Teil 3
»heute«

- am 24.01.2026, 02:16:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘am 24.01.2026, 02:16:23. / ©
- @


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Micha Brumlik (Frankfurt)

Antisemitismus und Islamophobie — Eine
Diskussionsbemerkung

Dass er es gewagt hat, Islamophobie und Antisemitismus auch nur
miteinander zu vergleichen, hat dem hochverdienten Zeithistoriker
Wolfgang Benz, der im April sein Amt als Direktor des Berliner Zen-
trums fiir Antisemitismusforschung aus Altersgriinden abgibt, eine
hierzulande nur selten zu beobachtende Feindseligkeit eingetragen.
Zumal die Bloggosphiire, also jene Internetseiten, die sich wie »Politi-
cally incorrect« oder die »Achse des Guten« dem Kampf gegen eine
angebliche Islamisierung verschrieben haben, entfesselten ein regel-
rechtes Kesseltreiben. Mit Griinden?

Der beste, meist nur angedeutete Grund bestand im Beharren auf
der Singularitit — nein, nicht des nationalsozialistischen Vélkermords
an den europiéischen Juden — sondern einer judenfeindlichen Einstel-
lung iiberhaupt. Diese sei strikt von beliebigen anderen Formen von
Rassismus und Sexismus zu unterscheiden. So sei die etwa von Sozio-
logen gestellte Frage » Warum die Juden?« falsch gestellt — frage man
hingegen: »Warum die Juden?«, werde sofort klar, dass keine andere
Ideologie einen solchen Vorlauf habe wie der Antisemitismus: von
pagan romischen Verspottungen der Juden iiber den blutigen kirch-
lichen Antijudaismus, die rassistische Hetz- und Ermordungspraxis
im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert bis hin zum ebenfalls
auf Vernichtung zielenden »Antizionismus«. Hinzu kommt die noch
weniger begriindete Annahme, dass auf jeden Fall der Islamismus,
womdoglich gar der Islam selbst als ganzer judenfeindlich sei. Wenn
dem tatsichlich so wire, so stellt auch nur der Vergleich eine letztlich
schamlose und moralisch empérende Vermengung von Titern und
Opfern dar.

Man konnte freilich genauer hinblicken und differenzierter fra-
gen: ob niamlich die heute vielfiltig gedufSerte Furcht vor dem oder die
Feindschaft gegen den Islam nicht strukturelle Gemeinsamkeiten mit
einer bestimmten Form der Judenfeindschaft aufweist. Gewiss nicht

165

- am 24.01.2026, 02:16:23. /c - [


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Micha Brumlik

mit jener der SS, wohl aber mit jener eines groflen Teils der national-
liberalen Intelligenz des 1871 neu gegriindeten deutschen Kaiserreichs.
Man konnte zudem darauf hinweisen, dass diese Judenfeindschaft des
19. Jahrhunderts die Ende des 18. Jahrhunderts geduferte judenfeind-
liche Furcht vor einem »Staat im Staate« iibernommen hat und tiber-
nimmt. Heute wird die aus dem 18. Jahrhundert stammende Formel
iibrigens durch die zeitgemifS soziologisch belehrte Besorgnis tiber an-
gebliche »Parallelgesellschaften« abgelost. Damals wie heute besteht
schliefllich die Furcht vor einem Amalgam von »fremder Religion«
und »fremdem Volkstum«. So rdumte Sarrazin am 7.12.2010 im Ge-
sprach mit der taz ein, in seinem Manuskript {iberall dort, wo ur-
spriinglich »Rasse« stand, auf Anraten des Lektorats »Ethnie« ge-
schrieben zu haben, um anzufiigen: »Dann muss man klarmachen,
dass die, die einwandern, sich vermischen sollten. Wir, die Deutschen,
waren dazu immer sehr gut in der Lage, die Juden iibrigens weitgehend
auch.« Weitgehend!

Juden galten sich selbst und anderen stets als Gruppe, die sowohl
ethnisch als auch religigs bestimmt war — das scheint heute anders zu
sein, indes: im islamophoben Diskurs werden islamische Religion und
tiirkische Ethnizitit gerne miteinander vermischt. Als jiingstes Beispiel
dafiir lasst sich Altbundeskanzler Schmidt anfithren, der am 23. No-
vember 2010 der BILD-Zeitung in einem Interview Folgendes zu Pro-
tokoll gab. Auf die Frage, ob er fiir die Integration von Millionen von
Moslems eine positive Prognose habe, antwortete er:

Nein, nicht fiir alle und nicht fiir die nichsten Jahre. Wobei ich natiirlich
weif3, dass viele Moslems tatsiachlich integriert sind und man sie deshalb nicht
besonders wahrnimmt. Allerdings habe ich erst recht keine positive Prog-
nose, wenn wir weiterhin den Beitritt der Tiirkei zur EU in Aussicht stellen.
Denn dann wiirden zig Millionen Moslems freien Zugang zu ganz Europa
haben und unsere Arbeitsmarkte und Sozialsysteme iiberschwemmen. Da
konnen wir auch gleich Algerien, Marokko, Libanon, Syrien einplanen. Und
deren Konflikte — etwa zwischen Kurden und Tiirken — finden dann in un-
seren Stidten statt.

Die geduflerte Angst vor der »Uberschwemmung« aus dem Osten aber,
die heute rechtspopulistische Parteien und Agitatoren in allen Nach-
barlindern Deutschlands befliigelt und in die Parlamente spiilt, wurde
auch hierzulande schon einmal beschworen: in jenen 1880er Jahren, als
in Bismarcks Reichsgriindung die ersten sozialen Spannungen, politi-
schen Konflikte und 6konomischen Krisen sichtbar wurden und die

166

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antisemitismus und Islamophobie

Euphorie der Griinderjahre beeintrichtigte. In dieser Zeit entstanden
verschiedenste Gruppierungen und Parteien, die ihr wichtigstes Ziel
darin sehen, gegen die Juden zu agitieren; die modernsten unter ihnen
verabschiedeten sich dabei vom traditionell kirchlichen Antijudaismus
und stellten sich — vermeintlich naturwissenschaftlich aufgeklart — auf
den Boden von Rassen- und Sprachwissenschaft: im Jahr 1879 prigt der
Journalist Wilhelm Marr zum ersten Mal den Begriff »Antisemitis-
mus« mit dem ausdriicklichen Interesse, die Frage der Juden nicht
mehr vom »confessionellen Standpunkt« aus zu betrachten. Der be-
deutende nationalliberale Historiker Heinrich von Treitschke nahm
das Thema auf, verkniipfte es mit der Angst vor Einwanderung und
provozierte so den sogenannten »Berliner Antisemitismusstreit«. In
einem beriichtigt gewordenen Aufsatz aus dem Jahr 1879 — er erschien
in den »Preuflischen Jahrbiichern« — schrieb Treitschke:

Uber unsere Ostgrenze aber dringt Jahr fiir Jahr aus der unerschopflichen
polnischen Wiege eine Schaar strebsamer hosenverkaufender Jiinglinge he-
rein, deren Kinder und Kindeskinder dereinst Deutschlands Borsen und Zei-
tungen beherrschen sollen; die Einwanderung wichst zusehends, und immer
ernster wird die Frage, wie wir dies fremde Volksthum mit dem unseren ver-
schmelzen konnen.

Daher fordert Treitschke von »unseren israelitischen Mitbiirgern« ein-

fach:

Sie sollen Deutsche werden, sich schlicht und recht als Deutsche fithlen —
unbeschadet ihres Glaubens und ihrer alten heiligen Erinnerungen, die uns
allen ehrwiirdig sind; denn wir wollen nicht, daf8 auf die Jahrtausende germa-
nischer Gesittung ein Zeitalter deutsch-jiidischer Mischcultur folge.

Heinrich von Treitschke wusste wie heute Thilo Sarrazin, dass man
sich mit pobelnden Judenfeinden oder Islamfeinden zwar nicht gemein
machen darf, es aber auf jeden Fall sinnvoll sein kann, ihre Wut als
Anlass zu nutzen, ein angebliches Tabu zu knacken:

Die natiirliche Reaction des germanischen Volksgefiihls hat zum mindesten
das unfreiwillige Verdienst, den Bann einer stillen Unwahrheit von uns ge-
nommen zu haben; es ist schon ein Gewinn, daf3 ein Uebel, das Jeder fiihlte
und Niemand beriihren wollte, jetzt offen besprochen wird. Tduschen wir uns
nicht: Bis in die Kreise hochster Bildung hinauf, unter Ménnern, die jeden
Gedanken kirchlicher Unduldsamkeit oder nationalen Hochmuths mit Ab-
scheu von sich weisen wiirden, ertdnt es heute wie aus einem Munde: Die
Juden sind unser Ungliick.

167

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Micha Brumlik

Bei alledem muss man sich klar machen, dass es beim Nachweis der
strukturellen Identitit von damaligem Antisemitismus und heutiger
Islamophobie nicht darum gehen kann, die damalige jiidische mit der
heutigen muslimischen Immigration gleichzusetzen, sondern nur da-
rum, die Reaktionsmuster zu vergleichen. Die heutigen Rechtspopulis-
ten mit ihrer heifSen Liebe zu den Rechten von Frauen und Homosexu-
ellen sowie ihrer Zuneigung zu den Juden behaupten daher, dass das
der entscheidende Unterschied sei: die damalige Abneigung gegen die
Juden war in der Sache unbegriindet, wihrend der heutige Kampf ge-
gen die Muslime sachlich gerechtfertigt und daher Parallelen rein zu-
fallig seien.

Eine Woche nach Helmut Schmidts Interview in der BILD lagen in
Berliner Briefkdsten Werbepostkarten von »Pro-Berling, die mit einem
Bild des Altbundeskanzlers warben und eine Aulerung von ihm zitier-
ten, nach der »man aus Deutschland mit immerhin einer tausend-
jahrigen Geschichte seit Otto I. nicht nachtraglich einen Schmelztiegel
machen« konne — ein Zitat, das, sofern es authentisch sein sollte, auch
aus der Feder Heinrich von Treitschkes stammen kénnte. Dass es mit
dem Doppelpack von Philosemitismus und Islamophobie denn doch
nicht so gut klappt, zeigen die Forderungen von »Pro Berlin«: »Reli-
gionsfreiheit begriindet kein Baurecht fiir Moscheen und Minarette;
Keine Zwangsheirat von Minderjahrigen; Verbot fiir Beschneidungen
von Frauen; Ehrenmorde sind und bleiben Morde; Schachtungsverbot
zum Schutz der Tiere.« Hier mdchte man nun wissen, was wohl der
»Zentralrat der Juden in Deutschland« zur Forderung eines Schicht-
verbots sagen wiirde.

Aber wie dem auch sei: Fiir eine Strukturidentitit von Anti-
semitismus des spiten Kaiserreichs und heutiger Islamophobie, fiir se-
mantische Uberschneidungen in den AuSerungen Treitschkes und Sar-
razins, auch Helmut Schmidts, liegen doch so viele Indizien vor —
Staatsanwilte sprechen hier von »begriindetem Anfangsverdacht« —
dass ein Verfahren, sprich eine vergleichende wissenschaftliche Kon-
ferenz, wie sie Benz organisiert hat, nicht nur zuléssig, sondern gera-
dezu geboten war. Der Erfolg von Sarrazins Buch, jenes Treitschke des
frithen 21. Jahrhunderts, gibt Wolfgang Benz nachtriglich recht — die
Befunde der Miinsteraner Religionssoziologen sowie Wilhelm Heit-
meyers neueste »Deutsche Zustinde«, die eine auch im Vergleich zu
den europiischen Nachbarlindern deutlich erhghte Islamophobie
nachweisen, bestitigen dies.

168

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur (Ziirich)

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von
religioser Toleranz: das Beispiel Iran

Dass Iran heutzutage ein Hort des Obskurantismus und der Intoleranz
ist, ist eine Assoziation, die sich kaum als vollkommen unbegriindet
zuriickweisen ldsst. Von dem Gespann Mahmoud Ahmadinejad und
Ayatollah Mohammad Taqi Mesbah Yazdi (geb. 1934), seinem Mentor,
sind Auflerungen verbrieft, die grolen Zweifel an der Toleranzfihig-
keit dieses Regimes aufkommen lassen.

Ahmadinejads anti-semitische Tiraden sind hinlinglich bekannt.
Fiir den innenpolitischen Bereich hat sein Mentor Mesbah Yazdi Wei-
teres hinzugefiigt. Mesbah Yazdi ist Geistlicher im Range eines Aya-
tollah, also ein klerikales Mittel- bis Schwergewicht. Ausschlaggeben-
der fiir seinen gesellschaftlich-politischen Einfluss ist, dass er die
Hagqani-Schule in Qom leitet, eine theologische Hochschule, in der
eine der radikalsten Auslegungen des Islams gelehrt wird. In den letz-
ten Jahrzehnten und Jahren haben zahlreiche Abginger dieser Schule
ihren Weg in die hochsten Positionen des Staates gefunden, unter
ihnen die letzten drei Geheimdienstminister der Islamischen Republik.
Mit Ali Fallahian zihlt ein international gesuchter Verbrecher zu den
Alumni dieser Schule. Fallahian wurde vom Berliner Kammergericht
wegen der Morde im Restaurant Mykonos des Staatsterrorismus fiir
schuldig befunden.

Um ein Beispiel fiir das in der Haqqani-Schule Gelehrte zu geben,
sei aus einem Buch Mesbah Yazdis zitiert, das an dieser Schule unter-
richtet wird. Es ist ein Buch iiber die islamische Regierung, die er als
Alternative zur demokratischen Regierungsform sieht:

In solch einer nicht-religiosen Zivilgesellschaft [gemeint ist die Demokratie,
K. A.], die manche Menschen heute befiirworten, haben alle Mitglieder der
Gesellschaft den gleichen Zugang zu den Regierungsimtern. Wenn Iran eine
Zivilgesellschaft wiirde, bedeutet dies also, dass ein Jude der Prisident dieses
Landes werden konnte, denn alle Menschen wiéren gleich, und wir hitten

169

- am 24.01.2026, 02:16:23. /c - [


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

keine Menschen ersten und zweiten Grades mehr (ensan-e daraje yek va

do).!
Er schlussfolgert:

Wir miissen entweder Humanisten werden oder Allahisten (ya bayad allah-
ist shavim ya humanist).?

Mesbah Yazdi und Ahmdinejad sind beide gleichermaflen geprigt von
einem Mann, der zwar wenig geschrieben hat, dafiir aber umso ein-
flussreicher war. Er ist ein Beispiel dafiir, dass der Ausspruch der ame-
rikanischen Akademia publish or perish nicht notwendigerweise
stimmt.’ Die Rede ist von Ahmad Fardid (1909-1994). Fardid ist ver-
mutlich der Begriinder des iranischen Antisemitismus. Dieser Antise-
mitismus ist ein sehr modernes Phinomen.* Und es scheint nicht weit
hergeholt, dass Ahmadinejads antisemitische Ausfille in weiten Teilen
auf Fardid zuriickgehen.

Berithmt machte Ahmad Fardid, dass er einst den Begriff Gharb-
zadegi pragte, das vom Westen Geschlagensein. Er loste damit eine
Lawine aus, denn fiir die, die in den sechziger Jahren jung waren, war
Westtoxikation der identititsstiftende Diskurs schlechthin.? Es war die
Generation, die 1978 eine Revolution machte, um den westlichen Ein-
fluss in Iran abzuschiitteln.

Ahmad Fardid gilt als Schiiler Martin Heideggers; er selbst be-
zeichnete sich als geistigen Bruder von Heidegger. Fardid wurde unter

! Mesbah Yazdi, Mohammad Taqi: Nazariye-ye siyasi-ye eslam (Die politische Theorie
des Islams). Die Erstausgabe erschien im Jahre 2000. Die Verfasserin bezieht sich hier
auf die Version, die auf der Homepage Mesbah Yazdis zu finden ist: http://mesbahyazdi.
org/farsi/?../lib/nazariye2/ch04.htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

2 http://mesbahyazdi.org/farsi/?../lib/nazariyel/ch14.htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.
2011.

> Einige der Vorlesungen und Interviews von Fardid sind auf der Homepage http://
www.ahmadfardid.com/ zusammengetragen worden.

* Siehe dazu: Amirpur, Katajun: »Iran und die Juden. Ein facettenreiches Verhiltnis«,
in: Benz, Wolfgang & Wenzel, Juliane: Jahrbuch fiir Antisemitismusforschung, Bd. 20,
Berlin 2011, S. 240-263.

> Siehe zur Bedeutung des Gharbzadegi-Diskurses fiir Iran: Boroujerdi, Mehrzad:
»Gharbzadegi: The Dominant Intellectual Discourse of Pre- and Post-Revolutionary
Iran«, in: Farsoun, Samih K. & Mashayekhi, Mehrdad: Iran — Political Culture in the
Islamic Republic, London 1992, 30-56; Hanson, Brad: »The >Westoxication< of Iran.
Depictions and Reactions of Behrangi, Al-e Ahmed and Shari’ati«, in: International
Journal for Middle Eastern Studies 15 (1983), 1-23.

170

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

dem Schah Professor fiir Philosophie an der Universitit Teheran. Eines
seiner Hauptthemen war, dass der moderne Mensch ohne Ethik leben
wiirde. In seinen Vorlesungen faszinierte der wortgewandte Fardid —
obschon ihn kaum jemand verstand — mit einer selbsterfundenen Ter-
minologie. Wie Heidegger betrachtete Fardid die Dichtung als »Haus
des Seins«. Er entnahm seine Terminologie fiir die Heidegger’schen
Begriffe wie »Dasein« oder »Geworfensein« den Ghaselen des Hafez.
Fardid teilt die Geschichte in fiinf Perioden: vorgestern, gestern, heute,
morgen und iibermorgen. Das »Ubermorgen« ist die eschatologische
Endzeit der Geschichte, das Erscheinen des verborgenen Imams wird
verstanden als »Wahrheit des Seins«.

Fardid war bekennender Antisemit. Laut Fardid gibt es nur zwei
Arten von Weltsicht, die den Gang der menschlichen Geschichte be-
stimmen: die jiidische und die nichtjiidische. Was immer Spinoza,
Marx, Adorno, Freud oder Max Weber gesagt haben, ihre Ideen wur-
zelten ausschliefllich im Judentum. Deshalb, so Fardid, seien die Juden
Ursache aller sozialen und politischen Katastrophen dieser Erde. Der
westliche Liberalismus als zionistisches Projekt lautete der Titel einer
von Fardids Vorlesungen. Der Schlimmste von ihnen, so Fardid, sei der
Jude Karl Popper gewesen, denn mit Poppers Theorien gingen die An-
hinger des westlichen Liberalismus hausieren. Hiermit waren der Phi-
losoph Abdolkarim Soroush (geb. 1945) und seine Anhinger gemeint.
Ende der achtziger, Anfang der neunziger Jahre war die philosophische
Biihne in Iran von der Auseinandersetzung der Popperianer und der
Heideggerianer geprigt.

Fardid hat in den dreiflig Jahren seiner Professorentitigkeit eine
ganze Generation iranischer Philosophen und Intellektuellen beein-
flusst. Und seit dem Amtsantritt Mahmud Ahmadinejads scheint Far-
did wieder auferstanden zu sein, er ist fiir seine Anhénger ebenso wie
fiir seine Gegner aktueller denn je. Ahmadinejad, der der Fardid-Stif-
tung, die sich der Erforschung der Ideen Fardids widmet, kiirzlich eine
grofSe Summe hat zukommen lassen, verehrt ihn ebenso wie zahlreiche
gegenwirtige Kabinettsmitglieder und einflussreiche Revolutions-
gardisten. Alle Funktionidre um Ahmadinejad, die heute in Fragen der
Kultur das Sagen haben, sind mit Fardids Gedankenwelt vertraut. Nach
seinen Ideen werden Filme produziert, Schulbiicher geschrieben, Ho-
locaust-Konferenzen abgehalten oder die aktuellen Weltprobleme ana-
lysiert — ein Beispiel ist Ahmadinejads Rede vor den Vereinten Natio-
nen im Jahre 2005, bei der Ahmadinejad das Ende des sikularen

171

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

Zeitalters proklamierte, die Aufklirung in Frage stellte und iiber das
schreckliche Erbe des agnostischen Zeitalters dozierte:

Der Westen, der die Schuld fiir die Folgen seiner sikularen Ver-
fasstheit trage — Kriege, Armut, Gewalt, Verbrechen, Terror, Staatster-
ror und Massenvernichtungswaffen —, gebérde sich arroganterweise als
Richter iiber andere Volker und versuche, diese durch Einschiichterun-
gen willfahrig zu machen. Nur durch eine wachsende Verbreitung von
Spiritualitit und Glaubigkeit konnten Gerechtigkeit und Frieden her-
gestellt und dauerhaft garantiert werden. Dazu werde es bald kommen,
wenn der Mahdi wiederkehrt und - in der Terminologie Fardids — das
Ubermorgen beginnt, die Wahrheit des Seins.

Das hat Reaktionen unter iranischen Intellektuellen provoziert.
Abdolkarim Soroush beispielsweise wirft Fardid vor, geistiger Vater
der im iranischen Diskurs hoffihigen Gewaltverherrlichung zu sein.
Er habe die Menschenrechte abgelehnt, weil sie westlich seien und habe
mit dieser Idee das Klima Irans vergiftet.” Und nicht nur stammten
samtliche Argumente gegen die westliche Demokratie, die Menschen-
rechte, Toleranz und Freiheit, die den heutigen iranischen Diskurs be-
stimmen, von ihm, sondern vor allem der — wie Soroush sagt — neue
Antisemitismus. Soroush schreibt iiber den Antisemitismus Fardids:
»Der negative Teil der heideggerschen Philosophie wurde uns Iranern
anteilig.«®

Doch im Zentrum dieses Aufsatzes soll nicht die Intoleranz im
heutigen Iran stehen, sondern der Rekurs auf Traditionen der Toleranz
durch die Verfechter des Toleranzgedankens. Dennoch musste der Hin-
tergrund deutlich werden, vor dem heute von einigen Denkern in Iran
Toleranz gepredigt wird: Es ist ein Hintergrund, der intoleranter nicht
sein konnte. Die Toleranzverfechter versuchen sich in einem Diskurs
durchzusetzen, in dem Minner wie Ahmadinejad und Mesbah Yazdi
schon deshalb {iber die absolute Diskurshoheit verfiigen, weil den To-
leranzverfechtern kaum ein Medium geblieben ist. Thre Biicher erhal-
ten keine Erlaubnis zu erscheinen, ihre Zeitschriften und Zeitungen
werden verboten, in Funk und Fernsehen diirfen sie nicht auftreten.

¢ http://www.globalsecurity.org/wmd/library/news/iran/2006/iran-060920-irna02.
htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

7 http://www.drsoroush.com/English/Interviews/E-INT-ITAmNotTheReformistsGod
fatherhtml. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

8 http://www.aftabnews.ir/vdcbw5brh8bga.html. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

172

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

Mesbah Yazdi und Ahmadinejad haben hingegen zusétzlich noch die
offiziellen Kanzeln, von denen sie predigen konnen. Hier rechtfertigen
sie jedwede Form der Intoleranz, die sie predigen, mit dem Wort Got-
tes, das es umzusetzen gelte. Und gegen genau diese Vereinnahmung
des Wortes Gottes richten sich diejenigen Diskursteilnehmer, die heute
Toleranz predigen und diese ebenfalls mit der Tradition begriinden.
Deshalb soll es im Folgenden vor allem um Abdolkarim Soroush ge-
hen, dem einstigen Gegenspieler von Ahmad Fardid, der heute gegen
dessen Erbe anschreibt.

Abdolkarim Soroush wurde 1945 in Teheran geboren. Nach dem
Studium der Pharmazie ging er nach London, um dort seinen Doktor
zu machen. Nebenbei besuchte er Vorlesungen bei Karl Popper, der
ihn sehr prigte. Aulerdem hatte sich Soroush schon seit seiner Schul-
zeit mit den islamischen Wissenschaften beschiftigt und Unterricht
bei einem grofien Gelehrten seiner Zeit genommen. Wieder zuriick
in Iran, wir schreiben das Jahr 1979, gewinnt Soroush die Aufmerk-
samkeit Ayatollah Khomeynis, der ihn 1980 in den Rat fiir Kultu-
revolution beruft. Dieses Gremium sollte die Wissenschaften islami-
sieren — so zumindest die Auffassung einiger. Soroush dagegen sagt,
er habe die Geisteswissenschaften vor dieser Idee, dass sie islamisier-
bar seien, retten wollen. Was auch immer stimmen mag: Viele werfen
Soroush die Mitarbeit in diesem Gremium bis heute vor; das Gremi-
um hatte ndmlich auch die Aufgabe, missliebige, also zu westlich-ori-
entierte Wissenschaftler und Studenten aus den Universititen zu wer-
fen. Zudem trat Soroush oft als Apologet der Islamischen Republik im
Fernsehen auf, wo er die Ideologie der Linken demontierte. Soroush
ist also aufgrund dieser seiner Vergangenheit keineswegs unumstrit-
ten. Allerdings avancierte Soroush, der heute in den USA lebt, in den
letzten Jahren zum wohl unumstritten grofSten Kritiker des iranischen
Systems.

Mit der Veréffentlichung seiner Theorie der sogenannten Theo-
retischen Zusammenziehung und Erweiterung der Scharia hatte Ende
der achtziger Jahre die Wende Soroushs zu einem post-islamistischen
Denker begonnen. Sie setzte sich fort mit seiner Theorie der religios-
demokratischen Regierung und seiner Abkehr von der Idee, dass man
den Islam ideologisieren miisse. In allen fortan erschienenen Aufsitzen
wandte er sich gegen die Monopolisierung der Religionsinterpretation
durch eine Schicht und dagegen, religiése Erkenntnis mit der Religion
gleichzusetzen. 1997 formulierte er eine These, die allerdings weit-

173

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

gehend unbemerkt blieb, bis Soroush im Jahre 2007 ein Interview gab,
weil eine englische Ubersetzung des Aufsatzes anstand.’

In dem Aufsatz, der unter dem Titel The Expansion of the Pro-
phetic Experience im Jahre 2009 in dem gleichnamigen Buch auf Eng-
lisch erschienen ist, ' argumentiert Soroush: Wie ein Dichter tibertragt
der Prophet die Inspiration, die er empfingt, in die Sprache, die er
kennt, den Stil, den er beherrscht, und das Wissen, iiber das er verfiigt.
Und diese Perspektive auf den Koran mache es moglich, zwischen den
essentiellen und den akzidentellen Aspekten der Religion zu unter-
scheiden. Manche Teile der Religion seien historisch und kulturell de-
terminiert und heute nicht mehr relevant.!!

Seine Kritiker warfen ihm daraufhin vor, dass er damit endgiiltig
die Religion verlassen habe und erklirten ihn zum Ketzer: Er habe sich
vom Glauben abgewandt und sei gottlos.’> Andere sehen in dieser epis-
temologischen Wende hingegen eine Moglichkeit, das Aggiornamento
des Islams herbeizufiihren.

Uber Soroushs Denken und Wirken liegt eine ganze Reihe von
Aufsdtzen und zwei Monographien vor.® Zudem sind einige seiner

9 Soroush, Abdolkarim: »The Word of Muhammad«. Interview mit Michel Hoebink, in:
ZemZem (2007).

10 Soroush, Abdolkarim: The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity,
Contingency and Plurality in Religion, Leiden 2009, 3-12.

' Soroush, Abdolkarim: Bast-e tajrobe-ye nabavi (Die Erweiterung der prophetischen
Erfahrung), Teheran 1999.

2 http://www.dralaee.blogfa.com/post-17.aspx. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

13 Ghamari-Tabrizi, Behrooz: Islam & Dissent in Postrevolutionary Iran. Abdolkarim
Soroush, Religious Politics and Democratic Reform, London 2008; Amirpur, Katajun:
Die Entpolitisierung des Islam, *Abdolkarim Soroushs Denken und Wirkung in der Isla-
mischen Republik Iran, Wiirzburg 2003. Zu Soroushs politischen Denken siehe: Vakili,
Valla: Debating Religion and Politics in Iran: The Political Thought of Abdolkarim So-
rush, Washington 1996; Wright, Robin: »Islam and Liberal Democracy: Two Visions of
Reformation, « in: Journal of Democracy 2 (1996), 64—75; Amirpur, Katajun: »Ein irani-
scher Luther? “Abdolkarim Sorushs Kritik an der schiitischen Geistlichkeit, in: Orient
37 (1996), 465—481. Zu seinem Beitrag zum modernen islamischen Diskurs: Boroujerdi,
Mehrzad: Iranian Intellectuals and the West: The Tormented Triumph of Nativism,
Syracuse 1996; 158 ff.; Matin-Asghari, Afshin: » Abdolkarim Sorush and the Seculariza-
tion of Islamic Thought in Iranc, in: Iranian Studies 30 (1997) 1-2. 95-115; Cooper,
John: »The Limits of the Sacred: The Epistemology 'Abd al-Karim Soru$, in: Cooper,
John & Ronald & Mohamed Mahmoud (eds.): Islam and Modernity: Muslim Intellectu-
als Respond, London 1998, 38-56; Dahlén, Ashk: Islamic Law, Epistemology and Mo-
dernity: Legal Philosophy in Contemporary Iran, Routledge 2003, 187-342; Jah-
anbakhsh, Forough: Islam, Democracy and Religious Modernism in Iran (1953-2000),

174

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

Aufsitze ins Englische iibersetzt worden.'* Soroush geniefit interna-
tional eine hohe Reputation: Er wird in einem Buch vorgestellt, das
laut Titel die fiinfzig Schliisselfiguren des Islams versammelt,’> und
von John L. Esposito wird er als einer der neun Makers of contempora-
ry Islam gefiihrt.'6

Soroush hat zu vielem viel gesagt, hier geht es speziell um So-
roushs Gedanken zur Toleranz. Dargelegt hat er sie u.a. anldsslich der
Verleihung des Erasmus-Preises im Jahre 2004. Diesen Preis hat er
damals zusammen mit Sadik Jalal al-Azm und Fatima Mernissi bekom-
men. Seine Preisrede nennt Soroush Treatise on Tolerance. Und er er-
klart, die Wahl sei auf ihn vermutlich wegen seines Buches Modara va
hokumat (Toleranz und Regierung) gefallen. Soroush schreibt:

As the title suggests, the book tries to present democracy as a way of govern-
ance that is based on tolerance, and to persuade the post-revolution Muslim
community of Iran that it is possible for them both to safeguard their Muslim
values and norms and to live in a democratic system; that they need not
acquire one at the cost of the other.””

From Bazargan to Soroush, Leiden 2001. Eine besonders kritische Auseinandersetzung
mit Sorus$ ist: Dabashi, Hamid: »Blindness and Insight: The Predicament of a Muslim
Intellectualc, in: Jahanbegloo, Ramin: Iran. Between Tradition and Modernity, Oxford
2004, 95-116. Der Aufsatz ist wieder abgedruckt in: Dabashi, Hamid: Islamic Liberation
Theology: Resisting the Empire, London 2008, 99-142. Soroush hat Artikel, Aufsitze
und Biicher tiber sich auf seiner Homepage versammelt: http://www.drSorus.com/On-
DrSoru$-E.htm. Auf der Homepage www.drSorus.com findet sich auch eine vollstandige
Bibliographie, zahlreiche seiner Aufsitze und Artikel, eine Liste seiner akademischen
Tatigkeiten und eine ausfiihrliche Biographie.

4 Soroush, Abdolkarim: Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Translated, Edited
and with a critical Introduction by Mahmoud Sadri and Ahmad Sadri, Oxford 2000;
Soroush, Abdolkarim: The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity,
Contingency and Plurality in Religion. Translated by Nilou Mobasser, Leiden 2009.
Auch in der Sammlung von Originaltexten mit dem Titel Liberal Islam, die Charles
Kurzman herausgegeben hat, ist Soroush vertreten: Soroush, Abdul-Karim: »The Evo-
lution and Devolution of Religious Knowledge«, in: Kurzman, Charles (ed.): Liberal
Islam. A Sourcebook, Oxford 1998, 244-251. Ins Deutsche ist ein Aufsatz von ihm
iibersetzt worden: “Abdolkarim Soru$: »Eine religiose demokratische Regierung?«, in:
Spektrum Iran 5 (1992) 4, 79-85.

15 Jackson, Roy: Fifty Key Figures in Islam, Routledge 2006, 236-241.

16 Vakili, Valla: » Abdolkarim Soroush and Critical Discourse in Iran, in: Esposito, John
L. & Voll, John O.: Makers of Contemporary Islam, Oxford 2001, 150-176.

7 Soroush, Abdulkarim: Treatise on Tolerance. Praemium Erasmianum Essay 2004,
Amsterdam 2004, 9.

175

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

Sowohl im Buch als auch in der Dankesrede macht Soroush das, was so
charakteristisch ist fiir ihn. Er begriindet den Toleranzgedanken mit
den Geistesgrofien der persischen Dichtung, in diesem Falle mit Hafez
(1319-1389). Soroush ist im westlichen Ausland zwar als politischer
Philosoph bekannt geworden, in Iran gilt er jedoch zudem als einer
der bedeutendsten Literaturinterpreten.”® AufSerdem ist Soroush sel-
ber als Dichter anerkannt.

Soroush schreibt, die Toleranz, derer wir heute in so groflem Ma-
Be bediirfen in Iran, ist der iranischen Kultur und dem islamischen
Glauben nicht fremd. Das versucht er mit dem Werk der grofiten Dich-
ter und Denker Irans zu zeigen. SchliefSlich habe schon Hafez gesagt,
man solle den Freunden gegeniiber GrofSmut tiben und den Gegnern
gegeniiber Toleranz.

Soroush erldutert: Hafez begriindet seine Toleranz mit dem Siin-
denfall. Denn hier hat der Mensch gezeigt, dass er fehlbar ist. Wer
selber fehlbar ist, muss Toleranz iiben. Gemaf der islamischen Uber-
lieferung geht die Prisenz des Menschen auf der Erde auf zwei Siin-
denfille zuriick: Der erste, den Satan beging: Gott forderte alle Men-
schen auf, vor Adam niederzuknien. Satan weigerte sich, denn er
wollte niemanden aufler Gott anbeten. Satan wurde verstofSen und hat-
te so erst die Moglichkeit, Adam zu verfiihren. Der zweite Siindenfall
ist bekannt. Adam af$ von der verbotenen Frucht.

Hafez Lesart ist, so Soroush, dass der Mensch, der das Ergebnis
einer Siinde ist und sich niemals als gefeit vor satanischen Versuchun-
gen betrachten kann, keine Unfehlbarkeit fiir sich behaupten diirfe.
Deshalb konne er auch andere nicht fiir Verfehlungen zu Rechenschaft
ziehen oder erwarten, dass sie sich wie Engel benihmen. Nichts davon
sei kompatibel mit der menschlichen Natur oder der Genese der
menschlichen Existenz. Hafez driicke das aus, so Soroushs Interpreta-
tion, mit dem Gedicht, das sinngemif3 lautet: Wer sind wir, Unschuld
zu behaupten, wenn selbst der heilige Adam siindig wurde?

Hafez, so Soroush, gehe noch weiter als das und charakterisiere
den Menschen mit vor allem zwei Eigenschaften: Er ist schlifrig oder

18 Beispielsweise hat er den Mathnavi Rumis herausgegeben, eingeleitet und kommen-
tiert: Balkhi Rumi, Jalal od-Din: Masnavi-ye ma’navi, 2 Bde., Teheran 1996. Das Buch
Qesse-ye arbab-e ma'refat (Geschichte der Herren des Wissens) enthilt Essays iiber
Rumi, Hafez, Ghazali und Shari’ati (Teheran 1993). Seine Rumi-Interpretationen sind
zudem Thema des Buches: Qomar-e asheqane (Verliebtes Spiel), Teheran 2000.

19 Soroush (2004), 10.

176

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

schlaftrunken und dem Weine verfallen. Hafez wolle sagen: Der
Mensch sieht die Wahrheiten mit halb-offenen Augen nur; in einem
dem Triaume vergleichbaren Stadium. Deshalb habe er keine klare Kon-
zeption von ihnen. Niemand besitzt die Wahrheit, denn jeder ist schlaf-
trunken. Niemand verfiigt iiber eine Vision des Absoluten, und deshalb
kann auch niemand den andern als Blinden behandeln und ihm Gewalt
antun. Wir sind alle halb-blinde, halb-schlaftrunkene, halb-bewusste
Kreaturen und miissen einander deshalb eine Hand reichen, um ge-
meinsam zu gehen, interpretiert Soroush.

Dass Hafez von Goethe als sein Bruder im Geiste ausgemacht
wurde, gibt uns einen Hinweis auf eine weitere Parallele zwischen den
beiden: Hafez ist Irans Nationaldichter. Der Unterschied zwischen ihm
und Goethe ist allerdings, dass alle Iraner ihren Hafez kennen, wohl
kaum aber jeder Deutsche seinen Goethe. Kinder lernen Hafez auswen-
dig in der Schule — und zwar nicht nur ein bisschen, sondern fast den
kompletten Diwan. Und man muss nicht einmal lesen und schreiben
konnen, um seinen Hafez zu beherrschen. Es ist nicht ungewdhnlich,
dass Analphabeten den Diwan auswendig konnen. Bevor soap operas
und das Fernsehen auch Iran eroberten, ging Mann ins Café bzw. Tee-
haus und lauschte dort dem naggal, dem Geschichtenerzihler, der Ha-
fez’ Diwan vortrug. Hafez’ Mausoleum in Schiraz ist ein Wallfahrtsort
bis heute, und dass er besonders gerne von Wein, Weib und Gesang
dichtete, verzeiht ihm sogar die Islamische Republik. Es darf nicht ver-
gessen werden, dass die iranische Kultur Jahrhunderte lang eine vor-
wiegend orale Kultur war. Und das Persische ist eine Sprache, die sich
seit tausend Jahren so wenig verandert hat, dass jeder heutige Iraner
verstehen kann, was Hafez im 14. Jahrhundert schrieb. Hinzu kommt,
dass das iranische Volk mehr als auf alles andere auf seine Dichter stolz
ist.

Deshalb spielt fiir die Herausbildung einer toleranten Geisteshal-
tung auch ein anderer Mann eine Rolle, der bei Soroush gleichfalls
immer wieder im Zusammenhang mit der Toleranzidee zitiert wird:
Jalaleddin Rumi. Geboren 1207 in Balkh, im heutigen Afghanistan, ist
er der Verfasser des Buches, das schon zweihundert Jahre nach seinem
Tod von dem Mystiker Jami als Qor’an be zaban-e parsi, als Koran in
persischer Sprache bezeichnet wurde. Die Rede ist von Rumis Mathna-
vi. Mathnavi ist eigentlich der Name einer Reimform. Spricht man
aber im Persischen von dem Mathnavi, so ist das Werk Rumis gemeint,
das in 30.000 Doppelversen abgefasste Hauptwerk.

177

- am 24.01.2026, 02:16:23. /c - [


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

Der Mathnavi ist vielen Iranern tatsdchlich der Koran in per-
sischer Zunge; d.h er ist dhnlich konstitutiv fiir ihr Denken und ihre
Weltanschauung wie fiir andere Muslime der Koran. Damit soll nicht
die Bedeutung des Korans fiir persische Muttersprachler klein geredet
werden, aber es spielt grundsitzlich eine nicht zu unterschétzende Rol-
le, dass Iraner den Koran eben nicht auf Anhieb verstehen (wobei eine
heutige arabische Generation das natiirlich auch nicht mehr tut), Iran
aber andererseits iiber eine sehr ausgeprigte Literatursprache und eine
eigene literarische Tradition verfiigt. Es ist ja kein Zufall, dass an den
meisten Orten, an denen der Islam sich ausbreitete, das Arabische die
Landessprache verdringte, nicht aber in Iran.

Um sich tiber die Bedeutung dieser Art von Argumentation klar
zu werden, die Soroush hier anwendet, muss man noch etwas anderes
wissen: Seine Art der Argumentation ist namlich, dass er eine Aussage
trifft und diese dann nicht wirklich argumentativ belegt, sondern zur
Begriindung sagt: Das hat Rumi schon mit dem Vers XY ausgedriickt.
Das klingt in westlichen Ohren seltsam. Denn warum soll etwas stim-
men, nur weil Rumi es gesagt hat? Doch genau das funktioniert im
iranischen Diskurs. Rumis Aussagen haben Beweiskraft, hojjiyat, wie
es im Persischen heifst. Weil Rumi es gesagt hat, ist es richtig. Diese
Haltung hat vielleicht mit iibertriebener Autorititsglaubigkeit zu tun,
aber mehr noch mit einer bestimmten Geisteshaltung gegeniiber der
Dichtung: Etwas, das so schon ist, muss wahr sein. Das kennen wir auch
aus unseren Breiten. Asthetische Schénheit ist Wahrheit.

Das funktioniert innerhalb der persischen Dichtung, die, weil sie
schon ist, fiir wahr gehalten wird, es funktioniert aber auch im ara-
bischen Kontext in Bezug auf den Koran. Der Koran hat eine ganz
besonders grofse isthetische Dimension. Er ist schon. So kommt es
zum Beispiel dazu, dass auch dgyptische Kopten den Koran horen, weil
er ihnen einen &sthetischen Genuss bereitet. Es gibt ein ganzes Genre
mit Berichten iiber Berufungsgeschichten, in denen die Menschen zum
Islam konvertiert sind, weil der Vortrag des Korans sie so betort hat.
Etwa so wie die Sirenen in Griechenland. Dahinter steckt auch die Idee:
Etwas, dass so schon ist, muss von Gott sein. Es muss wahr sein.

Ubertragen auf Iran heif3t dies: Weil Rumis und Hafez’ Poesie so
schon ist, muss sie wahr sein. Deshalb ist den Menschen so wichtig,
was Rumi und Hafez zum Thema XY sagen, und deshalb funktioniert
die Art und Weise der Argumentation Soroushs so gut — iiber den viele
westliche Akademiker, die tiber ihn geschrieben haben, sagten, was ist

178

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

denn eigentlich seine eigene Meinung, er zitiert ja nur. Das stimmt und
stimmt auch nicht. Soroush rezipiert und stellt sich in eine bestimmte
Tradition. Allerdings redet er hier eigentlich nur fiir ein iranisches Pu-
blikum, denn nur dieses Publikum kann mit dieser speziellen Diskurs-
technik wirklich etwas anfangen.

Der Mathnavi also: Die deutsche Teiliibersetzung von Annemarie
Schimmel vermag zwar die iberragende sprachliche Schonheit des
Originals nicht ganz zu vermitteln, kann aber immerhin einen Ein-
druck geben. Im Folgenden sollen zwei Geschichten zitiert werden, die
uns in Iran immer wieder im Zusammenhang mit dem Toleranzgedan-
ken begegnen. Die erste ist die Geschichte von Moses und dem Hirten.
Moses, der strenge Prophet, schilt einen Hirten, weil dieser Gott mit
liebevoll torichten Worten anredet. Dafiir wiederum wird Moses von
Gott getadelt.

Auf dem Weg sah Moses einen Hirten,

der sprach: »Du, der wihlt wen Er auch will!
Wo bist Du, dass ich Dein Diener werden,
Deinen Rock Dir flick, Dein Haar Dir kimme,
wasch Dein Kleid und tote Dir die Liuse,

Milch Dir bringe, o Du Hocherhabener

O Du, dem ich alle Zicklein opfre!«

Solchen Unsinn redete der Hirte —

Moses fragt: »Mit wem sprichst Du denn da?«
»Nun, mit dem, der uns erschaffen hat,

von dem Himmel ward und Erde sichtbar!«
Moses rief: »Du bist auf falschem Wege,

noch nicht Muslim, bist ein Heide du!

Was fiir Unsinn, was fiir Heidenquatsch!

Stopf dir besser Watte in den Mund!

Deiner Ketzerei Gestank verdirbt die Welt!

Sie zerschleif3t des Glaubens feine Seide!

Du verdienst Schuhpriigel, Bastonnade —

wie kannst du die Sonne denn so schmihen?
Wenn du nicht gleich solch Gerede stoppst,
kommt ein Brand, die Menschen zu vernichten.
Kiam’ kein Feuer — woher kommt der Rauch denn?
Schwarz die Seele, und das Herz verstof3en!
Wenn du weiflt, dass Gott der Richter ist,

wie verlisst du dich auf solch Geschwiitz?
Feindschaft ist des Dummen Freundschaft ja —
Gott braucht solche Diener nicht, du Dummkopf!

179

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

Redest du mit deinem Onkel denn?

Braucht der Micht’ge etwas fiir den Leib?
Milch trinkt jemand, der noch wachsen muss
Schuhe trigt, wer Bein und Fiifle braucht.
Redest du von einem Menschen, den

Gott pries: >Er ist Ich und Ich bin er¢,

als Er sagte: >Ich war krank, doch du

hast mich nicht besucht«. — ein solcher Mensch,
der da ward: >Durch Mich hért er und sieht«
auch fiir den trifft ja dein Wort nicht zu.

Wer mit Gottes Freunden unverschimt
spricht, dess Buch der Taten wird ganz schwarz.
Nennest einen Mann du Fatima,

(Wenn auch Mann und Frau von gleicher Art)
totet er dich wohl, wenn er es konnte,

wenn er sonst auch sanft und freundlich ist.
Fatima ist Ehre fiir die Frau,

doch ein Schlag ist’s fiir die Ménner wohl.
Hand und Fuf3 sind lobenswert bei uns,

doch Befleckung fiir den reinen Gott.

>Nicht gezeugt und zeugend nicht«—

das ziemt Thm, der Zeuger und Gezeugte schuf.
Was entsteht, vergeht — geschaffen ist’s

und bedarf des Ew’gen, der es schafft.«
Sprach der Hirt: »Hast mir den Mund gestopft
und mein Herz mit Reue ganz verbrannt.«
Und er stohnte laut, zerriss sein Kleid,

floh und wandte sich zu Wiisten weit.

Doch zu Moses kam die Offenbarung:
»Meinen Diener trenntest du von Mir.

Kamst du, um die Menschen zu verbinden?
Oder kamest du, um sie zu trennen?

Strebe moglichst nicht zu einer Trennung!
>Am verhasstesten ist Scheidung Mir<.

Jedem hab Ich einen Weg gegeben.

Lob ist es fiir ihn, fiir dich ist’s Tadel!

Honig ist’s fiir ihn — dir gift'ge Nadel!

Frei sind Wir von Unrein und von Rein

und von Langsamkeit und Schnelligkeit.
Nicht befahl Ich, dass ich Nutzen hitte —
Nein, dass Ich den Menschen Gutes tiite!
Inder lieben doch den Hindi-Ausdruck,

Sindis lieben doch den Sindi-Ausdruck.

180

- am 24.01.2026, 02:16:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

Nicht Ich werde rein, wenn sie Mich preisen,
doch sie werden rein und streuen Perlen.
Wir schaun nicht auf Zunge oder Rede;

Wir schaun auf das Innere, den Zustand.
Blicken auf das Herz, ob’s demutsvoll,

ob das Wort auch frech sei, fehlervoll.

Denn das Herz, das ist ja die Essenz,

und die Erde ist nur Akzidenz.

All dies Reden, Metaphern, Benennen —

Ich will nur das Glithen, Herzensbrennen!
Ziind’ der Liebe Feuer in der Seele

und verbrenn Gedanken, Wort voll Fehle! «
Eines sind, die feinen Anstand kennen,
Anders sind, die ganz ihr Herz verbrennen.
Liebende, die miissen stindig brennen,

das zerstorte Dorf wird nicht besteuert.
Sprach er Falsches, nenn ihn doch nicht irrend —
Miartyrer voll Blut darfst du nicht waschen,
denn ihr Blut ist besser ja als Wasser,

solch ein Fehler besser als das Richt’ge.

In der Kaaba gibt es keine Richtung —

Hat der Taucher keine Schuh — was tut es?
Suche Fiihrerschaft nicht von Berauschten —
wer sein Kleid zerriss, wird es nicht flicken.
Der Liebe Reich ist anders als alle Religionen
Den Liebenden ist Gott ihr Reich und Religionen.?

Soroushs eindriicklichster Kommentar zu dieser Geschichte stammt
aus einem Aufsatz, den er Ende der neunziger Jahre in der iranischen
Zeitschrift Kiyan verdffentlicht hat.?! Die Zeitschrift Kiyan war das
Flagschiff der — wie sie sich selber nannten - religiosen Aufklirer, rous-
hanfekran-e dini. In ihr wurden Debatten um Islam und Moderne ge-
fithrt; auf hohem Niveau und bei hoher Auflage. Das Who is who der
iranischen intellektuellen Szene debattierte und schrieb hier — und vor
allem Soroush. Kiyan galt als seine Hauspostille. 2008 wurde die Zeit-

2 Das Mathnawi. Ausgewihlte Geschichten, iibertragen von Annemarie Schimmel,
Basel 1994, 66—71. Ubersetzung von: Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. He-
rausgegeben von Reynold A. Nicholson, Teheran 1984, Buch I, Beyt 1720-1815.

21 Soroush, Abdolkarim: »Saratha-ye mostaqim; sokhani dar pluralism-e dini, mosbat
ya manfi (Rechte Wege; ein Wort iiber religiésen Pluralismus, Pro und Contra), in:
Kiyan 7 (1997) 36, 2-17. Soroush hat den Artikel zu einem Buch mit dem Titel Saratha-
ye mostaqim ausgeweitet, das 1999 in Teheran erschienen ist (= 1999b).

181

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

schrift verboten. Das erstaunte weniger, als dass sie sich so lange hatte
halten konnen. Der Aufsatz Soroushs ist tiberdies 1999 in einem Buch
mit dem gleichnamigen Titel erschienen.

All das wire heute nicht mehr moglich. Zwar gab es auch damals
Proteste in den iranischen Medien, was an dem Kontext lag, in den
Soroush die Geschichte eingebettet hat, aber heute kann Soroush in
Iran gar nicht mehr publizieren und ein Forum fiir religioses Neu-
denken — so der Terminus im Persischen, nouandishi-ye dini, was im
Deutschen merkwiirdig klingt, aber im Englischen als Islamic New-
thinking inzwischen etabliert ist — gibt es auch nicht mehr.

Soroush hat den Aufsatz, um den es im Folgenden gehen soll,
Saratha-ye mostagim genannt. Hierbei handelt es sich um eine An-
spielung auf einen Teil der Fatiha, also der Eréffnungssure, die in je-
dem Gebet vorkommt. In der Fatiha heif3t es: Ihdina sirata al-musta-
gim. Weise uns den rechten Weg. Also, weise uns, den Muslimen, den
rechten, den muslimischen Weg. Soroush macht in seinem Titel einen
Plural daraus: Rechte Wege. Es gibt also, so schon das statement im
Titel, mehrere rechte Weg zu Gott: So wie es sowohl den Weg Moses
zu Gott gibt wie auch den Weg des Hirten zu Gott. Denn ohnehin ist
unser Verstehen von THM, also von Gott, immer begrenzt und nur
ungefihr — so wie es auch das Verstehen des Hirten ist, interpretiert
Soroush. Soroush schreibt, was Rumi sagen will, ist, dass Gott unsere
Gebete nicht deswegen akzeptiert, weil sie ihm gerecht werden; oder
weil der Betende ihn so sieht wie er ist; oder weil der eine Betende ihn
richtig erkannt hat. Sondern Gott erhért uns, weil er mitfiihlend ist.
Uns wurde erlaubt, ihn mit unseren begrenzten Anthropomorphismen
anzubeten, weil wir ohnehin unfihig sind, uns véllig davon zu befreien
und weil wir zu begrenzt sind, um Gott zu verstehen — und weil Gott
eben giitig ist.

Soroush geht noch einen Schritt weiter und argumentiert, seine
Sichtweise — namlich von den rechten Wegen im Plural zu sprechen —
sei durchaus im Einklang mit der koranischen Ansicht, denn schon im
Koran sei von mehreren Wegen die Rede. Der Koran schreibe, die Pro-
pheten wiirden einem rechten, geraden Weg folgen, nicht dem rechten,
geraden Weg. Soroush zitiert Sure 16, 120-121:

Siehe, Abraham war eine Leitgestalt,
demiitig Gott ergeben, ein wahrer Glaubiger,
war keiner der Beigeseller,

182

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

dankbar gegeniiber seinen Gnadengaben.

Er erwihlte ihn und leitete ihn auf einen geraden Weg.?

Und 36, 3—4, in der Mohammad angesprochen wird.

Siehe, du bist einer der Abgesandten
Auf einem geraden Weg.?

Gott also ist es, die die Pluralitit schon angelegt hat; sie ist sein Werk
und von ihm gewiinscht. Soroush zitiert einen anderen sehr bekannten
Ausspruch Rumis. Rumi sagt im Mathnavi:

Vom Standpunkt, der Perspektive riihrt sie her
Die Meinungsverschiedenheit des Muslims, des Zoroastriers und des Juden.?*

Soroush schreibt erlduternd:

Rumi sagt, die Meinungsverschiedenheit dieser drei ist keine Meinungsver-
schiedenheit iiber Recht und Unrecht / Wahrheit und Unwahrheit. Es geht
hier nur um unterschiedliche Perspektiven. Dabei geht es auch nicht um die
Perspektiven der Anhinger, sondern um die Perspektiven der Propheten. Die
Wahrheit war eine, doch drei Propheten haben sie aus drei verschiedenen
Perspektiven betrachtet. Oder sie erstrahlte den drei Propheten aus drei Per-
spektiven in Pracht und Herrlichkeit, und deshalb haben sie drei Religionen
vorgestellt. Die Unterschiedlichkeit der Religionen ist also nicht nur der Un-
terschiedlichkeit der gesellschaftlichen Umstinde geschuldet oder etwa even-
tuell dem Faktum, dass eine Religion entstellt wurde und eine andere an ihre
Stelle getreten ist. Sondern die verschiedenen Manifestationen Gottes in der
Welt haben, genauso wie sie die Natur verschieden gestaltet haben, auch das
religiose Gesetz verschieden gestaltet.?

Die zweite Geschichte, die Soroush in seinem Aufsatz iiber die vielzih-
ligen Wege zu Gott erzihlt, und die in diesem Zusammenhang immer
erzihlt wird, wurde gleichfalls durch Rumi in Iran bekannt. Zuerst im
Persischen {iiberliefert, ist sie aber durch Sana’i von Ghazna, der 1131
starb. Jedes Kind in Iran kennt diese Geschichte:

Im finstern Hause war der Elefant,
wo von den Indern ausgestellt er stand.
Und viele Leute kamen, ihn zu sehen —

22 Der Koran. Neu iibertragen von Hartmut Bobzin, Miinchen 2010.

2 Ebd.

% Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. Herausgegeben von Reynold A. Nichol-
son, Teheran 1984, Buch 3, Beyt 1258.

2 Soroush (1999b), 14.

183

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

sie alle mussten in das Dunkel gehen.

Da sie ihn in der Dunkelheit nicht sahen,
beriihrten sie ihn nur mit ihren Handen.

Der, dessen Hand an seinen Riissel riihrte,
sprach: »Wie ‘ne Regenrinne ist der wohl!«

Der, dessen Hand an seine Ohren traf,

rief: »Wie ein Facher sieht das Wesen aus!«

Der, dessen Hand beriihrte nur sein Bein,

sprach: »Wie ein Pfeiler wird das Tier wohl sein.«
Der, dessen Hand den Riicken riihrte schon,
sprach: »Sicherlich, er ist gleichwie ein Thron.«
So kam ein jeder nur zu einem Teil

und er verstand nur dies, und nicht das Ganze,
denn je nach dem Gesichtspunkt war verschieden
wie A und Z, was sie zu sehen glaubten.

Doch hielte jeder einer Kerze Licht,

so gibe es die Unterschiede nicht!?

Der eine hielt den Elefanten also fiir eine Regenrinne, der andere fiir
eine Sidule, der dritte fiir einen Thron. Soroush schreibt erlduternd,
Rumi erzihle uns, wenn die Menschen eine Kerze in der Hand gehabt
hitten, dann wiren ihre Differenzen verschwunden. Aber in der dunk-
len Kammer der Natur ist unsere Kenntnis der Wahrheit — symboli-
siert durch den Elefanten — bruchstiickhaft. Wir alle halten einen Teil
der Wahrheit in unserer Hand, und niemand hat sie ganz. Das Einge-
standnis, dass unser Wissen so defizitir ist, sollte ausreichen, uns de-
miitiger zu machen. Und Geduld und Toleranz seien nichts anderes als
die Friichte des Baums der Demut.

All das sind die Lehren, die Soroush aus der Mystik zieht, vor
allem aus dem Werke Rumis, der ihm als das Siegel der Mystiker gilt.
Soroush sagt in seiner Dankesrede anlisslich des Erasmus-Preises, dass
es gerade die moderne Welt den Sufismus stirken miisse:

Islamic Sufism, despite ist shortcomings, was the bearer and teacher of values
that we are in great need of today if we are to bolster the element of tolerance.
In denigrating power and wealth, Sufis used to teach people to view these two
things with the utmost suspicion and to be extremely wary of the afflictions
they could give rise to [...]. By teaching humility and rejecting avarice and

% Das Mathnawi. Ausgewihlte Geschichten, iibertragen von Annemarie Schimmel,
Basel 1994, 158. Ubersetzung von: Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. Heraus-
gegeben von Reynold A. Nicholson, Teheran 1984, Buch III, Beyt 1259 ff.

184

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

even an excessive avarice for knowledge (!), and by restraining >the pleasure
principle« and bolstering the >quest for virtuess, they guided people in a di-
rection that reduced tension and conflict amongst them, thereby encouraging
coexistence and moderation. They always asked God to grant them the ability
to do two things: >battling against the self and being benevolent to others,
and they believed that the latter was a product of the former.?”

Soroush ist nicht der einzige muslimische Denker, der die mystischen
Werte verbreiten mochte. Ein interessantes Projekt, das sich Libforall
nennt, wurde in Indonesien begriindet, ist aber transnational ver-
netzt.?® Auch hier will man die Mystik stirken als Gegenpol zum
Rechtsislam und zum orthodoxen wahabitischen Islam, der sich starr
an den Vorgaben des Korans orientiert und erklart, diese miissten eins
zu eins so befolgt werden wie das Buch aussagt, denn schlieSlich sei
dies Gottes Wort.

Soroush oder die Macher von Libforall stellen nicht in Abrede,
dass der Koran Gottes Wort ist. Doch glauben sie, wenn ein Koranvers
gewalttitig anmute oder so, als wiirde darin eine inhumane Vorstel-
lung formuliert, dann sei dies sicher darauf zuriickzufiihren, dass wir
Menschen den Koran und dessen Wahrheit nicht verstanden hitten.
Der Koran, so sagte Soroush einmal, kam um die Herzen der Menschen
zu gewinnen und nicht um ihre Leiber zu beherrschen. In diesem Sinne
formuliert auch Libforall:

Those who view Islam as a religion of fanatics are often unfamiliar with its
inner dimensions, as revealed by the great mystics, who have illuminated the
Path of Love and inspired traditional Muslim societies with their wisdom and
tolerance.

Even today, mystically-inclined Muslims are in the forefront of the
battle against extremist ideology — unafraid to oppose the hijacking of Islam
by those who claim to speak for God on behalf of all Muslims. The Libforall
Foundation works closely with many Sufi Muslims, united by a belief in the
universal values of liberty and tolerance.?’

Das Projekt wurde begriindet von Abdurrahman Wahid, dem friitheren
indonesischen Prisidenten und T. C. Holland, einem ehemaligen Ge-
schiftsmann und Indonesien-Kenner, um eine tolerantere Variante des

7 Soroush (2004), 19-20.

2 http://www.libforall.org/

» http://www.libforall.org/background-islamic-mysticism-and-tolerance.html. Zuletzt
abgefragt am 7.2.2011.

185

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

Islams zu verbreiten und um dem extremistischen Saudi-Islam ent-
gegen zu treten. Holland erklirt:

The [organization’s] main thrust is to enlist top Muslim leaders to generate a
worldwide movement for Muslims to address the problem [of extremism]
themselves.*

An diesem Projekt wirkte der 2010 verstorbene dgyptische Literatur-
wissenschaftler Nasr Hamid Abu Zayd mit, der leider im Westen weit
weniger aufgrund seiner hochspannenden Anwendung modernen her-
meneutischen Theorien auf den Koran bekannt wurde, sondern weil
ein dgyptisches Gericht ihn wegen angeblicher Apostasie zwangsschei-
den lief3. Wenige haben die Intoleranz dieser heutigen dgyptischen Ge-
sellschaft, die nicht einmal seine aufrichtige und gut gemeinte Kritik
am islamischen Diskurs in Agypten ertragen konnte, so zu spiiren be-
kommen. In Indonesien, das eher die mystische Tradition des Islams
aufrecht erhilt, habe er dagegen das lichelnde Antlitz des Islams gese-
hen, sagte er immer.

Mit ihm arbeitet in diesem Projekt Ziba Mir-Hosseini zusammen,
die sich speziell mit dem Thema Gender und Islam auseinandersetzt
und eine feministische Lesart des Islams leistet® sowie Mohammad
Mojtahed Shabestari (geb. 1936). Was das Thema Intoleranz anbelangt,
hat er ahnliche Erfahrungen gemacht wie Abu Zayd. Shabestari wurde
2007 zum Ketzer erklirt, weil er gesagt hatte, der Prophet sei nicht
unfehlbar gewesen. Dies ist zwar keineswegs ein islamisches Dogma,
sondern heftig umstritten, wird aber in Iran heute durchaus zum Dog-
ma erhoben.

Mit Shabestari soll ein Beispiel dafiir gegeben werden, wie eine
heutige Toleranzbegriindung nicht auf die mystische Tradition rekur-
riert, sondern sie aus der schiitischen Theologie entwickelt. Shabestari
ist ausgebildeter Theologe. Er war Schiiler eines der grofiten Philoso-
phen der schiitischen Gegenwartsgeschichte, von Seyyed Mohammad
Hossein Tabataba’i, mittels der Philosophie Avicennas die iranische Ju-
gend in den sechziger Jahren vor dem Kommunismus retten wollte.
Ende der sechziger Jahre ging Shabestari nach Hamburg, wo er das
schiitische Zentrum leitete. Aus dieser Zeit stammen seine hervor-

% http://www.heatherrobinson.net/blog/2009/05/29/interview-with-cholland-taylor-
co-founder-of-libforall-foundation-an-ngo-that-argues-for-rejecting-extremists-defini
tion-of-islam/. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

31 Sjehe Mir Hosseini, Ziba: Islam and Gender, Princeton 1999.

186

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

ragenden Deutschkenntnisse sowie seine Liebe fiir Hermeneutik — er
ist ein grofser Gadamer-Freund — und sein Interesse fiir die moderne,
meist protestantische Theologie. Karl Barth, Paul Tillich und andere
wurden mit groflem Interesse von ihm rezipiert und haben Eingang in
sein Werk gefunden. Auflerdem ist Shabestari ein Fan der deutschen
Islamwissenschaft, die er wegen Josef van Ess’ Werk Theologie und
Gesellschaft im 2./3. Jahrhundert Hidschra schitzen gelernt hat, das
Shabestari fiir iiberragend halt.

Shabestari hat einen Aufsatz mit dem Titel »Die Menschenrechte
und das Verstindnis der Religionen« geschrieben.>> Hier geht es ihm
darum, argumentativ zu begriinden, warum die Muslime — gemeint ist
das islamische Recht in Iran — heute den Juden und Christen die volle
Gleichberechtigung gewihren miissen. Er wendet sich also gegen nam-
hafte Theoretiker des Systems wie den erwidhnten Mesbah Yazdi, die
den Juden und Christen diese volle Teilhabe verwehren wollen.

Heute leben ca. 25.000 Juden und ca. 300.000 Christen in Iran. Sie
sind nicht vollkommen gleichberechtigt, aber sie stehen unter dem
Schutz des Staates und es werden ihnen Minderheitenrechte gewihrt.
So haben sie ihre eigenen Schulen, Krankenhauser, sie diirfen Kirchen
und Synagogen bauen; sie haben Abgeordnete im Parlament. Im Recht
werden sie massiv benachteiligt. Allerdings lassen sich auch hier Ver-
besserungen beobachten: So betrug das sogenannte Blutgeld, d.h. die
finanzielle Entschadigung, die die Familie eines jiidischen, christlichen
oder Zoroastrischen Toten bekommt, nur halb so viel wie die fiir einen
Muslim. Das ist aber vor kurzem gedndert und dem der Muslime an-
geglichen worden. Es gibt also hier durchaus Méoglichkeiten zur
Rechtsfortbildung, wenn dies nur politisch gewiinscht wird.

Shabestaris wichtigstes Argument ist, dass die Griinde, die Musli-
me frither bewogen haben, ein Verhiltnis der Ungleichheit zwischen
ihnen selbst und den Juden und Christen festzuschreiben, heute nicht
mehr zutreffen. Um seine Idee zu belegen, untersucht Shabestari des-
halb das Verhiltnis der drei Offenbarungsreligionen in der Geschichte
zueinander und stellt eine Beziehung zwischen ihnen und den Men-
schenrechten her. Das Argument, das er entwickelt, verlduft entlang
einem Dreischritt.

32 Shabestari, Mohammad Mojtahed: »Die Menschenrechte und das Verstindnis der
Religionen, in: Unterwegs zu einem anderen Islam. Texte iranischer Denker. Einge-
leitet und iibersetzt von Katajun Amirpur, Freiburg i. Br. 2009, 37-44.

187

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

1. Wie Juden, Christen und Muslime einander in der Vergangen-
heit sahen, basierte auf den damals verbreiteten religiosen Grund-
sitzen. Die Anhinger einer jeden dieser drei Religionen hitten die
Anhinger der anderen entweder als Irregeleitete oder als Feinde be-
trachtet.

2. Diese Uberzeugung wiederum fand in der gesellschaftlichen
Ordnung ihren Widerhall. Es wurde angenommen, dass die Anhanger
der anderen Religionen in Gesellschaft und Politik als Menschen zwei-
ter Klasse zihlen, da sie nicht in einer herausragenden Position zu Gott
stehen. Hinzu komme:

Es konnte den Anschein haben, als seien gewaltfordernde Uberzeugungen
und die darauf beruhenden bitteren Tatsachen und Ungerechtigkeiten nur
von einigen wenigen Anhéngern dieser Religionen erdacht und in die Tat
umgesetzt worden. Aber Tatsache ist, dass es in den Texten aller dreier dieser
Offenbarungsreligionen, des Judentums, des Christentums und des Islams,
Formulierungen gibt, die, wenn sie nicht richtig interpretiert werden, zu sol-
chen Auffassungen fithren. In den religigsen Texten der Juden wird gesagt, es
sind nur die Juden, die von allen Menschen Gott am niichsten stehen und die
als seine Auserwihlten gelten. In den religiosen christlichen Texten ist dies
ein Privileg der christlichen Glidubigen und in den religiosen Schriften der
Muslime ist es ein Privileg derer, die der Religion Muhammads folgen.*

Shabestari will nicht die religiosen Texte interpretieren. Es geht ihm
nur darum zu erkldren, worin der Fehlschritt in der Argumentation
bestand. Der Fehler sei dadurch entstanden, argumentiert Shabestari,
dass die Anhanger dieser Religionen zwei verschiedene Dinge, nimlich
die Nihe der Menschen zu Gott und die Rechte der Menschen in einer
Gesellschaft voneinander nicht zu trennen vermochten. Sie hitten die
Pramisse eines logischen Schlusses auf den anderen iibertragen. Aber
diese beiden Gegenstinde seien vollkommen verschieden, und ihre
Pramissen diirften nicht miteinander verwechselt werden.

Der Grad der Nihe der Menschen zu Gott betreffe die spirituelle
Gliickseligkeit der Menschen im Jenseits, wihrend es bei den Rechten
der Menschen in der Gesellschaft um das gleichberechtigte Leben der
Menschen miteinander in diesem Leben gehe. Das erste sei ein vertika-
les Verhiltnis zwischen Gott und den Menschen, so Shabestari, und das

3 Shabestari, Mohammad Mojtahed: Naqdi bar gera’at-e rasmi az din (Eine Kritik an
der religiosen Lesart der Religion), Teheran 2000, 313.

188

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

zweite ein horizontales der Menschen untereinander. Im Gegensatz
zum Verhiltnis der Menschen zu Gott, das nicht Sache des mensch-
lichen Gestaltungswillens sei, sei das Verhiltnis der Menschen zuei-
nander eine Angelegenheit des menschlichen Gestaltungswillens.

Ergebnis der Vermischung sei gewesen, dass diese horizontalen,
gesellschaftlichen Beziehungen zum Abbild der vertikalen Beziehung
zwischen Gott und dem Menschen wurden. Die Machtpyramide in der
Gesellschaft sei auf der Grundlage einer Ideologie errichtet worden, die
das Ergebnis dieses Spiegelbilds gewesen sei.

Damit kommt Shabestari zum dritten Schritt, seiner Schluss-
folgerung:

Aber im gegenwirtigen Zeitalter sieht unsere Situation vollkommen anders
aus. Im gegenwirtigen Zeitalter hat die Tatsache, dass die Philosophie und die
Wissenschaft als unabhingige Quellen der Erkenntnis akzeptiert wurden, so-
wie die kritische Philosophie, die Rechtsphilosophie, die Moralphilosophie
und die politische Philosophie den Anhingern der drei Religionen die Mog-
lichkeit und die Gelegenheit gegeben, die essentiellen Rechte des Menschen,
welche die Grundlage des Verhiltnisses zwischen den Menschen sein kénnen,
von der Frage des Verhiltnisses zwischen Gott und dem Menschen in aller
Klarheit und Richtigkeit zu trennen. Im gegenwirtigen Zeitalter konnen wir
so denken, dass Gott im Alten und im Neuen Testament und im Koran die
nicht-glaubigen Menschen dem Tadel und der Riige unterzieht. Aber gleich-
zeitig sind wir Menschen — sowohl die glidubigen als auch die unglaubigen —
verantwortlich und verpflichtet, allen Menschen ohne irgendeine Ausnahme
im gesellschaftlichen Leben dieselben Menschenrechte zu gewéhren.

Zweierlei ist in diesem Zusammenhang erwihnenswert. Der Text ist
2000 in Iran in einem Buch erschienen, das Shabestari Eine Kritik an
der offiziellen Lesart der Religion genannt hat. Heute wire es nicht
mehr moglich, solch ein Pladoyer fiir die Toleranz zu publizieren. In-
zwischen kénnen Shabestaris Biicher nicht mehr in Iran erscheinen. Er
ver6ffentlicht nur noch im Internet. Damit erreicht er allerdings sein
Publikum immer noch (iiber 30 Prozent der iranischen Bevélkerung
verfiigen iiber einen Internet-Anschluss), vielleicht sogar noch besser,
da er sich weniger als friiher selbst zensieren muss. Friiher griffen Den-
ker und Autoren zur Selbstzensur, um eine Publikation zu sichern.
Bemerkenswert ist an diesem Text aber auch, wovon er nicht han-

¥ Ebd. 316-317.

189

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katajun Amirpur

delt. Es ist in ihm keine Rede von den Baha’is. Dabei stellen sie mit
350.000 Mitglieder die grofite religiose Minderheit Irans dar. Und sie
sind die Minderheit, die am meisten Unterstiitzung briauchte, denn im
Gegensatz zu Juden, Christen und Zoroastrieern werden sie nicht nur
im Recht benachteiligt, sondern sie werden verfolgt. Sie diirfen ihre
Religion nicht ausiiben, ihre Friedhofe werden geschiandet, immer wie-
der werden Dorfer, die von ihnen bewohnt werden, dem Erdboden
gleichgemacht. Kiirzlich wurde sogar eine Gesetzesvorlage eingereicht,
der zufolge der Abfall vom islamischen Glauben mit dem Tode zu ahn-
den ist. Damit wiirden die noch in Iran lebenden Bahais als Religions-
gemeinschaft kollektiv von der Todesstrafe bedroht, denn sie gelten als
vom Glauben abgefallene.

Dass Shabestari sich zu ihnen nicht duflert, hat vermutlich einen
einfachen Grund: Er ist zwar ein rechtschaffener und toleranter
Mensch, aber iiber allzu viel Mut von Tyrannenthronen verfiigt er
nicht. Er ist nicht der einzige. Alle religiosen Aufkldrer oder Neuden-
ker sind beim Thema Baha'is auffillig still. Das hat neben der Angst
natiirlich noch einen zweiten Grund: Die Baha'is sind theologisch ge-
sehen fiir die Schiiten eine wirklich grofle Herausforderung — anders
als die Juden und Christen oder die Zoroastrier. Immerhin behaupten
sie — oder so haben es zumindest die Schiiten verstanden, — dass mit
ihrem Religionsgriinder Baha'ullah der 12. Imam, auf den die Schiiten
warten, erschienen sei. Das fillt den Schiiten schwer zu akzeptieren.
Sie miissten in der Religion der Baha'is aufgehen, befiirchten sie —
und das wollen eigentlich auch die Baha'is. Daher riihren also die nicht
geringen theologischen Probleme zwischen den beiden Glaubens-
gemeinschaften. Und religionsgeschichtlich ist es ja nicht ungewshn-
lich, dass man weniger Probleme hat, die vorhergehenden Religionen
zu akzeptieren als die nachgekommenen. Das kennt als Phdnomen ja
nicht nur der Islam.

Um so bemerkenswerter ist daher, dass Grof3-Ayatollah Hossein
Ali Montazeri (1922-2009) im Jahre 2008 eine Fatwa erlassen hat, in
der er erklirt, gemédfSs dem Gesetz der Islamischen Republik, das sich ja
am Koran orientiert, seien die Bahais zwar keine anerkannte Minder-
heit, da sie keine Schriftbesitzer im Sinne der koranischen Definition
seien, aber sie seien Biirger der Islamischen Republik und miissten als
solche unter dem Schutz des Staates stehen. Zwar bezeichnet Monta-
zeri die Baha'is als »irregeleitete Sekte«, doch fordert er trotzdem,
dass »ihre Menschenrechte und ihre Rechte als Biirger beachtet wer-

190

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenwirtige islamische Konzeptionen von religioser Toleranz: das Beispiel Iran

den«. Seinen Missionsauftrag sieht er darin, »ihre Herzen zu ge-
winnen«.*

Diese Fatwa ist weit davon entfernt, ein Manifestum der Toleranz
zu sein. Aber andererseits ist das Formulierte auch nicht wenig unter
den gegebenen iranischen Umstinden — und gesprochen aus dem Mun-
de einer religiosen Autoritit. Montazeri galt Millionen von Glaubigen
als sogenannte »Quelle der Nachahmung«, er war in seinen Lebens-
jahren die fithrende religitse Autoritit Irans.? Somit hatte er maf3geb-
lichen Einfluss; er bestimmt also die Haltung von Millionen von Men-
schen in punkto Toleranz in Bezug auf eine Minderheit, die ansonsten
keine Fiirsprecher hat. Wie gesagt, nicht einmal die groflen religiosen
Neudenker wie Shabestari und Soroush haben sich an das Thema
Baha'is herangewagt.

Was uns diese beiden letzten Beispiele aus dem iranischen Diskurs
aber ebenso zeigen: Auch die schiitische Theologie und die schiitische
Jurisprudenz bieten Moglichkeiten und haben eigene Instrumentarien,
den Toleranzgedanken zu formulieren und zu entwickeln und sogar —
wenn jemand wie Montazeri ihn formuliert — in der Gesellschaft
durchzusetzen. Es kime also nur darauf an, die alten Texte neu zu lesen
oder die alten Texte aufs Neue zu lesen, um einen Toleranzgedanken zu
entwickeln, der auf Eigenem fufit.

3 http://www.amontazeri.com/Farsi/topic.asp? TOPIC_ID=27&FORUM_ID=4&CAT _
ID=3

3% Zu ihm: Amirpur, Katajun: »Wider die >absolute Fiihrungsbefugnis des Rechtsgelehr-
ten< (velayat-e motlag-e faqih): Zur Rolle und Kritik des Hosein ’Ali Montazeri«, in:
Asiatische Studien 64 (2010) 3, 475-515.

191

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg (Ziirich)

Religiose und politische Toleranz
gegeniiber Minderheiten

Paul Guggenheim und die europiische Minderheitenfrage
1918-1945

Die vor zwei Jahrzehnten zu Ende gegangenen Verfolgungen
haben die Angehdrigen meiner Generation zutiefst aufge-
wiihlt. Bis an unser Lebensende wird die Frage offen bleiben,
ob wir auf dem rechten Wege sind, wenn wir unser Leben so
fortsetzen, als ob sich zwischen 1933 und 1945 nicht Grund-
legendes ereignet hdtte. Oder war es vielleicht einfach die Be-
stitigung der jiidischen Geschichte, dass der Jude nach Lessings
Lehre in Nathan dem Weisen von Zeit zu Zeit verbrannt werde,
ob er nun in einer geschlossenen oder in einer offenen Gesell-
schaft lebe, ob er ein Sonderdasein fiihre, oder ob er sich mit
seiner Umgebung zu identifizieren suche?

Paul Guggenheim!

Als einer der bedeutendsten Schweizer Volkerrechtler des 20. Jahrhun-
derts hatte sich der 1899 in Ziirich geborene Paul Guggenheim zeit-
lebens mit dem Thema von Assimilation und Abgrenzung kultureller
und religigser Minderheiten auseinandergesetzt.? Die dahinter stehen-
de Grundthematik der religiésen, kulturellen und politischen Toleranz
bedeuteten fiir den Rechtswissenschaftler Guggenheim immer auch
die Frage nach deren Ausmafl und rechtlichen Grundlagen: Wie viel
Toleranz soll kulturellen und religiosen Gemeinschaften gewihrt wer-
den und wo sollen die Grenzen der Toleranz gezogen werden? Welche

! Paul Guggenheim: »Die Judenemanzipation in heutiger Sicht«, in: Schweizer Monats-
hefte. 47,5 (1967), S. 462.

2 Eine iiber 40-jihrige Lehrtitigkeit am Institut universitaire de hautes études interna-
tionales (im Gefolge von rechtswissenschaftlichen Studien in Genf, Rom und Berlin),
ein umfangreiches wissenschaftliches Werk und seine Amtstitigkeit an internationalen
Gerichten, insbesondere am Internationalen Gerichtshof in Den Haag, begriindeten
Guggenheims internationales Renommee. Vgl. Dietrich Schindler: »Zum Hinschied
von Professor Paul Guggenheimg, in: Neue Ziircher Zeitung. Jhg. 212, 10./11.9.1977,
S. 34.

192

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

rechtlichen Voraussetzungen miissen geschaffen werden, um die kul-
turelle und religiose Identitit einer Gruppe zu schiitzen? Und wie kon-
nen diese angesichts komplexer politischer Machtverhiltnisse sowie
ethnischer und nationaler Konflikte wirkungsvoll durchgesetzt wer-
den? Diese Fragen riickten erstmals wihrend der Friedenskonferenz in
Versailles 1918 in den Fokus der internationalen Politik, als durch die
Neugestaltung der Grenzen Mittel- und Osteuropas als Folge des Ers-
ten Weltkriegs die Minderheitenfrage eine enorme politische Spreng-
kraft erlangte. Die daraus resultierende Debatte iiber den rechtlichen
Umgang mit Minderheiten, welche der vorliegende Beitrag untersucht,
blieb auch wihrend der folgenden Jahrzehnte virulent. Im Vorder-
grund sollen dabei die Positionen jiidischer Volkerrechtler, insbesonde-
re diejenige Paul Guggenheims stehen. Versuchten doch gerade jiidi-
sche Juristen, als Vertreter einer kulturellen und religiésen Minderheit
von der Problematik in besonderer Weise betroffen, politisch wie
rechtlich Einfluss auf die Minderheitenpolitik zu nehmen. Bevor die
Minderheiten-Debatte im Detail besprochen werden kann, ist zunichst
auf die Ereignisse und Ideen einzugehen, die ihren geschichtlichen
Hintergrund bildeten.

Historischer und ideologischer Kontext

Der Zerfall multinationaler GroSreiche wie Osterreich-Ungarn und die
Errichtung neuer Nationalstaaten wie Polen und die Tschechoslowakei,
verianderten nach dem Ersten Weltkrieg nicht nur die europiische
Landkarte, sondern fiihrten zugleich zur Entstehung zahlreicher neuer
Minderheiten. Durch die neuen Grenzziehungen fanden sich plétzlich
ca. 80 Millionen Menschen in einem anderen Staat wieder als zuvor.?
Von den etwa 35 Millionen Angehorigen von Minderheiten im Europa
der Zwischenkriegszeit lebten iiber 25 Millionen in Mittel- und Ost-
europa.* Die Existenz von Minderheitenpopulationen war jedoch keine

3 Zu den neu- oder wiederentstandenen Staaten zihlten: Estland, Lettland, Litauen,
Polen, die Tschechoslowakei, das Konigreich der Serben, Kroaten und Slowenen, Bulga-
rien, Ungarn, Osterreich, die Tiirkei. Griechenland und Ruménien konnten ihr Staats-
gebiet durch territoriale Zugewinne massiv vergroflern. Vgl. Martin Scheuermann:
Minderheitenschutz contra Konfliktverhiitung? Marburg 2000, S. 18.

+ Oliver Zimmer: Nationalism in Europe, 1890-1940. Basingstoke 2003, S. 60; Zahlen
variieren zwischen 20 und 30 Millionen Minderheitenangehorigen nach dem Ersten

193

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

neue Erscheinung, vielmehr verringerten die neuen Grenzziehungen
sogar die Zahl der Menschen, die Minderheiten angehorten.> Aller-
dings hatte der Nationalismus, wie er sich im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts entwickelte und als international anerkanntes politi-
sches Prinzip durchsetzte, ein neues Bewusstsein geschaffen. Die Kern-
doktrin des Nationalismus, gemaf8 welcher verschiedene kulturelle Ge-
meinschaften das legitime Recht auf nationale Selbstbestimmung
haben, fithrte »unweigerlich zur Politisierung von Ethnizitit« und
»transformierte ethnische Gruppen ohne Anspruch auf einen unab-
hingigen Staat in >Nationalititen¢, die solche Anspriiche hegten.«®
1918 hatte der amerikanische Prasident Woodrow Wilson das Selbst-
bestimmungsrecht der Vélker gefordert, das Recht aller Vélker und
Nationalititen, auf demokratischer Grundlage in Freiheit und Sicher-
heit miteinander zu leben.

Dabei war es nicht das Prinzip des nationalen Selbstbestimmungs-
rechts an sich, das zu Konflikten fithren sollte, sondern die Art und
Weise, wie die neuen Staaten dieses Prinzip interpretierten und anwen-
deten, wie Oliver Zimmer argumentiert. Anstatt einem foderalisti-
schen Nationalismus, welcher die Erschaffung autonomer, teilsouveri-
ner Gliedstaaten vorsah, verschrieben sich die Mehrheitsgruppen in
den meisten Nachfolgestaaten einem hegemonischen Nationalismus.”
Dieser zielte auf die kulturelle, sprachliche, 6konomische und politische
Dominanz der Mehrheitsgruppe und die Schaffung eines kulturell ein-
heitlichen Nationalstaats, der mit der Mehrheitsgruppe identisch sein
sollte. In dieser Sicht galt kulturelle Homogenitit als fortschrittlich,
kulturelle Vielfalt hingegen als problematisch.® Die Schaffung nationa-
ler Gemeinschaften durch die Staatsgewalt in Ostmittel- und Siidost-

Weltkrieg, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 19 n. 55. Ein spezifisches ostmit-
tel-und siidosteuropiisches Nationalititenproblem ergab sich nicht zuletzt aus den na-
tionalen Uberlappungen zwischen den Staaten dieses Gebiets. Jedes Volk siedelte auf
dem Gebiet mehrerer Staaten, umgekehrt lebten im Durchschnitt in jedem dieser Staa-
ten fiinf verschiedene Vélker, vgl. Carl Georg Bruns: Grundlagen und Entwicklung des
internationalen Minderheitenrechts. Berlin 1929, S. 7{.

> Schitzungen gehen von 60 Millionen Minderheitenangehorigen vor dem Ersten
Weltkrieg aus, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 19 n. 55.

6 Zimmer: Nationalism, S. 50.

7 Zimmer: Nationalism, S. 60.

§ Diese Vorstellung hatte sich zuerst in Frankreich ausgebildet und war aus vielfiltigen
intellektuellen, strukturellen und historischen Faktoren entstanden, vgl. Zimmer: Na-
tionalism, S. 52, 64 1.

194

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

europa ging denn auch nicht primér von konservativen oder reaktiona-
ren, sondern oft von liberalen politischen und intellektuellen Kreisen
aus.’ Das Ideal eines kulturell homogenen Nationalstaates war jedoch
weit entfernt von der Realitit der ethnisch gemischten Nachfolgestaa-
ten Mittel-und Osteuropas. Die jeweiligen Mehrheiten in diesen Staa-
ten zeigten in der Folge oft wenig Achtung gegeniiber den Minderhei-
ten oder betrachteten diese sogar als Bedrohung fiir die Integritit des
Nationalstaates. Dies fiihrte zu Diskriminierung, Zwangsassimilation,
Umsiedlung oder Vertreibung der jeweiligen Minderheiten. !

Dabei ist es wichtig zwischen ethnischen und nationalen Minder-
heiten zu unterscheiden. Die Situation dieser zwei Arten von Minder-
heiten unterschied sich, damals wie heute, in Bezug auf ihre politischen
Moglichkeiten. Als ethnische Minderheiten bezeichnet man Bevélke-
rungsgruppen ohne ein nationales »Mutterland«, wie zum Beispiel Ju-
den, Roma und Sinti. Sie waren besonders gefihrdet, da sie — anders als
nationale Minderheiten, wie zum Beispiel die Deutschen in Polen —
kein »Mutterland« besaf3en, in das sie allenfalls einwandern oder von
dem sie politische Unterstiitzung erwarten konnten.™

Die Alliierten waren sich der Minderheitenproblematik in den
neuen oder wiederentstandenen Staaten und deren Bedeutung fiir die
Erhaltung des Friedens bewusst. Ein diskriminierender Umgang der
neuen Staaten mit ihren Minderheiten, so befiirchteten sie, konnte
die gesamte Region destabilisieren. Daher griindeten sie 1919 die so-
genannte »Kommission fiir neue Staaten und Minderheitenschutz«,
einen aus Vertretern der alliierten und assoziierten Hauptmaichte zu-
sammengesetzten Ausschuss, der volkerrechtliche Vereinbarungen
zum Zwecke des Minderheitenschutzes in Mittel- und Osteuropa aus-

° Mark Mazower: Dark Continent. Europe’s Twentieth Century. London 1999, S. 581.
10 Zimmer: Nationalism, S. 61ff. Die Minderheitenproblematik wurde dadurch noch
erschwert, dass bei den Grenzziehungen fiir die neuentstandenen Staaten die Alliierten
Michte oft den Forderungen der verbiindeten Staaten entgegenkamen. Das Resultat
dieser Politik war, dass ein grofSer Teil der entstehenden Minderheitenangehérigen von
jenen Nationen stammten, die den Krieg verloren hatten, wie Deutsche, Osterreicher
oder Ungarn, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 22f.

11 Zimmer: Nationalism, S. 51.

195

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

arbeitete.’> Diese wurden in separaten Minderheitenvertrdgen den
neuen oder vergroéfserten osteuropiischen Staaten auferlegt als Bedin-
gung fiir die von ihnen beanspruchte nationale Unabhingigkeit und die
staatsrechtliche Anerkennung durch die alliierten und assoziierten
Hauptmaichte. Trotz der Existenz von Minderheiten in ihren eigenen
Staaten, unterwarfen sich die Siegermiachte den Minderheitenvertri-
gen selber nicht, eine Situation die mit dazu fiihrte, den Widerstand
und die Ressentiments der Verlierstaaten zu stirken, die sich in ihrer
Souverinitit beschnitten und in ihrem nationalen Stolz verletzt fiihl-
ten.®

Die neue geopolitische und ideologische Entwicklung wirkte sich
auf die Juden noch stirker aus als auf andere ethnische und nationale
Minderheiten. Die iiberwiegende Mehrheit der jiidischen Bevilkerung
lebte in den Nachfolgestaaten Ostmittel- und Siidosteuropas. Anders
als ihre durch die Erlangung der rechtlichen Gleichstellung meist assi-
milierten Glaubensbriider in Zentral- und Westeuropa, war ihre Situa-
tion vielerorts gekennzeichnet durch das Festhalten an einer gemein-
samen Kultur und der jiidischen Religion.™ Antisemitische Haltungen
in der Politik der osteuropiischen Staaten, wie zum Beispiel in Polen
oder Ruminien, manifestierten sich in staatlicher Diskriminierung
(wie Zulassungsbeschriankungen fiir Juden zu den Universititen sowie
dem Offentlichen Dienst) und Pogromen. Diese Entwicklung ver-
anlasste jiidische Juristen unter der Fithrung des amerikanischen Ver-
fassungsrechtlers Louis Marshall zu reagieren.’® In der Folge traten

12 Mark Mazower: »The strange Triumph of Human Rights, 1933-1950«, in: The His-
torical Journal. 47, 2 (2004), S. 382.

3 Vgl. Carole Fink: Defending the Rights of Others. Cambridge 2004, S.360; Paul
Guggenheim: Der Vilkerbund. Leipzig 1932, S. 265, 270f. Wilson hatte die Problematik
der Einseitigkeit bei der AbschlieSBung der Minderheitenschutzvertrige friihzeitig er-
kannt und forderte daher einen universellen Minderheitenschutz aller Vélkerbunds-
staaten. Doch scheiterte er mit diesem Anliegen am Widerstand der Siegermichte, die
in keiner Weise bereit waren, sich Beschriankungen ihrer nationalen Souverinitit zu
unterziehen, vgl. Fink: Rights, 153 ff.

4 Gemaif Schitzungen zihlte 1900 die jiidische Gesamtbevolkerung etwas weniger als
8700000 Personen. Davon lebten etwa 1330000 in Zentral- und Westeuropa sowie
ungefihr 7360000 in Osteuropa, vgl. Oscar 1. Janowsky: The Jews and Minority Rights
(1898-1919). New York 1933, S. 16 n. 1. In jedem der Nachfolgestaaten Ostmittel- und
Siidosteuropas lebte eine jiidische Minderheit. Scheuermann: Minderheitenschutz,
S. 46.

15 Antijiidische Pogrome fanden insbesondere in der weiflrussischen Kleinstadt Pinsk
statt, wo am 5. April 1919 34 Juden getotet wurden, vgl. Fink: Rights, S. 171-208. In

196

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

Juden als engagierteste Befiirworter eines internationalen Minderhei-
tenschutzes auf der Pariser Friedenskonferenz 1919 und in dem 1920
gegriindeten Volkerbund auf. Sahen sie doch in Letzterem eine Mog-
lichkeit, Schutz von aufen zu erhalten. Die Juden als grofite und ein-
flussreichste ethnische Minderheit sollte denn auch als eine der weni-
gen unter den ethnischen Volksgruppen Gebrauch von den neuen
Minderheitenschutzvereinbarungen machen.

Rechtliche Positionen zur Minderheitenfrage

Im Mirz 1919 griindeten jiidische Juristen das Comité des Délégati-
ons Juives aupres de la Conférence de la Paix. Zusammengesetzt aus
jiidischen Vertretern vor allem aus Amerika, England, Frankreich und
Osteuropa versuchte dieses Komitee, ein gemeinsames Programm mit
Forderungen zum Schutz der Juden bei der Ausarbeitung der Minder-
heitenschutzvertrage zu erarbeiten.” Allerdings muss hier vorweg die
in der Historiographie noch immer vertretene Ansicht relativiert wer-
den, dass die Minderheitenschutzvertrige, die in der Folge zwischen
den alliierten und assoziierten Hauptmichten und den neuen, erwei-
terten bzw. besiegten osteuropiischen Staaten ausgehandelt wurden,
hauptsichlich den Anstrengungen dieser jiidischen Juristen zu ver-
danken sei. Carol Fink hat in ihrer detaillierten Studie auf die oft
ohnmichtige Rolle hingewiesen, die den jiidischen Befiirworter des
Minderheitenschutzes angesichts der Macht- und Interessenpolitik
der Vélkerbundstaaten zukam, und gezeigt, dass die jiidischen Bemii-
hungen nur einer von vielen politischen und diplomatischen Faktoren
waren, die schlieflich zum Zustandekommen der Minderheitenver-
trage fiihrten.”® Auch dass die jiidische Delegation in Bezug auf die

der Ukraine wurden 1919 und 1920 mehr als 100000 Juden in Pogromen ermordet, vgl.
Philipp Graf: Die Bernheim-Petition 1933. Géttingen 2008, S. 73 1.

16 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 21.

17 Vertreter kamen aus Amerika, Kanada, Grof3britannien, Frankreich, Ukraine, Italien,
Tschechoslowakei, Polen, Ostgalizien, Paldstina, Russland und Ruminien, vgl. Fink:
Rights, S. 196 n. 143.

18 Fink: Rights, S. 191-208. Es wird vermutet, dass in den Friedensvertrigen ein Schutz
dieser Minderheiten zugesichert wurde, um einen potentiellen Revanchismus ihrer
»Mutterlinder« zu verhindern. Auch wird angenommen, dass der Minderheitenschutz
als Kompensation fiir das Selbstbestimmungsrecht, das nicht allen Volksgruppen ge-
wihrt werden konnte, dienen sollte, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S.22f.

197

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

Definition von »Minderheitenrechten« ideologisch gespalten war,
schwichte ihre diplomatische Wirkungskraft bei der Friedenskon-
ferenz sowie in den Jahren danach. Die unterschiedlichen Haltungen
der judischen Verfechter der Minderheitenrechte zeigen uns dabei
exemplarisch die Spannungen und Schwierigkeiten in der Minderhei-
tenschutzdebatte.

Welche Positionen wurden von den jiidischen Minderheitenpro-
tagonisten vertreten? Auf der einen Seite standen die jiidischen Natio-
nalisten, die meist aus der zionistischen Bewegung kamen und die An-
sicht vertraten, dass Juden nicht nur eine religiése Gruppe, sondern
eine der vielen Nationen der vormaligen multinationalen Grofireiche
seien, aus der ebenfalls ein eigener Staat hervorzugehen habe. Dem-
entsprechend verfolgten die Zionisten das Ziel eines eigenen Staates
mit einer jiidischen Mehrheit. In Hinblick auf die jiidische Diaspora
jedoch beanspruchten die jiidischen Nationalisten, den jiidischen Min-
derheiten in den verschiedenen Mehrheitsstaaten miisste neben dem
Grundrecht auf Gleichberechtigung eine weitreichende soziale und
kulturelle Autonomie zugestanden werden. Diese sollte das Recht be-
inhalten, eigene religiose, soziale, Bildungs- und Wohltitigkeitsein-
richtungen zu errichten. Zudem forderten sie das Recht auf politische
Reprisentation auf nationaler und sogar auf internationaler Ebene.
Diese partikularistische Position kontrastierte mit den Ansichten der
jiidischen Anti-Nationalisten, meist antizionistische assimilierte Juden
aus westlichen Landern. Sie befiirworteten generell vor allem das indi-
viduelle Recht auf freie Religionsausiibung sowie Gleichberechtigung
und Schutz fiir alle Biirger.”” Den Zionisten ging es primir um den
Schutz und die Erhaltung jiidischen Lebens in Osteuropa. Thre jiidi-
schen Gegner hingegen rangen um einen Schutz ihres hart errungenen

Auch David Engel weist auf den limitierten Einfluss der jiidischen Juristen auf die Min-
derheitenvertridge hin, vgl. David Engel: »Perceptions of Power — Poland and World
Jewry, in: Simon-Dubnow-Institut Jahrbuch. 1 (2002), S. 17-28. Unter den ilteren
Arbeiten, die die Bedeutung des Comité in dieser Frage betonen, vgl. Erwin Viefthaus:
Die Minderheitenfrage und die Entstehung der Minderheitenschutzvertrige auf der
Pariser Friedenskonferenz 1919. Wiirzburg 1960; Oscar L. Janowsky: The Jews and Mi-
nority Rights. New York 1933. Fiir neuere Arbeiten die diese Sicht teilweise vertreten
vgl. Jacques Picard: »Zwischen Minorititenschutz und Menschenrecht — Paul Guggen-
heims Rechtsverstindnis im Wandel, 1918-1950«, in: Simon-Dubnow-Institut Jahr-
buch. 4 (2005), S. 122.

19 Fink: Rights, S. 194; Viefhaus: Minderheitenfrage, S. 140ff.; Janowsky: Jews, S. 263—
282.

198

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

Status der Emanzipation in den westlichen Demokratien. Es ging also
um die Spannung einer »westlichen« Idee von citizenship, die indivi-
duelle Rechte und Pflichten, und damit implizit einen assmiliatori-
schen Ansatz betonte, einerseits, sowie einer »osteuropiischen« Reali-
tit von separaten religiosen und ethnischen Gruppen andererseits.
Letztere kimpften um ihr soziales und kulturelles Uberleben und
strebten daher nach Gruppenautonomie.?

Es zeigte sich, dass die jiidischen Vertreter hiufig diejenigen
rechtlichen Konzepte und Prinzipien vertraten, welche in den Staaten,
in denen sie lebten und deren Staatsbiirgerschaft sie besaflen, vorherr-
schend waren. So waren zum Beispiel die franzdsischen Juden am strik-
testen gegen jegliche Form von Gruppensonderrechten. Dies erstaunt
wenig, wenn man bedenkt, dass sich Frankreich als Pionier des assimi-
latorischen Nationsmodells etabliert hatte.?! Auch die britischen Juden
machten mehrheitlich das Ideal des Assimilationismus zur Basis ihrer
Forderungen eines Minderheitenschutzes in Osteuropa. Sie erkannten
zwar, dass ihr westeuropiisches Nationalstaatsbewusstsein, basierend
auf ihrer langst erfolgten Emanzipation und ihrer Assimilation, nicht
ohne weiteres auf die osteuropiischen Realititen und deren Nationali-
tatenprobleme {ibertragen werden konnte, die einen Assimilierungs-
prozess westlicher couleur nicht erlaubten. Trotzdem beharrten sie auf
ihrem Ideal eines einheitlichen Nationalstaates. Mit dieser Auffassung
eines primar individualrechtlich ausgerichteten Minderheitenschutzes
befanden sich die britischen Juden in Ubereinstimmung mit der offi-
zidsen alliierten politischen Haltung.?> Die Alliierten wie auch die un-
mittelbar betroffenen Staaten befiirchteten namlich, dass Kollektiv-
rechte fiir Minderheiten diesen ermogliche, »Staaten im Staate« zu
bilden. Eine solche Entwicklung, so ihre Sorge, konnte die Souveranitit
und die nationale Einheit gefdhrden.?

Es waren vor allem die amerikanisch-jiidischen Protagonisten, die
fiir die jiidischen Minderheiten in Osteuropa einen kollektiven Min-
derheitenschutz forderten. Viele von ihnen waren urspriinglich selbst
aus Osteuropa nach Amerika emigriert. Sie waren sich daher der Rea-
litdt der jiidischen Massen in Osteuropa, die ihre Kultur in groffem

2 Fink: Rights, S. 201, 363.

21 Fink: Rights, S. 194 n. 132; fiir das franzdsische Modell von Nationalismus vgl. Zim-
mer: Nationalism, S. 52 1.

2 Viethaus: Minderheitenfrage, S. 84 1.

¥ Viethaus: Minderheitenfrage, S. 152f.

199

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

Mafle bewahrt hatten, bewusst. Auch hatten sie wohl die antijiidischen
Pogrome noch gut in Erinnerung.?* Hinzutreten konnte, dass die ame-
rikanischen Juden ihrem Prisidenten, Woodrow Wilson, folgen woll-
ten. Dieser hatte sich, trotz seiner generell auf individuelle Biirgerrech-
te ausgerichteten Haltung, fiir einzelne Autonomierechte fiir die
jiidischen Minderheiten in Osteuropa (wie zum Beispiel den Schutz
des Sabbats) eingesetzt. Moglicherweise suchte Wilson mit dieser Po-
litik eine Verbesserung der Lage vor Ort und damit eine Eindimmung
der groflen ostjiidischen Einwanderungswellen nach Amerika zu er-
reichen.? Die Vertreter des ostlichen Judentums schlossen sich den
amerikanischen Protagonisten an, sahen sie doch ihre Interessen durch
diese am besten vertreten.

Was beinhalteten die von den Siegermichten ausgearbeiteten
Minderheitenschutzvertrige? Die Minderheitenvertrige gewihrleis-
teten primér individualrechtliche Grundrechte. Dazu gehérten der
Schutz von Leben sowie personliche und religiose Freiheit aller Ein-
wohner des jeweiligen Staates, unbesehen ihrer Herkunft, Nationali-
tit, Sprache, Rasse oder Religion. Dies war in seiner Essenz ein Schutz
vor negativer Diskriminierung, wie wir ihn auch heute kennen. Hinzu
kam der Grundsatz der Gleichbehandlung bei der Zulassung zu 6ffent-
lichen Amtern, Titigkeiten und zur Ausiibung von Berufen sowie
Gewerben.? Dieser individualrechtliche Minderheitenschutz schwach-
te die Position von Minderheitengruppen. Denn er bedeutete, dass
Minderheitenangehorige ihrem Staate und den iibergeordneten Be-
schwerdeinstanzen des Vélkerbundes immer nur als Einzelne gegen-
iiber treten konnten. Fiir den Einzelnen war es jedoch erheblich

2 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 23, 23 n. 77. Die amerikanisch-jiidischen Pro-
tagonisten hatten sich, entgegen ihrem Engagement fiir Gruppenrechte fiir die Minder-
heiten Osteuropas, in den USA fiir individuelle Biirgerrechte eingesetzt, vgl. Picard:
Minorititenschutz, S. 124.

» Vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 28 n. 106. Ende des 19. und zu Beginn des
20. Jahrhunderts waren grofSe ostjiidische Einwanderungswellen erfolgt. Schitzungen
gehen von 2,5 Millionen Juden aus, die in den Westen emigrierten um Schutz vor phy-
sischer Gewalt, aber auch bessere soziale, politische und konomische Méglichkeiten zu
suchen. Ein Grof3teil davon emigrierte in die USA. Vor diesem Hintergrund lasst sich
auch Wilsons Unterstiitzung fiir den Zionismus darin sehen, dass fiir die fliichtenden
osteuropiischen Juden ein alternativer Ort zu Amerika bereitgestellt werden sollte, vgl.
Fink: Rights, S. 87 n. 115.

26 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 26—30.

200

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

schwieriger, seine Rechte wahrzunehmen und gegebenenfalls ein-
zuklagen, als es dies fiir eine Gruppe gewesen wire.?’

Ansiitze zu Gruppenrechten in den verschiedenen Minderheiten-
schutzvertriagen waren jedoch vorhanden. So gab es das Recht, auf ei-
gene Kosten eigene Schulen, Wohlfahrtsverbinde, religiose und soziale
Einrichtungen in der eigenen Sprache zu unterhalten. Staatliche Schu-
len durften sogar in der Minderheitensprache gefiihrt werden, wenn
mindestens 25 Prozent der Bevolkerung eines Gebietes diese als Mut-
tersprache beherrschte. In seltenen Fillen wurden auch weitergehende
Autonomierechte gewihrt. So wurde im polnischen Vertrag der Sabbat
fir die jiidische Minderheit geschiitzt und jiidische Schulen erhielten
Sonderrechte fiir ihre Lehranstalten. Auch im ruminischen und grie-
chischen Vertrag erhielten die jiidischen Minderheiten Sonderrechte,
die iiber die generellen Minderheitenschutzrechte hinausgingen. Eben-
so erhielten andere Minderheiten Gruppensonderrechte, wie zum Bei-
spiel die Muslime in Griechenland und Albanien.?

Paul Guggenheim: Menschenrechte versus Minderheitenschutz

Paul Guggenheim hat sich in den frithen 1940er Jahre, wie viele andere
Volkerrechtler, ausfithrlich mit dem Minderheitenschutz der Zwi-
schenkriegszeit und dessen volkerrechtlicher Neugestaltung fiir die
Nachkriegsordnung beschiftigt. Der Zusammenbruch internationaler
Rechtsnormen in den 1930er Jahren hatte auf erschreckende Weise die

27 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 30.

% Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 28 ff. Minderheitenschutzvertrige wurden ab-
geschlossen zwischen den alliierten und assoziierten Hauptmichten und Polen (der als
erster Minderheitenschutzvertrag zum Modell fiir die anderen Minderheitenvertrige
wurde), dem Kénigreich der Serben, Kroaten und Slowenen (aufler Altserbien), der
Tschechoslowakei, Ruminien und Griechenland. 1921 traten Albanien, Litauen, Lett-
land und Estland in den Vélkerbund ein und mussten als Bedingungen fiir den Beitritt
Minderheitenschutzerklirungen annehmen. Mit Osterreich, Ungarn, Bulgarien, und
Tiirkei wurden in den Friedensvertrigen Minderheitenschutzbestimmungen vereinbart,
vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 24f. Mit der Auferlegung der Minderheiten-
schutzvertriige wurde ein politisch heikler Widerspruch etabliert: Einerseits sollten die
neuen und oder wiederentstandenen Staaten Anspruch auf die volle nationale Unabhin-
gigkeit erhalten, andererseits mussten sie sich den Minderheitenvereinbarungen — und
damit Kontrolle von auflen — unterziehen als Vorbedingung fiir ihre staatsrechtliche
Anerkennung. Fink: Rights, S. 360{.; Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 25.

201

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

Wirkungslosigkeit des Volkerrechts und seiner Institutionen offenbart.
Der Vilkerbund und sein Minderheitenschutzsystem waren damit in
den Augen vieler Vélkerrechtler diskreditiert. Thr viktorianischer
Glaube an das Gute im Menschen und an die Moglichkeit der Herstel-
lung einer ultimativen Harmonie der Interessen zwischen den Staaten,
die das Vélkerrecht zum Instrument fiir den Weltfrieden machen soll-
te, war zutiefst erschiittert.? Jacob Robinson, ein litauischer Rechts-
anwalt und in der Zwischenkriegszeit selber noch ein vehementer Ver-
teidiger des Volkerrechts, brachte diese Verunsicherung mit seiner
1943 unter dem Titel »Were the Minority Treaties a Failure«? publi-
zierten Analyse des Minderheitenschutzes auf den Punkt.?

Auch Guggenheim setzte sich eingehend mit dieser Frage aus-
einander. Insbesondere die Abhingigkeit der Pariser Minderheiten-
schutzvertrige von liberal-demokratischen Bedingungen schien Gug-
genheim problematisch. So schrieb er 1944 in der renommierten
Vélkerrechtszeitschrift »Friedens-Warte«:

Das ... volkerrechtliche Schutzsystem war aber in der Praxis vielfach wir-
kungslos, wenn der dem Minderheitenschutz verhaftete Staat jene inner-
politische Verfassungsstruktur nicht besass oder aufgab, die den geistigen
Ausgangspunkt des Pariser Minorititenrechts darstellte, namlich die liberal-
demokratische Staatsform.*!

Guggenheim kritisierte zudem die vorwiegend individualrechtliche
Ausrichtung der Vertrige:

[...] hier [in den Rechtssitzen der Minorititenvertrige] stehen individuelle
Grundrechte — zum Teil der Toleranzidee entstammend — zur Diskussion.
Auch hier wird nicht die Minderheitengruppe als solche geschiitzt, sondern
das der Minderheit zugehérige Individuum.

Im Gegensatz zu den individualrechtlichen Rechtssitzen, die ein Dis-
kriminierungsverbot darstellten, so Guggenheim, bestehe der Zweck
eines Minoritatengruppenrechts jedoch gerade darin,

» Vgl. Martti Koskenniemi: »Hersch Lauterpacht (1897-1960)«, in: Jack Beatson und
Reinhard Zimmermann (Hgg.): Jurists Uprooted. Oxford 2007, S. 617 {f.

% Verlagsort: New York.

31 Paul Guggenheim: »Der Minderheitenschutz der Zukunft«, in: Friedenswarte. 44
(1944), 5. 208-209.

32 Ebd.

202

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

eine Diskrimination zwischen Mehrheitsbevilkerung und Minderheitsbevil-
kerung zu erzeugen, die letztere als Gruppe zu kennzeichnen und ihre spezi-
fischen Interessen durch eine Sonder- und eventuell Besserbehandlung si-
cherzustellen.®

Nur so, glaubte Guggenheim, konnten die Minderheiten vor einer
zwangsweisen Assimilation an die jeweiligen Mehrheiten geschiitzt
und ihre Erhaltung als kulturelle Gruppe gewiéhrleistet werden:

Es gehort zu den meines Erachtens notwendigsten Einsichten in das euro-
pdische Minderheitenproblem, dass es mit ausschliellichen Willkiirver-
boten, diskriminationsbekimpfenden Grundrechtsregeln, selbst wenn sie
einer wirksamen Gerichtsbarkeit unterstellt sind, nicht gelost werden kann.
Die Minderheiten bediirfen einer Protektion, die ihre Erhaltung als soziale
Gruppe sicherstellt [...] besteht doch die Hauptaufgabe des spezifischen
Minderheitengruppenrechts darin, die zwangsweise Assimilation der natio-
nalen und religiosen Minderheiten an die Mehrheitsbevilkerung zu verhin-
dern.**

Allerdings war sich Guggenheim bewusst, dass bestimmte Minderhei-
ten, vor allem solche, die im Dienste von revisionistischen Staaten wie
Ungarn und Deutschland agierten, eine Mitschuld am Versagen der
Minderheitenvertrige trugen. Deshalb, so glaubte er, sei auch die Be-
fiirchtung mancher Mehrheitsstaaten, dass ein kollektives Minoriti-
tenrecht die politische Einheit des Staates gefdhrden konne, begriindet.
Eine weitgehende Autonomie einer Volksgruppe konne tatsichlich zu
Spannungen und Schwierigkeiten fiir den betroffenen Mehrheitsstaat
fithren, insbesondere wenn irredentistische Intentionen der Minder-
heit vorhanden wiren, wie dies bei der Henlein-Bewegung in den su-
detendeutschen Teilen der Tschechoslowakei 1938 der Fall gewesen sei.
Daher pladierte Guggenheim fiir eine sorgfiltige Ausbalancierung
zwischen dem berechtigten Interesse der Minderheit, ihre soziale Ei-
genart zu bewahren, und dem ebenso berechtigten Interesse des Staa-
tes, dem sie angehoren, sich diesem nicht zu entfremden und seine
friedliche Entwicklung nicht zu gefihrden.

Doch hatte sich inzwischen die internationale Haltung in Bezug

% Ebd., S. 209

3 Ebd., S. 214.

% Ebd., 215. Auf Guggenheims rechtstechnische Kritik am Volkerbund und seinem
Minderheitenschutzssystem kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. hierzu den oben
bereits zitierten Artikel Guggenheims »Der Minderheitenschutz in der Zukunft«.

203

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

auf Minderheitenrechte fundamental gedndert. Ein kollektiver Minder-
heitenschutz widersprach »der fortschrittlichen politischen Auffassung
der Gegenwart, zwischen einer Religion fiir Majoritidten und einer Re-
ligion von Minorititen zu unterscheiden«, wie Nahum Goldmann, der
Prisident des Jiidischen Weltkongresses (der 1936 in Genf aus dem Co-
mité des Délégations Juives hervorgegangen war) feststellte.’ Anstatt
dessen riickten wihrend des Zweiten Krieges individuelle Menschen-
rechte ins Zentrum der Diskussionen iiber die volkerrechtliche Nach-
kriegsordnung. Dieser Wandel von kollektiven Gruppenrechten zu In-
dividualrechten ging auf verschiedene Faktoren zuriick. Die plétzliche
und unerwartete Prominenz und schliefSlich, 1948, mit der Erklirung
der Menschenrechte der Vereinten Nationen, das Triumphieren des
individualrechtlichen Ansatzes tiber den kollektivrechtlichen Minder-
heitenschutz, hatten ihren Grund nicht zuletzt in der Bekdmpfung der
NS-Herrschaft und einer Zuriickweisung des nationalsozialistischen
rassistischen Volkerrechts. Die Etablierung von individuellen Men-
schenrechten sollte dabei helfen, die Prinzipien der liberalen Demokra-
tie gegentiber faschistischen Staaten zu stiarken.>’

Mark Mazower weist jedoch darauf hin, dass nicht nur humanis-
tische Motive, sondern auch eine handfeste Macht- und Interessenpoli-
tik hinter dieser Entwicklung stand. Weder die Grofimichte, noch die
osteuropiischen Staaten hatten ein Interesse an kollektiven Minder-
heitenrechten. Im Falle Amerikas hitte dies namlich bedeutet, dass sei-
ne eigenen Rassenprobleme im Siiden des Landes ins Rampenlicht
geriickt worden wiren. Ebenso wollte weder Grofbritannien eine in-
ternationale Einmischung in seine Kolonialpolitik, noch hitte Stalin,
der Osteuropa besetzt hatte, eine Intervention in seine Minderheiten-
politik geduldet. Auch die osteuropdischen Staaten, die wihrend der
Zwischenkriegszeit die Minderheitenschutzvertrige notgedrungen ak-
zeptiert hatten, weigerten sich nun, dies ein zweites Mal zu tun. Hinzu
kam, dass die GrofSmachte Amerika, Grof3britannien und die Sowjet-
union der Tschechoslowakei und Polen ihr Einverstiandnis zur Vertrei-
bung ihrer deutschen Minderheiten nach dem Krieg angedeutet hatten,
eine Politik, die mit kollektiven Minderheitenrechten ginzlich unver-
einbar gewesen wire. Sogar die Juden kamen nach den Erfahrungen der
Zwischenkriegs-und der Kriegszeit, in der sie Diskriminierung und

% Guggenheim: »Minderheitenschutz oder Menschenrechte, S. 4.
37 Pjcard: »Minorititenschutz«, S. 115f.

204

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

schlieflich Vernichtung schutzlos ausgeliefert waren, zur Uberzeu-
gung, dass schon alleine ihre Aussonderung als Gruppe negative Fol-
gen fiir sie haben konne. Gleichzeitig jedoch waren sich die Vertreter
der internationalen Michte im Klaren dariiber, dass ein Minderheiten-
schutz in der zukiinftigen Charta der Vereinten Nationen nicht einfach
ignoriert werden konnte. Individuelle Menschenrechte, so wurde bald
klar, kénnten diesen ersetzen. Erstere lieflen sich nicht nur gut mit der
Verfassung Amerikas, sondern auch mit seiner politischen Wende weg
vom Isolationismus hin zu einem internationalen und universellen
Sendungsbewusstsein vereinbaren. Menschenrechte wurden schliefs-
lich auch von Grof$britannien, das seine Allianz mit Amerika deswegen
nicht gefihrdet sehen wollte, als »notwendiges Ubel« anerkannt. Eben-
so fanden sie den Zuspruch der osteuropiischen Staaten. Und so konn-
te, wie Mazower feststellt »unter dem Deckmantel der Rechte des In-
dividuums [...] der Korper der Minderheitenpolitik des Vélkerbundes
auf sichere Weise begraben werden«.?®

Guggenheim stand nun als Verteidiger kollektiver Minderheiten-
rechte auf verlorenem Posten. Zwar erkannte er die Vorteile der zeit-
genossischen Bemiihungen an, den Minderheitengruppenschutz durch
Menschenrechte zu ersetzen, wie dies auch von jiidischen Exponenten
vorgeschlagen wurde. So bezwecke Nahum Goldmanns Konzept einer
»Magna-Charta« »den Individuen unabhingig von ihrer Zugehorig-
keit zu einer Mehrheit oder zu einer Minderheit auf universeller
Grundlage einen rechtlichen Minimalstandard zu verleihen[,] um sie
vor willkiirlicher Behandlung durch die Regierungen zu schiitzen«.>
Dadurch wiirden die Juden nicht mehr durch volkerrechtliche Rechts-
sitze als Gruppe von ihrem »Wirtsvolk« (Guggenheim) politisch aus-
gesondert und weiter von diesem entfremdet werden. Denn die Erfah-
rungen der Zwischenkriegszeit hitten gezeigt, so Guggenheim, dass
Juden nur sehr zogerlich von der Geltendmachung ihrer Rechte beim
Vélkerbund gegen ihre eigene Regierung Gebrauch gemacht hatten.
Handelten sie sich damit doch den Vorwurf fehlenden Patriotismus’
und des »Judenprivileges« ein und hitten negative Folgen zu befiirch-
ten.* Trotzdem warnte Guggenheim eindringlich davor, zu glauben,

3% Mazower: »Triumphg, S. 386-398.

¥ Guggenheim: »Minderheitenschutz«, S. 214; Vgl. auch Picard: »Minorititenschutz«,
S. 126ff.

4 Vgl. oben, S. 4. Guggenheim: »Minderheitenschutz oder Menschenrechte«, S. 3 ff.

205

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

dass allein auf individualrechtlicher Basis »eine wesentliche Besserstel-
lung der politischen, sozialen und wirtschaftlichen Lage der bedringten
jiidischen Massen zustande kidme«.# Auch dass durch solche »epheme-
ren« und »schablonenhaften« universellen Menschen- und Gruppen-
rechte die Regelung der schwierigen und spezifischen Probleme des
Diaspora-Judentums (wie Migrationsfragen, Berufsumschichtung, Ar-
beitsstatut und Erwerb von Staatszugehorigkeitsrechten) in irgend-
einer Form befriedigend geldst werden konne, glaubte Guggenheim in
keiner Weise. Vielmehr insistierte er darauf, die Vorteile des Minder-
heitenschutzes der Zwischenkriegszeit, so mangelhaft und in seiner
Wirksamkeit begrenzt dieser auch gewesen sei, anzuerkennen, und
ihn nicht »einfach fiir die Zukunft abzulehnen«. So habe sich zum Bei-
spiel gezeigt, dass es durchaus moglich sei, beim Minderheitschutz eine
individuelle Regelung der verschiedenen und partikularen Bediirfnisse
eines jeden Staates zu beriicksichtigen und dass sich hochst differen-
zierte Losungsmoglichkeiten finden lassen wiirden. Ein Vorteil, den
eine universelle und fiir alle gleiche Regelung der Menschen- und
Minderheitenrechte nicht bieten konne. Deshalb appellierte Guggen-
heim an die Fiihrer des Diaspora-Judentums,

sich bei ihren Bemiihungen um die Regelung der jiidischen Weltprobleme
der Mannigfaltigkeit der kontinental und regional verschiedenartig gelager-
ten Verhiltnisse bewusst zu bleiben. Bei aller Anerkennung der Einheit der
jiidischen Gemeinschaft in der Welt ist niemals aufSer acht zu lassen, dass das
Schicksal uns an die verschiedensten Orte gestellt hat und unsere Beziehun-
gen zur Umwelt der mannigfaltigsten Ordnung bediirfen. Eine universelle
Erklirung der Menschen- und Gruppenrechte vermag zweifellos uns und
vielen bedringten anderen Gemeinschaften eine gewisse Hilfe bedeuten. Un-
sere Note erfordern aber noch andere Mittel. Es wire daher politisch verfehlt
und geradezu verhingnisvoll, unsere Bestrebungen ausschlieBlich auf das
Ziel der Erlangung einer Magna Charta der Menschenrechte hinzuleiten,
und eine derartige Deklaration einem regional differenzierten, inhaltlich
mannigfaltigen Minderheitenschutz ohne weiteres vorzuziehen.*

Obwohl Guggenheim das Problem des volkerrechtlichen Minderhei-
tenschutzes als »eine der schwierigsten und kompliziertesten Fragen
der internationalen Beziehungen« einschitzte,* lehnte er auch die ra-
dikale Losung fiir die européische Minderheitenfrage, den freiwilligen

4 Ebd., S. 10.

2 Ebd., S. 11.
# Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 201.

206

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

oder zwangsweisen Bevolkerungsaustausch und Umsiedlungsprojekte,
die in der Zwischenkriegszeit propagiert und verwirklicht wurden, als
einer der wenigen seiner Zeit ab.* Seine Kritik am Bevilkerungsaus-
tausch, einer Mafinahme, die »eine Losung der Minderheitenfrage nur
durch ihre radikale Beseitigung« anstrebe, griinde nicht nur auf der
auch von anderen festgestellten »Unsumme von individuellem Un-
gliick«. Diese sei, so Guggenheim, eine temporire und voriibergehende
Folge jeder Bevolkerungsumsiedlung. Besorgniserregender war fiir ihn
die Frage des kollektiven Gedichtnisses mit Bezug auf die verlorene
Heimat:

Viel tragischer ist die unvermeidliche Tatsache, dass die kollektive Umsied-
lungsaktion einen Zustand erzeugt, welcher in den kommenden Generatio-
nen stets die Erinnerung an die friihere »Heimat« wachhilt und damit eine
sozial-psychologische Problematik schafft, von deren Ausmafl wir uns gar
keine Rechenschaft abzugeben vermdgen und die ihrerseits politische Kon-
flikte herbeifiihren diirfte, die beispiellos dastehen.

Guggenheim wies dabei auf eine Kernthematik des Minderheiten-
rechts hin, nimlich auf die Frage, nach welchen Kriterien Minderhei-
tenangehorige tiberhaupt zu definieren seien: Sollte man sich dabei auf
objektive Kriterien wie zum Beispiel die Umgangssprache, die Her-
kunft oder die Zugehorigkeit zu einer Religion stiitzen, oder auf die
subjektive Willensduserung des Individuums? Guggenheim schloss
sich in dieser Frage der Schule der Objektivisten an: »[...] die Minder-
heit stellt eine in sich geschlossene Gruppe dar. Sie ist eine soziale und
kollektive Lebenserscheinung, die objektiv feststellbar erscheint.«*
Wie diese Kriterien im Detail aussihen, fithrte Guggenheim jedoch
nicht aus.

Welches Gruppenbild steht hinter der Position Guggenheims?
Welche Faktoren konstituieren fiir ihn eine Minderheit? Mit seinem
Insistieren darauf, dass es sich bei einer Minderheit um mehr als die
Summe einzelner Subjekte handle, hob sich Guggenheim von der Tra-

# So waren zum Beispiel Polen und Juden aus den annektierten Gebieten des westlichen
Polen in der Zwischenkriegszeit vertrieben worden und hunderttausende ethnische
Deutsche hatten die baltischen Staaten, Italien und die Sowjetrepubliken verlassen miis-
sen, um schlielich in den besetzten Osten umgesiedelt zu werden. Vgl. Detlef Brandes,
Holm Sundhaussen, Stefan Troebst (Hgg.): Lexikon der Vertreibungen. Wien, Kéln, et
al., 2010.

# Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 212.

4 Ebd., S. 211.

207

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

dition der Aufklirung ab.*” Entgegen der Position seines Freundes, des
fritheren Bundesrates Felix-Louis Calonders und der eminenten deut-
schen Vélkerrechtler Hans Wehberg und Walther Schiicking, war fiir
Guggenheim die Existenz einer Minderheit keineswegs durch die freie
und selbstbestimmte Willensausserung des einzelnen Mitglieds deter-
miniert.* Mit dieser Vorstellung, so war er sich vollends im Klaren,
liefSe sich ein Minderheitenschutz nicht begriinden. Denn was soll ge-
schiitzt werden, wenn die Zugehérigkeit zu einer Gruppe durch sub-
jektive Wahl bestimmt wird, als ein Phanomen also, das sich schwer an
objektiven Kriterien festmachen ldsst? Wie sollte dies funktionieren
fiir die Juden, die sich im Europa der Zwischenkriegs- und Kriegszeit
mit aggressivem Nationalismus konfrontiert sahen?

Als Liberaler und als Jude, der sich der jiidischen Gemeinschaft
verpflichtet fiihlte — und gegen deren Entrechtung im NS-Herrschafts-
gebiet er sich vergeblich eingesetzt hatte — sah sich Guggenheim mit
einer Realitit konfrontiert, die mit den hehren universalistischen Nor-
men der Aufklirung wenig zu tun hatte.* Auflerdem war er grund-
sitzlich davon iiberzeugt, dass es sich bei Minderheiten nicht lediglich
um Konstrukte handelte, die sich durch ein tigliches Plebiszit konsti-
tuieren oder auflgsen lieflen. Guggenheim verstand Minderheiten viel-
mehr als historisch gewachsene Gemeinschaften, gegriindet auf einer
gemeinsamen Kultur oder Religion. Geschichte und Kultur bildeten
gemdls Guggenheim die objektive Basis fiir die Ausbildung einer ge-
meinsamen Identitit: Diese war dynamisch, aber keineswegs beliebig.
Guggenheim erkannte, dass bei Minderheiten eine soziale und kul-
turelle Dynamik am Werk war, die weit iiber das vom Individuum
Gewollte hinausgeht. Um seine Position mit heute in der Nationalis-
musforschung gingigen Konzepten auf den Punkt zu bringen: Der jii-
disch-liberale Vélkerrechtler Guggenheim war, was seine eigene Min-
derheitentheorie anbelangte, kein Konstruktivist, sondern ein kluger
participant primordialist. Primordialisten verstehen eine ethnische
Gruppe als natiirlich gegeben, sozusagen a priori. Der Begriff >partici-
pant primordialist, ein Begriff des amerikanischen Anthropologen

47 »]11 faut tout refuser aux Juifs comme nation et tout accorder aux Juifs comme indivi-
dus«: so lautet das berithmte Wort, welches Stanislas von Clermont-Tonnerre anlésslich
einer Debatte im Franzosischen Parlament vom 21. bis 24. Dezember 1789 duferte.

# Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 211 mit n. 24.

# Vgl. Picard: »Minorititenschutz«, S. 119ff.

208

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

Clifford Geertz, besagt, dass die Mitglieder einer Gruppe daran glau-
ben, dass ihre Gruppe naturgemifl und objektiv gegeben ist, und weil
sie daran glauben, ist es fiir sie eine objektive Realitit. Max Weber
spricht diesbeziiglich von einem »subjektiven Gemeinsamkeitsglau-
bens«, die er ethnischen Gruppen zuschreibt.”® Hierzu muss ange-
merkt werden, dass — da Menschen zur Gruppenbildung tendieren —
ein subjektiver Gemeinsamkeitsglaube aufgrund einer subjektiven
Wahrnehmung keineswegs weniger wirkmichtig ist. Guggenheim er-
kannte, dass diese Wahrnehmungsweise im wahrsten Sinne des Wortes
folgenreich war, und er war daher nicht bereit, eine Minderheit als das
jeweilige Produkt individueller Willenskundgebungen anzusehen.

Fazit und Ausblick

Die Allgemeine Erklarung der Menschenrechte, 1948 von den Verein-
ten Nationen verkiindet, basiert auf den liberalen Konzepten der ame-
rikanischen Verfassung. Sie fokussiert auf universelle Individualrechte
und auf das Diskriminierungsverbot, um das Individuum zu schiitzen.
Obwohl auch heute in den meisten Staaten der Welt ethnische und na-
tionale Minderheiten leben, fehlt ein rechtlicher Minderheitengrup-
penschutz weitgehend.”* Noch immer dominiert der universelle Men-
schenrechtsschutz das Vélkerrecht. Doch hat es sich gezeigt, wie
Guggenheim voraussah, dass formelle Gleichheit dazu fiihren kann,
dass Minderheitengruppen immer wieder iiberstimmt und diskrimi-
niert werden, und es fiir sie schwieriger ist, ihre Identitit zu erhalten
und zu entwickeln als fiir die Mehrheit. Einige Anstrengungen wurden
zwar seit 1948 unternommen, um Minderheiten besser zu schiitzen,
etwa Artikel 27 der Internationalen Konvention tiber zivile und politi-
sche Rechte (1966). Dieser besagt, dass Minderheitenangehdorige das
Recht haben, in ihrer Gruppe ihre Kultur und Religion auszuiiben.

% Vgl. Anthony D. Smith: Myths and Memories of the Nation. Oxford, 1999, S. 3-5,
98f.

> Daniel Thiirer: »Minorities: Their Protection in General International Law and Inter-
national Humanitarian Law, in: Helen Durham und Timothy McCormack (Hgg.): The
Changing Face of Conflict and de Efficacy of International Humanitarian Law. The
Hague 1999 (International humanitarian law series, Bd. 2), S. 48.

52 Thiirer: »Minorities«, S.48-50. Weitere Bestimmungen umfassen die Genocide
Convention von 1948, die UN-Declaration on the Rights of Persons Belonging to Na-

209

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Weinberg

Doch bleiben diese Vorkehrungen ungeniigend. Es stellt sich weiterhin
die Frage, ob der auf Individuen basierende Liberalismus den Bediirf-
nissen der modernen globalen Gesellschaft, welche durch diverse kul-
turelle und religiose Gruppen zusammengesetzt ist, noch gerecht wird,
oder ob kollektive Minderheitengruppenrechte anerkannt und ausgear-
beitet werden sollten? Volkerrechtler beschiftigen sich heute mit die-
sen Fragen und besinnen sich dabei auf die Zeit des Vélkerbundes zwi-
schen den beiden Weltkriegen. Zum ersten Mal in der Geschichte der
Minderheitenprotektion war damals ein institutionalisierter Minder-
heitenschutz geschaffen worden, durch den ein gewisses Mafs an Grup-
penrecht im Volkerrecht verankert worden war.

Analog zu den Bemiithungen jener Zeit, fordern Vélkerrechtler
heute den Schutz und die Férderung von Minderheiten als gemein-
same Verantwortung der internationalen Gemeinschaft. Um die Viel-
falt der Minderheiten zu bewahren und zu fordern wird, dhnlich wie
schon 1919 und in der Zwischenkriegszeit, vorgeschlagen, Autonomie-
statute fiir Minderheiten zu entwickeln. Auch wird diskutiert, ob durch
Reprisentation auf lokaler, regionaler und nationaler Ebene den Min-
derheiten ein stirkeres politisches Gewicht verliehen werden solle. Das
Konzept der Autonomie und Teilnahme diirfe dabei nicht die Men-
schenrechte beeintrichtigten, und die Selbstbestimmung diirfe nicht
in einen Ethno-Nationalismus miinden.

Die internationale Bedeutung von Guggenheim ist darin zu er-
blicken, dass er als einer der Wenigen, trotz des zeitgenossischen
Trends hin zu Individualrechten, weiterhin an einem Gruppenrecht
festhielt. Die historischen Erfahrungen des 20.]Jahrhunderts hatten
ihn schmerzlich gelehrt, dass der individualistische Ansatz und dessen
Glaube an den Fortschritt an der Realitit vorbeizielt; dass die Mehr-
heitsnationen, in politischen und wirtschaftlichen Krisenzeiten auch

tional or Ethnic, Religious and Linguistic Minorities, Art. 14 European Convention for
the Protection of Human Rights and Fundamental Freedoms, Art. 34 Protocol No. 11
and Art. 1 Protocoll No. 12 to the European Convention for the Protection of Human
Rights and Fundamental Freedoms, Document of the Copenhagen Meeting of the Con-
ference on the Human Dimension of the CSCE, European Charter for Regional or Mi-
nority Languages, Framework Convention for the Protection of National Minorities and
Central European Initiative Instrument for the Protection of Minority Rights, vgl. Da-
niel Thiirer: »Minorities and Majorities: Managing Diversity«, in: Schweizerische Zeit-
schrift fiir internationales und europdisches Recht. 1,1 (1991), S. 660 mit n. 1.

% Vgl. Thiirer: »Minorities«, S. 46 ff.; ibid. »Majorities«, S. 661 ff.

210

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religitse und politische Toleranz gegeniiber Minderheiten

assimilierte Juden nicht als Individuen, sondern als Gruppe ansahen,
diskriminierten und verfolgten.

Doch heute, wie schon in der Zwischenkriegszeit, fehlt das Inte-
resse von Regierungen an einem Minderheitengruppenschutz. Heute
wie damals befiirchten Regierungen, dass das Ideal einer homogenen
Nation durch einen Minderheitengruppenschutz beeintrachtigt werde.
Und heute wie damals dominiert ihre Angst, dass durch Einmischung
von Auflen ihre Staatssouverinitit und Macht durch Dezentralisie-
rung oder Sezession beeintrichtigt wird (wie zum Beispiel im Fall des
Baskenlands in Spanien). Daher wird der Frage des Minderheitenschut-
zes weiterhin wenig politische Beachtung geschenkt.>* Doch Europas
Minderheitenprobleme haben nicht abgenommen, sondern zugenom-
men. Ethnische und nationale Minderheiten, neue und alte, machen
ihre Anspriiche geltend.

Auch die 1,6 Millionen Juden Europas bleiben weiterhin ein The-
ma von Sorge. Vor dem Hintergrund des Nahostkonfliktes sehen sie
sich neuen Bedrohungen ihrer Kultur und Existenz ausgesetzt. Verbale
und physische Gewalt entlddt sich immer wieder auch gegen jiidische
Menschen und Einrichtungen in Europa. Juden verlassen ihre europii-
schen Heimatlidnder, weil sie sich dort nicht mehr sicher fithlen.5 Ein-
mal mehr, wie schon 1918 und in den folgenden Jahren, versuchen
jlidische Fiirsprecher Einfluss zu nehmen auf ihre Regierungen und
auf internationale humanitire Organisationen, fiir die Rechte der Ju-
den Europas.’® Vielleicht kénnen Guggenheims Ideen ihnen dabei ein
Wegweiser sein.

> Thiirer: »Majorities«, S. 6591.

% Aldo Keel: »Nahost im hohen Norden«, in: Neue Ziircher Zeitung. 75, Thg. 231,
31.3.2010, S. 53.

5 Gisela Blau: »Wird das SVP-Parteiprogramm revidiert?«, in: Tachles. 51/52, Thg. 231,
24.12.2010, S. 10; Fink: Rights, S. 364.

211

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach (Ziirich)
Trialog mit wechselnden Hauptrollen

Uber die Arbeit an einer medialen Gesprichsform

Wer sich befreunden will, muss sich befremden lassen.
Claus Leggewie

Im Zeichen des interreligiosen Dialogs

Offenkundig ist unsere heutige Welt plural und mobil. So sind in der
Schweiz etwa die ehemaligen evangelisch-reformierten Hochburgen,
die Zwinglistadt Ziirich! und Calvins Genf seit kurzem mehrheitlich
katholisch. Traditionell katholische Kantone dafiir sind bei weitem
nicht mehr ausschlieflich katholisch?. Basel hat eine konfessionslose
Mehrheit und iiberhaupt stellen die Konfessionslosen gesamtschweize-
risch die drittgrofite Gruppe dar. Juden gehen zu mehr als fiinfzig Pro-
zent® Mischehen mit Andersglaubigen ein. Muslime haben ihre Pri-
senz in der Schweiz seit 1970 ungefihr verzwanzigfacht.* Dass neue
Formen des gestalteten Zusammenlebens nétig sind, wird daher klar.

U Amtsblatt zur Wohnbevolkerung der Gemeinden nach der Konfession am 31. Dezem-
ber 2010: Von insgesamt 372047 Einwohnenden in Ziirich sind 94419 reformiert und
111942 romisch-katholisch, andere oder konfessionslose 165 686.

2 So hat etwa in Luzern seit 1960 eine tiefgreifende Anderung der konfessionellen Zu-
sammensetzung der Wohnbevélkerung eingesetzt. In den 1960er-Jahren wanderten or-
thodoxe Christen aus Jugoslawien und Griechenland und Muslime aus Jugoslawien ein.
Seither ging der romisch-katholische Bevilkerungsanteil (trotz starker Zuwanderung
katholischer Siideuropier) von (1970) 85,2 Prozent auf (2000) 70,9 Prozent zuriick.

3> Vgl. Daniel Gerson, der im Rahmen des nationalen Forschungsprogramms »Reli-
gionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft« (NFP 58) die Studiengruppe »Wandel im
Judentum in der Schweiz« leitete (Schlussbericht 2010).

4 Nach dem Bundesamt fiir Statistik waren es 1970 16353 Minner und Frauen, im Jahr
2000 bereits 310807.

212

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

So hat neben allen Angsten gegeniiber dem Fremden und Ungewohn-
ten auch der interreligitse Dialog Hochkonjunktur. Dazu passt, dass in
Bern ein Haus der Religionen in Planung ist und demnichst gebaut
wird, in Basel ein Zelt der Religionen und in Ziirich ein Forum der
Religionen entstand. Ein Rat der Religionen beschiftigt sich mit dem
Zusammenleben der Religionen auf nationaler und politscher Ebene.
Schweizweit findet auflerdem jahrlich eine Woche der Religionen statt.

Es lag deshalb nahe, dass sich auch die Sternstunden, die sonntig-
liche Fernsehsendung auf SF1, fiir die ich die letzten siebzehn Jahre
gearbeitet habe, Gedanken dariiber machten, dem interreligiésen Dia-
log, insbesondere dem Dialog unter den sogenannten abrahamitischen
Religionen, eine Form zu geben. Der Weg zum »Trialog mit wechseln-
den Hauptrollen« soll im Folgenden nachgezeichnet und mit Beispielen
illustriert werden. Dabei stammen die geschilderten Erfahrungen und
Zitate meist aus eigenen Sendungen und vom mir verantworteten Mo-
derationen — am lehrreichsten waren dabei diejenigen Versuche, die
nicht rundum nach Drehbuch verliefen.

Zwei Sternstunden-Events

Zwei grofe Live-Sendungen standen fiir die Fragestellung Pate. Am
ersten Advent 1999 fand in Einsiedeln im und um das Benediktiner-
kloster eine dreistiindige »Sternstunde Spezial« statt, die mit einer ein-
driicklichen interreligidsen Feier in der Klosterkirche abgerundet wur-
de. »Interreligidses Gebet zum Beginn des Kirchenjahres 2000« war der
Titel. Der katholische Radio- und Fernsehbeauftragte Willi Anderau
hat in seinem Pressetext klar gemacht, worum es ging:

Das Kloster Einsiedeln lddt am ersten Advent zu einer interreligiosen Gebets-
stunde um Frieden und Gerechtigkeit fiir diese Welt ein. Die Ménche des
Klosters versammeln sich mit Frauen und Mannern der verschiedenen christ-
lichen Konfessionen sowie mit Hindus, Buddhisten, Moslems und Juden zum
gemeinsamen Gebet. [...] Fiir die Christen beginnt das Kirchenjahr 2000 mit
dem ersten Advent. [...] Um der Geburt Christi angemessen zu gedenken,
begeht das Kloster Einsiedeln diesen Tag mit einem groflen Fest der Begeg-
nung. Mit verschiedenen Menschen anderer Religionen, mit denen das Klos-
ter freundschaftliche Beziehungen pflegt, méchten die Monche im letzten
Jahr des zweiten Jahrtausends und an der Schwelle zum dritten Jahrtausend
fiir Frieden und Gerechtigkeit in unserer Welt beten.

213

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

Der Event war ein grofler Erfolg. Allerdings stellten sich im Nach-
hinein doch einige Fragen. Etwa: Was senden wir fiir Signale aus, wenn
die interreligidse Live-Sendung in einem katholischen Kloster stattfin-
det? Wie wird das Datum der Feier empfunden, der 1. Advent, der das
2000. Jahr nach Christi Geburt einldutet? Was heif3t es, wenn als Kri-
terium fiir die Teilnahme am Dialog die Beziehung zu den Einsiedler
Monchen oder deren Pilgertraditionen genommen wird? Ort, Absen-
der, Teilnehmende und Form des Dialogs waren klar christlich, in die-
sem Fall katholisch geprigt, wie iiberhaupt noch immer die Kirche in
vielen interreligiosen Gesprichen Gastgeberin und Referenzpunkt fiir
die andern ist, ohne dass man sich gemeinhin tiberlegt, was dies fiir die
Gesprichshaltung der Beteiligten heif3t.

Etwas anders war das Setting, als am 3. Juli 2006 wiederum eine
interreligiose Life-Sendung iiber den Sender ging. Die Verantwort-
lichen der Sternstunde wéhlten nun als Ort die offene Kirche Elisabe-
then in Basel, die in ihrer Programmgestaltung Offenheit nach ver-
schiedenen Seiten signalisiert und von der der Moderator Bernard
Senn zu Beginn der Sendung sagte: »Die offene Kirche Elisabethen ist
regelmiflig Gastgeberin im interreligiosen Dialog.«® Der interreligitse
Dialog wurde auf einen abrahamitischen Dialog beschriankt und an der
Figur des Abraham konkretisiert. Das Datum war nicht an den christ-
lichen Festkalender gebunden.

Motto der Sendung war das Wort von Claus Leggewie »Wer sich
befreunden will, muss sich befremden lassen«. Befreunden sollte Ziel
sein, aber dem Befremden in der Begegnung bewusst auch Raum ge-
lassen werden. Nebst Musik-Intermezzi aus den drei Religionen gab es
eine Lesung von Texten zu Abraham, die der katholische Tiibinger
Theologe Karl-Josef Kuschel eigens fiir diesen Anlass geschrieben hat.
Diese mehrstimmigen, von drei Schauspielern an verschiedenen
Standorten der Kirche her gelesenen Texte wurde gerahmt von drei
innerreligiosen Dialogen (je zwei Muslime, Christinnen und Juden wa-
ren einzeln im Gesprich mit der Moderatorin) und einem grofseren
Gesprich mit drei Religionsvertretern am Tisch in der Mitte der Kir-
che.

Grundsitzlich erwies sich die thematische Biindelung auf Fragen
rund um die Abraham-Figur als wohltuend. Karl-Josef Kuschels jii-
disch-christlich-muslimische Abraham-Texte gaben einen themati-

5 Moderation B. Senn 00:59-01:04.

214

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

schen Boden fiir die Diskussionen. Sie fanden die Balance zwischen
dem Bild von Abraham als Vater vieler Volker und Religionen und
der schmerzhaften Tatsache, dass in allen drei monotheistischen Reli-
gionen im Laufe der Geschichte Abraham immer wieder auch ge-
braucht wurde, um die je Anderen auszuschlieflen.®

Von gegenseitigen Anfeindungen war an diesem Tag allerdings
wenig zu spiiren. Vielmehr stimmten simtliche Teilnehmenden der in-
ner-religivsen Gespriche darin iiberein, dass der interreligitse Dialog
fiir sie heute einfacher sei als derjenige innerhalb ihrer eigenen Glau-
bensgemeinschaft. Die Islamwissenschaftlerin Amira Hafner-Al Jabaji
stellte fest, dass sich in den letzten 15 Jahren im interreligiosen Dialog
sehr viel verdndert habe, »aber ich denke, dass im innerislamischen
Dialog noch sehr wenig passiert ist«”. Der interreligiose Dialog mag
also gelegentlich eine Art Ubersprungs-Handlung darstellen, indem
man sich mit anderen, Fremden unterhilt, wenn es intern zu schwierig
wird. Doch kam auch die Hoffnung zum Ausdruck, dass der Dialog nach
auen zuriickstrahlen und helfen kann, aus einer gewissen Distanz dem
Eigenen neue Impulse zu geben. Es lohnt sich also, den interreligidsen
Dialog sorgfiltig zu gestalten, fanden Juden, Christen und Muslime.

In der mit Spannung erwarteten Schlussdebatte sollte dies am
3. Juli exemplarisch geschehen. Von den unterschiedlichen Rollen von
Abraham ging das Gesprich mit drei Exponenten der abrahamitischen
Religionen aus. Allerdings zeigte sich hier eine typische Gefahr des
interreligiosen Dialogs. In knapp vierzig Minuten kamen nach der
Abraham-Figur, Religion und Ethik, Wahrheitsanspruch der mono-
theistischen Religionen und auch noch der Nahostkonflikt zur Sprache.
Keines dieser umfassenden und gewichtigen Themen konnte ausfiihr-
lich besprochen und im Austausch weiter entwickelt werden. Zudem
erwies sich auch die Sprache und Begrifflichkeit als geprdgter denn
vielleicht angenommen. Zum Beispiel als es im Gesprich um die Ideo-
logiegefahr der Religionen ging, fragte der selber christliche Moderator
die jiidische Gesprichsteilnehmerin: »Ist dann die Gefahr, dass, wenn
nur noch Ethik da ist, kein Glaube mehr tbrig bleibt?«® — Diese ver-
stand nicht, was er meinte. Die Anspielung auf eine innertheologische,

¢ Vgl. Karl-Josef Kuschels ein Jahr spiter erschienenes Buch »Juden Christen Muslime.
Herkunft und Zukunft«, Patmos 2007.

700:12:25 ff.

8 01:23:38ff.

215

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

vor allem reformierte Debatte, in der es um das Schlagwort einer Re-
duktion der Religion auf Ethik geht, war der jiidischen Theologin nicht
geldufig.

Aufgrund der geschilderten Erfahrungen verdichtete sich mehr
und mehr der Ansatz, fiir weitere Sendungen im interreligiésen Dialog
moglichst prazis umrissene Fragestellungen zu wihlen, kleinteiligere
Themen, an denen die Unterschiede diskutiert werden kénnen und im
besten Falle neue Erkenntnisschritte moglich sind innerhalb einer
Sternstunde.

Zudem zeigte auch die Basler Sternstunde Spezial, wie delikat die
Wahl des Veranstaltungsorts ist. Selbst wenn es sich nicht um eine
Kirche der iiblichen Art handelte, ist die offene Kirche Elisabethen doch
klar christlich konnotiert. Gewisse orthodoxe Gespriichsteilnehmer ka-
men als Giste nicht in Frage, weil sie keine Kirche betreten. Das Fern-
sehstudio ist insofern privilegiert als es quasi einen neutralen Ort dar-
stellt und fiir keine der Religionen ein Heimspiel erlaubt.

Vom Dialog zum Trialog?

Traditionell wurden vor allem Dialoge gefiihrt, so insbesondere der
jiidisch-christliche? seit der Schoa oder in jiingerer Zeit der christlich-
islamische. Angesichts der pluralistischen Wirklichkeit heute gibt es
vermehrt auch Stimmen, die sdmtliche bei uns gelebten Religionen
zum Gespriach laden wollen. Trotz dieser berechtigten Forderung
spricht einiges fiir einen Ansatz, bei dem sich zunichst die drei groflen
monotheistischen Religionen in die interreligiose Debatte begeben.
Thnen ist der Stammvater Abraham gemeinsam, die Vorstellung von
Offenbarung, heiliger Schrift und Monotheismus. Ein inhaltlicher Dis-
kurs ist somit von der Struktur her einfacher. Der Begriff »Trialog«
oder » Abrahamitische Okumene«'® hat sich dafiir gebildet und wurde
von Karl-Josef Kuschel entscheidend geprigt.

 Vgl. Bernd Schroder in »Zeitschrift fiir Theologie und Kirche« Dezember 2008:
»Abrahamitische Okumene?«. Er ist kritisch gegeniiber dem Trialog. Spricht lieber
vom christlich-jiidischem und dem christlich-islamischen Dialog.

10 Vgl. von Karl-Josef Kuschel besonders »Streit um Abraham. Was Juden, Christen und
Muslime trennt und was sie eint« (2001) und »Juden Christen Muslime. Herkunft und
Zukunft« (2007). Hans Kiing »Projekt Weltethos« (1990), wobei fiir Kiing der abra-
hamitische Trialog die Zwischenstufe fiir ein Gesprich mit allen Religionen darstellt.

216

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

Natiirlich fragt sich auch, was das Ziel eines solchen Gesprich ist.
Ob vor allem die Nihe und Verwandtheit zu betonen ist oder eher die
Differenzen genauer herausgearbeitet werden sollen, ob es mehr um
ein Zusammensein und Feiern geht oder eher um eine intellektuelle
Auseinandersetzung.

Fiir das Sendegefaf3 der Sternstunde legt sich als Form die Debatte
nahe, die tiber eine Betonung des guten Gefiihls hinausgeht.

Maogliche Richtlinien dafiir sind in einem Papier zu lesen, das der
Deutsche Bundestag im Juni dieses Jahres zum 33. Deutschen Evan-
gelischen Kirchentag formuliert hat und das den Titel trigt » Vom Dia-
log zum Trialog?«''. Wer sich ernsthaft auf einen Trialog der mono-
theistischen Weltreligionen einlassen will, heifst es dort, sei gefordert,
sich mit den folgenden Kriterien auseinander zu setzen:

1. Der judisch-christlich-muslimische Trialog muss mehr sein als ein
smultikultureller Small-Talk ohne Tiefgang und Profil« (Edna Brocke),
muss mehr sein auch als die Freude an Vielfalt, oft verbunden mit dem
frohlichen Missverstindnis, alles ist moglich, alles ist gleich, alles ist
gleich giiltig oder gleichgiiltig.

2. Der Blick auf das Gemeinsame darf die Sicht auf Unterschiede nicht
trilben. Trialog ist keine Bagatellisierung der Wahrheitsfrage. »Und
wenn Gott gewollt hitte, hitte er euch zu einer Gemeinde gemacht,
einer einzigen. Aber er wollte euch in dem priifen, was er euch gegeben
hat. So wetteifert um die guten Dinge« (Koran, Sure 5, 48).

3. Es gibt keinen Dialog zwischen Religionen, schon gar keinen Trialog.
Dialoge gibt es nur zwischen Menschen, sie miissen zum Dialog bereit
und in der Lage sein. Sie miissen die Eigenstindigkeit des jeweils Ande-
ren wahren und der doppelten Versuchung zur Dramatisierung wie zur
Banalisierung widerstehen. Uberfillig ist ein Erlernen trialogischer
Kompetenz durch das jeweilige Fithrungspersonal: bei der Ausbildung
von Rabbinern, Pastoren und Mullahs. Der Stellenwert dieser Qualifi-
kation ist bei der Auswahl wie der Ausbildung geistlicher Fiihrer in
allen drei Religionen nach wie vor defizitar.!?

Die ersten beiden Punkte decken sich mit den Ansitzen der Sternstun-
den-Uberlegungen. Wobei vielleicht im Fernsehalltag nebst »fréhlichen
Missverstindnissen« und mulitkulturellem Small-Talk noch eine wei-

1 02.06.2011 - »Vom Dialog zum Trialog?« Geburtstagswiinsche zum 50. Jahrestag
des Christlich-jiidischen Dialoges, 33. Deutscher evangelischer Kirchentag in Dresden
am 2. Juni 2011.

12 Ebd. S. 2.

217

- am 24.01.2026, 02:16:23.


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

tere Gefahr droht. Das Fernsehen mag es schrill. Je kontroverser ein
Gesprich, je pittoresker die Religionsvertreter, desto hoher sind die
Einschaltquoten. Es ist daher verlockend, méglichst Monche in Kutten,
Juden mit Schlifenlocken und Musliminnen mit Schleier ins Studio zu
laden. Insofern trifft das, was der Schriftsteller Thomas Hiirlimann
kiirzlich in Zusammenhang mit der politischen Mitte als Problematik
der »Telekratie«’® angesprochen hat, ebenso auf die religiése Mitte zu.
Auch in der Fernseharena ist es schwieriger, mittleren Positionen im
religidsen und interreligiosen Gesprich eine Stimme zu geben. Stern-
stunden gehoren zu den wenigen Gefiflen, die dies konnen und sollen.
Die Wahl der »richtigen« Gesprichspartner ist also zentral fiir das Ge-
lingen eines solchen Gesprichs. Ja, die Zusammenstellung der Giste-
liste beeinflusst bereits zahlreiche inhaltliche Entscheidungen. Es
macht nicht nur einen Unterschied, ob orthodoxe Menschen einge-
laden werden sollen oder solche, die liberale Positionen vertreten. In
Bezug auf den christlichen Part ist es oft entscheidend, ob eine katho-
lische oder reformierte Person am Tisch sitzt.

Dennoch ist das dritte der oben genannten Kriterien zu extrem
mit seinem Postulat, es gibe keinen Dialog/Trialog der Religionen,
sondern nur Dialoge zwischen Menschen. Einzelne Menschen fiihren
den Dialog und es ist wichtig, immer wieder zu betonen, dass die ge-
wihlten Giste nicht fiir »die« Religion stehen, sondern bestenfalls fiir
eine Stromung und fiir sie selbst. Dennoch sollte es moglich sein tiber
theologische Inhalte der Religionen einen Dialog fithren, auch anhand
der heiligen Schriften.

Dialogkonzepte als Vorbild

Einen sorgfiltigen Umgang mit den unterschiedlichen Quellen de-
monstrieren Gesprichsmodelle, die Dialoge iiber unterschiedliche Po-
sitionen hinweg pflegen. Zwei davon seien daher kurz erwihnt.

Das Geschichtsbuchprojekt des 2008 verstorbenen israelischen
Psychologen Dan Bar-On' versucht, interkulturelle und politische

13 So der Schriftsteller Thomas Hiirlimann in einem Interview, das am 1. Juli 2011 im
TagesAnzeiger, S. 30f. gedruckt wurde.

4 Sternstundengast zu seinem Gesprichsansatz und auch dem Geschichtsbuch-Projekt
unter dem Titel »Erzihle dein Leben!« am 4. September 2004, vgl. dort ab 47:53.

218

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

Grében zu tiberwinden. Zusammen mit seinem palastinensischen Kol-
legen Sami Adwan griindete Dan Bar-On das Peace Research Institute
in the Middle East (Prime)", das zum Trdger der Vorstellung eines
israelisch-palastinensischen Geschichtsbuchs wurde. Dabei waren die
Autoren nicht so vermessen, eine gemeinsame Lesart des Nahostkon-
flikts zu verfassen. Sie wollten nur die palidstinensische Sicht neben die
israelische stellen'®. Learning each other’s historical narrative', so
heiflt das Schulbuch, welches sich an Oberstufenschiiler in Israel und
dem Westjordanland richtet und zusammen mit jiidischen und palésti-
nensischen Lehrern geschrieben wurde. Wesentlich ist der Aufbau: in
Bezug auf ausgewihlte Daten wie die Balfour-Deklaration, die Kriege
von 1948 und 1967 steht jeweils auf der linken Seite die israelische
Sicht der Dinge, auf der rechten Seite die palastinensische. In der Mitte
ist Raum fiir Notizen, Platz fiir die Gedanken der Schiiler.

Die Fakten sind dieselben, nur gibt es eben zwei unterschiedliche
Interpretationen dazu. So bedeutet etwa das Jahr 1948 fiir die Israelis
Unabhingigkeitskrieg und Staatsgriindung, fiir die Paldstinenser ist es
das Jahr der Katastrophe, der nakba, der Vertreibung aus ihrer Heimat.
Bisher taucht der Holocaust in den palastinensischen Biichern kaum
auf, das Trauma der Vertreibung der Palistinenser wird dafiir auf israe-
lischer Seite ignoriert. Nun stehen die beiden Narrative's nebeneinan-
der. Sie wurden sorgfiltig recherchiert, aber nicht vorschnell versohnt.
Nur schon héren und lesen kdnnen, wie der je Andere seine Geschichte
erzihlt, ist fiir Dan Bar-On ein wichtiger Baustein auf dem Weg inter-
kultureller Konfliktbewiltigung.

Auf theologischer Ebene hat das Konzept des »Scriptural Reason-
ing« Pionierarbeit geleistet. Der Sache nach sind die Anfinge bei jiidi-
schen Philosophen zu suchen, die den Talmud im Dialog mit rabbi-
nischen Gelehrten lasen. Aus der innerjiidischen Textarbeit entwickel-

15 Vgl. Dan Bar-On, »Die Anderen in uns. Dialog als Modell der interkulturellen Kon-
fliktbewiltigungs, 2. Auflage 2003, 203 ff.

16 Vgl. Der Spiegel 38/2008 und Arnfried Schenk, Zeit, 10.6.2009, Nr. 25 und Zeit
online 13.6.2009.

17 Deutsche Ubersetzung online zum Andenken an Dan Bar-On von Berghof Conflict
Research herausgegeben. »Das Historische Narrativ des Andern kennen lernen. Palasti-
nenser und Israelis«. (2003/ deutsche Ubersetzung 2009)

18 Vgl. zum Sinn des Erzihlens von Dan Bar-On auch »Erzihl mir dein Leben. Meine
Wege zur Dialogarbeit und politischer Verstindigung«, edition Kérberstiftung Ham-
burg 2004.

219

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

te sich eine Methode fiir die Begegnung der drei abrahamitischen
Religionen. 1995 kreierte der amerikanische Philosophieprofessor Pe-
ter Ochs den Begriff des »Scriptural Reasoning« und macht es sich zur
Aufgabe, Beziehungen zwischen den jiidischen, christlichen und musli-
mischen Traditionen der Textinterpretation zu untersuchen und mit-
einander ins Gesprich zu bringen. Was als rein akademischer Diskurs
an Universititen begann, wird unterdessen weltweit iiber die akademi-
schen Kontexte hinaus erprobt fiir den interreligiosen Dialog. Feste
Spielregeln gibt es kaum. Fiir die Gruppen, die sich dem Scripural Rea-
soning widmen, ist genaue Textlektiire, das gemeinsame Nachdenken
und Austauschen dariiber zentral. Scriptural Reasoning ist im Unter-
schied zur Fernsehrealitit tiblicherweise auf einen langfristigen Pro-
zess mit gleichbleibenden Teilnehmern hin angelegt und will die we-
sentliche Arbeit abseits der medialen Offentlichkeit tun. Dennoch
ergeben sich daraus wichtige Impulse fiir unsere Fragestellung.

Was heif3t das fiir die Entwicklung des Sternstunde Trialogs?

Um tber die allgemeine Beteuerungen der Notwendigkeit von
Dialog hinaus zu kommen, ist es gewinnbringend, Textstellen zu zitie-
ren, diese moglichst auch von den unterschiedlichen Hintergriinden
her zu erldutern und gegebenenfalls zu diskutieren. Verschiedene Wer-
tungen gleicher historischer Ereignisse, theologischer Begriffe oder Le-
bensformen sollen nicht vorschnell geglittet werden, sondern diirfen
nebeneinander bestehen. Einzelheiten machen das Gesprich spannend,
neu und gelegentlich auch kontroverser. Das Erzidhlen von Beispielen
soll dabei seinen Platz haben. Fiir die Planung von Sternstunden Tria-
log bedeutet dies, konkrete Themen zu finden, an denen die drei Reli-
gionen diskutieren konnen, Themen die von allgemeinem Interesse
sind und die moglicherweise unterschiedlich bewertet werden.

Prototyp Trialog: »Religion und Essen«

Ein erster Versuch zu Sternstunde Trialog konnte fiir die Neujahrssen-
dung am 1. Januar 2008 realisiert werden. »Du bist, was Du isst!« war
der Titel der Sendung, bei der es um Religion und Essen ging. Das
Thema erwies sich als vielfiltig, ergiebig und aktuell. Gerade in Hin-
blick auf die drei monotheistischen Religionen lasst sich viel anhand
der Essens-Vorschriften, Essens-Tabus, Essens-Traditionen oder Fest-
essen sagen. Trotz hochkaritigen Gésten und spannendem Thema ver-

220

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

lief die Sendung jedoch nicht wie geplant. Besonders ergiebig waren
denn auch die Lerneffekte!

Etwa, als es um die Frage des Schweinefleisch-Tabus ging, be-
merkte die Islamwissenschaftlerin Amira Hafner-Al Jabaji: »Ich finde
es im Ubrigen interessant, dass sich hier der Jude und die Muslimin
erkliren miissen oder sollen, warum wir kein Schweinefleisch essen.
Dabei steht unter uns dreien die Christin sozusagen im Abseits. Mich
wiirde es eher interessieren, warum die Christen sich selber das
Schweinefleisch zu essen erlauben!«!

Etwas spiter ging es darum, dass nach Aussage des jiidischen
Theologen Michel Bollag der heimische Tisch laut Talmud als Altar
verstanden werden kann. Demgegeniiber findet im Christentum das
religiose Essen, die Eucharistie, in der Kirche statt.

Auf die Frage, wo sich denn der Islam in dieser Frage situieren
wiirde, gab die Muslimin die unerwartete Antwort: »Ist noch schwie-
rig, ich finde mich jetzt nicht so wieder, ehrlich gesagt. Ich habe das
jetzt schon zweimal gesagt, das Profane und das Kultische verschmilzt
im Islam miteinander ...«.

Als es um Essen und Identitit ging, kam das delikate Thema der
Speisetabus zur Sprache. Auf die provokante Frage, ob es sich dabei von
aullen gesehen um eine Form von Ausgrenzung Andersglaubiger
handle, antwortete die katholische Theologin Béatrice Acklin-Zimmer-
mann: »Ich finde es irgendwie bezeichnend — verzeihen Sie, wenn ich
die Frage zuriickgebe — dass ich nicht gefragt werde, ob nicht das Chris-
tentum diesen Aspekt der Identitit eventuell auch mit irgendwelchen
Essensvorschriften in Verbindung bringt. Mich irritiert, dass das The-
ma dermaflen auf Judentum und Islam fokussiert wird.«?!

Weiter gab ein kurzer Dialog am Tisch zu denken. So dufSerte die
christliche Theologin: »Der Knackpunkt ist da, wo man meint im inter-
religiosen Gesprich aus einer gewissen politischen Correctness heraus,
man miisse das, was beim andern aneckt — das konnen Essensgepflo-
genheiten sein — aus falsch verstandenem Respekt zuriickhalten. Man
miisse die Ecken und Kanten der eigenen Religion quasi abschleifen.
Das sehe ich dezidiert anders. Ich denke sogar, erst dann kann ein Dia-
log, der dieses Wort iiberhaupt verdient, stattfinden, wenn man weifs,

19°13:59-14:14:18.
20 59:17-59:29.
21 01:05:23-01:05:45.

221

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

welche Konturen das Gegeniiber hat. Dann kann man sich daran abar-
beiten. Und das bedingt unter Umstinden auch, dass man ein sehr
deutliches dezidiertes >Nein!< sagt«.?2 Die Muslimin antwortete da-
rauf: »Béatrice Acklin, wenn Sie sagen, es bestehe die Gefahr, dass das
Eigene abgeschliffen werden muss, um dem Anderen in toleranter
Weise Rechnung zu tragen, mochte ich gerne von Thnen ein konkretes
Beispiel horen. In unserer Situation als Minderheit in einem christlich
geprigten Raum, kommt mir nichts spontan in den Sinn, wo von der
christlichen Seite her ein Abschleifen passieren miisste, gerade wenn es
um die Speiseregeln geht«.?

Eindriicklich, dieser letztzitierte Gesprichsgang zwischen den bei-
den Frauen am Tisch. Er zeigt in aller Kiirze, wie viel ein wirkliches
Gesprich bringen kann. Die Definition eines Dialogs, der auch ein de-
zidiertes Nein ertrigt, war wichtig, aber mindestens ebenso das Nach-
haken, wo denn konkret bei der gerade diskutierten Frage ein solches
Nein zu platzieren wire.

Die iibrigen Zitate sind angefiihrt, weil sie auf entwaffnende Art
zeigen, wie anspruchsvoll es ist, einen guten Trialog zu moderieren. In
der ehrlichen Aussage: »Ich finde mich nicht wieder in dieser Diskus-
sion«, machte Amira Hafner-Al Jabaji die Schwierigkeit deutlich, bei
allen Themenaspekten samtliche Giste im Gespriich zu halten. Immer
wieder gab und gibt es Themen, die nicht fiir alle gleicherweise rele-
vant sind. Offensichtlich war in diesem Sternstundengesprich auch
mehrfach unklar, wer kritisch befragt wurde und wer sich von einer
AufSenperspektive her dazu dufSern sollte. So wunderte sich jemand,
sich rechtfertigen zu miissen oder jemand wunderte sich, nicht auf die
eigene Tradition hin befragt zu werden oder jemand hatte nichts We-
sentliches zu diesem Punkt beizutragen.

Das Konzept der wechselnden Hauptrollen

All dies rief nach einem klareren Konzept. Einem Konzept, das drei
Giste in ihrer Verschiedenheit angemessen zu Wort kommen ldsst.
Eine Form, die sich flexibel erweist gegeniiber Themen, die in ihren
Aspekten bei jeder der drei Religionen an einem andern Ort besonders

22 01:07:38-01:08:28.
% (01:11:05-01:11:35.

222

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

umstritten und delikat sind. Denn offenbar lésst sich gar nicht zu je-
dem Teilthema ein gewinnbringender Trialog fithren.

Als ziindende Idee erwies sich daher ein Konzept mit wechselnden
Hauptrollen. Das heiflt, das Gesprach wird in Hauptteile gegliedert,
wobei jeder der Giste einmal mit »seinem« Thema im Zentrum steht,
ausfiihrlicher Stellung beziehen und kldren darf, aber auch mit kriti-
schen Fragen konfrontiert wird. Nachdem die anderen Giste zuerst
diesem Gedankengang zu folgen versuchen, haben sie dann die Gele-
genheit, sich aus dem Gehorten heraus ebenfalls ins Spiel zu bringen.
Sie diirfen jetzt durchaus auch widersprechen oder aber miissen sich
dhnliche Anfragen gefallen lassen. Diese Form des Gesprichs entlastet
die Moderation davon, in allen Phasen des Gesprichs und bei jeder
Fragestellung alle gleichmaflig zu befragen oder stindig unterschied-
liche Erzahlweisen und Zugangsformen harmonisieren zu miissen.

Paradigma Trialog: HeiBes Eisen Konversion?*

Am schwierigen Thema der Konversionen zeigte sich, wie das Konzept
eines Trialogs mit wechselnden Hauptrollen funktionieren kann. Im
Eingangsteil des Sternstunden-Gesprichs zu diesem Thema wurden
alle drei Gesprichsteilnehmer, der Abt Martin Werlen vom Benedikti-
nerkloster Einsiedeln, Imam Petrit Alimi von Luzern und der jiidische
Theologe Michel Bollag vom Ziircher Lehrhaus, gefragt, wie sie regie-
ren wiirden, wenn jemand zu ihrer Religion konvertieren mochte oder
umgekehrt, was sie sagen wiirden, wenn jemand aus ihrer Religion
wegkonvertiert, beziehungsweise von seiner Religion abfallt. Alle drei
Herren antworteten hoflich und sorgfiltig. Virulent wurde das Ge-
sprach aber, als es in den drei Hauptteilen zu unterschiedlichen kon-
kreten Aspekten der Konversion ging.

Der katholische Theologe wurde darauthin befragt, wie er die
Missionstitigkeit des Christentums sieht und ob sich die katholische
Kirche wieder vermehrt missionarisch gibt. Beim Muslim stand die
Frage des Abfalls vom Islam im Zentrum, auch die Bestrafung fiir
Apostasie. Der jiidische Gesprichsteilnehmer schliefSlich musste sich
dazu duflern, warum es so schwierig bis fast unmoglich ist, zum Juden-
tum zu konvertieren.

 Sternstunde Religion 14.2.2010, 10.00-11.00.

223

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach

Selbstverstindlich gab es bei jedem der Hauptteile nach einem
Gesprich mit der Hauptperson die Moglichkeit fiir die beiden anderen,
sich dazu zu &duflern und sich gegeniiber ihrem Kollegen zu positio-
nieren. Zudem war es fiir die Moderation einfacher, sich auf das Ge-
dankengebiude jeweils einer Religion einzulassen, auch je mit Zitaten
aus den Schriften zu arbeiten und insgesamt harter, nie aber unfair zu
fragen und nachzufragen.

Proben aufs Exempel

Drei weitere Versuche zu Trialog sollen hier noch kurz erwihnt wer-
den, vor allem, um die breite Palette der Moglichkeiten dieser Ge-
sprichsform anzudeuten.

Der »Interreligiose Dialog im Schatten des Nahostkonflikts«?
versuchte im Umfeld der Gaza-Offensive ein Religionsgesprich zu
fithren. Die christliche Theologin Viola Raheb, der Rabbiner Tovia ben-
Chorin und die islamische Theologin Hamide Mohagheghi haben alle
drei ihre familidfren Wurzeln im Nahen Osten. Dieser Trialog im Ja-
nuar 2009 zeigte, dass das Konzept sich auch fiir politische Aktualititen
eignet und insbesondere hilfreich sein kann, ein sehr kontroverses Ge-
sprich in konstruktiven Bahnen zu halten.

Umgekehrt war die Anlage des Trialogs »Religion und Frauen-
rechte«?®, der im Mirz 2011 zum vierzigsten Jubilium des Frauen-
stimmrechts in der Schweiz positioniert wurde. Die Idee hier war, drei
Frauen einzuladen, die positiv je in ihrer Religion viel erreicht haben,
die erste GrofSmiinsterpfarrerin Kithi la Roche, Rabbiner Bea Wyler
und die Professorin fiir Islamwissenschaften Katajun Amirpur. Auch
hier kam das Konzept der wechselnden Hauptrollen zum Einsatz, aller-
dings weniger scharf getrennt. Die drei Hauptthemen setzten je mit
dem Statement einer Frauen ein: Frauenordination, Frauenrechte in
den Religionsgemeinschaften, Feministische Auslegung der Schriften.
Alle drei Giste sahen die grofien Fortschritte in Sachen Frauenrechte
und benannten auch, was dennoch uneingeldst ist. Dariiber kam ein
lebendiges Gesprich zustande. Das heif3t, ein Trialog mit wechselnden

» Sternstunde Religion 25.1.2009, 10.00-11.00.
% Sternstunde Religion 27.3.2011, 10.00-11.00.

224

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

Hauptrollen eignet sich nicht nur fiir kontroverse, sondern auch fiir
komplementir angelegte Gespriiche.

Beim Trialog »Religion und Sexualitit«?” mit Rabbiner Michael
Goldberger, mit der Islamwissenschaftlerin Rifa’at Lenzin und dem
evangelischen Theologen Thomas Romer war besonders lehrreich, dass
zwei der drei Gesprichteilnehmer kurz darauf zum gleichen Thema an
die Berliner Schaubiihne?® geladen wurden.

Im Vergleich zum Berliner Exempel zeigten sich exemplarisch die
Vorteile des Konzepts mit wechslenden Hauptrollen. So begann in der
Schaubiihne die Muslimin Hilal Szegin, die nach 20 Minuten erstmals
zu Wort kam und vorher zwei Monologe mit wenig Riickfragen anhor-
te, mit den Worten: »Es sind jetzt schon so viele Aspekte angesprochen
worden, die ich auch total interessant finde. Ich kénnte mich jetzt zu-
riicklehnen und die erst mal auf mich wirken lassen. Alles andere ist
gar nicht so leicht ...«?. Fast jeder Gespriachsgang wurde mit einer
Frage an denselben Gast begonnen. Von den angesagten Hauptteilen
fiel die Frage der Verschleierung weg, vielleicht weil diese Frage vor
allem fiir Muslime relevant ist und weniger Stoff fiir die andern Giste
bietet.

Das Konzept des Trialogs mit wechselnden Hauptrollen bot gerade
bei diesen fiir den interreligiosen Dialog typischen Klippen Hilfestel-
lungen. Die Thematik von Verschleierung und Sexualisierung der
Frauen wurde im Teil besprochen werden, in dem die Muslimin Haupt-
person war. Dass dabei Kippa und Scheitl wie auch der paulinische Ap-
pell an die Frau, nur mit Kopfbedeckung 6ffentlich zu reden, nur am
Rande betroffen sind, stellte aufgrund des Konzepts kein Problem dar.
Die andern Giste hatten ja spater ihren Hauptrollenteil. Der christliche
Theologe wurde schwerpunktmiflig zur Frage von Homosexualitit
und Religion befragt. Als die Diskussion sich den einschldgigen Bibel-
stellen zu Homosexualitdt zuwandte, Levitikus 18 und 20, gab nach
dem christlichen Theologen der Rabbiner eine weitere und ganz andere
Deutung des Textes. Seine Hauptrolle aber hatte er im Teil zur Frage
der Sexualitdt aufSerhalb der Ehe.

7 Sternstunde Religion, August 2010.

2 28. November 2010: »Die Kinder Abrahams und der neue Kampf um alte Tabus —
Religion und Sexualitit«. Michael Goldberger, Thomas Rémer und Hilal Sezgin im
Gesprich mit Carolin Emcke.

» Schaubiihne 20:03-12.

225

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitta Rotach
Fazit

Mit der bei Sternstunden erprobten Form des Trialogs lassen sich eine
Vielzahl von spezifischen Themen behandeln. Dabei kommen Gemein-
samkeiten zu Tage, Differenzen konnen benannt und besprochen wer-
den, ohne die ganze Gesprichsbasis zur Disposition zu stellen. Das
Konzept der wechselnden Hauptrollen garantiert jedem der Teilneh-
menden, einmal im Zentrum zu stehen und dann wieder mehr zu rea-
gieren. Unterschiedliche Zuginge, brennende Interessen und intellek-
tuelle Stirken konnen damit gebiihrend beriicksichtigt werden.

Das Konzept erlaubt es, punktuell zu vertiefen und die Fragestel-
lung zu konkretisieren, ohne stindig das Problem zu haben, dass diese
oder jene Frage fiir jemanden interessant oder gar brisant oder umstrit-
ten ist, fiir die anderen oder einen der anderen hingegen iiberhaupt
nicht. Indem deutlich wird, dass die Problemkreise oft auf unterschied-
lichen Ebenen liegen, konnen Missverstindnisse vermieden werden. In
wechselnder Reihenfolge kommt jede Person mit ihrem eigenen Zu-
gang zum Zuge, wihrend sich die anderen auch einbringen und dazu
verhalten konnen. Sei es, dass sie widersprechen, eigene Erfahrungen
anfiigen, das Gesagte bestitigen, eine Analogie dazu aufzeigen oder
aber beschreiben, wie dieser Punkt von aufSen wirkt.

Selbstverstindlich sollten die drei Gespriachspartner gut gewihlt
und ungefahr gleich stark sein. Sicherlich muss weiterhin diskutiert
werden, wie kontrovers die gewihlten Themen sein sollten. Die bishe-
rige Erfahrung zeigte, dass sowohl komplementire wie hart umstritte-
ne Fragestellungen in dieser Weise verhandelbar sind.

Es ist vorstellbar, dass zukiinftig der Ort der Diskussion ein ande-
rer als das Fernsehstudio sein konnte. In Anlehnung an die Berliner
Schaubiihne ist ein Gespriach vor anwesendem Publikum eine wiin-
schenswerte Option. Natiirlich miisste dann wieder die Konnotation
des Ortes bedacht werden, sei es, dass wechselnd Kirche, Synagoge
und Moschee die Veranstaltung zu sich einladen, oder dass sie an
einem der der offiziellen Dialogorte stattfinden konnte, etwa im Haus
der Religionen. Auch ein neutraler Ort wire denkbar, ein universitirer
Saal, ein Theater oder im Freien.

All dies lief3e sich ausprobieren, um den Wort von Leggewie niher
zu kommen, »wer sich befreunden will, muss sich befremden lassen«.
Im Blick auf dieses Ziel ist das Konzept vom Trialog mit wechselnden
Hauptrollen in meinen Augen vielversprechend.

226

- am 24.01.2026, 02:16:23. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Antisemitismus und Islamophobie – Eine Diskussionsbemerkung
	Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran
	Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten
	Historischer und ideologischer Kontext
	Rechtliche Positionen zur Minderheitenfrage
	Paul Guggenheim: Menschenrechte versus Minderheitenschutz
	Fazit und Ausblick

	Trialog mit wechselnden Hauptrollen
	Im Zeichen des interreligiösen Dialogs
	Zwei Sternstunden-Events
	Vom Dialog zum Trialog?
	Dialogkonzepte als Vorbild
	Prototyp Trialog: »Religion und Essen«
	Das Konzept der wechselnden Hauptrollen
	Paradigma Trialog: Heißes Eisen Konversion
	Proben aufs Exempel
	Fazit


