
Teil 3
»heute«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Micha Brumlik (Frankfurt)

Antisemitismus und Islamophobie – Eine
Diskussionsbemerkung

Dass er es gewagt hat, Islamophobie und Antisemitismus auch nur
miteinander zu vergleichen, hat dem hochverdienten Zeithistoriker
Wolfgang Benz, der im April sein Amt als Direktor des Berliner Zen-
trums für Antisemitismusforschung aus Altersgründen abgibt, eine
hierzulande nur selten zu beobachtende Feindseligkeit eingetragen.
Zumal die Bloggosphäre, also jene Internetseiten, die sich wie »Politi-
cally incorrect« oder die »Achse des Guten« dem Kampf gegen eine
angebliche Islamisierung verschrieben haben, entfesselten ein regel-
rechtes Kesseltreiben. Mit Gründen?

Der beste, meist nur angedeutete Grund bestand im Beharren auf
der Singularität – nein, nicht des nationalsozialistischen Völkermords
an den europäischen Juden – sondern einer judenfeindlichen Einstel-
lung überhaupt. Diese sei strikt von beliebigen anderen Formen von
Rassismus und Sexismus zu unterscheiden. So sei die etwa von Sozio-
logen gestellte Frage »Warum die Juden?« falsch gestellt – frage man
hingegen: »Warum die Juden?«, werde sofort klar, dass keine andere
Ideologie einen solchen Vorlauf habe wie der Antisemitismus: von
pagan römischen Verspottungen der Juden über den blutigen kirch-
lichen Antijudaismus, die rassistische Hetz- und Ermordungspraxis
im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert bis hin zum ebenfalls
auf Vernichtung zielenden »Antizionismus«. Hinzu kommt die noch
weniger begründete Annahme, dass auf jeden Fall der Islamismus,
womöglich gar der Islam selbst als ganzer judenfeindlich sei. Wenn
dem tatsächlich so wäre, so stellt auch nur der Vergleich eine letztlich
schamlose und moralisch empörende Vermengung von Tätern und
Opfern dar.

Man könnte freilich genauer hinblicken und differenzierter fra-
gen: ob nämlich die heute vielfältig geäußerte Furcht vor dem oder die
Feindschaft gegen den Islam nicht strukturelle Gemeinsamkeiten mit
einer bestimmten Form der Judenfeindschaft aufweist. Gewiss nicht

165

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit jener der SS, wohl aber mit jener eines großen Teils der national-
liberalen Intelligenz des 1871 neu gegründeten deutschen Kaiserreichs.
Man könnte zudem darauf hinweisen, dass diese Judenfeindschaft des
19. Jahrhunderts die Ende des 18. Jahrhunderts geäußerte judenfeind-
liche Furcht vor einem »Staat im Staate« übernommen hat und über-
nimmt. Heute wird die aus dem 18. Jahrhundert stammende Formel
übrigens durch die zeitgemäß soziologisch belehrte Besorgnis über an-
gebliche »Parallelgesellschaften« abgelöst. Damals wie heute besteht
schließlich die Furcht vor einem Amalgam von »fremder Religion«
und »fremdem Volkstum«. So räumte Sarrazin am 7. 12.2010 im Ge-
spräch mit der taz ein, in seinem Manuskript überall dort, wo ur-
sprünglich »Rasse« stand, auf Anraten des Lektorats »Ethnie« ge-
schrieben zu haben, um anzufügen: »Dann muss man klarmachen,
dass die, die einwandern, sich vermischen sollten. Wir, die Deutschen,
waren dazu immer sehr gut in der Lage, die Juden übrigens weitgehend
auch.« Weitgehend!

Juden galten sich selbst und anderen stets als Gruppe, die sowohl
ethnisch als auch religiös bestimmt war – das scheint heute anders zu
sein, indes: im islamophoben Diskurs werden islamische Religion und
türkische Ethnizität gerne miteinander vermischt. Als jüngstes Beispiel
dafür lässt sich Altbundeskanzler Schmidt anführen, der am 23. No-
vember 2010 der BILD-Zeitung in einem Interview Folgendes zu Pro-
tokoll gab. Auf die Frage, ob er für die Integration von Millionen von
Moslems eine positive Prognose habe, antwortete er:

Nein, nicht für alle und nicht für die nächsten Jahre. Wobei ich natürlich
weiß, dass viele Moslems tatsächlich integriert sind und man sie deshalb nicht
besonders wahrnimmt. Allerdings habe ich erst recht keine positive Prog-
nose, wenn wir weiterhin den Beitritt der Türkei zur EU in Aussicht stellen.
Denn dann würden zig Millionen Moslems freien Zugang zu ganz Europa
haben und unsere Arbeitsmärkte und Sozialsysteme überschwemmen. Da
können wir auch gleich Algerien, Marokko, Libanon, Syrien einplanen. Und
deren Konflikte – etwa zwischen Kurden und Türken – fänden dann in un-
seren Städten statt.

Die geäußerte Angst vor der »Überschwemmung« aus dem Osten aber,
die heute rechtspopulistische Parteien und Agitatoren in allen Nach-
barländern Deutschlands beflügelt und in die Parlamente spült, wurde
auch hierzulande schon einmal beschworen: in jenen 1880er Jahren, als
in Bismarcks Reichsgründung die ersten sozialen Spannungen, politi-
schen Konflikte und ökonomischen Krisen sichtbar wurden und die

166

Micha Brumlik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Euphorie der Gründerjahre beeinträchtigte. In dieser Zeit entstanden
verschiedenste Gruppierungen und Parteien, die ihr wichtigstes Ziel
darin sehen, gegen die Juden zu agitieren; die modernsten unter ihnen
verabschiedeten sich dabei vom traditionell kirchlichen Antijudaismus
und stellten sich – vermeintlich naturwissenschaftlich aufgeklärt – auf
den Boden von Rassen- und Sprachwissenschaft: im Jahr 1879 prägt der
Journalist Wilhelm Marr zum ersten Mal den Begriff »Antisemitis-
mus« mit dem ausdrücklichen Interesse, die Frage der Juden nicht
mehr vom »confessionellen Standpunkt« aus zu betrachten. Der be-
deutende nationalliberale Historiker Heinrich von Treitschke nahm
das Thema auf, verknüpfte es mit der Angst vor Einwanderung und
provozierte so den sogenannten »Berliner Antisemitismusstreit«. In
einem berüchtigt gewordenen Aufsatz aus dem Jahr 1879 – er erschien
in den »Preußischen Jahrbüchern« – schrieb Treitschke:

Über unsere Ostgrenze aber dringt Jahr für Jahr aus der unerschöpflichen
polnischen Wiege eine Schaar strebsamer hosenverkaufender Jünglinge he-
rein, deren Kinder und Kindeskinder dereinst Deutschlands Börsen und Zei-
tungen beherrschen sollen; die Einwanderung wächst zusehends, und immer
ernster wird die Frage, wie wir dies fremde Volksthum mit dem unseren ver-
schmelzen können.

Daher fordert Treitschke von »unseren israelitischen Mitbürgern« ein-
fach:

Sie sollen Deutsche werden, sich schlicht und recht als Deutsche fühlen –
unbeschadet ihres Glaubens und ihrer alten heiligen Erinnerungen, die uns
allen ehrwürdig sind; denn wir wollen nicht, daß auf die Jahrtausende germa-
nischer Gesittung ein Zeitalter deutsch-jüdischer Mischcultur folge.

Heinrich von Treitschke wusste wie heute Thilo Sarrazin, dass man
sich mit pöbelnden Judenfeinden oder Islamfeinden zwar nicht gemein
machen darf, es aber auf jeden Fall sinnvoll sein kann, ihre Wut als
Anlass zu nutzen, ein angebliches Tabu zu knacken:

Die natürliche Reaction des germanischen Volksgefühls hat zum mindesten
das unfreiwillige Verdienst, den Bann einer stillen Unwahrheit von uns ge-
nommen zu haben; es ist schon ein Gewinn, daß ein Uebel, das Jeder fühlte
und Niemand berühren wollte, jetzt offen besprochen wird. Täuschen wir uns
nicht: Bis in die Kreise höchster Bildung hinauf, unter Männern, die jeden
Gedanken kirchlicher Unduldsamkeit oder nationalen Hochmuths mit Ab-
scheu von sich weisen würden, ertönt es heute wie aus einem Munde: Die
Juden sind unser Unglück.

167

Antisemitismus und Islamophobie

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bei alledem muss man sich klar machen, dass es beim Nachweis der
strukturellen Identität von damaligem Antisemitismus und heutiger
Islamophobie nicht darum gehen kann, die damalige jüdische mit der
heutigen muslimischen Immigration gleichzusetzen, sondern nur da-
rum, die Reaktionsmuster zu vergleichen. Die heutigen Rechtspopulis-
ten mit ihrer heißen Liebe zu den Rechten von Frauen und Homosexu-
ellen sowie ihrer Zuneigung zu den Juden behaupten daher, dass das
der entscheidende Unterschied sei: die damalige Abneigung gegen die
Juden war in der Sache unbegründet, während der heutige Kampf ge-
gen die Muslime sachlich gerechtfertigt und daher Parallelen rein zu-
fällig seien.

Eine Woche nach Helmut Schmidts Interview in der BILD lagen in
Berliner Briefkästen Werbepostkarten von »Pro-Berlin«, die mit einem
Bild des Altbundeskanzlers warben und eine Äußerung von ihm zitier-
ten, nach der »man aus Deutschland mit immerhin einer tausend-
jährigen Geschichte seit Otto I. nicht nachträglich einen Schmelztiegel
machen« könne – ein Zitat, das, sofern es authentisch sein sollte, auch
aus der Feder Heinrich von Treitschkes stammen könnte. Dass es mit
dem Doppelpack von Philosemitismus und Islamophobie denn doch
nicht so gut klappt, zeigen die Forderungen von »Pro Berlin«: »Reli-
gionsfreiheit begründet kein Baurecht für Moscheen und Minarette;
Keine Zwangsheirat von Minderjährigen; Verbot für Beschneidungen
von Frauen; Ehrenmorde sind und bleiben Morde; Schächtungsverbot
zum Schutz der Tiere.« Hier möchte man nun wissen, was wohl der
»Zentralrat der Juden in Deutschland« zur Forderung eines Schächt-
verbots sagen würde.

Aber wie dem auch sei: Für eine Strukturidentität von Anti-
semitismus des späten Kaiserreichs und heutiger Islamophobie, für se-
mantische Überschneidungen in den Äußerungen Treitschkes und Sar-
razins, auch Helmut Schmidts, liegen doch so viele Indizien vor –
Staatsanwälte sprechen hier von »begründetem Anfangsverdacht« –
dass ein Verfahren, sprich eine vergleichende wissenschaftliche Kon-
ferenz, wie sie Benz organisiert hat, nicht nur zulässig, sondern gera-
dezu geboten war. Der Erfolg von Sarrazins Buch, jenes Treitschke des
frühen 21. Jahrhunderts, gibt Wolfgang Benz nachträglich recht – die
Befunde der Münsteraner Religionssoziologen sowie Wilhelm Heit-
meyers neueste »Deutsche Zustände«, die eine auch im Vergleich zu
den europäischen Nachbarländern deutlich erhöhte Islamophobie
nachweisen, bestätigen dies.

168

Micha Brumlik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Katajun Amirpur (Zürich)

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von
religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

Dass Iran heutzutage ein Hort des Obskurantismus und der Intoleranz
ist, ist eine Assoziation, die sich kaum als vollkommen unbegründet
zurückweisen lässt. Von dem Gespann Mahmoud Ahmadinejad und
Ayatollah Mohammad Taqi Mesbah Yazdi (geb. 1934), seinem Mentor,
sind Äußerungen verbrieft, die großen Zweifel an der Toleranzfähig-
keit dieses Regimes aufkommen lassen.

Ahmadinejads anti-semitische Tiraden sind hinlänglich bekannt.
Für den innenpolitischen Bereich hat sein Mentor Mesbah Yazdi Wei-
teres hinzugefügt. Mesbah Yazdi ist Geistlicher im Range eines Aya-
tollah, also ein klerikales Mittel- bis Schwergewicht. Ausschlaggeben-
der für seinen gesellschaftlich-politischen Einfluss ist, dass er die
Haqqani-Schule in Qom leitet, eine theologische Hochschule, in der
eine der radikalsten Auslegungen des Islams gelehrt wird. In den letz-
ten Jahrzehnten und Jahren haben zahlreiche Abgänger dieser Schule
ihren Weg in die höchsten Positionen des Staates gefunden, unter
ihnen die letzten drei Geheimdienstminister der Islamischen Republik.
Mit Ali Fallahian zählt ein international gesuchter Verbrecher zu den
Alumni dieser Schule. Fallahian wurde vom Berliner Kammergericht
wegen der Morde im Restaurant Mykonos des Staatsterrorismus für
schuldig befunden.

Um ein Beispiel für das in der Haqqani-Schule Gelehrte zu geben,
sei aus einem Buch Mesbah Yazdis zitiert, das an dieser Schule unter-
richtet wird. Es ist ein Buch über die islamische Regierung, die er als
Alternative zur demokratischen Regierungsform sieht:

In solch einer nicht-religiösen Zivilgesellschaft [gemeint ist die Demokratie,
K. A.], die manche Menschen heute befürworten, haben alle Mitglieder der
Gesellschaft den gleichen Zugang zu den Regierungsämtern. Wenn Iran eine
Zivilgesellschaft würde, bedeutet dies also, dass ein Jude der Präsident dieses
Landes werden könnte, denn alle Menschen wären gleich, und wir hätten

169

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keine Menschen ersten und zweiten Grades mehr (ensan-e daraje yek va
do).1

Er schlussfolgert:

Wir müssen entweder Humanisten werden oder Allahisten (ya bayad allah-
ist shavim ya humanist).2

Mesbah Yazdi und Ahmdinejad sind beide gleichermaßen geprägt von
einem Mann, der zwar wenig geschrieben hat, dafür aber umso ein-
flussreicher war. Er ist ein Beispiel dafür, dass der Ausspruch der ame-
rikanischen Akademia publish or perish nicht notwendigerweise
stimmt.3 Die Rede ist von Ahmad Fardid (1909–1994). Fardid ist ver-
mutlich der Begründer des iranischen Antisemitismus. Dieser Antise-
mitismus ist ein sehr modernes Phänomen.4 Und es scheint nicht weit
hergeholt, dass Ahmadinejads antisemitische Ausfälle in weiten Teilen
auf Fardid zurückgehen.

Berühmt machte Ahmad Fardid, dass er einst den Begriff Gharb-
zadegi prägte, das vom Westen Geschlagensein. Er löste damit eine
Lawine aus, denn für die, die in den sechziger Jahren jung waren, war
Westtoxikation der identitätsstiftende Diskurs schlechthin.5 Es war die
Generation, die 1978 eine Revolution machte, um den westlichen Ein-
fluss in Iran abzuschütteln.

Ahmad Fardid gilt als Schüler Martin Heideggers; er selbst be-
zeichnete sich als geistigen Bruder von Heidegger. Fardid wurde unter

170

Katajun Amirpur

1 Mesbah Yazdi, Mohammad Taqi: Nazariye-ye siyasi-ye eslam (Die politische Theorie
des Islams). Die Erstausgabe erschien im Jahre 2000. Die Verfasserin bezieht sich hier
auf die Version, die auf der Homepage Mesbah Yazdis zu finden ist: http://mesbahyazdi.
org/farsi/?../lib/nazariye2/ch04.htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.
2 http://mesbahyazdi.org/farsi/?../lib/nazariye1/ch14.htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.
2011.
3 Einige der Vorlesungen und Interviews von Fardid sind auf der Homepage http://
www.ahmadfardid.com/ zusammengetragen worden.
4 Siehe dazu: Amirpur, Katajun: »Iran und die Juden. Ein facettenreiches Verhältnis«,
in: Benz, Wolfgang & Wenzel, Juliane: Jahrbuch für Antisemitismusforschung, Bd. 20,
Berlin 2011, S. 240–263.
5 Siehe zur Bedeutung des Gharbzadegi-Diskurses für Iran: Boroujerdi, Mehrzad:
»Gharbzadegi: The Dominant Intellectual Discourse of Pre- and Post-Revolutionary
Iran«, in: Farsoun, Samih K. & Mashayekhi, Mehrdad: Iran – Political Culture in the
Islamic Republic, London 1992, 30–56; Hanson, Brad: »The ›Westoxication‹ of Iran.
Depictions and Reactions of Behrangi, Al-e Ahmed and Shari’ati«, in: International
Journal for Middle Eastern Studies 15 (1983), 1–23.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Schah Professor für Philosophie an der Universität Teheran. Eines
seiner Hauptthemen war, dass der moderne Mensch ohne Ethik leben
würde. In seinen Vorlesungen faszinierte der wortgewandte Fardid –
obschon ihn kaum jemand verstand – mit einer selbsterfundenen Ter-
minologie. Wie Heidegger betrachtete Fardid die Dichtung als »Haus
des Seins«. Er entnahm seine Terminologie für die Heidegger’schen
Begriffe wie »Dasein« oder »Geworfensein« den Ghaselen des Hafez.
Fardid teilt die Geschichte in fünf Perioden: vorgestern, gestern, heute,
morgen und übermorgen. Das »Übermorgen« ist die eschatologische
Endzeit der Geschichte, das Erscheinen des verborgenen Imams wird
verstanden als »Wahrheit des Seins«.

Fardid war bekennender Antisemit. Laut Fardid gibt es nur zwei
Arten von Weltsicht, die den Gang der menschlichen Geschichte be-
stimmen: die jüdische und die nichtjüdische. Was immer Spinoza,
Marx, Adorno, Freud oder Max Weber gesagt haben, ihre Ideen wur-
zelten ausschließlich im Judentum. Deshalb, so Fardid, seien die Juden
Ursache aller sozialen und politischen Katastrophen dieser Erde. Der
westliche Liberalismus als zionistisches Projekt lautete der Titel einer
von Fardids Vorlesungen. Der Schlimmste von ihnen, so Fardid, sei der
Jude Karl Popper gewesen, denn mit Poppers Theorien gingen die An-
hänger des westlichen Liberalismus hausieren. Hiermit waren der Phi-
losoph Abdolkarim Soroush (geb. 1945) und seine Anhänger gemeint.
Ende der achtziger, Anfang der neunziger Jahre war die philosophische
Bühne in Iran von der Auseinandersetzung der Popperianer und der
Heideggerianer geprägt.

Fardid hat in den dreißig Jahren seiner Professorentätigkeit eine
ganze Generation iranischer Philosophen und Intellektuellen beein-
flusst. Und seit dem Amtsantritt Mahmud Ahmadinejads scheint Far-
did wieder auferstanden zu sein, er ist für seine Anhänger ebenso wie
für seine Gegner aktueller denn je. Ahmadinejad, der der Fardid-Stif-
tung, die sich der Erforschung der Ideen Fardids widmet, kürzlich eine
große Summe hat zukommen lassen, verehrt ihn ebenso wie zahlreiche
gegenwärtige Kabinettsmitglieder und einflussreiche Revolutions-
gardisten. Alle Funktionäre um Ahmadinejad, die heute in Fragen der
Kultur das Sagen haben, sind mit Fardids Gedankenwelt vertraut. Nach
seinen Ideen werden Filme produziert, Schulbücher geschrieben, Ho-
locaust-Konferenzen abgehalten oder die aktuellen Weltprobleme ana-
lysiert – ein Beispiel ist Ahmadinejads Rede vor den Vereinten Natio-
nen im Jahre 2005, bei der Ahmadinejad das Ende des säkularen

171

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeitalters proklamierte, die Aufklärung in Frage stellte und über das
schreckliche Erbe des agnostischen Zeitalters dozierte:

Der Westen, der die Schuld für die Folgen seiner säkularen Ver-
fasstheit trage – Kriege, Armut, Gewalt, Verbrechen, Terror, Staatster-
ror und Massenvernichtungswaffen –, gebärde sich arroganterweise als
Richter über andere Völker und versuche, diese durch Einschüchterun-
gen willfährig zu machen. Nur durch eine wachsende Verbreitung von
Spiritualität und Gläubigkeit könnten Gerechtigkeit und Frieden her-
gestellt und dauerhaft garantiert werden. Dazu werde es bald kommen,
wenn der Mahdi wiederkehrt und – in der Terminologie Fardids – das
Übermorgen beginnt, die Wahrheit des Seins.6

Das hat Reaktionen unter iranischen Intellektuellen provoziert.
Abdolkarim Soroush beispielsweise wirft Fardid vor, geistiger Vater
der im iranischen Diskurs hoffähigen Gewaltverherrlichung zu sein.
Er habe die Menschenrechte abgelehnt, weil sie westlich seien und habe
mit dieser Idee das Klima Irans vergiftet.7 Und nicht nur stammten
sämtliche Argumente gegen die westliche Demokratie, die Menschen-
rechte, Toleranz und Freiheit, die den heutigen iranischen Diskurs be-
stimmen, von ihm, sondern vor allem der – wie Soroush sagt – neue
Antisemitismus. Soroush schreibt über den Antisemitismus Fardids:
»Der negative Teil der heideggerschen Philosophie wurde uns Iranern
anteilig.«8

Doch im Zentrum dieses Aufsatzes soll nicht die Intoleranz im
heutigen Iran stehen, sondern der Rekurs auf Traditionen der Toleranz
durch die Verfechter des Toleranzgedankens. Dennoch musste der Hin-
tergrund deutlich werden, vor dem heute von einigen Denkern in Iran
Toleranz gepredigt wird: Es ist ein Hintergrund, der intoleranter nicht
sein könnte. Die Toleranzverfechter versuchen sich in einem Diskurs
durchzusetzen, in dem Männer wie Ahmadinejad und Mesbah Yazdi
schon deshalb über die absolute Diskurshoheit verfügen, weil den To-
leranzverfechtern kaum ein Medium geblieben ist. Ihre Bücher erhal-
ten keine Erlaubnis zu erscheinen, ihre Zeitschriften und Zeitungen
werden verboten, in Funk und Fernsehen dürfen sie nicht auftreten.

172

Katajun Amirpur

6 http://www.globalsecurity.org/wmd/library/news/iran/2006/iran-060920-irna02.
htm. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.
7 http://www.drsoroush.com/English/Interviews/E-INT-IAmNotTheReformistsGod
father.html. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.
8 http://www.aftabnews.ir/vdcbw5brh8bga.html. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mesbah Yazdi und Ahmadinejad haben hingegen zusätzlich noch die
offiziellen Kanzeln, von denen sie predigen können. Hier rechtfertigen
sie jedwede Form der Intoleranz, die sie predigen, mit dem Wort Got-
tes, das es umzusetzen gelte. Und gegen genau diese Vereinnahmung
des Wortes Gottes richten sich diejenigen Diskursteilnehmer, die heute
Toleranz predigen und diese ebenfalls mit der Tradition begründen.
Deshalb soll es im Folgenden vor allem um Abdolkarim Soroush ge-
hen, dem einstigen Gegenspieler von Ahmad Fardid, der heute gegen
dessen Erbe anschreibt.

Abdolkarim Soroush wurde 1945 in Teheran geboren. Nach dem
Studium der Pharmazie ging er nach London, um dort seinen Doktor
zu machen. Nebenbei besuchte er Vorlesungen bei Karl Popper, der
ihn sehr prägte. Außerdem hatte sich Soroush schon seit seiner Schul-
zeit mit den islamischen Wissenschaften beschäftigt und Unterricht
bei einem großen Gelehrten seiner Zeit genommen. Wieder zurück
in Iran, wir schreiben das Jahr 1979, gewinnt Soroush die Aufmerk-
samkeit Ayatollah Khomeynis, der ihn 1980 in den Rat für Kultu-
revolution beruft. Dieses Gremium sollte die Wissenschaften islami-
sieren – so zumindest die Auffassung einiger. Soroush dagegen sagt,
er habe die Geisteswissenschaften vor dieser Idee, dass sie islamisier-
bar seien, retten wollen. Was auch immer stimmen mag: Viele werfen
Soroush die Mitarbeit in diesem Gremium bis heute vor; das Gremi-
um hatte nämlich auch die Aufgabe, missliebige, also zu westlich-ori-
entierte Wissenschaftler und Studenten aus den Universitäten zu wer-
fen. Zudem trat Soroush oft als Apologet der Islamischen Republik im
Fernsehen auf, wo er die Ideologie der Linken demontierte. Soroush
ist also aufgrund dieser seiner Vergangenheit keineswegs unumstrit-
ten. Allerdings avancierte Soroush, der heute in den USA lebt, in den
letzten Jahren zum wohl unumstritten größten Kritiker des iranischen
Systems.

Mit der Veröffentlichung seiner Theorie der sogenannten Theo-
retischen Zusammenziehung und Erweiterung der Scharia hatte Ende
der achtziger Jahre die Wende Soroushs zu einem post-islamistischen
Denker begonnen. Sie setzte sich fort mit seiner Theorie der religiös-
demokratischen Regierung und seiner Abkehr von der Idee, dass man
den Islam ideologisieren müsse. In allen fortan erschienenen Aufsätzen
wandte er sich gegen die Monopolisierung der Religionsinterpretation
durch eine Schicht und dagegen, religiöse Erkenntnis mit der Religion
gleichzusetzen. 1997 formulierte er eine These, die allerdings weit-

173

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehend unbemerkt blieb, bis Soroush im Jahre 2007 ein Interview gab,
weil eine englische Übersetzung des Aufsatzes anstand.9

In dem Aufsatz, der unter dem Titel The Expansion of the Pro-
phetic Experience im Jahre 2009 in dem gleichnamigen Buch auf Eng-
lisch erschienen ist,10 argumentiert Soroush: Wie ein Dichter überträgt
der Prophet die Inspiration, die er empfängt, in die Sprache, die er
kennt, den Stil, den er beherrscht, und das Wissen, über das er verfügt.
Und diese Perspektive auf den Koran mache es möglich, zwischen den
essentiellen und den akzidentellen Aspekten der Religion zu unter-
scheiden. Manche Teile der Religion seien historisch und kulturell de-
terminiert und heute nicht mehr relevant.11

Seine Kritiker warfen ihm daraufhin vor, dass er damit endgültig
die Religion verlassen habe und erklärten ihn zum Ketzer: Er habe sich
vom Glauben abgewandt und sei gottlos.12 Andere sehen in dieser epis-
temologischen Wende hingegen eine Möglichkeit, das Aggiornamento
des Islams herbeizuführen.

Über Soroushs Denken und Wirken liegt eine ganze Reihe von
Aufsätzen und zwei Monographien vor.13 Zudem sind einige seiner

174

Katajun Amirpur

9 Soroush, Abdolkarim: »The Word of Muhammad«. Interview mit Michel Hoebink, in:
ZemZem (2007).
10 Soroush, Abdolkarim: The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity,
Contingency and Plurality in Religion, Leiden 2009, 3–12.
11 Soroush, Abdolkarim: Bast-e tajrobe-ye nabavi (Die Erweiterung der prophetischen
Erfahrung), Teheran 1999.
12 http://www.dralaee.blogfa.com/post-17.aspx. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.
13 Ghamari-Tabrizi, Behrooz: Islam & Dissent in Postrevolutionary Iran. Abdolkarim
Soroush, Religious Politics and Democratic Reform, London 2008; Amirpur, Katajun:
Die Entpolitisierung des Islam, ’Abdolkarim Soroushs Denken und Wirkung in der Isla-
mischen Republik Iran, Würzburg 2003. Zu Soroushs politischen Denken siehe: Vakili,
Valla: Debating Religion and Politics in Iran: The Political Thought of Abdolkarim So-
rush, Washington 1996; Wright, Robin: »Islam and Liberal Democracy: Two Visions of
Reformation,« in: Journal of Democracy 2 (1996), 64–75; Amirpur, Katajun: »Ein irani-
scher Luther? ’Abdolkarim Sorushs Kritik an der schiitischen Geistlichkeit«, in: Orient
37 (1996), 465–481. Zu seinem Beitrag zum modernen islamischen Diskurs: Boroujerdi,
Mehrzad: Iranian Intellectuals and the West: The Tormented Triumph of Nativism,
Syracuse 1996; 158ff.; Matin-Asghari, Afshin: »Abdolkarim Sorush and the Seculariza-
tion of Islamic Thought in Iran«, in: Iranian Studies 30 (1997) 1–2. 95–115; Cooper,
John: »The Limits of the Sacred: The Epistemology ’Abd al-Karim Soruš, in: Cooper,
John & Ronald & Mohamed Mahmoud (eds.): Islam and Modernity: Muslim Intellectu-
als Respond, London 1998, 38–56; Dahlén, Ashk: Islamic Law, Epistemology and Mo-
dernity: Legal Philosophy in Contemporary Iran, Routledge 2003, 187–342; Jah-
anbakhsh, Forough: Islam, Democracy and Religious Modernism in Iran (1953–2000),

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufsätze ins Englische übersetzt worden.14 Soroush genießt interna-
tional eine hohe Reputation: Er wird in einem Buch vorgestellt, das
laut Titel die fünfzig Schlüsselfiguren des Islams versammelt,15 und
von John L. Esposito wird er als einer der neun Makers of contempora-
ry Islam geführt.16

Soroush hat zu vielem viel gesagt, hier geht es speziell um So-
roushs Gedanken zur Toleranz. Dargelegt hat er sie u. a. anlässlich der
Verleihung des Erasmus-Preises im Jahre 2004. Diesen Preis hat er
damals zusammen mit Sadik Jalal al-Azm und Fatima Mernissi bekom-
men. Seine Preisrede nennt Soroush Treatise on Tolerance. Und er er-
klärt, die Wahl sei auf ihn vermutlich wegen seines Buches Modara va
hokumat (Toleranz und Regierung) gefallen. Soroush schreibt:

As the title suggests, the book tries to present democracy as a way of govern-
ance that is based on tolerance, and to persuade the post-revolution Muslim
community of Iran that it is possible for them both to safeguard their Muslim
values and norms and to live in a democratic system; that they need not
acquire one at the cost of the other.17

175

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

From Bazargan to Soroush, Leiden 2001. Eine besonders kritische Auseinandersetzung
mit Soruš ist: Dabashi, Hamid: »Blindness and Insight: The Predicament of a Muslim
Intellectual«, in: Jahanbegloo, Ramin: Iran. Between Tradition and Modernity, Oxford
2004, 95–116. Der Aufsatz ist wieder abgedruckt in: Dabashi, Hamid: Islamic Liberation
Theology: Resisting the Empire, London 2008, 99–142. Soroush hat Artikel, Aufsätze
und Bücher über sich auf seiner Homepage versammelt: http://www.drSoruš.com/On-
DrSoruš-E.htm. Auf der Homepage www.drSoruš.com findet sich auch eine vollständige
Bibliographie, zahlreiche seiner Aufsätze und Artikel, eine Liste seiner akademischen
Tätigkeiten und eine ausführliche Biographie.
14 Soroush, Abdolkarim: Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Translated, Edited
and with a critical Introduction by Mahmoud Sadri and Ahmad Sadri, Oxford 2000;
Soroush, Abdolkarim: The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity,
Contingency and Plurality in Religion. Translated by Nilou Mobasser, Leiden 2009.
Auch in der Sammlung von Originaltexten mit dem Titel Liberal Islam, die Charles
Kurzman herausgegeben hat, ist Soroush vertreten: Soroush, Abdul-Karim: »The Evo-
lution and Devolution of Religious Knowledge«, in: Kurzman, Charles (ed.): Liberal
Islam. A Sourcebook, Oxford 1998, 244–251. Ins Deutsche ist ein Aufsatz von ihm
übersetzt worden: ’Abdolkarim Soruš: »Eine religiöse demokratische Regierung?«, in:
Spektrum Iran 5 (1992) 4, 79–85.
15 Jackson, Roy: Fifty Key Figures in Islam, Routledge 2006, 236–241.
16 Vakili, Valla: »Abdolkarim Soroush and Critical Discourse in Iran«, in: Esposito, John
L. & Voll, John O.: Makers of Contemporary Islam, Oxford 2001, 150–176.
17 Soroush, Abdulkarim: Treatise on Tolerance. Praemium Erasmianum Essay 2004,
Amsterdam 2004, 9.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sowohl im Buch als auch in der Dankesrede macht Soroush das, was so
charakteristisch ist für ihn. Er begründet den Toleranzgedanken mit
den Geistesgrößen der persischen Dichtung, in diesem Falle mit Hafez
(1319–1389). Soroush ist im westlichen Ausland zwar als politischer
Philosoph bekannt geworden, in Iran gilt er jedoch zudem als einer
der bedeutendsten Literaturinterpreten.18 Außerdem ist Soroush sel-
ber als Dichter anerkannt.

Soroush schreibt, die Toleranz, derer wir heute in so großem Ma-
ße bedürfen in Iran, ist der iranischen Kultur und dem islamischen
Glauben nicht fremd. Das versucht er mit dem Werk der größten Dich-
ter und Denker Irans zu zeigen. Schließlich habe schon Hafez gesagt,
man solle den Freunden gegenüber Großmut üben und den Gegnern
gegenüber Toleranz.19

Soroush erläutert: Hafez begründet seine Toleranz mit dem Sün-
denfall. Denn hier hat der Mensch gezeigt, dass er fehlbar ist. Wer
selber fehlbar ist, muss Toleranz üben. Gemäß der islamischen Über-
lieferung geht die Präsenz des Menschen auf der Erde auf zwei Sün-
denfälle zurück: Der erste, den Satan beging: Gott forderte alle Men-
schen auf, vor Adam niederzuknien. Satan weigerte sich, denn er
wollte niemanden außer Gott anbeten. Satan wurde verstoßen und hat-
te so erst die Möglichkeit, Adam zu verführen. Der zweite Sündenfall
ist bekannt. Adam aß von der verbotenen Frucht.

Hafez Lesart ist, so Soroush, dass der Mensch, der das Ergebnis
einer Sünde ist und sich niemals als gefeit vor satanischen Versuchun-
gen betrachten kann, keine Unfehlbarkeit für sich behaupten dürfe.
Deshalb könne er auch andere nicht für Verfehlungen zu Rechenschaft
ziehen oder erwarten, dass sie sich wie Engel benähmen. Nichts davon
sei kompatibel mit der menschlichen Natur oder der Genese der
menschlichen Existenz. Hafez drücke das aus, so Soroushs Interpreta-
tion, mit dem Gedicht, das sinngemäß lautet: Wer sind wir, Unschuld
zu behaupten, wenn selbst der heilige Adam sündig wurde?

Hafez, so Soroush, gehe noch weiter als das und charakterisiere
den Menschen mit vor allem zwei Eigenschaften: Er ist schläfrig oder

176

Katajun Amirpur

18 Beispielsweise hat er den Mathnavi Rumis herausgegeben, eingeleitet und kommen-
tiert: Balkhi Rumi, Jalal od-Din: Masnavi-ye ma’navi, 2 Bde., Teheran 1996. Das Buch
Qesse-ye arbab-e ma’refat (Geschichte der Herren des Wissens) enthält Essays über
Rumi, Hafez, Ghazali und Shari’ati (Teheran 1993). Seine Rumi-Interpretationen sind
zudem Thema des Buches: Qomar-e asheqane (Verliebtes Spiel), Teheran 2000.
19 Soroush (2004), 10.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlaftrunken und dem Weine verfallen. Hafez wolle sagen: Der
Mensch sieht die Wahrheiten mit halb-offenen Augen nur; in einem
dem Träume vergleichbaren Stadium. Deshalb habe er keine klare Kon-
zeption von ihnen. Niemand besitzt die Wahrheit, denn jeder ist schlaf-
trunken. Niemand verfügt über eine Vision des Absoluten, und deshalb
kann auch niemand den andern als Blinden behandeln und ihm Gewalt
antun. Wir sind alle halb-blinde, halb-schlaftrunkene, halb-bewusste
Kreaturen und müssen einander deshalb eine Hand reichen, um ge-
meinsam zu gehen, interpretiert Soroush.

Dass Hafez von Goethe als sein Bruder im Geiste ausgemacht
wurde, gibt uns einen Hinweis auf eine weitere Parallele zwischen den
beiden: Hafez ist Irans Nationaldichter. Der Unterschied zwischen ihm
und Goethe ist allerdings, dass alle Iraner ihren Hafez kennen, wohl
kaum aber jeder Deutsche seinen Goethe. Kinder lernen Hafez auswen-
dig in der Schule – und zwar nicht nur ein bisschen, sondern fast den
kompletten Diwan. Und man muss nicht einmal lesen und schreiben
können, um seinen Hafez zu beherrschen. Es ist nicht ungewöhnlich,
dass Analphabeten den Diwan auswendig können. Bevor soap operas
und das Fernsehen auch Iran eroberten, ging Mann ins Café bzw. Tee-
haus und lauschte dort dem naqqal, dem Geschichtenerzähler, der Ha-
fez’ Diwan vortrug. Hafez’ Mausoleum in Schiraz ist ein Wallfahrtsort
bis heute, und dass er besonders gerne von Wein, Weib und Gesang
dichtete, verzeiht ihm sogar die Islamische Republik. Es darf nicht ver-
gessen werden, dass die iranische Kultur Jahrhunderte lang eine vor-
wiegend orale Kultur war. Und das Persische ist eine Sprache, die sich
seit tausend Jahren so wenig verändert hat, dass jeder heutige Iraner
verstehen kann, was Hafez im 14. Jahrhundert schrieb. Hinzu kommt,
dass das iranische Volk mehr als auf alles andere auf seine Dichter stolz
ist.

Deshalb spielt für die Herausbildung einer toleranten Geisteshal-
tung auch ein anderer Mann eine Rolle, der bei Soroush gleichfalls
immer wieder im Zusammenhang mit der Toleranzidee zitiert wird:
Jalaleddin Rumi. Geboren 1207 in Balkh, im heutigen Afghanistan, ist
er der Verfasser des Buches, das schon zweihundert Jahre nach seinem
Tod von dem Mystiker Jami als Qor’an be zaban-e parsi, als Koran in
persischer Sprache bezeichnet wurde. Die Rede ist von Rumis Mathna-
vi. Mathnavi ist eigentlich der Name einer Reimform. Spricht man
aber im Persischen von dem Mathnavi, so ist das Werk Rumis gemeint,
das in 30.000 Doppelversen abgefasste Hauptwerk.

177

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mathnavi ist vielen Iranern tatsächlich der Koran in per-
sischer Zunge; d.h er ist ähnlich konstitutiv für ihr Denken und ihre
Weltanschauung wie für andere Muslime der Koran. Damit soll nicht
die Bedeutung des Korans für persische Muttersprachler klein geredet
werden, aber es spielt grundsätzlich eine nicht zu unterschätzende Rol-
le, dass Iraner den Koran eben nicht auf Anhieb verstehen (wobei eine
heutige arabische Generation das natürlich auch nicht mehr tut), Iran
aber andererseits über eine sehr ausgeprägte Literatursprache und eine
eigene literarische Tradition verfügt. Es ist ja kein Zufall, dass an den
meisten Orten, an denen der Islam sich ausbreitete, das Arabische die
Landessprache verdrängte, nicht aber in Iran.

Um sich über die Bedeutung dieser Art von Argumentation klar
zu werden, die Soroush hier anwendet, muss man noch etwas anderes
wissen: Seine Art der Argumentation ist nämlich, dass er eine Aussage
trifft und diese dann nicht wirklich argumentativ belegt, sondern zur
Begründung sagt: Das hat Rumi schon mit dem Vers XY ausgedrückt.
Das klingt in westlichen Ohren seltsam. Denn warum soll etwas stim-
men, nur weil Rumi es gesagt hat? Doch genau das funktioniert im
iranischen Diskurs. Rumis Aussagen haben Beweiskraft, hojjiyat, wie
es im Persischen heißt. Weil Rumi es gesagt hat, ist es richtig. Diese
Haltung hat vielleicht mit übertriebener Autoritätsgläubigkeit zu tun,
aber mehr noch mit einer bestimmten Geisteshaltung gegenüber der
Dichtung: Etwas, das so schön ist, muss wahr sein. Das kennen wir auch
aus unseren Breiten. Ästhetische Schönheit ist Wahrheit.

Das funktioniert innerhalb der persischen Dichtung, die, weil sie
schön ist, für wahr gehalten wird, es funktioniert aber auch im ara-
bischen Kontext in Bezug auf den Koran. Der Koran hat eine ganz
besonders große ästhetische Dimension. Er ist schön. So kommt es
zum Beispiel dazu, dass auch ägyptische Kopten den Koran hören, weil
er ihnen einen ästhetischen Genuss bereitet. Es gibt ein ganzes Genre
mit Berichten über Berufungsgeschichten, in denen die Menschen zum
Islam konvertiert sind, weil der Vortrag des Korans sie so betört hat.
Etwa so wie die Sirenen in Griechenland. Dahinter steckt auch die Idee:
Etwas, dass so schön ist, muss von Gott sein. Es muss wahr sein.

Übertragen auf Iran heißt dies: Weil Rumis und Hafez’ Poesie so
schön ist, muss sie wahr sein. Deshalb ist den Menschen so wichtig,
was Rumi und Hafez zum Thema XY sagen, und deshalb funktioniert
die Art und Weise der Argumentation Soroushs so gut – über den viele
westliche Akademiker, die über ihn geschrieben haben, sagten, was ist

178

Katajun Amirpur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn eigentlich seine eigene Meinung, er zitiert ja nur. Das stimmt und
stimmt auch nicht. Soroush rezipiert und stellt sich in eine bestimmte
Tradition. Allerdings redet er hier eigentlich nur für ein iranisches Pu-
blikum, denn nur dieses Publikum kann mit dieser speziellen Diskurs-
technik wirklich etwas anfangen.

Der Mathnavi also: Die deutsche Teilübersetzung von Annemarie
Schimmel vermag zwar die überragende sprachliche Schönheit des
Originals nicht ganz zu vermitteln, kann aber immerhin einen Ein-
druck geben. Im Folgenden sollen zwei Geschichten zitiert werden, die
uns in Iran immer wieder im Zusammenhang mit dem Toleranzgedan-
ken begegnen. Die erste ist die Geschichte von Moses und dem Hirten.
Moses, der strenge Prophet, schilt einen Hirten, weil dieser Gott mit
liebevoll törichten Worten anredet. Dafür wiederum wird Moses von
Gott getadelt.

Auf dem Weg sah Moses einen Hirten,
der sprach: »Du, der wählt wen Er auch will!
Wo bist Du, dass ich Dein Diener werden,
Deinen Rock Dir flick, Dein Haar Dir kämme,
wasch Dein Kleid und töte Dir die Läuse,
Milch Dir bringe, o Du Hocherhabener
O Du, dem ich alle Zicklein opfre!«
Solchen Unsinn redete der Hirte –
Moses fragt: »Mit wem sprichst Du denn da?«
»Nun, mit dem, der uns erschaffen hat,
von dem Himmel ward und Erde sichtbar!«
Moses rief: »Du bist auf falschem Wege,
noch nicht Muslim, bist ein Heide du!
Was für Unsinn, was für Heidenquatsch!
Stopf dir besser Watte in den Mund!
Deiner Ketzerei Gestank verdirbt die Welt!
Sie zerschleißt des Glaubens feine Seide!
Du verdienst Schuhprügel, Bastonnade –
wie kannst du die Sonne denn so schmähen?
Wenn du nicht gleich solch Gerede stoppst,
kommt ein Brand, die Menschen zu vernichten.
Käm’ kein Feuer – woher kommt der Rauch denn?
Schwarz die Seele, und das Herz verstoßen!
Wenn du weißt, dass Gott der Richter ist,
wie verlässt du dich auf solch Geschwätz?
Feindschaft ist des Dummen Freundschaft ja –
Gott braucht solche Diener nicht, du Dummkopf!

179

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Redest du mit deinem Onkel denn?
Braucht der Mächt’ge etwas für den Leib?
Milch trinkt jemand, der noch wachsen muss
Schuhe trägt, wer Bein und Füße braucht.
Redest du von einem Menschen, den
Gott pries: ›Er ist Ich und Ich bin er‹,
als Er sagte: ›Ich war krank, doch du
hast mich nicht besucht‹. – ein solcher Mensch,
der da ward: ›Durch Mich hört er und sieht‹
auch für den trifft ja dein Wort nicht zu.
Wer mit Gottes Freunden unverschämt
spricht, dess Buch der Taten wird ganz schwarz.
Nennest einen Mann du Fatima,
(Wenn auch Mann und Frau von gleicher Art)
tötet er dich wohl, wenn er es könnte,
wenn er sonst auch sanft und freundlich ist.
Fatima ist Ehre für die Frau,
doch ein Schlag ist’s für die Männer wohl.
Hand und Fuß sind lobenswert bei uns,
doch Befleckung für den reinen Gott.
›Nicht gezeugt und zeugend nicht‹ –
das ziemt Ihm, der Zeuger und Gezeugte schuf.
Was entsteht, vergeht – geschaffen ist’s
und bedarf des Ew’gen, der es schafft.«
Sprach der Hirt: »Hast mir den Mund gestopft
und mein Herz mit Reue ganz verbrannt.«
Und er stöhnte laut, zerriss sein Kleid,
floh und wandte sich zu Wüsten weit.
Doch zu Moses kam die Offenbarung:
»Meinen Diener trenntest du von Mir.
Kamst du, um die Menschen zu verbinden?
Oder kamest du, um sie zu trennen?
Strebe möglichst nicht zu einer Trennung!
›Am verhasstesten ist Scheidung Mir‹.
Jedem hab Ich einen Weg gegeben.
Lob ist es für ihn, für dich ist’s Tadel!
Honig ist’s für ihn – dir gift’ge Nadel!
Frei sind Wir von Unrein und von Rein
und von Langsamkeit und Schnelligkeit.
Nicht befahl Ich, dass ich Nutzen hätte –
Nein, dass Ich den Menschen Gutes täte!
Inder lieben doch den Hindi-Ausdruck,
Sindis lieben doch den Sindi-Ausdruck.

180

Katajun Amirpur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicht Ich werde rein, wenn sie Mich preisen,
doch sie werden rein und streuen Perlen.
Wir schaun nicht auf Zunge oder Rede;
Wir schaun auf das Innere, den Zustand.
Blicken auf das Herz, ob’s demutsvoll,
ob das Wort auch frech sei, fehlervoll.
Denn das Herz, das ist ja die Essenz,
und die Erde ist nur Akzidenz.
All dies Reden, Metaphern, Benennen –
Ich will nur das Glühen, Herzensbrennen!
Zünd’ der Liebe Feuer in der Seele
und verbrenn Gedanken, Wort voll Fehle!«
Eines sind, die feinen Anstand kennen,
Anders sind, die ganz ihr Herz verbrennen.
Liebende, die müssen ständig brennen,
das zerstörte Dorf wird nicht besteuert.
Sprach er Falsches, nenn ihn doch nicht irrend –
Märtyrer voll Blut darfst du nicht waschen,
denn ihr Blut ist besser ja als Wasser,
solch ein Fehler besser als das Richt’ge.
In der Kaaba gibt es keine Richtung –
Hat der Taucher keine Schuh – was tut es?
Suche Führerschaft nicht von Berauschten –
wer sein Kleid zerriss, wird es nicht flicken.
Der Liebe Reich ist anders als alle Religionen
Den Liebenden ist Gott ihr Reich und Religionen.20

Soroushs eindrücklichster Kommentar zu dieser Geschichte stammt
aus einem Aufsatz, den er Ende der neunziger Jahre in der iranischen
Zeitschrift Kiyan veröffentlicht hat.21 Die Zeitschrift Kiyan war das
Flagschiff der – wie sie sich selber nannten – religiösen Aufklärer, rous-
hanfekran-e dini. In ihr wurden Debatten um Islam und Moderne ge-
führt; auf hohem Niveau und bei hoher Auflage. Das Who is who der
iranischen intellektuellen Szene debattierte und schrieb hier – und vor
allem Soroush. Kiyan galt als seine Hauspostille. 2008 wurde die Zeit-

181

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

20 Das Mathnawi. Ausgewählte Geschichten, übertragen von Annemarie Schimmel,
Basel 1994, 66–71. Übersetzung von: Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. He-
rausgegeben von Reynold A. Nicholson, Teheran 1984, Buch I, Beyt 1720–1815.
21 Soroush, Abdolkarim: »Saratha-ye mostaqim; sokhani dar pluralism-e dini, mosbat
ya manfi (Rechte Wege; ein Wort über religiösen Pluralismus, Pro und Contra)«, in:
Kiyan 7 (1997) 36, 2–17. Soroush hat den Artikel zu einem Buch mit dem Titel Saratha-
ye mostaqim ausgeweitet, das 1999 in Teheran erschienen ist (= 1999b).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schrift verboten. Das erstaunte weniger, als dass sie sich so lange hatte
halten können. Der Aufsatz Soroushs ist überdies 1999 in einem Buch
mit dem gleichnamigen Titel erschienen.

All das wäre heute nicht mehr möglich. Zwar gab es auch damals
Proteste in den iranischen Medien, was an dem Kontext lag, in den
Soroush die Geschichte eingebettet hat, aber heute kann Soroush in
Iran gar nicht mehr publizieren und ein Forum für religiöses Neu-
denken – so der Terminus im Persischen, nouandishi-ye dini, was im
Deutschen merkwürdig klingt, aber im Englischen als Islamic New-
thinking inzwischen etabliert ist – gibt es auch nicht mehr.

Soroush hat den Aufsatz, um den es im Folgenden gehen soll,
Saratha-ye mostaqim genannt. Hierbei handelt es sich um eine An-
spielung auf einen Teil der Fatiha, also der Eröffnungssure, die in je-
dem Gebet vorkommt. In der Fatiha heißt es: Ihdina sirata al-musta-
qim. Weise uns den rechten Weg. Also, weise uns, den Muslimen, den
rechten, den muslimischen Weg. Soroush macht in seinem Titel einen
Plural daraus: Rechte Wege. Es gibt also, so schon das statement im
Titel, mehrere rechte Weg zu Gott: So wie es sowohl den Weg Moses
zu Gott gibt wie auch den Weg des Hirten zu Gott. Denn ohnehin ist
unser Verstehen von IHM, also von Gott, immer begrenzt und nur
ungefähr – so wie es auch das Verstehen des Hirten ist, interpretiert
Soroush. Soroush schreibt, was Rumi sagen will, ist, dass Gott unsere
Gebete nicht deswegen akzeptiert, weil sie ihm gerecht werden; oder
weil der Betende ihn so sieht wie er ist; oder weil der eine Betende ihn
richtig erkannt hat. Sondern Gott erhört uns, weil er mitfühlend ist.
Uns wurde erlaubt, ihn mit unseren begrenzten Anthropomorphismen
anzubeten, weil wir ohnehin unfähig sind, uns völlig davon zu befreien
und weil wir zu begrenzt sind, um Gott zu verstehen – und weil Gott
eben gütig ist.

Soroush geht noch einen Schritt weiter und argumentiert, seine
Sichtweise – nämlich von den rechten Wegen im Plural zu sprechen –
sei durchaus im Einklang mit der koranischen Ansicht, denn schon im
Koran sei von mehreren Wegen die Rede. Der Koran schreibe, die Pro-
pheten würden einem rechten, geraden Weg folgen, nicht dem rechten,
geraden Weg. Soroush zitiert Sure 16, 120–121:

Siehe, Abraham war eine Leitgestalt,
demütig Gott ergeben, ein wahrer Gläubiger,
war keiner der Beigeseller,

182

Katajun Amirpur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dankbar gegenüber seinen Gnadengaben.
Er erwählte ihn und leitete ihn auf einen geraden Weg.22

Und 36, 3–4, in der Mohammad angesprochen wird.

Siehe, du bist einer der Abgesandten
Auf einem geraden Weg.23

Gott also ist es, die die Pluralität schon angelegt hat; sie ist sein Werk
und von ihm gewünscht. Soroush zitiert einen anderen sehr bekannten
Ausspruch Rumis. Rumi sagt im Mathnavi:

Vom Standpunkt, der Perspektive rührt sie her
Die Meinungsverschiedenheit des Muslims, des Zoroastriers und des Juden.24

Soroush schreibt erläuternd:

Rumi sagt, die Meinungsverschiedenheit dieser drei ist keine Meinungsver-
schiedenheit über Recht und Unrecht / Wahrheit und Unwahrheit. Es geht
hier nur um unterschiedliche Perspektiven. Dabei geht es auch nicht um die
Perspektiven der Anhänger, sondern um die Perspektiven der Propheten. Die
Wahrheit war eine, doch drei Propheten haben sie aus drei verschiedenen
Perspektiven betrachtet. Oder sie erstrahlte den drei Propheten aus drei Per-
spektiven in Pracht und Herrlichkeit, und deshalb haben sie drei Religionen
vorgestellt. Die Unterschiedlichkeit der Religionen ist also nicht nur der Un-
terschiedlichkeit der gesellschaftlichen Umstände geschuldet oder etwa even-
tuell dem Faktum, dass eine Religion entstellt wurde und eine andere an ihre
Stelle getreten ist. Sondern die verschiedenen Manifestationen Gottes in der
Welt haben, genauso wie sie die Natur verschieden gestaltet haben, auch das
religiöse Gesetz verschieden gestaltet.25

Die zweite Geschichte, die Soroush in seinem Aufsatz über die vielzäh-
ligen Wege zu Gott erzählt, und die in diesem Zusammenhang immer
erzählt wird, wurde gleichfalls durch Rumi in Iran bekannt. Zuerst im
Persischen überliefert, ist sie aber durch Sana’i von Ghazna, der 1131
starb. Jedes Kind in Iran kennt diese Geschichte:

Im finstern Hause war der Elefant,
wo von den Indern ausgestellt er stand.
Und viele Leute kamen, ihn zu sehen –

183

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

22 Der Koran. Neu übertragen von Hartmut Bobzin, München 2010.
23 Ebd.
24 Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. Herausgegeben von Reynold A. Nichol-
son, Teheran 1984, Buch 3, Beyt 1258.
25 Soroush (1999b), 14.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie alle mussten in das Dunkel gehen.
Da sie ihn in der Dunkelheit nicht sahen,
berührten sie ihn nur mit ihren Händen.
Der, dessen Hand an seinen Rüssel rührte,
sprach: »Wie ’ne Regenrinne ist der wohl!«
Der, dessen Hand an seine Ohren traf,
rief: »Wie ein Fächer sieht das Wesen aus!«
Der, dessen Hand berührte nur sein Bein,
sprach: »Wie ein Pfeiler wird das Tier wohl sein.«
Der, dessen Hand den Rücken rührte schon,
sprach: »Sicherlich, er ist gleichwie ein Thron.«
So kam ein jeder nur zu einem Teil
und er verstand nur dies, und nicht das Ganze,
denn je nach dem Gesichtspunkt war verschieden
wie A und Z, was sie zu sehen glaubten.
Doch hielte jeder einer Kerze Licht,
so gäbe es die Unterschiede nicht!26

Der eine hielt den Elefanten also für eine Regenrinne, der andere für
eine Säule, der dritte für einen Thron. Soroush schreibt erläuternd,
Rumi erzähle uns, wenn die Menschen eine Kerze in der Hand gehabt
hätten, dann wären ihre Differenzen verschwunden. Aber in der dunk-
len Kammer der Natur ist unsere Kenntnis der Wahrheit – symboli-
siert durch den Elefanten – bruchstückhaft. Wir alle halten einen Teil
der Wahrheit in unserer Hand, und niemand hat sie ganz. Das Einge-
ständnis, dass unser Wissen so defizitär ist, sollte ausreichen, uns de-
mütiger zu machen. Und Geduld und Toleranz seien nichts anderes als
die Früchte des Baums der Demut.

All das sind die Lehren, die Soroush aus der Mystik zieht, vor
allem aus dem Werke Rumis, der ihm als das Siegel der Mystiker gilt.
Soroush sagt in seiner Dankesrede anlässlich des Erasmus-Preises, dass
es gerade die moderne Welt den Sufismus stärken müsse:

Islamic Sufism, despite ist shortcomings, was the bearer and teacher of values
that we are in great need of today if we are to bolster the element of tolerance.
In denigrating power and wealth, Sufis used to teach people to view these two
things with the utmost suspicion and to be extremely wary of the afflictions
they could give rise to […]. By teaching humility and rejecting avarice and

184

Katajun Amirpur

26 Das Mathnawi. Ausgewählte Geschichten, übertragen von Annemarie Schimmel,
Basel 1994, 158. Übersetzung von: Rumi, Jalaloddin Mohammad: Mathnawi. Heraus-
gegeben von Reynold A. Nicholson, Teheran 1984, Buch III, Beyt 1259ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


even an excessive avarice for knowledge (!), and by restraining ›the pleasure
principle‹ and bolstering the ›quest for virtues‹, they guided people in a di-
rection that reduced tension and conflict amongst them, thereby encouraging
coexistence and moderation. They always asked God to grant them the ability
to do two things: ›battling against the self and being benevolent to others‹,
and they believed that the latter was a product of the former.27

Soroush ist nicht der einzige muslimische Denker, der die mystischen
Werte verbreiten möchte. Ein interessantes Projekt, das sich Libforall
nennt, wurde in Indonesien begründet, ist aber transnational ver-
netzt.28 Auch hier will man die Mystik stärken als Gegenpol zum
Rechtsislam und zum orthodoxen wahabitischen Islam, der sich starr
an den Vorgaben des Korans orientiert und erklärt, diese müssten eins
zu eins so befolgt werden wie das Buch aussagt, denn schließlich sei
dies Gottes Wort.

Soroush oder die Macher von Libforall stellen nicht in Abrede,
dass der Koran Gottes Wort ist. Doch glauben sie, wenn ein Koranvers
gewalttätig anmute oder so, als würde darin eine inhumane Vorstel-
lung formuliert, dann sei dies sicher darauf zurückzuführen, dass wir
Menschen den Koran und dessen Wahrheit nicht verstanden hätten.
Der Koran, so sagte Soroush einmal, kam um die Herzen der Menschen
zu gewinnen und nicht um ihre Leiber zu beherrschen. In diesem Sinne
formuliert auch Libforall:

Those who view Islam as a religion of fanatics are often unfamiliar with its
inner dimensions, as revealed by the great mystics, who have illuminated the
Path of Love and inspired traditional Muslim societies with their wisdom and
tolerance.

Even today, mystically-inclined Muslims are in the forefront of the
battle against extremist ideology – unafraid to oppose the hijacking of Islam
by those who claim to speak for God on behalf of all Muslims. The Libforall
Foundation works closely with many Sufi Muslims, united by a belief in the
universal values of liberty and tolerance.29

Das Projekt wurde begründet von Abdurrahman Wahid, dem früheren
indonesischen Präsidenten und T. C. Holland, einem ehemaligen Ge-
schäftsmann und Indonesien-Kenner, um eine tolerantere Variante des

185

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

27 Soroush (2004), 19–20.
28 http://www.libforall.org/
29 http://www.libforall.org/background-islamic-mysticism-and-tolerance.html. Zuletzt
abgefragt am 7.2.2011.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Islams zu verbreiten und um dem extremistischen Saudi-Islam ent-
gegen zu treten. Holland erklärt:

The [organization’s] main thrust is to enlist top Muslim leaders to generate a
worldwide movement for Muslims to address the problem [of extremism]
themselves.30

An diesem Projekt wirkte der 2010 verstorbene ägyptische Literatur-
wissenschaftler Nasr Hamid Abu Zayd mit, der leider im Westen weit
weniger aufgrund seiner hochspannenden Anwendung modernen her-
meneutischen Theorien auf den Koran bekannt wurde, sondern weil
ein ägyptisches Gericht ihn wegen angeblicher Apostasie zwangsschei-
den ließ. Wenige haben die Intoleranz dieser heutigen ägyptischen Ge-
sellschaft, die nicht einmal seine aufrichtige und gut gemeinte Kritik
am islamischen Diskurs in Ägypten ertragen konnte, so zu spüren be-
kommen. In Indonesien, das eher die mystische Tradition des Islams
aufrecht erhält, habe er dagegen das lächelnde Antlitz des Islams gese-
hen, sagte er immer.

Mit ihm arbeitet in diesem Projekt Ziba Mir-Hosseini zusammen,
die sich speziell mit dem Thema Gender und Islam auseinandersetzt
und eine feministische Lesart des Islams leistet31 sowie Mohammad
Mojtahed Shabestari (geb. 1936). Was das Thema Intoleranz anbelangt,
hat er ähnliche Erfahrungen gemacht wie Abu Zayd. Shabestari wurde
2007 zum Ketzer erklärt, weil er gesagt hatte, der Prophet sei nicht
unfehlbar gewesen. Dies ist zwar keineswegs ein islamisches Dogma,
sondern heftig umstritten, wird aber in Iran heute durchaus zum Dog-
ma erhoben.

Mit Shabestari soll ein Beispiel dafür gegeben werden, wie eine
heutige Toleranzbegründung nicht auf die mystische Tradition rekur-
riert, sondern sie aus der schiitischen Theologie entwickelt. Shabestari
ist ausgebildeter Theologe. Er war Schüler eines der größten Philoso-
phen der schiitischen Gegenwartsgeschichte, von Seyyed Mohammad
Hossein Tabataba’i, mittels der Philosophie Avicennas die iranische Ju-
gend in den sechziger Jahren vor dem Kommunismus retten wollte.
Ende der sechziger Jahre ging Shabestari nach Hamburg, wo er das
schiitische Zentrum leitete. Aus dieser Zeit stammen seine hervor-

186

Katajun Amirpur

30 http://www.heatherrobinson.net/blog/2009/05/29/interview-with-cholland-taylor-
co-founder-of-libforall-foundation-an-ngo-that-argues-for-rejecting-extremists-defini
tion-of-islam/. Zuletzt abgefragt am 7.2.2011.
31 Siehe Mir Hosseini, Ziba: Islam and Gender, Princeton 1999.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ragenden Deutschkenntnisse sowie seine Liebe für Hermeneutik – er
ist ein großer Gadamer-Freund – und sein Interesse für die moderne,
meist protestantische Theologie. Karl Barth, Paul Tillich und andere
wurden mit großem Interesse von ihm rezipiert und haben Eingang in
sein Werk gefunden. Außerdem ist Shabestari ein Fan der deutschen
Islamwissenschaft, die er wegen Josef van Ess’ Werk Theologie und
Gesellschaft im 2./3. Jahrhundert Hidschra schätzen gelernt hat, das
Shabestari für überragend hält.

Shabestari hat einen Aufsatz mit dem Titel »Die Menschenrechte
und das Verständnis der Religionen« geschrieben.32 Hier geht es ihm
darum, argumentativ zu begründen, warum die Muslime – gemeint ist
das islamische Recht in Iran – heute den Juden und Christen die volle
Gleichberechtigung gewähren müssen. Er wendet sich also gegen nam-
hafte Theoretiker des Systems wie den erwähnten Mesbah Yazdi, die
den Juden und Christen diese volle Teilhabe verwehren wollen.

Heute leben ca. 25.000 Juden und ca. 300.000 Christen in Iran. Sie
sind nicht vollkommen gleichberechtigt, aber sie stehen unter dem
Schutz des Staates und es werden ihnen Minderheitenrechte gewährt.
So haben sie ihre eigenen Schulen, Krankenhäuser, sie dürfen Kirchen
und Synagogen bauen; sie haben Abgeordnete im Parlament. Im Recht
werden sie massiv benachteiligt. Allerdings lassen sich auch hier Ver-
besserungen beobachten: So betrug das sogenannte Blutgeld, d. h. die
finanzielle Entschädigung, die die Familie eines jüdischen, christlichen
oder Zoroastrischen Toten bekommt, nur halb so viel wie die für einen
Muslim. Das ist aber vor kurzem geändert und dem der Muslime an-
geglichen worden. Es gibt also hier durchaus Möglichkeiten zur
Rechtsfortbildung, wenn dies nur politisch gewünscht wird.

Shabestaris wichtigstes Argument ist, dass die Gründe, die Musli-
me früher bewogen haben, ein Verhältnis der Ungleichheit zwischen
ihnen selbst und den Juden und Christen festzuschreiben, heute nicht
mehr zutreffen. Um seine Idee zu belegen, untersucht Shabestari des-
halb das Verhältnis der drei Offenbarungsreligionen in der Geschichte
zueinander und stellt eine Beziehung zwischen ihnen und den Men-
schenrechten her. Das Argument, das er entwickelt, verläuft entlang
einem Dreischritt.

187

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

32 Shabestari, Mohammad Mojtahed: »Die Menschenrechte und das Verständnis der
Religionen«, in: Unterwegs zu einem anderen Islam. Texte iranischer Denker. Einge-
leitet und übersetzt von Katajun Amirpur, Freiburg i. Br. 2009, 37–44.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Wie Juden, Christen und Muslime einander in der Vergangen-
heit sahen, basierte auf den damals verbreiteten religiösen Grund-
sätzen. Die Anhänger einer jeden dieser drei Religionen hätten die
Anhänger der anderen entweder als Irregeleitete oder als Feinde be-
trachtet.

2. Diese Überzeugung wiederum fand in der gesellschaftlichen
Ordnung ihren Widerhall. Es wurde angenommen, dass die Anhänger
der anderen Religionen in Gesellschaft und Politik als Menschen zwei-
ter Klasse zählen, da sie nicht in einer herausragenden Position zu Gott
stehen. Hinzu komme:

Es könnte den Anschein haben, als seien gewaltfördernde Überzeugungen
und die darauf beruhenden bitteren Tatsachen und Ungerechtigkeiten nur
von einigen wenigen Anhängern dieser Religionen erdacht und in die Tat
umgesetzt worden. Aber Tatsache ist, dass es in den Texten aller dreier dieser
Offenbarungsreligionen, des Judentums, des Christentums und des Islams,
Formulierungen gibt, die, wenn sie nicht richtig interpretiert werden, zu sol-
chen Auffassungen führen. In den religiösen Texten der Juden wird gesagt, es
sind nur die Juden, die von allen Menschen Gott am nächsten stehen und die
als seine Auserwählten gelten. In den religiösen christlichen Texten ist dies
ein Privileg der christlichen Gläubigen und in den religiösen Schriften der
Muslime ist es ein Privileg derer, die der Religion Muhammads folgen.33

Shabestari will nicht die religiösen Texte interpretieren. Es geht ihm
nur darum zu erklären, worin der Fehlschritt in der Argumentation
bestand. Der Fehler sei dadurch entstanden, argumentiert Shabestari,
dass die Anhänger dieser Religionen zwei verschiedene Dinge, nämlich
die Nähe der Menschen zu Gott und die Rechte der Menschen in einer
Gesellschaft voneinander nicht zu trennen vermochten. Sie hätten die
Prämisse eines logischen Schlusses auf den anderen übertragen. Aber
diese beiden Gegenstände seien vollkommen verschieden, und ihre
Prämissen dürften nicht miteinander verwechselt werden.

Der Grad der Nähe der Menschen zu Gott betreffe die spirituelle
Glückseligkeit der Menschen im Jenseits, während es bei den Rechten
der Menschen in der Gesellschaft um das gleichberechtigte Leben der
Menschen miteinander in diesem Leben gehe. Das erste sei ein vertika-
les Verhältnis zwischen Gott und den Menschen, so Shabestari, und das

188

Katajun Amirpur

33 Shabestari, Mohammad Mojtahed: Naqdi bar qera’at-e rasmi az din (Eine Kritik an
der religiösen Lesart der Religion), Teheran 2000, 313.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zweite ein horizontales der Menschen untereinander. Im Gegensatz
zum Verhältnis der Menschen zu Gott, das nicht Sache des mensch-
lichen Gestaltungswillens sei, sei das Verhältnis der Menschen zuei-
nander eine Angelegenheit des menschlichen Gestaltungswillens.

Ergebnis der Vermischung sei gewesen, dass diese horizontalen,
gesellschaftlichen Beziehungen zum Abbild der vertikalen Beziehung
zwischen Gott und dem Menschen wurden. Die Machtpyramide in der
Gesellschaft sei auf der Grundlage einer Ideologie errichtet worden, die
das Ergebnis dieses Spiegelbilds gewesen sei.

Damit kommt Shabestari zum dritten Schritt, seiner Schluss-
folgerung:

Aber im gegenwärtigen Zeitalter sieht unsere Situation vollkommen anders
aus. Im gegenwärtigen Zeitalter hat die Tatsache, dass die Philosophie und die
Wissenschaft als unabhängige Quellen der Erkenntnis akzeptiert wurden, so-
wie die kritische Philosophie, die Rechtsphilosophie, die Moralphilosophie
und die politische Philosophie den Anhängern der drei Religionen die Mög-
lichkeit und die Gelegenheit gegeben, die essentiellen Rechte des Menschen,
welche die Grundlage des Verhältnisses zwischen den Menschen sein können,
von der Frage des Verhältnisses zwischen Gott und dem Menschen in aller
Klarheit und Richtigkeit zu trennen. Im gegenwärtigen Zeitalter können wir
so denken, dass Gott im Alten und im Neuen Testament und im Koran die
nicht-gläubigen Menschen dem Tadel und der Rüge unterzieht. Aber gleich-
zeitig sind wir Menschen – sowohl die gläubigen als auch die ungläubigen –
verantwortlich und verpflichtet, allen Menschen ohne irgendeine Ausnahme
im gesellschaftlichen Leben dieselben Menschenrechte zu gewähren.34

Zweierlei ist in diesem Zusammenhang erwähnenswert. Der Text ist
2000 in Iran in einem Buch erschienen, das Shabestari Eine Kritik an
der offiziellen Lesart der Religion genannt hat. Heute wäre es nicht
mehr möglich, solch ein Plädoyer für die Toleranz zu publizieren. In-
zwischen können Shabestaris Bücher nicht mehr in Iran erscheinen. Er
veröffentlicht nur noch im Internet. Damit erreicht er allerdings sein
Publikum immer noch (über 30 Prozent der iranischen Bevölkerung
verfügen über einen Internet-Anschluss), vielleicht sogar noch besser,
da er sich weniger als früher selbst zensieren muss. Früher griffen Den-
ker und Autoren zur Selbstzensur, um eine Publikation zu sichern.

Bemerkenswert ist an diesem Text aber auch, wovon er nicht han-

189

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

34 Ebd. 316–317.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


delt. Es ist in ihm keine Rede von den Baha’is. Dabei stellen sie mit
350.000 Mitglieder die größte religiöse Minderheit Irans dar. Und sie
sind die Minderheit, die am meisten Unterstützung bräuchte, denn im
Gegensatz zu Juden, Christen und Zoroastrieern werden sie nicht nur
im Recht benachteiligt, sondern sie werden verfolgt. Sie dürfen ihre
Religion nicht ausüben, ihre Friedhöfe werden geschändet, immer wie-
der werden Dörfer, die von ihnen bewohnt werden, dem Erdboden
gleichgemacht. Kürzlich wurde sogar eine Gesetzesvorlage eingereicht,
der zufolge der Abfall vom islamischen Glauben mit dem Tode zu ahn-
den ist. Damit würden die noch in Iran lebenden Bahais als Religions-
gemeinschaft kollektiv von der Todesstrafe bedroht, denn sie gelten als
vom Glauben abgefallene.

Dass Shabestari sich zu ihnen nicht äußert, hat vermutlich einen
einfachen Grund: Er ist zwar ein rechtschaffener und toleranter
Mensch, aber über allzu viel Mut von Tyrannenthronen verfügt er
nicht. Er ist nicht der einzige. Alle religiösen Aufklärer oder Neuden-
ker sind beim Thema Baha’is auffällig still. Das hat neben der Angst
natürlich noch einen zweiten Grund: Die Baha’is sind theologisch ge-
sehen für die Schiiten eine wirklich große Herausforderung – anders
als die Juden und Christen oder die Zoroastrier. Immerhin behaupten
sie – oder so haben es zumindest die Schiiten verstanden, – dass mit
ihrem Religionsgründer Baha’ullah der 12. Imam, auf den die Schiiten
warten, erschienen sei. Das fällt den Schiiten schwer zu akzeptieren.
Sie müssten in der Religion der Baha’is aufgehen, befürchten sie –
und das wollen eigentlich auch die Baha’is. Daher rühren also die nicht
geringen theologischen Probleme zwischen den beiden Glaubens-
gemeinschaften. Und religionsgeschichtlich ist es ja nicht ungewöhn-
lich, dass man weniger Probleme hat, die vorhergehenden Religionen
zu akzeptieren als die nachgekommenen. Das kennt als Phänomen ja
nicht nur der Islam.

Um so bemerkenswerter ist daher, dass Groß-Ayatollah Hossein
Ali Montazeri (1922–2009) im Jahre 2008 eine Fatwa erlassen hat, in
der er erklärt, gemäß dem Gesetz der Islamischen Republik, das sich ja
am Koran orientiert, seien die Bahais zwar keine anerkannte Minder-
heit, da sie keine Schriftbesitzer im Sinne der koranischen Definition
seien, aber sie seien Bürger der Islamischen Republik und müssten als
solche unter dem Schutz des Staates stehen. Zwar bezeichnet Monta-
zeri die Baha’is als »irregeleitete Sekte«, doch fordert er trotzdem,
dass »ihre Menschenrechte und ihre Rechte als Bürger beachtet wer-

190

Katajun Amirpur

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den«. Seinen Missionsauftrag sieht er darin, »ihre Herzen zu ge-
winnen«.35

Diese Fatwa ist weit davon entfernt, ein Manifestum der Toleranz
zu sein. Aber andererseits ist das Formulierte auch nicht wenig unter
den gegebenen iranischen Umständen – und gesprochen aus dem Mun-
de einer religiösen Autorität. Montazeri galt Millionen von Gläubigen
als sogenannte »Quelle der Nachahmung«, er war in seinen Lebens-
jahren die führende religiöse Autorität Irans.36 Somit hatte er maßgeb-
lichen Einfluss; er bestimmt also die Haltung von Millionen von Men-
schen in punkto Toleranz in Bezug auf eine Minderheit, die ansonsten
keine Fürsprecher hat. Wie gesagt, nicht einmal die großen religiösen
Neudenker wie Shabestari und Soroush haben sich an das Thema
Baha’is herangewagt.

Was uns diese beiden letzten Beispiele aus dem iranischen Diskurs
aber ebenso zeigen: Auch die schiitische Theologie und die schiitische
Jurisprudenz bieten Möglichkeiten und haben eigene Instrumentarien,
den Toleranzgedanken zu formulieren und zu entwickeln und sogar –
wenn jemand wie Montazeri ihn formuliert – in der Gesellschaft
durchzusetzen. Es käme also nur darauf an, die alten Texte neu zu lesen
oder die alten Texte aufs Neue zu lesen, um einen Toleranzgedanken zu
entwickeln, der auf Eigenem fußt.

191

Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran

35 http://www.amontazeri.com/Farsi/topic.asp?TOPIC_ID=27&FORUM_ID=4&CAT_
ID=3
36 Zu ihm: Amirpur, Katajun: »Wider die ›absolute Führungsbefugnis des Rechtsgelehr-
ten‹ (velayat-e motlaq-e faqih): Zur Rolle und Kritik des Hosein ’Ali Montazeri«, in:
Asiatische Studien 64 (2010) 3, 475–515.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sonja Weinberg (Zürich)

Religiöse und politische Toleranz
gegenüber Minderheiten

Paul Guggenheim und die europäische Minderheitenfrage
1918–1945

Die vor zwei Jahrzehnten zu Ende gegangenen Verfolgungen
haben die Angehörigen meiner Generation zutiefst aufge-
wühlt. Bis an unser Lebensende wird die Frage offen bleiben,
ob wir auf dem rechten Wege sind, wenn wir unser Leben so
fortsetzen, als ob sich zwischen 1933 und 1945 nicht Grund-
legendes ereignet hätte. Oder war es vielleicht einfach die Be-
stätigung der jüdischen Geschichte, dass der Jude nach Lessings
Lehre in Nathan dem Weisen von Zeit zu Zeit verbrannt werde,
ob er nun in einer geschlossenen oder in einer offenen Gesell-
schaft lebe, ob er ein Sonderdasein führe, oder ob er sich mit
seiner Umgebung zu identifizieren suche?

Paul Guggenheim1

Als einer der bedeutendsten Schweizer Völkerrechtler des 20. Jahrhun-
derts hatte sich der 1899 in Zürich geborene Paul Guggenheim zeit-
lebens mit dem Thema von Assimilation und Abgrenzung kultureller
und religiöser Minderheiten auseinandergesetzt.2 Die dahinter stehen-
de Grundthematik der religiösen, kulturellen und politischen Toleranz
bedeuteten für den Rechtswissenschaftler Guggenheim immer auch
die Frage nach deren Ausmaß und rechtlichen Grundlagen: Wie viel
Toleranz soll kulturellen und religiösen Gemeinschaften gewährt wer-
den und wo sollen die Grenzen der Toleranz gezogen werden? Welche

192

1 Paul Guggenheim: »Die Judenemanzipation in heutiger Sicht«, in: Schweizer Monats-
hefte. 47, 5 (1967), S. 462.
2 Eine über 40-jährige Lehrtätigkeit am Institut universitaire de hautes études interna-
tionales (im Gefolge von rechtswissenschaftlichen Studien in Genf, Rom und Berlin),
ein umfangreiches wissenschaftliches Werk und seine Amtstätigkeit an internationalen
Gerichten, insbesondere am Internationalen Gerichtshof in Den Haag, begründeten
Guggenheims internationales Renommee. Vgl. Dietrich Schindler: »Zum Hinschied
von Professor Paul Guggenheim«, in: Neue Zürcher Zeitung. Jhg. 212, 10./11.9.1977,
S. 34.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtlichen Voraussetzungen müssen geschaffen werden, um die kul-
turelle und religiöse Identität einer Gruppe zu schützen? Und wie kön-
nen diese angesichts komplexer politischer Machtverhältnisse sowie
ethnischer und nationaler Konflikte wirkungsvoll durchgesetzt wer-
den? Diese Fragen rückten erstmals während der Friedenskonferenz in
Versailles 1918 in den Fokus der internationalen Politik, als durch die
Neugestaltung der Grenzen Mittel- und Osteuropas als Folge des Ers-
ten Weltkriegs die Minderheitenfrage eine enorme politische Spreng-
kraft erlangte. Die daraus resultierende Debatte über den rechtlichen
Umgang mit Minderheiten, welche der vorliegende Beitrag untersucht,
blieb auch während der folgenden Jahrzehnte virulent. Im Vorder-
grund sollen dabei die Positionen jüdischer Völkerrechtler, insbesonde-
re diejenige Paul Guggenheims stehen. Versuchten doch gerade jüdi-
sche Juristen, als Vertreter einer kulturellen und religiösen Minderheit
von der Problematik in besonderer Weise betroffen, politisch wie
rechtlich Einfluss auf die Minderheitenpolitik zu nehmen. Bevor die
Minderheiten-Debatte im Detail besprochen werden kann, ist zunächst
auf die Ereignisse und Ideen einzugehen, die ihren geschichtlichen
Hintergrund bildeten.

Historischer und ideologischer Kontext

Der Zerfall multinationaler Großreiche wie Österreich-Ungarn und die
Errichtung neuer Nationalstaaten wie Polen und die Tschechoslowakei,
veränderten nach dem Ersten Weltkrieg nicht nur die europäische
Landkarte, sondern führten zugleich zur Entstehung zahlreicher neuer
Minderheiten. Durch die neuen Grenzziehungen fanden sich plötzlich
ca. 80 Millionen Menschen in einem anderen Staat wieder als zuvor.3

Von den etwa 35 Millionen Angehörigen von Minderheiten im Europa
der Zwischenkriegszeit lebten über 25 Millionen in Mittel- und Ost-
europa.4 Die Existenz von Minderheitenpopulationen war jedoch keine

193

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

3 Zu den neu- oder wiederentstandenen Staaten zählten: Estland, Lettland, Litauen,
Polen, die Tschechoslowakei, das Königreich der Serben, Kroaten und Slowenen, Bulga-
rien, Ungarn, Österreich, die Türkei. Griechenland und Rumänien konnten ihr Staats-
gebiet durch territoriale Zugewinne massiv vergrößern. Vgl. Martin Scheuermann:
Minderheitenschutz contra Konfliktverhütung? Marburg 2000, S. 18.
4 Oliver Zimmer: Nationalism in Europe, 1890–1940. Basingstoke 2003, S. 60; Zahlen
variieren zwischen 20 und 30 Millionen Minderheitenangehörigen nach dem Ersten

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neue Erscheinung, vielmehr verringerten die neuen Grenzziehungen
sogar die Zahl der Menschen, die Minderheiten angehörten.5 Aller-
dings hatte der Nationalismus, wie er sich im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts entwickelte und als international anerkanntes politi-
sches Prinzip durchsetzte, ein neues Bewusstsein geschaffen. Die Kern-
doktrin des Nationalismus, gemäß welcher verschiedene kulturelle Ge-
meinschaften das legitime Recht auf nationale Selbstbestimmung
haben, führte »unweigerlich zur Politisierung von Ethnizität« und
»transformierte ethnische Gruppen ohne Anspruch auf einen unab-
hängigen Staat in ›Nationalitäten‹, die solche Ansprüche hegten.«6

1918 hatte der amerikanische Präsident Woodrow Wilson das Selbst-
bestimmungsrecht der Völker gefordert, das Recht aller Völker und
Nationalitäten, auf demokratischer Grundlage in Freiheit und Sicher-
heit miteinander zu leben.

Dabei war es nicht das Prinzip des nationalen Selbstbestimmungs-
rechts an sich, das zu Konflikten führen sollte, sondern die Art und
Weise, wie die neuen Staaten dieses Prinzip interpretierten und anwen-
deten, wie Oliver Zimmer argumentiert. Anstatt einem föderalisti-
schen Nationalismus, welcher die Erschaffung autonomer, teilsouverä-
ner Gliedstaaten vorsah, verschrieben sich die Mehrheitsgruppen in
den meisten Nachfolgestaaten einem hegemonischen Nationalismus.7

Dieser zielte auf die kulturelle, sprachliche, ökonomische und politische
Dominanz der Mehrheitsgruppe und die Schaffung eines kulturell ein-
heitlichen Nationalstaats, der mit der Mehrheitsgruppe identisch sein
sollte. In dieser Sicht galt kulturelle Homogenität als fortschrittlich,
kulturelle Vielfalt hingegen als problematisch.8 Die Schaffung nationa-
ler Gemeinschaften durch die Staatsgewalt in Ostmittel- und Südost-

194

Sonja Weinberg

Weltkrieg, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 19 n. 55. Ein spezifisches ostmit-
tel-und südosteuropäisches Nationalitätenproblem ergab sich nicht zuletzt aus den na-
tionalen Überlappungen zwischen den Staaten dieses Gebiets. Jedes Volk siedelte auf
dem Gebiet mehrerer Staaten, umgekehrt lebten im Durchschnitt in jedem dieser Staa-
ten fünf verschiedene Völker, vgl. Carl Georg Bruns: Grundlagen und Entwicklung des
internationalen Minderheitenrechts. Berlin 1929, S. 7 f.
5 Schätzungen gehen von 60 Millionen Minderheitenangehörigen vor dem Ersten
Weltkrieg aus, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 19 n. 55.
6 Zimmer: Nationalism, S. 50.
7 Zimmer: Nationalism, S. 60.
8 Diese Vorstellung hatte sich zuerst in Frankreich ausgebildet und war aus vielfältigen
intellektuellen, strukturellen und historischen Faktoren entstanden, vgl. Zimmer: Na-
tionalism, S. 52, 64 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


europa ging denn auch nicht primär von konservativen oder reaktionä-
ren, sondern oft von liberalen politischen und intellektuellen Kreisen
aus.9 Das Ideal eines kulturell homogenen Nationalstaates war jedoch
weit entfernt von der Realität der ethnisch gemischten Nachfolgestaa-
ten Mittel-und Osteuropas. Die jeweiligen Mehrheiten in diesen Staa-
ten zeigten in der Folge oft wenig Achtung gegenüber den Minderhei-
ten oder betrachteten diese sogar als Bedrohung für die Integrität des
Nationalstaates. Dies führte zu Diskriminierung, Zwangsassimilation,
Umsiedlung oder Vertreibung der jeweiligen Minderheiten.10

Dabei ist es wichtig zwischen ethnischen und nationalen Minder-
heiten zu unterscheiden. Die Situation dieser zwei Arten von Minder-
heiten unterschied sich, damals wie heute, in Bezug auf ihre politischen
Möglichkeiten. Als ethnische Minderheiten bezeichnet man Bevölke-
rungsgruppen ohne ein nationales »Mutterland«, wie zum Beispiel Ju-
den, Roma und Sinti. Sie waren besonders gefährdet, da sie – anders als
nationale Minderheiten, wie zum Beispiel die Deutschen in Polen –
kein »Mutterland« besaßen, in das sie allenfalls einwandern oder von
dem sie politische Unterstützung erwarten konnten.11

Die Alliierten waren sich der Minderheitenproblematik in den
neuen oder wiederentstandenen Staaten und deren Bedeutung für die
Erhaltung des Friedens bewusst. Ein diskriminierender Umgang der
neuen Staaten mit ihren Minderheiten, so befürchteten sie, könnte
die gesamte Region destabilisieren. Daher gründeten sie 1919 die so-
genannte »Kommission für neue Staaten und Minderheitenschutz«,
einen aus Vertretern der alliierten und assoziierten Hauptmächte zu-
sammengesetzten Ausschuss, der völkerrechtliche Vereinbarungen
zum Zwecke des Minderheitenschutzes in Mittel- und Osteuropa aus-

195

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

9 Mark Mazower: Dark Continent. Europe’s Twentieth Century. London 1999, S. 58 f.
10 Zimmer: Nationalism, S. 61 ff. Die Minderheitenproblematik wurde dadurch noch
erschwert, dass bei den Grenzziehungen für die neuentstandenen Staaten die Alliierten
Mächte oft den Forderungen der verbündeten Staaten entgegenkamen. Das Resultat
dieser Politik war, dass ein großer Teil der entstehenden Minderheitenangehörigen von
jenen Nationen stammten, die den Krieg verloren hatten, wie Deutsche, Österreicher
oder Ungarn, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 22 f.
11 Zimmer: Nationalism, S. 51.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


arbeitete.12 Diese wurden in separaten Minderheitenverträgen den
neuen oder vergrößerten osteuropäischen Staaten auferlegt als Bedin-
gung für die von ihnen beanspruchte nationale Unabhängigkeit und die
staatsrechtliche Anerkennung durch die alliierten und assoziierten
Hauptmächte. Trotz der Existenz von Minderheiten in ihren eigenen
Staaten, unterwarfen sich die Siegermächte den Minderheitenverträ-
gen selber nicht, eine Situation die mit dazu führte, den Widerstand
und die Ressentiments der Verlierstaaten zu stärken, die sich in ihrer
Souveränität beschnitten und in ihrem nationalen Stolz verletzt fühl-
ten.13

Die neue geopolitische und ideologische Entwicklung wirkte sich
auf die Juden noch stärker aus als auf andere ethnische und nationale
Minderheiten. Die überwiegende Mehrheit der jüdischen Bevölkerung
lebte in den Nachfolgestaaten Ostmittel- und Südosteuropas. Anders
als ihre durch die Erlangung der rechtlichen Gleichstellung meist assi-
milierten Glaubensbrüder in Zentral- und Westeuropa, war ihre Situa-
tion vielerorts gekennzeichnet durch das Festhalten an einer gemein-
samen Kultur und der jüdischen Religion.14 Antisemitische Haltungen
in der Politik der osteuropäischen Staaten, wie zum Beispiel in Polen
oder Rumänien, manifestierten sich in staatlicher Diskriminierung
(wie Zulassungsbeschränkungen für Juden zu den Universitäten sowie
dem Öffentlichen Dienst) und Pogromen. Diese Entwicklung ver-
anlasste jüdische Juristen unter der Führung des amerikanischen Ver-
fassungsrechtlers Louis Marshall zu reagieren.15 In der Folge traten

196

Sonja Weinberg

12 Mark Mazower: »The strange Triumph of Human Rights, 1933–1950«, in: The His-
torical Journal. 47, 2 (2004), S. 382.
13 Vgl. Carole Fink: Defending the Rights of Others. Cambridge 2004, S. 360; Paul
Guggenheim: Der Völkerbund. Leipzig 1932, S. 265, 270f. Wilson hatte die Problematik
der Einseitigkeit bei der Abschließung der Minderheitenschutzverträge frühzeitig er-
kannt und forderte daher einen universellen Minderheitenschutz aller Völkerbunds-
staaten. Doch scheiterte er mit diesem Anliegen am Widerstand der Siegermächte, die
in keiner Weise bereit waren, sich Beschränkungen ihrer nationalen Souveränität zu
unterziehen, vgl. Fink: Rights, 153ff.
14 Gemäß Schätzungen zählte 1900 die jüdische Gesamtbevölkerung etwas weniger als
8 700000 Personen. Davon lebten etwa 1330000 in Zentral- und Westeuropa sowie
ungefähr 7 360000 in Osteuropa, vgl. Oscar I. Janowsky: The Jews and Minority Rights
(1898–1919). New York 1933, S. 16 n. 1. In jedem der Nachfolgestaaten Ostmittel- und
Südosteuropas lebte eine jüdische Minderheit. Scheuermann: Minderheitenschutz,
S. 46.
15 Antijüdische Pogrome fanden insbesondere in der weißrussischen Kleinstadt Pinsk
statt, wo am 5. April 1919 34 Juden getötet wurden, vgl. Fink: Rights, S. 171–208. In

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Juden als engagierteste Befürworter eines internationalen Minderhei-
tenschutzes auf der Pariser Friedenskonferenz 1919 und in dem 1920
gegründeten Völkerbund auf. Sahen sie doch in Letzterem eine Mög-
lichkeit, Schutz von außen zu erhalten. Die Juden als größte und ein-
flussreichste ethnische Minderheit sollte denn auch als eine der weni-
gen unter den ethnischen Volksgruppen Gebrauch von den neuen
Minderheitenschutzvereinbarungen machen.16

Rechtliche Positionen zur Minderheitenfrage

Im März 1919 gründeten jüdische Juristen das Comité des Délégati-
ons Juives auprès de la Conférence de la Paix. Zusammengesetzt aus
jüdischen Vertretern vor allem aus Amerika, England, Frankreich und
Osteuropa versuchte dieses Komitee, ein gemeinsames Programm mit
Forderungen zum Schutz der Juden bei der Ausarbeitung der Minder-
heitenschutzverträge zu erarbeiten.17 Allerdings muss hier vorweg die
in der Historiographie noch immer vertretene Ansicht relativiert wer-
den, dass die Minderheitenschutzverträge, die in der Folge zwischen
den alliierten und assoziierten Hauptmächten und den neuen, erwei-
terten bzw. besiegten osteuropäischen Staaten ausgehandelt wurden,
hauptsächlich den Anstrengungen dieser jüdischen Juristen zu ver-
danken sei. Carol Fink hat in ihrer detaillierten Studie auf die oft
ohnmächtige Rolle hingewiesen, die den jüdischen Befürworter des
Minderheitenschutzes angesichts der Macht- und Interessenpolitik
der Völkerbundstaaten zukam, und gezeigt, dass die jüdischen Bemü-
hungen nur einer von vielen politischen und diplomatischen Faktoren
waren, die schließlich zum Zustandekommen der Minderheitenver-
träge führten.18 Auch dass die jüdische Delegation in Bezug auf die

197

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

der Ukraine wurden 1919 und 1920 mehr als 100000 Juden in Pogromen ermordet, vgl.
Philipp Graf: Die Bernheim-Petition 1933. Göttingen 2008, S. 73f.
16 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 21.
17 Vertreter kamen aus Amerika, Kanada, Großbritannien, Frankreich, Ukraine, Italien,
Tschechoslowakei, Polen, Ostgalizien, Palästina, Russland und Rumänien, vgl. Fink:
Rights, S. 196 n. 143.
18 Fink: Rights, S. 191–208. Es wird vermutet, dass in den Friedensverträgen ein Schutz
dieser Minderheiten zugesichert wurde, um einen potentiellen Revanchismus ihrer
»Mutterländer« zu verhindern. Auch wird angenommen, dass der Minderheitenschutz
als Kompensation für das Selbstbestimmungsrecht, das nicht allen Volksgruppen ge-
währt werden konnte, dienen sollte, vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 22 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Definition von »Minderheitenrechten« ideologisch gespalten war,
schwächte ihre diplomatische Wirkungskraft bei der Friedenskon-
ferenz sowie in den Jahren danach. Die unterschiedlichen Haltungen
der jüdischen Verfechter der Minderheitenrechte zeigen uns dabei
exemplarisch die Spannungen und Schwierigkeiten in der Minderhei-
tenschutzdebatte.

Welche Positionen wurden von den jüdischen Minderheitenpro-
tagonisten vertreten? Auf der einen Seite standen die jüdischen Natio-
nalisten, die meist aus der zionistischen Bewegung kamen und die An-
sicht vertraten, dass Juden nicht nur eine religiöse Gruppe, sondern
eine der vielen Nationen der vormaligen multinationalen Großreiche
seien, aus der ebenfalls ein eigener Staat hervorzugehen habe. Dem-
entsprechend verfolgten die Zionisten das Ziel eines eigenen Staates
mit einer jüdischen Mehrheit. In Hinblick auf die jüdische Diaspora
jedoch beanspruchten die jüdischen Nationalisten, den jüdischen Min-
derheiten in den verschiedenen Mehrheitsstaaten müsste neben dem
Grundrecht auf Gleichberechtigung eine weitreichende soziale und
kulturelle Autonomie zugestanden werden. Diese sollte das Recht be-
inhalten, eigene religiöse, soziale, Bildungs- und Wohltätigkeitsein-
richtungen zu errichten. Zudem forderten sie das Recht auf politische
Repräsentation auf nationaler und sogar auf internationaler Ebene.
Diese partikularistische Position kontrastierte mit den Ansichten der
jüdischen Anti-Nationalisten, meist antizionistische assimilierte Juden
aus westlichen Ländern. Sie befürworteten generell vor allem das indi-
viduelle Recht auf freie Religionsausübung sowie Gleichberechtigung
und Schutz für alle Bürger.19 Den Zionisten ging es primär um den
Schutz und die Erhaltung jüdischen Lebens in Osteuropa. Ihre jüdi-
schen Gegner hingegen rangen um einen Schutz ihres hart errungenen

198

Sonja Weinberg

Auch David Engel weist auf den limitierten Einfluss der jüdischen Juristen auf die Min-
derheitenverträge hin, vgl. David Engel: »Perceptions of Power – Poland and World
Jewry«, in: Simon-Dubnow-Institut Jahrbuch. 1 (2002), S. 17–28. Unter den älteren
Arbeiten, die die Bedeutung des Comité in dieser Frage betonen, vgl. Erwin Viefhaus:
Die Minderheitenfrage und die Entstehung der Minderheitenschutzverträge auf der
Pariser Friedenskonferenz 1919. Würzburg 1960; Oscar I. Janowsky: The Jews and Mi-
nority Rights. New York 1933. Für neuere Arbeiten die diese Sicht teilweise vertreten
vgl. Jacques Picard: »Zwischen Minoritätenschutz und Menschenrecht – Paul Guggen-
heims Rechtsverständnis im Wandel, 1918–1950«, in: Simon-Dubnow-Institut Jahr-
buch. 4 (2005), S. 122.
19 Fink: Rights, S. 194; Viefhaus: Minderheitenfrage, S. 140ff.; Janowsky: Jews, S. 263–
282.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Status der Emanzipation in den westlichen Demokratien. Es ging also
um die Spannung einer »westlichen« Idee von citizenship, die indivi-
duelle Rechte und Pflichten, und damit implizit einen assmiliatori-
schen Ansatz betonte, einerseits, sowie einer »osteuropäischen« Reali-
tät von separaten religiösen und ethnischen Gruppen andererseits.
Letztere kämpften um ihr soziales und kulturelles Überleben und
strebten daher nach Gruppenautonomie.20

Es zeigte sich, dass die jüdischen Vertreter häufig diejenigen
rechtlichen Konzepte und Prinzipien vertraten, welche in den Staaten,
in denen sie lebten und deren Staatsbürgerschaft sie besaßen, vorherr-
schend waren. So waren zum Beispiel die französischen Juden am strik-
testen gegen jegliche Form von Gruppensonderrechten. Dies erstaunt
wenig, wenn man bedenkt, dass sich Frankreich als Pionier des assimi-
latorischen Nationsmodells etabliert hatte.21 Auch die britischen Juden
machten mehrheitlich das Ideal des Assimilationismus zur Basis ihrer
Forderungen eines Minderheitenschutzes in Osteuropa. Sie erkannten
zwar, dass ihr westeuropäisches Nationalstaatsbewusstsein, basierend
auf ihrer längst erfolgten Emanzipation und ihrer Assimilation, nicht
ohne weiteres auf die osteuropäischen Realitäten und deren Nationali-
tätenprobleme übertragen werden konnte, die einen Assimilierungs-
prozess westlicher couleur nicht erlaubten. Trotzdem beharrten sie auf
ihrem Ideal eines einheitlichen Nationalstaates. Mit dieser Auffassung
eines primär individualrechtlich ausgerichteten Minderheitenschutzes
befanden sich die britischen Juden in Übereinstimmung mit der offi-
ziösen alliierten politischen Haltung.22 Die Alliierten wie auch die un-
mittelbar betroffenen Staaten befürchteten nämlich, dass Kollektiv-
rechte für Minderheiten diesen ermögliche, »Staaten im Staate« zu
bilden. Eine solche Entwicklung, so ihre Sorge, könnte die Souveränität
und die nationale Einheit gefährden.23

Es waren vor allem die amerikanisch-jüdischen Protagonisten, die
für die jüdischen Minderheiten in Osteuropa einen kollektiven Min-
derheitenschutz forderten. Viele von ihnen waren ursprünglich selbst
aus Osteuropa nach Amerika emigriert. Sie waren sich daher der Rea-
lität der jüdischen Massen in Osteuropa, die ihre Kultur in großem

199

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

20 Fink: Rights, S. 201, 363.
21 Fink: Rights, S. 194 n. 132; für das französische Modell von Nationalismus vgl. Zim-
mer: Nationalism, S. 52 f.
22 Viefhaus: Minderheitenfrage, S. 84 f.
23 Viefhaus: Minderheitenfrage, S. 152f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maße bewahrt hatten, bewusst. Auch hatten sie wohl die antijüdischen
Pogrome noch gut in Erinnerung.24 Hinzutreten könnte, dass die ame-
rikanischen Juden ihrem Präsidenten, Woodrow Wilson, folgen woll-
ten. Dieser hatte sich, trotz seiner generell auf individuelle Bürgerrech-
te ausgerichteten Haltung, für einzelne Autonomierechte für die
jüdischen Minderheiten in Osteuropa (wie zum Beispiel den Schutz
des Sabbats) eingesetzt. Möglicherweise suchte Wilson mit dieser Po-
litik eine Verbesserung der Lage vor Ort und damit eine Eindämmung
der großen ostjüdischen Einwanderungswellen nach Amerika zu er-
reichen.25 Die Vertreter des östlichen Judentums schlossen sich den
amerikanischen Protagonisten an, sahen sie doch ihre Interessen durch
diese am besten vertreten.

Was beinhalteten die von den Siegermächten ausgearbeiteten
Minderheitenschutzverträge? Die Minderheitenverträge gewährleis-
teten primär individualrechtliche Grundrechte. Dazu gehörten der
Schutz von Leben sowie persönliche und religiöse Freiheit aller Ein-
wohner des jeweiligen Staates, unbesehen ihrer Herkunft, Nationali-
tät, Sprache, Rasse oder Religion. Dies war in seiner Essenz ein Schutz
vor negativer Diskriminierung, wie wir ihn auch heute kennen. Hinzu
kam der Grundsatz der Gleichbehandlung bei der Zulassung zu öffent-
lichen Ämtern, Tätigkeiten und zur Ausübung von Berufen sowie
Gewerben.26 Dieser individualrechtliche Minderheitenschutz schwäch-
te die Position von Minderheitengruppen. Denn er bedeutete, dass
Minderheitenangehörige ihrem Staate und den übergeordneten Be-
schwerdeinstanzen des Völkerbundes immer nur als Einzelne gegen-
über treten konnten. Für den Einzelnen war es jedoch erheblich

200

Sonja Weinberg

24 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 23, 23 n. 77. Die amerikanisch-jüdischen Pro-
tagonisten hatten sich, entgegen ihrem Engagement für Gruppenrechte für die Minder-
heiten Osteuropas, in den USA für individuelle Bürgerrechte eingesetzt, vgl. Picard:
Minoritätenschutz, S. 124.
25 Vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 28 n. 106. Ende des 19. und zu Beginn des
20. Jahrhunderts waren große ostjüdische Einwanderungswellen erfolgt. Schätzungen
gehen von 2,5 Millionen Juden aus, die in den Westen emigrierten um Schutz vor phy-
sischer Gewalt, aber auch bessere soziale, politische und ökonomische Möglichkeiten zu
suchen. Ein Großteil davon emigrierte in die USA. Vor diesem Hintergrund lässt sich
auch Wilsons Unterstützung für den Zionismus darin sehen, dass für die flüchtenden
osteuropäischen Juden ein alternativer Ort zu Amerika bereitgestellt werden sollte, vgl.
Fink: Rights, S. 87 n. 115.
26 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 26–30.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schwieriger, seine Rechte wahrzunehmen und gegebenenfalls ein-
zuklagen, als es dies für eine Gruppe gewesen wäre.27

Ansätze zu Gruppenrechten in den verschiedenen Minderheiten-
schutzverträgen waren jedoch vorhanden. So gab es das Recht, auf ei-
gene Kosten eigene Schulen, Wohlfahrtsverbände, religiöse und soziale
Einrichtungen in der eigenen Sprache zu unterhalten. Staatliche Schu-
len durften sogar in der Minderheitensprache geführt werden, wenn
mindestens 25 Prozent der Bevölkerung eines Gebietes diese als Mut-
tersprache beherrschte. In seltenen Fällen wurden auch weitergehende
Autonomierechte gewährt. So wurde im polnischen Vertrag der Sabbat
für die jüdische Minderheit geschützt und jüdische Schulen erhielten
Sonderrechte für ihre Lehranstalten. Auch im rumänischen und grie-
chischen Vertrag erhielten die jüdischen Minderheiten Sonderrechte,
die über die generellen Minderheitenschutzrechte hinausgingen. Eben-
so erhielten andere Minderheiten Gruppensonderrechte, wie zum Bei-
spiel die Muslime in Griechenland und Albanien.28

Paul Guggenheim: Menschenrechte versus Minderheitenschutz

Paul Guggenheim hat sich in den frühen 1940er Jahre, wie viele andere
Völkerrechtler, ausführlich mit dem Minderheitenschutz der Zwi-
schenkriegszeit und dessen völkerrechtlicher Neugestaltung für die
Nachkriegsordnung beschäftigt. Der Zusammenbruch internationaler
Rechtsnormen in den 1930er Jahren hatte auf erschreckende Weise die

201

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

27 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 30.
28 Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 28 ff. Minderheitenschutzverträge wurden ab-
geschlossen zwischen den alliierten und assoziierten Hauptmächten und Polen (der als
erster Minderheitenschutzvertrag zum Modell für die anderen Minderheitenverträge
wurde), dem Königreich der Serben, Kroaten und Slowenen (außer Altserbien), der
Tschechoslowakei, Rumänien und Griechenland. 1921 traten Albanien, Litauen, Lett-
land und Estland in den Völkerbund ein und mussten als Bedingungen für den Beitritt
Minderheitenschutzerklärungen annehmen. Mit Österreich, Ungarn, Bulgarien, und
Türkei wurden in den Friedensverträgen Minderheitenschutzbestimmungen vereinbart,
vgl. Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 24f. Mit der Auferlegung der Minderheiten-
schutzverträge wurde ein politisch heikler Widerspruch etabliert: Einerseits sollten die
neuen und oder wiederentstandenen Staaten Anspruch auf die volle nationale Unabhän-
gigkeit erhalten, andererseits mussten sie sich den Minderheitenvereinbarungen – und
damit Kontrolle von außen – unterziehen als Vorbedingung für ihre staatsrechtliche
Anerkennung. Fink: Rights, S. 360f.; Scheuermann: Minderheitenschutz, S. 25.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkungslosigkeit des Völkerrechts und seiner Institutionen offenbart.
Der Völkerbund und sein Minderheitenschutzsystem waren damit in
den Augen vieler Völkerrechtler diskreditiert. Ihr viktorianischer
Glaube an das Gute im Menschen und an die Möglichkeit der Herstel-
lung einer ultimativen Harmonie der Interessen zwischen den Staaten,
die das Völkerrecht zum Instrument für den Weltfrieden machen soll-
te, war zutiefst erschüttert.29 Jacob Robinson, ein litauischer Rechts-
anwalt und in der Zwischenkriegszeit selber noch ein vehementer Ver-
teidiger des Völkerrechts, brachte diese Verunsicherung mit seiner
1943 unter dem Titel »Were the Minority Treaties a Failure«? publi-
zierten Analyse des Minderheitenschutzes auf den Punkt.30

Auch Guggenheim setzte sich eingehend mit dieser Frage aus-
einander. Insbesondere die Abhängigkeit der Pariser Minderheiten-
schutzverträge von liberal-demokratischen Bedingungen schien Gug-
genheim problematisch. So schrieb er 1944 in der renommierten
Völkerrechtszeitschrift »Friedens-Warte«:

Das … völkerrechtliche Schutzsystem war aber in der Praxis vielfach wir-
kungslos, wenn der dem Minderheitenschutz verhaftete Staat jene inner-
politische Verfassungsstruktur nicht besass oder aufgab, die den geistigen
Ausgangspunkt des Pariser Minoritätenrechts darstellte, nämlich die liberal-
demokratische Staatsform.31

Guggenheim kritisierte zudem die vorwiegend individualrechtliche
Ausrichtung der Verträge:

[…] hier [in den Rechtssätzen der Minoritätenverträge] stehen individuelle
Grundrechte – zum Teil der Toleranzidee entstammend – zur Diskussion.
Auch hier wird nicht die Minderheitengruppe als solche geschützt, sondern
das der Minderheit zugehörige Individuum.32

Im Gegensatz zu den individualrechtlichen Rechtssätzen, die ein Dis-
kriminierungsverbot darstellten, so Guggenheim, bestehe der Zweck
eines Minoritätengruppenrechts jedoch gerade darin,

202

Sonja Weinberg

29 Vgl. Martti Koskenniemi: »Hersch Lauterpacht (1897–1960)«, in: Jack Beatson und
Reinhard Zimmermann (Hgg.): Jurists Uprooted. Oxford 2007, S. 617ff.
30 Verlagsort: New York.
31 Paul Guggenheim: »Der Minderheitenschutz der Zukunft«, in: Friedenswarte. 44
(1944), S. 208–209.
32 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Diskrimination zwischen Mehrheitsbevölkerung und Minderheitsbevöl-
kerung zu erzeugen, die letztere als Gruppe zu kennzeichnen und ihre spezi-
fischen Interessen durch eine Sonder- und eventuell Besserbehandlung si-
cherzustellen.33

Nur so, glaubte Guggenheim, könnten die Minderheiten vor einer
zwangsweisen Assimilation an die jeweiligen Mehrheiten geschützt
und ihre Erhaltung als kulturelle Gruppe gewährleistet werden:

Es gehört zu den meines Erachtens notwendigsten Einsichten in das euro-
päische Minderheitenproblem, dass es mit ausschließlichen Willkürver-
boten, diskriminationsbekämpfenden Grundrechtsregeln, selbst wenn sie
einer wirksamen Gerichtsbarkeit unterstellt sind, nicht gelöst werden kann.
Die Minderheiten bedürfen einer Protektion, die ihre Erhaltung als soziale
Gruppe sicherstellt […] besteht doch die Hauptaufgabe des spezifischen
Minderheitengruppenrechts darin, die zwangsweise Assimilation der natio-
nalen und religiösen Minderheiten an die Mehrheitsbevölkerung zu verhin-
dern.34

Allerdings war sich Guggenheim bewusst, dass bestimmte Minderhei-
ten, vor allem solche, die im Dienste von revisionistischen Staaten wie
Ungarn und Deutschland agierten, eine Mitschuld am Versagen der
Minderheitenverträge trugen. Deshalb, so glaubte er, sei auch die Be-
fürchtung mancher Mehrheitsstaaten, dass ein kollektives Minoritä-
tenrecht die politische Einheit des Staates gefährden könne, begründet.
Eine weitgehende Autonomie einer Volksgruppe könne tatsächlich zu
Spannungen und Schwierigkeiten für den betroffenen Mehrheitsstaat
führen, insbesondere wenn irredentistische Intentionen der Minder-
heit vorhanden wären, wie dies bei der Henlein-Bewegung in den su-
detendeutschen Teilen der Tschechoslowakei 1938 der Fall gewesen sei.
Daher plädierte Guggenheim für eine sorgfältige Ausbalancierung
zwischen dem berechtigten Interesse der Minderheit, ihre soziale Ei-
genart zu bewahren, und dem ebenso berechtigten Interesse des Staa-
tes, dem sie angehören, sich diesem nicht zu entfremden und seine
friedliche Entwicklung nicht zu gefährden.35

Doch hatte sich inzwischen die internationale Haltung in Bezug

203

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

33 Ebd., S. 209
34 Ebd., S. 214.
35 Ebd., 215. Auf Guggenheims rechtstechnische Kritik am Völkerbund und seinem
Minderheitenschutzssystem kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. hierzu den oben
bereits zitierten Artikel Guggenheims »Der Minderheitenschutz in der Zukunft«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf Minderheitenrechte fundamental geändert. Ein kollektiver Minder-
heitenschutz widersprach »der fortschrittlichen politischen Auffassung
der Gegenwart, zwischen einer Religion für Majoritäten und einer Re-
ligion von Minoritäten zu unterscheiden«, wie Nahum Goldmann, der
Präsident des Jüdischen Weltkongresses (der 1936 in Genf aus dem Co-
mité des Délégations Juives hervorgegangen war) feststellte.36 Anstatt
dessen rückten während des Zweiten Krieges individuelle Menschen-
rechte ins Zentrum der Diskussionen über die völkerrechtliche Nach-
kriegsordnung. Dieser Wandel von kollektiven Gruppenrechten zu In-
dividualrechten ging auf verschiedene Faktoren zurück. Die plötzliche
und unerwartete Prominenz und schließlich, 1948, mit der Erklärung
der Menschenrechte der Vereinten Nationen, das Triumphieren des
individualrechtlichen Ansatzes über den kollektivrechtlichen Minder-
heitenschutz, hatten ihren Grund nicht zuletzt in der Bekämpfung der
NS-Herrschaft und einer Zurückweisung des nationalsozialistischen
rassistischen Völkerrechts. Die Etablierung von individuellen Men-
schenrechten sollte dabei helfen, die Prinzipien der liberalen Demokra-
tie gegenüber faschistischen Staaten zu stärken.37

Mark Mazower weist jedoch darauf hin, dass nicht nur humanis-
tische Motive, sondern auch eine handfeste Macht- und Interessenpoli-
tik hinter dieser Entwicklung stand. Weder die Großmächte, noch die
osteuropäischen Staaten hatten ein Interesse an kollektiven Minder-
heitenrechten. Im Falle Amerikas hätte dies nämlich bedeutet, dass sei-
ne eigenen Rassenprobleme im Süden des Landes ins Rampenlicht
gerückt worden wären. Ebenso wollte weder Großbritannien eine in-
ternationale Einmischung in seine Kolonialpolitik, noch hätte Stalin,
der Osteuropa besetzt hatte, eine Intervention in seine Minderheiten-
politik geduldet. Auch die osteuropäischen Staaten, die während der
Zwischenkriegszeit die Minderheitenschutzverträge notgedrungen ak-
zeptiert hatten, weigerten sich nun, dies ein zweites Mal zu tun. Hinzu
kam, dass die Großmächte Amerika, Großbritannien und die Sowjet-
union der Tschechoslowakei und Polen ihr Einverständnis zur Vertrei-
bung ihrer deutschen Minderheiten nach dem Krieg angedeutet hatten,
eine Politik, die mit kollektiven Minderheitenrechten gänzlich unver-
einbar gewesen wäre. Sogar die Juden kamen nach den Erfahrungen der
Zwischenkriegs-und der Kriegszeit, in der sie Diskriminierung und

204

Sonja Weinberg

36 Guggenheim: »Minderheitenschutz oder Menschenrechte«, S. 4.
37 Picard: »Minoritätenschutz«, S. 115f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließlich Vernichtung schutzlos ausgeliefert waren, zur Überzeu-
gung, dass schon alleine ihre Aussonderung als Gruppe negative Fol-
gen für sie haben könne. Gleichzeitig jedoch waren sich die Vertreter
der internationalen Mächte im Klaren darüber, dass ein Minderheiten-
schutz in der zukünftigen Charta der Vereinten Nationen nicht einfach
ignoriert werden konnte. Individuelle Menschenrechte, so wurde bald
klar, könnten diesen ersetzen. Erstere ließen sich nicht nur gut mit der
Verfassung Amerikas, sondern auch mit seiner politischen Wende weg
vom Isolationismus hin zu einem internationalen und universellen
Sendungsbewusstsein vereinbaren. Menschenrechte wurden schließ-
lich auch von Großbritannien, das seine Allianz mit Amerika deswegen
nicht gefährdet sehen wollte, als »notwendiges Übel« anerkannt. Eben-
so fanden sie den Zuspruch der osteuropäischen Staaten. Und so konn-
te, wie Mazower feststellt »unter dem Deckmantel der Rechte des In-
dividuums […] der Körper der Minderheitenpolitik des Völkerbundes
auf sichere Weise begraben werden«.38

Guggenheim stand nun als Verteidiger kollektiver Minderheiten-
rechte auf verlorenem Posten. Zwar erkannte er die Vorteile der zeit-
genössischen Bemühungen an, den Minderheitengruppenschutz durch
Menschenrechte zu ersetzen, wie dies auch von jüdischen Exponenten
vorgeschlagen wurde. So bezwecke Nahum Goldmanns Konzept einer
»Magna-Charta« »den Individuen unabhängig von ihrer Zugehörig-
keit zu einer Mehrheit oder zu einer Minderheit auf universeller
Grundlage einen rechtlichen Minimalstandard zu verleihen[,] um sie
vor willkürlicher Behandlung durch die Regierungen zu schützen«.39

Dadurch würden die Juden nicht mehr durch völkerrechtliche Rechts-
sätze als Gruppe von ihrem »Wirtsvolk« (Guggenheim) politisch aus-
gesondert und weiter von diesem entfremdet werden. Denn die Erfah-
rungen der Zwischenkriegszeit hätten gezeigt, so Guggenheim, dass
Juden nur sehr zögerlich von der Geltendmachung ihrer Rechte beim
Völkerbund gegen ihre eigene Regierung Gebrauch gemacht hatten.
Handelten sie sich damit doch den Vorwurf fehlenden Patriotismus’
und des »Judenprivileges« ein und hätten negative Folgen zu befürch-
ten.40 Trotzdem warnte Guggenheim eindringlich davor, zu glauben,

205

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

38 Mazower: »Triumph«, S. 386–398.
39 Guggenheim: »Minderheitenschutz«, S. 214; Vgl. auch Picard: »Minoritätenschutz«,
S. 126ff.
40 Vgl. oben, S. 4. Guggenheim: »Minderheitenschutz oder Menschenrechte«, S. 3 ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass allein auf individualrechtlicher Basis »eine wesentliche Besserstel-
lung der politischen, sozialen und wirtschaftlichen Lage der bedrängten
jüdischen Massen zustande käme«.41 Auch dass durch solche »epheme-
ren« und »schablonenhaften« universellen Menschen- und Gruppen-
rechte die Regelung der schwierigen und spezifischen Probleme des
Diaspora-Judentums (wie Migrationsfragen, Berufsumschichtung, Ar-
beitsstatut und Erwerb von Staatszugehörigkeitsrechten) in irgend-
einer Form befriedigend gelöst werden könne, glaubte Guggenheim in
keiner Weise. Vielmehr insistierte er darauf, die Vorteile des Minder-
heitenschutzes der Zwischenkriegszeit, so mangelhaft und in seiner
Wirksamkeit begrenzt dieser auch gewesen sei, anzuerkennen, und
ihn nicht »einfach für die Zukunft abzulehnen«. So habe sich zum Bei-
spiel gezeigt, dass es durchaus möglich sei, beim Minderheitschutz eine
individuelle Regelung der verschiedenen und partikularen Bedürfnisse
eines jeden Staates zu berücksichtigen und dass sich höchst differen-
zierte Lösungsmöglichkeiten finden lassen würden. Ein Vorteil, den
eine universelle und für alle gleiche Regelung der Menschen- und
Minderheitenrechte nicht bieten könne. Deshalb appellierte Guggen-
heim an die Führer des Diaspora-Judentums,

sich bei ihren Bemühungen um die Regelung der jüdischen Weltprobleme
der Mannigfaltigkeit der kontinental und regional verschiedenartig gelager-
ten Verhältnisse bewusst zu bleiben. Bei aller Anerkennung der Einheit der
jüdischen Gemeinschaft in der Welt ist niemals außer acht zu lassen, dass das
Schicksal uns an die verschiedensten Orte gestellt hat und unsere Beziehun-
gen zur Umwelt der mannigfaltigsten Ordnung bedürfen. Eine universelle
Erklärung der Menschen- und Gruppenrechte vermag zweifellos uns und
vielen bedrängten anderen Gemeinschaften eine gewisse Hilfe bedeuten. Un-
sere Nöte erfordern aber noch andere Mittel. Es wäre daher politisch verfehlt
und geradezu verhängnisvoll, unsere Bestrebungen ausschließlich auf das
Ziel der Erlangung einer Magna Charta der Menschenrechte hinzuleiten,
und eine derartige Deklaration einem regional differenzierten, inhaltlich
mannigfaltigen Minderheitenschutz ohne weiteres vorzuziehen.42

Obwohl Guggenheim das Problem des völkerrechtlichen Minderhei-
tenschutzes als »eine der schwierigsten und kompliziertesten Fragen
der internationalen Beziehungen« einschätzte,43 lehnte er auch die ra-
dikale Lösung für die europäische Minderheitenfrage, den freiwilligen

206

Sonja Weinberg

41 Ebd., S. 10.
42 Ebd., S. 11.
43 Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 201.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder zwangsweisen Bevölkerungsaustausch und Umsiedlungsprojekte,
die in der Zwischenkriegszeit propagiert und verwirklicht wurden, als
einer der wenigen seiner Zeit ab.44 Seine Kritik am Bevölkerungsaus-
tausch, einer Maßnahme, die »eine Lösung der Minderheitenfrage nur
durch ihre radikale Beseitigung« anstrebe, gründe nicht nur auf der
auch von anderen festgestellten »Unsumme von individuellem Un-
glück«. Diese sei, so Guggenheim, eine temporäre und vorübergehende
Folge jeder Bevölkerungsumsiedlung. Besorgniserregender war für ihn
die Frage des kollektiven Gedächtnisses mit Bezug auf die verlorene
Heimat:

Viel tragischer ist die unvermeidliche Tatsache, dass die kollektive Umsied-
lungsaktion einen Zustand erzeugt, welcher in den kommenden Generatio-
nen stets die Erinnerung an die frühere »Heimat« wachhält und damit eine
sozial-psychologische Problematik schafft, von deren Ausmaß wir uns gar
keine Rechenschaft abzugeben vermögen und die ihrerseits politische Kon-
flikte herbeiführen dürfte, die beispiellos dastehen.45

Guggenheim wies dabei auf eine Kernthematik des Minderheiten-
rechts hin, nämlich auf die Frage, nach welchen Kriterien Minderhei-
tenangehörige überhaupt zu definieren seien: Sollte man sich dabei auf
objektive Kriterien wie zum Beispiel die Umgangssprache, die Her-
kunft oder die Zugehörigkeit zu einer Religion stützen, oder auf die
subjektive Willensäußerung des Individuums? Guggenheim schloss
sich in dieser Frage der Schule der Objektivisten an: »[…] die Minder-
heit stellt eine in sich geschlossene Gruppe dar. Sie ist eine soziale und
kollektive Lebenserscheinung, die objektiv feststellbar erscheint.«46

Wie diese Kriterien im Detail aussähen, führte Guggenheim jedoch
nicht aus.

Welches Gruppenbild steht hinter der Position Guggenheims?
Welche Faktoren konstituieren für ihn eine Minderheit? Mit seinem
Insistieren darauf, dass es sich bei einer Minderheit um mehr als die
Summe einzelner Subjekte handle, hob sich Guggenheim von der Tra-

207

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

44 So waren zum Beispiel Polen und Juden aus den annektierten Gebieten des westlichen
Polen in der Zwischenkriegszeit vertrieben worden und hunderttausende ethnische
Deutsche hatten die baltischen Staaten, Italien und die Sowjetrepubliken verlassen müs-
sen, um schließlich in den besetzten Osten umgesiedelt zu werden. Vgl. Detlef Brandes,
Holm Sundhaussen, Stefan Troebst (Hgg.): Lexikon der Vertreibungen. Wien, Köln, et
al., 2010.
45 Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 212.
46 Ebd., S. 211.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dition der Aufklärung ab.47 Entgegen der Position seines Freundes, des
früheren Bundesrates Felix-Louis Calonders und der eminenten deut-
schen Völkerrechtler Hans Wehberg und Walther Schücking, war für
Guggenheim die Existenz einer Minderheit keineswegs durch die freie
und selbstbestimmte Willensäusserung des einzelnen Mitglieds deter-
miniert.48 Mit dieser Vorstellung, so war er sich vollends im Klaren,
ließe sich ein Minderheitenschutz nicht begründen. Denn was soll ge-
schützt werden, wenn die Zugehörigkeit zu einer Gruppe durch sub-
jektive Wahl bestimmt wird, als ein Phänomen also, das sich schwer an
objektiven Kriterien festmachen lässt? Wie sollte dies funktionieren
für die Juden, die sich im Europa der Zwischenkriegs- und Kriegszeit
mit aggressivem Nationalismus konfrontiert sahen?

Als Liberaler und als Jude, der sich der jüdischen Gemeinschaft
verpflichtet fühlte – und gegen deren Entrechtung im NS-Herrschafts-
gebiet er sich vergeblich eingesetzt hatte – sah sich Guggenheim mit
einer Realität konfrontiert, die mit den hehren universalistischen Nor-
men der Aufklärung wenig zu tun hatte.49 Außerdem war er grund-
sätzlich davon überzeugt, dass es sich bei Minderheiten nicht lediglich
um Konstrukte handelte, die sich durch ein tägliches Plebiszit konsti-
tuieren oder auflösen ließen. Guggenheim verstand Minderheiten viel-
mehr als historisch gewachsene Gemeinschaften, gegründet auf einer
gemeinsamen Kultur oder Religion. Geschichte und Kultur bildeten
gemäß Guggenheim die objektive Basis für die Ausbildung einer ge-
meinsamen Identität: Diese war dynamisch, aber keineswegs beliebig.
Guggenheim erkannte, dass bei Minderheiten eine soziale und kul-
turelle Dynamik am Werk war, die weit über das vom Individuum
Gewollte hinausgeht. Um seine Position mit heute in der Nationalis-
musforschung gängigen Konzepten auf den Punkt zu bringen: Der jü-
disch-liberale Völkerrechtler Guggenheim war, was seine eigene Min-
derheitentheorie anbelangte, kein Konstruktivist, sondern ein kluger
participant primordialist. Primordialisten verstehen eine ethnische
Gruppe als natürlich gegeben, sozusagen a priori. Der Begriff ›partici-
pant primordialist‹, ein Begriff des amerikanischen Anthropologen

208

Sonja Weinberg

47 »Il faut tout refuser aux Juifs comme nation et tout accorder aux Juifs comme indivi-
dus«: so lautet das berühmte Wort, welches Stanislas von Clermont-Tonnerre anlässlich
einer Debatte im Französischen Parlament vom 21. bis 24. Dezember 1789 äußerte.
48 Guggenheim: »Minderheitenschutz der Zukunft«, S. 211 mit n. 24.
49 Vgl. Picard: »Minoritätenschutz«, S. 119ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Clifford Geertz, besagt, dass die Mitglieder einer Gruppe daran glau-
ben, dass ihre Gruppe naturgemäß und objektiv gegeben ist, und weil
sie daran glauben, ist es für sie eine objektive Realität. Max Weber
spricht diesbezüglich von einem »subjektiven Gemeinsamkeitsglau-
bens«, die er ethnischen Gruppen zuschreibt.50 Hierzu muss ange-
merkt werden, dass – da Menschen zur Gruppenbildung tendieren –
ein subjektiver Gemeinsamkeitsglaube aufgrund einer subjektiven
Wahrnehmung keineswegs weniger wirkmächtig ist. Guggenheim er-
kannte, dass diese Wahrnehmungsweise im wahrsten Sinne des Wortes
folgenreich war, und er war daher nicht bereit, eine Minderheit als das
jeweilige Produkt individueller Willenskundgebungen anzusehen.

Fazit und Ausblick

Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, 1948 von den Verein-
ten Nationen verkündet, basiert auf den liberalen Konzepten der ame-
rikanischen Verfassung. Sie fokussiert auf universelle Individualrechte
und auf das Diskriminierungsverbot, um das Individuum zu schützen.
Obwohl auch heute in den meisten Staaten der Welt ethnische und na-
tionale Minderheiten leben, fehlt ein rechtlicher Minderheitengrup-
penschutz weitgehend.51 Noch immer dominiert der universelle Men-
schenrechtsschutz das Völkerrecht. Doch hat es sich gezeigt, wie
Guggenheim voraussah, dass formelle Gleichheit dazu führen kann,
dass Minderheitengruppen immer wieder überstimmt und diskrimi-
niert werden, und es für sie schwieriger ist, ihre Identität zu erhalten
und zu entwickeln als für die Mehrheit. Einige Anstrengungen wurden
zwar seit 1948 unternommen, um Minderheiten besser zu schützen,
etwa Artikel 27 der Internationalen Konvention über zivile und politi-
sche Rechte (1966). Dieser besagt, dass Minderheitenangehörige das
Recht haben, in ihrer Gruppe ihre Kultur und Religion auszuüben.52

209

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

50 Vgl. Anthony D. Smith: Myths and Memories of the Nation. Oxford, 1999, S. 3–5,
98f.
51 Daniel Thürer: »Minorities: Their Protection in General International Law and Inter-
national Humanitarian Law«, in: Helen Durham und Timothy McCormack (Hgg.): The
Changing Face of Conflict and de Efficacy of International Humanitarian Law. The
Hague 1999 (International humanitarian law series, Bd. 2), S. 48.
52 Thürer: »Minorities«, S. 48–50. Weitere Bestimmungen umfassen die Genocide
Convention von 1948, die UN-Declaration on the Rights of Persons Belonging to Na-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch bleiben diese Vorkehrungen ungenügend. Es stellt sich weiterhin
die Frage, ob der auf Individuen basierende Liberalismus den Bedürf-
nissen der modernen globalen Gesellschaft, welche durch diverse kul-
turelle und religiöse Gruppen zusammengesetzt ist, noch gerecht wird,
oder ob kollektive Minderheitengruppenrechte anerkannt und ausgear-
beitet werden sollten? Völkerrechtler beschäftigen sich heute mit die-
sen Fragen und besinnen sich dabei auf die Zeit des Völkerbundes zwi-
schen den beiden Weltkriegen. Zum ersten Mal in der Geschichte der
Minderheitenprotektion war damals ein institutionalisierter Minder-
heitenschutz geschaffen worden, durch den ein gewisses Maß an Grup-
penrecht im Völkerrecht verankert worden war.

Analog zu den Bemühungen jener Zeit, fordern Völkerrechtler
heute den Schutz und die Förderung von Minderheiten als gemein-
same Verantwortung der internationalen Gemeinschaft. Um die Viel-
falt der Minderheiten zu bewahren und zu fördern wird, ähnlich wie
schon 1919 und in der Zwischenkriegszeit, vorgeschlagen, Autonomie-
statute für Minderheiten zu entwickeln. Auch wird diskutiert, ob durch
Repräsentation auf lokaler, regionaler und nationaler Ebene den Min-
derheiten ein stärkeres politisches Gewicht verliehen werden solle. Das
Konzept der Autonomie und Teilnahme dürfe dabei nicht die Men-
schenrechte beeinträchtigten, und die Selbstbestimmung dürfe nicht
in einen Ethno-Nationalismus münden.53

Die internationale Bedeutung von Guggenheim ist darin zu er-
blicken, dass er als einer der Wenigen, trotz des zeitgenössischen
Trends hin zu Individualrechten, weiterhin an einem Gruppenrecht
festhielt. Die historischen Erfahrungen des 20. Jahrhunderts hatten
ihn schmerzlich gelehrt, dass der individualistische Ansatz und dessen
Glaube an den Fortschritt an der Realität vorbeizielt; dass die Mehr-
heitsnationen, in politischen und wirtschaftlichen Krisenzeiten auch

210

Sonja Weinberg

tional or Ethnic, Religious and Linguistic Minorities, Art. 14 European Convention for
the Protection of Human Rights and Fundamental Freedoms, Art. 34 Protocol No. 11
and Art. 1 Protocoll No. 12 to the European Convention for the Protection of Human
Rights and Fundamental Freedoms, Document of the Copenhagen Meeting of the Con-
ference on the Human Dimension of the CSCE, European Charter for Regional or Mi-
nority Languages, Framework Convention for the Protection of National Minorities and
Central European Initiative Instrument for the Protection of Minority Rights, vgl. Da-
niel Thürer: »Minorities and Majorities: Managing Diversity«, in: Schweizerische Zeit-
schrift für internationales und europäisches Recht. 1, 1 (1991), S. 660 mit n. 1.
53 Vgl. Thürer: »Minorities«, S. 46 ff.; ibid. »Majorities«, S. 661ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


assimilierte Juden nicht als Individuen, sondern als Gruppe ansahen,
diskriminierten und verfolgten.

Doch heute, wie schon in der Zwischenkriegszeit, fehlt das Inte-
resse von Regierungen an einem Minderheitengruppenschutz. Heute
wie damals befürchten Regierungen, dass das Ideal einer homogenen
Nation durch einen Minderheitengruppenschutz beeinträchtigt werde.
Und heute wie damals dominiert ihre Angst, dass durch Einmischung
von Außen ihre Staatssouveränität und Macht durch Dezentralisie-
rung oder Sezession beeinträchtigt wird (wie zum Beispiel im Fall des
Baskenlands in Spanien). Daher wird der Frage des Minderheitenschut-
zes weiterhin wenig politische Beachtung geschenkt.54 Doch Europas
Minderheitenprobleme haben nicht abgenommen, sondern zugenom-
men. Ethnische und nationale Minderheiten, neue und alte, machen
ihre Ansprüche geltend.

Auch die 1,6 Millionen Juden Europas bleiben weiterhin ein The-
ma von Sorge. Vor dem Hintergrund des Nahostkonfliktes sehen sie
sich neuen Bedrohungen ihrer Kultur und Existenz ausgesetzt. Verbale
und physische Gewalt entlädt sich immer wieder auch gegen jüdische
Menschen und Einrichtungen in Europa. Juden verlassen ihre europäi-
schen Heimatländer, weil sie sich dort nicht mehr sicher fühlen.55 Ein-
mal mehr, wie schon 1918 und in den folgenden Jahren, versuchen
jüdische Fürsprecher Einfluss zu nehmen auf ihre Regierungen und
auf internationale humanitäre Organisationen, für die Rechte der Ju-
den Europas.56 Vielleicht können Guggenheims Ideen ihnen dabei ein
Wegweiser sein.

211

Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten

54 Thürer: »Majorities«, S. 659f.
55 Aldo Keel: »Nahost im hohen Norden«, in: Neue Zürcher Zeitung. 75, Jhg. 231,
31.3.2010, S. 53.
56 Gisela Blau: »Wird das SVP-Parteiprogramm revidiert?«, in: Tachles. 51/52, Jhg. 231,
24.12.2010, S. 10; Fink: Rights, S. 364.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brigitta Rotach (Zürich)

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

Über die Arbeit an einer medialen Gesprächsform

Wer sich befreunden will, muss sich befremden lassen.
Claus Leggewie

Im Zeichen des interreligiösen Dialogs

Offenkundig ist unsere heutige Welt plural und mobil. So sind in der
Schweiz etwa die ehemaligen evangelisch-reformierten Hochburgen,
die Zwinglistadt Zürich1 und Calvins Genf seit kurzem mehrheitlich
katholisch. Traditionell katholische Kantone dafür sind bei weitem
nicht mehr ausschließlich katholisch2 . Basel hat eine konfessionslose
Mehrheit und überhaupt stellen die Konfessionslosen gesamtschweize-
risch die drittgrößte Gruppe dar. Juden gehen zu mehr als fünfzig Pro-
zent3 Mischehen mit Andersgläubigen ein. Muslime haben ihre Prä-
senz in der Schweiz seit 1970 ungefähr verzwanzigfacht.4 Dass neue
Formen des gestalteten Zusammenlebens nötig sind, wird daher klar.

212

1 Amtsblatt zur Wohnbevölkerung der Gemeinden nach der Konfession am 31. Dezem-
ber 2010: Von insgesamt 372047 Einwohnenden in Zürich sind 94419 reformiert und
111942 römisch-katholisch, andere oder konfessionslose 165686.
2 So hat etwa in Luzern seit 1960 eine tiefgreifende Änderung der konfessionellen Zu-
sammensetzung der Wohnbevölkerung eingesetzt. In den 1960er-Jahren wanderten or-
thodoxe Christen aus Jugoslawien und Griechenland und Muslime aus Jugoslawien ein.
Seither ging der römisch-katholische Bevölkerungsanteil (trotz starker Zuwanderung
katholischer Südeuropäer) von (1970) 85,2 Prozent auf (2000) 70,9 Prozent zurück.
3 Vgl. Daniel Gerson, der im Rahmen des nationalen Forschungsprogramms »Reli-
gionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft« (NFP 58) die Studiengruppe »Wandel im
Judentum in der Schweiz« leitete (Schlussbericht 2010).
4 Nach dem Bundesamt für Statistik waren es 1970 16353 Männer und Frauen, im Jahr
2000 bereits 310807.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So hat neben allen Ängsten gegenüber dem Fremden und Ungewohn-
ten auch der interreligiöse Dialog Hochkonjunktur. Dazu passt, dass in
Bern ein Haus der Religionen in Planung ist und demnächst gebaut
wird, in Basel ein Zelt der Religionen und in Zürich ein Forum der
Religionen entstand. Ein Rat der Religionen beschäftigt sich mit dem
Zusammenleben der Religionen auf nationaler und politscher Ebene.
Schweizweit findet außerdem jährlich eine Woche der Religionen statt.

Es lag deshalb nahe, dass sich auch die Sternstunden, die sonntäg-
liche Fernsehsendung auf SF1, für die ich die letzten siebzehn Jahre
gearbeitet habe, Gedanken darüber machten, dem interreligiösen Dia-
log, insbesondere dem Dialog unter den sogenannten abrahamitischen
Religionen, eine Form zu geben. Der Weg zum »Trialog mit wechseln-
den Hauptrollen« soll im Folgenden nachgezeichnet und mit Beispielen
illustriert werden. Dabei stammen die geschilderten Erfahrungen und
Zitate meist aus eigenen Sendungen und vom mir verantworteten Mo-
derationen – am lehrreichsten waren dabei diejenigen Versuche, die
nicht rundum nach Drehbuch verliefen.

Zwei Sternstunden-Events

Zwei große Live-Sendungen standen für die Fragestellung Pate. Am
ersten Advent 1999 fand in Einsiedeln im und um das Benediktiner-
kloster eine dreistündige »Sternstunde Spezial« statt, die mit einer ein-
drücklichen interreligiösen Feier in der Klosterkirche abgerundet wur-
de. »Interreligiöses Gebet zum Beginn des Kirchenjahres 2000« war der
Titel. Der katholische Radio- und Fernsehbeauftragte Willi Anderau
hat in seinem Pressetext klar gemacht, worum es ging:

Das Kloster Einsiedeln lädt am ersten Advent zu einer interreligiösen Gebets-
stunde um Frieden und Gerechtigkeit für diese Welt ein. Die Mönche des
Klosters versammeln sich mit Frauen und Männern der verschiedenen christ-
lichen Konfessionen sowie mit Hindus, Buddhisten, Moslems und Juden zum
gemeinsamen Gebet. […] Für die Christen beginnt das Kirchenjahr 2000 mit
dem ersten Advent. […] Um der Geburt Christi angemessen zu gedenken,
begeht das Kloster Einsiedeln diesen Tag mit einem großen Fest der Begeg-
nung. Mit verschiedenen Menschen anderer Religionen, mit denen das Klos-
ter freundschaftliche Beziehungen pflegt, möchten die Mönche im letzten
Jahr des zweiten Jahrtausends und an der Schwelle zum dritten Jahrtausend
für Frieden und Gerechtigkeit in unserer Welt beten.

213

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Event war ein großer Erfolg. Allerdings stellten sich im Nach-
hinein doch einige Fragen. Etwa: Was senden wir für Signale aus, wenn
die interreligiöse Live-Sendung in einem katholischen Kloster stattfin-
det? Wie wird das Datum der Feier empfunden, der 1. Advent, der das
2000. Jahr nach Christi Geburt einläutet? Was heißt es, wenn als Kri-
terium für die Teilnahme am Dialog die Beziehung zu den Einsiedler
Mönchen oder deren Pilgertraditionen genommen wird? Ort, Absen-
der, Teilnehmende und Form des Dialogs waren klar christlich, in die-
sem Fall katholisch geprägt, wie überhaupt noch immer die Kirche in
vielen interreligiösen Gesprächen Gastgeberin und Referenzpunkt für
die andern ist, ohne dass man sich gemeinhin überlegt, was dies für die
Gesprächshaltung der Beteiligten heißt.

Etwas anders war das Setting, als am 3. Juli 2006 wiederum eine
interreligiöse Life-Sendung über den Sender ging. Die Verantwort-
lichen der Sternstunde wählten nun als Ort die offene Kirche Elisabe-
then in Basel, die in ihrer Programmgestaltung Offenheit nach ver-
schiedenen Seiten signalisiert und von der der Moderator Bernard
Senn zu Beginn der Sendung sagte: »Die offene Kirche Elisabethen ist
regelmäßig Gastgeberin im interreligiösen Dialog.«5 Der interreligiöse
Dialog wurde auf einen abrahamitischen Dialog beschränkt und an der
Figur des Abraham konkretisiert. Das Datum war nicht an den christ-
lichen Festkalender gebunden.

Motto der Sendung war das Wort von Claus Leggewie »Wer sich
befreunden will, muss sich befremden lassen«. Befreunden sollte Ziel
sein, aber dem Befremden in der Begegnung bewusst auch Raum ge-
lassen werden. Nebst Musik-Intermezzi aus den drei Religionen gab es
eine Lesung von Texten zu Abraham, die der katholische Tübinger
Theologe Karl-Josef Kuschel eigens für diesen Anlass geschrieben hat.
Diese mehrstimmigen, von drei Schauspielern an verschiedenen
Standorten der Kirche her gelesenen Texte wurde gerahmt von drei
innerreligiösen Dialogen (je zwei Muslime, Christinnen und Juden wa-
ren einzeln im Gespräch mit der Moderatorin) und einem größeren
Gespräch mit drei Religionsvertretern am Tisch in der Mitte der Kir-
che.

Grundsätzlich erwies sich die thematische Bündelung auf Fragen
rund um die Abraham-Figur als wohltuend. Karl-Josef Kuschels jü-
disch-christlich-muslimische Abraham-Texte gaben einen themati-

214

Brigitta Rotach

5 Moderation B. Senn 00:59–01:04.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Boden für die Diskussionen. Sie fanden die Balance zwischen
dem Bild von Abraham als Vater vieler Völker und Religionen und
der schmerzhaften Tatsache, dass in allen drei monotheistischen Reli-
gionen im Laufe der Geschichte Abraham immer wieder auch ge-
braucht wurde, um die je Anderen auszuschließen.6

Von gegenseitigen Anfeindungen war an diesem Tag allerdings
wenig zu spüren. Vielmehr stimmten sämtliche Teilnehmenden der in-
ner-religiösen Gespräche darin überein, dass der interreligiöse Dialog
für sie heute einfacher sei als derjenige innerhalb ihrer eigenen Glau-
bensgemeinschaft. Die Islamwissenschaftlerin Amira Hafner-Al Jabaji
stellte fest, dass sich in den letzten 15 Jahren im interreligiösen Dialog
sehr viel verändert habe, »aber ich denke, dass im innerislamischen
Dialog noch sehr wenig passiert ist«7 . Der interreligiöse Dialog mag
also gelegentlich eine Art Übersprungs-Handlung darstellen, indem
man sich mit anderen, Fremden unterhält, wenn es intern zu schwierig
wird. Doch kam auch die Hoffnung zum Ausdruck, dass der Dialog nach
außen zurückstrahlen und helfen kann, aus einer gewissen Distanz dem
Eigenen neue Impulse zu geben. Es lohnt sich also, den interreligiösen
Dialog sorgfältig zu gestalten, fanden Juden, Christen und Muslime.

In der mit Spannung erwarteten Schlussdebatte sollte dies am
3. Juli exemplarisch geschehen. Von den unterschiedlichen Rollen von
Abraham ging das Gespräch mit drei Exponenten der abrahamitischen
Religionen aus. Allerdings zeigte sich hier eine typische Gefahr des
interreligiösen Dialogs. In knapp vierzig Minuten kamen nach der
Abraham-Figur, Religion und Ethik, Wahrheitsanspruch der mono-
theistischen Religionen und auch noch der Nahostkonflikt zur Sprache.
Keines dieser umfassenden und gewichtigen Themen konnte ausführ-
lich besprochen und im Austausch weiter entwickelt werden. Zudem
erwies sich auch die Sprache und Begrifflichkeit als geprägter denn
vielleicht angenommen. Zum Beispiel als es im Gespräch um die Ideo-
logiegefahr der Religionen ging, fragte der selber christliche Moderator
die jüdische Gesprächsteilnehmerin: »Ist dann die Gefahr, dass, wenn
nur noch Ethik da ist, kein Glaube mehr übrig bleibt?«8 – Diese ver-
stand nicht, was er meinte. Die Anspielung auf eine innertheologische,

215

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

6 Vgl. Karl-Josef Kuschels ein Jahr später erschienenes Buch »Juden Christen Muslime.
Herkunft und Zukunft«, Patmos 2007.
7 00:12:25ff.
8 01:23:38ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor allem reformierte Debatte, in der es um das Schlagwort einer Re-
duktion der Religion auf Ethik geht, war der jüdischen Theologin nicht
geläufig.

Aufgrund der geschilderten Erfahrungen verdichtete sich mehr
und mehr der Ansatz, für weitere Sendungen im interreligiösen Dialog
möglichst präzis umrissene Fragestellungen zu wählen, kleinteiligere
Themen, an denen die Unterschiede diskutiert werden können und im
besten Falle neue Erkenntnisschritte möglich sind innerhalb einer
Sternstunde.

Zudem zeigte auch die Basler Sternstunde Spezial, wie delikat die
Wahl des Veranstaltungsorts ist. Selbst wenn es sich nicht um eine
Kirche der üblichen Art handelte, ist die offene Kirche Elisabethen doch
klar christlich konnotiert. Gewisse orthodoxe Gesprächsteilnehmer ka-
men als Gäste nicht in Frage, weil sie keine Kirche betreten. Das Fern-
sehstudio ist insofern privilegiert als es quasi einen neutralen Ort dar-
stellt und für keine der Religionen ein Heimspiel erlaubt.

Vom Dialog zum Trialog?

Traditionell wurden vor allem Dialoge geführt, so insbesondere der
jüdisch-christliche9 seit der Schoa oder in jüngerer Zeit der christlich-
islamische. Angesichts der pluralistischen Wirklichkeit heute gibt es
vermehrt auch Stimmen, die sämtliche bei uns gelebten Religionen
zum Gespräch laden wollen. Trotz dieser berechtigten Forderung
spricht einiges für einen Ansatz, bei dem sich zunächst die drei großen
monotheistischen Religionen in die interreligiöse Debatte begeben.
Ihnen ist der Stammvater Abraham gemeinsam, die Vorstellung von
Offenbarung, heiliger Schrift und Monotheismus. Ein inhaltlicher Dis-
kurs ist somit von der Struktur her einfacher. Der Begriff »Trialog«
oder »Abrahamitische Ökumene«10 hat sich dafür gebildet und wurde
von Karl-Josef Kuschel entscheidend geprägt.

216

Brigitta Rotach

9 Vgl. Bernd Schröder in »Zeitschrift für Theologie und Kirche« Dezember 2008:
»Abrahamitische Ökumene?«. Er ist kritisch gegenüber dem Trialog. Spricht lieber
vom christlich-jüdischem und dem christlich-islamischen Dialog.
10 Vgl. von Karl-Josef Kuschel besonders »Streit um Abraham. Was Juden, Christen und
Muslime trennt und was sie eint« (2001) und »Juden Christen Muslime. Herkunft und
Zukunft« (2007). Hans Küng »Projekt Weltethos« (1990), wobei für Küng der abra-
hamitische Trialog die Zwischenstufe für ein Gespräch mit allen Religionen darstellt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natürlich fragt sich auch, was das Ziel eines solchen Gespräch ist.
Ob vor allem die Nähe und Verwandtheit zu betonen ist oder eher die
Differenzen genauer herausgearbeitet werden sollen, ob es mehr um
ein Zusammensein und Feiern geht oder eher um eine intellektuelle
Auseinandersetzung.

Für das Sendegefäß der Sternstunde legt sich als Form die Debatte
nahe, die über eine Betonung des guten Gefühls hinausgeht.

Mögliche Richtlinien dafür sind in einem Papier zu lesen, das der
Deutsche Bundestag im Juni dieses Jahres zum 33. Deutschen Evan-
gelischen Kirchentag formuliert hat und das den Titel trägt »Vom Dia-
log zum Trialog?«11 . Wer sich ernsthaft auf einen Trialog der mono-
theistischen Weltreligionen einlassen will, heißt es dort, sei gefordert,
sich mit den folgenden Kriterien auseinander zu setzen:

1. Der jüdisch-christlich-muslimische Trialog muss mehr sein als ein
»multikultureller Small-Talk ohne Tiefgang und Profil« (Edna Brocke),
muss mehr sein auch als die Freude an Vielfalt, oft verbunden mit dem
fröhlichen Missverständnis, alles ist möglich, alles ist gleich, alles ist
gleich gültig oder gleichgültig.

2. Der Blick auf das Gemeinsame darf die Sicht auf Unterschiede nicht
trüben. Trialog ist keine Bagatellisierung der Wahrheitsfrage. »Und
wenn Gott gewollt hätte, hätte er euch zu einer Gemeinde gemacht,
einer einzigen. Aber er wollte euch in dem prüfen, was er euch gegeben
hat. So wetteifert um die guten Dinge« (Koran, Sure 5, 48).

3. Es gibt keinen Dialog zwischen Religionen, schon gar keinen Trialog.
Dialoge gibt es nur zwischen Menschen, sie müssen zum Dialog bereit
und in der Lage sein. Sie müssen die Eigenständigkeit des jeweils Ande-
ren wahren und der doppelten Versuchung zur Dramatisierung wie zur
Banalisierung widerstehen. Überfällig ist ein Erlernen trialogischer
Kompetenz durch das jeweilige Führungspersonal: bei der Ausbildung
von Rabbinern, Pastoren und Mullahs. Der Stellenwert dieser Qualifi-
kation ist bei der Auswahl wie der Ausbildung geistlicher Führer in
allen drei Religionen nach wie vor defizitär.12

Die ersten beiden Punkte decken sich mit den Ansätzen der Sternstun-
den-Überlegungen. Wobei vielleicht im Fernsehalltag nebst »fröhlichen
Missverständnissen« und mulitkulturellem Small-Talk noch eine wei-

217

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

11 02.06.2011 – »Vom Dialog zum Trialog?« Geburtstagswünsche zum 50. Jahrestag
des Christlich-jüdischen Dialoges, 33. Deutscher evangelischer Kirchentag in Dresden
am 2. Juni 2011.
12 Ebd. S. 2.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tere Gefahr droht. Das Fernsehen mag es schrill. Je kontroverser ein
Gespräch, je pittoresker die Religionsvertreter, desto höher sind die
Einschaltquoten. Es ist daher verlockend, möglichst Mönche in Kutten,
Juden mit Schläfenlocken und Musliminnen mit Schleier ins Studio zu
laden. Insofern trifft das, was der Schriftsteller Thomas Hürlimann
kürzlich in Zusammenhang mit der politischen Mitte als Problematik
der »Telekratie«13 angesprochen hat, ebenso auf die religiöse Mitte zu.
Auch in der Fernseharena ist es schwieriger, mittleren Positionen im
religiösen und interreligiösen Gespräch eine Stimme zu geben. Stern-
stunden gehören zu den wenigen Gefäßen, die dies können und sollen.
Die Wahl der »richtigen« Gesprächspartner ist also zentral für das Ge-
lingen eines solchen Gesprächs. Ja, die Zusammenstellung der Gäste-
liste beeinflusst bereits zahlreiche inhaltliche Entscheidungen. Es
macht nicht nur einen Unterschied, ob orthodoxe Menschen einge-
laden werden sollen oder solche, die liberale Positionen vertreten. In
Bezug auf den christlichen Part ist es oft entscheidend, ob eine katho-
lische oder reformierte Person am Tisch sitzt.

Dennoch ist das dritte der oben genannten Kriterien zu extrem
mit seinem Postulat, es gäbe keinen Dialog/Trialog der Religionen,
sondern nur Dialoge zwischen Menschen. Einzelne Menschen führen
den Dialog und es ist wichtig, immer wieder zu betonen, dass die ge-
wählten Gäste nicht für »die« Religion stehen, sondern bestenfalls für
eine Strömung und für sie selbst. Dennoch sollte es möglich sein über
theologische Inhalte der Religionen einen Dialog führen, auch anhand
der heiligen Schriften.

Dialogkonzepte als Vorbild

Einen sorgfältigen Umgang mit den unterschiedlichen Quellen de-
monstrieren Gesprächsmodelle, die Dialoge über unterschiedliche Po-
sitionen hinweg pflegen. Zwei davon seien daher kurz erwähnt.

Das Geschichtsbuchprojekt des 2008 verstorbenen israelischen
Psychologen Dan Bar-On14 versucht, interkulturelle und politische

218

Brigitta Rotach

13 So der Schriftsteller Thomas Hürlimann in einem Interview, das am 1. Juli 2011 im
TagesAnzeiger, S. 30 f. gedruckt wurde.
14 Sternstundengast zu seinem Gesprächsansatz und auch dem Geschichtsbuch-Projekt
unter dem Titel »Erzähle dein Leben!« am 4. September 2004, vgl. dort ab 47:53.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gräben zu überwinden. Zusammen mit seinem palästinensischen Kol-
legen Sami Adwan gründete Dan Bar-On das Peace Research Institute
in the Middle East (Prime)15 , das zum Träger der Vorstellung eines
israelisch-palästinensischen Geschichtsbuchs wurde. Dabei waren die
Autoren nicht so vermessen, eine gemeinsame Lesart des Nahostkon-
flikts zu verfassen. Sie wollten nur die palästinensische Sicht neben die
israelische stellen16 . Learning each other’s historical narrative17 , so
heißt das Schulbuch, welches sich an Oberstufenschüler in Israel und
dem Westjordanland richtet und zusammen mit jüdischen und palästi-
nensischen Lehrern geschrieben wurde. Wesentlich ist der Aufbau: in
Bezug auf ausgewählte Daten wie die Balfour-Deklaration, die Kriege
von 1948 und 1967 steht jeweils auf der linken Seite die israelische
Sicht der Dinge, auf der rechten Seite die palästinensische. In der Mitte
ist Raum für Notizen, Platz für die Gedanken der Schüler.

Die Fakten sind dieselben, nur gibt es eben zwei unterschiedliche
Interpretationen dazu. So bedeutet etwa das Jahr 1948 für die Israelis
Unabhängigkeitskrieg und Staatsgründung, für die Palästinenser ist es
das Jahr der Katastrophe, der nakba, der Vertreibung aus ihrer Heimat.
Bisher taucht der Holocaust in den palästinensischen Büchern kaum
auf, das Trauma der Vertreibung der Palästinenser wird dafür auf israe-
lischer Seite ignoriert. Nun stehen die beiden Narrative18 nebeneinan-
der. Sie wurden sorgfältig recherchiert, aber nicht vorschnell versöhnt.
Nur schon hören und lesen können, wie der je Andere seine Geschichte
erzählt, ist für Dan Bar-On ein wichtiger Baustein auf dem Weg inter-
kultureller Konfliktbewältigung.

Auf theologischer Ebene hat das Konzept des »Scriptural Reason-
ing« Pionierarbeit geleistet. Der Sache nach sind die Anfänge bei jüdi-
schen Philosophen zu suchen, die den Talmud im Dialog mit rabbi-
nischen Gelehrten lasen. Aus der innerjüdischen Textarbeit entwickel-

219

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

15 Vgl. Dan Bar-On, »Die Anderen in uns. Dialog als Modell der interkulturellen Kon-
fliktbewältigung«, 2. Auflage 2003, 203ff.
16 Vgl. Der Spiegel 38/2008 und Arnfried Schenk, Zeit, 10.6.2009, Nr. 25 und Zeit
online 13.6.2009.
17 Deutsche Übersetzung online zum Andenken an Dan Bar-On von Berghof Conflict
Research herausgegeben. »Das Historische Narrativ des Andern kennen lernen. Palästi-
nenser und Israelis«. (2003/ deutsche Übersetzung 2009)
18 Vgl. zum Sinn des Erzählens von Dan Bar-On auch »Erzähl mir dein Leben. Meine
Wege zur Dialogarbeit und politischer Verständigung«, edition Körberstiftung Ham-
burg 2004.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te sich eine Methode für die Begegnung der drei abrahamitischen
Religionen. 1995 kreierte der amerikanische Philosophieprofessor Pe-
ter Ochs den Begriff des »Scriptural Reasoning« und macht es sich zur
Aufgabe, Beziehungen zwischen den jüdischen, christlichen und musli-
mischen Traditionen der Textinterpretation zu untersuchen und mit-
einander ins Gespräch zu bringen. Was als rein akademischer Diskurs
an Universitäten begann, wird unterdessen weltweit über die akademi-
schen Kontexte hinaus erprobt für den interreligiösen Dialog. Feste
Spielregeln gibt es kaum. Für die Gruppen, die sich dem Scripural Rea-
soning widmen, ist genaue Textlektüre, das gemeinsame Nachdenken
und Austauschen darüber zentral. Scriptural Reasoning ist im Unter-
schied zur Fernsehrealität üblicherweise auf einen langfristigen Pro-
zess mit gleichbleibenden Teilnehmern hin angelegt und will die we-
sentliche Arbeit abseits der medialen Öffentlichkeit tun. Dennoch
ergeben sich daraus wichtige Impulse für unsere Fragestellung.

Was heißt das für die Entwicklung des Sternstunde Trialogs?
Um über die allgemeine Beteuerungen der Notwendigkeit von

Dialog hinaus zu kommen, ist es gewinnbringend, Textstellen zu zitie-
ren, diese möglichst auch von den unterschiedlichen Hintergründen
her zu erläutern und gegebenenfalls zu diskutieren.Verschiedene Wer-
tungen gleicher historischer Ereignisse, theologischer Begriffe oder Le-
bensformen sollen nicht vorschnell geglättet werden, sondern dürfen
nebeneinander bestehen. Einzelheiten machen das Gespräch spannend,
neu und gelegentlich auch kontroverser. Das Erzählen von Beispielen
soll dabei seinen Platz haben. Für die Planung von Sternstunden Tria-
log bedeutet dies, konkrete Themen zu finden, an denen die drei Reli-
gionen diskutieren können, Themen die von allgemeinem Interesse
sind und die möglicherweise unterschiedlich bewertet werden.

Prototyp Trialog: »Religion und Essen«

Ein erster Versuch zu Sternstunde Trialog konnte für die Neujahrssen-
dung am 1. Januar 2008 realisiert werden. »Du bist, was Du isst!« war
der Titel der Sendung, bei der es um Religion und Essen ging. Das
Thema erwies sich als vielfältig, ergiebig und aktuell. Gerade in Hin-
blick auf die drei monotheistischen Religionen lässt sich viel anhand
der Essens-Vorschriften, Essens-Tabus, Essens-Traditionen oder Fest-
essen sagen. Trotz hochkarätigen Gästen und spannendem Thema ver-

220

Brigitta Rotach

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lief die Sendung jedoch nicht wie geplant. Besonders ergiebig waren
denn auch die Lerneffekte!

Etwa, als es um die Frage des Schweinefleisch-Tabus ging, be-
merkte die Islamwissenschaftlerin Amira Hafner-Al Jabaji: »Ich finde
es im Übrigen interessant, dass sich hier der Jude und die Muslimin
erklären müssen oder sollen, warum wir kein Schweinefleisch essen.
Dabei steht unter uns dreien die Christin sozusagen im Abseits. Mich
würde es eher interessieren, warum die Christen sich selber das
Schweinefleisch zu essen erlauben!«19

Etwas später ging es darum, dass nach Aussage des jüdischen
Theologen Michel Bollag der heimische Tisch laut Talmud als Altar
verstanden werden kann. Demgegenüber findet im Christentum das
religiöse Essen, die Eucharistie, in der Kirche statt.

Auf die Frage, wo sich denn der Islam in dieser Frage situieren
würde, gab die Muslimin die unerwartete Antwort: »Ist noch schwie-
rig, ich finde mich jetzt nicht so wieder, ehrlich gesagt. Ich habe das
jetzt schon zweimal gesagt, das Profane und das Kultische verschmilzt
im Islam miteinander …«20 .

Als es um Essen und Identität ging, kam das delikate Thema der
Speisetabus zur Sprache. Auf die provokante Frage, ob es sich dabei von
außen gesehen um eine Form von Ausgrenzung Andersgläubiger
handle, antwortete die katholische Theologin Béatrice Acklin-Zimmer-
mann: »Ich finde es irgendwie bezeichnend – verzeihen Sie, wenn ich
die Frage zurückgebe – dass ich nicht gefragt werde, ob nicht das Chris-
tentum diesen Aspekt der Identität eventuell auch mit irgendwelchen
Essensvorschriften in Verbindung bringt. Mich irritiert, dass das The-
ma dermaßen auf Judentum und Islam fokussiert wird.«21

Weiter gab ein kurzer Dialog am Tisch zu denken. So äußerte die
christliche Theologin: »Der Knackpunkt ist da, wo man meint im inter-
religiösen Gespräch aus einer gewissen politischen Correctness heraus,
man müsse das, was beim andern aneckt – das können Essensgepflo-
genheiten sein – aus falsch verstandenem Respekt zurückhalten. Man
müsse die Ecken und Kanten der eigenen Religion quasi abschleifen.
Das sehe ich dezidiert anders. Ich denke sogar, erst dann kann ein Dia-
log, der dieses Wort überhaupt verdient, stattfinden, wenn man weiß,

221

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

19 13:59–14:14:18.
20 59:17–59:29.
21 01:05:23–01:05:45.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welche Konturen das Gegenüber hat. Dann kann man sich daran abar-
beiten. Und das bedingt unter Umständen auch, dass man ein sehr
deutliches dezidiertes ›Nein!‹ sagt«.22 Die Muslimin antwortete da-
rauf: »Béatrice Acklin, wenn Sie sagen, es bestehe die Gefahr, dass das
Eigene abgeschliffen werden muss, um dem Anderen in toleranter
Weise Rechnung zu tragen, möchte ich gerne von Ihnen ein konkretes
Beispiel hören. In unserer Situation als Minderheit in einem christlich
geprägten Raum, kommt mir nichts spontan in den Sinn, wo von der
christlichen Seite her ein Abschleifen passieren müsste, gerade wenn es
um die Speiseregeln geht«.23

Eindrücklich, dieser letztzitierte Gesprächsgang zwischen den bei-
den Frauen am Tisch. Er zeigt in aller Kürze, wie viel ein wirkliches
Gespräch bringen kann. Die Definition eines Dialogs, der auch ein de-
zidiertes Nein erträgt, war wichtig, aber mindestens ebenso das Nach-
haken, wo denn konkret bei der gerade diskutierten Frage ein solches
Nein zu platzieren wäre.

Die übrigen Zitate sind angeführt, weil sie auf entwaffnende Art
zeigen, wie anspruchsvoll es ist, einen guten Trialog zu moderieren. In
der ehrlichen Aussage: »Ich finde mich nicht wieder in dieser Diskus-
sion«, machte Amira Hafner-Al Jabaji die Schwierigkeit deutlich, bei
allen Themenaspekten sämtliche Gäste im Gespräch zu halten. Immer
wieder gab und gibt es Themen, die nicht für alle gleicherweise rele-
vant sind. Offensichtlich war in diesem Sternstundengespräch auch
mehrfach unklar, wer kritisch befragt wurde und wer sich von einer
Außenperspektive her dazu äußern sollte. So wunderte sich jemand,
sich rechtfertigen zu müssen oder jemand wunderte sich, nicht auf die
eigene Tradition hin befragt zu werden oder jemand hatte nichts We-
sentliches zu diesem Punkt beizutragen.

Das Konzept der wechselnden Hauptrollen

All dies rief nach einem klareren Konzept. Einem Konzept, das drei
Gäste in ihrer Verschiedenheit angemessen zu Wort kommen lässt.
Eine Form, die sich flexibel erweist gegenüber Themen, die in ihren
Aspekten bei jeder der drei Religionen an einem andern Ort besonders

222

Brigitta Rotach

22 01:07:38–01:08:28.
23 01:11:05–01:11:35.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umstritten und delikat sind. Denn offenbar lässt sich gar nicht zu je-
dem Teilthema ein gewinnbringender Trialog führen.

Als zündende Idee erwies sich daher ein Konzept mit wechselnden
Hauptrollen. Das heißt, das Gespräch wird in Hauptteile gegliedert,
wobei jeder der Gäste einmal mit »seinem« Thema im Zentrum steht,
ausführlicher Stellung beziehen und klären darf, aber auch mit kriti-
schen Fragen konfrontiert wird. Nachdem die anderen Gäste zuerst
diesem Gedankengang zu folgen versuchen, haben sie dann die Gele-
genheit, sich aus dem Gehörten heraus ebenfalls ins Spiel zu bringen.
Sie dürfen jetzt durchaus auch widersprechen oder aber müssen sich
ähnliche Anfragen gefallen lassen. Diese Form des Gesprächs entlastet
die Moderation davon, in allen Phasen des Gesprächs und bei jeder
Fragestellung alle gleichmäßig zu befragen oder ständig unterschied-
liche Erzählweisen und Zugangsformen harmonisieren zu müssen.

Paradigma Trialog: Heißes Eisen Konversion24

Am schwierigen Thema der Konversionen zeigte sich, wie das Konzept
eines Trialogs mit wechselnden Hauptrollen funktionieren kann. Im
Eingangsteil des Sternstunden-Gesprächs zu diesem Thema wurden
alle drei Gesprächsteilnehmer, der Abt Martin Werlen vom Benedikti-
nerkloster Einsiedeln, Imam Petrit Alimi von Luzern und der jüdische
Theologe Michel Bollag vom Zürcher Lehrhaus, gefragt, wie sie regie-
ren würden, wenn jemand zu ihrer Religion konvertieren möchte oder
umgekehrt, was sie sagen würden, wenn jemand aus ihrer Religion
wegkonvertiert, beziehungsweise von seiner Religion abfällt. Alle drei
Herren antworteten höflich und sorgfältig. Virulent wurde das Ge-
spräch aber, als es in den drei Hauptteilen zu unterschiedlichen kon-
kreten Aspekten der Konversion ging.

Der katholische Theologe wurde daraufhin befragt, wie er die
Missionstätigkeit des Christentums sieht und ob sich die katholische
Kirche wieder vermehrt missionarisch gibt. Beim Muslim stand die
Frage des Abfalls vom Islam im Zentrum, auch die Bestrafung für
Apostasie. Der jüdische Gesprächsteilnehmer schließlich musste sich
dazu äußern, warum es so schwierig bis fast unmöglich ist, zum Juden-
tum zu konvertieren.

223

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

24 Sternstunde Religion 14.2.2010, 10.00–11.00.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstverständlich gab es bei jedem der Hauptteile nach einem
Gespräch mit der Hauptperson die Möglichkeit für die beiden anderen,
sich dazu zu äußern und sich gegenüber ihrem Kollegen zu positio-
nieren. Zudem war es für die Moderation einfacher, sich auf das Ge-
dankengebäude jeweils einer Religion einzulassen, auch je mit Zitaten
aus den Schriften zu arbeiten und insgesamt härter, nie aber unfair zu
fragen und nachzufragen.

Proben aufs Exempel

Drei weitere Versuche zu Trialog sollen hier noch kurz erwähnt wer-
den, vor allem, um die breite Palette der Möglichkeiten dieser Ge-
sprächsform anzudeuten.

Der »Interreligiöse Dialog im Schatten des Nahostkonflikts«25

versuchte im Umfeld der Gaza-Offensive ein Religionsgespräch zu
führen. Die christliche Theologin Viola Raheb, der Rabbiner Tovia ben-
Chorin und die islamische Theologin Hamide Mohagheghi haben alle
drei ihre familiären Wurzeln im Nahen Osten. Dieser Trialog im Ja-
nuar 2009 zeigte, dass das Konzept sich auch für politische Aktualitäten
eignet und insbesondere hilfreich sein kann, ein sehr kontroverses Ge-
spräch in konstruktiven Bahnen zu halten.

Umgekehrt war die Anlage des Trialogs »Religion und Frauen-
rechte«26 , der im März 2011 zum vierzigsten Jubiläum des Frauen-
stimmrechts in der Schweiz positioniert wurde. Die Idee hier war, drei
Frauen einzuladen, die positiv je in ihrer Religion viel erreicht haben,
die erste Großmünsterpfarrerin Käthi la Roche, Rabbiner Bea Wyler
und die Professorin für Islamwissenschaften Katajun Amirpur. Auch
hier kam das Konzept der wechselnden Hauptrollen zum Einsatz, aller-
dings weniger scharf getrennt. Die drei Hauptthemen setzten je mit
dem Statement einer Frauen ein: Frauenordination, Frauenrechte in
den Religionsgemeinschaften, Feministische Auslegung der Schriften.
Alle drei Gäste sahen die großen Fortschritte in Sachen Frauenrechte
und benannten auch, was dennoch uneingelöst ist. Darüber kam ein
lebendiges Gespräch zustande. Das heißt, ein Trialog mit wechselnden

224

Brigitta Rotach

25 Sternstunde Religion 25.1.2009, 10.00–11.00.
26 Sternstunde Religion 27.3.2011, 10.00–11.00.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauptrollen eignet sich nicht nur für kontroverse, sondern auch für
komplementär angelegte Gespräche.

Beim Trialog »Religion und Sexualität«27 mit Rabbiner Michael
Goldberger, mit der Islamwissenschaftlerin Rifa’at Lenzin und dem
evangelischen Theologen Thomas Römer war besonders lehrreich, dass
zwei der drei Gesprächteilnehmer kurz darauf zum gleichen Thema an
die Berliner Schaubühne28 geladen wurden.

Im Vergleich zum Berliner Exempel zeigten sich exemplarisch die
Vorteile des Konzepts mit wechslenden Hauptrollen. So begann in der
Schaubühne die Muslimin Hilal Szegin, die nach 20 Minuten erstmals
zu Wort kam und vorher zwei Monologe mit wenig Rückfragen anhör-
te, mit den Worten: »Es sind jetzt schon so viele Aspekte angesprochen
worden, die ich auch total interessant finde. Ich könnte mich jetzt zu-
rücklehnen und die erst mal auf mich wirken lassen. Alles andere ist
gar nicht so leicht …«29 . Fast jeder Gesprächsgang wurde mit einer
Frage an denselben Gast begonnen. Von den angesagten Hauptteilen
fiel die Frage der Verschleierung weg, vielleicht weil diese Frage vor
allem für Muslime relevant ist und weniger Stoff für die andern Gäste
bietet.

Das Konzept des Trialogs mit wechselnden Hauptrollen bot gerade
bei diesen für den interreligiösen Dialog typischen Klippen Hilfestel-
lungen. Die Thematik von Verschleierung und Sexualisierung der
Frauen wurde im Teil besprochen werden, in dem die Muslimin Haupt-
person war. Dass dabei Kippa und Scheitl wie auch der paulinische Ap-
pell an die Frau, nur mit Kopfbedeckung öffentlich zu reden, nur am
Rande betroffen sind, stellte aufgrund des Konzepts kein Problem dar.
Die andern Gäste hatten ja später ihren Hauptrollenteil. Der christliche
Theologe wurde schwerpunktmäßig zur Frage von Homosexualität
und Religion befragt. Als die Diskussion sich den einschlägigen Bibel-
stellen zu Homosexualität zuwandte, Levitikus 18 und 20, gab nach
dem christlichen Theologen der Rabbiner eine weitere und ganz andere
Deutung des Textes. Seine Hauptrolle aber hatte er im Teil zur Frage
der Sexualität außerhalb der Ehe.

225

Trialog mit wechselnden Hauptrollen

27 Sternstunde Religion, August 2010.
28 28. November 2010: »Die Kinder Abrahams und der neue Kampf um alte Tabus –
Religion und Sexualität«. Michael Goldberger, Thomas Römer und Hilal Sezgin im
Gespräch mit Carolin Emcke.
29 Schaubühne 20:03–12.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit

Mit der bei Sternstunden erprobten Form des Trialogs lassen sich eine
Vielzahl von spezifischen Themen behandeln. Dabei kommen Gemein-
samkeiten zu Tage, Differenzen können benannt und besprochen wer-
den, ohne die ganze Gesprächsbasis zur Disposition zu stellen. Das
Konzept der wechselnden Hauptrollen garantiert jedem der Teilneh-
menden, einmal im Zentrum zu stehen und dann wieder mehr zu rea-
gieren. Unterschiedliche Zugänge, brennende Interessen und intellek-
tuelle Stärken können damit gebührend berücksichtigt werden.

Das Konzept erlaubt es, punktuell zu vertiefen und die Fragestel-
lung zu konkretisieren, ohne ständig das Problem zu haben, dass diese
oder jene Frage für jemanden interessant oder gar brisant oder umstrit-
ten ist, für die anderen oder einen der anderen hingegen überhaupt
nicht. Indem deutlich wird, dass die Problemkreise oft auf unterschied-
lichen Ebenen liegen, können Missverständnisse vermieden werden. In
wechselnder Reihenfolge kommt jede Person mit ihrem eigenen Zu-
gang zum Zuge, während sich die anderen auch einbringen und dazu
verhalten können. Sei es, dass sie widersprechen, eigene Erfahrungen
anfügen, das Gesagte bestätigen, eine Analogie dazu aufzeigen oder
aber beschreiben, wie dieser Punkt von außen wirkt.

Selbstverständlich sollten die drei Gesprächspartner gut gewählt
und ungefähr gleich stark sein. Sicherlich muss weiterhin diskutiert
werden, wie kontrovers die gewählten Themen sein sollten. Die bishe-
rige Erfahrung zeigte, dass sowohl komplementäre wie hart umstritte-
ne Fragestellungen in dieser Weise verhandelbar sind.

Es ist vorstellbar, dass zukünftig der Ort der Diskussion ein ande-
rer als das Fernsehstudio sein könnte. In Anlehnung an die Berliner
Schaubühne ist ein Gespräch vor anwesendem Publikum eine wün-
schenswerte Option. Natürlich müsste dann wieder die Konnotation
des Ortes bedacht werden, sei es, dass wechselnd Kirche, Synagoge
und Moschee die Veranstaltung zu sich einladen, oder dass sie an
einem der der offiziellen Dialogorte stattfinden könnte, etwa im Haus
der Religionen. Auch ein neutraler Ort wäre denkbar, ein universitärer
Saal, ein Theater oder im Freien.

All dies ließe sich ausprobieren, um den Wort von Leggewie näher
zu kommen, »wer sich befreunden will, muss sich befremden lassen«.
Im Blick auf dieses Ziel ist das Konzept vom Trialog mit wechselnden
Hauptrollen in meinen Augen vielversprechend.

226

Brigitta Rotach

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163 - am 24.01.2026, 02:16:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Antisemitismus und Islamophobie – Eine Diskussionsbemerkung
	Gegenwärtige islamische Konzeptionen von religiöser Toleranz: das Beispiel Iran
	Religiöse und politische Toleranz gegenüber Minderheiten
	Historischer und ideologischer Kontext
	Rechtliche Positionen zur Minderheitenfrage
	Paul Guggenheim: Menschenrechte versus Minderheitenschutz
	Fazit und Ausblick

	Trialog mit wechselnden Hauptrollen
	Im Zeichen des interreligiösen Dialogs
	Zwei Sternstunden-Events
	Vom Dialog zum Trialog?
	Dialogkonzepte als Vorbild
	Prototyp Trialog: »Religion und Essen«
	Das Konzept der wechselnden Hauptrollen
	Paradigma Trialog: Heißes Eisen Konversion
	Proben aufs Exempel
	Fazit


