CHRISTINE ABBT

Differenz, Alteritat und Verantwortung
Politisch schreiben bei Denis Diderot und Georg Bichner

Die Idee einer stark verstandenen Autonomie weisen Denis Diderot
und, diesem nachfolgend, Georg Biichner zuriick. Das Ich ist nicht
selbstgesetzgebend, sondern beeinflusst durch Umstdnde und einge-
bunden in vielfiltig wirksame Verhiltnisse. Daraus resultiert bei bei-
den Autoren allerdings kein Fatalismus, der das Subjekt seiner Verant-
wortung vollstindig enthebt, sondern eine dringliche Vorstellung von
politischem Schreiben, die Differenz, Alteritit, Freiheit und Verant-
wortung konkretisiert. Der prazis gestalteten Darstellung und Verge-
genwirtigung der Relationalitdt menschlicher Verhiltnisse und Situ-
ationen und der Moglichkeit, andere Lebenswirklichkeiten als eigene
zu imitieren, zu imaginieren und auszuprobieren, werden dabei grund-
legende demokratisierende Bedeutung zugesprochen. Ausgehend ins-
besondere von Denis Diderots Texten Salon de 71765, Paradoxe sur le
comédien und Essais sur la peinture wird im Folgenden erstens Diderots
Anspruch an ein Schreiben entfaltet, das sich als politisch begreifen
kann, insofern es Personen als Subjekte reflektieren ldsst, und zweitens
dargelegt, wie dieser Anspruch bei Diderot selbst durch den Einsatz
komplexer formaler Gestaltung umgesetzt ist und spéter bei Biichner
eine unmittelbare Fortschreibung und Weiterentwicklung findet.

Als Verschiedene zusammen in der Héhle

An einer Stelle im Salon de 7765 wird Diderots grundlegende Kritik an
Positionen, die die Idee einer starken Autonomie und damit einherge-
hend die exakte Unterscheidbarkeit zwischen einer Person und deren
Umwelt behaupten, besonders kenntlich. Dabei wird diese Kritik mit
explizitem Rekurs auf einerseits Platons Hohlengleichnis und anderer-
seits Jean-Honoré Fragonards Malerei ausgefiihrt und als Bericht eines
Traumerlebnisses vorgestellt.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 Christine Abbt

Die Figur Diderot berichtet dem Freund Melchior Grimm von ih-
rem Traum. Darin befindet sie sich selbst in Platons Hohle. Platons
Gleichnis habe sie noch vor dem Einschlafen gelesen. »I1 me sembla
que j’étais renfermé dans le lieu qu’on appelle I'antre de ce philosophe.
C’était une longue caverne obscure.«! Neben dem Berichtenden selbst
befinden sich in der Hohle viele weitere Menschen, Ménner, Frauen
und Kinder. Die meisten davon sind ebenso unfrei wie der Erzéhlende
selbst. Sie sind gefangen und konnen sich nicht uneingeschrinkt be-
wegen, scheinen aber gliicklich. Sie lachen, singen und trinken. Man
konnte denken, das wire ihr »état naturel«?, so der Berichtende. Der
Blick dieser Gefangenen ist auf eine grof3e Leinwand gerichtet. Darauf
sind faszinierende Lichtspiele zu sehen.

Hinter Diderot und den anderen Arretierten befindet sich im Traum
eine weitere Gruppe, die das Spiel auf der groBen Leinwand in Szene
setzt. Diese Personen haben Figuren in den Hidnden, die so zahlreich
und vielfiltig einsetzbar sind, dass damit alle menschlichen Situationen
nachgestellt werden kénnen. Die farbig-transparenten Figuren werden
durch Licht an die Winde projiziert, dass sie so lebendig wirken, wie
wenn sie keine Abbilder wiren, sondern Lebewesen aus Fleisch und
Blut. Jede menschliche Situation ist so darstellbar. Auf die Betrachten-
den iiben diese Inszenierungen grofe Wirkung aus. Sie vermitteln
Freude und Gliick, fithren aber auch zu Trinen und Schmerzempfin-
den, je nach dem, was gezeigt wird.

Der Autor Diderot ldsst die Figur Diderot im Text einen Traum be-
schreiben, in dem sich der Berichtende in der Hohle des antiken Phi-
losophen befindet. Die Anlehnung an Platons Textvorlage bietet dabei
gleichzeitig beste Voraussetzung fiir eine kritische Auseinandersetzung
damit. So gibt es im Traum von Diderot, anders als bei Platon, fiir nie-
manden einen Ausweg aus der Hohle. Alle sind und bleiben zusammen
in der Hohle, unterteilt allerdings in Diderots Variante in einerseits
Spielende und andererseits Zuschauende. Die einen setzen das Spiel
aus Figuren, Farben, Formen und Geschichten in Gang und spielen,
die anderen blicken gebannt auf die Leinwand mit dem bunten, fas-
zinierenden Spiel und werden dabei bespielt. Viele der Zuschauenden
blicken, so wird es von Diderot berichtet, gebannt auf das Gezeigte und
sind den Wirkungen dieser bewegten Bilder ausgeliefert. Das macht sie

‘1 Denis Diderot: Salon de 1765, Paris 1984, S. 253.
Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenz, Alteritdt und Verantwortung 125

nicht ungliicklich, solange sie selbst oder andere nicht danach streben,
das Spiel, seine Bedingungen und Wirkungen, seine Beschaffenheit zu
verstehen. Allerdings gibt es in der Hohle von Diderot unter den Zu-
schauenden auch solche, die auf der Hut sind, die den Kopf drehen und
sich umsehen méchten. Diese nehmen sich und ihre eigene Situation
und die der anderen in der Hohle wahr und entwickeln so ein Selbst-
und Fremdverhiltnis. Das allerdings wird von der Gruppe der Spielen-
den im Hintergrund mit allen Mitteln zu unterbinden versucht. »Par
derriére nous il y avait des rois, des ministres, des prétres, des docteurs,
des apotres, des prophetes, des théologiens, des politiques, des fripons,
des charlatans, des artisans d’illusions et toute la troupe des marchands
d’espérances et de craintes.<® Jene, die mit Hoffnung und Angst hau-
sieren, drohen mit furchterregender Stimme jenen, die es wagen, ihren
Kopf zu drehen, eine neue Sicht erproben und die Bedingungen der
Inszenierungen mit in den Blick nehmen. Wer es dennoch versuche,
setze sich groBer Gefahr aus und miisse mit Bestrafung rechnen, so
Diderot zu Grimm.

Bei Platon geht es im Kontext des Hohlengleichnisses um die Unter-
scheidung zwischen Licht und Schatten und um auf der einen Seite
Philosophen, die den Weg nach drauBen suchen und finden kénnen
und um auf der anderen Seite alle Anderen, die das nicht aus eigener
Kraft schaffen. Bei Diderot geht es nicht um die Unterscheidung zwi-
schen Licht und Schatten oder um die Differenz zwischen solchen, die
ans Licht kommen und solchen, die dieses Licht nicht sehen. Alle ver-
harren in Diderots Traum in der Hohle. Niemand erreicht einen Stand-
punkt, von dem aus das wahre Licht erblickt werden konnte. Diderot
iibertrdgt die Differenz von Licht und Dunkel, von Wahrheitssuche
und Selbsttduschung ins Innere der Hohle und bestimmt diese neu.
Die Differenz ist eine sozial-politische, welche die Position der Men-
schen und ihre Macht betrifft. Drei Gruppen von Menschen sind dabei
deutlich voneinander gesondert. Die erste Gruppe, die im Traumbild
Diderots hervorgehoben wird, umfasst die Machthabenden, welche die
Inszenierungen auf der Leinwand in Gang bringen, welche unablissig
auf die Masse der Rezipierenden einwirken. Das machterhaltende In-
teresse dieser Drahtzieher wird betont. Sie wollen, so der Berichtende
bei Diderot, partout nicht, dass irgendjemand aus den Reihen der Zu-
schauenden danach strebt, die Ordnung in der Hohle zu verstehen.

3 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 Christine Abbt

Die zweite Gruppe umfasst die Zuschauenden, die in ihrem gefesselten
Zustand zufrieden erscheinen. Diese lachen und weinen, je nachdem
was ihnen gezeigt wird und kénnen diese Empfindungen nicht aus sich
heraus generieren, weder erinnern, noch imaginieren oder reflektie-
ren. Eine dritte Gruppe schlieBlich umfasst jene Zuschauenden, die
ihre Fesseln sprengen, ihre Rolle interpretieren und ihren Blick ver-
andern mochten. Es handelt sich dabei um solche, die ihren Kopf zu
drehen versuchen und einen Perspektivenwechsel anstreben. Diese
Personen bemiihen sich im Rahmen ihrer Méglichkeiten in der Hoh-
le darum, die Bedingungen fiir das Spiel auf der Leinwand besser zu
verstehen und entwickeln ein Wissen in Bezug auf die eigene Situation
und jene anderer. Sie erreichen damit nicht das Licht der Wahrheit,
reprisentieren hier aber jene, die sich um ein besseres Verstdndnis der
Relationen und Wirkungszusammenhinge bemiihen. Unter welchen
Bedingungen kommen die Bilder auf der Leinwand zustande, welche
Lebensmaoglichkeiten gibt es in der Hohle? Jene, welche eine Erwei-
terung ihres Blicks anstreben, etablieren im besten Falle ein Wissen
davon. Mehr ist nicht méglich. Darin allerdings verortet Diderot (und
nach ihm Biichner) immense sozial-politische Sprengkraft. Die Verge-
genwirtigung des eigenen Schauens als einer Perspektive unter ande-
ren, das Bemerken der unterschiedlichen Gruppen im sozialen Raum
und das sichtbar Werden der Wirkungszusammenhinge, die zwischen
allen bestehen, erachten zudem offenbar auch die Drahtzieher der In-
szenierungen in der Hohle, die Mitglieder der ersten Gruppe, als hoch-
gefahrlich in Bezug auf ihre Vormacht. Sie schiichtern darum ein, wer
seinen Blick umherschweifen lassen will.*

Unheimliche Verbindungen

Nachdem die unterschiedlichen Situationen in der Hohle und das enge
Zusammenspiel zwischen jenen, die das Spiel beherrschen und jenen,
die ihm ausgesetzt sind, beschrieben worden ist, wendet sich Diderot
der genaueren Betrachtung des Lichtspiels auf der riesigen Leinwand
zu. Explizit macht er dabei den Wechsel seiner eigenen Perspektive

4 Vgl. Julia Apitz: Whoever Controls Your Eyeballs Runs the World. Visualisierungen
von Kunst und Gewalt im Werk von Don DeLillo, Géttingen 2012, S. 71-75.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenz, Alteritdt und Verantwortung 127

kenntlich und damit offensichtlich, dass es ihm, anders als vielen Ge-
fangenen in der Hohle, méglich ist, mehr zu sehen als ausschlieBlich
die Lichtbilder auf der Leinwand, denen er sich jetzt voll und ganz
widmen will.®

Die Differenzsetzung zwischen direkter Wahrnehmung, Imagination
und Erinnerung wird in den weiteren Ausfithrungen in ihrer Berech-
tigung grundlegend in Zweifel gezogen. Es wird deutlich gemacht, in-
wiefern jede mediale Realisierung eines Bildes auch ein Abbild einer
fritheren und anderen medialen Vermittlung ist und ihrerseits wieder
in vielfiltiger Beziehung steht zu weiteren und neuen Ausdruckswei-
sen. Jedes Bild, so wird dabei nahegelegt, ist auch Abbild. Es rekurriert
auf einen Eindruck, dem Ausdruck verliehen wird. Die unterschied-
lichen Verfahren der Reproduktion und Vergegenwértigung von Bil-
dern werden bei Diderot als Vorginge vorgestellt, die je anspruchsvoll
zwischen Eindriicken und Ausdrucksformen vermitteln.

Der Autor Diderot ldsst Diderot in seinen Ausfiihrungen iiber
Fragonards Bild »Le Grand-prétre Corésus s'immole pour sauver
Callirhoé« die Vorstellung einer mentalen Verfassung erldutern, die
unablissig auf Reize reagiert.6 Sehen, Traumen, Vorstellen und Erin-
nern stellen demnach zwar unterschiedliche Vorgédnge dar, in Bezug
auf ihre Wirkung auf ein Subjekt sind sie allerdings nicht eindeutig von-
einander zu unterscheiden. Jemand kann von einem Traumbild ebenso
emotional erfasst werden wie durch den Eindruck eines Bildobjekts,
das betrachtet wird. Die fiktive Schilderung eines Bildes kann dieses
realistischer vor dem Auge aufscheinen lassen als es einem gemalten
Bild gelingt oder umgekehrt. Zudem ist die Beziehung zwischen Wahr-
nehmung, Traum und Erinnerung keineswegs eine einfach zu kldarende.
Esist der Freund Melchior Grimm, der Diderots Perspektive mit seinen
Nachfragen verdeutlicht und gleichzeitig auch in Frage stellt. Einerseits
lobt er die Imaginationskraft von Diderot, wenn er zu bedenken gibt,
dass es keinen Kiinstler gebe, der solche Bilder malen konne, wie sie
von Diderot beschrieben wiirden. Andererseits fragt er, wie Diderot
dazu komme, das Bild von Fragonard so genau beschreiben zu kon-
nen. Hat er es gesehen oder nur davon gehort, wer hat Diderot davon

5 Der im Text berichtende Diderot gehort damit seinerseits der dritten Gruppe von
Hohleninsassen an. Er verfiigt iiber mehrere Perspektiven, was ihm erst erlaubt, die

~ Situationen in der Hohle bewusst zu vergegenwirtigen.

6 Vgl. Andrei Pop: Antiquity, Theatre, and the Painting of Henry Fuseli, Oxford 2015,
S. 22.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 Christine Abbt

berichtet? Auch auf dieser Ebene des Gesprichs wird untersucht, ob
es einen Unterschied in Bezug auf die Nachwirkung eines Eindrucks
gebe oder nicht. Macht es einen Unterschied, ob ich das Bild gesehen
habe oder ob es mir jemand so lebendig und akkurat erzihlt, dass ich
es mit eigenen Augen zu sehen vermeine und dariiber vergesse, dass es
nur ein Bericht war? Auf das Subjekt selbst und seine Empfindungen
in Bezug auf Gliick oder Ungliick, Genuss oder Ekel, Faszination oder
Langeweile ist die Einteilung in Original und Kopie nicht relevant.
Der Austausch zwischen Diderot und Grimm unterstreicht, dass sich
innerhalb der Hohle nichts eindeutig und vollumfinglich vom Ande-
ren loslosen ldsst. Alles steht mit allem in irgendeiner Verbindung, und
erst die Kunst vermag es, diese Verbindungen sichtbar werden zu las-
sen. Das, was als Original gilt, wird darin als Abbild unter Abbildern
kenntlich. Nicht nur zwischen den Menschen, sondern auch zwischen
allen Dingen sind unheimliche Verbindungen in Kraft. Nichts ist, was
es ist, ohne das Andere.

Im Gesprich zwischen Diderot und Grimm zeigt sich, dass die Re-
lation zwischen dem zuerst gemalten Bild von Fragonard, und dem
im Text erzdhlten Bild von Diderot nicht eindeutig zu bestimmen
ist. Grimm spiegelt dies durch seine Einwiirfe: »C’est un beau réve
que vous avez fait, c’est un beau réve qu’il a peint.«7 In der Sicht von
Grimm entsprechen sich die Figuren und beide Vermittlungen haben
exakt denselben Effekt auf die Zuschauenden. SchlieBlich geht Grimm
noch einen Schritt weiter und bezeichnet alles bei Fragonard ebenso
wie alles in Diderots Darlegung als »simulacres«®. Diderot antwor-
tet darauf mit Verweis auf einen Austausch, der zwischen ihm und
Fragonard stattfinde, und zwar nicht am Tage, nicht bei Lichte betrach-
tet, aber doch in der Nacht. »Ce que vous me dites me ferait presque
croire que moi qui n’y crois pas pendent le jour, je suis en commerce
avec lui pendent la nuit.<” Im dunkeln Innern der Hohle, so lieBe sich
anfiigen, unterstehen alle den beabsichtigten und unbeabsichtigten
Wechselwirkungen. Diese Wechselwirkungen sind ihrerseits nie voll-
standig transparent zu machen. Jeder Versuch ist selbst Effekt von nicht
eindeutig abgrenzbaren Wirkungen und hat Einfluss auf nicht vollstin-
dig zu kldrende, weitere Wirkungszusammenhinge.

7 Diderot: Salon (wie Anm. 1), S. 262.
8 Ebd.
" Diderot: Salon (wie Anm. 1), S. 261 u. S. 263.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenz, Alteritdt und Verantwortung 129

Personliche Freiheit ist unter dieser Voraussetzung nicht als Ausbruch
aus diesen Verbindungen oder Unabhingigkeit vom Zusammenhang
zu denken, sondern als eine Verschiebung der eigenen Position und
Verianderung des Blicks. Diese bedeuten Verwirklichung von Freiheit
und vermégen die scheinbar unverinderlichen Konstellationen zu
mobilisieren.!” Das Gefiige wird als Gefiige und damit als fragil be-
merkbar und gleichzeitig erfahrt auch das Subjekt sich als verdndertes
und damit als verdnderbar. Es realisiert, dass es noch unerprobte an-
dere Lebenswirklichkeiten gibt. So betrachtet verwundert nicht, dass
Diderot dem Metier des Schauspielers groBe Beachtung schenkt und
diesem auch demokratische Bedeutung zuspricht. Im Spiel mit Rollen
verwirklicht sich personliche Freiheit, und das in mehrfacher Hinsicht.

Spiel mit Rollen

In idealer Form zeigt sich das ritselhafte Zusammenspiel von Unter-
werfung und Freiheit am Schauspieler. Keine Person ist nur und aus-
schlieBlich sich selbst unterstellt. Gleichzeitig ist niemand ausschlieB-
lich das Resultat sozialer Einfliisse und Determination. Diderot erértert
im Paradoxe sur le comédien die widerspriichliche Situation, in der sich
der Schauspieler befindet, und mit ihm, genau besehen, jede selbst-be-
wusste Person. Im Dialog zwischen einem Ersten und Zweiten Sprecher
wird die Frage verhandelt, wodurch sich ein exzellenter Schauspieler
von einem mittelmidBigen oder schlechten unterscheide. Der Zweite
Sprecher, der im Dialog stirker zu Wort kommt und mit Diderots Po-
sitionen in Verbindung gebracht werden kann, nennt als Kriterium fiir
den meisterhaften Schauspieler eine auBerordentliche Konzentration.
Der ideale Schauspieler beherrsche die Fahigkeit, einen Anderen auf
der Biihne so darzustellen, dass das Publikum vergesse, dass es sich
dabei iiberhaupt um ein Spiel handle. Wéahrend des Spiels darf von
den Zuschauenden nicht realisiert werden, dass sie einen Schauspieler
vor sich haben, der einen Anderen darstellt. Sonst scheitert die ange-

10" Zum »Licht« als einer Form der Reflexion iiber Machtbeziehungen vgl. David Ferris:
Shadows on the wall of reason. Diderot before Fragonard, in: Inventing Agency.
Essays on the literary and philosophical production of the modern subject, hg. von

Claudia Brodsk und Eloy la Brada, London/New York 2017.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Christine Abbt

strebte Wirkung. Auf der Bithne muss der Schauspieler glaubhaft den
Anderen personifizieren. Allerdings, so fahrt der Zweite Sprecher fort,
ohne dabei selbst je zu vergessen, dass es nur ein Spiel mit Rollen ist.
Der Schauspieler selbst muss sich stets bewusst sein, dass er eine Rolle
darstellt. Er ist wihrend der hochsten Kunstdarbietung gleichzeitig der
Andere und nicht der Andere, er ist sich und ist es nicht, und weiB3 iiber
diese seine paradoxe Situation Bescheid.!!

Nimmt man den Traumbericht aus dem Salongesprich von 1765 noch
einmal hinzu, dann reprisentiert der ausgezeichnete Schauspieler, wie
er im Paradox-Text gefordert wird, ein Mitglied der dritten Gruppe der
Hohle. Denn in Idealform hat der Schauspieler (oder die Schauspiele-
rin) bereits nicht nur einige selbststindige Blickverschiebungen vollzo-
gen, sondern sich voll und ganz und gleichzeitig der eigenen Situation
hochbewusst voriibergehend eine andere Maoglichkeit menschlicher
Existenz angeeignet. In dieser Imitation anderer Lebenswirklichkeiten
realisiert sich ein Freiheitsschub. Der soziale Gestaltungsraum wird da-
rin nicht nur genutzt, sondern gleichzeitig auch vorgefiihrt.

Wird die Méoglichkeit der kiinstlerischen Téduschung in Bezug auf
Identitdten ernst genommen und streng befragt, ergeben sich daraus
weitreichende Konsequenzen. Es wird daran offensichtlich, dass die
Identitit eines Menschen etwas Gestaltbares darstellt. Wenn Personen
andere glaubhaft imitieren kénnen, wer sind sie dann tatsdachlich? Wer
konnte dariiber noch zweifelsfrei Auskunft geben? Der Spielende fiihrt
im besten Falle vor Augen, dass er selbst unter anderen Umstidnden
auch jene Person hitte werden konnen, die er darstellt. Identititen, so
wird in der vertieften Analyse der fabelhaften Schauspielerei darge-
legt, konnen folglich nicht als eindeutig festgelegte oder restlos iiber-
priifbare behauptet werden, ohne in grundlegende Widerspriiche zu
geraten. Vielmehr miissen sie als voriibergehend sichtbarer Ausdruck
fortlaufender Prozesse von komplizierten Wirkungszusammenhéngen
anerkannt werden. Weil diese nie ganz oder abschlieBend transparent
gemacht werden konnen, handelt es sich dabei auch um unheimliche
Verbindungen.

11 ,Gerade weil er sich zuhort im Augenblick, da er uns rithrt, und weil seine Begabung

gerade nicht im Fiihlen besteht, wie Sie meinen, sondern darin, die duBeren Zeichen
des Gefiihls peinlich genau wiederzugeben, deshalb lassen Sie sich tduschen.« Denis
Diderot: Paradox iiber den Schauspieler, iibers. und eingefiihrt von Felix Rellstab,

Ziirich 2011, S. 20.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenz, Alteritdt und Verantwortung 131

Jeder hitte auch ein anderer werden konnen, so lautet also eine Pra-
misse der Gedankenwelt Diderots. Eine unbestimmte Potentialitit ldsst
sich reflektierend aus den Moglichkeiten der Imitation ableiten und als
das Verbindende zwischen den Subjekten denken. Konkret allerdings
sind die Méglichkeiten der Autonomie eingeschrinkt. Das Subjekt ist
in Diderots Hohlengleichnis auch dann noch gefangen, wenn es seinen
Blick wendet und noch dem begnadetsten Schauspieler stehen Limitie-
rungen entgegen. Nicht jede Rolle etwa kann von jedem gespielt wer-
den, gibt der Zweite Sprecher im Paradox-Text zu bedenken. Insbeson-
dere das Kindesalter und das hohe Alter stellen Widerstidnde dar. Ein
alter Mann etwa hitte Miihe, eine Figur zu imitieren, deren jugendli-
che Vitalitit hervorsticht.'” Diderot formuliert diesen Gedanken auch
in seinen Essais sur la peinture, wo er von der Kindheit und dem Alter
als von Phasen spricht, in denen Menschen eine »masse informe«'3 dar-
stellen, die erst noch oder wieder nach Form und Bestimmung sucht.
Der Kiinstler solle sich darum vor allem um eine moglichst genaue
Nachahmung von Personen (auf der Biihne oder auf der Leinwand)
bemiihen, deren Alter dazwischen liege und also, so konnte angefiigt
werden, in jener Zeit, in der das Spiel mit sozialen Rollen ausgepragt
im Gange und gesellschaftlich besonders gefordert ist.

Das Spiel mit Rollen bedeutet bei Diderot keine Autonomie, aber im-
merhin eine Form von persénlicher und damit einhergehend auch eine
Realisierung demokratischer Freiheit.

Politisch schreiben

Personliche Freiheit ist bei Diderot nicht als herausragende Tat oder
autonome Handlung konzipiert, die sich vollstindig aus den Ketten
von Ursache und Wirkung 16st, sondern als eine zunichst einmal mi-
nimale Bewegung, als Verschiebung des Blicks. Es gibt Freiheit, aber
sie befreit den Einzelnen nicht unmittelbar aus seinen Fesseln. Der
»Zwang der Umstinde«,'* von dem Schiller spdter im Rahmen seiner

12 Denis Diderot: Paradox iiber den Schauspieler (wie Anm. 11), S. 25.

13 Denis Diderot: Essais sur la peinture, hg. von Gita May, Paris 1984, S. 13.

4 Friedrich Schiller: Uber die tragische Kunst, in: Werke und Briefe in zwolf Bianden,
hg., von Rolf-Peter Janz, Frankfurt a.M. 1992, Band 8, S. 251-275, hier S. 259.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 Christine Abbt

Uberlegungen iiber die tragische Kunst sprechen wird, ist bei Diderot
bereits deutlich mitgedacht.” Verschiebungen des Sehens, Horens und
Wahrnehmens werden bei Diderot als Voraussetzung dargelegt fiir ge-
sellschaftliche Verdnderung und die Moglichkeit, kritisch, verantwor-
tungsvoll und politisch zu agieren. Vor allem geht damit zudem ein
anderer Begriff von gegenseitiger Verbindlichkeit und sozialer Verant-
wortung einher. Verschiebungen (und damit einhergehende Unterbre-
chungen) der gewohnten Wahrnehmung sind aus Diderots Perspektive
anzustreben. Ein Schreiben, das politisch gelten will, hat sich an die-
sem Ziel zu orientieren.

In der Hohle im Salon de 7765 ist nichts dariiber gesagt, wie es dazu
kommt, dass einige Gefangene den Kopf wenden méchten und andere
nicht. In jedem Fall gibt es solche, die sich nach neuem Sehen und
Horen sehnen. Im Paradox-Text und auch im Aufsatz iiber die Malerei
wird diesbeziiglich der Kiinstler nobilitiert. Er verkorpert das Vorbild,
indem er dieses neue Sehen und Héren einerseits selbst anstrebt und
perfektioniert und seine Fihigkeit andererseits idealerweise in eine
Kunst der Mimesis kulminieren ldsst, um so anderen damit ebenfalls
moglichst einen neuen Blick zu vermitteln. Exakte Imitation wird von
Diderot als Anspruch an kiinstlerisches Schaffen formuliert. Es voll-
zieht und realisiert, was es zeigt und fordert, und wozu es einlidt.

Die anzustrebende Nachahmung, wie sie Diderot entwirft und em-
pfiehlt, umfasst dabei, anders als es Goethe in seiner Ubersetzung
missverstand,'® keine Kopie, sondern Neuschaffung. Diderots Kunst
der Mimesis beinhaltet hochste Virtuositit statt stumpfen Realismus.
Denn beabsichtigt ist, das Unsichtbare, was fortlaufend Wirkungen ent-
faltet, sichtbar zu machen und damit offenzulegen, was beispielsweise
die Subjekte zu dem werden ldsst, was sie zu sein scheinen. Das, was im
Dunklen oder in der Stille liegt, jene »liaison secréte«,'” soll durch eine
moglichst treffende Nachbildung desselben erkennbar werden. »Si les

Daniel Fulda sieht die Einsicht in Unkalkulierbarkeit gesellschaftlicher Interaktionen
erst bei Schiller vorliegen. Er verweist allerdings auf Hegel, welcher seinerseits gerade
in diesem Punkt an Diderot anschliet, was deutlich macht, dass diese Sichtweise be-
reits frither auftaucht und differenziert wird. Vgl. Daniel Fulda: »Kein Mensch muss
miissen?« Freiheit und Zwang in der Tragtdie der Moderne, in: Freiheit und Zwang.
Studien zu ihrer Interdependenz von der Aufklarung bis zur Gegenwart, hg. von Da-
niel Fulda, Hartmut Rosa und Heinz Thoma, Miinchen 2018, S. 197-215, hier S. 205.
16 Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: Diderots Versuch iiber die Malerei, WA 1, 45,
Weimar 1999.

Diderot, Essais sur la peinture (wie Anm. 13), S. 12.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenz, Alteritdt und Verantwortung 133

causes et les effets nous étaient évidents, nous n’aurions rien de mieux
a faire que de représenter les étres tels qu’ils sont.«!®

Bereits bei Diderot wird zudem deutlich gemacht, dass die Wieder-
holung kein exaktes Verfahren der Doppelung darstellt. Jede Wieder-
holung portiert Neues. Umgekehrt ist das Original kaum auf seinen
Ursprung hin zuriickzufiihren. Einen absoluten Anfang zu setzen, ist
nicht moglich. Jedes Bild ist seinerseits Abbild. Ebenso wenig erfolg-
reich wire der Versuch, sich den allerersten Menschen vorzustellen.
Denn der Mensch ist bei Diderot seinerseits als ein bilderschaffendes
Lebewesen bestimmt, das sich von sich selbst und von anderen nur in
der Vermittlung, im Zeichen von Bildern und durch Erinnerungen und
Imagination ein Verstdndnis aneignen kann.

Die Einsicht und Verdeutlichung der Situation des einzelnen Subjekts,
»un étre modifiable relié a d’autres« zu sein,'” hat bei Diderot grund-
legende Konsequenzen und prigt seine politische Asthetik. Die Vor-
stellung, dass jedem Subjekt von Natur oder aus Vernunftgriinden ein
bestimmter Ort in der Gesellschaft oder ein Wesenskern zukommt,
weist er ebenso zuriick wie die Idee einer starken Autonomie. Dagegen
demonstriert Diderot die Verdnderbarkeit und Fragilitit des Subjekts
als Grundbedingungen menschlicher Verfasstheit. Einerseits ldsst sich
mit Bezug auf diese Kriterien eine hypothetische Gleichheit zwischen
den Menschen denken und andererseits wird durch die Verdeutlichung
der Zusammenhidnge auch eine normative Verbindlichkeit sichtbar.
Das, was einem anderen passiert, hitte theoretisch auch einem selbst
passieren konnen und es hat auch, ohne dass es zunéchst so scheint
oder erkennbar ist, mit einem zu tun. Dichtung, Malerei und Schau-
spiel sind im Idealfall Ausdruck und Vermittlung dieser Einsicht und
insofern politisch.

18
Ebd.

9 Franck Salaiin: Rira, rira pas? La place du spectateur selon Diderot, in: Le Spectateur
de théatre é I'age classique (XVII/XVIII siécles), hg. von Bénédicte Louvat-Molozay
und F. Salaiin, Montpellier 2008, S. 183-194, hier S. 193.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 Christine Abbt
Georg Buchners Rezeption von Diderot im Lenz

Es ist unstrittig, dass Georg Biichner von Diderots Werk in Teilen
Kenntnis hatte. Einerseits und ganz zentral war diese Kenntnis ver-
mittelt durch Goethes Ubersetzung und Kommentierung von Diderots
Essais sur la peinture. Insbesondere Thomas Michael Meyer legt nahe,
dass Biichner in Dantons Tod und in Lenz zentrale Gedanken und so-
gar Formulierungen von Diderot iibernimmt und diese mit und gegen
Goethe fiir seine eigene Kunstauffassung verwendet.”’ Andererseits
gibt es eine zweite Linie, die von Diderot iiber Jakob Michael Reinhold
Lenz zu Biichner fiihrt. Lenz war mit Diderots Schaffen bereits als jun-
ger Mann in Kontakt gekommen und hatte sich affirmativ mit Diderots
politischer Asthetik beschiftigt.?! Biichner seinerseits setzt sich in der
Erzahlung Lenzmit dem Leben von Lenz auseinander. Die Verbindung
zwischen Diderot, Lenz und Biichner bzw. zwischen deren Schaffen ist
allerdings nach wie vor zu wenig beleuchtet. »Weder die Biichner- noch
die Lenz-Philologie ist iiber programmatische, die Asthetiken beider
Autoren in Beziehung setzende AuBerungen hinausgelangt. Dies gilt
in Sonderheit fiir das Erfassen des komplexen Verhiltnisses, welches
Biichner iiber Lenz hinaus mit Goethe und Diderot verbindet.<**> Dass
es eine bemerkenswerte Bezugnahme von Biichner auf diese drei Auto-

20 Thomas Michael Mayer: Biichner und Weidig, Frithkommunismus und revolutionére
Demokratie. Zur Textverteilung des >Hessischen Landbotens, in: Sonderband der Rei-
he text + kritik, Georg Biichner I/II, hg. von Heinz Ludwig Arnold, Miinchen 1979,
S. 16-297, hier S. 76-78. Albert Meier sieht die Hinweise dafiir als »zu diinn« an. Vgl.
Albert Meier: Biichners Asthetik, Miinchen 1983, S. 99. Die Argumente, die Meier ins
Feld fiihrt, werden allerdings von Jiirgen Schwann entkriftet. Vgl. Jiirgen Schwann:
Georg Biichners implizite Asthetik. Rekonstruktion und Situierung im 4sthetischen
Diskurs, Tiibingen 1997, S. 122ff.

2L Art. »1.1. Leben« von Heinrich Bosse, in: J.M.R.-Lenz-Handbuch, hg. von Julia
Freytag, Inge Stephan und Hans-Gerd Winter, Berlin/Boston 2017, S. 1-34, hier S. 9.
Vgl. auch: Elin Andersen: Kroppens sublime tale: om tableau og levende billede hos
Diderot, Lessing og Lenz, Aarhus 2005; Manfred Durzak: Lenz’ »Der Hofmeister«
oder Die Selbstkasteiung des biirgerlichen Intellektuellen. Lenz’ Stiick im Kontext des
biirgerlichen Trauerspiels, in: Jakob Michael Reinhold Lenz. Studien zum Gesamt-
werk, hg. von David Hill, Wiesbaden 1994, S. 110-119. Auch bereits Roland Mortier
verweist darauf, dass Lenz die Dramen Diderots sehr gut gekannt haben muss. Vgl.
Roland Mortier: Diderot in Deutschland, Stuttgart 1972, S. 99.

22 Schwann: Georg Biichners implizite Asthetik (wie Anm. 20), S. 126.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenz, Alteritdt und Verantwortung 135

ren auch hinsichtlich ihrer politischen und 4sthetischen Konzeptionen
gibt, wird allerdings in der Forschung nicht bestritten.*

Im Folgenden werden die zwei erwidhnten Rezeptionsspuren von Biich-
ner in Bezug auf Diderot, also einerseits die Vermittlung durch Goethe
und andererseits jene durch Lenz, an Biichners Lenz reflektiert und da-
bei Aspekte hervorgehoben, die Biichners Schreiben mit jenem von
Diderot verbinden. Gezeigt werden soll, dass Biichner in Lenz beide
Rezeptionsspuren eng auf einander bezieht und dadurch seine eigenen
Formen des Politischen zuspitzt.

Biichner beschiftigte sich im Friithjahr 1835 intensiv mit der Biogra-
phie von Lenz. Dies ist aus Briefen an Biichner ersichtlich, worin nach
dem Stand der Novelle gefragt wird, und auch Biichner berichtet sei-
nerseits in Briefen an seine Familie vom Interesse an Lenz. Er schreibt:
»Ich habe mir hier allerhand interessante Notizen iiber einen Freund
Goethes, einen ungliicklichen Poeten Namens Lenz verschafft, der sich
gleichzeitig mit Goethe hier aufhielt und halb verriickt wurde.<** Die
Beziehung von Lenz zu Goethe wird in dem hier zitierten Brief von
Biichner auffallend betont. Sie nimmt auch in der Erzdahlung Lenz
eine zentrale Bedeutung ein: Mit konkretem Riickgriff auf Lenz und
Diderot bzw. deren Werke und Kunstauffassungen formuliert Biichner
darin seine dsthetische Position und bringt dabei sich und die beiden
Vorginger in eine Linie und in Stellung gegen Goethes Kunstverstand-
nis.

Im sogenannten Kunstgesprich werden zwischen den Figuren
Kaufmann und Lenz jene Aspekte verhandelt, die im Kern auch die
Auseinandersetzung von Goethe mit dem franzosischen Kollegen in
Goethes Ubersetzung und Kommentierung von Diderots Essais sur la
peinture pragen, namlich das Verhiltnis von Kunst und Natur, von Re-
alismus und Idealismus, von Ordnung und Schonheit und den Mog-
lichkeiten der Kunst. Von Goethes schriftlich festgehaltener Beschaf-
tigung mit Diderot hatte Biichner schon frith Kenntnis. Sie war in der
Bibliothek seiner Eltern vorliegend. Bereits als Schiiler am Gymnasium
hatte er darin gelesen und dazu Notizen gemacht. Biichner ldsst im
Kunstgesprich die Figur Lenz gegen Kaufmann antreten und iiber die

23 Jiirgen Schwann selbst unterstreicht die Plausibilitit eines engen Bezugs von Lenz auf
) Diderot, der auch Biichner beeinflusste. Vgl. ebd., S. 124.
24 Georg Biichner: Brief Nr. 50, in: Ders.: Werke und Briefe, Miinchen 1988, S. 519.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Christine Abbt

Nachteile und Vorteile der »idealistischen Periode«*® streiten. Bringt
man Goethes Kritik an Diderot mit den Positionen von Lenz und Kauf-
mann in einen Abgleich, werden leicht Parallelen erkennbar zwischen
jener von Lenz und Diderot bzw. zwischen jener von Kaufmann und
Goethe.?°

Lenz spricht an keiner anderen Stelle innerhalb der Erzihlung so lan-
ge in direkter Rede wie hier. Aber gerade hier spricht die Figur Lenz,
je langer sie redet, desto weniger aus sich selbst. Lenz Stimme wird
zusehends zu einem Echo der Uberlegungen von Diderot. Zu Recht
verweist John Osborne darauf, dass Lenz in der gleichnamigen Erzih-
lung zuerst tiber Dichtung und Dramatik spricht, also iiber Themen,
die auch den historischen Lenz zeitlebens beschiftigt hatten, um dann
allerdings zunehmend auf die Kunst und Malerei zu sprechen zu kom-
men.?’ Dieser Kunstbereich war dem historischen Lenz kaum vertraut.
Diderot hingegen thematisierte die Malerei immer wieder, u.a. in den
Salons oder im Essay iiber Malerei. Hier wird die Auffassung geteilt,
dass teilweise eine zu eindeutige Entsprechung zwischen dem histori-
schen und dem von Biichner gestalteten Lenz angenommen wird.?®

25 Georg Biichner: Lenz, in: Ders.: Werke und Briefe, Miinchen 1988, S. 137-158, hier
S. 144.
26 Hofmann und Kanning nennen den Bezug zu Diderot. Sie lassen allerdings offen,
inwiefern im Kunstgesprich Partei fiir Diderot gegen Goethe genommen wird. »Im
>Kunstgesprich< mit Kaufmann zieht Lenz die Konsequenz aus den Spekulationen
des Naturgesprichs mit Oberlin; gleichzeitig formuliert er fiir Biichner grundlegen-
de Ideen zur Asthetik im Anschluss an Diderot und Mercier/Goethe [...].« Michael
Hofmann und Julian Kanning: Georg Biichner. Epoche — Werk — Wirkung, Miinchen
2013, S. 129. Theo Buck sieht bei Biichner an verschiedenen Stellen in seinem Werk
Diderots dsthetische Forderungen umgesetzt. Vgl. Theo Buck: »Man muf} die Mensch-
heit lieben«. Zum &sthetischen Programm bei Biichner, in: Sonderband der Reihe text
+ kritik, Georg Biichner III, hg. von Heinz Ludwig Arnold, Miinchen 1981, S. 15-34,
hier S. 24.
Vgl. John Osborne: Motion Pictures: The Tableau in Lenz’s Drama and Dramatic
Theory, in: Space to act. The theatre of J.M.R. Lenz, hg. von Alan C. Leidner und
Helga S. Madland, Columbia S.C. 1993, S. 91-105, hier S. 92-94.
So etwa Hoda Issa: »Die ins Kunstgesprich eingeflossene Kunstauffassung Biichners
steht zudem in Einklang mit der Kunstauffassung des historischen Lenz und verrit
eine intensive Lenz-Rezeption Biichners.« Hoda Issa: Das >Niederldndische< und die
>Autopsie«. Die Bedeutung der Vorlage fiir Georg Biichners Werke, in: Studien zur
deutschen Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 6, hg. von Dieter Kafitz, Frank-
furt a.M./Bern/New York/Paris 1988, S. 121. Kritik an einem zu eng verstandene Ent-
sprechungsverstindnis zwischen dem historischen Lenz und dem Lenz bei Biichner
erhebt u.a. auch Timm Menke: Zwei Thesen zur Rezeption und Krankheit von J.M.R.
Lenz, in: »Unaufhorlich Lenz gelesen ...« Studien zu Leben und Werk von J.M.R.
Lenz, hg. von Inge Stephan und Hans-Gerd Winter, Stuttgart 1994, S. 27-37.

27

28

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenz, Alteritdt und Verantwortung 137

Dass Biichner just dort, wo Lenz formal besehen direkt zu Wort zu
kommen scheint, Andere mitreden ldsst, ist mit Blick auf Diderot spre-
chend.

Nimmt man den Dialog zwischen Kaufmann und Lenz bei Biichner als
Stellvertretungs-Disputation ernst, dann lassen sich markante Streit-
punkte in Goethes Replik auf Diderot darin wiedererkennen. So wenig
bei Goethe das Anliegen von Diderot ins Recht gesetzt ist, so wenig
kommt zudem bei Biichner Kaufmann zu Wort. Lenz beginnt seine
Ausfiithrungen gleich mit dem Hinweis darauf, dass alle Arten von Ver-
klarung zuriickzuweisen seien. »Die Dichter, von denen man sage, sie
geben die Wirklichkeit, hitten auch keine Ahnung davon, doch seien
sie immer noch ertréglicher, als die, welche die Wirklichkeit verklaren
wollten.«*” Die StoBrichtung ist damit gegeben. Kunst soll sich an der
Wirklichkeit orientieren, soll diese sichtbar werden lassen. Dabei
wird die moglichst stimmige Abbildung auch hier von Lenz nicht als
stumpfer Realismus vorgestellt, sondern als ein Nachschaffen.?’ Die
anti-idealistische Haltung, die Lenz bei Biichner vertritt, bildet den
Ausgangspunkt der Dissonanz, die Goethe gegeniiber Diderot formu-
liert.?! Das erste Kapitel der Ubersetzung beginnt:

Die Natur macht nichts inkorrektes. Jede Gestalt, sie mag schon oder haBlich
sein, hat ihre Ursache, und unter allen existierenden Wesen ist keins, das nicht
wire, wie es sein soll.

Die Natur macht nichts inkonsequentes, jede Gestalt, sie sei schon oder héBlich,
hat ihre Ursache, von der sie bestimmt wird, und unter allen organischen Natu-
ren, die wir kennen, ist keine, die nicht wire, wie sie sein kann.

So miifite man allenfalls den ersten Paragraphen @ndern, wenn er etwas heilen
sollte. Diderot fangt gleich von Anfang an die Begriffe zu verwirren, damit er
kiinftig, nach seiner Art, Recht behalte.*?

'29 Biichner: Lenz (wie Anm. 25), S. 144.

30 Vgl. zur besonderen Verfasstheit des Realismus bei Biichner Michael Glebke: Die
Philosophie Biichners, Marburg 1995, S. 129ff.

Vgl. Philippe Junod: Diderot et Goethe. Un dialogue paradoxal, in: Ecrire I'histoire
de lart. France-Allemagne 1750-1920, hg. von Elisabeth Décultot, Paris 2000, S. 97—
105; Johann Wolfgang von Goethe: »Lessai Sur la Peinture« de Diderot: traduit et
accompagné de remarques, hg. und iibers. von Pierre du Colombier, in: Gazette des
Beaux-Arts Nov. (1969), S. 287-304; Julien Rouge: Goethe et I'’»>Essai sur la peinture«
de Diderot, in: Etudes germaniques 4 (1949), S. 227-236.

Goethes Ubersetzung von Essais sur la peinture (1765) erscheint 1798 in Propylien.
Hier und im Folgenden wird auf folgende Ausgabe der Ubersetzung zuriickgegriffen:

31

32

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 Christine Abbt

Bereits die erste Passage bei Diderot wird von Goethe korrigiert. Die
Natur, so ist Goethe iiberzeugt, kann nichts korrekt oder inkorrekt
machen, eine solche Bestimmung beinhaltet fiir ihn eine falsche Auf-
fassung von Natur. Denn in der Natur ist alles eine Frage von Ursa-
che und Wirkung. Der Mensch jedoch ist, so Goethe, davon ausge-
nommen. Insbesondere der Kiinstler hat sich nicht nach der Natur
auszurichten, sondern nach der richtigen Ordnung und Proportion,
nach der Schonheit. Diese Kriterien gelten Diderot aber gerade als
Ausdruck von machtvollen Beziehungen, von Zwang und Téduschung.
Den Ordnungen der Idealisierung und Konvention stellt Diderot das
Natiirliche entgegen. Dieses offenbart sich nur dem, der sich um ein
neues, ein ver-riicktes, Sehen bemiiht. Die gingige Gegeniiberstellung
von Kunst und Natur wird von Diderot grundlegend neu konzipiert.
Kunst legt nicht das Urphidnomen Schonheit frei, sondern ist Auffor-
derung dazu, das Schone zu pluralisieren. In jedem individuellen Da-
sein ist Schonheit zu entdecken und kiinstlerisch nachzubilden.?® Das
fithrt auch tatsdchlich zu verwirrenden und paradoxen Aussagen, wie
Goethe urteilt,** allerdings nur, solange eine solche Gegeniiberstellung
unhinterfragt bleibt. Natur und Kunst gehen bei Diderot nicht ineinan-
der auf in dem Sinne, wie es von Goethe beschrieben und befiirchtet
wird, sondern in dem Sinne, dass alles mit allem in Beziehung steht
und Schonheit und Erkenntnis eine Frage der Wahrnehmung und der
Anerkennung von Bezogenheit wird. Es gibt bei Diderot keinen Aus-
weg aus der Hohle. Sonnenlicht ist fiir niemanden zu sehen, sondern
wo dies behauptet wird, Ausdruck von Machtanspruch. Niemand sieht
alles. Das Bemiihen um einen aus Raum und Zeit gelosten Blick bedeu-
tet bei Diderot eine Erweiterung des einen Blicks um weitere und das
Ringen um eine maglichst unverstellte Sicht. Kritik heiBt folglich nicht,
auf sicheren Boden zu gelangen, ganz unabhingig schon oder ganz
wahr zu schaffen, sondern die Bereitschaft, sich zwar nur, aber dies
radikal, um eine Blickverschiebung zu bemiihen und das dabei noch
einmal neu Gesehene ebenso wie die Tatsache, neu sehen zu konnen,

Johann Wolfgang von Goethe: Diderots Versuch iiber die Malerei, WA 1, 45, Weimar

1999, 8. 253.

33 Auf diese Differenz, die hier zwischen Diderot und Goethe deutlich gemacht wird,
deutet Udo Roth in Bezug auf Biichner und Goethe. Vgl. Udo Roth: Georg Biichners
naturwissenschaftliche Schriften. Ein Beitrag zur Geschichte der Wissenschaften vom

. Lebendigen in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts, Tiibingen 2004, S. 257.

°* Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenz, Alteritdt und Verantwortung 139

ins eigene und allgemeine Bewusstsein zu holen — unter anderem mit
den Mitteln und Méglichkeiten von Kunst.

Goethe hilt an der klaren Unterscheidung zwischen Natur und Ge-
staltung fest und kann darum die gedankliche Radikalitédt von Diderot
nicht richtig fassen. Es fasziniert und verwirrt ihn, dass Wahrnehmun-
gen und Ideen eng aufeinander bezogen werden und dass unter dieser
Perspektive Wahrheit nur als Erweiterungen und Neuausrichtungen
des Blicks und Anerkennung von Differenz und Alteritit anzustreben
und einzufordern ist.

Kunst und Natur sind unter dieser Perspektive nicht »amalgamierts,
wie Goethe das in Bezug auf Diderot moniert,®> sondern Kunst hat
zum Ziel, und ist Voraussetzung dafiir, zu zeigen, was in allem an Le-
ben und Welt ist — und man konnte anfiigen, dass damit auch zum
Vorschein kommen kann, was an Verletzlichkeit, Vergianglichkeit und
Alteritdt waltet. In Biichners Lenz wird dieser Gedanke fortgeschrie-
ben: »[...] wir haben dann nicht zu fragen, ob es schon, ob es hisslich
ist, das Gefiihl, dass Was geschaffen sei, Leben habe, stehe iiber diesen
Beiden, und sei das einzige Kriterium in Kunstsachen.«*°

Etwas spiter an einer anderen Stelle im Kunstgesprich bei Biichner
wird erneut unterstrichen, dass es nicht moglich ist, ein vollstindiges
Bild zu vermitteln.

Man méchte manchmal ein Medusenhaupt sein, um so eine Gruppe in Stein
verwandeln zu koénnen, und den Leuten zurufen. Sie standen auf, die schone
Gruppe war zerstort; aber wie sie so hinabstiegen, zwischen den Felsen war es
wieder ein anderes Bild. Die schonsten Bilder, die schwellendsten Tone, grup-
pieren, losen sich auf.

Nur eins bleibt, eine unendliche Schonheit, die aus einer Form in die andere tritt,
ewig aufgeblittert, verindert [...].%

Das, was aus der einen in die andere Form iibergeht und alles Lebendi-
ge verbindet und beeinflusst, soll Kunst in den Blick riicken. Es handelt
sich dabei um das, was Paul Celan das »Unheimliche« nennt und das
gemiB Celan in Biichners Kunst iiberall bewahrt ist.*® Fiir Celan ist
das Anlass zu Lob. Biichner ldsst es Lenz im Kunstgesprich ebenfalls

35 Vgl. Mayer: Biichner und Weidig (wie Anm. 20), S. 80.

36 Biichner: Lenz (wie Anm. 25), S. 144.

%7 Ebd., S. 145.

38 Paul Celan: Der Meridian (1960), in: Georg Biichner. Texte, Analysen, Kommentar,
Band 2 (1945-1980), hg. von Dietmar Goltschnigg, Berlin 2002, S. 302.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 Christine Abbt

verteidigen. Goethe ist davon angezogen, in letzter Konsequenz aller-
dings weist er die materialistischen ebenso wie die poetischen Dimen-
sionen von Diderots Denken und Schaffen zurtick.

Zeigen wie es ist (gegen Idealismus)

Politisch schreiben heiBt, mit Diderot gesprochen, sich und andere frei
und verantwortungsfiahig machen, indem die unheimlichen Verbin-
dungen, die Wirkungen von Ursache und Effekt auf Subjekte und die
damit einhergehende gegenseitige Komplizenschaft hervor- und ins
Bewusstsein treten konnen, evident werden. Das, was ist, soll deutlich
werden, so wie es ist und also auch das, was wirkt und aber meistens
iibersehen wird, jener unbestimmbare Rest, der Bedingung fiir kon-
krete Differenz zwischen Menschen darstellt und gleichzeitig Voraus-
setzung ist fiir die Einsicht in ein allgemeines Recht auf Gleichheit. Es
ist dieses Verstidndnis von politisch Schreiben, von Differenz, Alteritit
und sozialer Verantwortung, das von Georg Biichner gut ein halbes
Jahrhundert nach Diderot im Lenz nicht nur im Kunstgesprich auf-
gegriffen, differenziert und kommentiert wird, sondern auch im Text-
fragment, das dieses Gesprich einfasst.

Das Kunstgesprich ist innerhalb des Gesamttexts bemerkenswert ein-
gebettet. Unmittelbar davor wird an die Ruhe erinnert, die Lenz bei
Oberlin verspiirt, auch weil hier niemand tiber Kunst spricht, weil hier
keine Kunst ist. »Oberlin wuBte von Allem nichts; er hatte ihn aufge-
nommen, gepflegt; er sah es als Schickung Gottes, der den Ungliickli-
chen ihm zugesandt hitte, er liebte ihn herzlich. Auch war es Alles not-
wendig, dafl er da war, er gehorte zu ihnen, als wire er schon lingst da,
und Niemand frug, woher er gekommen und wohin er gehen werde.«*’
Lenz erlebt eine Form von Ruhe, weil ihn nichts an jene unheimlichen
Verbindungen erinnert. Er ist in der Natur, er muss damit im Moment
nicht umgehen. Es gibt Notwendigkeit, keine Bewusstheit, die das Ge-
staltbare akzentuiert und damit gleichsam auch die Verantwortung je-
des Einzelnen. Lenz erlebt, er ist allerdings nicht kiinstlerisch titig.
Biichner hingegen ist es und zwar eben mit Lenz als Material und Stoff;,

39 Biichner: Lenz (wie Anm. 25), S. 144.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenz, Alteritdt und Verantwortung 141

durch welche Dritten kiinstlerisch vermittelt werden kann, in welchen
Verstrickungen sich das Subjekt wiederfindet.

Direkt nach dem Gesprich iiber Kunst und Idealismus, in dem sich
Lenz ganz vergessen hatte,*’ spricht Kaufmann Lenz an. Kaufmann
hat Briefe vom Vater dabei. Lenz soll zum Vater zuriick. Kaufmann
schickt den jungen Dichter also weg von Oberlin. Er ldsst hier die Stim-
me der patriarchalen Ordnung erklingen, die keine Abweichung duldet
und die den jungen Dichter zerstéren wird. Historisch allerdings ver-
hielten sich Goethe und Kaufmann in diesem Punkt unterschiedlich.
Die Engfithrung bei Biichner ist interessant. Christoph Kaufmann, bei
dem Lenz 1777 in Winterthur voriibergehend wohnte, schickte Lenz
ins Elsass zu Oberlin und also in ein Gefiige, in dem jener sich erho-
len konnte. Bei Lenz zeigten sich ab dem Friithjahr 1777 uniiberseh-
bare psychische Probleme. Goethe seinerseits war im Dezember 1776
und also wenige Monate zuvor maf3geblich daran beteiligt, dass Lenz
Weimar hatte verlassen miissen, was diesem massiv zusetzte.*! Biich-
ner gestaltet in seinem Lenz-Fragment die Figur Kaufmann wider die
historischen Fakten, welche ihm durchaus allzu bekannt waren. Der
historische Kaufmann war Lenz wohlgesonnen und nahm ihn bei sich
auf, nachdem Goethe ihn wegen einer »Eseley«, so Goethes Wortwahl,
weggeschickt hatte.*” So wenig Lenz in der gleichnamigen Erzihlung
von Biichner nur mit einer einzigen, eigenen Stimme spricht, so wenig
agiert Kaufmann in seinem Namen. Beide Stimmen sind durchlissig
und lassen auf der einen Seite Diderot und auf der anderen Goethe auf-
scheinen, und dariiber hinaus selbstredend viele unbemerkte weitere.
Der Versuch, die Wahrnehmung zu modifizieren, das Konkrete und
das Unheimliche deutlich werden zu lassen und damit das, was ist,
aber nicht gezeigt wird, zu zeigen, verlangt, wie bereits erwidhnt wurde,
keine Versenkung, sondern Aufmerksamkeit. Damit verbunden ist die
Dringlichkeit, nach Formen und Mitteln, nach Gestaltungsweisen zu
suchen, die fiir das Unbestimmte und Nicht-Identische, fiir das Beson-
dere und Andere und das Lebendige daran sensibilisieren. Biichner

40, Er hatte sich ganz vergessen.« Biichner: Lenz (wie Anm. 25), S. 146.

4 Zur Biographie von J.M.R. Lenz aufgrund historischer Belege: Burghard Dener,
Hubert Gersch und Ariane Martin (Hg.): »Lenzens Verriickung«. Chronik und Doku-
mente zu J.M.R. Lenz von Herbst 1777 bis Friihjahr 1778, Tiibingen 1999, S. 15-21.

2 Vgl. zur »Eseley« die Zusammenstellung der noch auffindbaren Dokumente und Zu-
sammenhinge in: Matthias Luserke-Jaqui (Hg.): Goethe und Lenz. Die Geschichte
einer Entzweiung. Eine Dokumentation, Frankfurt a.M. 2001.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 Christine Abbt

kniipft auch in dieser Hinsicht an Diderot an. Um das Konventionel-
le als Konventionelles ins Licht zu riicken und die damit verbundene
Machtentfaltung und Unfreiheit offenbar werden zu lassen, muss er
einerseits auf jede Stilisierung und Idealisierung verzichten und ande-
rerseits Unterschiede so zuspitzen, dass daran das Verbindende statt
das Trennende erfahrbar wird. Dies ist nicht direkt oder allein propo-
sitional moglich, sondern verlangt nach einer Steigerung der dstheti-
schen Gestaltung.

Konvention und Wahnsinn

Biichner nimmt in Lenz auf mehreren Ebenen Partei fiir Diderots
Kunst- und Weltdeutung. Er ldsst erstens die Figur Lenz in einem luzi-
den Moment im Sinne Diderots (und Biichners) iiber Kunst sprechen
und er zeigt zweitens auf Umwegen auf, dass ein solch aufgehellter Mo-
ment fiir Lenz in Anwesenheit von Goethe nicht moglich wire. In der
korperlichen und geistigen Verfassung, in der Lenz sich im Text bei
Biichner befindet, wire es jenem unméglich, in dieser Art vor Goethe
aufzutreten und einen Monolog zu halten. Indem Biichner Kaufmann
als Gegeniiber wihlt und also einen Namen ins Spiel bringt, der auf
eine Person verweist, die historisch dem Dichter Lenz wohlgesonnen
war, beharrt er darauf, dass es weitgehend die Umstdnde sind, die
iiber Sprechen oder Verstummen einer Person entscheiden. Nicht die
Unabhingigkeit von einem Umfeld, sondern das Wohlwollen eben
dieses Umfelds bzw. das Wohlergehen erlaubt es dem Subjekt, sich
Gehor zu verschaffen. Es sind die Rahmenbedingungen, so macht
Biichner kenntlich, die das Erheben einer Stimme als einer eigenen
ermoglichen oder verhindern. Was Biichners Lenz Goethe zu sagen
hat, kann er, so die hier vorgeschlagene These, nur Kaufmann gegen-
iiber aussprechen.

Die Menschen wiren gleich, wiirden dieselben Umstidnde auf sie ein-
wirken. Dies ist empirisch allerdings nie der Fall. Als wie relevant
Biichner die Umstinde in Bezug auf die individuelle Entfaltung ein-
schitzt und welche normativen Konsequenzen er daraus zieht, geht
auch aus einem Brief von Biichner an die Familie hervor:

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenz, Alteritdt und Verantwortung 143

Ich verachte Niemanden, |...] weil es in Niemands Gewalt liegt, kein Dummkopf
oder kein Verbrecher zu werden, - weil wir durch die Umstédnde wohl Alle gleich
wiirden, und weil die Umsténde auBer uns liegen.*?

Konkret sind die Menschen nicht gleich, sondern verschieden, poten-
tiell allerdings sind sie es. Die Forderung nach Gleichberechtigung al-
ler Menschen ldsst sich darum nicht befehlen. Sie wird lebenswirksam
und plausibel und real dort, wo die Umstédnde fiir alle Personen sich
angleichen oder wo die Umstidnde so wirken, dass jedes Individuum
sich ohne Furcht umsehen und spielerisch entwerfen kann. Diese Form
von Differenz kann verstanden werden als Folge einer Selbstinterpre-
tationsleistung des Subjekts. An Lenz und vielen anderen Figuren in
seinem Werk zeigt Biichner, wie sehr Konvention und patriarchale
Ordnung einer in dieser Art menschenfreundlichen, spielerischen, ex-
perimentierfreudigen Lebensweise entgegenstehen. Der Zusammen-
hang zwischen Konvention und sogenanntem Wahnsinn wird zuerst
bei Diderot ausgelotet und dann dezidiert bei Biichner ausbuchstabiert,
und das lange bevor Michel Foucault das Zusammenspiel von Ord-
nung und Wahnsinn ebenfalls ausfiihrlich erlzutert.**

»Miidigkeit spiirte er keine, nur war es ihm manchmal unangenehm,
daB er nicht auf dem Kopf gehn konnte.«*’ Biichner beginnt das
Lenz-Fragment mit einer Beschreibung des Erlebens der Hauptfigur
und fiihrt dabei vor, was es heiBen kann, die Welt anders wahrzuneh-
men, anders in ihr sich zu bewegen als konventionell. Wer auf dem
Kopf geht, so fiihrt Celan in seiner Biichner-Preisrede aus, hat den
Himmel als Abgrund unter sich.*® Thm 6ffnet sich gleichzeitig der Ho-
rizont fiir all die nicht ausgeschépften, die potentiellen Moglichkeiten,
Mensch unter Menschen in der Welt zu sein.

Niemand findet bei Diderot aus der Hohle. Niemand hat bei Biichner
festen Boden unter sich. Jene, die sich innerhalb der Ordnung wéhnen,
geben allerdings glaubhaft und wirksam vor, mit beiden Fiissen auf
dem Boden zu stehen. Das belisst jene, die sich am Rand befinden,
doppelt ungesichert. Mit den Konventionen und Erwartungen seiner

43 Brief an die Familie (GieBen, im Februar 1834), in: Georg Biichner: Werke und Briefe,
Miinchen 1988, S. 285.

# Vgl. Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im
Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a.M. 2013.

5 Biichner: Lenz (wie Anm. 25), S. 137.

46 Celan: Der Meridian (wie Anm. 38), S. 302.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 Christine Abbt

Zeit konfrontiert, wird der Boden, auf dem Lenz geht, bei Biichner als
doppelt riskant kenntlich gemacht.

Zu begreifen, dass Verhiltnisse und Wirkungszusammenhinge alles
Lebendige verbinden und prigen, setzt Freiheit voraus und erwirkt sol-
che. Denn Freiheit vollzieht sich, so wird es von Diderot und Biichner
in ihren Werken vorgefiihrt, als ein sinnlich-dsthetisches Ereignis, das
fiir das Gefiige oder System nicht folgenlos bleibt, dessen Folgen aber
auch nicht genau zu berechnen oder abzusehen sind. Zu verstehen,
dass die Ketten von Ursachen und Wirkungen nicht aufzubrechen,
aber zu manipulieren und zu gestalten sind, dass bestehende Ordnun-
gen aus Machtbeziehungen bestehen, die manche obenauf schwingen
und andere ausnutzen und zerbrechen lassen, riickt mit der Erfahrung
von Freiheit und dem Zuwachs an Sehvermdogen auch eine soziale und
politische Verantwortung ins Bewusstsein. Diderot und Biichner stel-
len sich dieser als Dichter und in ihrer Dichtung.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-123 - am 16.01.2026, 22:28:46. e—



https://doi.org/10.5771/9783968216560-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

