Am Abgrund, mit Hoffnung: Zum theologischen Umgang mit
dem Absurden. Ein Essay

Martin Kirschner

Abstract

The essay situates the experience of the absurd in the context of escalating crises and violence that
characterise the present day. When the future is overshadowed by impending disasters, and a logic
of exclusion and hostility prevail over the need for understanding and cooperation, anger about
the absurdities of everyday life can turn into a sense of ultimate absurdity and meaninglessness.
For a theological engagement with these questions, the article draws on Anselm of Canterbury,
whose search for an understanding of faith can also be read as an attempt to grapple with the
spectre of absurdity. It shows that it is not the finitude of creation but the experience of the absurd,
of sin and evil that calls the meaning of creation into question. This rupture cannot be eliminated.
However, in the experience of unconditional love and self-giving, a different logic opens up that
offers hope beyond inner-worldly success.

Key-Words
Hope, Disaster, Absurdity, Anselm of Canterbury, Messianism, Atonement.

In a time of hate // Love is an act of resistance.

In a time of fear // Faith is an act of resistance.

In a time of misinformation // Education is an act of resistance.
In a time of poor leadership // Community is an act of resistance.
In a time like this // joy is an act of resistance.

Resist. Resist. Resist.

Loryn Brantz!

Katastrophen werden im Rundfunk zwischen zwei Musikstiicken gemeldet — die Musik tont
weiter, wie der horbar gewordene ,Lauf der Zeit, der unbarmherzig alles iiberrollt und durch
nichts zu unterbrechen ist. - Wenn die Untat kommt, wie der Regen fallt,

dann ruft niemand mehr: halt!* (B. Brecht)

Johann Baptist Metz?

1 Gedicht von Loryn Brantz ,Inauguration 2025 zur Amtseinfithrung von Donald
Trump

2 These V aus den ,Unzeitgemaflen Thesen zur Apokalyptik® in Metz (1992: 166). Die
beiden folgenden Thesen stellen dem Kategorien der ,Unterbrechung” entgegen, wel-
che als Kern von Religion gefasst werden: ,,Kiirzeste Definition von Religion: Unterbre-
chung. [...] Erste Kategorie der Unterbrechung: Liebe, Solidaritat, die sich ,Zeit nimmt‘
(Theunissen); Erinnerung, die nicht nur das Gelungene, sondern das Zerstorte, nicht
nur das Verwirklichte, sondern das Verlorene erinnert und sich so gegen die Sieghaftig-
keit des Gewordenen und Bestehenden wendet: gefahrliche Erinnerung, die gerade so
das ,christliche Kontinuum' rettet. (ebd.: 166f.)

55

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Kirschner

The dehumanization scared me. The encounter with such dangerous attitudes, which has
become more normal in our society, was traumatic for me....
I discharged myself from reserve duty with a psychiatrist’s help.?

Die Erfahrung des Absurden gehort wohl zur conditio humana, welche
die Menschen durch die Geschichte begleitet und nicht abgestreift werden
kann. Die Sehnsucht nach Sinn und Ubereinstimmung zerschellt an einer
Welt, die nicht nur kontingent ist und Leiden kennt, sondern die in ihrer
Schonheit, Verwundbarkeit und liebenswerten Kostbarkeit von Sinnwidri-
gem, Zerstorerischem und manchmal abgrundtief Bésem durchzogen und
entstellt ist. So nehmen die folgenden Uberlegungen Absurditit nicht pri-
mar als eine geschichtliche Konstante, als ein Existential oder theologisch
als andere Seite des Glaubens in den Blick, sondern gehen von der aktuel-
len Situation als einer Erfahrung des Absurden aus.

Das verlagert die Gewichte. Am Abgrund nach Hoffnung zu fragen, soll
weder Alarmismus schiiren und Angst erzeugen noch umgekehrt Optimis-
mus verbreiten und beruhigen. Erst recht geht es nicht darum, eine finstere
Kontrastfolie zu malen, um in einer als sakular verstandenen Moderne den
Glauben an die Frau oder den Mann zu bringen. Vielmehr geht es mir um
die Frage, die Dietrich Bonhoeffer an der Jahreswende 1943/44 in seinem
Riickblick auf zehn Jahre im Nationalsozialismus formuliert hat und die
sich in verdnderter Lage auch heute stellt: ,Wer hilt stand?“ - und eng
damit verbunden: Wie handlungsfihig bleiben, wenn Nachrichten wie aus
Gaza das Fassbare tibersteigen, wenn Ordnungen wegbrechen, Handlungs-
perspektiven oft nicht zu erkennen sind und die Scham tiber Untétigkeit
und Schweigen auch einen selbst einholt? Die enormen Machtasymmetrien
in den Gesellschaften wie weltweit?, die erweiterten Mdoglichkeiten der Ein-
flussnahme und der kognitiven Kriegsfilhrung wie der mit Digitalisierung
verbundene Strukturwandel der Offentlichkeit verzerren den offentlichen
Diskurs und die Moglichkeit, sich kritisch ,des eigenen Verstands zu be-

3 Eine weibliche Reservistin der israelischen Armee, zitiert in einem Artikel des Psycho-
logen Yoel Elizur (Hebrew University), in dem er schildert, wie israelische Soldaten
den Einsatz in Gaza erleben (Elizur 2024).

4 Es geht dabei nicht nur um autoritére Regime in Russland, China oder der Tiirkei, son-
dern auch um die Entwicklung in den westlichen Landern, was unter der Regierung
Trump lediglich besonders deutlich zu Tage tritt. Vgl. die Debatten um Postdemokratie
(Ritzi 2014) und ihre Zuspitzung bei Wolin, der von einem ,umgekehrten Totalitaris-
mus“ spricht (Wolin 2023).

56

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am Abgrund, mit Hoffnung

dienen®> Die Gefahren gesellschaftlicher Desintegration, von Krieg und
okologischer Katastrophe gehen einher mit dem Unvermdgen, sich iiber
die Situation zu verstandigen und gemeinsame Handlungsperspektiven zu
entwickeln: Die geschichtliche Erfahrung des Absurden ist zugleich eine
Krise o6ffentlicher Vernunft. Hoffnung meint dann nicht Optimismus oder
die Uberzeugung, dass etwas gut ausgeht, sondern jene Kraft und jenes
»Dennoch-Vertrauen® in die Zukunft, die es erméglichen in mitmenschli-
cher Weise verstindigungsbereit und handlungsfihig zu bleiben (Eagleton
2016, Kirschner 2020, 2024).

Insofern zeigt der Titel an, woriiber ich im Folgenden handeln mdchte:
Zunichst mochte ich (1) knapp die bedringende Situation der Gegenwart
aufrufen und iiber den Abgrund handeln, an dem wir stehen. Dies fiihrt
(2) zur Frage, inwiefern dies mit Erfahrungen des Absurden verbunden
ist und was darunter zu verstehen ist. Die folgende Suche nach einem
Umgang mit diesen Erfahrungen, nach Mdéglichkeiten eines Dennoch-Ver-
trauens und einer Hoffnung jenseits von Optimismus zielt nicht auf eine
Uberwindung oder Umgehung der Erfahrungen des Absurden, sondern auf
einen existentiellen und glaubigen Umgang mit ihnen. Hierzu werden (3)
die von Anselm von Canterbury formulierten Uberlegungen als Leitfaden
aufgegriffen, um in der heutigen Situation nach der Hoffnung zu fragen, die
der christliche Glaube bezeugt. Das fithrt am Ende (4) zu der Frage, was es
andern wiirde, zwar weiter am Abgrund zu stehen, jedoch mit Hoffnung.

5 Vgl. die Auseinandersetzung mit Kants Leitspruch der Aufklarung unter den Bedingun-
gen der Digitalisierung und der spaten Moderne bei Johannes Hoff (2024). Bonhoef-
fer schreibt in seinem Rechenschaftsbericht von ,Dummheit? die ,ein gefahrlicherer
Feind des Guten als Bosheit® sei, da letztere immer einen ,Keim der Selbstzerstérung“
in sich trage, der Widerstand erméglicht (Bonhoeffer 2017: 13-21). ,Dummbheit ver-
steht er dabei nicht als Mangel an Intelligenz, sondern als Verlust der Fahigkeit, ange-
sichts einer durch tiberwaltigende Machtasymmetrien geprigten, dominierenden Sicht
zu eigenstdndigen Urteilen zu kommen und die eigenen Uberzeugungen, gewonnenen
Einsichten und Erkenntnisse 6ffentlich zu vertreten: ,Die Macht der einen braucht die
Dummbheit der anderen. Der Vorgang ist dabei nicht der, dafl bestimmte - also etwa
intellektuelle - Anlagen des Menschen plotzlich verkiimmern oder ausfallen, sondern
dafl unter dem {iberwaltigenden Eindruck der Machtentfaltung dem Menschen seine
innere Selbstindigkeit geraubt wird und dafl dieser nun - mehr oder weniger unbe-
wufdt - darauf verzichtet, zu den sich ergebenden Lebenslagen ein eigenes Verhalten zu
finden. (Bonhoeffer 2017: 20)

57

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Kirschner

1. Am Abgrund - aber bald schon einen Schritt weiter: Zur Zeitsituation

Die bedrangende Situation der Gegenwart kritisch zu analysieren, wiirde
mitten in die Auseinandersetzungen, Polarisierungen, Feindbilder und Aus-
grenzungen hineinfiihren, die spatestens seit der Coronazeit den offentli-
chen Raum prégen. In den Krisen und Auseinandersetzungen ist es nicht
moglich, einen ,abgeklarten® Blick von aufien, eine ,objektive“ oder eine
neutrale Position einzunehmen, die der politischen Unterscheidung von
Freund und Feind entzogen wire. Nirgends wird dies so deutlich wie in
den Kriegen in der Ukraine und in Israel-Paldstina, in die wir gesellschaft-
lich wie militarisch tief verflochten sind. Es gilt aber nicht weniger fiir die
innenpolitischen Auseinandersetzungen und Spaltungen, die nicht mehr
innerhalb demokratischer Diskurse ausgetragen werden, sondern in denen
Demokratie und das 6ffentlich Sagbare selbst zur Debatte stehen. Wo also
ansetzen, um von einem ,gemeinsamen Boden® aus weiter zu argumentie-
ren? Gibt es ein Verbindendes?

Was in sehr realer Weise alle Menschen und Lebewesen auf dem Plane-
ten verbindet, sind zunidchst die Gefdhrdung, Betroffenheit und geteilte
Verwundbarkeit selbst, wie sie mit der Zerstorung der Lebensgrundlagen,
mit Klimawandel und 6kologischer Krise verbunden sind und die in den
Bedrohungen durch Krieg und Massenvernichtungswaffen nochmals an-
ders akut werden. Diese Verbundenheit im Negativen gilt auch fiir das
Erleben der Krise und Gefahr, so unterschiedlich die Betroffenheit und
der Grad der Verletzlichkeit sind, so entgegengesetzt die Interessen und
Positionen, so sehr sich privilegierte Gruppen von dieser Verwundbarkeit
abzuschirmen suchen. Zwischen den Maiannern, Frauen und Kindern in
Gaza, den Geiseln der Hamas und ihren Angehdrigen, den Entscheidungs-
tragern in Tel Aviv, Washington und Berlin, zwischen den Journalisten
vor Ort - sofern sie noch leben - und den Berichterstattern westlicher
Medien klaffen Welten; die Lage der Fliichtlinge auf den Routen der Saha-
ra, des Mittelmeers und Mittelamerikas oder in den Lagern Europas und
Amerikas wird durch Diskurse und Politiken der Migration bestimmt, die
einen vollig anderen ,Sitz im Leben® haben; die Auswahl und Deutung
der Fakten und Ereignisse, die zu Kriegen wie in der Ukraine oder in Isra-
el/Paldstina und dem Nahen Osten gefiithrt haben, erfolgt diametral entge-
gengesetzt je nachdem, welche Seite sie vornimmt. Wer sich den jeweils
dominanten Narrativen nicht anschliefdt, wer diese hinterfragt, auf gegen-
laufige Sachverhalte verweist und eigene Deutungen sucht, gerat zwischen
die Fronten, kann an der Absurditit der Kriegsrhetorik verzweifeln. Das

58

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am Abgrund, mit Hoffnung

im Titel genannte Bewusstsein, an einem Abgrund zu stehen, scheint die
Wahrnehmung der Zeit zunehmend zu préigen. Es impliziert die Gefahr, in
Fortsetzung der dominanten Verhaltensmuster und Strategien bald ,einen
Schritt weiter zu sein“ und analog zu Christopher Clarks (2012) Deutung
der Entstehung des Ersten Weltkriegs erneut in eine kollektive Katastrophe
zu taumeln, die niemand wollen kann. Spitestens mit dem zweiten Wahl-
sieg von Donald Trump und in dem Mafle, wie die Grauen der Kriege
in Gaza und in der Ukraine mit ihrer unabsehbaren Eskalationsdynamik
wahrgenommen werden, wichst die Ratlosigkeit auch bei jenen Gruppen,
die sich mit der politischen Mitte, mit aufgeklarter Vernunft und kritischer
Zeitgenossenschaft identifizieren. Bei kontrdren Analysen und Positionen
wird es schwieriger, das Irrationale, Destruktive, Verwerfliche, Absurde nur
der jeweiligen Gegenseite zuzuordnen und sich selbst davon zu entlasten.

Die Erfahrung des Absurden ldsst sich m.E. nicht von solchen konkre-
ten Erfahrungen des Sinnwidrigen und Zerstorerischen 16sen, welche die
menschliche Fahigkeit untergraben, sich in der Welt zu orientieren, Unter-
scheidungen von wahr und unwahr, gut und bdse, menschlichem und
unmenschlichem Verhalten (so umstritten sie sein mogen) zu treffen und
handlungsféhig zu bleiben. Es geniigt nicht, die Erfahrung des Absurden
auf eine allgemeine Dialektik zwischen Endlichem und Unendlichem,
zwischen dem Sinnverlangen des Menschen und einer Welt, die solchem
Verlangen gleichgiiltig gegeniibersteht, zuriickzufithren, denn es sind kon-
krete Erfahrungen, Sinnkatastrophen und Traumata, in denen sich die
Erfahrung der Absurditit zuspitzt und Vernunft und Mensch in Frage stellt:
Das Erdbeben von Lissabon, die Shoah und Auschwitz, Hiroshima und
Nagasaki markieren Einschnitte, die sich der Geschichte und dem Denken
eingeschrieben haben - und ich bin iiberzeugt, dass das Grauen von Gaza
auch ein solcher Einschnitt gewesen sein wird.® Theodor W. Adorno hat im
vorletzten Aphorismus seiner ,Reflexionen aus dem beschadigten Leben®
eine Strategie, welche die in der zeitlichen Existenz und im politischen
Leben aufbrechende Erfahrung der Absurditit zugleich anerkennt und auf
eine iiberzeitliche Ebene der allgemeinen conditio humana verschiebt, als
innere Gefahrdung dialektischen Denkens markiert:

6 Die Reichweite dessen, was vor den Augen der Weltéffentlichkeit in Gaza geschieht,
machen aus unterschiedlichen Perspektiven die Einordnungen des israelisch-amerika-
nischen Holocaustforschers, Omar Bartov (2023, 2025) und die personlichen Refle-
xionen des indischen Essayisten Pankaj Mishra (2025) iber ,Die Welt nach Gaza“
deutlich.

59

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Kirschner

Der drohende Riickfall der Reflexion ins Unreflektierte verrdt sich in
der Uberlegenheit, die mit dem dialektischen Verfahren schaltet und
redet, als wire sie selber jenes unmittelbare Wissen vom Ganzen, das
vom Prinzip der Dialektik gerade ausgeschlossen wird. [...] man bedient
sich der Dialektik anstatt an sie sich zu verlieren. Dann begibt sich
der souverdn dialektische Gedanke zuriick ins vordialektische Stadium:
die gelassene Darlegung dessen, dass jedes Ding seine zwei Seiten hat.
(Adorno 1998: 282f.)

Die Erfahrung des Absurden in dieser Weise auf Geschichte zu beziehen,
steht in einer gewissen Spannung zur Verwendung des Begriffs in ande-
ren Beitrdgen dieses Bandes. Angesichts der verschiedenen differenzierten,
philosophisch oder theologisch begriindeten Verstindnisse des Absurden
sucht der ndchste Abschnitt Rechenschaft zu geben, wie im Ausgang von
Gegenwartssituation und ndher an der Alltagssprache Erfahrungen des
Absurden verstanden werden.

2. Widerspriiche, Unsinniges, Widersinniges: alltdgliche Absurdititen und die
Erfahrung des Absurden

Der Wortbedeutung nach bezeichnet ,absurdus® sehr offen das Missklin-
gende, in der Verwendung dann mit der ,geldufige[n] Bedeutung: wider-
sinnig, unlogisch, die Grenzen des diskursiven Verstandes tiberschreitend*
(Fabian 1971: 66). Es wire demnach ein Widerspruch in sich, das Absurde
in einen klar definierten positiven Begrift zu fassen, zielt das Wort doch ge-
rade auf das der Vernunft und dem Sinn Widerstreitende. Es geht demnach
einerseits um die Auseinandersetzung mit Widerspriichen im Denken und
darum, ob diese sich vermeiden bzw. aufldsen lassen, ob sie die Vernunft
als solche in Frage stellen oder ob sie gar auf eine paradoxale Struktur ver-
weisen, die dem Vernunftgebrauch zugrunde liegt. Andererseits geht es um
die Frage, ob Handeln und praktische Vernunft letztlich ins Leere laufen,
vergeblich und widerspriichlich bleiben, oder ob sie in ihrer Sinnstruktur
an ein Ziel gelangen, sodass Hoffnung besteht, dass sich am Ende eine
Kongruenz von Sein und Sollen, von Vernunft und Wirklichkeit ergibt.

Das Absurde kann als Sinnloses, Widerspriichliches oder Sinnwidriges
auf unterschiedlichen Ebenen begegnen, die in den Beitrdgen des Bandes

60

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am Abgrund, mit Hoffnung

und auch in diesem Essay anklingen’: als ein Widerspruch zur Vernunft,
der ausgeschlossen wird und daher als Argumentationsfigur zum Erweis
des Gegenteils dient (,reductio ad absurdum® bei Anselm); als Paradox des
Glaubens, der dem Ereignis des Unendlichen im Endlichen, des Unbeding-
ten im Bedingten antwortet und existentiell riickhaltlos auf eine Wirklich-
keit setzt, welche die Vernunft nicht einholen, durchschauen oder kontrol-
lieren kann (die Formel des ,credo quia absurdum’, wie sie Tertullian zuge-
schrieben wird und sich neuzeitlich vor allem mit Kierkegaard verkniipft);
der Widerspruch zwischen dem Bedeutungsverlangen des Menschen und
einer Welt, die sich in ihrer Faktizitdt diesem Verlangen entzieht (in diesem
Band vor allem an Camus erortert).? Das Absurde verweist mithin nicht
einfach auf einen Sachverhalt, sondern auf ein Verhailtnis und darin auf
eine Hintergrundontologie:* Wird die Welt selbst nicht als bedeutungslos
Vorliegendes, sondern als Verhéltnis in der Beziehung von Schopfer und
Geschopt verstanden, so bezieht sich die Erfahrung des Absurden nicht
mehr nur auf das Paradox des Unendlichen im Endlichen oder auf den
Widerspruch zwischen Vernunftanspruch und Welt, sondern auf ein Miss-
verhdltnis in der Beziehung zwischen Geschopf und Schopfer, was zugleich
das Verhdltnis des Geschopfs zu sich selbst, seinen Mitgeschopfen und
der Schopfung affiziert: die Verstrickung in Selbstverfehlung, Stinde und
Bosem wird zum Kontext der Erfahrung des Absurden.

Die Erfahrung des Absurden kann auf verschiedenen Ebenen angesiedelt
sein. Widerspriiche von Vernunft und Wirklichkeit kénnen sich konkret
in kleinen oder groflen ,Absurditdten auftun, die argerlich, lastig oder ko-
misch sind, die aber auch desastrése oder tragische Folgen haben kénnen.
Deutlich wird dabei, dass die Beurteilung eines Verhaltens als absurd seine
Einordnung in ein gréfieres Ganzes voraussetzt, wobei derselbe Sachverhalt
von anderen (und vermutlich von den Handelnden) ganz anders beurteilt
wird. Etwas als ,absurd® zu bezeichnen, geht jedoch tiber Kritik hinaus: es

7 Vgl. in diesem Zusammenhang besonders die Aufsitze von Wenzel, Rosenhauer und
Dalferth in diesem Band.

8 So fasst Annemarie Pieper (2007: 19) die Erfahrung des Absurden im Kontext der Exis-
tenzphilosophie als Erfahrung ,des schlechthin Widersinnigen, die ,auf eine Wider-
spriichlichkeit [verweist], die konstitutiv ist fiir das Existieren als Mensch, gleichwohl
aber weder logisch noch ethisch aufgelost werden kann. Das Leben in einer antinomi-
schen Struktur, die das Streben nach Sinn und Gliick von vorneherein sabotiert, wird
zur Zerreifiprobe fiir das Individuum, das sich gezwungen sieht, im Sinnlosen nach
einer Nische fiir die Realisierung seiner Vorstellung eines gelungenen Selbstentwurfs
zu fahnden .

9 Vgl. den Beitrag von Dalferth in diesem Band.

61

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Kirschner

zielt auf eine Widerspriichlichkeit, die dem gesamten Handlungskontext
und seinen Hintergrundannahmen eingeschrieben ist. Kritik im Detail
wiirde innerhalb dieses Gesamtzusammenhangs bleiben und ihn affirmie-
ren. Etwas als absurd zu entlarven, bedeutet den Widerspruch aufzuzeigen,
der dem ganzen Handlungszusammenhang eingeschrieben ist und darin
Macht entfaltet: Deswegen kénnen gerade Humor, die ironische Distanzie-
rung oder die Parodie wirksame Mittel sein, um Absurdititen aufzudecken
(wie im Mirchen von des Kaisers neuen Kleidern). Es geht nicht um
Kritik im Detail, sondern darum, die herrschende Logik eines Handlungs-
zusammenhangs insgesamt als in sich oder im Verhiltnis zur Wirklichkeit
widerspriichlich zu entlarven.

Dies wirft die Frage nach dem umfassenden Gesamtzusammenhang
auf, in dem Erfahrungen des Absurden stehen: nach ontologischen Hin-
tergrundannahmen, nach der Geschichte als solcher und der Wirklichkeit
als Ganzer. Die alltdglichen Erfahrungen kleiner und grof3er Absurdititen
konnen umschlagen in das Gefiihl, dass das Leben als solches, dass Welt
und Geschichte insgesamt absurd sind. Wenn Annemarie Pieper (2007) das
Verstindnis des Absurden in der Existenzphilosophie nachzeichnet, so wird
m.E. deutlich, wie die Erfahrung des Absurden in der Grundstruktur der
Existenz mit dem Versuch verbunden ist, gegeniiber der konstitutiven Alte-
ritatsstruktur des Selbst die Existenz als freien Selbstentwurf begriinden zu
wollen.® Wird demgegeniiber — wie bei Levinas 1998 - diese uneinholbare,
diachrone Alteritdt und die passive Geburt des Subjekts in Verantwortung
vor dem Anderen zum Ausgangspunkt der Philosophie, so verlagert sich die
Erfahrung der Absurditit auf die Ebene der Beziehung zum Anderen, des
Ethischen, des Politischen und Religidsen. Nicht die Erfahrung der Welt
oder der Existenz als solche sind absurd, sondern die Erfahrung einer Ge-
schichte, die von Liige, Gleichgiiltigkeit, himmelschreiendem Unrecht und
Gewalt gezeichnet ist, in der das Streben nach Wahrheit und Gerechtigkeit
immer wieder scheitert, wihrend die Geschichte von den Siegern geschrie-
ben wird und das Naturgeschehen dem Leben und Leiden der Menschen
indifferent gegeniiberzustehen scheint. Indem sich das Ich als Teil dieser

10 Erst damit werden aus der ,radikalen Kontingenz menschlicher Existenz“ Ekel und
Abscheu (Sartre); aus Geburt und Tod absurde Unterbrechungen der freien Selbst-
wahl (Sartre); kann der ,Protest gegen die conditio absurda“ zur Behauptung von
Wiirde und der Mensch in der Revolte zum Ideal von Sinn werden (Camus). Erst
das ,heftige Verlangen nach Klarheit*, das Ideal rationaler Durchdringung und freier
Selbstbestimmung machen es zu etwas Absurdem, wenn die Welt sich ihnen nicht
fugt (vgl. Pieper 2007: 21f.).

62

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am Abgrund, mit Hoffnung

Zusammenhinge und in sie verstrickt erkennt, kdnnen weder die Revolte
gegen das Unrecht noch der ethische Anspruch des Subjekts den Zwiespalt
16sen. Wire es am Ende, als wiére nie etwas gewesen (vgl. Spaemann 2007),
riickten schliefllich noch die unbedingte Verantwortung fiir den Anderen
und die Sinnanspriiche menschlichen Handelns unter das Vorzeichen der
Vergeblichkeit. Mit den Opfern und Toten der Geschichte wiirden auch
Taten und Untaten, Treue und der Verrat am Ende bedeutungslos gewesen
sein.

Was wiirde es bedeuten, wenn die Erfahrung der Absurditit nicht nur
ein Gefiihl, sondern das letzte Wort iiber die Wirklichkeit als solcher wére?
Wir leben - wohl notwendigerweise — so, als ob das Leben Bedeutung
und ,Gewicht vor der Ewigkeit® hitte. Aber was, wenn dieses ,als ob*
ins Leere greift? Ist es lediglich eine notwendige Illusion? Ist hier eine
Vergewisserung {iberhaupt moglich?

Jedenfalls stellen sich auch diese Fragen nicht nur auf der individuellen
und personlichen Ebene, sondern auch im politischen, , messianischen®
Blick auf eine Welt, die sich als eine verriickte, absurde Welt darstellt, ohne
dass es moglich wire, einen Standort jenseits dieser Welt einzunehmen,
der selber nicht von ihrer Verriicktheit und Liige kontaminiert wére. Der
Schlussaphorismus aus Adornos ,Minima moralia“ bringt diesen ,double
bind“ zum Ausdruck, der Welt in ihrer empo6renden Faktizitdt nicht entflie-
hen zu konnen, sich ihr aber auch nicht einfiigen zu diirfen:

Philosophie, wie sie im Angesicht der Verzweiflung einzig noch zu ver-
antworten ist, wire der Versuch, alle Dinge so zu betrachten, wie sie
vom Standpunkt der Erlosung aus sich darstellten. Erkenntnis hat kein
Licht, als das von der Erlosung her auf die Welt scheint: alles andere
erschopft sich in der Nachkonstruktion und bleibt ein Stiick Technik.
Perspektiven miissten hergestellt werden, in denen die Welt dhnlich sich
versetzt, verfremdet, ihre Risse und Schriinde offenbart, wie sie einmal
als bediirftig und entstellt im Messianischen Lichte daliegen wird. Ohne
Willkiir und Gewalt, ganz aus der Fithlung mit den Gegenstdnden heraus
solche Perspektiven zu gewinnen, darauf allein kommt es dem Denken
an. Es ist das Allereinfachste, weil der Zustand unabweisbar nach solcher
Erkenntnis ruft, ja weil die vollendete Negativitit, einmal ganz ins Auge
gefasst, zur Spiegelschrift ihres Gegenteils zusammenschiefit. Aber es ist
auch das ganz Unmdgliche, weil es einen Standort voraussetzt, der dem
Bannkreis des Daseins, wére es auch nur um ein Winziges, entriickt ist
[...]. (Adorno 1998: 283)

63

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Kirschner

Das Bewusstsein, wie notwendig der Protest gegen eine verkehrte Welt ist
und wie unentrinnbar wir zugleich selbst (auch als Protestierende) Teil
dieser Unrechts- und Verblendungszusammenhinge sind und zu ihnen
beitragen, spitzt die Erfahrung des Absurden in dreifacher Weise auf theo-
logische Fragen zu: Zum einen fiihrt es zur Frage, ob es einen Grund und
ein Ziel der Wirklichkeit gibt. Indem der Gottesgedanke aufgeworfen wird,
wird die Totalitdt und Immanenz der Welt relativiert und tiberschritten,
offnet sich ein Raum der Kritik am Bestehenden und der Hoffnung iiber
alles Berechenbare hinaus. Zum anderen verbindet sich damit die existen-
tielle Frage, ob es Mdglichkeiten eines kontrafaktischen ,Dennoch-Vertrau-
ens“ gibt, wenn der faktische Zustand der Welt und das Verhalten der
Menschen solches Vertrauen doch gerade nicht rechtfertigen. Schliefilich
kommen beide Fragen zusammen in der Frage, ob und wie angesichts der
umfassenden Verstrickung in Schuld und Trauma, unséglichem Leiden und
abgrundtief Bosem eine liebende Annahme und Bejahung der Wirklichkeit
moglich wiéren.

Was Kierkegaard in der Krankheit zum Tode existentiell am Selbstver-
hiltnis durchexerziert, ware politisch zu wenden in Blick auf einen Zustand
der Welt, der Verzweiflung nahelegt und das Paradox des Glaubens zu-
spitzt:

Folgendes ist namlich die Formel, welche den Zustand des Selbsts be-
schreibt, wenn die Verzweiflung ganz und gar ausgetilgt ist: indem es
sich zu sich selbst verhdlt, und indem es es selbst sein will, griindet sich
das Selbst durchsichtig in der Macht, welche es gesetzt hat. (Kierkegaard
1992: 10)

In politischer Fassung miisste dies das Verhaltnis zur Welt und Geschichte
einschlieflen, in einer ,schwachen’, verletzlichen, in diesem Sinn ,messia-
nischen® Hoffnung auf Rettung und auf mogliche Versohnung, die macht-
formigen politischen Messianismen und ihrem Hang, den Himmel auf
Erden selbst und notfalls mit Gewalt herstellen zu wollen, ebenso entsagt
wie der resignativen oder reaktiondren Einwilligung in das herrschende
Unrecht. Dass solches ,durchsichtige Griinden® in der Macht, welche das
ganze Verhiltnis der Geschichte gesetzt hat, nicht in der Form des Postulats
oder einer ,Philosophie des Als ob“ erfolgen kann, sondern in die Perfor-
mativitat der ,Jetztzeit“ verweist, hat Giorgio Agamben in seinen Benjamin
aufnehmenden Pauluslektiiren und seinem Konzept ,,messianischer Zeit“

64

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am Abgrund, mit Hoffnung

gezeigt (Agamben 2006). Wie Sarah Rosenhauer!! pladiere auch ich fiir eine
performative Wende der Theologie, welche der Erfahrung des Absurden
nicht ausweicht und sie nicht iberwindet, sondern in spezifischer Weise
mit ihr umgeht. Ins Zentrum riicken dann die Vollziige von Glauben, Hoft-
nung, Liebe (1 Kor 13), die sich nur empfangen lassen, indem sie zugleich in
Freiheit gelebt werden.!?

3. Spes in absurditate quaerens intellectum — Hoffnung, die mit Anselm von
Canterbury nach Griinden sucht

Um nach den Griinden solcher Hoffnung zu fragen, wende ich mich
im Folgenden Anselm von Canterbury zu (1033-1109), dessen die spitere
Theologie pragende Programm eines Glaubens, der Verstehen sucht (,fi-
des quaerens intellectum®) auch als Abwehr des Verdachts der Absurditat
gegeniiber Glauben und Welt verstanden werden kann, besonders in sei-
nem christologischen Hauptwerk ,,Cur Deus homo®. Ohne den Zusammen-
hang von Anselms Theologie hier nachzeichnen zu konnen,! sollen einige
Grundfiguren seiner Argumentation aufgegriffen werden, um sie auf heu-
tige Erfahrungen des Absurden und Mdglichkeiten eines hoffnungsvollen
Umgangs mit ihnen zu befragen.

Dabei ist es zundchst wichtig festzuhalten, dass Anselm eine Argumenta-
tion zu entwickeln sucht, die aus sich selbst (sola ratione) nachvollziehbar
ist, dass diese jedoch ihre eigenen Voraussetzungen im Glauben mitreflek-
tiert und sowohl die ,,Ich-Perspektive® wie die Dimension des ,Du” (in der
Anrede Gottes wie in Ausrichtung an die Adressaten) einbezieht, ohne sich
in begrifflichen Setzungen oder Abstraktionen zu verlieren. Das Proslogion
setzt nicht mit einem Gottesbeweis ein, sondern mit dem Bericht uber
Anselms Suche danach und mit einer Reflexion auf die eigene Situation
vor Gott, in der die Meditation der Existenz, das rationale Argument, die
poetische Sprache und das Gebet ineinandergreifen (Prosl. 1). In einer von
den Psalmen geprigten Sprache kommt darin die unendliche Sehnsucht

11 Vgl. ihren Beitrag in diesem Band.

12 Angesichts der katastrophischen Erfahrung der Zeit hat Carlos Mendoza Alvarez
(2015, 2024) Entwiirfe vorgelegt, wie sich dies in einer Perspektive ,von unten"
und von der ,Riickseite der Geschichte“ fundamentaltheologisch durchbuchstabieren
ldsst.

13 Ich verweise hierfiir auf frithere Studien, welche Anselms Gedankengang textnah
rekonstruieren und in eine Auseinandersetzung mit der Sekundérliteratur treten. Vgl.
Kirschner 2013, 2015, 2019.

65

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Kirschner

des Menschen zum Ausdruck, die in nichts Endlichem zur Ruhe kommt.
Anklange an die Erfahrung der Absurditit finden sich in der Metapher des
Exils, in der Erfahrung, in der Suche nach Gott immer wieder hart auf sich
selbst zu stofSen und nicht tun zu kdnnen, wozu man doch geschaffen ist:

Was soll tun, dieser dein in die Ferne Verbannter? [...]

Er lechzt dich zu sehen - und allzu ferne ist ihm dein Angesicht.

Er begehrt zu dir zu kommen - und unzugénglich ist deine Wohnung.
Er verlangt dich zu finden - und weif3 nicht deinen Ort. [...]

»Ich suchte Gutes“ — und ,,sieche Verwirrung"!

Ich trachtete nach Gott — und stief§ auf mich selbst. [...] (Prosl. 1)

In theologischer Sprache: Der Mensch erkennt sich als Bild Gottes, das
so ,verrufst® ist, dass es nicht tun kann, wozu es geschaffen ist und wonach
es sich sehnt:

Ich bekenne, Herr, und sage Dank, dass du in mir dieses ,dein Bild*
geschaffen hast, damit ich, deiner mich erinnernd, dich denke, dich
liebe. Aber so sehr ist es durch abnutzende Laster zerstort, so sehr ist es
durch den Rauch der Siinde geschwirzt, dass es nicht tun kann, wozu es
gemacht ist, wenn du es nicht erneuerst und wiederherstellst. (Prosl. 1)

Die Erfahrung, nicht tun zu konnen, was man gleichwohl nicht lassen
kann, weil es das tiefste Verlangen des eigenen Innersten ist, wird hier im
Selbstverstandnis des Geschopfs an den Schopfer adressiert.*

Hier setzt nun Anselms sogenannter ,Gottesbeweis” ein, der eigentlich
eher eine negative Denkregel bildet. Diese leitet dazu an, nichts Endliches
und Bedingtes an die Stelle Gottes zu setzen: nur ,woriiber hinaus Gro-
Beres nicht gedacht werden kann“ (Prosl. 2f. und 15) darf Gott genannt
werden und ist darin notwendigerweise ,,grofler als dass er gedacht werden
kann“ (Prosl. 15).5 Das Paradox des Glaubens ist hier knapp formuliert:

14 Auch wem dieses Verstindnis verschlossen bleibt, wire es ein erster Schritt in Aus-
einandersetzung mit dem Absurden, sich Rechenschaft dariiber zu geben, woran
man selbst sein Herz hingt und was bei einem personlich den letzten Bezugspunkt
im Leben bildet. Martin Luther verbindet im Groflen Katechismus in diesem Sinn
den Glauben als existenziellen Vertrauensakt mit dem, was im realen Lebensvollzug
die Stelle Gottes einnimmt: ,Allein das Vertrauen und Glauben des Herzens macht
beide, Gott und Abgott. Sind Glaube und Vertrauen richtig, so ist auch dein Gott
richtig, und umgekehrt [...] Woran du nun (sage ich) dein Herz hingst und verlasst
dich darauf, das ist eigentlich dein Gott. (Luther 2014: 515)

15 Ich habe in der Formel die verschiedenen Varianten der Formulierung bei Anselm
zusammengezogen, am prazisesten findet sie sich in Prosl. 15: ,Ergo, Domine, non

66

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am Abgrund, mit Hoffnung

Indem der Mensch im Denken alles Endliche tiberschreitet, bezieht er sich
auf eine Wirklichkeit, deren Existenz er nicht ohne performativen Selbstwi-
derspruch negieren kann (Prosl. 2), die er nicht mit der Welt oder irgendei-
ner anderen kontingenten und bedingten Wirklichkeit identifizieren kann
(Prosl. 3), die er aber auch nicht denkerisch einholen kann (Prosl. 15).
Bezogen auf nur Gedachtes und selbst Hervorgebrachtes wiirde nicht mehr
gedacht ,woriiber hinaus grofleres nicht gedacht werden kann® Ist dies
nur eine Paradoxie des Denkens selbst, das in seinem hdchsten Gedanken
ins Leere greift? Anselms Ausgangspunkt war nicht der abstrakte Begriff,
sondern der konkrete Glaube und die Bewegung des Herzens, deshalb
kann er im Gebet ansprechen, worauf Denken, Glauben und Sehnen des
Herzens zielen und was sich gerade in Anrede und Dank nochmals als
das erweist, woriiber hinaus Grofieres nicht gedacht werden kann und das
seine Evidenz in sich selbst hat: ,Dank Dir, guter Herr, dass ich das, was ich
vorher durch Dein Geschenk geglaubt habe, jetzt durch deine Erleuchtung
so einsehe, dass ich, wollte ich nicht glauben, dass du existierst, es nicht
nicht einsehen konnte.* (Prosl. 4)

Die Erfahrung des Absurden wird damit nicht beseitigt, aber sie erfahrt
eine Verschiebung: Indem selbstgemachte letzte Grofien, Idole, Ideologien
und Absolutsetzungen dekonstruiert werden, werden die Absurditéten fehl-
geleiteter Religion entlarvt und die Sakralisierung irdischer Letztinstanzen
aufler Kraft gesetzt: Die Bewegung iiber alles Gegebene und tber die
herrschenden Verhiltnisse hinaus ins Offene, Unverfiigbare, Kommende
wird davor bewahrt, vorzeitig abgebrochen zu werden und sich an etwas
festzumachen, was nicht Gott ist. Die Mitte der Macht bleibt leer (auch von
Konzepten). Dies fithrt aber auch eine Position ad absurdum, die meint, die
Existenz dieser Letztinstanz deswegen negieren zu miissen: Im Herzen zu
sprechen ,es gibt keinen Gott wire Torheit, weil nicht verstanden wurde,
worauf das Wort ,,Gott* sich bezieht'.

solum es quo maius cogitari nequit, sed es quiddam maius quam cogitari possit. -
also bist Du, Herr, nicht nur woriiber hinaus Grofleres nicht gedacht werden kann,
sondern Du bist gewissermaflen grofler als gedacht werden kann?”

16 So heiflt es in Proslogion 4: ,Der Tor spricht in seinem Herzen ,es gibt keinen
Gott; aber er weif8 nicht, was er dabei sagt.” Die Figur des Toren wird aus Psalm
14 aufgegriffen und représentiert die Verneinung der Existenz Gottes; mit Prosl. 1
wird die Moglichkeit solcher ,Torheit” in der entfremdeten Situation der gefallenen
Menschheit verortet, kann darin auch den Zweifel des Glaubenden selbst reprisentie-
ren.

67

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Kirschner

Zugleich kehrt die Erfahrung des Absurden jedoch auf einer anderen
Ebene wieder: Wird die Gottheit auch adressiert und ,in gewisser Weise*
(aliquatenus) erkannt, so kommt doch das Herz nicht zur Ruhe und spiirt
nicht die Freude, nach der es sich sehnt: Warum, Herr Gott, fiithlt meine
Seele dich nicht, wenn sie dich gefunden hat? (Prosl. 14)

Das Nichtfithlen und -sehen Gottes verweist auf die Diskrepanz zwi-
schen dem Endlichen und dem Unendlichen, dem iiberhellen Licht Gottes
und dem Auge, das Finsternis gewdhnt ist. Dies weist auf die Notwendigkeit
einer inneren Umkehr, einer ,Umkehr der Denkungsart®, die nicht mehr
auf das zielt, was Vernunft selbst hervorbringen, konstruieren oder erfassen
kann, sondern auf das, wovon sie sich beriihren lassen muss, was sie nur
empfangen kann: das Wesentliche und Urspriingliche bleibt der Vernunft
unverfiigbar. Um es mit Hartmut Rosa zu formulieren: Das Sehnen des
Menschen kann in der Welt Resonanz finden, wo er das beherrschend-kon-
trollierende Aggressionsverhaltnis zur Welt unterbricht und ,.ein hérendes
Herz* entwickelt, in eine responsive, ,mediopassive“ Form des Handelns
findet (vgl. Rosa 2016).

Die eigentliche Dramatik und Erfahrung des Absurden liegen dann nicht
in der Diskrepanz zwischen Endlichem und Unendlichem: diese konstitu-
iert ja gerade die Beziehung zwischen dem Geschopf und seinem Schopfer.
Absurd erscheint sie nur dort, wo das Geschopf sich aus sich selbst begriin-
den und gegen den Schopfer behaupten will. Auch das ,Schweigen der
Welt“ ist nicht einfach ,objektiv’, sondern hat mit dem Verhiltnis zu tun,
das der Mensch ihr gegeniiber einnimmt.”” Jedoch spitzt sich eben auf der
Ebene des Selbst-, Welt- und Gottesverhéltnisses die Erfahrung des Absur-
den angesichts der Realitét des Bosen und Widersinnigen zu, welches nicht
nur im Auflen der Geschichte begegnet, sondern zugleich im Innersten
(»Herzen®) des Menschen selbst aufbricht, ohne diesem Zusammenhang
aus eigener Kraft entkommen zu kénnen. Was Adorno als Aporie philo-
sophischer Erkenntnis zeichnet, begegnet bei Anselm in einem scharfen
Bewusstsein von Siinde. Diese fasst er als ein umfassendes Fehlverhaltnis
zu Gott wie zur Welt und zu sich selbst, das er als ,irrectitudo’, als Verlust
der ,Rechtheit versteht, die zugleich einen Widerspruch zum innersten

17 Hartmut Rosa (2016) spielt dies an den Resonanzkrisen und -erwartungen der Mo-
derne durch; Johannes Hoff (2021) zeichnet die Genealogie einer digitalen Logik
nach, welche das verleiblichte, empfangend-resonante Denken im klassischen Ver-
standnis von ,intellectus® durch ein Verstandnis von Rationalitat als rechnende-kon-
struktivistische Datenverarbeitung abgelost hat.

68

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am Abgrund, mit Hoffnung

Wesenskern als Geschopf markiert, in diesem Sinn eine Unwahrheit, eine
Verfehlung des Gesollten und Ungerechtigkeit, wie einen Widerspruch zum
Willen des Schépfers und Missachtung seiner ,Ehre Mit der Rechtheit
zu brechen, geschieht zwar kraft der Freiheit, tritt aber zugleich in Wider-
spruch zu ihr; die Abwendung vom Gesollten und Gerechten kann keine
rechtfertigenden Griinde haben. Sie stellt in diesem Sinn eine Schuld dar,
die zudem die Freiheit in ihrer Ausrichtung am Guten korrumpiert - so-
dass weder die Riickkehr zur rechten Gesinnung noch ein Begleichen der
Schuld dem Menschen aus sich selbst heraus moglich sind.!®

Aus dieser Situation ergeben sich eine ganze Reihe von Aporien, welche
Anselm in ihren Konsequenzen so radikal auslotet, dass am Ende des
ersten Buches von Cur Deus homo die Moglichkeiten einer Rettung des
Menschen und einer Heilung der Schopfung grundsatzlich in Frage stehen,
damit aber auch die Giite und Macht des Schépfers. Bereits im Proslogion
brechen diese Fragen auf, wenn Anselm fragt, wie angesichts des Bosen
Gott zugleich in hochster Weise gerecht und barmherzig gedacht werden
kann, ohne dass Anselm diese Spannung auflésen kann (Prosl. 9-11). In
Cur Deus homo nimmt Anselm diese Fragen wieder auf und diskutiert sie
nun im Kontext jenes anderen, den christlichen Glauben begriindenden
Paradoxons der Inkarnation Gottes, die im Skandal des Kreuzes kulminiert,
welches ,fiir die Juden ein Argernis, fur die Heiden eine Torheit“ (1 Kor
1, 23) und fiir Muslime nicht weniger ein Stein des Anstofles ist und
als duflerste Absurditdt erscheinen muss. Im Kreuz biindeln sich so die
verschiedenen Dimensionen der Erfahrung des Absurden wie in einem
Brennglas: die Erfahrung einer widersinnigen Welt, in der Gerechte leiden
und Unschuldige Folter, Tod und Entmenschlichung ausgeliefert sind; die
Behauptung, dass Gott in einem Menschen begegnet, Fleisch wird und dass
seine Herrlichkeit und Ehre sich im Folter- und Schandtod des Sohnes
zeigen soll; die Frage nach der Moglichkeit, in einer von Liige und Bésem
gepragten Welt, bis ins Letzte und unverfélscht die Wahrheit zu bezeugen;
die Frage nach der Moglichkeit von Feindesliebe und Vergebung, von Siih-
ne und Verséhnung in den Abgriinden von Leid und Schuld, angesichts
von Opfern und Titern; die Frage, wie Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
zusammen kommen kdnnen, sodass das eine nicht auf Kosten des anderen
geht; die Aufdeckung und Steigerung der Absurditit der Welt im Leiden des
Gerechten, die zur Frage an Gott wird (warum musste Jesus leiden?) und in

18 Zum Freiheitsverstandnis von Anselm vgl. die Studie von Konig 2016.

69

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Kirschner

der Vorstellung eines ziirnenden Gottes, der das stellvertretende Opfer des
Gerechten und eigenen Sohnes fordert, gipfelt.

Es ist an dieser Stelle nicht mdglich, diese Fragen aufzurollen, um zu
zeigen, wie Anselm mit ihnen umgeht, geschweige denn sie systematisch zu
erdrtern.” Ich mochte lediglich einige Aspekte festhalten, die mir fiir die
Frage nach der Hoffnung angesichts des Absurden zentral scheinen.

Zunichst: Anselm weicht den genannten Fragen nicht aus. Im Gegenteil:
Er stellt sie in Zusammenhang und zeichnet die Abgriindigkeit nach, in
welche sie fithren, ohne sie in einfacher Weise aufzuldsen, wie es verzerrte
Darstellungen seiner Soteriologie unterstellen. Das Kreuz in seiner Absur-
ditét lasst sich nicht metaphorisch iiberspielen, kann nicht als Betrug am
Satan gezeichnet werden, als hitte dieser ein legitimes Anrecht {iber den
Menschen und als wiirde Gott ihm Fallen stellen.?’ Siinde und Unrecht
konnen nicht einfach durch Gottes Barmherzigkeit aus der Welt geschafft
werden, denn dann wiirden das Unrecht bestitigt, die Ordnung der Welt
zerstort, Freiheit und Verantwortung des Menschen nicht ernst genommen.
Gerechtigkeit durch Strafe bliebe duflerlich, wiirde die Wiirde des Men-
schen nicht wiederherstellen, wiirde angesichts der Grofle der Schuld die
Schépfung zerstdren. So muss die Schuld von innen beglichen, ihr ,,genug
getan® (satisfactio) werden, damit die menschliche Freiheit von innen wie-
der hergestellt, die Wiirde des Menschen und gar seine Vollendung wieder
denkbar wird (in Gliickseligkeit, die Gliickswiirdigkeit voraussetzt). Das
kann nicht einfach Gott, ein Engel oder ein neugeschaffener Mensch an-
stelle der Menschheit tun. Auch dies bliebe duferlich, wiirde die Freiheit
nicht von innen erneuern. Die Menschen in ihrem ,gefallenen“ Zustand
kénnen solche Umkehr und Wiedergutmachung jedoch in keiner Weise
selber leisten, denn zum einen setzt die Ausrichtung des Willens am Guten
um seiner selbst willen diesen guten Willen bereits voraus; zum anderen

19 Ansitze hierfiir habe ich in Auseinandersetzung mit Anselm in den fritheren Studien
entwickelt (Kirschner 2013: 393-436; 2015). Aus der Fiille an Literatur zur Soteriolo-
gie Anselms sei exemplarisch auf die Arbeiten von Klaus Kienzler (1997) und Michel
Corbin (1997, 2006) verwiesen.

20 Ich formuliere die Argumente hier in eigenen Worten nach, wobei ich im Hinter-
grund auch kantische Terminologie einflieflen lasse, weil ich die Argumentationen
bei Anselm und Kant in grofier Nahe zueinander sehe, auch wenn Kant im Umgang
mit den Aporien gefallener Freiheit Wege einschldgt, die m. E. den Konsequenzen der
Verstrickung im Bosen ausweichen. Fiir die genauere Rekonstruktion am Text, die
in drei verschiedenen, aufeinander aufbauenden Anniherungen erfolgt, vgl. Kirsch-
ner 2013: 185-199, 268-291, 393-436 (dort auch Hinweise zu Sekundarliteratur und
Forschungsstand).

70

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am Abgrund, mit Hoffnung

hat der Mensch nichts anzubieten, was die Schuld kompensieren konnte.
Anselm argumentiert hier im Verhiltnis zu Gott, es ldsst sich aber auch
in Blick auf die Verletzung menschlicher Wiirde formulieren: Wie kénnte
ein Missbrauchstiter wieder gut machen, was er seinem Opfer angetan
hat? Wie liefle sich wieder gut machen, was in den Lagern und Folterrdu-
men, in den Ruinen und unterirdischen Géngen von Gaza, in den Grében
und Stiddten der Ukraine beiderseits der Front, auf den Fluchtrouten in
Mittelamerika und auf dem Mittelmeer... geschieht? Wie lie3e sich einfach
dariiber hinweggehen - ohne dem Zynismus und der Skrupellosigkeit zu
verfallen? Andererseits: Wie konnte eine gelingende Zukunft oder gar Frie-
den moglich sein ohne Vergebung, Zusammenleben, Versohnung? Anselm
jedenfalls macht rigoros deutlich, dass Barmherzigkeit ohne Gerechtigkeit
Unrecht wire, Gerechtigkeit ohne Barmherzigkeit aber heillose Hérte.

Dies fiihrt dazu, dass am Ende des ersten Buches von Cur Deus homo
die Moglichkeit einer letzten Absurditdt der Welt im Raum steht: Wenn
Gott der Ratio der Gerechtigkeit folgt, so ist kein Weg, auf dem der arme
Mensch entweichen kann, und die Barmherzigkeit Gottes scheint verloren
zu gehen. (CDH 1,24)

Die Logik der Gerechtigkeit droht in eine letzte Vergeblichkeit (frustra)
zu fiihren, in der Gottes Heilswille aporetisch und ohnmaéchtig erscheint,
so dass die Absurditit den Gottesbegriff selbst einholt. Ein Widerspruch
von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit macht eine Wiederherstellung von
Ordnung und Einklang (concordia) unméglich. Dieser Abgrund des Bdsen
kann weder von der Freiheit des Menschen noch von der souverdnen
Macht Gottes her behoben werden. Wie kann eine ,grofSere” Gerechtigkeit
gedacht werden, die zugleich in ,grof8erer” Weise barmherzig ist?

Diese Aporie — so jedenfalls meine Auslegung Anselms - wird nicht
durch eine ,Verrechnung® zwischen der Schwere der Schuld und des Bosen
auf der einen Seite, dem Opfer Jesu auf der anderen Seite aufgelost. Viel-
mehr setzt Anselm vom Ereignis der Selbstgabe Jesu her neu ein. Es dndert
sich die Art der Argumentation: Es geht um inkommensurable Grof8en, die
auf der Ebene von Freiheit, Beziechung und Gabe aufeinander einwirken, in
Resonanz treten, einen neuen Raum eroffnen. Auf der einen Seite steht der
Abgrund des Bosen und die Mafilosigkeit der Schuld, ohne Rechtfertigung
und ohne ,gute Griinde®. Auf der anderen Seite steht die ,MafSlosigkeit®
einer Liebe, die sich selbst ungeschuldet und aus freiem Entschluss, restlos
und vorbehaltlos hingibt in Solidaritdt mit den Opfern - zugleich in stell-
vertretender Hingabe fiir die Tater. Auch diese Liebe ibersteigt alles, was
geschuldet, erwartbar oder irgendwie einzufordern wiére. Der Absurditat

71

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Kirschner

des Sinnwidrigen steht die ,Absurditdt; die positive Grundlosigkeit einer
riickhaltlosen Liebe ohne Bedingungen gegeniiber: das Ereignis einer Ga-
be, wie sie grofler nicht gedacht werden kann. Im Gott-Menschen Jesus
Christus wird diese zugleich ganz von Gott her (im Horen auf den Vater,
im Namen der Liebe Gottes) vollzogen und in wirklicher menschlicher
Freiheit, in volliger Schicksalsgemeinschaft mit den Menschen, am Ort der
duflersten Gottverlassenheit.

Dabei geht es nicht darum, die Situation und das Kreuz, das Leiden
und die Hingabe Jesu exklusiv gegen andere auszuspielen oder als eine
Art quantitatives Uberbieten anderen Leidens zu denken. Die Einzigkeit
und Exklusivitdt Jesu und des Kreuzes liegt gerade in seiner duflersten
Inklusivitdt: Das Ereignis des Kreuzes und die Tat Jesu ist geoffnet auf alles
Leiden der gekreuzigten Menschen und Volker zu allen Zeiten, insofern
Jesus sich mit ihnen solidarisiert, ihnen gleichzeitig ist, ihr Schicksal mit
auf sich nimmt. Das Geschehen ist zugleich geéftnet auf das Mitwirken der
Menschen, die ausdriicklich oder unausdriicklich in seine Nachfolge treten,
das Kreuz mittragen und seine Liebe in Handeln und Leiden antwortend
mitvollziehen (Kol 1,24). Es begriindet eine messianische Gemeinschatft,
die in der Geschichte den Leib des Messias bildet, um Geschichte und
Kosmos in diese Beziehung hinein zu ,rekapitulieren®

Solches Geschehen ist weder aus anderem ableitbar, noch bildet es eine
neutrale, ,objektive* Information, die dann irgendwie in einem zweiten
Schritt ,subjektiv® angeeignet oder gar anderen aufgendtigt werden miisste.
Die Logik solcher inkommensurabler Liebe kann nur gelebt, bezeugt und
verkiindigt?! werden: Sie verlangt eine ,performative Wendung“ der Theo-
logie. Zeugnis und Verkiindigung sind nicht nach dem Modell der Sub-
jekt-Objekt-Relation oder von Sender-Empfanger zu denken: Wer Zeugnis
ablegt oder verkiindigt, ist selbst in das Geschehen involviert und bezeugt
es mit seiner ganzen Person, gerade indem er sich in die Sache hinein ver-
liert und zugleich dialogisch auf den Anderen ausgerichtet ist. Die Anderen
sind nicht einfach Adressaten, sondern werden Zeugen eines Geschehens,
zu dem sie sich personlich verhalten miissen. Sie sind zum Mitvollzug
eingeladen. Alle Seiten sind darauf angewiesen, dass sich in dem Geschehen
etwas zeigt, was ihnen unverfiigbar bleibt: dass die Kraft und Evidenz der

21 Wobei Verkiindigung strikt von allen Formen der Notigung, Indoktrinierung, Mani-
pulation etc. abzugrenzen ist als Dienst an einem unverfiigbaren Wortgeschehen, in
dem das Evangelium aus sich selbst heraus seine Kraft erweisen muss, vgl. Dalferth
2018.

72

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am Abgrund, mit Hoffnung

Liebe Gottes sich darin neu und wirksam ereignet.?>? Am Ende von Anselms
Ausfithrungen in Cur Deus homo vollzieht sich daher ein Ubergang von
der Argumentation zu sakramentaler Vermittlung, zu Gebet und poetischer
Sprache. Das ganz Unverfiigbare der gottlichen Zuwendung ladt zugleich
zum ganz freien Mitvollzug und zur Aneignung des Geschehens ein:

Denn was kénnte barmherziger gedacht werden, als wenn zum Siinder,
der zu ewiger Pein verdammt ist und nicht hat, wodurch er sich erlsen
kénnte, Gott-Vater spricht: Empfange meinen Eingeborenen und gib ihn
fiir dich; und der Sohn selbst: Nimm mich und erlése dich? So sprechen
sie ndmlich gewissermafien, wenn sie uns zum christlichen Glauben
rufen und ziehen. (CDH II, 20)

Und in der Meditatio redemptionis humanae, welche die Einsichten von
Cur deus homo nochmals anders, analog zum Proslogion in Anrede und
Gebet formuliert, heif$t es am Ende:

Gib, Herr, ich bitte Dich, dass ich durch die Liebe schmecke, was ich jetzt
durch die Erkenntnis koste. Dass ich durch mein ganzes Gefiihl erspiire,
was ich durch den Verstand fiihle. Ich verdanke/schulde mehr als mich
selbst ganz, aber ich habe nicht mehr und nicht einmal das kann ich
aus mir ganz geben; ziehe Du, Herr, dieses mein ganzes Selbst in Deine
Liebe. Alles, was ich bin, ist Dein durch die Schépfung; mach es ganz
Dein durch die Liebe. (Anselmus, Opera Omnia III, 91,196-200, eigene
Ubers.)

4. Kein Optimismus, aber nicht ohne Hoffnung: Die Evidenz der Liebe

Was folgt aus der Hoffnung des Glaubens fiir die absurde Situation der
Gegenwart? Wir stehen nach wie vor am Abgrund und scheinen im Begriff,
den néchsten Schritt nach vorne zu tun. Die 6kologische Katastrophe ge-
winnt weiter an Fahrt, statt einer ,,groflen Transformation® wird allerorten
aufgeriistet und von Krieg gesprochen, als wire dieser ein Naturereignis
und der Feind eine Ausgeburt des Bsen, mit dem Gespriach und Diploma-

22 Die finf Merkmale des Resonanzbegriffs bei Hartmut Rosa (2017: 315f.) konnen
hier helfen, das Zusammenspiel von Empfanglichkeit, Selbstwirksamkeit, Selbst-
und Welttransformation, gnadenhafter Unverfiigbarkeit und der Generierung eines
neuen Raums (,kommendes Reich Gottes®) zu verbinden, um aus den Aporien der
Entgegensetzung von Gnade und Freiheit, eines linear-kausalen Denkens und der
Trennung von objektiver und subjektiver Erlosung herauszufiihren.

73

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Kirschner

tie nicht moglich sind. Demokratie und Rechtsstaat erodieren, wahrend
politische Gegnerschaft auch innenpolitisch allzu oft in Kategorien von
Gut und Bose, als Kampf der Demokraten gegen Antidemokraten gefasst
wird, womit dann die ,wehrhafte Demokratie“ ihre eigenen Prinzipien
nicht mehr so genau zu nehmen braucht und sich selbst zerstort. Der
Versuch einer Rechenschaft tiber die Hoffnung des Glaubens wird diese
Situation nicht aus der Welt schaffen: Die Prognosen werden durch die
Uberlegungen nicht optimistischer.

Dennoch und in all dem gibt es Grund zur Hoffnung - sogar zur Freude.
Mitten in der Erfahrung der vielen kleinen Absurdititen unserer Zeit und
auch angesichts des Gefiihls, dass die Geschichte als Ganze absurd sei,
gibt es diese andere Erfahrung, die inkommensurabel danebensteht und
ihre eigene Evidenz gewinnt: die Zusage einer bedingungslosen, sich schen-
kenden Liebe Gottes, die sich in Christus ereignet hat und deren Wirklich-
keit dort ihre Evidenz gewinnt, wo sie als Geschenk zugleich empfangen,
mitvollzogen und weitergegeben wird. Die aus dem Glauben resultieren-
de ,,Hoffnung-ohne-Optimismus® (Eagleton 2016) garantiert nicht innerge-
schichtlichen Erfolg, sie enthdlt aber die Gewissheit, dass das Handeln
und Leben auch dort sinnvoll, liebenswert und von der Beziehungsmacht
Gottes getragen sind, wo ihm Erfolg versagt bleibt. Paulus fasst solches
»Dennoch-Vertrauen“ am Ende des ersten Teils seines Vorstellungsschrei-
bens an die Gemeinde von Rom in einem knappen Bekenntnis zusammen:

Denn ich bin gewiss: Weder Tod noch Leben, weder Engel noch Michte,
weder Gegenwirtiges noch Zukiinftiges noch Gewalten, weder Hohe
oder Tiefe noch irgendeine andere Kreatur kdnnen uns scheiden von der
Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn. (Rom 8, 38f)

Literaturverzeichnis
Adorno, Theodor W.: Minima moralia: Reflexionen aus dem beschddigten Leben
(= Gesammelte Schriften 4). Darmstadt 1998.

Agamben, Giorgio: Die Zeit, die bleibt: Ein Kommentar zum Romerbrief. Frankfurt
am Main 2006.

Anselm von Canterbury: Cur Deus homo - Warum Gott Mensch geworden, lat.-dt.,
bes. u. tibers. v. Franciscus Salesius Schmitt [= CDH]. Darmstadt 1956.

Anselm von Canterbury: Proslogion-Untersuchungen: lat.-dt., tibers. v. Franciscus Sa-
lesius Schmitt [= Prosl.]. Stuttgart-Bad Cannstatt 1962.

Anselm von Canterbury: Anselmus Cantuariensis Opera omnia, ad fidem codicum
rec. Franciscus Salesius Schmitt, 5 Bde., Secovii 1938-1951. (Die Angabe erfolgt mit
romischer Ziffer fir den Band, Seitenzahl und Zeilenangabe).

74

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Am Abgrund, mit Hoffnung

Bartov, Omer: Genocide, the Holocaust and Israel-Palestine: First-Person History in
Times of Crisis. London 2023.

Bartov, Omer: I'm a Genocide Scholar: I Know It When I See It, in: The New York
Times vom 15.7.2025: [https://www.nytimes.com/2025/07/15/opinion/israel-gaza-ho
locaust-genocide-palestinians.html].

Bonhoeffer, Dietrich: Theologische Briefe aus ,Widerstand und Ergebung® (= Grofie
Texte der Christenheit 2). Leipzig 2017.

Brantz, Loryn: ,Inauguration 2025“ zur Amtseinfithrung von Donald Trump, Post
auf Instagram: [https://www.instagram.com/p/DE_DC-AyHxC/] (Letzter Zugriff:
19.07.2025).

Clark, Christopher M.: Die Schlafwandler: Wie Europa in den Ersten Weltkrieg zog. 21.
Auflage. Miinchen 2013.

Corbin, Michel: La Pique de Dieu: Quatre études sur S. Anselme de Cantorbéry. Paris
1997.

Corbin, Michel: Espérer pour tous : Etudes sur saint Anselme de Cantorbéry (La nuit
surveillée). Paris 2006.

Dalferth, Ingolf U.: Wirkendes Wort: Bibel, Schrift und Evangelium im Leben der
Kirche und im Denken der Theologie. Giitersloh 2018.

Eagleton, Terry: Hoffnungsvoll, aber nicht optimistisch. Berlin 2016.

Elizur, Yoel: "When You Leave Israel and Enter Gaza, You Are God'": Inside the Minds of
IDF Soldiers Who Commit War Crimes, HaAretz vom 23.12.2024: [https://www.haa
retz.com/2024-12-23/ty-article/.premium/when-you-enter-gaza-you-are-god-inside-t
he-minds-of-idf-soldiers-who-commit-war-crimes/00000193-f043-d354-a59f-ff670ac
800007gift=36e79eb805a74c74bf7e776145131b5d].

Fabian, Rainer: Absurd, in: Historisches Worterbuch der Philosophie 1. Basel 1971,
66-67.

Hoff, Johannes: Verteidigung des Heiligen: Anthropologie der digitalen Transformati-
on. Freiburg im Breisgau 2021.

Hoff, Johannes: Enlightenment Now! Overcoming the Kantian Legacy of Cognitive
Functionalism, in: Philosophy, Theology and the Sciences 11/2 (2024), DOI: 10.1628/
ptsc-2024-0015.

Kierkegaard, Seren: Die Krankheit zum Tode: Der Hohepriester — der Zéllner - die
Stinderin: Unter Mitarbeit von Emmanuel Hirsch (= Seren Kierkegaard, Gesammel-
te Werke, 24./ 25. Abt.). 4. Auflage. Giitersloh 1992.

Kienzler, Klaus: Gott ist grofler: Studien zu Anselm von Canterbury (= Bonner Dog-
matische Studien 27). Wiirzburg 1997.

Kirschner, Martin: Gott - grofSer als gedacht: Die Transformation der Vernunft aus der
Begegnung mit Gott bei Anselm von Canterbury. Freiburg im Breisgau usw. 2013.

Kirschner, Martin: Die Barmherzigkeit Gottes als grofiere Gerechtigkeit: Die Aporien
ausgleichender Gerechtigkeit und ihre christologische Uberwindung bei Anselm von
Canterbury, in: Theologische Quartalsschrift 195 (2015), 135-150.

75

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://www.nytimes.com/2025/07/15/opinion/israel-gaza-holocaust-genocide-palestinians.html
https://www.instagram.com/p/DE_DC-AyHxC
https://www.haaretz.com/2024-12-23/ty-article/.premium/when-you-enter-gaza-you-are-god-inside-the-minds-of-idf-soldiers-who-commit-war-crimes/00000193-f043-d354-a59f-ff670ac80000?gift=36e79eb805a74c74bf7e776145131b5d
https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nytimes.com/2025/07/15/opinion/israel-gaza-holocaust-genocide-palestinians.html
https://www.instagram.com/p/DE_DC-AyHxC
https://www.haaretz.com/2024-12-23/ty-article/.premium/when-you-enter-gaza-you-are-god-inside-the-minds-of-idf-soldiers-who-commit-war-crimes/00000193-f043-d354-a59f-ff670ac80000?gift=36e79eb805a74c74bf7e776145131b5d

Martin Kirschner

Kirschner, Martin: Denkend den lebendigen Gott suchen: Anselms rationale Mystago-
gie als Weg der Annaherung an Gottes Wirklichkeit in unserer Zeit?, in: Julia Knop
(Hg.): Die Gottesfrage zwischen Umbruch und Abbruch: Theologie und Pastoral
unter sikularen Bedingungen (= Quaestiones Diputatae 297). Freiburg im Breisgau
usw. 2019, 80-93.

Kirschner, Martin: Zeit zur Hoffnung: Uberlegungen zum Zeiterleben im Vollzug von
Hoffnung, in: Milo$ Lichner (Hg.): Hope: Where does our hope lie? (Theology East
— West / Theologie Ost — West 28). Berlin u.a. 2020, 203-215.

Kirschner, Martin: Krisen, apokalyptische Angste, Polarisierungen: Und woran glaubst
Du? Uber die Kraft der Hoffnung, den Mut zum ,Dennoch-Vertrauen® und das
Gliick trotz allem zu lieben, in: Auge und Ohr: Das Journal der Diakone in der
Didzese Rottenburg-Stuttgart 2024, 8-23. Online verfiigbar unter: [https://www.ku.d
e/fileadmin/110404/Aktuelles_News_Pic/Kirschner_M_Aber_woran_glaubst_Du.
pdf].

Konig, Katrin: Begnadete Freiheit: Anselm von Canterburys Freiheitstheorie (= Colle-
gium metaphysicum 15). Tiibingen 2016.

Luther, Martin: Der Grofle Katechismus, in: VELKD (Hg.): Unser Glaube: Die Be-
kenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche: Ausgabe fiir die Gemeinde.
Unter Mitarbeit von Matthias Deuschle und Irene Dingel. 6. Auflage. Giitersloh 2014,
505-643. Online verfiigbar unter [https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Grosser-Kate
chismus-Unser-Glaube.pdf].

Mendoza-Alvarez, Carlos: Deus ineffabilis: Una teologfa posmoderna de la revelacién
del fin de los tiempos. Barcelona, México 2015.

Mendoza-Alvarez, Carlos: The Resurrection as a Messianic Anticipation: Grieving,
Memory, and Hope from the Survivors’ Perspective. El Marqués, Querétaro 2024.

Metz, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft: Studien zu einer prakti-
schen Fundamentaltheologie. 5., um ein Vorwort erweiterte Auflage. Mainz 1992.

Mishra, Pankaj: Die Welt nach Gaza. Frankfurt am Main 2025.

Pieper, Annemarie: Absurde, das, in: Urs Thurnherr, Anton Higli (Hg.): Lexikon
Existentialismus und Existenzphilosophie. Darmstadt 2007, 19-22.

Ritzi, Claudia: Die Postdemokratisierung politischer Offentlichkeit: Kritik zeitgendssi-
scher Demokratie — theoretische Grundlagen und analytische Perspektiven. Hg. v.
Gary S. Schaal und Matthias Lemke. Wiesbaden 2014.

Rosa, Hartmut: Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung (= Suhrkamp-Taschen-
buch Wissenschaft 2272). Berlin 2016.

Rosa, Hartmut: Fur eine affirmative Revolution: Eine Antwort auf meine Kritiker in-
nen, in: Christian Helge Peters, Peter Schulz (Hg.): Resonanzen und Dissonanzen.
Bielefeld 2017, 311-329.

Spaemann, Robert: Der letzte Gottesbeweis: Mit einer Einfithrung in die grofien Got-
tesbeweise und einem Kommentar zum Gottesbeweis Robert Spaemanns von Rolf
Schénberger. Miinchen 2007.

Wolin, Sheldon S.: Umgekehrter Totalitarismus: Faktische Machtverhaltnisse und ihre
zerstorerischen Auswirkungen auf unsere Demokratie: Mit einer Einfithrung von
Rainer Mausfeld. Frankfurt am Main 2023.

76

https://dol.org/10.5771/8783748965685-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR


https://www.ku.de/fileadmin/110404/Aktuelles_News_Pic/Kirschner_M_Aber_woran_glaubst_Du.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Grosser-Katechismus-Unser-Glaube.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ku.de/fileadmin/110404/Aktuelles_News_Pic/Kirschner_M_Aber_woran_glaubst_Du.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Grosser-Katechismus-Unser-Glaube.pdf

