
Am Abgrund, mit Hoffnung: Zum theologischen Umgang mit 
dem Absurden. Ein Essay 

Martin Kirschner

Abstract
The essay situates the experience of the absurd in the context of escalating crises and violence that 
characterise the present day. When the future is overshadowed by impending disasters, and a logic 
of exclusion and hostility prevail over the need for understanding and cooperation, anger about 
the absurdities of everyday life can turn into a sense of ultimate absurdity and meaninglessness. 
For a theological engagement with these questions, the article draws on Anselm of Canterbury, 
whose search for an understanding of faith can also be read as an attempt to grapple with the 
spectre of absurdity. It shows that it is not the finitude of creation but the experience of the absurd, 
of sin and evil that calls the meaning of creation into question. This rupture cannot be eliminated. 
However, in the experience of unconditional love and self-giving, a different logic opens up that 
offers hope beyond inner-worldly success.
Key-Words
Hope, Disaster, Absurdity, Anselm of Canterbury, Messianism, Atonement.

 

In a time of hate // Love is an act of resistance.
In a time of fear // Faith is an act of resistance.

In a time of misinformation // Education is an act of resistance.
In a time of poor leadership // Community is an act of resistance.

In a time like this // joy is an act of resistance.
Resist. Resist. Resist.

Loryn Brantz1

 
Katastrophen werden im Rundfunk zwischen zwei Musikstücken gemeldet – die Musik tönt 

weiter, wie der hörbar gewordene ‚Lauf der Zeit‘, der unbarmherzig alles überrollt und durch
nichts zu unterbrechen ist. – ‚Wenn die Untat kommt, wie der Regen fällt, 

dann ruft niemand mehr: halt!‘ (B. Brecht) 
Johann Baptist Metz2

1 Gedicht von Loryn Brantz „Inauguration 2025“ zur Amtseinführung von Donald 
Trump

2 These V aus den „Unzeitgemäßen Thesen zur Apokalyptik“ in Metz (1992: 166). Die 
beiden folgenden Thesen stellen dem Kategorien der „Unterbrechung“ entgegen, wel­
che als Kern von Religion gefasst werden: „Kürzeste Definition von Religion: Unterbre­
chung. […] Erste Kategorie der Unterbrechung: Liebe, Solidarität, die sich ‚Zeit nimmt‘ 
(Theunissen); Erinnerung, die nicht nur das Gelungene, sondern das Zerstörte, nicht 
nur das Verwirklichte, sondern das Verlorene erinnert und sich so gegen die Sieghaftig­
keit des Gewordenen und Bestehenden wendet: gefährliche Erinnerung, die gerade so 
das ‚christliche Kontinuum‘ rettet.“ (ebd.: 166f.)

55

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
The dehumanization scared me. The encounter with such dangerous attitudes, which has 

become more normal in our society, was traumatic for me ... 
I discharged myself from reserve duty with a psychiatrist's help.3

Die Erfahrung des Absurden gehört wohl zur conditio humana, welche 
die Menschen durch die Geschichte begleitet und nicht abgestreift werden 
kann. Die Sehnsucht nach Sinn und Übereinstimmung zerschellt an einer 
Welt, die nicht nur kontingent ist und Leiden kennt, sondern die in ihrer 
Schönheit, Verwundbarkeit und liebenswerten Kostbarkeit von Sinnwidri­
gem, Zerstörerischem und manchmal abgrundtief Bösem durchzogen und 
entstellt ist. So nehmen die folgenden Überlegungen Absurdität nicht pri­
mär als eine geschichtliche Konstante, als ein Existential oder theologisch 
als andere Seite des Glaubens in den Blick, sondern gehen von der aktuel­
len Situation als einer Erfahrung des Absurden aus.

Das verlagert die Gewichte. Am Abgrund nach Hoffnung zu fragen, soll 
weder Alarmismus schüren und Angst erzeugen noch umgekehrt Optimis­
mus verbreiten und beruhigen. Erst recht geht es nicht darum, eine finstere 
Kontrastfolie zu malen, um in einer als säkular verstandenen Moderne den 
Glauben an die Frau oder den Mann zu bringen. Vielmehr geht es mir um 
die Frage, die Dietrich Bonhoeffer an der Jahreswende 1943/44 in seinem 
Rückblick auf zehn Jahre im Nationalsozialismus formuliert hat und die 
sich in veränderter Lage auch heute stellt: „Wer hält stand?“ – und eng 
damit verbunden: Wie handlungsfähig bleiben, wenn Nachrichten wie aus 
Gaza das Fassbare übersteigen, wenn Ordnungen wegbrechen, Handlungs­
perspektiven oft nicht zu erkennen sind und die Scham über Untätigkeit 
und Schweigen auch einen selbst einholt? Die enormen Machtasymmetrien 
in den Gesellschaften wie weltweit4, die erweiterten Möglichkeiten der Ein­
flussnahme und der kognitiven Kriegsführung wie der mit Digitalisierung 
verbundene Strukturwandel der Öffentlichkeit verzerren den öffentlichen 
Diskurs und die Möglichkeit, sich kritisch „des eigenen Verstands zu be­

3 Eine weibliche Reservistin der israelischen Armee, zitiert in einem Artikel des Psycho­
logen Yoel Elizur (Hebrew University), in dem er schildert, wie israelische Soldaten 
den Einsatz in Gaza erleben (Elizur 2024).

4 Es geht dabei nicht nur um autoritäre Regime in Russland, China oder der Türkei, son­
dern auch um die Entwicklung in den westlichen Ländern, was unter der Regierung 
Trump lediglich besonders deutlich zu Tage tritt. Vgl. die Debatten um Postdemokratie 
(Ritzi 2014) und ihre Zuspitzung bei Wolin, der von einem „umgekehrten Totalitaris­
mus“ spricht (Wolin 2023).

Martin Kirschner

56

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dienen“.5 Die Gefahren gesellschaftlicher Desintegration, von Krieg und 
ökologischer Katastrophe gehen einher mit dem Unvermögen, sich über 
die Situation zu verständigen und gemeinsame Handlungsperspektiven zu 
entwickeln: Die geschichtliche Erfahrung des Absurden ist zugleich eine 
Krise öffentlicher Vernunft. Hoffnung meint dann nicht Optimismus oder 
die Überzeugung, dass etwas gut ausgeht, sondern jene Kraft und jenes 
„Dennoch-Vertrauen“ in die Zukunft, die es ermöglichen in mitmenschli­
cher Weise verständigungsbereit und handlungsfähig zu bleiben (Eagleton 
2016, Kirschner 2020, 2024).

Insofern zeigt der Titel an, worüber ich im Folgenden handeln möchte: 
Zunächst möchte ich (1) knapp die bedrängende Situation der Gegenwart 
aufrufen und über den Abgrund handeln, an dem wir stehen. Dies führt 
(2) zur Frage, inwiefern dies mit Erfahrungen des Absurden verbunden 
ist und was darunter zu verstehen ist. Die folgende Suche nach einem 
Umgang mit diesen Erfahrungen, nach Möglichkeiten eines Dennoch-Ver­
trauens und einer Hoffnung jenseits von Optimismus zielt nicht auf eine 
Überwindung oder Umgehung der Erfahrungen des Absurden, sondern auf 
einen existentiellen und gläubigen Umgang mit ihnen. Hierzu werden (3) 
die von Anselm von Canterbury formulierten Überlegungen als Leitfaden 
aufgegriffen, um in der heutigen Situation nach der Hoffnung zu fragen, die 
der christliche Glaube bezeugt. Das führt am Ende (4) zu der Frage, was es 
ändern würde, zwar weiter am Abgrund zu stehen, jedoch mit Hoffnung.

5 Vgl. die Auseinandersetzung mit Kants Leitspruch der Aufklärung unter den Bedingun­
gen der Digitalisierung und der späten Moderne bei Johannes Hoff (2024). Bonhoef­
fer schreibt in seinem Rechenschaftsbericht von „Dummheit“, die „ein gefährlicherer 
Feind des Guten als Bosheit“ sei, da letztere immer einen „Keim der Selbstzerstörung“ 
in sich trage, der Widerstand ermöglicht (Bonhoeffer 2017: 13-21). „Dummheit“ ver­
steht er dabei nicht als Mangel an Intelligenz, sondern als Verlust der Fähigkeit, ange­
sichts einer durch überwältigende Machtasymmetrien geprägten, dominierenden Sicht 
zu eigenständigen Urteilen zu kommen und die eigenen Überzeugungen, gewonnenen 
Einsichten und Erkenntnisse öffentlich zu vertreten: „Die Macht der einen braucht die 
Dummheit der anderen. Der Vorgang ist dabei nicht der, daß bestimmte - also etwa 
intellektuelle - Anlagen des Menschen plötzlich verkümmern oder ausfallen, sondern 
daß unter dem überwältigenden Eindruck der Machtentfaltung dem Menschen seine 
innere Selbständigkeit geraubt wird und daß dieser nun – mehr oder weniger unbe­
wußt – darauf verzichtet, zu den sich ergebenden Lebenslagen ein eigenes Verhalten zu 
finden.“ (Bonhoeffer 2017: 20)

Am Abgrund, mit Hoffnung

57

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Am Abgrund – aber bald schon einen Schritt weiter: Zur Zeitsituation

Die bedrängende Situation der Gegenwart kritisch zu analysieren, würde 
mitten in die Auseinandersetzungen, Polarisierungen, Feindbilder und Aus­
grenzungen hineinführen, die spätestens seit der Coronazeit den öffentli­
chen Raum prägen. In den Krisen und Auseinandersetzungen ist es nicht 
möglich, einen „abgeklärten“ Blick von außen, eine „objektive“ oder eine 
neutrale Position einzunehmen, die der politischen Unterscheidung von 
Freund und Feind entzogen wäre. Nirgends wird dies so deutlich wie in 
den Kriegen in der Ukraine und in Israel-Palästina, in die wir gesellschaft­
lich wie militärisch tief verflochten sind. Es gilt aber nicht weniger für die 
innenpolitischen Auseinandersetzungen und Spaltungen, die nicht mehr 
innerhalb demokratischer Diskurse ausgetragen werden, sondern in denen 
Demokratie und das öffentlich Sagbare selbst zur Debatte stehen. Wo also 
ansetzen, um von einem „gemeinsamen Boden“ aus weiter zu argumentie­
ren? Gibt es ein Verbindendes?

Was in sehr realer Weise alle Menschen und Lebewesen auf dem Plane­
ten verbindet, sind zunächst die Gefährdung, Betroffenheit und geteilte 
Verwundbarkeit selbst, wie sie mit der Zerstörung der Lebensgrundlagen, 
mit Klimawandel und ökologischer Krise verbunden sind und die in den 
Bedrohungen durch Krieg und Massenvernichtungswaffen nochmals an­
ders akut werden. Diese Verbundenheit im Negativen gilt auch für das 
Erleben der Krise und Gefahr, so unterschiedlich die Betroffenheit und 
der Grad der Verletzlichkeit sind, so entgegengesetzt die Interessen und 
Positionen, so sehr sich privilegierte Gruppen von dieser Verwundbarkeit 
abzuschirmen suchen. Zwischen den Männern, Frauen und Kindern in 
Gaza, den Geiseln der Hamas und ihren Angehörigen, den Entscheidungs­
trägern in Tel Aviv, Washington und Berlin, zwischen den Journalisten 
vor Ort – sofern sie noch leben – und den Berichterstattern westlicher 
Medien klaffen Welten; die Lage der Flüchtlinge auf den Routen der Saha­
ra, des Mittelmeers und Mittelamerikas oder in den Lagern Europas und 
Amerikas wird durch Diskurse und Politiken der Migration bestimmt, die 
einen völlig anderen „Sitz im Leben“ haben; die Auswahl und Deutung 
der Fakten und Ereignisse, die zu Kriegen wie in der Ukraine oder in Isra­
el/Palästina und dem Nahen Osten geführt haben, erfolgt diametral entge­
gengesetzt je nachdem, welche Seite sie vornimmt. Wer sich den jeweils 
dominanten Narrativen nicht anschließt, wer diese hinterfragt, auf gegen­
läufige Sachverhalte verweist und eigene Deutungen sucht, gerät zwischen 
die Fronten, kann an der Absurdität der Kriegsrhetorik verzweifeln. Das 

Martin Kirschner

58

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Titel genannte Bewusstsein, an einem Abgrund zu stehen, scheint die 
Wahrnehmung der Zeit zunehmend zu prägen. Es impliziert die Gefahr, in 
Fortsetzung der dominanten Verhaltensmuster und Strategien bald „einen 
Schritt weiter zu sein“ und analog zu Christopher Clarks (2012) Deutung 
der Entstehung des Ersten Weltkriegs erneut in eine kollektive Katastrophe 
zu taumeln, die niemand wollen kann. Spätestens mit dem zweiten Wahl­
sieg von Donald Trump und in dem Maße, wie die Grauen der Kriege 
in Gaza und in der Ukraine mit ihrer unabsehbaren Eskalationsdynamik 
wahrgenommen werden, wächst die Ratlosigkeit auch bei jenen Gruppen, 
die sich mit der politischen Mitte, mit aufgeklärter Vernunft und kritischer 
Zeitgenossenschaft identifizieren. Bei konträren Analysen und Positionen 
wird es schwieriger, das Irrationale, Destruktive, Verwerfliche, Absurde nur 
der jeweiligen Gegenseite zuzuordnen und sich selbst davon zu entlasten.

Die Erfahrung des Absurden lässt sich m.E. nicht von solchen konkre­
ten Erfahrungen des Sinnwidrigen und Zerstörerischen lösen, welche die 
menschliche Fähigkeit untergraben, sich in der Welt zu orientieren, Unter­
scheidungen von wahr und unwahr, gut und böse, menschlichem und 
unmenschlichem Verhalten (so umstritten sie sein mögen) zu treffen und 
handlungsfähig zu bleiben. Es genügt nicht, die Erfahrung des Absurden 
auf eine allgemeine Dialektik zwischen Endlichem und Unendlichem, 
zwischen dem Sinnverlangen des Menschen und einer Welt, die solchem 
Verlangen gleichgültig gegenübersteht, zurückzuführen, denn es sind kon­
krete Erfahrungen, Sinnkatastrophen und Traumata, in denen sich die 
Erfahrung der Absurdität zuspitzt und Vernunft und Mensch in Frage stellt: 
Das Erdbeben von Lissabon, die Shoah und Auschwitz, Hiroshima und 
Nagasaki markieren Einschnitte, die sich der Geschichte und dem Denken 
eingeschrieben haben – und ich bin überzeugt, dass das Grauen von Gaza 
auch ein solcher Einschnitt gewesen sein wird.6 Theodor W. Adorno hat im 
vorletzten Aphorismus seiner „Reflexionen aus dem beschädigten Leben“ 
eine Strategie, welche die in der zeitlichen Existenz und im politischen 
Leben aufbrechende Erfahrung der Absurdität zugleich anerkennt und auf 
eine überzeitliche Ebene der allgemeinen conditio humana verschiebt, als 
innere Gefährdung dialektischen Denkens markiert:

6 Die Reichweite dessen, was vor den Augen der Weltöffentlichkeit in Gaza geschieht, 
machen aus unterschiedlichen Perspektiven die Einordnungen des israelisch-amerika­
nischen Holocaustforschers, Omar Bartov (2023, 2025) und die persönlichen Refle­
xionen des indischen Essayisten Pankaj Mishra (2025) über „Die Welt nach Gaza“ 
deutlich.

Am Abgrund, mit Hoffnung

59

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der drohende Rückfall der Reflexion ins Unreflektierte verrät sich in 
der Überlegenheit, die mit dem dialektischen Verfahren schaltet und 
redet, als wäre sie selber jenes unmittelbare Wissen vom Ganzen, das 
vom Prinzip der Dialektik gerade ausgeschlossen wird. […] man bedient 
sich der Dialektik anstatt an sie sich zu verlieren. Dann begibt sich 
der souverän dialektische Gedanke zurück ins vordialektische Stadium: 
die gelassene Darlegung dessen, dass jedes Ding seine zwei Seiten hat. 
(Adorno 1998: 282f.)

Die Erfahrung des Absurden in dieser Weise auf Geschichte zu beziehen, 
steht in einer gewissen Spannung zur Verwendung des Begriffs in ande­
ren Beiträgen dieses Bandes. Angesichts der verschiedenen differenzierten, 
philosophisch oder theologisch begründeten Verständnisse des Absurden 
sucht der nächste Abschnitt Rechenschaft zu geben, wie im Ausgang von 
Gegenwartssituation und näher an der Alltagssprache Erfahrungen des 
Absurden verstanden werden.

2. Widersprüche, Unsinniges, Widersinniges: alltägliche Absurditäten und die 
Erfahrung des Absurden

Der Wortbedeutung nach bezeichnet „absurdus“ sehr offen das Missklin­
gende, in der Verwendung dann mit der „geläufige[n] Bedeutung: wider­
sinnig, unlogisch, die Grenzen des diskursiven Verstandes überschreitend“ 
(Fabian 1971: 66). Es wäre demnach ein Widerspruch in sich, das Absurde 
in einen klar definierten positiven Begriff zu fassen, zielt das Wort doch ge­
rade auf das der Vernunft und dem Sinn Widerstreitende. Es geht demnach 
einerseits um die Auseinandersetzung mit Widersprüchen im Denken und 
darum, ob diese sich vermeiden bzw. auflösen lassen, ob sie die Vernunft 
als solche in Frage stellen oder ob sie gar auf eine paradoxale Struktur ver­
weisen, die dem Vernunftgebrauch zugrunde liegt. Andererseits geht es um 
die Frage, ob Handeln und praktische Vernunft letztlich ins Leere laufen, 
vergeblich und widersprüchlich bleiben, oder ob sie in ihrer Sinnstruktur 
an ein Ziel gelangen, sodass Hoffnung besteht, dass sich am Ende eine 
Kongruenz von Sein und Sollen, von Vernunft und Wirklichkeit ergibt.

Das Absurde kann als Sinnloses, Widersprüchliches oder Sinnwidriges 
auf unterschiedlichen Ebenen begegnen, die in den Beiträgen des Bandes 

Martin Kirschner

60

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und auch in diesem Essay anklingen7: als ein Widerspruch zur Vernunft, 
der ausgeschlossen wird und daher als Argumentationsfigur zum Erweis 
des Gegenteils dient („reductio ad absurdum“ bei Anselm); als Paradox des 
Glaubens, der dem Ereignis des Unendlichen im Endlichen, des Unbeding­
ten im Bedingten antwortet und existentiell rückhaltlos auf eine Wirklich­
keit setzt, welche die Vernunft nicht einholen, durchschauen oder kontrol­
lieren kann (die Formel des „credo quia absurdum“, wie sie Tertullian zuge­
schrieben wird und sich neuzeitlich vor allem mit Kierkegaard verknüpft); 
der Widerspruch zwischen dem Bedeutungsverlangen des Menschen und 
einer Welt, die sich in ihrer Faktizität diesem Verlangen entzieht (in diesem 
Band vor allem an Camus erörtert).8 Das Absurde verweist mithin nicht 
einfach auf einen Sachverhalt, sondern auf ein Verhältnis und darin auf 
eine Hintergrundontologie:9 Wird die Welt selbst nicht als bedeutungslos 
Vorliegendes, sondern als Verhältnis in der Beziehung von Schöpfer und 
Geschöpf verstanden, so bezieht sich die Erfahrung des Absurden nicht 
mehr nur auf das Paradox des Unendlichen im Endlichen oder auf den 
Widerspruch zwischen Vernunftanspruch und Welt, sondern auf ein Miss­
verhältnis in der Beziehung zwischen Geschöpf und Schöpfer, was zugleich 
das Verhältnis des Geschöpfs zu sich selbst, seinen Mitgeschöpfen und 
der Schöpfung affiziert: die Verstrickung in Selbstverfehlung, Sünde und 
Bösem wird zum Kontext der Erfahrung des Absurden.

Die Erfahrung des Absurden kann auf verschiedenen Ebenen angesiedelt 
sein. Widersprüche von Vernunft und Wirklichkeit können sich konkret 
in kleinen oder großen „Absurditäten“ auftun, die ärgerlich, lästig oder ko­
misch sind, die aber auch desaströse oder tragische Folgen haben können. 
Deutlich wird dabei, dass die Beurteilung eines Verhaltens als absurd seine 
Einordnung in ein größeres Ganzes voraussetzt, wobei derselbe Sachverhalt 
von anderen (und vermutlich von den Handelnden) ganz anders beurteilt 
wird. Etwas als „absurd“ zu bezeichnen, geht jedoch über Kritik hinaus: es 

7 Vgl. in diesem Zusammenhang besonders die Aufsätze von Wenzel, Rosenhauer und 
Dalferth in diesem Band.

8 So fasst Annemarie Pieper (2007: 19) die Erfahrung des Absurden im Kontext der Exis­
tenzphilosophie als Erfahrung „des schlechthin Widersinnigen“, die „auf eine Wider­
sprüchlichkeit [verweist], die konstitutiv ist für das Existieren als Mensch, gleichwohl 
aber weder logisch noch ethisch aufgelöst werden kann. Das Leben in einer antinomi­
schen Struktur, die das Streben nach Sinn und Glück von vorneherein sabotiert, wird 
zur Zerreißprobe für das Individuum, das sich gezwungen sieht, im Sinnlosen nach 
einer Nische für die Realisierung seiner Vorstellung eines gelungenen Selbstentwurfs 
zu fahnden.“

9 Vgl. den Beitrag von Dalferth in diesem Band.

Am Abgrund, mit Hoffnung

61

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zielt auf eine Widersprüchlichkeit, die dem gesamten Handlungskontext 
und seinen Hintergrundannahmen eingeschrieben ist. Kritik im Detail 
würde innerhalb dieses Gesamtzusammenhangs bleiben und ihn affirmie­
ren. Etwas als absurd zu entlarven, bedeutet den Widerspruch aufzuzeigen, 
der dem ganzen Handlungszusammenhang eingeschrieben ist und darin 
Macht entfaltet: Deswegen können gerade Humor, die ironische Distanzie­
rung oder die Parodie wirksame Mittel sein, um Absurditäten aufzudecken 
(wie im Märchen von des Kaisers neuen Kleidern). Es geht nicht um 
Kritik im Detail, sondern darum, die herrschende Logik eines Handlungs­
zusammenhangs insgesamt als in sich oder im Verhältnis zur Wirklichkeit 
widersprüchlich zu entlarven.

Dies wirft die Frage nach dem umfassenden Gesamtzusammenhang 
auf, in dem Erfahrungen des Absurden stehen: nach ontologischen Hin­
tergrundannahmen, nach der Geschichte als solcher und der Wirklichkeit 
als Ganzer. Die alltäglichen Erfahrungen kleiner und großer Absurditäten 
können umschlagen in das Gefühl, dass das Leben als solches, dass Welt 
und Geschichte insgesamt absurd sind. Wenn Annemarie Pieper (2007) das 
Verständnis des Absurden in der Existenzphilosophie nachzeichnet, so wird 
m.E. deutlich, wie die Erfahrung des Absurden in der Grundstruktur der 
Existenz mit dem Versuch verbunden ist, gegenüber der konstitutiven Alte­
ritätsstruktur des Selbst die Existenz als freien Selbstentwurf begründen zu 
wollen.10 Wird demgegenüber – wie bei Levinas 1998 – diese uneinholbare, 
diachrone Alterität und die passive Geburt des Subjekts in Verantwortung 
vor dem Anderen zum Ausgangspunkt der Philosophie, so verlagert sich die 
Erfahrung der Absurdität auf die Ebene der Beziehung zum Anderen, des 
Ethischen, des Politischen und Religiösen. Nicht die Erfahrung der Welt 
oder der Existenz als solche sind absurd, sondern die Erfahrung einer Ge­
schichte, die von Lüge, Gleichgültigkeit, himmelschreiendem Unrecht und 
Gewalt gezeichnet ist, in der das Streben nach Wahrheit und Gerechtigkeit 
immer wieder scheitert, während die Geschichte von den Siegern geschrie­
ben wird und das Naturgeschehen dem Leben und Leiden der Menschen 
indifferent gegenüberzustehen scheint. Indem sich das Ich als Teil dieser 

10 Erst damit werden aus der „radikalen Kontingenz menschlicher Existenz“ Ekel und 
Abscheu (Sartre); aus Geburt und Tod absurde Unterbrechungen der freien Selbst­
wahl (Sartre); kann der „Protest gegen die conditio absurda“ zur Behauptung von 
Würde und der Mensch in der Revolte zum Ideal von Sinn werden (Camus). Erst 
das „heftige Verlangen nach Klarheit“, das Ideal rationaler Durchdringung und freier 
Selbstbestimmung machen es zu etwas Absurdem, wenn die Welt sich ihnen nicht 
fügt (vgl. Pieper 2007: 21f.).

Martin Kirschner

62

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenhänge und in sie verstrickt erkennt, können weder die Revolte 
gegen das Unrecht noch der ethische Anspruch des Subjekts den Zwiespalt 
lösen. Wäre es am Ende, als wäre nie etwas gewesen (vgl. Spaemann 2007), 
rückten schließlich noch die unbedingte Verantwortung für den Anderen 
und die Sinnansprüche menschlichen Handelns unter das Vorzeichen der 
Vergeblichkeit. Mit den Opfern und Toten der Geschichte würden auch 
Taten und Untaten, Treue und der Verrat am Ende bedeutungslos gewesen 
sein.

Was würde es bedeuten, wenn die Erfahrung der Absurdität nicht nur 
ein Gefühl, sondern das letzte Wort über die Wirklichkeit als solcher wäre? 
Wir leben – wohl notwendigerweise – so, als ob das Leben Bedeutung 
und „Gewicht vor der Ewigkeit“ hätte. Aber was, wenn dieses „als ob“ 
ins Leere greift? Ist es lediglich eine notwendige Illusion? Ist hier eine 
Vergewisserung überhaupt möglich?

Jedenfalls stellen sich auch diese Fragen nicht nur auf der individuellen 
und persönlichen Ebene, sondern auch im politischen, „messianischen“ 
Blick auf eine Welt, die sich als eine verrückte, absurde Welt darstellt, ohne 
dass es möglich wäre, einen Standort jenseits dieser Welt einzunehmen, 
der selber nicht von ihrer Verrücktheit und Lüge kontaminiert wäre. Der 
Schlussaphorismus aus Adornos „Minima moralia“ bringt diesen „double 
bind“ zum Ausdruck, der Welt in ihrer empörenden Faktizität nicht entflie­
hen zu können, sich ihr aber auch nicht einfügen zu dürfen:

Philosophie, wie sie im Angesicht der Verzweiflung einzig noch zu ver­
antworten ist, wäre der Versuch, alle Dinge so zu betrachten, wie sie 
vom Standpunkt der Erlösung aus sich darstellten. Erkenntnis hat kein 
Licht, als das von der Erlösung her auf die Welt scheint: alles andere 
erschöpft sich in der Nachkonstruktion und bleibt ein Stück Technik. 
Perspektiven müssten hergestellt werden, in denen die Welt ähnlich sich 
versetzt, verfremdet, ihre Risse und Schründe offenbart, wie sie einmal 
als bedürftig und entstellt im Messianischen Lichte daliegen wird. Ohne 
Willkür und Gewalt, ganz aus der Fühlung mit den Gegenständen heraus 
solche Perspektiven zu gewinnen, darauf allein kommt es dem Denken 
an. Es ist das Allereinfachste, weil der Zustand unabweisbar nach solcher 
Erkenntnis ruft, ja weil die vollendete Negativität, einmal ganz ins Auge 
gefasst, zur Spiegelschrift ihres Gegenteils zusammenschießt. Aber es ist 
auch das ganz Unmögliche, weil es einen Standort voraussetzt, der dem 
Bannkreis des Daseins, wäre es auch nur um ein Winziges, entrückt ist 
[…]. (Adorno 1998: 283)

Am Abgrund, mit Hoffnung

63

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Bewusstsein, wie notwendig der Protest gegen eine verkehrte Welt ist 
und wie unentrinnbar wir zugleich selbst (auch als Protestierende) Teil 
dieser Unrechts- und Verblendungszusammenhänge sind und zu ihnen 
beitragen, spitzt die Erfahrung des Absurden in dreifacher Weise auf theo­
logische Fragen zu: Zum einen führt es zur Frage, ob es einen Grund und 
ein Ziel der Wirklichkeit gibt. Indem der Gottesgedanke aufgeworfen wird, 
wird die Totalität und Immanenz der Welt relativiert und überschritten, 
öffnet sich ein Raum der Kritik am Bestehenden und der Hoffnung über 
alles Berechenbare hinaus. Zum anderen verbindet sich damit die existen­
tielle Frage, ob es Möglichkeiten eines kontrafaktischen „Dennoch-Vertrau­
ens“ gibt, wenn der faktische Zustand der Welt und das Verhalten der 
Menschen solches Vertrauen doch gerade nicht rechtfertigen. Schließlich 
kommen beide Fragen zusammen in der Frage, ob und wie angesichts der 
umfassenden Verstrickung in Schuld und Trauma, unsäglichem Leiden und 
abgrundtief Bösem eine liebende Annahme und Bejahung der Wirklichkeit 
möglich wären.

Was Kierkegaard in der Krankheit zum Tode existentiell am Selbstver­
hältnis durchexerziert, wäre politisch zu wenden in Blick auf einen Zustand 
der Welt, der Verzweiflung nahelegt und das Paradox des Glaubens zu­
spitzt:

Folgendes ist nämlich die Formel, welche den Zustand des Selbsts be­
schreibt, wenn die Verzweiflung ganz und gar ausgetilgt ist: indem es 
sich zu sich selbst verhält, und indem es es selbst sein will, gründet sich 
das Selbst durchsichtig in der Macht, welche es gesetzt hat. (Kierkegaard 
1992: 10)

In politischer Fassung müsste dies das Verhältnis zur Welt und Geschichte 
einschließen, in einer „schwachen“, verletzlichen, in diesem Sinn „messia­
nischen“ Hoffnung auf Rettung und auf mögliche Versöhnung, die macht­
förmigen politischen Messianismen und ihrem Hang, den Himmel auf 
Erden selbst und notfalls mit Gewalt herstellen zu wollen, ebenso entsagt 
wie der resignativen oder reaktionären Einwilligung in das herrschende 
Unrecht. Dass solches „durchsichtige Gründen“ in der Macht, welche das 
ganze Verhältnis der Geschichte gesetzt hat, nicht in der Form des Postulats 
oder einer „Philosophie des Als ob“ erfolgen kann, sondern in die Perfor­
mativität der „Jetztzeit“ verweist, hat Giorgio Agamben in seinen Benjamin 
aufnehmenden Pauluslektüren und seinem Konzept „messianischer Zeit“ 

Martin Kirschner

64

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gezeigt (Agamben 2006). Wie Sarah Rosenhauer11 plädiere auch ich für eine 
performative Wende der Theologie, welche der Erfahrung des Absurden 
nicht ausweicht und sie nicht überwindet, sondern in spezifischer Weise 
mit ihr umgeht. Ins Zentrum rücken dann die Vollzüge von Glauben, Hoff­
nung, Liebe (1 Kor 13), die sich nur empfangen lassen, indem sie zugleich in 
Freiheit gelebt werden.12

3. Spes in absurditate quaerens intellectum – Hoffnung, die mit Anselm von 
Canterbury nach Gründen sucht

Um nach den Gründen solcher Hoffnung zu fragen, wende ich mich 
im Folgenden Anselm von Canterbury zu (1033-1109), dessen die spätere 
Theologie prägende Programm eines Glaubens, der Verstehen sucht („fi­
des quaerens intellectum“) auch als Abwehr des Verdachts der Absurdität 
gegenüber Glauben und Welt verstanden werden kann, besonders in sei­
nem christologischen Hauptwerk „Cur Deus homo“. Ohne den Zusammen­
hang von Anselms Theologie hier nachzeichnen zu können,13 sollen einige 
Grundfiguren seiner Argumentation aufgegriffen werden, um sie auf heu­
tige Erfahrungen des Absurden und Möglichkeiten eines hoffnungsvollen 
Umgangs mit ihnen zu befragen.

Dabei ist es zunächst wichtig festzuhalten, dass Anselm eine Argumenta­
tion zu entwickeln sucht, die aus sich selbst (sola ratione) nachvollziehbar 
ist, dass diese jedoch ihre eigenen Voraussetzungen im Glauben mitreflek­
tiert und sowohl die „Ich-Perspektive“ wie die Dimension des „Du“ (in der 
Anrede Gottes wie in Ausrichtung an die Adressaten) einbezieht, ohne sich 
in begrifflichen Setzungen oder Abstraktionen zu verlieren. Das Proslogion 
setzt nicht mit einem Gottesbeweis ein, sondern mit dem Bericht über 
Anselms Suche danach und mit einer Reflexion auf die eigene Situation 
vor Gott, in der die Meditation der Existenz, das rationale Argument, die 
poetische Sprache und das Gebet ineinandergreifen (Prosl. 1). In einer von 
den Psalmen geprägten Sprache kommt darin die unendliche Sehnsucht 

11 Vgl. ihren Beitrag in diesem Band.
12 Angesichts der katastrophischen Erfahrung der Zeit hat Carlos Mendoza Álvarez 

(2015, 2024) Entwürfe vorgelegt, wie sich dies in einer Perspektive „von unten“ 
und von der „Rückseite der Geschichte“ fundamentaltheologisch durchbuchstabieren 
lässt.

13 Ich verweise hierfür auf frühere Studien, welche Anselms Gedankengang textnah 
rekonstruieren und in eine Auseinandersetzung mit der Sekundärliteratur treten. Vgl. 
Kirschner 2013, 2015, 2019.

Am Abgrund, mit Hoffnung

65

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Menschen zum Ausdruck, die in nichts Endlichem zur Ruhe kommt. 
Anklänge an die Erfahrung der Absurdität finden sich in der Metapher des 
Exils, in der Erfahrung, in der Suche nach Gott immer wieder hart auf sich 
selbst zu stoßen und nicht tun zu können, wozu man doch geschaffen ist:

Was soll tun, dieser dein in die Ferne Verbannter? […]
Er lechzt dich zu sehen – und allzu ferne ist ihm dein Angesicht.
Er begehrt zu dir zu kommen – und unzugänglich ist deine Wohnung.
Er verlangt dich zu finden – und weiß nicht deinen Ort. […]
„Ich suchte Gutes“ – und „siehe Verwirrung“!
Ich trachtete nach Gott – und stieß auf mich selbst. […] (Prosl. 1)

In theologischer Sprache: Der Mensch erkennt sich als Bild Gottes, das 
so „verrußt“ ist, dass es nicht tun kann, wozu es geschaffen ist und wonach 
es sich sehnt:

Ich bekenne, Herr, und sage Dank, dass du in mir dieses „dein Bild“ 
geschaffen hast, damit ich, deiner mich erinnernd, dich denke, dich 
liebe. Aber so sehr ist es durch abnützende Laster zerstört, so sehr ist es 
durch den Rauch der Sünde geschwärzt, dass es nicht tun kann, wozu es 
gemacht ist, wenn du es nicht erneuerst und wiederherstellst. (Prosl. 1)

Die Erfahrung, nicht tun zu können, was man gleichwohl nicht lassen 
kann, weil es das tiefste Verlangen des eigenen Innersten ist, wird hier im 
Selbstverständnis des Geschöpfs an den Schöpfer adressiert.14

Hier setzt nun Anselms sogenannter „Gottesbeweis“ ein, der eigentlich 
eher eine negative Denkregel bildet. Diese leitet dazu an, nichts Endliches 
und Bedingtes an die Stelle Gottes zu setzen: nur „worüber hinaus Grö­
ßeres nicht gedacht werden kann“ (Prosl. 2f. und 15) darf Gott genannt 
werden und ist darin notwendigerweise „größer als dass er gedacht werden 
kann“ (Prosl. 15).15 Das Paradox des Glaubens ist hier knapp formuliert: 

14 Auch wem dieses Verständnis verschlossen bleibt, wäre es ein erster Schritt in Aus­
einandersetzung mit dem Absurden, sich Rechenschaft darüber zu geben, woran 
man selbst sein Herz hängt und was bei einem persönlich den letzten Bezugspunkt 
im Leben bildet. Martin Luther verbindet im Großen Katechismus in diesem Sinn 
den Glauben als existenziellen Vertrauensakt mit dem, was im realen Lebensvollzug 
die Stelle Gottes einnimmt: „Allein das Vertrauen und Glauben des Herzens macht 
beide, Gott und Abgott. Sind Glaube und Vertrauen richtig, so ist auch dein Gott 
richtig, und umgekehrt […] Woran du nun (sage ich) dein Herz hängst und verlässt 
dich darauf, das ist eigentlich dein Gott.“ (Luther 2014: 515)

15 Ich habe in der Formel die verschiedenen Varianten der Formulierung bei Anselm 
zusammengezogen, am präzisesten findet sie sich in Prosl. 15: „Ergo, Domine, non 

Martin Kirschner

66

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indem der Mensch im Denken alles Endliche überschreitet, bezieht er sich 
auf eine Wirklichkeit, deren Existenz er nicht ohne performativen Selbstwi­
derspruch negieren kann (Prosl. 2), die er nicht mit der Welt oder irgendei­
ner anderen kontingenten und bedingten Wirklichkeit identifizieren kann 
(Prosl. 3), die er aber auch nicht denkerisch einholen kann (Prosl. 15). 
Bezogen auf nur Gedachtes und selbst Hervorgebrachtes würde nicht mehr 
gedacht „worüber hinaus größeres nicht gedacht werden kann“. Ist dies 
nur eine Paradoxie des Denkens selbst, das in seinem höchsten Gedanken 
ins Leere greift? Anselms Ausgangspunkt war nicht der abstrakte Begriff, 
sondern der konkrete Glaube und die Bewegung des Herzens, deshalb 
kann er im Gebet ansprechen, worauf Denken, Glauben und Sehnen des 
Herzens zielen und was sich gerade in Anrede und Dank nochmals als 
das erweist, worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden kann und das 
seine Evidenz in sich selbst hat: „Dank Dir, guter Herr, dass ich das, was ich 
vorher durch Dein Geschenk geglaubt habe, jetzt durch deine Erleuchtung 
so einsehe, dass ich, wollte ich nicht glauben, dass du existierst, es nicht 
nicht einsehen könnte.“ (Prosl. 4)

Die Erfahrung des Absurden wird damit nicht beseitigt, aber sie erfährt 
eine Verschiebung: Indem selbstgemachte letzte Größen, Idole, Ideologien 
und Absolutsetzungen dekonstruiert werden, werden die Absurditäten fehl­
geleiteter Religion entlarvt und die Sakralisierung irdischer Letztinstanzen 
außer Kraft gesetzt: Die Bewegung über alles Gegebene und über die 
herrschenden Verhältnisse hinaus ins Offene, Unverfügbare, Kommende 
wird davor bewahrt, vorzeitig abgebrochen zu werden und sich an etwas 
festzumachen, was nicht Gott ist. Die Mitte der Macht bleibt leer (auch von 
Konzepten). Dies führt aber auch eine Position ad absurdum, die meint, die 
Existenz dieser Letztinstanz deswegen negieren zu müssen: Im Herzen zu 
sprechen „es gibt keinen Gott“ wäre Torheit, weil nicht verstanden wurde, 
worauf das Wort „Gott“ sich bezieht16.

solum es quo maius cogitari nequit, sed es quiddam maius quam cogitari possit. – 
also bist Du, Herr, nicht nur worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden kann, 
sondern Du bist gewissermaßen größer als gedacht werden kann.”

16 So heißt es in Proslogion 4: „Der Tor spricht in seinem Herzen ‚es gibt keinen 
Gott‘, aber er weiß nicht, was er dabei sagt.“ Die Figur des Toren wird aus Psalm 
14 aufgegriffen und repräsentiert die Verneinung der Existenz Gottes; mit Prosl. 1 
wird die Möglichkeit solcher „Torheit“ in der entfremdeten Situation der gefallenen 
Menschheit verortet, kann darin auch den Zweifel des Glaubenden selbst repräsentie­
ren.

Am Abgrund, mit Hoffnung

67

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zugleich kehrt die Erfahrung des Absurden jedoch auf einer anderen 
Ebene wieder: Wird die Gottheit auch adressiert und „in gewisser Weise“ 
(aliquatenus) erkannt, so kommt doch das Herz nicht zur Ruhe und spürt 
nicht die Freude, nach der es sich sehnt: Warum, Herr Gott, fühlt meine 
Seele dich nicht, wenn sie dich gefunden hat? (Prosl. 14)

Das Nichtfühlen und -sehen Gottes verweist auf die Diskrepanz zwi­
schen dem Endlichen und dem Unendlichen, dem überhellen Licht Gottes 
und dem Auge, das Finsternis gewöhnt ist. Dies weist auf die Notwendigkeit 
einer inneren Umkehr, einer „Umkehr der Denkungsart“, die nicht mehr 
auf das zielt, was Vernunft selbst hervorbringen, konstruieren oder erfassen 
kann, sondern auf das, wovon sie sich berühren lassen muss, was sie nur 
empfangen kann: das Wesentliche und Ursprüngliche bleibt der Vernunft 
unverfügbar. Um es mit Hartmut Rosa zu formulieren: Das Sehnen des 
Menschen kann in der Welt Resonanz finden, wo er das beherrschend-kon­
trollierende Aggressionsverhältnis zur Welt unterbricht und „ein hörendes 
Herz“ entwickelt, in eine responsive, „mediopassive“ Form des Handelns 
findet (vgl. Rosa 2016).

Die eigentliche Dramatik und Erfahrung des Absurden liegen dann nicht 
in der Diskrepanz zwischen Endlichem und Unendlichem: diese konstitu­
iert ja gerade die Beziehung zwischen dem Geschöpf und seinem Schöpfer. 
Absurd erscheint sie nur dort, wo das Geschöpf sich aus sich selbst begrün­
den und gegen den Schöpfer behaupten will. Auch das „Schweigen der 
Welt“ ist nicht einfach „objektiv“, sondern hat mit dem Verhältnis zu tun, 
das der Mensch ihr gegenüber einnimmt.17 Jedoch spitzt sich eben auf der 
Ebene des Selbst-, Welt- und Gottesverhältnisses die Erfahrung des Absur­
den angesichts der Realität des Bösen und Widersinnigen zu, welches nicht 
nur im Außen der Geschichte begegnet, sondern zugleich im Innersten 
(„Herzen“) des Menschen selbst aufbricht, ohne diesem Zusammenhang 
aus eigener Kraft entkommen zu können. Was Adorno als Aporie philo­
sophischer Erkenntnis zeichnet, begegnet bei Anselm in einem scharfen 
Bewusstsein von Sünde. Diese fasst er als ein umfassendes Fehlverhältnis 
zu Gott wie zur Welt und zu sich selbst, das er als „irrectitudo“, als Verlust 
der „Rechtheit“ versteht, die zugleich einen Widerspruch zum innersten 

17 Hartmut Rosa (2016) spielt dies an den Resonanzkrisen und -erwartungen der Mo­
derne durch; Johannes Hoff (2021) zeichnet die Genealogie einer digitalen Logik 
nach, welche das verleiblichte, empfangend-resonante Denken im klassischen Ver­
ständnis von „intellectus“ durch ein Verständnis von Rationalität als rechnende-kon­
struktivistische Datenverarbeitung abgelöst hat.

Martin Kirschner

68

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wesenskern als Geschöpf markiert, in diesem Sinn eine Unwahrheit, eine 
Verfehlung des Gesollten und Ungerechtigkeit, wie einen Widerspruch zum 
Willen des Schöpfers und Missachtung seiner „Ehre“. Mit der Rechtheit 
zu brechen, geschieht zwar kraft der Freiheit, tritt aber zugleich in Wider­
spruch zu ihr; die Abwendung vom Gesollten und Gerechten kann keine 
rechtfertigenden Gründe haben. Sie stellt in diesem Sinn eine Schuld dar, 
die zudem die Freiheit in ihrer Ausrichtung am Guten korrumpiert – so­
dass weder die Rückkehr zur rechten Gesinnung noch ein Begleichen der 
Schuld dem Menschen aus sich selbst heraus möglich sind.18

Aus dieser Situation ergeben sich eine ganze Reihe von Aporien, welche 
Anselm in ihren Konsequenzen so radikal auslotet, dass am Ende des 
ersten Buches von Cur Deus homo die Möglichkeiten einer Rettung des 
Menschen und einer Heilung der Schöpfung grundsätzlich in Frage stehen, 
damit aber auch die Güte und Macht des Schöpfers. Bereits im Proslogion 
brechen diese Fragen auf, wenn Anselm fragt, wie angesichts des Bösen 
Gott zugleich in höchster Weise gerecht und barmherzig gedacht werden 
kann, ohne dass Anselm diese Spannung auflösen kann (Prosl. 9-11). In 
Cur Deus homo nimmt Anselm diese Fragen wieder auf und diskutiert sie 
nun im Kontext jenes anderen, den christlichen Glauben begründenden 
Paradoxons der Inkarnation Gottes, die im Skandal des Kreuzes kulminiert, 
welches „für die Juden ein Ärgernis, für die Heiden eine Torheit“ (1 Kor 
1, 23) und für Muslime nicht weniger ein Stein des Anstoßes ist und 
als äußerste Absurdität erscheinen muss. Im Kreuz bündeln sich so die 
verschiedenen Dimensionen der Erfahrung des Absurden wie in einem 
Brennglas: die Erfahrung einer widersinnigen Welt, in der Gerechte leiden 
und Unschuldige Folter, Tod und Entmenschlichung ausgeliefert sind; die 
Behauptung, dass Gott in einem Menschen begegnet, Fleisch wird und dass 
seine Herrlichkeit und Ehre sich im Folter- und Schandtod des Sohnes 
zeigen soll; die Frage nach der Möglichkeit, in einer von Lüge und Bösem 
geprägten Welt, bis ins Letzte und unverfälscht die Wahrheit zu bezeugen; 
die Frage nach der Möglichkeit von Feindesliebe und Vergebung, von Süh­
ne und Versöhnung in den Abgründen von Leid und Schuld, angesichts 
von Opfern und Tätern; die Frage, wie Gerechtigkeit und Barmherzigkeit 
zusammen kommen können, sodass das eine nicht auf Kosten des anderen 
geht; die Aufdeckung und Steigerung der Absurdität der Welt im Leiden des 
Gerechten, die zur Frage an Gott wird (warum musste Jesus leiden?) und in 

18 Zum Freiheitsverständnis von Anselm vgl. die Studie von König 2016.

Am Abgrund, mit Hoffnung

69

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Vorstellung eines zürnenden Gottes, der das stellvertretende Opfer des 
Gerechten und eigenen Sohnes fordert, gipfelt.

Es ist an dieser Stelle nicht möglich, diese Fragen aufzurollen, um zu 
zeigen, wie Anselm mit ihnen umgeht, geschweige denn sie systematisch zu 
erörtern.19 Ich möchte lediglich einige Aspekte festhalten, die mir für die 
Frage nach der Hoffnung angesichts des Absurden zentral scheinen.

Zunächst: Anselm weicht den genannten Fragen nicht aus. Im Gegenteil: 
Er stellt sie in Zusammenhang und zeichnet die Abgründigkeit nach, in 
welche sie führen, ohne sie in einfacher Weise aufzulösen, wie es verzerrte 
Darstellungen seiner Soteriologie unterstellen. Das Kreuz in seiner Absur­
dität lässt sich nicht metaphorisch überspielen, kann nicht als Betrug am 
Satan gezeichnet werden, als hätte dieser ein legitimes Anrecht über den 
Menschen und als würde Gott ihm Fallen stellen.20 Sünde und Unrecht 
können nicht einfach durch Gottes Barmherzigkeit aus der Welt geschafft 
werden, denn dann würden das Unrecht bestätigt, die Ordnung der Welt 
zerstört, Freiheit und Verantwortung des Menschen nicht ernst genommen. 
Gerechtigkeit durch Strafe bliebe äußerlich, würde die Würde des Men­
schen nicht wiederherstellen, würde angesichts der Größe der Schuld die 
Schöpfung zerstören. So muss die Schuld von innen beglichen, ihr „genug 
getan“ (satisfactio) werden, damit die menschliche Freiheit von innen wie­
der hergestellt, die Würde des Menschen und gar seine Vollendung wieder 
denkbar wird (in Glückseligkeit, die Glückswürdigkeit voraussetzt). Das 
kann nicht einfach Gott, ein Engel oder ein neugeschaffener Mensch an­
stelle der Menschheit tun. Auch dies bliebe äußerlich, würde die Freiheit 
nicht von innen erneuern. Die Menschen in ihrem „gefallenen“ Zustand 
können solche Umkehr und Wiedergutmachung jedoch in keiner Weise 
selber leisten, denn zum einen setzt die Ausrichtung des Willens am Guten 
um seiner selbst willen diesen guten Willen bereits voraus; zum anderen 

19 Ansätze hierfür habe ich in Auseinandersetzung mit Anselm in den früheren Studien 
entwickelt (Kirschner 2013: 393-436; 2015). Aus der Fülle an Literatur zur Soteriolo­
gie Anselms sei exemplarisch auf die Arbeiten von Klaus Kienzler (1997) und Michel 
Corbin (1997, 2006) verwiesen.

20 Ich formuliere die Argumente hier in eigenen Worten nach, wobei ich im Hinter­
grund auch kantische Terminologie einfließen lasse, weil ich die Argumentationen 
bei Anselm und Kant in großer Nähe zueinander sehe, auch wenn Kant im Umgang 
mit den Aporien gefallener Freiheit Wege einschlägt, die m. E. den Konsequenzen der 
Verstrickung im Bösen ausweichen. Für die genauere Rekonstruktion am Text, die 
in drei verschiedenen, aufeinander aufbauenden Annäherungen erfolgt, vgl. Kirsch­
ner 2013: 185-199, 268-291, 393-436 (dort auch Hinweise zu Sekundärliteratur und 
Forschungsstand).

Martin Kirschner

70

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat der Mensch nichts anzubieten, was die Schuld kompensieren könnte. 
Anselm argumentiert hier im Verhältnis zu Gott, es lässt sich aber auch 
in Blick auf die Verletzung menschlicher Würde formulieren: Wie könnte 
ein Missbrauchstäter wieder gut machen, was er seinem Opfer angetan 
hat? Wie ließe sich wieder gut machen, was in den Lagern und Folterräu­
men, in den Ruinen und unterirdischen Gängen von Gaza, in den Gräben 
und Städten der Ukraine beiderseits der Front, auf den Fluchtrouten in 
Mittelamerika und auf dem Mittelmeer… geschieht? Wie ließe sich einfach 
darüber hinweggehen – ohne dem Zynismus und der Skrupellosigkeit zu 
verfallen? Andererseits: Wie könnte eine gelingende Zukunft oder gar Frie­
den möglich sein ohne Vergebung, Zusammenleben, Versöhnung? Anselm 
jedenfalls macht rigoros deutlich, dass Barmherzigkeit ohne Gerechtigkeit 
Unrecht wäre, Gerechtigkeit ohne Barmherzigkeit aber heillose Härte.

Dies führt dazu, dass am Ende des ersten Buches von Cur Deus homo 
die Möglichkeit einer letzten Absurdität der Welt im Raum steht: Wenn 
Gott der Ratio der Gerechtigkeit folgt, so ist kein Weg, auf dem der arme 
Mensch entweichen kann, und die Barmherzigkeit Gottes scheint verloren 
zu gehen. (CDH I,24)

Die Logik der Gerechtigkeit droht in eine letzte Vergeblichkeit (frustra) 
zu führen, in der Gottes Heilswille aporetisch und ohnmächtig erscheint, 
so dass die Absurdität den Gottesbegriff selbst einholt. Ein Widerspruch 
von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit macht eine Wiederherstellung von 
Ordnung und Einklang (concordia) unmöglich. Dieser Abgrund des Bösen 
kann weder von der Freiheit des Menschen noch von der souveränen 
Macht Gottes her behoben werden. Wie kann eine „größere“ Gerechtigkeit 
gedacht werden, die zugleich in „größerer“ Weise barmherzig ist?

Diese Aporie – so jedenfalls meine Auslegung Anselms – wird nicht 
durch eine „Verrechnung“ zwischen der Schwere der Schuld und des Bösen 
auf der einen Seite, dem Opfer Jesu auf der anderen Seite aufgelöst. Viel­
mehr setzt Anselm vom Ereignis der Selbstgabe Jesu her neu ein. Es ändert 
sich die Art der Argumentation: Es geht um inkommensurable Größen, die 
auf der Ebene von Freiheit, Beziehung und Gabe aufeinander einwirken, in 
Resonanz treten, einen neuen Raum eröffnen. Auf der einen Seite steht der 
Abgrund des Bösen und die Maßlosigkeit der Schuld, ohne Rechtfertigung 
und ohne „gute Gründe“. Auf der anderen Seite steht die „Maßlosigkeit“ 
einer Liebe, die sich selbst ungeschuldet und aus freiem Entschluss, restlos 
und vorbehaltlos hingibt in Solidarität mit den Opfern – zugleich in stell­
vertretender Hingabe für die Täter. Auch diese Liebe übersteigt alles, was 
geschuldet, erwartbar oder irgendwie einzufordern wäre. Der Absurdität 

Am Abgrund, mit Hoffnung

71

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Sinnwidrigen steht die ‚Absurdität‘, die positive Grundlosigkeit einer 
rückhaltlosen Liebe ohne Bedingungen gegenüber: das Ereignis einer Ga­
be, wie sie größer nicht gedacht werden kann. Im Gott-Menschen Jesus 
Christus wird diese zugleich ganz von Gott her (im Hören auf den Vater, 
im Namen der Liebe Gottes) vollzogen und in wirklicher menschlicher 
Freiheit, in völliger Schicksalsgemeinschaft mit den Menschen, am Ort der 
äußersten Gottverlassenheit.

Dabei geht es nicht darum, die Situation und das Kreuz, das Leiden 
und die Hingabe Jesu exklusiv gegen andere auszuspielen oder als eine 
Art quantitatives Überbieten anderen Leidens zu denken. Die Einzigkeit 
und Exklusivität Jesu und des Kreuzes liegt gerade in seiner äußersten 
Inklusivität: Das Ereignis des Kreuzes und die Tat Jesu ist geöffnet auf alles 
Leiden der gekreuzigten Menschen und Völker zu allen Zeiten, insofern 
Jesus sich mit ihnen solidarisiert, ihnen gleichzeitig ist, ihr Schicksal mit 
auf sich nimmt. Das Geschehen ist zugleich geöffnet auf das Mitwirken der 
Menschen, die ausdrücklich oder unausdrücklich in seine Nachfolge treten, 
das Kreuz mittragen und seine Liebe in Handeln und Leiden antwortend 
mitvollziehen (Kol 1,24). Es begründet eine messianische Gemeinschaft, 
die in der Geschichte den Leib des Messias bildet, um Geschichte und 
Kosmos in diese Beziehung hinein zu „rekapitulieren“.

Solches Geschehen ist weder aus anderem ableitbar, noch bildet es eine 
neutrale, „objektive“ Information, die dann irgendwie in einem zweiten 
Schritt „subjektiv“ angeeignet oder gar anderen aufgenötigt werden müsste. 
Die Logik solcher inkommensurabler Liebe kann nur gelebt, bezeugt und 
verkündigt21 werden: Sie verlangt eine „performative Wendung“ der Theo­
logie. Zeugnis und Verkündigung sind nicht nach dem Modell der Sub­
jekt-Objekt-Relation oder von Sender-Empfänger zu denken: Wer Zeugnis 
ablegt oder verkündigt, ist selbst in das Geschehen involviert und bezeugt 
es mit seiner ganzen Person, gerade indem er sich in die Sache hinein ver­
liert und zugleich dialogisch auf den Anderen ausgerichtet ist. Die Anderen 
sind nicht einfach Adressaten, sondern werden Zeugen eines Geschehens, 
zu dem sie sich persönlich verhalten müssen. Sie sind zum Mitvollzug 
eingeladen. Alle Seiten sind darauf angewiesen, dass sich in dem Geschehen 
etwas zeigt, was ihnen unverfügbar bleibt: dass die Kraft und Evidenz der 

21 Wobei Verkündigung strikt von allen Formen der Nötigung, Indoktrinierung, Mani­
pulation etc. abzugrenzen ist als Dienst an einem unverfügbaren Wortgeschehen, in 
dem das Evangelium aus sich selbst heraus seine Kraft erweisen muss, vgl. Dalferth 
2018.

Martin Kirschner

72

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liebe Gottes sich darin neu und wirksam ereignet.22 Am Ende von Anselms 
Ausführungen in Cur Deus homo vollzieht sich daher ein Übergang von 
der Argumentation zu sakramentaler Vermittlung, zu Gebet und poetischer 
Sprache. Das ganz Unverfügbare der göttlichen Zuwendung lädt zugleich 
zum ganz freien Mitvollzug und zur Aneignung des Geschehens ein:

Denn was könnte barmherziger gedacht werden, als wenn zum Sünder, 
der zu ewiger Pein verdammt ist und nicht hat, wodurch er sich erlösen 
könnte, Gott-Vater spricht: Empfange meinen Eingeborenen und gib ihn 
für dich; und der Sohn selbst: Nimm mich und erlöse dich? So sprechen 
sie nämlich gewissermaßen, wenn sie uns zum christlichen Glauben 
rufen und ziehen. (CDH II, 20)

Und in der Meditatio redemptionis humanae, welche die Einsichten von 
Cur deus homo nochmals anders, analog zum Proslogion in Anrede und 
Gebet formuliert, heißt es am Ende:

Gib, Herr, ich bitte Dich, dass ich durch die Liebe schmecke, was ich jetzt 
durch die Erkenntnis koste. Dass ich durch mein ganzes Gefühl erspüre, 
was ich durch den Verstand fühle. Ich verdanke/schulde mehr als mich 
selbst ganz, aber ich habe nicht mehr und nicht einmal das kann ich 
aus mir ganz geben; ziehe Du, Herr, dieses mein ganzes Selbst in Deine 
Liebe. Alles, was ich bin, ist Dein durch die Schöpfung; mach es ganz 
Dein durch die Liebe. (Anselmus, Opera Omnia III, 91,196-200, eigene 
Übers.)

4. Kein Optimismus, aber nicht ohne Hoffnung: Die Evidenz der Liebe

Was folgt aus der Hoffnung des Glaubens für die absurde Situation der 
Gegenwart? Wir stehen nach wie vor am Abgrund und scheinen im Begriff, 
den nächsten Schritt nach vorne zu tun. Die ökologische Katastrophe ge­
winnt weiter an Fahrt, statt einer „großen Transformation“ wird allerorten 
aufgerüstet und von Krieg gesprochen, als wäre dieser ein Naturereignis 
und der Feind eine Ausgeburt des Bösen, mit dem Gespräch und Diploma­

22 Die fünf Merkmale des Resonanzbegriffs bei Hartmut Rosa (2017: 315f.) können 
hier helfen, das Zusammenspiel von Empfänglichkeit, Selbstwirksamkeit, Selbst- 
und Welttransformation, gnadenhafter Unverfügbarkeit und der Generierung eines 
neuen Raums („kommendes Reich Gottes“) zu verbinden, um aus den Aporien der 
Entgegensetzung von Gnade und Freiheit, eines linear-kausalen Denkens und der 
Trennung von objektiver und subjektiver Erlösung herauszuführen.

Am Abgrund, mit Hoffnung

73

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tie nicht möglich sind. Demokratie und Rechtsstaat erodieren, während 
politische Gegnerschaft auch innenpolitisch allzu oft in Kategorien von 
Gut und Böse, als Kampf der Demokraten gegen Antidemokraten gefasst 
wird, womit dann die „wehrhafte Demokratie“ ihre eigenen Prinzipien 
nicht mehr so genau zu nehmen braucht und sich selbst zerstört. Der 
Versuch einer Rechenschaft über die Hoffnung des Glaubens wird diese 
Situation nicht aus der Welt schaffen: Die Prognosen werden durch die 
Überlegungen nicht optimistischer.

Dennoch und in all dem gibt es Grund zur Hoffnung – sogar zur Freude. 
Mitten in der Erfahrung der vielen kleinen Absurditäten unserer Zeit und 
auch angesichts des Gefühls, dass die Geschichte als Ganze absurd sei, 
gibt es diese andere Erfahrung, die inkommensurabel danebensteht und 
ihre eigene Evidenz gewinnt: die Zusage einer bedingungslosen, sich schen­
kenden Liebe Gottes, die sich in Christus ereignet hat und deren Wirklich­
keit dort ihre Evidenz gewinnt, wo sie als Geschenk zugleich empfangen, 
mitvollzogen und weitergegeben wird. Die aus dem Glauben resultieren­
de „Hoffnung-ohne-Optimismus“ (Eagleton 2016) garantiert nicht innerge­
schichtlichen Erfolg, sie enthält aber die Gewissheit, dass das Handeln 
und Leben auch dort sinnvoll, liebenswert und von der Beziehungsmacht 
Gottes getragen sind, wo ihm Erfolg versagt bleibt. Paulus fasst solches 
„Dennoch-Vertrauen“ am Ende des ersten Teils seines Vorstellungsschrei­
bens an die Gemeinde von Rom in einem knappen Bekenntnis zusammen:

Denn ich bin gewiss: Weder Tod noch Leben, weder Engel noch Mächte, 
weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges noch Gewalten, weder Höhe 
oder Tiefe noch irgendeine andere Kreatur können uns scheiden von der 
Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn. (Röm 8, 38f )

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Minima moralia: Reflexionen aus dem beschädigten Leben 
(= Gesammelte Schriften 4). Darmstadt 1998.

Agamben, Giorgio: Die Zeit, die bleibt: Ein Kommentar zum Römerbrief. Frankfurt 
am Main 2006.

Anselm von Canterbury: Cur Deus homo – Warum Gott Mensch geworden, lat.-dt., 
bes. u. übers. v. Franciscus Salesius Schmitt [= CDH]. Darmstadt 1956.

Anselm von Canterbury: Proslogion-Untersuchungen: lat.-dt., übers. v. Franciscus Sa­
lesius Schmitt [= Prosl.]. Stuttgart-Bad Cannstatt 1962. 

Anselm von Canterbury: Anselmus Cantuariensis Opera omnia, ad fidem codicum 
rec. Franciscus Salesius Schmitt, 5 Bde., Secovii 1938-1951. (Die Angabe erfolgt mit 
römischer Ziffer für den Band, Seitenzahl und Zeilenangabe).

Martin Kirschner

74

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bartov, Omer: Genocide, the Holocaust and Israel-Palestine: First-Person History in 
Times of Crisis. London 2023.

Bartov, Omer: I’m a Genocide Scholar: I Know It When I See It, in: The New York 
Times vom 15.7.2025: [https://www.nytimes.com/2025/07/15/opinion/israel-gaza-ho
locaust-genocide-palestinians.html].

Bonhoeffer, Dietrich: Theologische Briefe aus „Widerstand und Ergebung“ (= Große 
Texte der Christenheit 2). Leipzig 2017.

Brantz, Loryn: „Inauguration 2025“ zur Amtseinführung von Donald Trump, Post 
auf Instagram: [https://www.instagram.com/p/DE_DC-AyHxC/] (Letzter Zugriff: 
19.07.2025).

Clark, Christopher M.: Die Schlafwandler: Wie Europa in den Ersten Weltkrieg zog. 21. 
Auflage. München 2013.

Corbin, Michel: La Pâque de Dieu: Quatre études sur S. Anselme de Cantorbéry. Paris 
1997.

Corbin, Michel: Espérer pour tous : Études sur saint Anselme de Cantorbéry (La nuit 
surveillée). Paris 2006.

Dalferth, Ingolf U.: Wirkendes Wort: Bibel, Schrift und Evangelium im Leben der 
Kirche und im Denken der Theologie. Gütersloh 2018. 

Eagleton, Terry: Hoffnungsvoll, aber nicht optimistisch. Berlin 2016.
Elizur, Yoel: 'When You Leave Israel and Enter Gaza, You Are God': Inside the Minds of 

IDF Soldiers Who Commit War Crimes, HaAretz vom 23.12.2024: [https://www.haa
retz.com/2024-12-23/ty-article/.premium/when-you-enter-gaza-you-are-god-inside-t
he-minds-of-idf-soldiers-who-commit-war-crimes/00000193-f043-d354-a59f-ff670ac
80000?gift=36e79eb805a74c74bf7e776145131b5d].

Fabian, Rainer: Absurd, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie 1. Basel 1971, 
66-67.

Hoff, Johannes: Verteidigung des Heiligen: Anthropologie der digitalen Transformati­
on. Freiburg im Breisgau 2021.

Hoff, Johannes: Enlightenment Now! Overcoming the Kantian Legacy of Cognitive 
Functionalism, in: Philosophy, Theology and the Sciences 11/2 (2024), DOI: 10.1628/
ptsc-2024-0015.

Kierkegaard, Søren: Die Krankheit zum Tode: Der Hohepriester – der Zöllner – die 
Sünderin: Unter Mitarbeit von Emmanuel Hirsch (= Søren Kierkegaard, Gesammel­
te Werke, 24./ 25. Abt.). 4. Auflage. Gütersloh 1992.

Kienzler, Klaus: Gott ist größer: Studien zu Anselm von Canterbury (= Bonner Dog­
matische Studien 27). Würzburg 1997.

Kirschner, Martin: Gott – größer als gedacht: Die Transformation der Vernunft aus der 
Begegnung mit Gott bei Anselm von Canterbury. Freiburg im Breisgau usw. 2013.

Kirschner, Martin: Die Barmherzigkeit Gottes als größere Gerechtigkeit: Die Aporien 
ausgleichender Gerechtigkeit und ihre christologische Überwindung bei Anselm von 
Canterbury, in: Theologische Quartalsschrift 195 (2015), 135-150.

Am Abgrund, mit Hoffnung

75

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nytimes.com/2025/07/15/opinion/israel-gaza-holocaust-genocide-palestinians.html
https://www.instagram.com/p/DE_DC-AyHxC
https://www.haaretz.com/2024-12-23/ty-article/.premium/when-you-enter-gaza-you-are-god-inside-the-minds-of-idf-soldiers-who-commit-war-crimes/00000193-f043-d354-a59f-ff670ac80000?gift=36e79eb805a74c74bf7e776145131b5d
https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nytimes.com/2025/07/15/opinion/israel-gaza-holocaust-genocide-palestinians.html
https://www.instagram.com/p/DE_DC-AyHxC
https://www.haaretz.com/2024-12-23/ty-article/.premium/when-you-enter-gaza-you-are-god-inside-the-minds-of-idf-soldiers-who-commit-war-crimes/00000193-f043-d354-a59f-ff670ac80000?gift=36e79eb805a74c74bf7e776145131b5d


Kirschner, Martin: Denkend den lebendigen Gott suchen: Anselms rationale Mystago­
gie als Weg der Annäherung an Gottes Wirklichkeit in unserer Zeit?, in: Julia Knop 
(Hg.): Die Gottesfrage zwischen Umbruch und Abbruch: Theologie und Pastoral 
unter säkularen Bedingungen (= Quaestiones Diputatae 297). Freiburg im Breisgau 
usw. 2019, 80-93.

Kirschner, Martin: Zeit zur Hoffnung: Überlegungen zum Zeiterleben im Vollzug von 
Hoffnung, in: Miloš Lichner (Hg.): Hope: Where does our hope lie? (Theology East 
– West / Theologie Ost – West 28). Berlin u.a. 2020, 203-215.

Kirschner, Martin: Krisen, apokalyptische Ängste, Polarisierungen: Und woran glaubst 
Du? Über die Kraft der Hoffnung, den Mut zum „Dennoch-Vertrauen“ und das 
Glück trotz allem zu lieben, in: Auge und Ohr: Das Journal der Diakone in der 
Diözese Rottenburg-Stuttgart 2024, 8-23. Online verfügbar unter: [https://www.ku.d
e/fileadmin/110404/Aktuelles_News_Pic/Kirschner_M_Aber_woran_glaubst_Du.
pdf].

König, Katrin: Begnadete Freiheit: Anselm von Canterburys Freiheitstheorie (= Colle­
gium metaphysicum 15). Tübingen 2016.

Luther, Martin: Der Große Katechismus, in: VELKD (Hg.): Unser Glaube: Die Be­
kenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche: Ausgabe für die Gemeinde. 
Unter Mitarbeit von Matthias Deuschle und Irene Dingel. 6. Auflage. Gütersloh 2014, 
505-643. Online verfügbar unter [https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Grosser-Kate
chismus-Unser-Glaube.pdf].

Mendoza-Álvarez, Carlos: Deus ineffabilis: Una teología posmoderna de la revelación 
del fin de los tiempos. Barcelona, México 2015.

Mendoza-Álvarez, Carlos: The Resurrection as a Messianic Anticipation: Grieving, 
Memory, and Hope from the Survivors’ Perspective. El Marqués, Querétaro 2024.

Metz, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft: Studien zu einer prakti­
schen Fundamentaltheologie. 5., um ein Vorwort erweiterte Auflage. Mainz 1992.

Mishra, Pankaj: Die Welt nach Gaza. Frankfurt am Main 2025.
Pieper, Annemarie: Absurde, das, in: Urs Thurnherr, Anton Hügli (Hg.): Lexikon 

Existentialismus und Existenzphilosophie. Darmstadt 2007, 19-22.
Ritzi, Claudia: Die Postdemokratisierung politischer Öffentlichkeit: Kritik zeitgenössi­

scher Demokratie – theoretische Grundlagen und analytische Perspektiven. Hg. v. 
Gary S. Schaal und Matthias Lemke. Wiesbaden 2014.

Rosa, Hartmut: Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung (= Suhrkamp-Taschen­
buch Wissenschaft 2272). Berlin 2016.

Rosa, Hartmut: Für eine affirmative Revolution: Eine Antwort auf meine Kritiker_in­
nen, in: Christian Helge Peters, Peter Schulz (Hg.): Resonanzen und Dissonanzen. 
Bielefeld 2017, 311-329.

Spaemann, Robert: Der letzte Gottesbeweis: Mit einer Einführung in die großen Got­
tesbeweise und einem Kommentar zum Gottesbeweis Robert Spaemanns von Rolf 
Schönberger. München 2007.

Wolin, Sheldon S.: Umgekehrter Totalitarismus: Faktische Machtverhältnisse und ihre 
zerstörerischen Auswirkungen auf unsere Demokratie: Mit einer Einführung von 
Rainer Mausfeld. Frankfurt am Main 2023.

Martin Kirschner

76

https://doi.org/10.5771/9783748965695-55 - am 10.02.2026, 01:13:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ku.de/fileadmin/110404/Aktuelles_News_Pic/Kirschner_M_Aber_woran_glaubst_Du.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Grosser-Katechismus-Unser-Glaube.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965695-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ku.de/fileadmin/110404/Aktuelles_News_Pic/Kirschner_M_Aber_woran_glaubst_Du.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Grosser-Katechismus-Unser-Glaube.pdf

