Die Siegfried-Figur der Nibelungeniiberlieferung
in interkultureller Perspektive

Heinz Sieburg

Abstract

Siegfried, the hero of the Middle High German »Nibelungenlied«, is not only interesting as
a figure from the perspective of a German-national myth formation. This article aims to
show that Siegfried is also important from the perspective of >intercultural medieval stu-
dies. Therefore, the Siegfried figure in the Nibelungenlied is determined by cultural hybrid-
ity. His Scandinavian counterpart, Sigurd, is no less revealing as a cultural mediator.

Title: Siegfried and the Nibelungen Tradition: An Intercultural Perspective

Keywords: Literature of the Middle Ages; Nibelungenlied; Intercultural Medieval
Studies; Siegfried; Sigurd

1. Die Siegfried-Figur als nationale Konstruktion

Siegfried (bzw. Sigurd), der nibelungische Held und Drachentéter, zihlt zwei-
fellos zu den Zentralfiguren der germanisch-deutschen Heldendichtung, wenn-
gleich dieser — im Gegensatz etwa zu Gunther, Dietrich oder Etzel' - historisch
nicht eindeutig greifbar wird. Gerade diese Unbestimmtheit pradestiniert die
Siegfried-Figur aber offensichtlich zu einer Gestalt, auf die sich unterschiedlichs-
te Vorstellungen projizieren lieRen, und die gleichzeitig zur Personifikation ver-
schiedenster mythischer Zuschreibungen wurde: »Siegfried als Balder, Freyr oder
Odin, als Sonnen-, Mond-, Jahreszeiten- oder Gewittergott — kaum ein Mythos,
der ihm seit dem vergangenen Jahrhundert nicht iiberantwortet wurde.« (Ehris-
mann 1987: 59)

1 Im Nibelungenlied steht Gunther fiir den Burgundenkénig Gundahar, Dietrich (von Bern) fiir den
Gotenkonig Theoderich und Etzel fir den Hunnenkénig Attila.

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332

Heinz Sieburg

Aber nicht nur als mythisches Urbild oder >kosmischer Held« wurde Siegfried
verklart, sondern auch als historische Figur aufgefasst. So sieht etwa Hofler (1959,
1961) in Siegfried eine Verkorperung des Arminius (Hermann der Cherusker),
unter dessen Fithrung die Germanen 9 n. Chr. die rémischen Truppen unter Varus
vernichtend schlugen (Schlacht im Teutoburger Wald). Nicht zuletzt daraus resul-
tiert die bis ins 20. Jahrhundert wirkende Konstruktion Siegfrieds als deutschem
Nationalhelden.? Nicht zu iibersehen ist dabei eine Parallelsetzung mit dem an-
tik-griechischen Helden Achill. Dazu passt, dass auch das Nibelungenlied als Ge-
samtwerk vor dem Hintergrund des antik-griechischen Modells als deutsches
Nationalepos, als »deutsche Ilias< propagiert wurde.> Hier wie dort zeigen sich
auffillige Anverwandlungen, Ersetzungen oder auch Uberblendungen des grie-
chischen Musters.* Das Nibelungenlied gerit jedenfalls seit seiner Auffindung im
Jahr 1755 in den Sog der zeitgleich aufblithenden Griechenlandbegeisterung und
avanciert wie das klassische Griechenbild zum kulturellen Identifikationsmodell:

Man istim Nachhinein versucht, mehr als einen Zufall darin zu sehen, dass das Ni-
belungenlied gerade in dem Jahr wiederentdeckt wurde, in dem auch die Schrift
erschienen ist, die den griakophilen Sonderweg der deutschen Antikenrezeption
angebahnt hat, die ebenso seltsame wie wirkmachtige Vorstellung von einer »na-
tionalen Wahlverwandtschaft«[..] zwischen Deutschen und Griechen: Johann Joa-
chim Winckelmanns Cedancken iiber die Nachahmung der Criechischen Wercke in der
Malerey und Bildhauer-Kunst. (Heinzle 2005: 110)

Siegfried, der Drachentdter, bietet sich als svaterlindische« Identifikations- und
Erléserfigur offenbar besonders an, wie sich anhand der Dichtung, aber auch
der bildenden Kunst und Musik deutlich aufzeigen lisst.* Mehr noch: In den

N

Eine wohl typische ikonographische Konkretisierung ist die Siegfried-Skulptur Rudolf Maisons
aus dem Jahr 1897; online unter: https://www.pinterest.com/pin/314477986451696200/ [Stand:
23.5.2019].

Dass der Weg dahin ein eher holpriger war, zeigt von See (2003). Demnach war etwa die durch
die preuRische Niederlage gegen Napoleon (1806) ausgeldste »patriotische Besinnung auf das
Nibelungenlied [..] kaum mehr als ein Strohfeuer« (von See 2003: 317).

w

4 »Die griechischesllias< bzw. >Odyssee<« wurde definitiv durch eine sdeutsche llias< Johann Jakob

Bodmer) ausgetauscht« (Siebenmorgen 2003:182). Die Amalgamierung beider Sagenkreise zeigt

ein Gedicht Johann Heinrich Fusslis (etwa 1805), wo der Schluss heifdt: »War nicht Homerus dein

Meister? Die Funken Homerischer Geister / Wehn in des Nibelungs Nacht. / Lachelt ewig auf An-
dromaches Wange die Trane? / Weinet nicht Chrembhild wie sie (zitiert nach: www.nibelungen

rezeption.de/ [Stand: 23.5.2019]). Hierzu auch Heinzle (2005: 110).

Vgl. hierzu das von Gunter E. Grimm und Uwe Werlein initiierte Projekt Die Rezeption des Nibelun-
genliedes unter www.nibelungenrezeption.de/ [Stand: 23.5.2019]. Das identifikatorische Potential

der Siegfried-Figur lasst sich in dieser Zeit sicher auch durch die Beliebtheit des Vornamens Sieg-
fried untermauern. Gestiitzt wird die Symbolik der Drachent6tung aber auch durch die christli-

1%

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Siegfried-Figur der Nibelungentberlieferung in interkultureller Perspektive

Befreiungskriegen gegen Napoleon wird Siegfried als Verkorperung des preu-
Risch-deutschen Widerstands gegen den >Schlangenkaiser Napoleon« stilisiert:
»Siegfried, das ist Deutschland« (Grimm 2008: 217). Im Kontext des deutsch-fran-
z6sischen Krieges (1870/71) und noch mit Bezug auf Kaiser Wilhelm 1. zeigt sich
auch in Wortspielen wie »Siege-Fried« oder »Sieg-Frieden« (vgl. Grimm 2008:
221f) die politische Indienstnahme: »Der Siegfrieden als die einzig ehrenhafte
Form des Friedens verband sich in Deutschland assoziativ ganz selbstverstindlich
mit dem strahlendsten Helden des Nibelungenliedes, mit Siegfried, und das keines-
wegs nur bei Richard Wagner« (Miinkler 1988: 80). Die Linie der opportunistischen
Verwertung, Propagierung und Instrumentalisierung setzt sich fort bis in die na-
tionalsozialistische Ideologie.® Die nationalideologische Vereinnahmung nicht
nur der Siegfried-Figur, sondern des Nibelungenliedes insgesamt’ fithrte nach dem
Zweiten Weltkrieg dann zu einer deutlichen Reserve gegeniiber dem Epos und zur
Dekonstruierung, Ironisierung oder auch Parodierung der Siegfried-Figur, wofiir
das Gedicht Jung Siegfried von James Kriiss als typisch stehen mag:

Jung Siegfried gilt auf dieser Welt

Als kithner Mann und stolzer Held.
Doch fragich, klingts auch sonderbar,
Ob erein Held wahrhaftig war?

[.]

Erlernte Heldsein nach und nach

Wie andre Tennis oder Schach.

Doch frage ich: Ist Fachmannschaft

Gleich Heldenmut und Heldenkraft?

Ich glaube fast, esirrt die Welt:

Erwar ein Fachmann, doch kein Held!
(Kriiss 20071, zitiert nach Jacobs 204: 598f)®

che Parallelen, in denen der Erzengel Michael und der HI. Georgikonographisch als Drachentéter
(als Bezwinger des Bosen) dargestellt werden (vgl. Hagenow/Wernsing 2003: 608ff.).

6 »Siegfried, der Inbegriff des nordischen Menschen, wurde zum Stammvater der arischen Rasse,
die Gleichung Siegfried = Herrmann = Bismarck wurde bis Hitler verlangert. Die Befreier- und Er-
|6serrolle, die Siegfried zugesprochen erhielt, erreichte in der Gleichung>Siegfried—Hitler<ihren
sinistren Hohepunkt« (Grimm 2008: 226).

7 Heinzle (2005: 108) beschreibt die Rezeptionsgeschichte des Nibelungenliedes in diesem Sinne zu-
rechtals>Unheilsgeschichte«.

8 Vgl. www.nibelungenrezeption.de/literatur/quellen/Kruess.pdf [Stand: 23.5.2017] oder etwa
auch Grafestatter (2013).

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.

333


https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334

Heinz Sieburg

2. Siegfried unter interkultureller mediavistischer Perspektive
2.1 Interkulturelle Mediavistik?

Der knappe Abriss zeigt, dass die Siegfried-Figur, gerade wegen ihres schillernden
Assoziationspotential und ihrer vielfiltigen Metamorphosen unter kultureller
bzw. soziokultureller Perspektive sicher als eine der interessantesten und gleich-
zeitig fragwiirdigsten Figuren der nationalgestimmten deutschen Geschichte be-
trachtet werden kann. Dabei sind potentielle Ankniipfungspunkte fiir interkul-
turell orientierte Fragestellungen nicht zu iibersehen. Siegfried ist hier nimlich
zum einen als Figur einer geistesgeschichtlich begriindeten griechisch-deutschen
Kultursynthese zu sehen, zum anderen aber als eine antithetisch ausgestaltete,
militaristisch grundierte Figur im Konfliktfeld deutsch-franzosischer >Erbfeind-
schaft.

Interesse des vorliegenden Artikels ist aber nicht, das weiter zu vertiefen. Viel-
mebhr soll es um die Frage gehen, inwiefern die Siegfried-Figur im Kontext medii-
vistisch orientierter Interkulturalititsforschung gewinnbringend charakterisiert
werden kann. Hierzu bedarf es einer grundsitzlichen Vorklirung: Das Konzept
der Interkulturalitit wird in aller Regel auf Gegenstandsbereiche der neueren
Literatur bzw. der Gegenwartsliteratur bezogen, auf >Kontakte« synchroner, also
gleichzeitig existierender Kulturen bzw. kultureller Ausprigungen. Eine dia-
chrone Interkulturalititsforschung oder gar eine interkulturelle Mediavistik ist
von dieser Voraussetzung ausgehend zunichst zu legitimieren. Zwar kann, nicht
zuletzt angeregt vom Autor dieses Beitrags, auf Uberlegungen zur Etablierung
einer sinterkulturellen Mediivistik« verwiesen werden (Sieburg 2011, 2017); auf-
schlussreich ist besonders auch die Wertung Ulrich Miillers, der der Medidvistik
im Handbuch Interkulturelle Germanistik (2003: 457), »ganz im Sinne des heutigen
Begriffs von Interkulturalitit [..] eine mehrfache interkulturelle Komponente«
bescheinigt.” Dennoch bestehen nach wie vor Vorbehalte. Diese resultieren zum
einen mitunter aus einer prinzipiellen Skepsis gegeniiber einer vermeintlich ir-
relevanten und zudem sprachlich sperrigen mittelalterlichen Literatur oder aber
aus der schlichten Ausblendung dieser Dichtung. Dem kann mit Herweg (2017: 13)
entgegnet werden: »Ignoranz ist kein interkulturell tragfihiges Rezept; sie ver-
baut vielmehr Erkenntniswege, die im Sinne einer fachinternen Grenziiberschrei-
tung fiir alle Seiten nutzbar gemacht werden konnten. Aus medidvistischer Per-
spektive begegnet mitunter der voreilige Vorbehalt, Interkulturalititsforschung
vertrage sich nicht mit ernsthafter Philologie. Auch hier werden unnétigerweise
Barrieren errichtet, die einer Aktualisierung und letztlich auch Stabilisierung der

9 Rezentdazuauch Herweg (2017).

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Siegfried-Figur der Nibelungentberlieferung in interkultureller Perspektive

germanistischen Mediavistik (vor allem im Sinne universitirer Forschung und
Lehre) abtraglich sein dirften.

Der Versuch, die spezifischen Interkulturalititskonstellationen der Mediivis-
tik zu systematisieren, fithrt m.E. dazu, drei unterschiedliche Korrelationstypen
zu benennen:

1. »Diachron« - im Sinne der zeitlich-vertikalen Differenz gegeniiber der Gegen-
wart.

2. >Historisch-synchron« — im Sinne interkultureller Konstellationen im Mittel-
alter selbst, die sich allerdings gleichzeitig mit einer diachronen Sub-Perspek-
tive im Sinne der >Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen< verbinden kann.

3. »Historisch-diachron<—im Sinne einer doppelten Relationierung: So stellt sich
als Aufgabe, mittelalterliche Interkulturalititskonstellationen mit gegenwir-
tigen zu vergleichen.

Die in diesem Beitrag zu erérternde Fragestellung gehért Kategorie 2 an. Im Blick
steht also eine Interkulturalititskonstellation, die nicht, wie sonst meist iiblich,
synchrone, auf die Gegenwart bezogene Interkulturalititsrelationen untersucht,
sondern entsprechende Relationen in einem historischen Kontext. Es geht hier
also um die Gleichzeitigkeit kultureller Vergleichsgrofien in der Vergangenheit.
Unter Umstinden kénnen dabei noch weiter zuriickliegende Kulturprigungen in
die historische Gegenwart hineinspielen, wodurch es zum oben benannten Phi-
nomen der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen kommen kann. Auch das wird
sich im Folgenden als fiir die hier gestellte Fragestellung als relevant erweisen.

2.2 Heldenepik(en)

Unter interkultureller Perspektive interessant ist zunichst die Tatsache, dass die
Gattung Heldendichtung in unterschiedlichen Kulturen begegnet, wobei jeweils
gilt: »Heldenepik (Heldendichtung) vermittelt Konfliktgeschichte als Schilderung
kimpferischer Bewihrung herausragender Einzelpersonlichkeiten« (Sieburg
2012: 135). Hintergrund und zugleich Ausgangpunkt sind miindliche Sageniiber-
lieferungen, die die Erinnerung an die jeweilige Epoche konfliktbehafteten und
existenzbedrohenden Umbruchs, das sog. >heroische Zeitalter< (heroic age) und
ihre Helden wachhalten. Heroisches Zeitalter der Griechen ist die Zeit der Zerst-
rung Trojas, wie sie von Homer in der Ilias und Odyssee (8. Jh. v. Chr.) geschildert
wird, fiir Frankreich die Zeit Karls des Grofien und seiner Kimpfe gegen die Hei-
den, literarisch verarbeitet in der sog. Chanson de geste-Literatur, als deren Haupt-
werk die Chanson de Roland (um 1100) gilt. Fiir den germanischen Kulturraum ist

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.

335


https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336

Heinz Sieburg

die Zeit der Volkerwanderung (4.-6. Jh.) als heroic age zu bestimmen.™ Literatur-
zeugnisse der germanischen Heldendichtung finden sich in weiten Teilen Mittel-
und Nordwesteuropas, insbesondere im skandinavischen Raum und auf deutsch-
sprachigem Gebiet. Beispiele der skandinavisch-nordischen Stofftradition, die
auf Handschriften des 13. Jahrhunderts basieren, sind die Lieder-Edda (Codex Re-
gius) sowie die Snorra-Edda (Prosa-Edda)." Fiir den deutschen Sprachraum ist vor
allem das um 1200 schriftlich fixierte, anonym tiberlieferte Nibelungenlied zu nen-
nen, ein in iber 2.300 Strophen verfasstes GroRepos.

Handlungstriger der Heldendichtung ist der >Held« (Heros), eine Figur, de-
ren Ethos sich an Kampf, Rache und Ehre orientiert, an Schicksalsglaubigkeit bei
gleichzeitiger Schicksalsverachtung. Der Held ist prototypischer Vertreter einer
archaischen Kriegergesellschaft, geprigt durch ungeziigelte Affekte, in der das
Recht des Stirkeren und das »archaische Gesetz der Gewalt« (Gephart 2009: 45)
gilt, in der es weder Gute noch Bose, sondern nur Sieger und Besiegte gibt. Schon
seine Herkunft aus heidnisch-vorchristlicher Zeit weisen ihn einer zivilisatorisch
weniger entwickelten, ilteren Kulturstufe zu, jedenfalls im Vergleich zum christ-
lich geprigten Hochmittelalter — der Zeit, in der die zentralen Heldendichtungen
nach jahrhundertelangem miindlichem Vorleben schriftlich fixiert werden.*

2.3 Siegfried im Nibelungenlied als hybride Figur

Eine dieser Hauptgestalten ist der Held Siegfried, in der nordischen Tradition als
Sigurd bekannt.

Demnach ist der in der Einleitung mutmaflich entstandene Eindruck zu re-
vidieren, Siegfried sei eine allein oder zuvorderst >deutsche Figur«. Im Gegenteil,
unter mediidvistischer Perspektive erweist sich Siegfried als eine europiische Ge-
stalt, fiir die dieselbe kulturiibergreifende Uberlieferungstradition gilt, die auch
fir die Nibelungensage insgesamt kennzeichnend ist: »Die weit verstreuten Ge-
staltungen der Nibelungensage zeigen, wie Menschen, kulturelle Wertesysteme,
Erzihltechniken und Erzihlstoffe wanderten und sich wandelten. Die meisten
finden sich in Deutschland und im Norden; einige auch in England, Ableger ge-
langten weiter, bis Irland und Spanien« (Reichert 2003: 29).

Das um 1200 auf Mittelhochdeutsch anonym verfasste Nibelungenlied steht
neben den in dieser >Bliitezeit« entstandenen Artusepen Hartmanns von Aue,
neben dem Tristan oder dem Parzival; aber es steht in seiner Archaik — und trotz
aller Anverwandlungen an die hochmittelalterlich-moderne Literaturauffassung
- da wie ein fremdartiger Monolith aus einem sagenumwobenen und verschiit-

10 Zusammenfassend zur Parallelitit der genannten Sagenkreise etwa Heinzle (2003).
11 Eine gute Einfithrung hierzu bietet Simek (2007).

12 Zum Konzept des Helden vgl. auch Sieburg (2017).

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Siegfried-Figur der Nibelungentberlieferung in interkultureller Perspektive

teten Zeitalter. Und diese Archaik gilt insbesondere auch fiir die Siegfried-Figur,
die im hofisch gestalteten Umfeld des Nibelungenliedes, etwa gegeniiber den Re-
prisentanten des Wormser Hofes, phasenweise wie ein Fremdkérper aus einer
mythischen Vorzeit anmutet.

Siegfried ist im Nibelungenlied gleichzeitig Reprasentant zweier Welten, die in
einem klaren Gegensatz zueinander stehen und vom Dichter nicht ohne weite-
res in Einklang zu bringen sind. Auffillig und im Kern widerspriichlich ist etwa,
dass die Jugend Siegfrieds zwei Mal erzahlt wird: Zum einen wird der Protagonist
(passend zum Hochmittelalter) als hofisch erzogen und unter bestindiger erzie-
herischer Aufsicht stehend vorgestellt (Str. 21,1 und 23,1)**: »Man z6ch in mit dem
vlize, als im daz wol gezam« (Man erzog ihn mit der Sorgfalt, die am Hofe iib-
lich war.); »Vil selten iAne huote man riten lie daz kint.« (Niemals lieR man den
Jungen ohne Aufsicht ausreiten.). Siegfried wird hier als behiiteter, gleichzeitig
duflerst begabter und charakterlich einnehmender junger Prinz prisentiert. Dass
er die von den Eltern angebotene Herrschaftsitbernahme zunichst ausschligt,
lasst ihn gleichzeitig als selbstlos erscheinen. Auf der anderen Seite wird ein Sieg-
fried gezeigt, der in seiner Jugend den Nibelungenschatz (Hort), allein auf sich
gestellt, im Kampf gegen die Nibelungenkonige, zwolf Riesen, 700 Krieger sowie
den Zwerg Alberich erstritten hat, der so auch das sagenhafte Schwert Balmung
und die magische Tarnkappe errang, der den Drachen tétete und durch ein Bad in
dessen Blut nahezu unverwundbar wurde. »daz hit er getin. alsé grozer krefte
ni mér recke gewan[d.« (Das hat Siegfried getan. Groflere Macht hat nie ein Recke
zuvor erlangt), berichtet Hagen (Str. 97, 3-4). Dieser Siegfried ist nicht héfischer
Ritter, sondern archaischer, barbarischer Heros. Er ist Vertreter einer rohen, zivi-
lisatorisch primitiven und vorchristlichen Kulturstufe. Diese Seite der Figur steht
noch ganz im Zusammenhang der volkerwanderungszeitlich gepragten oralen
Uberlieferungstradition.

Die narratologisch durchaus prekire, weil gegensitzliche Schilderung des
jungen Siegfried bewiltigt der Verfasser des Nibelungenliedes, wie Miiller (1998)
herausarbeitet, indem er die unterschiedlichen Varianten an unterschiedliche Re-
gister bindet. Der hofische >Ritter-Siegfried« wird dem generellen buchepischen
Erzahlschema entsprechend von der Erzihlerstimme vorgestellt, wohingegen die
Auskunft iiber den >Helden-Siegfried< an eine andere Zentralfigur des Epos de-
legiert wird. Hagen namlich ibernimmt es, den Wormser Herrschern Siegfried
in direkter miindlicher Rede vorzustellen: »Der Epiker wechselt die Register, wo
man von einer Welt in die andere iibergeht« (Miiller 1998: 125).

Die »widerspriichliche Natur des Helden« (ebd.: 134) zeigt sich deutlich bei der
Ankunft Siegfrieds in Worms. Grund seiner Reise war die Absicht, um die Schwes-
ter der Konige, Kriemhild, zu werben. Aber statt den ihm freundlich entgegentre-

13 Zitiert nach der Ausgabe Schulze/Grosse 2011.

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.

337


https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338

Heinz Sieburg

tenden (gleichwohl von Hagens Bericht gewarnten) Konigen >héveschs, also den
Verhaltenskonventionen des Hofes entsprechend, zu begegnen, tritt Siegfried hier
zunichst als Held auf, der Konig Gunther unversehens aggressiv zum Zweikampf
um dessen Konigreich auffordert — und das im Sinne einer >Alles-oder-Nichts-
Logik«: »plich wil an iu ertwingen, swaz ir muget han. / lant unde burge, daz sol
mir werden undertin.« (Str. 108, 1-2). ([IIch [habe] die Absicht, Euch, ganz gleich,
ob es jemandem gefillt oder jemenden stért, alles mit Gewalt abzunehmen, was
Thr besitzt. Land und Burgen sollen mir untertan werden). Im Falle, dass Gunther
siegen sollte, will er diesem seine Erblande (»diu erbe min«) (Str. 111, 3) iiberlassen.
Der Helden-Siegfried ist hier bereit, das in die Waagschale zu werfen, was der Rit-
ter-Siegfried, wie oben beschrieben, grofimiitig der fortgesetzten Regentschaft
seines Vaters tiberlassen hatte.

Hier prallen Verhaltens-, Werte- und Kulturhorizonte aufeinander, die nicht
miteinander vereinbar sind. Im hofischen Gunther, so lief3e sich sagen, tritt Sieg-
fried zugleich die andere Seite seiner Natur entgegen. Es ist zugleich die Seite,
die durch das iiberlegen kluge argumentative Agieren Gunthers die Oberhand ge-
winnt. Soweit, dass der starke Siegfried nicht nur zu einer willkommenen Stiitze
des Wormser Hofes wird, sondern sich die Werbung um Kriemhild offensichtlich
nicht mehr zutraut und nach einem Jahr, wihrend dessen er die Prinzessin nicht
einmal zu Gesicht bekommen hat, resigniert aufgeben und den Heimweg antre-
ten will.* Um das zu verhindern, setzt Gunther seine Schwester ein. Bei ihrer
ersten fliichtigen Begegnung errdtet Siegried (ganz und gar unheldisch) wie ein
verlegener Teenager. Die heroische Natur Siegfrieds scheint im weiteren Verlauf
des Nibelungenliedes dagegen noch an unterschiedlichen Stellen auf. Hervorste-
chend ist dabei vor allem, dass allein er in der Lage ist — unter listiger Zuhilfenah-
me der Tarnkappe — die iibernatiirliche starke Isenstein-Herrscherin Briinhild
bei den Kampfspielen zu besiegen und schliefilich in der zweiten Hochzeitsnacht
niederzuringen. Der betriigerische Hintergrund dieser Handlungen, seine Naivi-
tit, aber vor allem die Missgunst Hagens kosten Siegfried schliefilich das Leben.

Die Doppelnatur der Siegfried-Figur im Nibelungenlied lisst sich als Gegen-
satz prototypischer Ritter- und Heldkonzeption erkliren. Diesen Gegensatz als
interkulturell zu interpretieren, berechtigt die unterschiedliche Anbindung die-
ser Konzeptionen an historisch aufeinanderfolgende Kulturstufen. Wihrend das
Helden-Konzept auf einer paganen, archaischen Tradition basiert, auf oral iiber-
lieferte Memoria ausgerichtet ist und den Heros, wenngleich stammesbezogen,
als ungeziigelten Einzelkimpfer prisentiert, unterliegt dem hochmittelalterli-
chen Ritter-Konzept das Ideal des christlich orientieren, kontrollierten und sozial

14 »An der Entwicklung Siegfrieds wird ein kultureller Prozess veranschaulicht: die Zivilisierung
des Barbaren« verkennt m.E. die im Nibelungenlied von Anfang an angelegte Doppelnatur des
Protagonisten. (Grimm 2008: 215)

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Siegfried-Figur der Nibelungentberlieferung in interkultureller Perspektive

engagierten Streiters. In Siegfried (wie iiberhaupt im Nibelungenlied) erweist sich
die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen in Form weitgehend inkompatibler Kul-
turantagonismen.

2.4 Sigurd als Vermittlerfigur

Aber die im Titel dieses Beitrags aufgeworfene Frage der Interkulturalitit der
Siegfried-Figur ist damit allenfalls zum Teil beantwortet. Interessant ist Sieg-
fried nimlich daneben noch in ginzlich anderen, unter Fragestellungen der Inter-
kulturalitit jedoch nicht minder bemerkenswerten Zusammenhingen. Gemeint
ist die Darstellung und Nutzbarmachung der Figur im skandinavischen Raum.
Hier wird der heidnisch-mythische Heros Sigurd, der »beliebteste[] Held[] des
nordischen Mittelalters« (Simek 2007: 47), ganz offensichtlich bewusst in einen
christlichen Zusammenhang gestellt - wohl, um in diesem Sinne reinterpretiert
zu werden. Das aufzuzeigen erfordert, den engeren Bereich der Literatur zu ver-
lassen und sich der bildenden Kunst zuzuwenden.

Bildhafte Darstellungen der Sigurd-Figur finden sich durchaus zahlreich, und
zwar in Form von Schnitzereien in norwegischen Sakralbauten aus der Zeit um
1200, auf bebilderten steinernen Friedhofskreuzen der Insel Man (um 1000), ge-
webten Bildstreifen auf Gotland (um 1100) oder auch in schwedischen Felsritzun-
gen und Runensteinen (vgl. Reichert 2003: 32ff.)."” Im Zentrum dieser Darstellun-
gen steht die Figur Sigurds als Drachentoter, wobei der Ablauf des Kampfes in
der nordischen Tradition im Vergleich zum Nibelungenlied in abgewandelter Form
erzahlt wird. Siegfried/Sigurd wichst hier als Lehrling eines boshaften und hin-
terlistigen Zwerges, des Schmiedes Regin, auf. Hier wie dort ist mit dem Kampf
gegen den Drachen (Fafnir) und dessen Tétung eine Potenzierung der Stirke des
Helden ins Ubernatiirlich-Mythische verbunden. Im Nibelungenlied bewirkt das
Bad im Drachenblut (bis auf eine geheime Stelle am Riicken) Unverwundbarkeit.
In der nordischen Sagentradition brat der Held das Herz des Drachen, verbrennt
sich jedoch beim Gartest den Finger und steckt diesen zur Kithlung in den Mund, —
wodurch Drachenblut sein Zunge beriihrt. In einem Prosaeinschub des Fafnismals
heifdt es wortlich: »Sigurd nahm Fafnirs Herz und briet es am Spief3. Und als er
dachte, dafd es gar wire, und der Saft aus dem Herzen schiumte, da stief} er da-
ran mit seinem Finger und versuchte, ob es gar gebraten wire. Er verbrannte sich
und steckte den Finger in den Mund.«* Wirkung hiervon ist, dass er von diesem
Moment an die Sprache der Vogel verstehen kann: »Aber als Fafnirs Herzblut ihm
auf die Zunge kam, da verstand er der Vogel Stimmen.« (Ebd.) Von diesen erfihrt

15 Verwiesen sei daneben auf Blindheim/Holtsmann (1979) sowie Diiwel (1986).

16 Hierund nachfolgend zitiert nach der Ubersetzung Simrocks (Die Edda 1987:185).

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.

339


https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340 Heinz Sieburg

Sigurd die verriterischen Absichten des Schmiedes Regin, den er daraufhin t6tet

und den Drachenschatz (den Hort) an sich bringt:

Hauptes kiirzer lafd er den haargrauen Schwatzer
Fahren von hinnen zu Hel.

Sosoll erden Schatz besitzen allein,

Wie viel des unter Fafnir lag. (Ebd.)

Ganz zweifellos wird diese Erzihlung im Bildprogramm von Holzschnitzereien
norwegischer Sakralbauten aus der Zeit um 1200 wiedergegeben. Am bekanntes-
ten ist das Portal der norwegischen Stabkirche von Hylestad (Abb. 1).

Abb. 1: Portal von Hylestad (aus Millet 2008: 157)

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Siegfried-Figur der Nibelungentberlieferung in interkultureller Perspektive

Dargestellt ist Sigurds Drachenabenteuer, samt Vorgeschichte, und zwar — auf
der rechten Seite, von unten nach oben - als Folge chronologisch geordneter Me-
daillons: Erkennbar ist Siegfried mit Regin in der Schmiede und wie er den Dra-
chen mit dem Schwert ersticht. Auf der linken Seite findet sich eine ikonografisch
komplex gestaltete Seitenplanke mit weiteren Sigurd-Motiven: Garprobe sowie
die T6tung Begins. Daneben lisst sich die Sigurd-Figur, wie bereits erwihnt,
auch auf anderen Artefakten nachweisen. Besondere Aufmerksambkeit verdient
die Steinritzung von Ramsund in Sédermanland (Schweden), entstanden vermut-
lich im frithen 11. Jahrhundert. Ikonografisch entspricht die Ramsundritzung (s.
Abb. 2) wieder dem bereits aus den norwegischen Stabkirchen bekannten Bild-
programm: Sigurd ist erkennbar, wie er mit dem Schwert den Drachen von unten
durchbohrt (5), wie er den Finger in den Mund steckt (1), — daneben wohl auch
der getétete Schmied Regin (3). Abgebildet sind zudem mehrere Schlangen, deren
eine eine Runeninschrift trigt, die iibersetzt heifdt: »Sigrid, Alriks Mutter, Orms
Tochter, machte diese Briicke fiir die Seele Holmgers, ihres Mannes, des Vaters
von Sigrod« (Millet 2008: 163). Wie immer man das Bild der >Briicke fiir die Seele«
ausdeuten soll, Sigurd erscheint hier offensichtlich in der Funktion einer Schwel-
len-, einer Ubergangs- bzw. einer Vermittlerfigur zwischen den Sphiren des Dies-
seits und des Jenseits. Ob hier eine christliche Vorstellungswelt zugrunde liegt, ist
nicht ganz sicher.

ADbb. 2: Steinritzung Ramsund-Stein (Nachzeichnung; Zahlen nachtriglich)”

Unzweideutig gilt der christliche Bezug jedoch im Zusammenhang mit den be-
schriebenen Sakralbauten. Offensichtlich verbanden sich mit der profanen, zu-
nichst un- oder vorchristlichen Heros-Gestalt eben auch Vorstellungsgehalte
einer christlichen Interpretationsebene. Die Frage, die sich hier stellt, ist also:
Wie lasst sich Sigurd, der archaisch-heidnische Held als Exponent einer christ-

17 Aus: https://de.wikipedia.org/wiki/Ramsundritzung#/media/File:Sigurd.svg [Stand: 23.5.2019].

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.

341


https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342

Heinz Sieburg

lichen Kultur verstehen? Das Widerspriichliche einer solchen Relation lisst sich
aufldsen im Sinne einer fir das Mittelalter typischen Hermeneutik, nimlich der
Methode, die gesamte Weltgeschichte um die Achse der Menschwerdung Gottes
zu konstruieren und die so separierten Hemisphiren im Sinne prifigurierender
Vorausdeutung und heilgeschichtlicher Vollendung zu verstehen. Das als Typo-
logie bezeichnete Verfahren bezieht die Instanzen Typus und Antitypus im Sinne
von Vorliufer und Vollender bzw. Verheiflung und Erfillung aufeinander. Bei-
spiele hierfiir sind die (von Gott geforderte) Opferung Isaaks als Vorausdeutung
auf den Opfertod Jesu oder die Urmutter Eva als Vorliuferinstanz der Gottesmut-
ter Maria.

Siegfried als Drachentdter wire im Sinne einer solchen Erkenntnislehre, die
hier allerdings der sog. naiven Typologie zuzurechnen wire, dann zum Vorliufer
Christi und dessen Uberwindung des Satans avanciert. Auch ein assoziativer Zu-
sammenhang zum Erzengel Michael ist seitens der Forschung erwogen worden
(vgl. Millet: 166-168). Gestiitzt wird eine solche Deutung auch durch andere ger-
manische Heldenfiguren, etwa Gunnar, der den Kénig Gunther im Nibelungenlied
entspricht, und im Alteren Atlilied seinen Tod gefesselt in einer Schlangengrube
findet, dabei aber mit den Zehen Harfe spielend. Auch diese Szene findet sich
im Hylestad-Portal (links oben) bildhaft dargestellt, wobei hier wohl ein analo-
ger Zusammenhang mit dem christlichen David in der Lowengrube naheliegt.’®
Es lieRRen sich weitere Beispiele beibringen, die simtlich das belegen, was Victor
Millet wie folgt zusammenfasst: »Jedenfalls zeigen diese Beispiele, wie sehr der
geistliche Stand bemiiht war, die weltlichen Erzdhltraditionen so zu beeinflussen,
dass sie moglichst unangetastet in eine christliche Weltsicht eingebaut werden
konnten« (Millet 2008: 168).

Akzeptiert man das Christentum als eine gegeniiber der paganen germani-
schen Weltauffassung differente Kultur, so erweist sich die Siegfried-Figur auch
auf dieser Ebene als eine kulturvermittelnde Instanz. Hier auf Interkulturalitat
zu verweisen, bedarf es keiner Kithnheit.

Literatur

Blindheim, Martin/Holtsmann, Anne (1979): Sigurds-Sage in der mittelalterlichen
Bildkunst. In: Nibelungenlied. Ausstellungskatalog des Vorarlberger Landes-
museums. Bregenz, S. 245-272.

18 Entsprechende Darstellungen finden sich etwa auch im Stabskirchenportal von Austad oder auf
der Riickenlehne eines Kirchengestiihls im Chor der Kirche von Heddal (vgl. Millet 2008: 169).

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Siegfried-Figur der Nibelungentberlieferung in interkultureller Perspektive

Duwel, Klaus (1986): Zur Ikonographie und Ikonologie der Sigurddarstellungen.
In: Helmut Roth (Hg.): Zum Problem der Deutung frithmittelalterlicher Bild-
inhalte. Sigmaringen, S. 221-272.

Die Edda (1987). Die iltere und jiingere Edda und die mythischen Erzihlungen
der Skalda. Ubersetzt und mit Erliuterungen begleitet von Karl Simrock. 3.
Aufl. Essen.

Ehrismann, Otfrid (1987): Nibelungenlied. Epoche — Werk — Wirkung. Minchen.

Gephart, Irmgard (2009): Der Zorn der Heroen. Heldenepische Formen der Wut
im >Nibelungenlied. In: Mittelalter. Perspektiven mediivistischer Forschung
14/H.1, S. 41-49.

Grafestitter, Andrea (2013): Komischer Heldentod. Siegfried oder die sterbende
Trappgans. In: Nie gelungen Lied. Der Nibelunge N6t. Zusammengestellt von
Detlef Goller und Nora Gomringer. die horen. Zeitschrift fir Literatur, Kunst
und Kritik 58, Ausgabe 252, S. 67-75.

Grimm, Gunter E. (2008): Siegfried der Deutsche. Zur Konstruktion und Dekons-
truktion eines Nationalhelden in Gedichten des 19. und 20. Jahrhunderts. In:
Rolf Filllmann u.a. (Hg.): Der Mensch als Konstrukt. Festschrift fir Rudolf
Drux zum 60. Geburtstag. Bielefeld, S. 211-229.

Hagenow, Elisabeth von/Wernsing, Susanne (2003): Die Nibelungen in populirer
Bildpublizistik. In: Joachim Heinzle/Klaus Klein/Ute Obhof (Hg.): Die Nibe-
lungen. Sage — Epos — Mythos. Wiesbaden, S. 603-619.

Heinzle, Joachim (2003): Die Nibelungensage als europiische Heldensage. In:
Ders./Klaus Klein/Ute Obhof (Hg.): Die Nibelungen. Sage — Epos — Mythos.
Wiesbaden, S. 3-27.

Ders. (2005): Die Nibelungen. Lied und Sage. Darmstadt.

Herweg, Mathias (2017): Vom interkulturellen Potential der germanistischen Me-
digvistik. In: Zeitschrift fir interkulturelle Germanistik 9/H. 1, S. 11-23.

Hofler, Otto (1959): Siegfried, Arminius und die Symbolik. In: Festschrift fiir
Franz Rolf Schréder. Hg. von Wolfdietrich Rasch. Heidelberg, S. 11-121.

Hofler, Otto (1961): Siegfried, Arminius und die Symbolik. Mit einem historischen
Anhang zur Varusschlacht. Heidelberg.

Jacobs, Steffen (Hg.) (2004): Die komischen Deutschen. 881 gewitzte Gedichte aus
400 Jahren. Frankfurt a.M.

Kriiss, James (2001): Mein Urgrofvater, die Helden und ich. Hamburg.

Millet, Victor (2008): Germanische Heldendichtung im Mittelalter. Eine Einfith-
rung. Berlin.

Miiller, Ulrich (2003): Mediivistik und interkulturelle Germanistik. In: Alois Wier-
lacher/Andrea Bogner (Hg.): Handbuch interkulturelle Germanistik. Weimar,
S. 457-461.

Miinkler, Herfried (1988): Siegfrieden. In: Ders./Wolfgang Storch: Siegfrieden.
Politik mit einem deutschen Mythos. Berlin, S. 49-142..

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.

343


https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

344

Heinz Sieburg

Nibelungenlied (2011). Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Nach der Hand-
schrift B herausgegeben von Ursula Schulze. Ins Neuhochdeutsche tibersetzt
und kommentiert von Siegfried Grosse. Stuttgart.

Reichert, Hermann (2003): Die Nibelungensage im mittelalterlichen Skandina-
vien. In: Joachim Heinzle/Klaus Klein/Ute Obhof (Hg.): Die Nibelungen. Sage

— Epos — Mythos. Wiesbaden, S. 29-88.

See, Klaus von (1981): Germanische Heldensage. Stoffe, Probleme, Methoden. 2.
Aufl. Wiesbaden, S. 89-93.

Ders. (2003): Das Nibelungenlied — ein Nationalepos? In: Joachim Heinzle/Klaus
Klein/Ute Obhof (Hg.): Die Nibelungen. Sage — Epos — Mythos. Wiesbaden,
S.309-343.

Siebenmorgen, Harald (2003): Die Nibelungen: ungebrochene Faszination. In:
»Uns ist in alten Miren...«: Das Nibelungenlied und seine Welt. Hg. von der
Badischen Landesbibliothek Karlsruhe und dem Badischen Landesmuseum
Karlsruhe. Karlsruhe, S. 182-187.

Sieburg, Heinz (2011): Plidoyer fiir eine interkulturelle Mediivistik. In: Zeitschrift
fir interkulturelle Germanistik 2/H. 2, S. 11-26.

Ders. (2012): Literatur des Mittelalters. 2. Aufl. Berlin.

Ders. (2017): Interkulturalitit und germanistische Mediivistik. Literarische Figu-
renkonzepte und kulturelle Prigungen des Helden und des Ritters. In: Jeanne
E. Glesener/Nathalie Roelens/Heinz Sieburg (Hg.): Das Paradigma der Inter-
kulturalitit. Themen und Positionen in europiischen Literaturwissenschaf-
ten. Bielefeld, S. 181-193.

Simek, Rudolf (2007): Die Edda. Miinchen.

https://dol.org/1014361/9783839450413-023 - am 13.02.2026, 08:07:04.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

