Stefan Neuner
(De-)Maskierungen
Gesichtlichkeit beil
Bruce Nauman

L
In seiner aufschlussreichen Studie Defacement. Public Secrecy and the Labor of
the Negative stellt der australische Ethnologe Michael Taussig die erstaun-
liche These auf, dass der Akt der Demaskierung in traditionellen wie mo-
dernen Gesellschaften nicht der Aufhebung, sondern der Aufrechterhaltung,
wenn nicht Hervorbringung von Geheimnissen dient.! Im Zentrum seiner
Uberlegungen stehen Initiationsriten, bei denen mimetische Operationen,
welche die Anwesenheit spiritueller Wesen im rituellen Kontext suggerieren,
eine Rolle spielen. Die Offenlegung dieser mimetischen Operationen, seien es
visuelle (Masken) und/oder akustische (Musikinstrumente), erfiillt ihm zu-
folge eine klimaktische Funktion. Die BloBstellung dieser Praktiken als T#au-
schungsmanover tut dem jeweiligen Glaubenssystem indes keinen Schaden.
Im Gegenteil: Aufklirung, ja Entzauberung miissen als notwendige Ingre-
dienz des spirituellen Lebens und die Mysterien von Kulten rund um die Welt
als offenes Geheimnis verstanden werden.

Demaskieren, Offenlegen, BloRstellen, Entzaubern sind nun Operationen,
mit denen sich eine kritische Erkenntnisfunktionen assoziieren lisst, welche
— einer gelaufigen Einschitzung zufolge — die Kunst des 20. Jahrhunderts
und insbesondere den Modernismus charakterisiert. Diese Verfahrensweisen
fordern gemidf dieser Auffassung eine ganz bestimmte Art Wissen zutage:

1 Vgl. Taussig, Michael T.: Defacement. Public Secrecy and the Labor of the
Negative, Stanford 1999.

23

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Neuner

niamlich Selbsterkenntnis, die gleichsam in Akten der Selbstkritik und -ent-
larvung erlangt bzw. offenbart wird.2 Dieser Denkfigur begegnen wir in unter-
schiedlicher Ausprigung, mal in formalistischer, mal in materialistischer. Sie
kann ebenso formale und technische wie soziale und 6komische oder ideolo-
gische Voraussetzung kiinstlerischer Arbeit adressieren. Sie erweist sich als
kompatibel mit Motiven der kantischen oder marxistischen Philosophie. In all
diesen Schattierungen wird eine Geste als bestimmend angenommen, gleich-
viel ob sie implizit bleibt oder als solche ausgestellt wird, die ein scheinhaftes,
tauschendes Moment tradierter Kunstformen aufler Kraft setzt, um eine bis
dahin verdeckte, doch reale Grundlage des Kunstwerks hervorzukehren.

Das (Euvre des Protagonisten des vorliegenden Beitrags steht im Kon-
text kiinstlerischer Entwicklungen seit den 1960er Jahren, in denen sich ein
dsthetischer Ansatz herausbildet, der programmatisch auf eine solche Form
des Erkenntnisgewinns abhebt und bis ins 21. Jahrhundert als eine der itber-
zeugendsten Strategien kiinstlerischer Kritikalitat virulent bleiben sollte: die
Institutional Critique.> Mag es intuitiv auch nicht naheliegen, die vor allem
ideologische, soziale und 6konomische Hinterfragung der Ausstellungpraxis
stand in den 1960er Jahren in einer genealogischen Verbindung mit einer for-
malisthetischen Ausformulierung des Gedankens der Selbstkritik der Kunst.
Fiir den amerikanischen Kritiker Clement Greenberg hebt die moderne Ma-
lerei seit Edouard Manet auf ein epistemologisches Erkenntnisinteresse ab,
das er mit jenem, das Immanuel Kant in seinen Kritiken verfolgte, verglich
und die spezifischen medialen Grundlagen dieser Kunst anvisierte.* Fiir die
so folgenreiche Rezeptionsgeschichte dieser Theorie war entscheidend, dass
eine neue Generation von Kiinstlerinnen die von Greenberg retrospektiv
konstatierte Logik der Selbstbefragung als prospektives Arbeitsprogramm
verstand, das iiber den von ihm zusammengefassten (formalistischen) Er-
gebnisstand hinauszutreiben war. Das Verhiltnis, in das Theorie und Praxis
der Kunst dabei eintraten, war zwar nicht vollig neu und nicht einmal fiir
die Moderne spezifisch. Doch fithrte die Reflexion nicht — wie Greenberg es
sich erhofite und in der zeitgenossischen amerikanischen Malerei (Abstrakter
Expressionismus) eingelést sah — zu einer quasi-erkenntnisgestiitzten Kon-
solidierung moderner Kunstpraxis bzw. zur definitiven Offenlegung ihrer
wahrhaften Fundierungen, sondern zu einer dauerhaften Erschiitterung ihrer
Grundlagen, zu ihrem endgiiltigen Fraglichwerden — schlieBlich zu einer
2 Zum Modell der Selbstkritik in der modernen Kunst, vgl. exemplarisch:

Prange, Regine: Das ikonoklastische Bild. Piet Mondrian und die Selbstkri-

tik der Kunst, Minchen 2006.

3 Die Dissertation Hanna Magauers Distributed Practices. Strategien postkon-
zeptueller Kunst in den 1980er Jahren in Frankreich am Beispiel von Phi-
lippe Thomas (Arbeitstitel), die im Kontext des Graduiertenkollegs »Das
Wissen der Kinste« verfasst wurde, gibt einen profunden Einblick in die
Entwicklung dieses Ansatzes in Frankreich.

4 Vgl. Greenberg, Clement: »Modernist painting« (1960), in: ders.: The Col-

lected Essays and Criticism, Bd. 4: Modernism with a Vengeance, 1957-1969,
hg. von John 0'Brian, Chicago / London 1995, S. 85-93.

24

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(De-)Maskierungen

Position, welche diese unaufhebbare Fraglichkeit, auch Fragwiirdigkeit der
Kunst selbst zur Grundlage der kiinstlerischen Praxis machen sollte, wie man
es von den unter dem Begriff der Institutional Critique subsumierten Ansitzen
behaupten kann. Dabei ist die Einsicht im Spiel, weder im Feld der Kunst
auf einer sicheren Grundlage zu fuflen noch aus diesem Feld »aussteigen«
zu koénnen.5 Es scheint, als erweise sich der Fetischcharakter der Kunst in
(post)modernen Gesellschaften gegeniiber aller »Aufklirung« als resistent —
als vermoge dieser Fetisch es, die Akte seiner BloBstellung als befestigende
Momente zu rekuperieren. Wenn nichts mehr garantiert, dass sich hinter
einer abgezogenen Larve ein wahres Gesicht zu erkennen gibt, verliert diese
Geste der Demaskierung ihren finalisierenden Charakter. Sie wird als eine
vieldeutige Operation verstehbar, in der die Eindeutigkeit einer Struktur von
Hiille und Kern, innen und aufRen, Schein und Wahrheit zweifelhaft wird. Im
Folgenden soll gezeigt werden, dass eine in diesem Sinne vieldeutige Geste
der Demaskierung in der Kunst Bruce Naumans eine prominente Rolle spielt.

II.
Naumans Kunst beginnt, wo die Gewissheiten Greenbergs enden. Hatte der
einflussreiche Kritiker ein Modell des Medienessenzialismus propagiert — die
Selbstreflexivitit der modernen Kunst fithrt zu medienspezifischen Verfah-
ren —, ist Nauman Pionier einer &dsthetischen Praxis nach dem Zusammen-
bruch des modernen Systems der Kunstgattungen: einer der ersten Kiinst-
ler ohne eigentliches Metier. Nicht mehr Maler, Bildhauer oder Grafiker ist
Nauman nun Kiinstler schlechthin. Diese Unbegriindetheit (in einem Me-
tier) lasst die Frage dringlich werden, wovon ausgegangen werden kann bzw.
wie man anfingt, Kunst zu machen, wenn es nicht mehr darum geht, eine
Leinwand aufzuspannen oder einen Steinblock zur Bearbeitung aufzustellen.
Nauman berichtet, dass sich ihm zu Beginn seiner Karriere das Problem des
Ausgangspunktes in Form der Frage stellte, was er in seinem neu gemieteten
Atelier nun eigentlich anfangen solle. Seine beispiellos prosaische Antwort
darauf lasst sich zusammen mit dem nicht weniger prosaischen Werkkorpus
als Gipfel der Entzauberung des Kiinstlertums zitieren: Kunst sei all das, was
der Kiinstler im Atelier mache, und sei es nur Kaffeetrinken oder Auf-und-
ab-Gehen.® Der Gedanke liuft auf eine Loslésung der Ready-made-Konzep-
tion vom Objektstatus des Kunstwerks hinaus und gab tatsidchlich Anstof
zu Experimenten, die in die Frithgeschichte der Performance Art geh6ren. Ob-
wohl Nauman auch einmal das Verschiitten von Kaffee »dokumentierte«,” ist

5 Vgl. Fraser, Andrea: »From the critique of institutions to an institution
of critique«, in: Artforum, Bd. 44, Nr. 1, 2005, S. 278-283, hier: S. 282.

6 Vgl. Wallace, Ian /Keziere, Russell: »Bruce Nauman interviewed, 1979 (Oc-
tober 1978)«, in: Nauman, Bruce: Please Pay Attention Please. Bruce Nau-
man’'s Words. Writings and Interviews, hg. von Janet Kraynak, Cambridge
(Mass.)/ London 2003, S. 185-196, hier: S. 194.

7 Coffee Spilled Because the Cup Was Too Hot und Coffee Thrown Away Because
It Was Too Cold, Teile von Eleven Color Photographs (1966-67/70), Farb-

25

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Neuner

die Substanz dieser Arbeiten nicht das bloRe Umhergehen im Atelier. Es han-

delt sich um eine Gruppe von Filmen und — in der Geschichte dieses Medi-

ums — sehr frithen Videoarbeiten, die den Kiinstler in seinem Atelier bei der

Exekution Kkleiner, denkbar kunstloser minimalistischer Choreografien zei-

gen, die obendrein nicht fehlerlos ausgefiihrt werden.8

Das Atelier in San Francisco, in dem Nauman auf diese Gedanken verfiel,
wurde zuvor als Lebensmittelladen genutzt. Davon angeregt, entwarf Nauman
einen roten, spiralférmigen Neonlicht-Schriftzug, eine Art Reklameschild fiir
seinen »Atelierladen«.? Um die eben beschriebene Kunstpraxis auszuflaggen,
hielt er folgende Text fiir passend: »The true artist helps the world by revea-
ling mystic truths«.1?2 Wie geht das zusammen? Die Enthiilllung »mystischer
Wahrheiten« mit der Entzauberung des Ateliers und der Aushéhlung iiber-
kommener Vorstellungen kiinstlerischer Kreativitit? Oder sollte die Arbeit
auf die BloBstellung einer bildungsbiirgerlichen Binsenweisheit abzielen —
signalisiert durch die Nutzung des kommerziellen Mediums?

Man mochte es annehmen und wird auch eine andere, nicht elektrifizierte
Variante des Ladenschilds so verstehen: eine transparente hellrote Folie zur
Aufhingung im Fenster geeignet, die den Satz zu lesen gibt: »THE TRUE
ARTIST IS AN AMAZING LUMINOUS FOUNTAIN«.!! Diese kritische In-
tention mag auch eine berithmte, parallel entstandene fotografische Arbeit
belegen, welche die mystizistisch eingefirbte (»amazing louminous«) roman-
tische Metapher kiinstlerischen Schopfertums (»fountain«) ad litteram nimmt
und uns den Kiinstler als Springbrunnen zeigt.12 (Abb. 1)

Sollte es sich tatsichlich um eine humoristische Kritik biirgerlicher
Kunstvorstellungen handeln, sie wire so grundlos wie das metierlose Projekt
Naumans insgesamt: aus Ermangelung eines Gegners. Nicht nur war die — erst
nach dem Zweiten Weltkrieg einsetzende — Musealisierung und Kanonisie-
rung der klassischen Avantgarden Mitte der 1960er Jahre bereits vollzogen,

fotografien, jeweils 50,2 x 58,4 cm, vgl. Bruce Nauman. Exhibition Catalogue

and Catalogue Raisonné, Ausstellungskatalog (Museo Nacional Centro de Arte

Reina Sofia), hg. von Joan Simon, Minneapolis / Basel 1994, Kat.-Nr. 175,

S. 242f.

8 Ich beziehe mich auf die Gruppe der sogenannten Atelier-Filme, vgl. Kraynak,
Janet: Nauman Reiterated, Minneapolis 2014, Kap. 4, S. 165-204.

9 Vgl. Simon, Joan: »Breaking the silence. An interview with Bruce Nauman,
1988 (January, 1987)«, in: Naumann 2003 (wie Anm. 6), S. 317-338, hier:

S. 323.

10 The True Artist Helps the World by Revealing Mystic Truths (Window or Wall
Sign) (1967), Neonrdéhren, 149,9 x 139,7 x 5,1 cm, vgl. Kat. Bruce Nauman
(wie Anm. 7), Kat.-Nr. 92, S. 216.

11 The True Artist Is an Amazing Luminous Fountain (Window or Wall Shade)
(1966) , rosafarbene Blendfolie, graue Farbe, 243,8 x 182,9cm, vgl. Kat.

Bruce Nauman (wie Anm. 7), Kat.-Nr. 58, S. 206.

12 Ich danke Wolfram Pichler fiir den Hinweis, dass M. H. Abrams beriihmte Ab-
handlung The Mirror and the Lamp (1953) hier die Quelle gewesen sein
kénnte. In dem Buch wird der Ubergang vom klassischen poetologischen Para-

digma der Naturnachahmung (Dichtung als »Spiegel«) zum romantischen einer
Schépfung aus dem Geist bzw. dem Inneren (Dichtung als »Lampe«) untersucht.

26

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(De-)Maskierungen

Abb. 1: Bruce Nauman: Self-Portrait as a Fountain aus Eleven Color Photographs
(1966-67), Farbfotografie, 47,6x59,7cm, New York: The Museum of Modern
Art. Quelle: Peter Plagens: Bruce Nauman. The True Artist, London 2014,
Abb. 93, S. 97.

nichts lisst auch in Naumans unmittelbaren Umfeld, der Kunstszene der Bay
Area, auf ein Publikum schlieBen, das ernsthaft romantischen Vorstellungen
angehangen hitte. Is it only flogging a dead horse?

I11.
Eine Pinselzeichnung aus dem Jahr 1981 scheint in diesem Zusammenhang
von Relevanz zu sein. (Abb. 2) Sie ist sogar erhellend. Nauman legt eine
Quelle seiner Kunst offen: die Malerei Jasper Johns’. Dort finden wir die wi-
derspriichliche Struktur des Blattes vorgebildet. Die Rede ist vom unverbun-
denen Nebeneinander eines expressiven malerischen Gestus und normierter
Schrifttypen. Ein ganzes dsthetisches Wertsystem, wie es im Abstrakten Ex-
pressionismus formuliert wurde, zerbricht in diesem Gefiige. Was sich in der
Gestenmalerei (gestural painting) in der Aktualitit des Malaktes zu einer un-
aufléslichen Einheit zusammenschliefBen sollte — Farbe, Zeichnung, Faktur —,
wird hier wieder auseinanderdividiert. Wenn Nauman auch nicht, wie Johns es
tat, eine Schablone verwendet, die Lettern in capitalis elegans sind korrekt ge-
zogen. Die fetischisierte Idiosynkrasie der Pinselschrift taucht nur als Fiillsel

27

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, -



https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Neuner

Abb. 2: Bruce Nauman: Face Mask (1981), Pastell, Kreide und
Bleistift auf Papier, 132,8 x 180 cm, New York: Museum of Modern Art.
Quelle: https://www.moma.org/collection/works/35171.

in Binnenformen und Restfliche auf. Sie geht ihrer transformativen und sub-
jektivierenden Kraft verlustig. Das Bild zerfillt gleichsam in die Buchstiab-
lichkeit einer Botschaft und begleitende Storgerdusche. Eine bildstrukturel-
le Hierarchie wird wiedererrichtet, die Unterscheidung von Zeichnung und
Farbe (disegno e colore), welche die moderne Malerei zu itberwinden trachtete.
Eine Hierarchie, die im selben Moment einen Gegensatz zwischen Objektivi-
tiat (Normierung, Geometrie) und Subjektivitit (Handschriftlichkeit) neuer-
lich einfiihrt, den die Malerei des Abstrakten Expressionismus ebenso aufzu-
16sen beanspruchte.13

Die Gestenmalerei galt als Expressionismus, insofern man sie als einer
quasi-physiognomischen Lesbarkeit zuginglich erachtete. So kann man eine
Behauptung Willem de Koonings, einer ihrer Proponenten, verstehen: »A
picture to me is not geometric — it has a face.«* Die buchstibliche »Bot-
schaft« dieser Nauman’schen Pinselzeichnung scheint an diese Vorstellung
anzukniipfen. Wir lesen mit einer gewissen Anstrengung, da die obere Zeile

13 Vgl. Neuner, Stefan: Maskierung der Malerei. Jasper Johns nach Willem de
Kooning, Minchen 2008, Kap. 7, S. 205-245.

14  Goodnough, Robert: »Artists’ sessions at Studio 35 (1950)«, in: Motherwell,
Robert / Reinhardt, Ad (Hg.): Modern Artists in America, New York 1951,
S. 9-22, hier: S. 20.

28

14.02.2026, 14:45:50, -[@



https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(De-)Maskierungen

Abb. 3: Bruce Nauman: Double Face (1981), Lithografie, 66 x 91,4 cm, London:
Tate Modern. Quelle: Bruce Nauman. Prints 1970-89. A Catalogue Raisonné,
Ausstellungskatalog (Castelli Graphics/Lorence Monk Gallery 6.11.-14.10.
1989), hg. von Christopher Cordes, New York 1989, Kat.-Nr. 43, S. 122.

spiegelverkehrt orientiert ist: »FACE / MASK«: »Gesicht / Maske« oder »Ge-
sichtsmaske«, auch »Mundnasenbedeckung«, wenn wir nicht eine Imperativ-
form annehmen: »Wende Dein Gesicht zu! / Maskiere (Dich?)!«.

Wie soll man aber die Seitenverkehrung verstehen? In ihr konnte eine
Unterscheidung angedeutet sein, die dem konventionellen Gegensatz von
(lesbarem) Gesicht und (undurchdringlicher) Maske entspriche. Die Wider-
spriiche zwischen Botschaft und Rauschen wiren nochmals in die Botschaft
selbst eingetragen. AuRerdem heit die Schrifttype im Englischen buchstib-
lich Typengesicht (typeface). Und was wiire ein »typisiertes« Gesicht anderes
als eine Maske? Vielleicht ist das die Pointe der Arbeit: Sie typisiert die (ver-
meintliche) Gesichtlichkeit der Gestenmalerei, in dem sie im Feld des Bildes
zwischen Botschaft und Rauschen unterscheidet. Die nun buchstiblich zu
habende Bildlektiire ist dann freilich keine physiognomische mehr. Sie ist
auf die Entzifferung von Typen beschrinkt. Sie liest nur eine Maske, wo ein
Gesicht war. Und tatsichlich ist nur die untere Zeile im gewohnten Sinne
lesbar. Also eine Demaskierung als finalisierende Geste?

Eine andere Moéglichkeit der Deutung bestiinde freilich darin, das Blatt
wie eine archaische griechische Inschrift, bei der sich der Richtungssinn der
Buchstaben in jeder Zeile umkehrt, also als Bustrophedon, zu lesen. So wiir-
de sich eine Zirkularitit andeuten: Man liest zuerst, in der oberen Zeile, von

29

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Neuner

rechts nach links, dann, in der unteren, von links nach rechts, um die Lektiire
auf dieser Seite oben wieder aufnehmen zu konnen. Vom Gesicht gelangt
man zur Maske, von der Maske wieder zum Gesicht. Je nachdem, welchem
Richtungssinn man folgt, liest man auf dem Blatt entweder »Gesicht« oder
»Maske«. Was in der einen Richtung als Gesicht identifizierbar ist, wire in
der umgekehrten eine Maske? Der so statuierte Gedanke betrife also eine
Situation, in der »Face« und »Mask« in der Beziehung einer Verkehrung
zueinander stiinden. Das konnte auch bedeuten, dass wir uns eine Leserin
hinzudenken miissen, die das Blatt von der anderen Seite her betrachtete,
und von dort aus »Face« seitenrichtig zu entziffern imstande wire. Sie wiirde
auch dem Imperativ gehorchen und uns ihr Gesicht zuwenden, das aber von
dem Blatt maskiert bliebe.

Setzen wir die Arbeit in den zugehorigen Werkkontext, dann miissen wir
sie im Zusammenhang einer Serie druckgrafischer Arbeiten betrachten. In
der Druckgrafik kommt Spiegelverkehrung bekanntlich technisch bedingt
vor, was wiederum besonders ins Auge fillt, wenn Schriftzeichen verwendet
werden. Was das Publikum in gewohnter Weise lesen konnen soll, muss die
Kiinstlerin seitenverkehrt auf den Stein schreiben und vice versa. Das be-
rechtigt zur Folgerung, den Blickpunkt der implizierten Leserin der oberen
Zeile von Face Mask mit der Perspektive der Produktion zu identifizieren. Sie
bezieht die sprichwortliche Position der Kiinstlerin »hinter« dem Werk. Auf
der Lithografie Double Face (1981), in der die zweite Zeile gespiegelt und auf
dem Kopf stehend erscheint, kommt eine zusitzliche Verkehrung hinzu, die
man in diesem Sinne auflosen kénnte. (Abb. 3) Wihrend des Entstehungspro-
zesses des Drucks liegt der Stein horizontal auf dem Arbeitstisch und kann
von allen Seiten her bearbeitet werden. Erst bei der Ausstellung des Blattes
im Rahmen an einer Galeriewand wird die Stellung der Buchstaben in der
unteren Zeile zu einer kopfitber verkehrten. Das Kunstwerk wire demzufolge
vielleicht als Ort zu verstehen, an dem eine Kiinstlerin ein Gesicht exponiert
und vom Publikum eine Maske wahrgenommen wird oder wo das Ereignis
einer Transformation eines Gesichts in eine Maske stattfindet. Das druck-
grafische Blatt, auf dem zweimal das Wort »Face« erscheint, weist in einer
fast schon didaktischen Weise darauf hin, dass es im Prozess des Abdrucks zu
einer Transformation kommt, die in einer Verkehrung resultiert.

IV.
Fiir die 52. Biennale von Venedig 2007 realisierte Nauman ein Werk, das
— technisch betrachtet — als Brunnen mit freigelegten Versorgungsleitun-
gen beschrieben werden miisste. (Abb. 4-6) Venice Fountains ist eine zwei-
teilige Springbrunnenanlage fiir den Innenraum, in der Gesichtsabdriicke
in Gips (wei) und Wachs (rot) die Rolle von Wasserspeiern iibernehmen,
die ihre Fontine in Brunnenschalen in Gestalt von Spiilbecken der billigs-
ten Machart ergieBen. Von dort rinnt das Wasser durch den Ablauf in Plas-
tikeimer, wird mittels Tauchpumpen von dort iiber Schliuche in die Wasser-

30

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(De-)Maskierungen

Abb. 4-6: Bruce Nauman: Venice Fountains (2007), zweiteilige Skulptur:
Wachs, Gips, Draht, Spultische, Wasserhahne, durchsichtige Schlauche,
Tauchpumpen, Wasser, Venedig: 52. Kunst-Biennale, Giardini. Fotografien:
der Autor.

hihne geleitet, die wiederum uiiber Schlduche die Speier versorgen. Die Kunst
der Installation ist hier buchstiblich zur Installationskunst geworden. Doch
der recht behelismidRige Charakter der Anlage unterbietet den Standard ei-
ner fachkundigen Installateursarbeit. Simtliche Bauteile wurden — abgese-
hen von den Abdriicken bzw. potenziellen Gussformen — ready made aus dem
Baumarkt bezogen. Doch gab sich Nauman nicht die Miihe, die GroRe der
Waschbecken so zu berechnen, dass sie das beim Anprall abspritzende Was-
ser auch alle aufzunehmen in der Lage wiren. 2007 in Venedig verursachte

31

14.02.2026, 14:45:50, -[@



https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Neuner

der Doppelbrunnen im Laufe des Sommers im Hauptpavillon der Giardini ei-
nen veritablen Wasserschaden.

Darin schwingt meines Erachtens eine Ironie mit, die schon in der Pin-
selzeichnung von 1981 anklingt und die noch einmal zeigt, dass Nauman in
der Schuld Jasper Johns’ steht. (Abb. 2) Sie besteht darin, die groRziigige
Lassigkeit einer »malerischen« Gestaltungsweise in einen Kontext zu stellen,
in dem sie defizitir erscheinen muss, da dort eigentlich Genauigkeit in hand-
werklichem MaRstab vorauszusetzen wire: ndmlich jener der Schildermalerei
(oder des Layouts), die erforderte, Buchstaben und Hintergrund in gut
kontrastierenden Tonen sauber auszumalen. Ironie dient hier der Demystifi-
kation eines exemplarischen Kunst-Fetischs: Kunst nicht als hoheres, sondern
schlechteres Handwerk. Sie begibt sich hier in die Doppelrolle des neu einge-
kleideten Kaisers und des Kindes, das den Schwindel herausschreit.

Ahnlich Naumans »Installationskunst«, in der die Geste der Enthiillung
ohnedies ein Hauptgedanke zu sein scheint. Nicht allein die Ausstellung einer
technischen Infrastruktur, auch die Elemente der Arbeit gewidhren noch in
einem anderen Sinne einen Blick hinter die Kulissen. Der Gesichtsabdruck
ist technologisch betrachtet im Grunde auch nur eine Infrastruktur kiinst-
lerischer Form im landlidufigen Sinne. Solche Abdriicke finden lege artis als
Gussformen Verwendung, sind folglich ein Atelierrequisit. Hinzu kommt, dass
die verwandte Art von Waschbecken an einen Gebrauch in der Werkstatt
denken lasst. Und tatsédchlich stehen solche Exemplare in Naumans Atelier in
Las Madres, New Mexico.1°

Alle bislang genannten Aspekte laufen darauf hinaus, die Erwartungen
an einen Kiinstlerisch gestalteten Springbrunnen zu enttiduschen. (Abb. 7)
Denkt man an die weit bis in die Antike zuriickreichende Tradition der figu-
rativ gestalteten Brunnen und Wasserspeier, haben die Venice Fountains etwas
Ikonoklastisches; als ginge es darum, dem vertrauten Modell die ansehnliche
Aufenseite, das Gesicht zu nehmen, es zu entgesichtlichen — im Englischen
lieRe sich noch treffender von einem defacement sprechen. Doch scheinen alle
genannten Aspekte den Kern des zugrundeliegenden Gedankens nicht zu
trefien. Allem Ikonoklasmus zum Trotz bleibt das Bild in dem gesichtslosen
Brunnen auf unheimliche Weise prisent, man kann sogar sagen: lebendig.

Denn die Gussform, so sehr sie die Abwesenheit des abgedriickten
Gesichts anzeigt, ist dennoch aktives Element der Anlage und spuckt ihr
Wasser so gut wie nur je ein Wasserspeier. Beim Blick in das, was wie die
Innenseite einer Maske aussieht, kann es uns sogar gliicken, das Abwesende
visuell prisent werden zu lassen. (Abb. 6) Der Strahl sprudelt uns entgegen,
die Abdriicke weisen von uns weg, wir sind gedringt, die Gesichter in einem

15 Vgl. die Atelieransicht in: Plagens, Peter: Bruce Nauman. The True Artist,
London 2014, Abb. 267, S. 255 (oben, rechter Bildrand). Auch die Atelierauf-
nahmen in der Videoinstallation Mapping the Studio (Fat Chance John Cage)
(2001, verschiedene Fassungen) zeigen das Ausstattungsstiick, vgl. Abb. 9 in
diesem Text (Projektion ganz rechts).

32

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(De-)Maskierungen

angestrengten Wahrnehmungsakt, wie bei einem axonometrischen Kippbild,
umspringen zu lassen — was sich leidlich bewerkstelligen lisst. Die Innenseite
der Maske wird dabei zur Auflenseite eines Gesichts, das eine verkehrt sich in
das andere. Lag in der Pinselzeichnung von 1981 nicht der Gedanke, Gesicht
und Maske stiinden im Verhiltnis einer Reorientierung? (Abb. 2) Und wenn
wir an die perspektivische Lesart des Blattes denken: Findet sich ein analoger
Umsprung von Blickwinkeln, wenn wir die Abdriicke als Kippbilder erleben
und von einer negativen Innenseite zu einer positiven Vorderseite wechseln?
Was wir dort hineingelesen haben, wird hier in der Wahrnehmung aktuell.
In der Oszillation zwischen widerspriichlichen Sichtweisen findet beides
zusammen: die Riindung des Kopfes und die Fliche der Gesichtlichkeit.
Austreibung und Wiedererstehung des Bildzaubers. It’s like eating the cake and
having it.

Die anthropomorphen Reserven des Konstrukts reichen jedoch weiter.
Es greift der Anthropomorphismus des Wasserspeiers auf die Gesamtkonfi-
guration itber, die ein suggestiv auf zwei Beinen stehendes Becken umfasst.
Man kann die Brunnen als zerfledderte, ausgeweidete Kérper sehen und dann
nicht umhin, den Schlauch, der den Speier versorgt, als Speiserthre zu lesen,
wobei es an der kritischen Stelle, wo dieses Quasi-Organ auf den Mund st68t,
erneut zu einem kippbildartigen Umspringen oder einer Umstiilpung des Bil-
des kommt: Der Wasserstrahl verlisst an dieser Stelle den virtuellen Kérper
nicht, sondern ergieft sich in ihn, und beschreibt auf seinem Weg ins Becken
eine Bahn, die mit dem Verlauf einer Speiserohre erneut zusammenstimmt.
Wir hitten so etwas wie eine Brunnenstatue vor uns, die — je nach Sichtweise
— ihre Fontine einsauft oder ausspeit — und de facto ja beides tut: eine Figur,
die sich von ihren eigenen Ausscheidungen ernihrt; eine Zerrfigur der Wer-
kautonomie oder das Paradox einer mit Gewalt konnotierten, fragmentierten
Gestalt, die in funktionaler Hinsicht eine perfekte Geschlossenheit zeigt.

Schlieflich ist noch ein technischer Zusammenhang zwischen Venice
Fountains und Face Mask zu erwdhnen — zumindest dann, wenn wir letzteres
Werk vor dem Hintergrund der verwandten Lithografien verstehen. Sowohl
die Abformung eines Gesichts wie die Herstellung eines Druckes beruhen auf
einem Abdruckverfahren, bei dem eine radikale Transformation stattfindet,
eine Reorientierung, bei der die linke und rechte Seite den Platz tauschen bzw.
eine Hohlform ins positive Relief iiberfithrt wird. Auch hier scheint Nauman
den Kuchen zugleich behalten und verspeisen zu wollen. Bei einer Druckgra-
fik, die seitenverkehrte wie orientierungsrichtige Buchstaben zeigt, kommt
es virtuell zu einer Koprisenz von Matrize und Abdruck und, wenn man sich
auf die implizierte Vorstellung eines »hinter« dem Blatt lokalisierten zweiten
Blickpunktes einldsst, auch zu einer Aktualitit der Transformation. In der
kippbildhaften Anmutungsqualitit der Venice Fountains ist das auch der Fall.
Es ist aber noch hinzuzufiigen, dass in dieser Arbeit ein plastischer Abdruck-
prozess, also ein Gussvorgang, in actu zu sehen ist. Auffillig an der Installa-
tion ist die groRe Vehemenz, mit der sich das Wasser aus den Masken in die

33

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 7: Pellegrino Tibaldi: Fontana del Calamo (1559-60), Ancona, Italien,
Detail. Quelle: robertharding / Alamy Stock Foto

Becken ergief3t. Das macht schlieflich die destruktive Kraft (Wasserschaden)
des Werks aus, die man auch als eine aggressive Behauptung von Autonomie,
als Kontextnegation, verstehen kann (natiirlich voller Widerspruch, da die
Arbeit, die Wand, die sie ruiniert, wiederum zur Befestigung der Wasser-
speier benétigt). Der grofe Druck, den die Tauchpumpen erzeugen, hat aber
auch zur Folge, dass das Wasser als gebiindelter Strahl austritt, der ein Stiick

34

14.02.2026, 14:45:50, -[@



https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 8: Alfred Stieglitz: Fountain by R. Mutt (1917), Gelatinesilberabzug,
23,5x 17,7 cm. Quelle: Arturo Schwarz: The Complete Works of Marcel Duchamp,
New York 2000.

des Weges seine Form — die Form des Schlauches — beibehilt. Ein plastisches
Gussverfahren vollzieht sich vor unseren Augen. Und so ist anzunehmen,
dass auch die Form des Brunnens in einer gedanklichen Verbindung zu der
Pinselzeichnung und den druckgrafischen Arbeiten steht.

V.
Die Brunnenform rekurriert aber freilich auch auf die frithe fotografische
Arbeit (Abb. 1), die wir bereits kommentiert haben.1® Das lippische Kunst-
stiick, das darin besteht, einen schonen Wasserstrahl zwischen den Lippen
hervorschieBen zu lassen, ist ein plastischer Formgebungsprozess, in dem im
Literalsinn die romantische Idee der expressiven Entiduerung wachgerufen

16 Der Zusammenhang mit Self-Portrait as a Fountain und mit Marcel Duchamps
Ready-made Fountain (1917) wurde bereits hervorgehoben, vgl. Scappettone,
Jennifer: Killing the Moonlight. Modernism in Venice, New York 2014, S. 1
und 3; Keller, Julia: »Sieben Streiflichter auf Bruce Nauman«, in: Bruce
Nauman. Disappearing Acts, Ausstellungskatalog (Schaulager Basel), Minchen-
stein / New York 2018, S. 252-307, hier: S. 271.

35

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, -@



https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Neuner

wirdl’, aber auch eine gelidufige sexuelle Deutung des Malakts anklingt. In-
teressant ist nun, dass auch die »Kunst« der Klempnerei konnotativ schon im
Spiel war. Es ldsst sich namlich rekonstruieren, wie Nauman auf die Idee die-
ser fotografischen Inszenierung verfallen ist. Es gibt keinen Zweifel, dass die
Fotografie auf Marcel Duchamps Ready-made Fountain anspielt, also das be-
rithmte Urinal, das der franzésische Kiinstler 1917 in New York unter einem
Pseudonym fiir eine Ausstellung der von ihm mitbegriindeten Society of In-
dependent Artists eingereicht hatte. Es handelt sich aber nicht bloR um eine
nominelle Anspielung. Sie impliziert vielmehr eine ingeniése Deutung des
Stiicks, wie es uns in einer Fotografie Alfred Stieglitz’ iiberliefert ist. (Abb. 8)
Diese Uberlegung ist nota bene ihrerseits eine plastische.

Wie bereits in zeitgentéssischen Kommentaren aus Duchamps Umfeld
hervorgehoben, erhielt das Urinal durch die Signatur eine neue Form — durch
eine Signatur, die das Objekt re-orientiert, und zwar so, dass es nicht an
der Wand befestigt werden muss, sondern auf seine eigentliche Riickseite
gestellt werden kann. Wie ebenfalls in diesen Kommentaren angemerkt wur-
de, erhielt das Ready-made dadurch eine vage anthropomorphe Gestalt, die
mit einem Buddha oder einer Madonna verglichen wurde.'8 Diese frommen
Leseweisen hatten allerdings den Wasserstrahl des Springbrunnens, den der
Titel ins Spiel bringt, aus den Augen verloren. Behilt man ihn im Kopf und
fragt sich, wo dieser Strahl hervortreten konnte, gelangt man zu einer anders
gelagerten anthropomorphen Sichtweise, in der die sanitiare Vorrichtung,
die ein Stiick weit als Passform eines méinnlichen Genitals bzw. Unterleibs
gestaltet ist und einen Fliissigkeitsstrom aufnehmen soll, selbst mit einem
Unterleib und einem zur Ausscheidung bereiten Geschlechtsteil ausgestattet
erscheint. Diese Auslegung sieht im Urinal einen umkehrten Springbrunnen
und im daraus gewonnen Ready-made die Umkehrung der Umkehrung oder
vielmehr seine Umstiilpung: aus dem Rezeptakel wird eine Art Wasserspeier.
Anders gesagt: Die Verkehrung des Urinals verwandelt das Pissbecken vir-
tuell in ein pissendes Becken, indem es konventionelle Bestandstiicke von
Springbrunnen — pinkelnder Knabe und Brunnenbecken — gleichsam in eine
Figur kollabieren lisst.

Der — wie wir gesehen haben — fiir Nauman wichtige Kunstgriff, die ne-
gative Gussform als positives Gussstiick erscheinen zu lassen, scheint also in
Fountain angelegt. Aber egal, ob dies ein dem Werk Duchamps innewohnen-
der Gedanke war oder nicht,19 Nauman scheint das Ready-made so gelesen

17 Man denkt unweigerlich an William Wordsworths bekannte peotologische Ma-
xime: »[A]1l good poetry is the spontaneous overflow of powerful feelings«;
Wordsworth, William / Coleridge, Samuel: Lyrical Ballads 1798 and 1800, hg.
von Michael Gamer und Dahlia Porter, Peterborough 2008, S. 17.

18 Vgl. Camfield, William A.: »Marcel Duchamp’'s Fountain. Its history and ae-
sthetics in the context of 1917«, in: Kuenzli, Rudolf E. / Naumann, Francis
M. (Hg.): Marcel Duchamp. Artist of the Century, Cambridge, MA / London 1987,
S. 64-94, hier: S.75.

19 Auf die Relevanz der Gusstechnik als konzeptuelles Paradigma in Duchamps

36

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(De-)Maskierungen

zu haben, namlich als plastischer Operator, indem er es in der Bezugnahme
einer weiteren Umkehrung oder Transformation unterzog. Erstens, indem
er den Wasserstrahl nun tatsichlich hervorspringen lasst (Naumans Mund
ist die Gussform, der Strahl das Gussstiick); und zweitens, indem er die von
Duchamp auf den Riicken gelegte Figur gleichsam wieder aufrichtet und die
Austrittstelle des im Ready-made virtuellen Strahls in eine obere Korperregi-
on verlegt. Der iibersprudelnde Kiinstler reanimiert Duchamps mortifizierte
Halbfigur, verhilft ihr zu einer Lebendigkeit mit dem Nimbus genialischen
(und nicht genitalischen) Schopfertums, die im schirfsten Kontrast zur
Konzeption des Ready-mades steht. Doch erscheint der iiberquellende
Kiinstler zugleich wie einer, der sein Wasser durch die falsche Korperofinung
abschlidgt. Naumans Fountain erscheint wie eine willentlich verungliickte
Resublimierung des Pissers.

Wenn wir an diesem Punkt der Uberlegungen noch einmal auf die ve-
nezianischen Brunnen zuriickkommen, konnen wir sie als Transformation
der Transformation sehen, als Riickverkehrung in eine Negativiorm und
eine Remortifizierung der lebendigen Brunnenskulptur. Aus dem akut ereig-
nishaften Bild des iibersprudelnden Kiinstlers wird die endlose, aber auch
entropische Dauer eines Stoffiwechselvorganges. Umgekehrt kénnte man
freilich auch festhalten, dass die im fotografischen Moment der Schnapp-
schussaufnahme eingefrorene Fontine erst in der venezianischen Arbeit in
aktueller, aber durch mechanische Mittel getriebene Bewegung zu sehen ist.
Die Negativiorm des menschlichen Springbrunnens wirkt wie ein umgestiilp-
ter, ausgeweideter Korper, in dessen Innerem kein vitaler Kern, sondern eine
Maschine zutage tritt. Vielleicht Schauerbild einer entkernten Subjektivitét?
Doch miissen wir die Zweiteiligkeit der Installation — zwei Brunnen an zwei
einander gegeniiberliegenden Winden — in Rechnung stellen. Die Gestaltung
der beiden Brunnen gemahnt an Innerkorperliches, durch Verdopplung und
raumgreifende Ausdehnung kommt aber eine architektonische Innenraum-
qualitit hinzu. Die verwandten Materialien, wie wir schon gesehen haben,
konnotieren dabei ein anderes intimes, unter normalen Umstinden nicht
einsehbares Interieur: das Atelier. Beides, das leibliche und architektonische
Innere, scheint gleichgesetzt. Und einmal mehr wire bei Nauman das Bild
der Werkstatt aufgerufen, erhielte in diesem Kontext aber eine unheimliche,
viszerale Qualitiat. Der Eindruck der Leere und Abwesenheit verbindet sich
mit beiden Bildern. Wenige Jahre zuvor hatte Nauman eine grofe installative
Arbeit angefertigt, in der in Mehrfachprojektion nichts als sein leeres Atelier
zu sehen war, in dem sich nichts ereignet als der Auftritt von Tieren: eine
Katze auf Jagd nach Feldmiusen.

Euvre wies George Didi-Huberman in einer wichtigen epocheniibergreifenden
Studie Uber das Abdruckverfahren in der europdischen Kunst hin, vgl. Didi-
Huberman, Georges: Ahnlichkeit und Beriihrung. Archiologie, Anachronismus
und Modernitat des Abdrucks, Koln 1999 [zuerst Paris 1997], Kap. 3, S. 108-
200.

37

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 9: Bruce Nauman: Mapping the Studio I (Fat Chance John Cage) (2001),
Videoinstallation, New York: Dia Chelsea, 10.01.-27.07.2002. Quelle:
Peter Plagens: Bruce Nauman. The True Artist, London 2014, Abb. 237, S. 240.

VI
In dieser prominenten, John Cage gewidmeten Arbeit, Mapping the Studio (Fat
Chance John Cage) (2001, verschiedene Fassungen), war Nauman bereits in mehr-
facher Weise auf Themen seines fritheren Werks zuriickgekommen.2? (Abb. 9)
Nicht nur, dass das Atelier wieder im Zentrum steht, auch die Verwendung
von Kameras, die zur optischen Uberwachung (hier heiit es »Kartierung«)
eines Raumbereichs eingesetzt werden, erinnert an frithere Arbeiten. In Nau-
mans ersten Installationen bediente er sich wiederholt Video-Live-Schaltun-
gen, die es ermoglichen, leere Riume, sich selbst oder andere Besucherinnen
zu beobachten. Meist werden diese Stiicke als eine Auseinandersetzung mit
Gesellschaft und Technologie gedeutet.?! Man kann sie aber auch im Kon-
text der frithen Institutional Critique diskutieren. Denn diese Arbeiten, die es
kaum erlauben, dass eine Betrachterin sich meditativ in sie versenkt, bringen
ohne Zweifel zu Bewusstsein, dass in Galerierdumen auch ein anderer Modus
des Sehens herrscht als die visuelle Kontemplation: die (unbemerkte) Beob-
achtung durch Dritte. Auch das Publikum ist Gegenstand optischer Aufmerk-
samkeit — und zwar in einer Weise, die mit einem Machtgefiige verbunden ist.
In einer sehr abstrakten Weise scheinen diese Arbeiten den Riaumen biirger-

20 Zu diesem Werk vgl. Bruce Nauman - Mapping the Studio. Werke der Emanuel
Hoffmann-Stiftung, der Offentlichen Kunstsammlung Basel und eine neue Vi-
deoinstallation, Ausstellungskatalog (Museum fir Gegenwartskunst), Basel
2002; AC. Bruce Nauman, Mapping the Studio I (Fat Chance John Cage), Aus-
stellungskatalog (Museum Ludwig), hg. von Christine Litz und Kaspar Konig,
Ké1ln 2003.

21 Vgl. Kraynak, Janet: »>Therapeutic< participation. On the legacy of Bruce
Nauman's Yellow Room (Triangular) and other work«, in: Bianchini, Sa-
muel / Verhagen, Erik (Hg.): Practicable. From Participation to Interaction
in Contemporary Art, Cambridge, MA / London 2016, S. 459-467.

38

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, -



https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(De-)Maskierungen

licher Kunstkontemplation eine Maske vom Gesicht zu reifRen oder allgemei-
nere latente Bedingungen des Sozialen im technologischen Zeitalter erfahr-
bar zu machen.

Bei Mapping the Studio benutzte Nauman eine Videokamera mit Infrarot-
funktion, um aufzuzeichnen, was nachts (bei ausgeschalteter Beleuchtung)
in seinem Atelier vor sich ging. Anlass dazu gab ein gesteigertes Auikom-
men von Feldmiusen, denen Naumans Katze nachstellte, sodass néchtliche
Aktivitaten bei Abwesenheit des Kiinstlers zu erwarten waren. Obwohl die
42 Stunden umfassenden Aufzeichnungen (in der Installation zu sechs Stun-
den kondensiert) nur mit einer einzigen Kamera hergestellt wurden, erinnert
die Installation, in der ringsum an den Wianden Detailansichten des Ateliers
zu sehen sind (in denen sich nur selten Maus oder Katze zeigen), zumindest
prima vista an ein Videoiiberwachungszentrum mit einer Simultanaufzeich-
nung - allerdings mit dem Unterschied, dass wir von den Videobildern
umgeben sind und keine visuelle »Kontrolle« iiber das Gesehene erlangen
konnen. Dafiir geschieht aber so etwas wie die Projektion des fernen privaten
Ateliers auf den Galerieraum, also nicht nur die Aufzeichnung (Kartierung)
eines Raumes, sondern auch die Abbildung dieses Raumes auf einen anderen
(in diesem Sinne ist das »mapping« im Titel doppeldeutig). Die Arbeit bringt
einerseits buchstiblich Licht ins Dunkel der Produktionsstitte der Kunst,
und zwar auf eine an tatsichliche Uberwachung grenzende Art. Sie offenbart,
dass dort keine Mysterien schlummern, sondern nur banale Vorkommnisse
(das Eindringen von Tieren, darunter Insekten) auftreten. Andererseits beob-
achten wir dies nicht eigentlich von auflen — nicht aus sicherer Distanz, die
Macht oder Wissen bedingt, sondern sind virtuell in diese Werkstatt versetzt.
Wir werden so selbst zu Eindringlingen in diesem privaten Raum. Das hat die
psychologische Konsequenz einer sachten Verunsicherung, da dieser Raum
so ostentativ menschenleer bleibt. Wir erhalten Zutritt zu einem Bereich, von
dem wir doch nicht Teil werden konnen, der uns im selben Zuge wieder ab-
st6Rt. Da die Tiere, um deren Aufzeichnung es eigentlich zu gehen scheint, so
selten in den Videobildern auftauchen, ist die Wahrscheinlichkeit sehr gering,
dass sie ausgerechnet in dem Film auftreten, den wir gerade zur Betrachtung
ausgewihlt haben — eher nehmen wir sie im Augenwinkel wahr und haben,
wenn wir uns in diese Richtung wenden, das Ereignis bereits verpasst. Nau-
man ldsst das Publikum auf drehbaren Biirostiihlen (wie sie in seinem Atelier
vorhanden sind) Platz nehmen. In augenfilliger Weise fehlt ein »richtiger«
Sichtwinkel. Die Blicke, die die Kameras aufgezeichnet haben, werden nicht
zu unseren. Auch ihre Vielzahl verhindert eine imaginative Zuordnung zu
einem menschlichen Beobachter — und sei es Bruce Nauman.

Von den Venice Fountains wurde schon bemerkt, dass sie auf die Vorstel-
lung der Werkautonomie anzuspielen scheinen, und zwar als eine gleichsam
negative Kraft. In gewisser Weise ist diese Negativitit in Mapping the Studio
noch gesteigert. Das Atelier wird zuginglich gemacht und bleibt doch ver-
siegelt. Es ist von Blicken durchdrungen, konstituiert sich sogar in diesen

39

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Neuner

Blicken, die jedoch niemand »hineinwirft«. Eine Art maschinelle Selbstre-
flexion des Arbeitsortes, der sich selbst geniigt. Frithere Installationen
Naumans sind einer solchen Deutung in noch augenscheinlicherer Weise
zuginglich.?2 Nauman hat Korridore eingerichtet, in denen Monitore stehen,
die eine Echtzeit-Videoauizeichnung des Raumes einschlieflich dieser Mo-
nitore wiedergeben. Ein Szenario, in dem das Eintreten einer Betrachterin
als Storung erscheinen kann. In einer anderen Installation betritt man einen
Raum, in dem nichts weiter wahrnehmbar ist als eine Stimme, die endlos die
Sitze wiederholt »Get out auf my mind! Get out of this room!«.23

Die Idee eines vom Menschen entkoppelten Bewusstseins, ja Selbst-
bewusstseins, die die raumfiillenden Installationen zu artikulieren scheinen,
ist bei Nauman virulent. Es ist bei diesen Arbeiten so, als hitte Nauman die
modernistische Vorstellung einer Selbstkritik oder Selbstreflexion der Kunst
oder eines kiinstlerischen Mediums in quasi-animistischer Weise fehlgelesen.
Die Erkenntnis, welche die selbsttransparent gewordene Kunst erlangt, ist
nicht fiir uns. Manchmal ist es sogar so, als wiirde sie diesen Einblick eifer-
siichtig verteidigen. Ein Mysterium, in das niemand initiiert werden kann,
dessen Offenbarung die Form einer Selbstentlarvung hitte, eigentlich die
paradoxe Struktur einer sich selbst demaskierenden Maske.

In dem kunsthistorischen Moment, in dem die institutionellen Triger-
strukturen der Kunst einer Reflexion zugefithrt werden, entdeckt auch Nau-
man den white cube. Und auch Nauman zieht dessen Neutralitdt in Zweifel.
Auch fiir ihn sind solche Riaume bereits voller Intentionen. Doch schreibt er
diese nicht Akteuren zu, die hinter diesen Rdumen stehen, sondern lokalisiert
sie als ein gespensterhaftes Bewusstsein in den Riumen selbst. Die Verhe-
xung der Kunst bleibt bei Nauman unauthebbar. Es besteht keine Aussicht
darauf, einen garantierten materiellen Grund aufzudecken. Egal wie weit die
Entleerung der Kunst voranschreitet, auch wenn alle Figuren eliminiert sind,
und nur noch kahle weiRe Winde iibrig bleiben — ein »Gesicht« bleibt pri-
sent.24 Stets verfiigen die »weifen Winde« iiber ein »schwarzes Loch« — sei
es, dass ein Kameraauge sich auf uns richtet, sei es, dass eine Stimme aus der
Wand ertont: »Get out auf my mind! Get out of this room!«.

22 Vgl. Neuner, Stefan /Pichler, Wolfram: »Das umgestilpte Spiegelbild. Zur
plastischen Form von Bruce Naumans Live-Taped Video Corridor«, in: Ehnin-
ger, Eva / Laurenz-Stiftung Schaulager (Hg.): Bruce Nauman. A Contemporary,
Miinchenstein 2018, S. 59-92, hier: S. 72.

23 Vgl. Get Out of My Mind, Get Out of This Room (1968), Kat. Bruce Nauman
(wie Anm. 7), Kat.-Nr. 113, S. 223.

24 Vgl. Deleuze, Gilles / Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und
Schizophrenie II, Berlin 1992 [zuerst Paris 1980], S. 233.

40

https://dol.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

