
23

I.
In seiner aufschlussreichen Studie Defacement. Public Secrecy and the Labor of 
the Negative stellt der australische Ethnologe Michael Taussig die erstaun-
liche These auf, dass der Akt der Demaskierung in traditionellen wie mo-
dernen Gesellschaften nicht der Aufhebung, sondern der Aufrechterhaltung, 
wenn nicht Hervorbringung von Geheimnissen dient.1 Im Zentrum seiner 
Überlegungen stehen Initiationsriten, bei denen mimetische Operationen, 
welche die Anwesenheit spiritueller Wesen im rituellen Kontext suggerieren, 
eine Rolle spielen. Die Offenlegung dieser mimetischen Operationen, seien es 
visuelle (Masken) und/oder akustische (Musikinstrumente), erfüllt ihm zu-
folge eine klimaktische Funktion. Die Bloßstellung dieser Praktiken als Täu-
schungsmanöver tut dem jeweiligen Glaubenssystem indes keinen Schaden. 
Im Gegenteil: Aufklärung, ja Entzauberung müssen als notwendige Ingre
dienz des spirituellen Lebens und die Mysterien von Kulten rund um die Welt 
als offenes Geheimnis verstanden werden.

Demaskieren, Offenlegen, Bloßstellen, Entzaubern sind nun Operationen, 
mit denen sich eine kritische Erkenntnisfunktionen assoziieren lässt, welche 
– einer geläufigen Einschätzung zufolge – die Kunst des 20. Jahrhunderts 
und insbesondere den Modernismus charakterisiert. Diese Verfahrensweisen 
fördern gemäß dieser Auffassung eine ganz bestimmte Art Wissen zutage: 
1	 Vgl. Taussig, Michael T.: Defacement. Public Secrecy and the Labor of the 

Negative, Stanford 1999.

Stefan Neuner
(De-)Maskierungen

Gesichtlichkeit bei 
Bruce Nauman

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

Stefan Neuner

nämlich Selbsterkenntnis, die gleichsam in Akten der Selbstkritik und -ent-
larvung erlangt bzw. offenbart wird.2 Dieser Denkfigur begegnen wir in unter-
schiedlicher Ausprägung, mal in formalistischer, mal in materialistischer. Sie 
kann ebenso formale und technische wie soziale und ökomische oder ideolo-
gische Voraussetzung künstlerischer Arbeit adressieren. Sie erweist sich als 
kompatibel mit Motiven der kantischen oder marxistischen Philosophie. In all 
diesen Schattierungen wird eine Geste als bestimmend angenommen, gleich-
viel ob sie implizit bleibt oder als solche ausgestellt wird, die ein scheinhaftes, 
täuschendes Moment tradierter Kunstformen außer Kraft setzt, um eine bis 
dahin verdeckte, doch reale Grundlage des Kunstwerks hervorzukehren.  

Das Œuvre des Protagonisten des vorliegenden Beitrags steht im Kon-
text künstlerischer Entwicklungen seit den 1960er Jahren, in denen sich ein 
ästhetischer Ansatz herausbildet, der programmatisch auf eine solche Form 
des Erkenntnisgewinns abhebt und bis ins 21. Jahrhundert als eine der über-
zeugendsten Strategien künstlerischer Kritikalität virulent bleiben sollte: die 
Institutional Critique.3 Mag es intuitiv auch nicht naheliegen, die vor allem 
ideologische, soziale und ökonomische Hinterfragung der Ausstellungpraxis 
stand in den 1960er Jahren in einer genealogischen Verbindung mit einer for-
malästhetischen Ausformulierung des Gedankens der Selbstkritik der Kunst. 
Für den amerikanischen Kritiker Clement Greenberg hebt die moderne Ma-
lerei seit Édouard Manet auf ein epistemologisches Erkenntnisinteresse ab, 
das er mit jenem, das Immanuel Kant in seinen Kritiken verfolgte, verglich 
und die spezifischen medialen Grundlagen dieser Kunst anvisierte.4 Für die 
so folgenreiche Rezeptionsgeschichte dieser Theorie war entscheidend, dass 
eine neue Generation von Künstlerinnen die von Greenberg retrospektiv 
konstatierte Logik der Selbstbefragung als prospektives Arbeitsprogramm 
verstand, das über den von ihm zusammengefassten (formalistischen) Er-
gebnisstand hinauszutreiben war. Das Verhältnis, in das Theorie und Praxis 
der Kunst dabei eintraten, war zwar nicht völlig neu und nicht einmal für 
die Moderne spezifisch. Doch führte die Reflexion nicht – wie Greenberg es 
sich erhoffte und in der zeitgenössischen amerikanischen Malerei (Abstrakter 
Expressionismus) eingelöst sah – zu einer quasi-erkenntnisgestützten Kon-
solidierung moderner Kunstpraxis bzw. zur definitiven Offenlegung ihrer 
wahrhaften Fundierungen, sondern zu einer dauerhaften Erschütterung ihrer 
Grundlagen, zu ihrem endgültigen Fraglichwerden – schließlich zu einer 
2	 Zum Modell der Selbstkritik in der modernen Kunst, vgl. exemplarisch: 

Prange, Regine: Das ikonoklastische Bild. Piet Mondrian und die Selbstkri-
tik der Kunst, München 2006.

3	 Die Dissertation Hanna Magauers Distributed Practices. Strategien postkon-
zeptueller Kunst in den 1980er Jahren in Frankreich am Beispiel von Phi-
lippe Thomas (Arbeitstitel), die im Kontext des Graduiertenkollegs »Das 
Wissen der Künste« verfasst wurde, gibt einen profunden Einblick in die 
Entwicklung dieses Ansatzes in Frankreich.

4	 Vgl. Greenberg, Clement: »Modernist painting« (1960), in: ders.: The Col-
lected Essays and Criticism, Bd. 4: Modernism with a Vengeance, 1957–1969, 
hg. von John O’Brian, Chicago / London 1995, S. 85–93.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

(De-)Maskierungen

Position, welche diese unaufhebbare Fraglichkeit, auch Fragwürdigkeit der 
Kunst selbst zur Grundlage der künstlerischen Praxis machen sollte, wie man 
es von den unter dem Begriff der Institutional Critique subsumierten Ansätzen 
behaupten kann. Dabei ist die Einsicht im Spiel, weder im Feld der Kunst 
auf einer sicheren Grundlage zu fußen noch aus diesem Feld »aussteigen« 
zu können.5 Es scheint, als erweise sich der Fetischcharakter der Kunst in 
(post)modernen Gesellschaften gegenüber aller »Aufklärung« als resistent – 
als vermöge dieser Fetisch es, die Akte seiner Bloßstellung als befestigende 
Momente zu rekuperieren. Wenn nichts mehr garantiert, dass sich hinter 
einer abgezogenen Larve ein wahres Gesicht zu erkennen gibt, verliert diese 
Geste der Demaskierung ihren finalisierenden Charakter. Sie wird als eine 
vieldeutige Operation verstehbar, in der die Eindeutigkeit einer Struktur von 
Hülle und Kern, innen und außen, Schein und Wahrheit zweifelhaft wird. Im 
Folgenden soll gezeigt werden, dass eine in diesem Sinne vieldeutige Geste 
der Demaskierung in der Kunst Bruce Naumans eine prominente Rolle spielt.

II.
Naumans Kunst beginnt, wo die Gewissheiten Greenbergs enden. Hatte der 
einflussreiche Kritiker ein Modell des Medienessenzialismus propagiert – die 
Selbstreflexivität der modernen Kunst führt zu medienspezifischen Verfah-
ren –, ist Nauman Pionier einer ästhetischen Praxis nach dem Zusammen-
bruch des modernen Systems der Kunstgattungen: einer der ersten Künst-
ler ohne eigentliches Metier. Nicht mehr Maler, Bildhauer oder Grafiker ist 
Nauman nun Künstler schlechthin. Diese Unbegründetheit (in einem Me-
tier) lässt die Frage dringlich werden, wovon ausgegangen werden kann bzw. 
wie man anfängt, Kunst zu machen, wenn es nicht mehr darum geht, eine 
Leinwand aufzuspannen oder einen Steinblock zur Bearbeitung aufzustellen. 
Nauman berichtet, dass sich ihm zu Beginn seiner Karriere das Problem des 
Ausgangspunktes in Form der Frage stellte, was er in seinem neu gemieteten 
Atelier nun eigentlich anfangen solle. Seine beispiellos prosaische Antwort 
darauf lässt sich zusammen mit dem nicht weniger prosaischen Werkkorpus 
als Gipfel der Entzauberung des Künstlertums zitieren: Kunst sei all das, was 
der Künstler im Atelier mache, und sei es nur Kaffeetrinken oder Auf-und-
ab-Gehen.6 Der Gedanke läuft auf eine Loslösung der Ready-made-Konzep-
tion vom Objektstatus des Kunstwerks hinaus und gab tatsächlich Anstoß 
zu Experimenten, die in die Frühgeschichte der Performance Art gehören. Ob-
wohl Nauman auch einmal das Verschütten von Kaffee »dokumentierte«,7 ist 

5	 Vgl. Fraser, Andrea: »From the critique of institutions to an institution 
of critique«, in: Artforum, Bd. 44, Nr. 1, 2005, S. 278–283, hier: S. 282.

6	 Vgl. Wallace, Ian / Keziere, Russell: »Bruce Nauman interviewed, 1979 (Oc-
tober 1978)«, in: Nauman, Bruce: Please Pay Attention Please. Bruce Nau-
man’s Words. Writings and Interviews, hg. von Janet Kraynak, Cambridge 
(Mass.)/ London 2003, S. 185–196, hier: S. 194.

7	 Coffee Spilled Because the Cup Was Too Hot und Coffee Thrown Away Because 
It Was Too Cold, Teile von Eleven Color Photographs (1966–67/70), Farb

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

Stefan Neuner

die Substanz dieser Arbeiten nicht das bloße Umhergehen im Atelier. Es han-
delt sich um eine Gruppe von Filmen und – in der Geschichte dieses Medi-
ums – sehr frühen Videoarbeiten, die den Künstler in seinem Atelier bei der 
Exekution kleiner, denkbar kunstloser minimalistischer Choreografien zei-
gen, die obendrein nicht fehlerlos ausgeführt werden.8 

Das Atelier in San Francisco, in dem Nauman auf diese Gedanken verfiel, 
wurde zuvor als Lebensmittelladen genutzt. Davon angeregt, entwarf Nauman 
einen roten, spiralförmigen Neonlicht-Schriftzug, eine Art Reklameschild für 
seinen »Atelierladen«.9 Um die eben beschriebene Kunstpraxis auszuflaggen, 
hielt er folgende Text für passend: »The true artist helps the world by revea-
ling mystic truths«.10 Wie geht das zusammen? Die Enthüllung »mystischer 
Wahrheiten« mit der Entzauberung des Ateliers und der Aushöhlung über-
kommener Vorstellungen künstlerischer Kreativität? Oder sollte die Arbeit 
auf die Bloßstellung einer bildungsbürgerlichen Binsenweisheit abzielen – 
signalisiert durch die Nutzung des kommerziellen Mediums? 

Man möchte es annehmen und wird auch eine andere, nicht elektrifizierte 
Variante des Ladenschilds so verstehen: eine transparente hellrote Folie zur 
Aufhängung im Fenster geeignet, die den Satz zu lesen gibt: »THE TRUE 
ARTIST IS AN AMAZING LUMINOUS FOUNTAIN«.11 Diese kritische In-
tention mag auch eine berühmte, parallel entstandene fotografische Arbeit 
belegen, welche die mystizistisch eingefärbte (»amazing louminous«) roman-
tische Metapher künstlerischen Schöpfertums (»fountain«) ad litteram nimmt 
und uns den Künstler als Springbrunnen zeigt.12 (Abb. 1)

Sollte es sich tatsächlich um eine humoristische Kritik bürgerlicher 
Kunstvorstellungen handeln, sie wäre so grundlos wie das metierlose Projekt 
Naumans insgesamt: aus Ermangelung eines Gegners. Nicht nur war die – erst 
nach dem Zweiten Weltkrieg einsetzende – Musealisierung und Kanonisie-
rung der klassischen Avantgarden Mitte der 1960er Jahre bereits vollzogen, 

fotografien, jeweils 50,2 × 58,4 cm, vgl. Bruce Nauman. Exhibition Catalogue 
and Catalogue Raisonné, Ausstellungskatalog (Museo Nacional Centro de Arte 
Reina Sofía), hg. von Joan Simon, Minneapolis / Basel 1994, Kat.-Nr. 175, 
S. 242f. 

8	 Ich beziehe mich auf die Gruppe der sogenannten Atelier-Filme, vgl. Kraynak, 
Janet: Nauman Reiterated, Minneapolis 2014, Kap. 4, S. 165–204.

9	 Vgl. Simon, Joan: »Breaking the silence. An interview with Bruce Nauman, 
1988 (January, 1987)«, in: Naumann 2003 (wie Anm. 6), S. 317–338, hier: 
S. 323.

10	 The True Artist Helps the World by Revealing Mystic Truths (Window or Wall 
Sign) (1967), Neonröhren, 149,9 × 139,7 × 5,1 cm, vgl. Kat. Bruce Nauman 
(wie Anm. 7), Kat.-Nr. 92, S. 216.

11	 The True Artist Is an Amazing Luminous Fountain (Window or Wall Shade) 
(1966), rosafarbene Blendfolie, graue Farbe, 243,8 × 182,9 cm, vgl. Kat. 
Bruce Nauman (wie Anm. 7), Kat.-Nr. 58, S. 206.

12	 Ich danke Wolfram Pichler für den Hinweis, dass M. H. Abrams berühmte Ab-
handlung The Mirror and the Lamp (1953) hier die Quelle gewesen sein 
könnte. In dem Buch wird der Übergang vom klassischen poetologischen Para-
digma der Naturnachahmung (Dichtung als »Spiegel«) zum romantischen einer 
Schöpfung aus dem Geist bzw. dem Inneren (Dichtung als »Lampe«) untersucht. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

(De-)Maskierungen

nichts lässt auch in Naumans unmittelbaren Umfeld, der Kunstszene der Bay 
Area, auf ein Publikum schließen, das ernsthaft romantischen Vorstellungen 
angehangen hätte. Is it only flogging a dead horse?

III.
Eine Pinselzeichnung aus dem Jahr 1981 scheint in diesem Zusammenhang 
von Relevanz zu sein. (Abb. 2) Sie ist sogar erhellend. Nauman legt eine 
Quelle seiner Kunst offen: die Malerei Jasper Johns’. Dort finden wir die wi-
dersprüchliche Struktur des Blattes vorgebildet. Die Rede ist vom unverbun-
denen Nebeneinander eines expressiven malerischen Gestus und normierter 
Schrifttypen. Ein ganzes ästhetisches Wertsystem, wie es im Abstrakten Ex-
pressionismus formuliert wurde, zerbricht in diesem Gefüge. Was sich in der 
Gestenmalerei (gestural painting) in der Aktualität des Malaktes zu einer un-
auflöslichen Einheit zusammenschließen sollte – Farbe, Zeichnung, Faktur –, 
wird hier wieder auseinanderdividiert. Wenn Nauman auch nicht, wie Johns es 
tat, eine Schablone verwendet, die Lettern in capitalis elegans sind korrekt ge-
zogen. Die fetischisierte Idiosynkrasie der Pinselschrift taucht nur als Füllsel  

Abb. 1: Bruce Nauman: Self-Portrait as a Fountain aus Eleven Color Photogra
(1966–67), Farbfotografie, 47,6 × 59,7 cm, New York: The Museum of Modern 
Art. Quelle: Peter Plagens: Bruce Nauman. The True Artist, London 2014, 
Abb. 93, S. 97.

phs 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

in Binnenformen und Restfläche auf. Sie geht ihrer transformativen und sub-
jektivierenden Kraft verlustig. Das Bild zerfällt gleichsam in die Buchstäb-
lichkeit einer Botschaft und begleitende Störgeräusche. Eine bildstrukturel-
le Hierarchie wird wiedererrichtet, die Unterscheidung von Zeichnung und 
Farbe (disegno e colore), welche die moderne Malerei zu überwinden trachtete. 
Eine Hierarchie, die im selben Moment einen Gegensatz zwischen Objektivi-
tät (Normierung, Geometrie) und Subjektivität (Handschriftlichkeit) neuer-
lich einführt, den die Malerei des Abstrakten Expressionismus ebenso aufzu-
lösen beanspruchte.13  

Die Gestenmalerei galt als Expressionismus, insofern man sie als einer 
quasi-physiognomischen Lesbarkeit zugänglich erachtete. So kann man eine 
Behauptung Willem de Koonings, einer ihrer Proponenten, verstehen: »A 
picture to me is not geometric – it has a face.«14 Die buchstäbliche »Bot-
schaft« dieser Nauman’schen Pinselzeichnung scheint an diese Vorstellung 
anzuknüpfen. Wir lesen mit einer gewissen Anstrengung, da die obere Zeile 

13	 Vgl. Neuner, Stefan: Maskierung der Malerei. Jasper Johns nach Willem de 
Kooning, München 2008, Kap. 7, S. 205–245. 

14	 Goodnough, Robert: »Artists’ sessions at Studio 35 (1950)«, in: Motherwell, 
Robert / Reinhardt, Ad (Hg.): Modern Artists in America, New York 1951, 
S. 9–22, hier: S. 20.

Abb. 2: Bruce Nauman: Face Mask (1981), Pastell, Kreide und  
Bleistift auf Papier, 132,8 × 180 cm, New York: Museum of Modern Art.  
Quelle: https://www.moma.org/collection/works/35171.

Stefan Neuner

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

Abb. 3: Bruce Nauman: Double Face (1981), Lithografie, 66 × 91,4 cm, London: 
Tate Modern. Quelle: Bruce Nauman. Prints 1970–89. A Catalogue Raisonné, 
Ausstellungskatalog (Castelli Graphics/Lorence Monk Gallery 6.11.–14.10. 
1989), hg. von Christopher Cordes, New York 1989, Kat.-Nr. 43, S. 122.

spiegelverkehrt orientiert ist: »FACE / MASK«: »Gesicht / Maske« oder »Ge-
sichtsmaske«, auch »Mundnasenbedeckung«, wenn wir nicht eine Imperativ-
form annehmen: »Wende Dein Gesicht zu! / Maskiere (Dich?)!«. 

Wie soll man aber die Seitenverkehrung verstehen? In ihr könnte eine 
Unterscheidung angedeutet sein, die dem konventionellen Gegensatz von 
(lesbarem) Gesicht und (undurchdringlicher) Maske entspräche. Die Wider-
sprüche zwischen Botschaft und Rauschen wären nochmals in die Botschaft 
selbst eingetragen. Außerdem heißt die Schrifttype im Englischen buchstäb-
lich Typengesicht (typeface). Und was wäre ein »typisiertes« Gesicht anderes 
als eine Maske? Vielleicht ist das die Pointe der Arbeit: Sie typisiert die (ver-
meintliche) Gesichtlichkeit der Gestenmalerei, in dem sie im Feld des Bildes 
zwischen Botschaft und Rauschen unterscheidet. Die nun buchstäblich zu 
habende Bildlektüre ist dann freilich keine physiognomische mehr. Sie ist 
auf die Entzifferung von Typen beschränkt. Sie liest nur eine Maske, wo ein 
Gesicht war. Und tatsächlich ist nur die untere Zeile im gewohnten Sinne 
lesbar. Also eine Demaskierung als finalisierende Geste? 

Eine andere Möglichkeit der Deutung bestünde freilich darin, das Blatt 
wie eine archaische griechische Inschrift, bei der sich der Richtungssinn der 
Buchstaben in jeder Zeile umkehrt, also als Bustrophedon, zu lesen. So wür-
de sich eine Zirkularität andeuten: Man liest zuerst, in der oberen Zeile, von 

(De-)Maskierungen

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

Stefan Neuner

rechts nach links, dann, in der unteren, von links nach rechts, um die Lektüre 
auf dieser Seite oben wieder aufnehmen zu können. Vom Gesicht gelangt 
man zur Maske, von der Maske wieder zum Gesicht. Je nachdem, welchem 
Richtungssinn man folgt, liest man auf dem Blatt entweder »Gesicht« oder 
»Maske«. Was in der einen Richtung als Gesicht identifizierbar ist, wäre in 
der umgekehrten eine Maske? Der so statuierte Gedanke beträfe also eine 
Situation, in der »Face« und »Mask« in der Beziehung einer Verkehrung 
zueinander stünden. Das könnte auch bedeuten, dass wir uns eine Leserin 
hinzudenken müssen, die das Blatt von der anderen Seite her betrachtete, 
und von dort aus »Face« seitenrichtig zu entziffern imstande wäre. Sie würde 
auch dem Imperativ gehorchen und uns ihr Gesicht zuwenden, das aber von 
dem Blatt maskiert bliebe.

Setzen wir die Arbeit in den zugehörigen Werkkontext, dann müssen wir 
sie im Zusammenhang einer Serie druckgrafischer Arbeiten betrachten. In 
der Druckgrafik kommt Spiegelverkehrung bekanntlich technisch bedingt 
vor, was wiederum besonders ins Auge fällt, wenn Schriftzeichen verwendet 
werden. Was das Publikum in gewohnter Weise lesen können soll, muss die 
Künstlerin seitenverkehrt auf den Stein schreiben und vice versa. Das be-
rechtigt zur Folgerung, den Blickpunkt der implizierten Leserin der oberen 
Zeile von Face Mask mit der Perspektive der Produktion zu identifizieren. Sie 
bezieht die sprichwörtliche Position der Künstlerin »hinter« dem Werk. Auf 
der Lithografie Double Face (1981), in der die zweite Zeile gespiegelt und auf 
dem Kopf stehend erscheint, kommt eine zusätzliche Verkehrung hinzu, die 
man in diesem Sinne auflösen könnte. (Abb. 3) Während des Entstehungspro-
zesses des Drucks liegt der Stein horizontal auf dem Arbeitstisch und kann 
von allen Seiten her bearbeitet werden. Erst bei der Ausstellung des Blattes 
im Rahmen an einer Galeriewand wird die Stellung der Buchstaben in der 
unteren Zeile zu einer kopfüber verkehrten. Das Kunstwerk wäre demzufolge 
vielleicht als Ort zu verstehen, an dem eine Künstlerin ein Gesicht exponiert 
und vom Publikum eine Maske wahrgenommen wird oder wo das Ereignis 
einer Transformation eines Gesichts in eine Maske stattfindet. Das druck-
grafische Blatt, auf dem zweimal das Wort »Face« erscheint, weist in einer 
fast schon didaktischen Weise darauf hin, dass es im Prozess des Abdrucks zu 
einer Transformation kommt, die in einer Verkehrung resultiert. 

IV.
Für die 52. Biennale von Venedig 2007 realisierte Nauman ein Werk, das 
– technisch betrachtet – als Brunnen mit freigelegten Versorgungsleitun-
gen beschrieben werden müsste. (Abb. 4–6) Venice Fountains ist eine zwei-
teilige Springbrunnenanlage für den Innenraum, in der Gesichtsabdrücke 
in Gips (weiß) und Wachs (rot) die Rolle von Wasserspeiern übernehmen, 
die ihre Fontäne in Brunnenschalen in Gestalt von Spülbecken der billigs-
ten Machart ergießen. Von dort rinnt das Wasser durch den Ablauf in Plas-
tikeimer, wird mittels Tauchpumpen von dort über Schläuche in die Wasser-

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

hähne geleitet, die wiederum über Schläuche die Speier versorgen. Die Kunst 
der Installation ist hier buchstäblich zur Installationskunst geworden. Doch 
der recht behelfsmäßige Charakter der Anlage unterbietet den Standard ei-
ner fachkundigen Installateursarbeit. Sämtliche Bauteile wurden – abgese-
hen von den Abdrücken bzw. potenziellen Gussformen – ready made aus dem 
Baumarkt bezogen. Doch gab sich Nauman nicht die Mühe, die Größe der 
Waschbecken so zu berechnen, dass sie das beim Anprall abspritzende Was-
ser auch alle aufzunehmen in der Lage wären. 2007 in Venedig verursachte 

Abb. 4–6: Bruce Nauman: Venice Fountains (2007), zweiteilige Skulptur: 
Wachs, Gips, Draht, Spültische, Wasserhähne, durchsichtige Schläuche, 
Tauchpumpen, Wasser, Venedig: 52. Kunst-Biennale, Giardini. Fotografien: 
der Autor.

(De-)Maskierungen

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Stefan Neuner

der Doppelbrunnen im Laufe des Sommers im Hauptpavillon der Giardini ei-
nen veritablen Wasserschaden. 

Darin schwingt meines Erachtens eine Ironie mit, die schon in der Pin-
selzeichnung von 1981 anklingt und die noch einmal zeigt, dass Nauman in 
der Schuld Jasper Johns’ steht. (Abb. 2) Sie besteht darin, die großzügige 
Lässigkeit einer »malerischen« Gestaltungsweise in einen Kontext zu stellen, 
in dem sie defizitär erscheinen muss, da dort eigentlich Genauigkeit in hand-
werklichem Maßstab vorauszusetzen wäre: nämlich jener der Schildermalerei 
(oder des Layouts), die erforderte, Buchstaben und Hintergrund in gut 
kontrastierenden Tönen sauber auszumalen. Ironie dient hier der Demystifi-
kation eines exemplarischen Kunst-Fetischs: Kunst nicht als höheres, sondern 
schlechteres Handwerk. Sie begibt sich hier in die Doppelrolle des neu einge-
kleideten Kaisers und des Kindes, das den Schwindel herausschreit. 

Ähnlich Naumans »Installationskunst«, in der die Geste der Enthüllung 
ohnedies ein Hauptgedanke zu sein scheint. Nicht allein die Ausstellung einer 
technischen Infrastruktur, auch die Elemente der Arbeit gewähren noch in 
einem anderen Sinne einen Blick hinter die Kulissen. Der Gesichtsabdruck 
ist technologisch betrachtet im Grunde auch nur eine Infrastruktur künst-
lerischer Form im landläufigen Sinne. Solche Abdrücke finden lege artis als 
Gussformen Verwendung, sind folglich ein Atelierrequisit. Hinzu kommt, dass 
die verwandte Art von Waschbecken an einen Gebrauch in der Werkstatt 
denken lässt. Und tatsächlich stehen solche Exemplare in Naumans Atelier in 
Las Madres, New Mexico.15 

Alle bislang genannten Aspekte laufen darauf hinaus, die Erwartungen 
an einen künstlerisch gestalteten Springbrunnen zu enttäuschen. (Abb. 7) 
Denkt man an die weit bis in die Antike zurückreichende Tradition der figu-
rativ gestalteten Brunnen und Wasserspeier, haben die Venice Fountains etwas 
Ikonoklastisches; als ginge es darum, dem vertrauten Modell die ansehnliche 
Außenseite, das Gesicht zu nehmen, es zu entgesichtlichen – im Englischen 
ließe sich noch treffender von einem defacement sprechen. Doch scheinen alle 
genannten Aspekte den Kern des zugrundeliegenden Gedankens nicht zu 
treffen. Allem Ikonoklasmus zum Trotz bleibt das Bild in dem gesichtslosen 
Brunnen auf unheimliche Weise präsent, man kann sogar sagen: lebendig. 

Denn die Gussform, so sehr sie die Abwesenheit des abgedrückten 
Gesichts anzeigt, ist dennoch aktives Element der Anlage und spuckt ihr 
Wasser so gut wie nur je ein Wasserspeier. Beim Blick in das, was wie die 
Innenseite einer Maske aussieht, kann es uns sogar glücken, das Abwesende 
visuell präsent werden zu lassen. (Abb. 6) Der Strahl sprudelt uns entgegen, 
die Abdrücke weisen von uns weg, wir sind gedrängt, die Gesichter in einem 

15	 Vgl. die Atelieransicht in: Plagens, Peter: Bruce Nauman. The True Artist, 
London 2014, Abb. 267, S. 255 (oben, rechter Bildrand). Auch die Atelierauf-
nahmen in der Videoinstallation Mapping the Studio (Fat Chance John Cage) 
(2001, verschiedene Fassungen) zeigen das Ausstattungsstück, vgl. Abb. 9 in 
diesem Text (Projektion ganz rechts).

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

(De-)Maskierungen

angestrengten Wahrnehmungsakt, wie bei einem axonometrischen Kippbild, 
umspringen zu lassen – was sich leidlich bewerkstelligen lässt. Die Innenseite 
der Maske wird dabei zur Außenseite eines Gesichts, das eine verkehrt sich in 
das andere. Lag in der Pinselzeichnung von 1981 nicht der Gedanke, Gesicht 
und Maske stünden im Verhältnis einer Reorientierung? (Abb. 2) Und wenn 
wir an die perspektivische Lesart des Blattes denken: Findet sich ein analoger 
Umsprung von Blickwinkeln, wenn wir die Abdrücke als Kippbilder erleben 
und von einer negativen Innenseite zu einer positiven Vorderseite wechseln? 
Was wir dort hineingelesen haben, wird hier in der Wahrnehmung aktuell. 
In der Oszillation zwischen widersprüchlichen Sichtweisen findet beides 
zusammen: die Ründung des Kopfes und die Fläche der Gesichtlichkeit. 
Austreibung und Wiedererstehung des Bildzaubers. It’s like eating the cake and 
having it.

Die anthropomorphen Reserven des Konstrukts reichen jedoch weiter. 
Es greift der Anthropomorphismus des Wasserspeiers auf die Gesamtkonfi-
guration über, die ein suggestiv auf zwei Beinen stehendes Becken umfasst. 
Man kann die Brunnen als zerfledderte, ausgeweidete Körper sehen und dann 
nicht umhin, den Schlauch, der den Speier versorgt, als Speiseröhre zu lesen, 
wobei es an der kritischen Stelle, wo dieses Quasi-Organ auf den Mund stößt, 
erneut zu einem kippbildartigen Umspringen oder einer Umstülpung des Bil-
des kommt: Der Wasserstrahl verlässt an dieser Stelle den virtuellen Körper 
nicht, sondern ergießt sich in ihn, und beschreibt auf seinem Weg ins Becken 
eine Bahn, die mit dem Verlauf einer Speiseröhre erneut zusammenstimmt. 
Wir hätten so etwas wie eine Brunnenstatue vor uns, die – je nach Sichtweise 
– ihre Fontäne einsäuft oder ausspeit – und de facto ja beides tut: eine Figur, 
die sich von ihren eigenen Ausscheidungen ernährt; eine Zerrfigur der Wer-
kautonomie oder das Paradox einer mit Gewalt konnotierten, fragmentierten 
Gestalt, die in funktionaler Hinsicht eine perfekte Geschlossenheit zeigt.

Schließlich ist noch ein technischer Zusammenhang zwischen Venice 
Fountains und Face Mask zu erwähnen – zumindest dann, wenn wir letzteres 
Werk vor dem Hintergrund der verwandten Lithografien verstehen. Sowohl 
die Abformung eines Gesichts wie die Herstellung eines Druckes beruhen auf 
einem Abdruckverfahren, bei dem eine radikale Transformation stattfindet, 
eine Reorientierung, bei der die linke und rechte Seite den Platz tauschen bzw. 
eine Hohlform ins positive Relief überführt wird. Auch hier scheint Nauman 
den Kuchen zugleich behalten und verspeisen zu wollen. Bei einer Druckgra-
fik, die seitenverkehrte wie orientierungsrichtige Buchstaben zeigt, kommt 
es virtuell zu einer Kopräsenz von Matrize und Abdruck und, wenn man sich 
auf die implizierte Vorstellung eines »hinter« dem Blatt lokalisierten zweiten 
Blickpunktes einlässt, auch zu einer Aktualität der Transformation. In der 
kippbildhaften Anmutungsqualität der Venice Fountains ist das auch der Fall. 
Es ist aber noch hinzuzufügen, dass in dieser Arbeit ein plastischer Abdruck-
prozess, also ein Gussvorgang, in actu zu sehen ist. Auffällig an der Installa-
tion ist die große Vehemenz, mit der sich das Wasser aus den Masken in die 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Becken ergießt. Das macht schließlich die destruktive Kraft (Wasserschaden) 
des Werks aus, die man auch als eine aggressive Behauptung von Autonomie, 
als Kontextnegation, verstehen kann (natürlich voller Widerspruch, da die 
Arbeit, die Wand, die sie ruiniert, wiederum zur Befestigung der Wasser-
speier benötigt). Der große Druck, den die Tauchpumpen erzeugen, hat aber 
auch zur Folge, dass das Wasser als gebündelter Strahl austritt, der ein Stück 

Abb. 7: Pellegrino Tibaldi: Fontana del Calamo (1559–60), Ancona, Italien, 
Detail. Quelle: robertharding / Alamy Stock Foto

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

des Weges seine Form – die Form des Schlauches – beibehält. Ein plastisches 
Gussverfahren vollzieht sich vor unseren Augen. Und so ist anzunehmen, 
dass auch die Form des Brunnens in einer gedanklichen Verbindung zu der 
Pinselzeichnung und den druckgrafischen Arbeiten steht. 

V.
Die Brunnenform rekurriert aber freilich auch auf die frühe fotografische 
Arbeit (Abb. 1), die wir bereits kommentiert haben.16 Das läppische Kunst-
stück, das darin besteht, einen schönen Wasserstrahl zwischen den Lippen 
hervorschießen zu lassen, ist ein plastischer Formgebungsprozess, in dem im 
Literalsinn die romantische Idee der expressiven Entäußerung wachgerufen 
16	 Der Zusammenhang mit Self-Portrait as a Fountain und mit Marcel Duchamps 

Ready-made Fountain (1917) wurde bereits hervorgehoben, vgl. Scappettone, 
Jennifer: Killing the Moonlight. Modernism in Venice, New York 2014, S. 1 
und 3; Keller, Julia: »Sieben Streiflichter auf Bruce Nauman«, in: Bruce 
Nauman. Disappearing Acts, Ausstellungskatalog (Schaulager Basel), München-
stein / New York 2018, S. 252–307, hier: S. 271.

Abb. 8: Alfred Stieglitz: Fountain by R. Mutt (1917), Gelatinesilberabzug, 
23,5 × 17,7 cm. Quelle: Arturo Schwarz: The Complete Works of Marcel Duchamp, 
New York 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Stefan Neuner

wird17, aber auch eine geläufige sexuelle Deutung des Malakts anklingt. In-
teressant ist nun, dass auch die »Kunst« der Klempnerei konnotativ schon im 
Spiel war. Es lässt sich nämlich rekonstruieren, wie Nauman auf die Idee die-
ser fotografischen Inszenierung verfallen ist. Es gibt keinen Zweifel, dass die 
Fotografie auf Marcel Duchamps Ready-made Fountain anspielt, also das be-
rühmte Urinal, das der französische Künstler 1917 in New York unter einem 
Pseudonym für eine Ausstellung der von ihm mitbegründeten Society of In-
dependent Artists eingereicht hatte. Es handelt sich aber nicht bloß um eine 
nominelle Anspielung. Sie impliziert vielmehr eine ingeniöse Deutung des 
Stücks, wie es uns in einer Fotografie Alfred Stieglitz’ überliefert ist. (Abb. 8) 
Diese Überlegung ist nota bene ihrerseits eine plastische. 

Wie bereits in zeitgenössischen Kommentaren aus Duchamps Umfeld 
hervorgehoben, erhielt das Urinal durch die Signatur eine neue Form – durch 
eine Signatur, die das Objekt re-orientiert, und zwar so, dass es nicht an 
der Wand befestigt werden muss, sondern auf seine eigentliche Rückseite 
gestellt werden kann. Wie ebenfalls in diesen Kommentaren angemerkt wur-
de, erhielt das Ready-made dadurch eine vage anthropomorphe Gestalt, die 
mit einem Buddha oder einer Madonna verglichen wurde.18 Diese frommen 
Leseweisen hatten allerdings den Wasserstrahl des Springbrunnens, den der 
Titel ins Spiel bringt, aus den Augen verloren. Behält man ihn im Kopf und 
fragt sich, wo dieser Strahl hervortreten könnte, gelangt man zu einer anders 
gelagerten anthropomorphen Sichtweise, in der die sanitäre Vorrichtung, 
die ein Stück weit als Passform eines männlichen Genitals bzw. Unterleibs 
gestaltet ist und einen Flüssigkeitsstrom aufnehmen soll, selbst mit einem 
Unterleib und einem zur Ausscheidung bereiten Geschlechtsteil ausgestattet 
erscheint. Diese Auslegung sieht im Urinal einen umkehrten Springbrunnen 
und im daraus gewonnen Ready-made die Umkehrung der Umkehrung oder 
vielmehr seine Umstülpung: aus dem Rezeptakel wird eine Art Wasserspeier. 
Anders gesagt: Die Verkehrung des Urinals verwandelt das Pissbecken vir-
tuell in ein pissendes Becken, indem es konventionelle Bestandstücke von 
Springbrunnen – pinkelnder Knabe und Brunnenbecken – gleichsam in eine 
Figur kollabieren lässt.

Der – wie wir gesehen haben – für Nauman wichtige Kunstgriff, die ne-
gative Gussform als positives Gussstück erscheinen zu lassen, scheint also in 
Fountain angelegt. Aber egal, ob dies ein dem Werk Duchamps innewohnen-
der Gedanke war oder nicht,19 Nauman scheint das Ready-made so gelesen 

17	 Man denkt unweigerlich an William Wordsworths bekannte peotologische Ma-
xime: »[A]ll good poetry is the spontaneous overflow of powerful feelings«; 
Wordsworth, William / Coleridge, Samuel: Lyrical Ballads 1798 and 1800, hg. 
von Michael Gamer und Dahlia Porter, Peterborough 2008, S. 17.

18	 Vgl. Camfield, William A.: »Marcel Duchamp’s Fountain. Its history and ae-
sthetics in the context of 1917«, in: Kuenzli, Rudolf E. / Naumann, Francis 
M. (Hg.): Marcel Duchamp. Artist of the Century, Cambridge, MA / London 1987, 
S. 64–94, hier: S. 75.

19	 Auf die Relevanz der Gusstechnik als konzeptuelles Paradigma in Duchamps 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

(De-)Maskierungen

zu haben, nämlich als plastischer Operator, indem er es in der Bezugnahme 
einer weiteren Umkehrung oder Transformation unterzog. Erstens, indem 
er den Wasserstrahl nun tatsächlich hervorspringen lässt (Naumans Mund 
ist die Gussform, der Strahl das Gussstück); und zweitens, indem er die von 
Duchamp auf den Rücken gelegte Figur gleichsam wieder aufrichtet und die 
Austrittstelle des im Ready-made virtuellen Strahls in eine obere Körperregi-
on verlegt. Der übersprudelnde Künstler reanimiert Duchamps mortifizierte 
Halbfigur, verhilft ihr zu einer Lebendigkeit mit dem Nimbus genialischen 
(und nicht genitalischen) Schöpfertums, die im schärfsten Kontrast zur 
Konzeption des Ready-mades steht. Doch erscheint der überquellende 
Künstler zugleich wie einer, der sein Wasser durch die falsche Körperöffnung 
abschlägt. Naumans Fountain erscheint wie eine willentlich verunglückte 
Resublimierung des Pissers.  

Wenn wir an diesem Punkt der Überlegungen noch einmal auf die ve-
nezianischen Brunnen zurückkommen, können wir sie als Transformation 
der Transformation sehen, als Rückverkehrung in eine Negativform und 
eine Remortifizierung der lebendigen Brunnenskulptur. Aus dem akut ereig-
nishaften Bild des übersprudelnden Künstlers wird die endlose, aber auch 
entropische Dauer eines Stoffwechselvorganges. Umgekehrt könnte man 
freilich auch festhalten, dass die im fotografischen Moment der Schnapp-
schussaufnahme eingefrorene Fontäne erst in der venezianischen Arbeit in 
aktueller, aber durch mechanische Mittel getriebene Bewegung zu sehen ist. 
Die Negativform des menschlichen Springbrunnens wirkt wie ein umgestülp-
ter, ausgeweideter Körper, in dessen Innerem kein vitaler Kern, sondern eine 
Maschine zutage tritt. Vielleicht Schauerbild einer entkernten Subjektivität? 
Doch müssen wir die Zweiteiligkeit der Installation – zwei Brunnen an zwei 
einander gegenüberliegenden Wänden – in Rechnung stellen. Die Gestaltung 
der beiden Brunnen gemahnt an Innerkörperliches, durch Verdopplung und 
raumgreifende Ausdehnung kommt aber eine architektonische Innenraum-
qualität hinzu. Die verwandten Materialien, wie wir schon gesehen haben, 
konnotieren dabei ein anderes intimes, unter normalen Umständen nicht 
einsehbares Interieur: das Atelier. Beides, das leibliche und architektonische 
Innere, scheint gleichgesetzt. Und einmal mehr wäre bei Nauman das Bild 
der Werkstatt aufgerufen, erhielte in diesem Kontext aber eine unheimliche, 
viszerale Qualität. Der Eindruck der Leere und Abwesenheit verbindet sich 
mit beiden Bildern. Wenige Jahre zuvor hatte Nauman eine große installative 
Arbeit angefertigt, in der in Mehrfachprojektion nichts als sein leeres Atelier 
zu sehen war, in dem sich nichts ereignet als der Auftritt von Tieren: eine 
Katze auf Jagd nach Feldmäusen.  

Œuvre wies George Didi-Huberman in einer wichtigen epochenübergreifenden 
Studie über das Abdruckverfahren in der europäischen Kunst hin, vgl. Didi- 
Huberman, Georges: Ähnlichkeit und Berührung. Archäologie, Anachronismus 
und Modernität des Abdrucks, Köln 1999 [zuerst Paris 1997], Kap. 3, S. 108–
200.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

VI.
In dieser prominenten, John Cage gewidmeten Arbeit, Mapping the Studio (Fat 
Chance John Cage) (2001, verschiedene Fassungen), war Nauman bereits in mehr-
facher Weise auf Themen seines früheren Werks zurückgekommen.20 (Abb. 9) 
Nicht nur, dass das Atelier wieder im Zentrum steht, auch die Verwendung 
von Kameras, die zur optischen Überwachung (hier heißt es »Kartierung«) 
eines Raumbereichs eingesetzt werden, erinnert an frühere Arbeiten. In Nau-
mans ersten Installationen bediente er sich wiederholt Video-Live-Schaltun-
gen, die es ermöglichen, leere Räume, sich selbst oder andere Besucherinnen 
zu beobachten. Meist werden diese Stücke als eine Auseinandersetzung mit 
Gesellschaft und Technologie gedeutet.21 Man kann sie aber auch im Kon-
text der frühen Institutional Critique diskutieren. Denn diese Arbeiten, die es 
kaum erlauben, dass eine Betrachterin sich meditativ in sie versenkt, bringen 
ohne Zweifel zu Bewusstsein, dass in Galerieräumen auch ein anderer Modus 
des Sehens herrscht als die visuelle Kontemplation: die (unbemerkte) Beob-
achtung durch Dritte. Auch das Publikum ist Gegenstand optischer Aufmerk-
samkeit – und zwar in einer Weise, die mit einem Machtgefüge verbunden ist. 
In einer sehr abstrakten Weise scheinen diese Arbeiten den Räumen bürger-

20	 Zu diesem Werk vgl. Bruce Nauman – Mapping the Studio. Werke der Emanuel 
Hoffmann-Stiftung, der Öffentlichen Kunstsammlung Basel und eine neue Vi-
deoinstallation, Ausstellungskatalog (Museum für Gegenwartskunst), Basel 
2002; AC. Bruce Nauman, Mapping the Studio I (Fat Chance John Cage), Aus-
stellungskatalog (Museum Ludwig), hg. von Christine Litz und Kaspar König, 
Köln 2003.

21	 Vgl. Kraynak, Janet: »›Therapeutic‹ participation. On the legacy of Bruce 
Nauman’s Yellow Room (Triangular) and other work«, in: Bianchini, Sa-
muel / Verhagen, Erik (Hg.): Practicable. From Participation to Interaction 
in Contemporary Art, Cambridge, MA / London 2016, S. 459–467.

Abb. 9: Bruce Nauman: Mapping the Studio I (Fat Chance John Cage) (2001), 
Videoinstallation, New York: Dia Chelsea, 10.01.–27.07.2002. Quelle:  
Peter Plagens: Bruce Nauman. The True Artist, London 2014, Abb. 237, S. 240.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

(De-)Maskierungen

licher Kunstkontemplation eine Maske vom Gesicht zu reißen oder allgemei-
nere latente Bedingungen des Sozialen im technologischen Zeitalter erfahr-
bar zu machen. 

Bei Mapping the Studio benutzte Nauman eine Videokamera mit Infrarot-
funktion, um aufzuzeichnen, was nachts (bei ausgeschalteter Beleuchtung) 
in seinem Atelier vor sich ging. Anlass dazu gab ein gesteigertes Aufkom-
men von Feldmäusen, denen Naumans Katze nachstellte, sodass nächtliche 
Aktivitäten bei Abwesenheit des Künstlers zu erwarten waren. Obwohl die 
42 Stunden umfassenden Aufzeichnungen (in der Installation zu sechs Stun-
den kondensiert) nur mit einer einzigen Kamera hergestellt wurden, erinnert 
die Installation, in der ringsum an den Wänden Detailansichten des Ateliers 
zu sehen sind (in denen sich nur selten Maus oder Katze zeigen), zumindest 
prima vista an ein Videoüberwachungszentrum mit einer Simultanaufzeich-
nung – allerdings mit dem Unterschied, dass wir von den Videobildern 
umgeben sind und keine visuelle »Kontrolle« über das Gesehene erlangen 
können. Dafür geschieht aber so etwas wie die Projektion des fernen privaten 
Ateliers auf den Galerieraum, also nicht nur die Aufzeichnung (Kartierung) 
eines Raumes, sondern auch die Abbildung dieses Raumes auf einen anderen 
(in diesem Sinne ist das »mapping« im Titel doppeldeutig). Die Arbeit bringt 
einerseits buchstäblich Licht ins Dunkel der Produktionsstätte der Kunst, 
und zwar auf eine an tatsächliche Überwachung grenzende Art. Sie offenbart, 
dass dort keine Mysterien schlummern, sondern nur banale Vorkommnisse 
(das Eindringen von Tieren, darunter Insekten) auftreten. Andererseits beob-
achten wir dies nicht eigentlich von außen – nicht aus sicherer Distanz, die 
Macht oder Wissen bedingt, sondern sind virtuell in diese Werkstatt versetzt. 
Wir werden so selbst zu Eindringlingen in diesem privaten Raum. Das hat die 
psychologische Konsequenz einer sachten Verunsicherung, da dieser Raum 
so ostentativ menschenleer bleibt. Wir erhalten Zutritt zu einem Bereich, von 
dem wir doch nicht Teil werden können, der uns im selben Zuge wieder ab-
stößt. Da die Tiere, um deren Aufzeichnung es eigentlich zu gehen scheint, so 
selten in den Videobildern auftauchen, ist die Wahrscheinlichkeit sehr gering, 
dass sie ausgerechnet in dem Film auftreten, den wir gerade zur Betrachtung 
ausgewählt haben – eher nehmen wir sie im Augenwinkel wahr und haben, 
wenn wir uns in diese Richtung wenden, das Ereignis bereits verpasst. Nau-
man lässt das Publikum auf drehbaren Bürostühlen (wie sie in seinem Atelier 
vorhanden sind) Platz nehmen. In augenfälliger Weise fehlt ein »richtiger« 
Sichtwinkel. Die Blicke, die die Kameras aufgezeichnet haben, werden nicht 
zu unseren. Auch ihre Vielzahl verhindert eine imaginative Zuordnung zu 
einem menschlichen Beobachter – und sei es Bruce Nauman. 

Von den Venice Fountains wurde schon bemerkt, dass sie auf die Vorstel-
lung der Werkautonomie anzuspielen scheinen, und zwar als eine gleichsam 
negative Kraft. In gewisser Weise ist diese Negativität in Mapping the Studio 
noch gesteigert. Das Atelier wird zugänglich gemacht und bleibt doch ver-
siegelt. Es ist von Blicken durchdrungen, konstituiert sich sogar in diesen 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

Stefan Neuner

Blicken, die jedoch niemand »hineinwirft«. Eine Art maschinelle Selbstre-
flexion des Arbeitsortes, der sich selbst genügt. Frühere Installationen 
Naumans sind einer solchen Deutung in noch augenscheinlicherer Weise 
zugänglich.22 Nauman hat Korridore eingerichtet, in denen Monitore stehen, 
die eine Echtzeit-Videoaufzeichnung des Raumes einschließlich dieser Mo-
nitore wiedergeben. Ein Szenario, in dem das Eintreten einer Betrachterin 
als Störung erscheinen kann. In einer anderen Installation betritt man einen 
Raum, in dem nichts weiter wahrnehmbar ist als eine Stimme, die endlos die 
Sätze wiederholt »Get out auf my mind! Get out of this room!«.23 

Die Idee eines vom Menschen entkoppelten Bewusstseins, ja Selbst
bewusstseins, die die raumfüllenden Installationen zu artikulieren scheinen, 
ist bei Nauman virulent. Es ist bei diesen Arbeiten so, als hätte Nauman die 
modernistische Vorstellung einer Selbstkritik oder Selbstreflexion der Kunst 
oder eines künstlerischen Mediums in quasi-animistischer Weise fehlgelesen. 
Die Erkenntnis, welche die selbsttransparent gewordene Kunst erlangt, ist 
nicht für uns. Manchmal ist es sogar so, als würde sie diesen Einblick eifer-
süchtig verteidigen. Ein Mysterium, in das niemand initiiert werden kann, 
dessen Offenbarung die Form einer Selbstentlarvung hätte, eigentlich die 
paradoxe Struktur einer sich selbst demaskierenden Maske. 

In dem kunsthistorischen Moment, in dem die institutionellen Träger-
strukturen der Kunst einer Reflexion zugeführt werden, entdeckt auch Nau-
man den white cube. Und auch Nauman zieht dessen Neutralität in Zweifel. 
Auch für ihn sind solche Räume bereits voller Intentionen. Doch schreibt er 
diese nicht Akteuren zu, die hinter diesen Räumen stehen, sondern lokalisiert 
sie als ein gespensterhaftes Bewusstsein in den Räumen selbst. Die Verhe-
xung der Kunst bleibt bei Nauman unaufhebbar. Es besteht keine Aussicht 
darauf, einen garantierten materiellen Grund aufzudecken. Egal wie weit die 
Entleerung der Kunst voranschreitet, auch wenn alle Figuren eliminiert sind, 
und nur noch kahle weiße Wände übrig bleiben – ein »Gesicht« bleibt prä-
sent.24 Stets verfügen die »weißen Wände« über ein »schwarzes Loch« – sei 
es, dass ein Kameraauge sich auf uns richtet, sei es, dass eine Stimme aus der 
Wand ertönt: »Get out auf my mind! Get out of this room!«. 

22	 Vgl. Neuner, Stefan / Pichler, Wolfram: »Das umgestülpte Spiegelbild. Zur 
plastischen Form von Bruce Naumans Live-Taped Video Corridor«, in: Ehnin-
ger, Eva / Laurenz-Stiftung Schaulager (Hg.): Bruce Nauman. A Contemporary, 
Münchenstein 2018, S. 59–92, hier: S. 72.

23	 Vgl. Get Out of My Mind, Get Out of This Room (1968), Kat. Bruce Nauman 
(wie Anm. 7), Kat.-Nr. 113, S. 223.

24	 Vgl. Deleuze, Gilles / Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und 
Schizophrenie II, Berlin 1992 [zuerst Paris 1980], S. 233.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003 - am 14.02.2026, 14:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

