Stilo obscuro?

Zur Sprache des Dionysius Areopagita

WIEBKE-MARIE STOCK

Stilo obscuro

»Die Art des Vortrag des Dionysius ist bezeichnet durch den unge-
wohnlich hdufigen Gebrauch der Superlative und der mit dem « priva-
tivum zusammengesetzten Worte, durch seine pomphaften Umschrei-
bungen der Namen von heiligen Dingen, durch den Schwulst seines
Ausdrucks tiberhaupt, durch die Linge der Perioden, durch die immer
wiederkehrenden Formeln und Ausdriicke der Bescheidenheit, durch
die Unordnung, in welcher er seine Sitze durcheinanderwirft, durch die
Wérme, womit er spricht, durch die Preziositit, mit welcher er einfache
Ausdriicke einfacher Begriffe in ungewohnlichere und hohere verwan-
delt.« »Unangenehm fillt auch die Linge der Perioden auf. Sie erklart
sich daraus, dal er immer den Drang in sich fiihlt, alles, was er tiber
den Gegenstand weif$ und hat und ahnet zu sagen, und daf} er beson-
ders im Buche von den gottlichen Namen in der Definition oder viel-
mehr in der Erkldrung der einzelnen Benennungen alles jenes wieder-
holt anfiihret, was Gott als solcher unter gerade dieser Benennung ist,
und wie er nicht gedacht werden kann und tiber was er alles erhaben
ist.« »Denn im Grunde ist doch in der erwéhnten Abhandlung [d.h.
Uber die gottlichen Namen] mit immer wiederkehrenden Worten und Sit-
zen, nur die einfache Behauptung ausgesprochen, daf} alle Benennun-
gen Gottes in den heiligen Schriften nur dem Anscheine nach verschie-
den, in sich selbst und ihrem eigentlichen Sinne nach bloff Synonyme
seyen.«!

1 Johann. G. B. Engelhardt: »Ueber den Styl der areopagitischen

135

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

Das Urteil tiber die Sprache des Dionysius, das Johann Georg Veit
Engelhardt 1823 in seiner Abhandlung »Ueber den Styl der areopa-
gitischen Schriften« féllt, ist streng; sein Stil ldsst in Engelhardts
Augen die gebotene Einfachheit der Sprache, »Klarheit, Innigkeit
und Freiheit von Affektation«? vermissen. Ganz dhnlich urteilt ein
Jahrhundert spéter der bekannte Dionysius-Forscher ]. Stiglmayr.
Im Vorwort zu seiner Ubersetzung des Traktats »Uber die gottli-
chen Namenc« heifst es:

»Will man die verkiinstelte, manirierte Eigenart dieser Sprache mit ih-
rem tautologischen Wortschwall, ihren ewigen Wiederholungen, for-
cierten Ausdriicken usw. nicht verwischen, so muf3 die deutsche Dik-
tion selbstverstandlich darunter leiden. Immerhin war es mein Bemii-
hen, eine allzu sklavische Anlehnung an den griechischen Originaltext,
der nicht von einem Griechen, sondern von einem syrischen Asiaten
herriihrt, zu vermeiden und mit korrekter Wiedergabe der Meinung des
Autors eine geniefSbare Ausdrucksweise herzustellen.«3

Solcher Sprachkritik, der zahlreiche weitere Autoren sich anschlie-
Ben, steht freilich auf der anderen Seite hochstes Lob gegeniiber.
Was den einen als Hohepunkt theologischen Sprechens erscheint,*

Schriften«, in: ders., Die angeblichen Schriften des Areopagiten
Dionysius, Sulzbach: Seidel 1823, S. 307-313, hier S. 307 u. S. 310f.

2 Ebd, S. 312.

3 Joseph Stiglmayr: »Vorrede und Einleitungs, in: Des heiligen Diony-
sius Areopagita angebliche Schriften tiber >Gottliche Namen«. An-
geblicher Brief an den Monch Demophilos, tibers. von Joseph
Stiglmayr, BKV II/1II, Miinchen: Josef Kosel & Friedrich Pustet 1932,
S.3-17, hier S. 4. Vgl. Joseph Stiglmayr: »Die Lehre von den Sacra-
menten und der Kirche nach Ps.-Dionysius, in: Zeitschrift fiir ka-
tholische Theologie 22 (1898), S. 246-303, hier S.259, S. 279 Fn. 1,
S. 302.

4 Vgl. u.a. Kurt Ruh: Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areo-
pagita (Bayerische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-
Historische Klasse Jahrg. 1987, Heft 2), Miinchen 1987, S. 45; Ysabel
de Andia: Henosis. L'union a Dieu chez Denys I’Aréopagite, Lei-
den/New York/Koln: Brill 1996, S.2; Hans Urs von Balthasar:
Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik, Bd.2: Ficher der Stille,
Einsiedeln 1962, S. 181: »Sie ist in ihrer Art ein viel exakterer Aus-
druck fiir die Vision der Géttlichkeit Gottes als das meiste, was de-
finierende Theologie iiber Gott zu sagen vermag.«

136

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

ist den anderen blofier Schwulst, Pomp oder barocker Uber-
schwang, der die Gedanken verschleiert.5

Es macht das Besondere der Beschéftigung mit dem Werk des
Dionysius aus, dass nicht nur die Logik der Gedankenfiihrung,
sondern die eigentlich in der Rhetorik beheimatete Frage des
sprachlichen Stils auffallend oft und duflerst kontrovers behandelt
wird. Interesse fiir die Stilfragen zeigen bezeichnenderweise nicht
erst neuere Autoren.® Schon Thomas von Aquin befasst sich im
Procemium seines Kommentars zu De divinis nominibus ausdriick-
lich mit Dionysius” Stil. Nachdem er die ihm verfiigbaren Werke
des Corpus Dionysiacum aufgezdhlt und restimiert hat, konstatiert
er im zweiten Abschnitt des Procemiums deren dunklen Stil
(»stilo obscuro«) und erortert dessen spezifische Schwierigkeiten.”

5 Vgl. u.a: Dom Denys Rutledge: »Introduction«, in: ders., Cosmic
theology. The Ecclesiastical Hierarchy of Pseudo-Denys: An Intro-
duction, New York 1965, S. 3-43, hier S.10: »not only not adding
anything to the meaning but rather serving as a kind of verbal
smoke-screen obscuring the thought one is trying to elucidate«; Jean
Vanneste: »La théologie mystique du pseudo-Denys 1’ Aréopagite,
in: Studia Patristica 5/3 (1962), S.401-415, hier S.404: »L’exposé
systématique, voilé quelque peu par les artifices du langage
mystérique, la maniére méme de présenter les arguments ... tout in-
dique le théoricien qui veut enseigner la vérité d'une doctrine.«; Jo-
seph Koch: » Augustinischer und Dionysischer Neuplatonismus«, in:
Werner Beierwaltes (Hg.), Platonismus in der Philosophie des Mit-
telalters, Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft 1969, S.316-342, hier
S. 329: »Kein Zweifel, dafs das die barocke, in Paradoxien schwel-
gende Sprache des Proklos ist.«; Endre von Ivanka: »Einleitungg, in:
Dionysius Areopagita, Von dem Namen zum Unnennbaren, Aus-
wahl und Einleitung von Endre von Ivanka, Einsiedeln: Johannes
Verlag 1981, S. 7-31, hier S. 30.

6 Auch das Interesse Jacques Derridas kniipft an die Sprachproblema-
tik an, genauer an den Sprachgestus der negativen Theologie; vgl.
Jacques Derrida: »Die différance«, in: Peter Engelmann (Hg.),
Jacques Derrida: Randgange der Philosophie, tibers. v. Gerhard Ah-
rens, Wien: Passagen 1988, S. 29-52, hier S. 32/ frz.: La différance, in:
Marges de la philosophie, Paris: Ed. de Minuit 1972. Jacques Derrida:
Wie nicht sprechen. Verneinungen, iibers. v. Hans-Dieter Gondek,
Wien: Passagen 1989, S.9f / frz. Comment ne pas parler. Dé-
négations (1986), in: Psyché. Invention de l'autre, Paris 1987, 535-595.

7 Thomas von Aquin: In librum beati Dionysii >De divinis nominibus<

137

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

Der dunkle Stil ist in Thomas” Augen zunéchst und grund-

sétzlich kein Zeichen sprachlicher Unfihigkeit, er ist vielmehr auf

die
die
die

Absicht zuriickzufiihren, die Lehren vor denen zu verbergen,
sie verspotten wiirden. Die Arkandisziplin, die verlangt, dass
heiligen Lehren nicht allen mitgeteilt werden diirfen, findet

hier eine eigentiimliche Form. Nicht, die Lehren gar nicht auszu-
sprechen oder nur den Eingeweihten gegeniiber von ihnen zu

138

expositio, Roma/Turino 1950, S.1f. »Est autem considerandum
quod beatus Dionysius in omnibus libris suis obscuro utitur stilo.
Quod quidem non ex imperitia fecit, sed ex industria ut sacra et
divina dogmata ab irrisione infidelium occultaret. Accidit etiam
difficultas in praedictis libris, ex multis:

a) Primo, quidem, quia plerumque utitur stilo et modo loquendi quo
utebantur platonici, qui apud modernos est insonsuetus. [...]

b) Secunda autem difficultas accidit in dictis eius, quia plerumque ra-
tionibus efficacibus utitur ad propositum ostendendum et multoties
paucis verbis vel etiam uno verbo eas implicat.

c) Tertia, quia multoties utitur quadem multiplicatione verborum
quae, licet superflua videantur, tamen diligenter considerantivus
magnam sententiae profunditatem continere inveniuntur.«

»Es ist auch zu betrachten, dass der selige Dionysius in allen seinen
Biichern einen dunklen Stil verwendet. Das hat er freilich nicht aus
Unfdhigkeit getan, sondern aus Absicht, um die heiligen und gottli-
chen Lehren vor dem Spott der Ungldubigen zu verbergen. Die
Schwierigkeit entsteht in den genannten Biichern aus verschiedenen
Griinden:

a) Zunichst, weil er oft den Stil und die Redeweise verwendet, die
die Platoniker verwandten und die bei uns Modernen ungebréuch-
lichist. [...]

b) Die zweite Schwierigkeit aber entsteht in seinen Aussagen da-
durch, dass er meistens wirksame Argumente verwendet, um sei-
nen Gedanken darzulegen und sie oft nur in wenige Worte oder nur
ein einziges Wort ein-schlief3t.

c) Die dritte Schwierigkeit liegt darin, dass er oft eine gewisse
Vervielfdltigung von Worten verwendet, in denen man, auch wenn
sie tiberfliissig erscheinen konnten, bei sorgfiltiger Betrachtung eine
grofle Tiefe der Aussage entdeckt.« - Die Ubersetzung »Argument«
fiir »ratio« (Vernunft, Uberlegung, Grund, Denkart usw.) wurde
gewihlt, um zu unterstreichen, dass fiir Thomas der von Dionysius
gewihlte Stil kein bloff duflerlicher, rhetorischer Schmuck (ornatus)
ist, sondern die Form des Denkens selbst.

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

sprechen, ist die Konsequenz, die Thomas Dionysius unterstellt,
sondern sie auf eine so dunkle Weise zu sagen, dass der Spott kei-
nen Angriffspunkt bekommt. Die Sprache selbst ist so rétselhaft
angelegt, dass nur der Eingeweihte sie auch verstehen kann.8

Das Dunkle des Stils ist aber fiir Thomas nicht etwas blo8 Ge-
heimnisvoll-Diffuses, die Schwierigkeiten lassen sich vielmehr
sprachanalytisch genau benennen.

Die erste der drei Schwierigkeiten, die er nennt, die im vorlie-
genden Zusammenhang aber nur erwdhnt und nicht weiter ver-
folgt werden soll, ist die platonische Redeweise, die Thomas als
zu seiner Zeit, also im eher aristotelisch gepragten Denkmilieu des
13. Jahrhunderts, altertiimlich und ungebréuchlich bezeichnet. Die
zweite und dritte Schwierigkeit, die er aufzéhlt, kennzeichnen
zwei gegenldufige Methoden. Wahrend die erste wirksame Argu-
mente verwende und diese in wenige Worte oder gar nur ein Wort
einschliele, vervielfiltige die zweite die Worte, was oberfldchlich
erscheinen konnte, sich aber bei tieferer Betrachtung als grofse Tie-
fe des Gedankens herausstelle.

Die erste der beiden von Thomas genannten Methoden ist eine
Reduzierung der Worte auf wenige oder gar ein einziges Wort, in
dem die wirksamen Argumente eingeschlossen oder wortlich ein-
gefaltet werden (implicat). Die Aussage sucht, eine hochstmogliche
Dichte und Knappheit zu erreichen. Als Beispiele fiir diese Vorge-
hensweise lassen sich z.B. Neologismen wie Umepayvwarog (hyper-
agnostos, liberunerkennbar) anfiithren: in einem einzigen Wort
wird die Grundidee der negativen Theologie ausgedriickt, dass
ndmlich Gott unerkennbar ist, jedoch nicht in einem privativen
Sinne, sondern dass er jenseits jedes Erkennbaren steht. Auch
kurze Sétze oder Wortfolgen konnen zu dieser Methode gezahlt
werden: »alles Seiende und nichts vom Seienden (mavta 1 évia
KAt 0VdEV TV OVTWV, panta ta onta kai ouden ton onton)«® - Gott ist

8 Hierauf kann in diesem Zusammenhang nicht ausfiihrlicher einge-
gangen werden.

9 DN 119,9 (596C) (WMS). Die Schriften des Dionysius werden mit
Kiirzeln nach dem griechischen Text der kritischen Ausgabe (Corpus
Dionysiacum I. De divinis nominibus (DN), hrsg. v. Beate Regina
Suchla, Patristische Texte und Studien 33, Berlin/New York 1990;
Corpus Dionysiacum II. De coelestis hierarchia (CH), De eccle-
siastica hierarchie (EH), De mystica theologia (MT), Epistulae (Ep),

139

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

der Seiende, er ist alles Seiende oder in allem Seienden, da er die
Ursache alles Seienden ist, und zugleich ist er nichts vom Seien-
den, da er das Seiende tiberragt und »jenseits von allem«0 ist.

Die multiplicatio verborum ist die hierzu gegenldufige Methode;
sie vervielfdltigt die Worte und zeigt sich vor allem in langen Wort-
und insbesondere Namensreihungen.!® Eine Vielzahl, aber auch
eine Vielfalt von Worten und Namen zu verwenden, ist Merkmal
dieser Methode.

In seinem Traktat Uber die mystische Theologie fithrt Dionysius
selbst diese beiden Methoden an, wenn er von polylogos und
brachylektos spricht, er fiigt diesen beiden Bestimmungen freilich
noch ein alogos hinzu:

»Mir scheint das ein ausgezeichneter Gedanke zu sein: die gtitige Allur-
sache kann mit vielen (moAVAoyogc) wie mit wenigen Worten
(PoaxvAextoc) ausgesagt werden und sich zugleich auch der Aussage
gédnzlich entziehen (&Aoyog)«.12

Was Dionysius generell iiber die Rede von Gott sagt, nimlich dass
Gott in vielen und in wenigen Worten gesagt werden kann, gilt,
Thomas zufolge, auch fiir Dionysius’ eigene Rede von Gott; von
einem alogos, einer Wortlosigkeit, spricht Thomas jedoch nicht.

hrsg. v. Gunter Heil u. Adolf Martin Ritter, Patristische Texte und
Studien 36, Berlin/New York 1991) zitiert, mit Angabe von Seite
und Zeile und zusitzlich der Paginierung der Patrologia Graeca. Die
deutsche Ubersetzung wird mit Angabe des Ubersetzers in eigener
Ubersetzung oder nach den folgenden Ubersetzungen ~zitiert:
Pseudo-Dionysius Areopagita, Uber die himmlische Hierarchie. Uber
die kirchliche Hierarchie, iibers. von Gunter Heil, Bibliothek der grie-
chischen Literatur 22, Stuttgart: Hiersemann 1986; ders., Die Namen
Gottes, iibers. von Beate Regina Suchla, Bibliothek der griechischen
Literatur 26, Stuttgart: Hiersemann 1988; ders., Uber die mystische
Theologie und Briefe, tibers. von Adolf Martin Ritter, Bibliothek der
griechischen Literatur 40, Stuttgart: Hiersemann 1994.

10 Vgl u.a. MT 143,17 (1000C); MT 144,13 (1001A); DN 197,22-198,1
(869D-872A); DN 210,20 (913A); DN 218,15 (949B).

11 Als Beispiel vgl. u. das Zitat in »Namen«.

12 MT 143,10f (1000C) (Ritter).

140

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

Reden und Schweigen

Wortlosigkeit und Schweigen kennzeichnen die Einung mit dem
Hochsten am Ende des Aufstiegs.’® In der Einung, die Vernunft
und Denken tibersteigt, kann es kein Sprechen mehr geben, da es
auch kein Erkennen und keine Differenz zwischen Denkgegen-
stand und Denkendem gibt. Die Einung!# ist jedoch eine momen-
tane Erfahrung, die selten ist und nicht andauert. Der Sprache
kommt daher eine wichtige Bedeutung zu, denn sie wird einer-
seits zum Ausdruck einer Erfahrung, die doch nicht ausgesagt
werden kann, wenn derjenige, der sie erfahren hat, versucht von
ihr zu sprechen, und sie fithrt andererseits zu eben jener Erfah-
rung hin, d.h. sie gewinnt anagogische, d.h. emporfithrende Funk-
tion. Zwischen Reden und Schweigen entwickelt sich eine Dialek-
tik. Im Aufstieg zur Einung verstummt die Sprache, da in der Ei-
nung selbst sprachliche Aussagen nicht mehr moglich sind. In der
Moystischen Theologie versucht Dionysius, die Erfahrung der Ei-
nung in paradoxen Ausdriicken oder Umschreibungen zu be-
schreiben, wenn er z. B. von Erkennen durch Nichterkennen!®
oder der Schau des »tiberlichten Dunkels«!¢ spricht. Die Sprache,
die so zum Ausdruck der Einung wird, dient auf der anderen Sei-
te auch der Emporfithrung, der Anagogie und wendet sich wieder
der Einung und dem Schweigen zu. Das Schweigen ist Anfangs-
und Endpunkt des Redens. Die Einung im Schweigen ist der Gip-
fel der Annidherung an Gott, so dass alles Reden auf sie hin geord-
net ist, sei es als Rede aus der Einung heraus, sei es als Rede, die

13 MT 147,8-10 (1033BC) (Ritter): »So werden wir auch jetzt, da wir in
das Dunkel eintauchen, welches hoher ist als unsere Vernunft, nicht
(nur) in Wortkargheit, sondern in vollige Wortlosigkeit und ein
Nichtwissen verfallen.«

14 Zur Einung vgl. u.a. Ysabel de Andia: Henosis: I'union a Dieu chez
Denys 1'Aréopagite, Leiden [u.a.]: Brill, 1996; Ysabel de Andia: »La
divinisation de l'homme selon Denys«, in: Diotima 23 (1995),
S. 86-92; Werner Beierwaltes: Denken des Einen. Studien zur neu-
platonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frank-
furt a. M.: Klostermann 1985.

15 MT 145,1-3 (1025A) (Ritter): » [...] im Nichtsehen und Nichterkennen
den sehen und erkennen mochte, der unser Sehen und Erkennen
tibersteigt, (und zwar gerade) durch Nichtsehen und Nichterkennen.«

16 MT 145,1 (1025A); vgl. MT 142,1f (997B).

141

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

ins

Schweigen hinein zielt. Auflosung der Sprache ins Schweigen

und Wiederaufbau der Sprache aus dem Schweigen heraus sind

komplementar.1”

In seinem Traktat »Uber die mystische Theologie« nennt Dio-

nysius die apophatische (negative) Theologie als den aufsteigen-
den Weg par excellence, wohingegen er der kataphatischen (affir-
mativen) Theologie den Abstieg zuordnet.’® Die Grundidee der

17

18

142

Wie von Gott oder dem Hochsten, dem Einen zu sprechen sei, ist
eine Frage, die nicht erst Dionysius beschiftigt. »Platon, Philo, the
Gnostics and the Hermetics, Plotinus and the Cappadocian Fathers:
all struggled with the problem of speaking of the unspeakable, the
Unknown God.« (Carlos Steel: »Beyond the Principle of Contradic-
tion? Proclus’ >Parmenides< and the Origin of Negative Theology«,
in: Martin Pickavé (Hg.), Die Logik des Transzendentalen. Fest-
schrift fiir Jan A. Aertsen zum 65. Geburtstag, Berlin/New York: de
Gruyter 2000, S. 581-599, hier S. 585). Ein und dasselbe Grundprob-
lem, ndmlich die Unerkennbarkeit und Unsagbarkeit des Hochsten,
des Einen oder des Gottlichen, beschiftigt all diese Denker, jedoch
unterscheiden sie sich in der Art ihres Umgangs mit diesem Prob-
lem, in jhren Losungsansitzen und im Stand ihrer Reflexion auf das
Problem. Vgl. hierzu u.a. Philippe Hoffmann: »L’expression de
I'indicible dans le néoplatonisme grec de Plotin & Damascius, in:
Laurent Lévy/Carlos Pernot (Hg.), Dire 1'évidence, Paris:
L'Harmattan 1997, S.335-390. Zu Plotin, vgl. insbesondere W.
Beierwaltes: Denken des Einen, S.102-107 und Dominic O’Meara:
»Le probleme du discours sur I'indicible chez Plotin, in: Revue de
théologie et de philosophie 122 (1990), S. 145-156; zu Proklos vgl.
insbesondere Carlos Steel: »Negatio Negationis«. Proclus on the Fi-
nal Lemma of the First Hypothesis of the Parmenides«, in: John J.
Cleary (Hg.), Traditions of Platonism. Essays in Honour of John
Dillon, Aldershot u.a: Ashgate 1999, S. 351-368; C. Steel: »Beyond the
principle«; Carlos Steel: »Au-dela de tout nom. Parménide 142A3-4
dans l'interprétation de Proclus et de Denys«, in: Bart Jannsens u.a.
(Hg.), Philomathestatos. Ftudes de patristique grecque et textes by-
zantins offerts a Jacques Noret a I’occasion de ses soixante-cing ans,
Leuven u.a.: Peters 2004, S. 603-624; Michele Abbate: »II >linguaggio
dell'ineffabile< nella concezione procliana dell’'uno-in-sé«, in: Elen-
chos. Rivista di studi sul pensiero antico XXII/2 (2001), S. 305-327.

Vgl. MT 145,7-14 (1025B). Der Begriff der »negativen Theologie« ist
insofern problematisch, als der Begriff nur im Plural in einer Kapi-
teliiberschrift auftaucht, bei der fraglich ist, ob sie von Dionysius

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

apophatischen Theologie besagt, dass man von Gott nicht sagen
konne, was er ist, sondern nur, was er nicht ist.1 Alles, was ist,
muss ihm daher abgesprochen oder, anders ausgedrtickt, von ihm
negiert werden. Die Negation oder genauer das Absprechen muss
Dionysius zufolge bei den niedrigen Namen beginnen; zuerst wer-
den Namen wie »Stein« oder »Fels« negiert, dann in aufsteigender
Linie all die weiteren Namen aus dem Bereich des sinnlich Wahr-
nehmbaren wie »Wasser« oder »Sonne«. Weiter steigt die Negation
hinauf durch den Bereich der intelligiblen Namen, die bis hin zu
den hochsten Namen wie »Geist«, »Glite« oder »Gottheit« negiert
werden.?0 Dionysius unterscheidet zwischen den Negationen
niedriger Namen und denen hoher Namen, indem er anmerkt,
Gott sei eher »mit Leben und Giite gleichzusetzen als mit Luft und
Stein«?!. Dies zeigt, dass Dionysius im Aufstieg der Negationen ei-
nen aufsteigenden Erkenntnisfortschritt annimmt.22 Die Negation

selbst stammt. Vgl. zur negativen Theologie u.a. Stanislas Breton:
»Sens et portée de la Théologie Négative«, in: Ysabel de Andia
(Hg.), Denys I’Aréopagite et sa postérité en Orient et Occident,
Paris: Institut d Etudes Augustiniennes 1997, S. 629-643; John N.
Jones: »Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative Theology«,
in: Harvard Theological Review 89/ 4 (1996), S. 355-371; James W.
Douglass: »The negative Theology of Dionysius the Areopagite, in:
The Downside Review 81/262 (1963), S. 115-124; Vladimir Lossky:
»La théologie négative dans la doctrine de Denys I’ Aréopagite«, in:
Revue des sciences philosophiques et théologiques 28 (1939), S. 204-
221; C. Steel: »Beyond the principle«, S.585; C. Steel: »Negatio
Negationis«, S.367. Auch die Diskussion zwischen Derrida und
Marion hat die negative Theologie zum Thema; vgl. u.a. ]. Derrida:
»Die différance«; J. Derrida: Wie nicht sprechen; Jean-Luc Marion:
»Au nom ou comment le taire«, in: De surcroit. Etudes sur les
phénomenes saturés, Paris 2001, S. 155-195; vgl. hierzu und zu Dio-
nysius besonders Dirk Westerkamp: Via negativa. Sprache und
Methode der negativen Theologie, Miinchen : Fink 2006, Kap. 1 zu
Dionysius, Kap. 5 zu Derrida und Marion.

19 CH 12,16f (140D): €€ v o0 Tl €0Ttv, AAAX TL 0UK €0TLVv.

20 MT 149,8f (1048A) (Ritter).

21 MT 147,19f (1033CD) (Ritter).

22 Dies ist vermutlich der Grund, warum Mortley Dionysius »a posi-
tive view of language« zuschreibt, vgl. Raoul Mortley: From Word
to Silence, 2 Bde., Bonn: Christian and Greek 1986, Bd. 2: The Way of

143

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

erstreckt sich auch auf entgegengesetzte Aussagen? und durch-
bricht so den Satz vom Widerspruch. In den beiden letzten Kapi-
teln der Mystischen Theologie vollzieht Dionysius eben diesen Auf-
stieg und steigt durch die Negationen empor, um in einem »jenseits
des ganzen« (éméxetva twv 6Awv) zu enden.?* Der Aufstieg endet
im Schweigen, das letztlich allein der Unsagbarkeit angemessen ist.

Wenn aber letztlich nur das Schweigen angemessen ist und die
Negation der Konigsweg dorthin, stellt sich die Frage, welche
Funktion den anderen Wegen der Theologie zukommt, insbeson-
dere der kataphatischen/affirmativen Theologie. Stimmt, was
Dionysius sagt, wenn er der kataphatischen Theologie den Ab-
stieg zuordnet? Oder ist nicht auch diese Sprache auf das Schwei-
gen, das alogos und den Aufstieg hingeordnet? Miisste man nicht
auch die vielen und wenigen Worte und nicht nur die Negationen
als Spielarten negativer Theologie begreifen?

Namen

Im Traktat Uber die géttlichen Namen fragt Dionysius, wie Gott
denn zu benennen sei, wenn er als »unbenennbar und iiberna-
menhaft« verstanden werden muss.2> Der Unsagbarkeit entspra-

Negation, S. 221-241 (Kap. 12). Proklos hingegen betont die Radika-
litat der Negativitét starker; bei ihm fiithren die Negationen zu kei-
nerlei Wissen und sind nur eine Vorbereitung fiir den Aufstieg, vgl.
C. Steel: »Beyond the principle«, S. 598-599; in Abgrenzung der pro-
klischen Negationen von der negatio negationis des Meister Eckhart,
vgl. C. Steel: »Negatio Negationis««, passim, bes. S. 367f.

23 Vgl u.a. MT 149,3f (1048 A) (Ritter): »weder Grofie noch Kleinheit,
weder Gleichheit noch Ungleichheit, weder Ahnlichkeit noch Un-
dhnlichkeit«. Die Negation gegensitzlicher Aussagen ist eine Be-
sonderheit des Dionysius, die sich bei Proklos noch nicht findet und
die Cusanus spater weiterfithren wird, vgl. hierzu C. Steel: »Beyond
the principlex, S. 585.

24 MT 150,9 (1048B (WMS).

25 DN 116,3-6 (593AB) (Suchla): »[...] wenn es von ihm weder eine Sin-
neswahrnehmung gibt noch eine Vorstellung, eine Ansicht, einen
Namen, eine Aussage, eine Beriithrung oder eine Kenntnis, wie kann
dann von uns die Abhandlung Uber die Namen Gottes verfafit wer-
den, da sich doch die alle Begriffe tiberschreitende Gottheit als un-
benennbar und iibernamenhaft zeigt?«

144

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

che es, konnte man schlussfolgern, ihn gar nicht zu benennen, je-
doch benennen ihn Schrift und Uberlieferung. Gott ist »anony-
mos« und »polyénymos«:

»Weil die Gottkiinder dies wissen, besingen sie diese sowohl als na-
menlos als auch mit jedem Namen.« (»ToUto yovv €iddtec ot BeoAdyol
Kal @G GVWVLHOV avTnV LUVODOL Kal €K TAVTOS OVOHUATOG.«)?
»Namenlos auf der einen Seite ... Vielnamig auf der anderen...«
(»Avdvopov pév, ... IToAvdvouov dé...,«).%7

Die Gottkiinder (theologoi) wissen zum einen, dass »diese«, d.h.
»die gotturspriingliche Uberwesenheit«? nicht ausgesagt werden
kann, und zum anderen, dass sie als Ursache von allem besungen
werden muss.? Anonym, also namenlos, ohne Namen, ist Gott, da
kein Name ihn, der alles tibersteigt, addquat in seinem Wesen be-
zeichnen kann. Es kommt ihm aber auch jeder Name zu, da alles
Geschaffene ihn bezeichnet, insofern er Urheber aller Dinge ist, er
ist daher vielnamig, polyonym. Dionysius fiithrt zunéchst mehrere -
sehr frei ausgelegte und verkniipfte - Schriftworte als Beleg fiir
die Namenlosigkeit an® und z&hlt dann eine lange Reihe von Na-
men auf, die in der Schrift Gott zugesprochen werden. In dieser
bemerkenswerten Passage présentiert Dionysius eine Fiille von
Gottesnamen aus dem intelligiblen und sinnlichen Bereich.

»Vielnamig aber, wie wenn sie sie einfithrend einfiihren als sagende:
>Ich bin der Seiendes, das Leben, das Licht, der Gott, die Wahrheit, und
wenn selbst die Gottweisen die Ursache von allem vielnamig aus allem
Verursachten heraus besingen als gut, als schon, als weise, als liebens-
wert, als Gott der Gotter, als Herr der Herren, als Heiligen der Heiligen,
als Ewigkeit, als Seienden und als Ursache der Ewigkeit, als Spender/
Fiihrer des Lebens, als Weisheit, als Geist (nous), als Verstand/Wort
(logos), als Kenner, als den, der alle Schitze jeglichen Wissens im vo-
raus hat/tbertrifft, als Kraft, als Herrscher, als Konig der Konige, als

26 DN 118, 2f (596A) (WMS).

27 DN 118,4.11 (596A).

28 DN 117,5 (593C) (WMS): »T1)v ... rtegovodtta v OeaQX kv,
»die gotturspriingliche Uberwesenheit«. Suchlas Ubersetzung »erz-
gottlich« ist m.E. nicht angemessen.

29 DN 117,13 (593D): vpvntéov.

30 DN 118,4-10 (596A).

145

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

Alten der Tage, als nie alternd und unverédnderlich, als Rettung, als Ge-
rechtigkeit, als Heiligung, als Erlosung, als an Macht alles Ubertref-
fenden und als im zarten Hauch (erscheinend). Und sie sagen auch,
dass sie [d.h. die Ursache] in den Geistern ist und in den Seelen und in
den Kérpern und im Himmel und in der Erde und zugleich derselbe in
demselben, inkosmisch, umkosmisch, iiberkosmisch, tiberhimmlisch,
iiberwesenhaft, Sonne, Stern, Feuer, Wasser, Wind/Hauch, Tau, Wolke,
Stein und Fels, alles Seiende und nichts vom Seienden.«3!

Diese Textpassage fiihrt vor Augen, was Thomas von Aquin die
multiplicatio verborum nennt: eine Vielzahl und Vielfalt an Namen.
Zudem sind nicht wenige der Ausdriicke, wie z.B. »inkosmisch«
oder »iiberwesenhaft« gute Beispiele fiir die Methode der Ein-
schliefung und Verdichtung.

Der iiberwiegende Teil der in diesem Zitat aufgezédhlten Got-
tesnamen entstammt dem intelligiblen Bereich, einige Namen je-
doch gehoren zu denjenigen Namen, die aus dem Bereich des sin-
nlich Wahrnehmbaren stammen und damit in den mehrfach er-
wihnten, vermutlich fiktiven Traktat Uber die symbolischen Theo-
logie einzuordnen sind.32 Der Unterschied dieser beiden Namens-
arten, an dem Dionysius sonst streng festhélt,?® spielt an dieser
Stelle auffilligerweise keine Rolle. Die Namen sind zum Teil bibli-

31 DN 118,11-119,9 (596ABC) (WMS): ... ¢ dikaloovVT), WG AYATUOV,
WG ATOAVTWOLY, WG HeYEDEL TAVTWY UTteQéxovTa Kal wg ev avoa
Aentti). Kat ye kat év vools avtov eivai paot kal év puxaic kat €v
OWHAOL KAl €V 00EAVQ Kal €V YT Kal Apa €V TavTQ TOV aUToV,
£YKOOULOV, TIEQUKOOLLOV, DTIEQKOTLOV, DTTEQOVQRAVIOV, DTTEQOVTLOV,
AoV, aotépa, ToE, VdWE, TMVEDUA, dEOOOV, VEPEATV, avToABOV
Katl TETEAV, TAVTA T GVTA KAl OVDEV TV OVTWV.

32 Vgl. z.B. DN 121,1-3 (597B). Zur Symbolischen Theologie, vgl. u.a.
Otto Semmelroth: »Die ®eoAoyiar cuupoAucr) des Ps.-Dionysius
Areopagita«, in: Scholastik 27 (1952), S.1-11; Jean Pépin: »Aspects
théoriques du symbolisme dans la tradition dionysienne. Antécé-
dents et nouveautés«, in: Simboli e simbologia nell’alto medioevo.
Settimani di studio del centro italiano di studi sull’ alto Medioevo
23/1, Spoleto 1976, S. 33-66; Charles-André Bernard: »Les formes de
la Théologie chez Denys 1’ Aréopagite«, in: Gregorianum 59 (1978),
S. 39-69, hier S. 60-69; Ch.-A. Bernard: »La triple forme du discours
théologique dionysien au moyen age«, in: Ysabel de Andia (Hg.),
Denys I’ Aréopagite, S. 503-515.

33 Vgl. u. a. DN 211,7-9 (913B).

146

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

scher, zum Teil philosophischer Herkunft34, zum Teil scheinen sie
blof$ aneinandergereiht, zum Teil mit Bedacht gruppiert zu sein.

Am Schluss dieser Passage - sie sei noch einmal zitiert - treibt
Dionysius seine Gottesnamen zundchst in schwindelerregende
geistige Hohen, um dann in einem Reigen von sinnlichen Namen
zu enden:

»Und sie sagen auch, dass sie [d.h. die Ursache] in den Geistern ist und
in den Seelen und in den Kérpern und im Himmel und in der Erde und
zugleich derselbe in demselben, inkosmisch, umkosmisch, tiberkos-
misch, tiberhimmlisch, iiberwesenhaft, Sonne, Stern, Feuer, Wasser,
Wind/Hauch, Tau, Wolke, Stein und Fels«3>,

Die Ursache ist in den Geistern, Seelen und Korpern und damit in
allem Seienden, im Himmel und auf der Erde, d.h. iiberall. Diese
Allgegenwirtigkeit der gottlichen Ursache sucht Dionysius dann
mit einigen Adjektiven zu fassen, die immer mehr die Jenseitigkeit
des Gottlichen betonen: »inkosmisch« ist Ausdruck fiir die Allge-
genwirtigkeit im Kosmos, »umkosmisch« besagt, dass die Ursa-
che den Kosmos umfasst und demnach aufierhalb von ihm steht,
»liberkosmisch« und dann im folgenden »tiberhimmlisch« unter-
streichen und steigern die Jenseitigkeit. Den hochsten Punkt in
dieser Aufstiegsbewegung erreicht Dionysius mit dem Ausdruck
»hyperousion«: Uber dem Sein oder iiber dem Wesen steht diese
Ursache, ist also allem entriickt. Von dieser weitesten Ferne und
hochsten Unfassbarkeit springt die Aufzdhlung der Gottesnamen
in einen sehr greifbaren und fassbaren Bereich, denn Dionysius
fihrt hiernach mit den Worten »Sonne, Stern, Feuer, Wasser,
Wind, Tau, Wolke, Stein und Fels« fort. Nach der steilen Auf-
stiegsbewegung zum »hyperousion« folgt nun, was die Wiirde der
Namen angeht, eine Abwértsbewegung. »Sonne« gilt Dionysius
als hoher Name, »Feuer« und »Wasser« sind Beispiele fiir mittlere
Namen, wohingegen der »Fels« ein Name aus dem niedrigsten
Bereich ist. Der gesamte Bereich der symbolischen Theologie von

34 Der Apparat der kritischen Ausgabe gibt fast fiir jeden dieser Na-
men eine Bibelstelle an. Dies verschleiert jedoch, dass in sehr vielen
Féllen, wie z.B. bei »hyperouranion« oder »perikosmion«, die Be-
griffe, die Dionysius verwendet, nicht in der Septuaginta stehen,
sondern Formulierung des Dionysius sind.

35 DN 119,5-9 (596BC) (WMS).

147

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

hochsten Namen bis zu unéhnlichen, unpassenden Ahnlichkeiten
wird in diesen neun Gottesnamen abgesteckt.3¢

Auffillig ist die Bewegungsrichtung, die Dionysius’ Namens-
gebung in der gesamten Textpassage verfolgt. Die ersten Namen
weisen keine bedeutenden Auf- oder Abstiege auf, was sich dann
im zweiten Abschnitt &ndert. Auf den Aufstieg in die hochsten
geistigen Hohen folgt ein Sprung zu den sinnlichen Namen und
dann ein Abstieg in der Wiirde der Namen. Bildlich gesprochen
wiére der erste Teil der Namensaufzihlung einer leichten Wellen-
bewegung vergleichbar, wahrend der letzte Teil einem hohen
Wellenkamm gleicht, auf den sich die Namen in ihrer héchsten
Verdichtung/Einfaltung hinaufschwingen, von dem sie sich her-
abstiirzen, um in einem tiefen Wellental zu verschwinden. Die
leichte, schaukelnde Bewegung der ersten Namen ist ruhig und
beruhigend, der steile Aufstieg aber reifst den Leser aus dieser
Ruhe, zieht ihn in die Hohe, schleudert ihn nach der rasanten
Fahrt hinab und ldsst ihn in die Tiefen der Namen sinken. Die
Schlussworte »alles Seiende und nichts vom Seienden« (mévta T
Ovta Kol ovdEV Twv Ovtwv) beenden die heftige Bewegung und
fangen den Leser wieder auf. Sie schlieffen den Kreis zu den ersten
Namen, wo von dem »Seienden« gesprochen wurde. Die gesamte
vorherige Bewegung wird in diesen letzten Worten eingefaltet.

Dionysius fithrt nicht nur die enge Verbindung von sinnlichen
und geistigen Namen vor Augen, sondern zeigt auch, dass nicht
ausschliefllich der negativen Theologie die Aufstiegsbewegung
zugeordnet werden darf, sondern dass es moglich ist, innerhalb
der Namenszusprechungen Aufstiege und Abstiege zu vollziehe.

Die Aneinanderreihung von Namen selbst stellt eine Form der
Negation dar. Kein Name kann Gott fassen, daher muss jeder der
aufgefiihrten Namen negiert werden, und dies wird er hier nicht
durch ein »nicht«, sondern in der Erganzung und Ablosung durch
einen weiteren Namen. Wenn Gott »Licht« genannt wird und
»Konig«, werden beide Namen durch die Zusammenstellung zu-
gleich relativiert, bzw. negiert, denn ein »Konig«, der zugleich
»Licht« ist, ist kein Konig im tiblichen menschlichen Sinne. Die
Namensvielfalt fithrt die Beschranktheit der Namen ebenso vor
Augen, wie dies die Negation vermag, so dass sie zu einem Weg
der negativen Theologie wird.

36 Zu der Konzeption »unahnlicher Ahnlichkeiten«, vgl. CH 1L

148

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

Die Sprache gewinnt anagogische Funktion. In dieser Textpas-
sage begreift der Leser nicht nur die Moglichkeit von Auf- und Ab-
stiegsbewegungen, sondern vollzieht diese im Durchgang durch
die Namen; der Text selbst regt ihn an und geleitet ihn bei dieser
Gedankenbewegung. Wie ihn die immer hoher steigenden Ne-
gationen dem Schweigen der Einung néher bringen kénnen, so zie-
hen auch die aneinandergefiigten Namen den Leser immer niher
hin zu dem Unsagbaren, der sich weder in den vielen Worten noch
in der Konzentration weniger Worte fassen ldsst. Jedem sprach-
lichen Zugriff entzieht er sich und zieht so den Leser in der Abfolge
der Worte immer weiter hinter sich her. Die Sprache gewinnt ana-
gogische Funktion, da sie dem Leser in immer stirkerer Wiese das
Unsagbare vorfiihrt und eine Bewegung auf es hin anregt.

Grenzen der Vielfalt

Man koénnte sich die multiplicatio verborum rein sprachlogisch ge-
sehen grenzenlos denken. Bei Dionysius hilt sie sich jedoch
grundsétzlich an das Repertoire der HI. Schrift, in der sich Gott
selbst mit einer Vielzahl von Namen offenbart.3” Es ist freilich ex-
zessiv und kreativ auszuschopfen. Die Grenzen der Namenvielfalt
missten folglich durch die HI. Schrift selbst gegeben sein. Diony-
sius {iberschreitet diese von ihm selbst behauptete Grenze jedoch
immer wieder, wenn er weitere, insbesondere philosophische Na-
men, Begriffe aus anderen Tradition oder Neologismen hinzu-
nimmt.® Eine Begriindung fiir dieses Vorgehen gibt er in einer
Textpassage der Schrift Uber die gittlichen Namen, in der es um den
Gottesnamen »erds« geht, der anders als »agapé« nicht biblischen
Ursprungs ist und daher von christlichen Denkern nicht selten ab-
gelehnt wurde, da sie in ihm weniger die wohltatige christliche
(Né&chsten-)liebe sahen als die leidenschaftliche Liebe:

37 DN 108,6-8 (588A) (Suchla): »Man darf demnach tiberhaupt nicht
wagen, irgendetwas tiiber die iiberwesentliche und verborgene
Gottheit zu sagen oder gleichwohl zu denken mit Ausnahme des-
sen, was uns durch gottliche Eingebung in der Heiligen Schrift geof-
fenbart worden ist.«

38 Als Beispiele genannt seien hier nur »hyperousion«, »logia« als Be-
zeichnung der HI. Schrift, »thearchia« als Bezeichnung fiir Gott.

149

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

»Es soll aber niemand argwoéhnen, daf8 wir den Namen >Eros< wider die
Heilige Schrift ehren. Denn meines Erachtens ist es verstandnislos und
toricht, nicht den Sinn der Absicht zu bedenken, sondern nur die Wort-
wahl. Dieses ist nicht den Menschen eigen, die das Géttliche zu erken-
nen wiinschen, sondern nur denen, die leeren Schall aufnehmen und
diesen von aufien bis zu den Ohren, aber nicht weiter festhalten und
nicht wissen wollen, was eine solche Redeweise bedeutet, wie man sie
namlich mit Hilfe anderer gleichbedeutender und deutlicherer Rede-
wiesen erkldren muf3, die ferner noch dazu sinnlose Buchstaben und
Schriftzeichen dulden, auflerdem unbekannte Silben und Redewendun-
gen, die nicht den geistigen Teil ihrer Seele erreichen, sondern nur au-
Ben um ihre Lippen und Ohren durcheinander klingen. Als ob es nicht
erlaubt wire, die Zahl vier durch zweimal zwei zu bezeichnen oder ge-
radlinige Figuren durch lineare Figuren oder das Mutterland durch das
Vaterland oder etwas anderes von dem, was aufgrund mannigfacher
Teile der Sprache ein und dasselbe bedeutet.«*

Drei Momente sind in dieser Textpassage hervorzuheben. Zum
ersten unterscheidet Dionysius »Wortwahl« und »Sinn der Ab-
sicht«, zum zweiten verwahrt er sich gegen unverstandliche Aus-
driicke und argumentiert zum dritten fiir die Moglichkeit, Gegen-
stinde oder Sachverhalte mit verschiedenen synonymen Ausdrii-
cken zu bezeichnen.

Der dritte, eher unproblematische Aspekt betrifft die Moglich-
keit, synonyme Ausdriicke zu verwenden, was Dionysius in der
multiplicatio verborum nutzen kann. Schwieriger sind der erste und
zweite Aspekt, die weitergehende Fragen aufwerfen.

Der erste Aspekt bezieht sich auf das Problem, das mit dem
Namen erds verbunden ist. Die Konnotationen der leidenschaftli-
chen Liebe und der Sinnlichkeit erscheinen im christlichen Rah-
men und insbesondere auf Gott bezogen unpassend. Wenn Dio-

39 DN 156,2-13 (708CD) (Suchla). "Eott pév yao dAoyov, wg oipat, kat
OKALOV TO M1 T OUVALEL TOD OKOTIOU TIQOOEXELV, AAAX Talg
Aé&eow. [...] Tl pev 1 totdde AéELc onuatvel, m@g d& avTnV X1 Kat
O ETéowv OHOdLVAHWY Kal ExPavTiuwtéowy AéEewv dixoadnoat,
TEOOTIAOXOVIWY  d& OTOLXE(OIS KAl YOAUMALS AVONTOS Kol
cLAAaPaic kat Aéeowv ayvawoTolg urn duPatvovoals €ig tO TG
Puxns avt@v voedv, AAA EEw Tepl T XElAN Kal TOG AKOOG
avt@v daPoppPovpévais. [...] 1) €Tegdv Tt TV MOAAOLS ToD Adyou
HEQETL TAVTO ONUALVOVTWV.

150

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

nysius von der lexis die dynamis tou skopou unterscheidet, so moch-
te er nicht agapé und erds als Synonyme darstellen, die das gleiche
bezeichnen. Der Akzent liegt vielmehr auf einem anderen Aspekt,
namlich auf dem richtigen Verstindnis des Namen erds. Dieser
darf nicht in duferlicher Sicht als leidenschaftliche und sinnliche
Liebe verstanden werden, muss vielmehr richtig begriffen werden
als ekstatisch und voll einigender Kraft; der menschliche erds hin-
gegen ist blofs ein »Trugbild« (eidwAov) des wahren Eros,* den es
zu begreifen gilt. Nicht ein oberflachliches Urteil, sondern eine
tiefgehende Betrachtung des Namens gibt Aufschluss tiber seine
Angemessenheit als Gottesname und seine Anschlussfahigkeit an
das grundlegende biblische Repertoire.

Der zweite wichtige Aspekt in dieser Textpassage ist die Frage
nach unverstidndlichen Ausdriicken und unsinnigen Worten. Dio-
nysius wendet sich gegen diejenigen, die »noch dazu sinnlose
Buchstaben und Schriftzeichen dulden, auerdem unbekannte Sil-
ben und Redewendungen«. Er setzt sich hierin klar von der Theo-
rie des Neuplatonikers Jamblich ab, der in seiner Schrift De mys-
teriis die Auffassung vertritt, man diirfe keinesfalls die >barbari-
schen« Gotternamen durch andere, verstindliche ersetzen, denn
sie seien von den Gottern selbst gegeben und hitten gerade da-
durch die hochste Wirksamkeit. Gerade als den Menschen Unver-
standliche, Bedeutungslose entsprichen sie der unaussprechlichen
Gottheit am meisten; es kommt nur auf die korrekte Aussprache
dieser Worte an, die als gottgegeben die Gotter bewegen konnen.4!

Nach Ansicht des Dionysius darf es hingegen, so sehr die
Sprache an die Grenze ihrer Leistungsfihigkeit zu treiben ist,
mysteriose Ausdriicke, die dem Horer, ja dem Sprecher selbst un-
verstandlich bleiben, nicht geben. Der Sprachprozess ist, so
schwierig er ist, ein das Verstehen beanspruchender.

40 DN 158,2 (709C) (Suchla).

41 Jamblich: Les mystere d’Egypte, hrsg. u. iibers. v. Edouard des
Places, Paris: Les Belles Lettres 1966, V II 5: »Avantage des noms
barbares«, (257,1-260,2). Vgl. zum Unterschied zwischen Jamblich
und Dionysius Wiebke-Marie Stock: Theurgisches Denken. Zur
kirchlichen Hierarchie des Dionysius Areopagita, Berlin/New York:
Walter de Gruyter 2008, Kap. 6 anagogia, »Vollzug und Verstindnis«.

151

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

Schluss

Obwohl Gott alogos ist und seiner Unerkennbarkeit und Unsag-
barkeit letztlich nur das Schweigen angemessen ist, hat die Spra-
che im Corpus Dionysiacum eine wichtige Bedeutung. Sie ist Aus-
druck des alogos, in vielen und wenigen Worten, in Negationen,
und sie ist Hinfiihrung zum alogos. Nicht nur den Negationen und
Widerspriichen kommt dabei anagogische Funktion zu,*2 sondern
der gesamten Sprache, der eine starke Dynamik eigen ist.** Die
Wortvielfalt zahlloser Namen hat die Qualitit negativer Theolo-
gie, da die Vervielfiltigung der Namen eine Negation eines jeden
einzelnen Namens ist, der durch die anderen Namen negiert wird.
Affirmative Aussagen konnen die Kraft von Negationen gewin-
nen. Das gilt nicht nur fur die Wortvielfalt, die eine inhédrente Ne-
gation darstellt, sondern auch fiir die eingefalteten Aussagen: »das
Ubergute, das Ubergéttliche, das alle Begriffe Uberschreitende, das
Uberlebensvolle, das Uberweise und alle Bezeichnungen, die zur
iiberragenden Privation (tng Umegoxikng [...] adagéoewq)
gehoren«#4,

Das gesamte Gebilde der dionysischen Sprache ist durch die
Ausrichtung auf das Unsagbare geprédgt und auf es hin gerichtet.
Ihre unterschiedlichen Teile tiben ihre anagogische Funktion auf
unterschiedliche Weise aus, gerichtet sind sie aber alle nach oben.
Anschaulich macht dies Scazzosos Vergleich der dionysischen
Sprache mit der byzantinischen Architektur. Er sieht eine Parallele
zwischen der Sprache (linguaggio) und den Ausdrucksweisen der

42 Vgl. R. Mortley: The Way of Negation, S.239: »The contradiction
arises out of a desire to supersede language, just as the via negativa
does. Both manoeuvres are examples of speculative philosophy try-
ing to cause language to rise above itself, to move out of its own
limits.«; Alain Michel: »L’évidence ineffable de Denys 1’ Aréopagite
a Vico, en passant par saint Anselme, in: L. Lévy/C. Pernot (Hg.),
Dire I'évidence (1997), S. 391-401, hier S. 395: »Au-dela de ces indi-
cations, qui attestent la competence technique de leur auteur, il faut
considérer ceci: le sens, toujours, dépasse le sens, et 1'évidence
I'évidence. La pratique du langage et les moyens qu’il emploie sont
particuliérement aptes & nous le faire savoir ou a nous le confirmer.«

43 Vgl. Démetre Lang: »Le discours de la théologie négative face a
I'indicible chez Denys«, in: Diotima 23 (1995), S. 81-85, hier S. 82f.

44 DN 125,14-16 (640B) (Suchla).

152

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

byzantinischen Kiinstler*; die Sprache sei ein Wortbauwerk, das
der Idee und dem Denken entspreche, und den Leser kraftvoll
nach oben ziehe, wie es auch die Architektur der byzantinischen
Basiliken mit dem Betrachter vermochte.46

Die Unsagbarkeit und Undenkbarkeit Gottes auszudriicken,
indem man geheimnisvolle, unverstiandliche Namen verwendet,
konnte durchaus als sinnvolles Vorgehen erscheinen. Bei Diony-
sius hingegen ist diese Vorgehensweise ausgeschlossen, er fordert
das Verstindnis der Namen. Die Art der Emporfithrung, die er
verlangt, ist erkenntnishaft und beruht nicht bloff auf der Ver-
wendung tiberkommener Formeln.

Auf die gesamte Sprache bezogen bedeutet dies, dass der Stil
zwar dunkel sein darf, Unverstiandliches aber ausgeschlossen blei-
ben muss. Immer wieder die gleichen unverstindlichen Ausdrii-
cke zu benutzen, wiirde bedeuten, dass kein Fortschritt in der Er-
kenntnis und kein Aufstieg moglich ist; verwendet man hingegen
dunkle, aber verstindliche Worte, so fordern diese das Nachden-
ken und haben anagogische Funktion. Der dunkle Stil dient also
nicht nur dem Schutz der heiligen Lehren vor dem unkundigen,
wie Thomas zu Beginn unterstellt, sondern auch der Anagogie des
kundigen Lesers.

Eine pure Wortvielfalt, die den Leser bisweilen sogar tiber-
wiltigt, wiére nicht emporfithrend, wenn sie dem Verstindnis
nicht zugénglich wiére. IThre Wirkung wire nichtig, wenn sie nur
durch den Wortklang und die Vielfalt tiberwiltigte und nicht zu-
gleich oder vielmehr vor allem dem Nachdenken offenstiinde. Die
Tiefe des Gehalts, von der Thomas von Aquin spricht, erschliefst
sich erst in der Reflexion, die sich durch die Schwierigkeiten des
dunklen Stils hindurcharbeiten muss. Eine Verschleierung des In-
halts ist dies keineswegs, da gerade erst im Durchgang durch die-
se Reflexion eine angemessene Haltung und Bemiihung fiir die

45 Piero Scazzoso: Ricerche sulla struttura del linguaggio dello
Pseudo-Dionigi Areopagita. Introduzione alla lettura delle opere
pseudo-dionisiane, Milano 1967, S. 133.

46 Ebd., S.134: » un edificio verbale di un particolare tipo che non solo
si adatti all'idea e al pensiero, ma anche che possega delle proprieta
che agiscano dinamicamente sul lettore constringendolo e spingen-
dolo quasi verso una direnzione certa, cosi come l'architettura delle
celebri basiliche bizantine [...]«.

153

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

Gotteserkenntnis zustande kommen und Emporfithrung gerade
erst durch diese Anstrengung erreicht wird. Insofern lésst sich das
Corpus Dionysiacum nicht blof3 als »eine Vision, aber kein Argu-
ment« beschreiben.#” Wenn Dionysius auch nur selten argumen-
tiert, so beschréankt sich die Sprachform seiner Texte doch nicht
darauf, eine blof3 assoziative Vision zu sein. Sie ist vielmehr in der
semantischen Verdichtung und in der aufs Auferste durchdach-
ten Parataxe der Sprachglieder ein subtiles, das Nachdenken for-
derndes und foérderndes Spiel im dunklen Stil.

Literatur
Schriften des Dionysius Areopagita

Corpus Dionysiacum 1. De divinis nominibus (DN), hrsg. v. Beate
R. Suchla, Patristische Texte und Studien 33, Berlin/New
York: de Gruyter 1990.

Corpus Dionysiacum II. De coelestis hierarchia (CH), De ecclesi-
astica hierarchie (EH), De mystica theologia (MT), Epistulae
(Ep), hrsg. v. Giinter Heil/ Adolf M. Ritter, Patristische Texte
und Studien 36, Berlin/New York: de Gruyter 1991.

Uber die himmlische Hierarchie. Uber die kirchliche Hierarchie,
tibers. von Giinter Heil, Bibliothek der griechischen Literatur
22, Stuttgart: Hiersemann 1986.

Die Namen Gottes, iibers. von Beate R. Suchla, Bibliothek der
griechischen Literatur 26, Stuttgart: Hiersemann 1988.

Uber die mystische Theologie und Briefe, tibers. von Adolf M.
Ritter, Bibliothek der griechischen Literatur 40, Stuttgart: Hier-
semann 1994.

47 Ekkehard Miihlenberg: »Die Sprache der religiosen Erfahrung bei
Pseudo-Dionysius Areopagita«, in: Christian Faith and greek Philo-
sophy in later Antiquity, Leiden/New York/Koln 1993, S. 129-147,
hier S.147: »... unterdriickt Dionysius den dialektischen Diskurs
und das dialektische Argumentieren. Dionysius ist sozusagen eindi-
mensional, es ist die Darstellung eines geschlossenen metaphysi-
schen Systems ohne den Versuch, in das System hineinzufiihren, ei-
ne Vision, aber kein Argument.«

154

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

Weitere Literatur

Abbate, Michele: »Il »>linguaggio dell’ineffabile« nella concezione
procliana dell’'uno-in-sé«, in: Elenchos. Rivista di studi sul
pensiero antico XXII/2 (2001), S. 305-327.

Abbate, Michele (Hg.): Denys 1’Aréopagite et sa postériorité en
Orient et en Occident. Actes du Colloque International, 21-24
septembre 1994, Paris 1997.

Balthasar, Hans Urs von: Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik.
Zweiter Band. Facher der Stille, Einsiedeln: Johannes Verlag
1962.

Beierwaltes, Werner: Denken des Einen. Studien zur neuplatoni-
schen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frank-
furt a. M.: Klostermann 1985.

Bernard, Charles-André: »Les formes de la Théologie chez Denys
I"Aréopagite«, in: Gregorianum 59 (1978), S. 39-69.

Breton, Stanislas: »Sens et portée de la Théologie Négative«, in:
Ysabel de Andia (Hg.), Denys 1’ Aréopagite et sa postérité en
Orient et Occident, Paris: Institut d'Etudes Augustiniennes
1997, S. 629-643.

Breton, Stanislas: »La triple forme du discours théologique diony-
sien au moyen Aage«, in: Ysabel de Andia (Hg.), Denys
I’Aréopagite et sa postérité en Orient et Occident, Paris: Insti-
tut d°Etudes Augustiniennes 1997, S. 503-515.

de Andia, Ysabel: »La divinisation de '’homme selon Denys, in:
Diotima 23 (1995), S. 86-92.

de Andia, Ysabel: Henosis. L'union a Dieu chez Denys
I"’Aréopagite, Leiden/New York/Koln: Brill 1996.

Derrida, Jacques: »Die différance«, in: Peter Engelmann (Hg.),
Jacque Derrida: Randgénge der Philosophie, tibers. v. Gerhard
Ahrens, Wien: Passagen 1988, S.29-52/ frz: La différance, in:
Marges de la philosophie, Paris: Ed. de Minuit 1972.

Derrida, Jacques: Wie nicht sprechen. Verneinungen, iibers. v.
Hans-Dieter Gondek, Wien: Passagen 1989/ frz.: »Comment
ne pas parler. Dénégations« (1986), in: Psyché. Invention de
l'autre, Paris: Editions Galilée 1987, S. 535-595.

Douglass, James W.: »The negative Theology of Dionysius the
Areopagite«, in: The Downside Review 81, no. 262 (1963),
S. 115-124.

155

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

Engelhardt, J. G. B.: »Ueber den Styl der areopagitischen Schrif-
teng, in: Die angeblichen Schriften des Areopagiten Dionysius,
Sulzbach 1823, S. 307-313.

Hoffmann, Philippe: »L’expression de l'indicible dans le néopla-
tonisme grec de Plotin a Damascius, in: L. Lévy/C. Pernot
(Hg.), Dire I’évidence (1997), S. 335-390.

Ivanka, Endre von: »Einleitung«, in: Dionysius Areopagita, Von
dem Namen zum Unnennbaren, Auswahl u. Einleitung von
Endre von Ivanka, Einsiedeln: Johannes Verlag 1981, S. 7-31.

Jamblich: Les mystére d’Egypte, hrgs. u. tibers. von Edouard des
Places, Paris: Les Belles Lettres 1966.

Jones, John N.: »Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative
Theology«, in: Harvard Theological Review 89, no. 4 (1996),
S. 355-371.

Koch, Joseph: »Augustinischer und Dionysischer Neuplatonis-
mus, in: Werner Beierwaltes (Hg.), Platonismus in der Philo-
sophie des Mittelalters, Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft
1969, S. 316-342.

Lang, Démetre: »Le discours de la théologie négative face a
I'indicible chez Denys, in: Diotima 23 (1995), S. 81-85.

Lévy, Carlos/Pernot, Laurent (Hg.): Dire I'évidence (Philosophie
et rhétorique antiques), Paris: L'Harmattan 1997.

Lossky, Vladimir: »La théologie négative dans la doctrine de
Denys I’ Aréopagite«, in: Revue des sciences philosophiques et
théologiques 28 (1939), S. 204-221.

Marion, Jean-Luc: »Au nom ou comment le taire«, in: De surcroit.
Etudes sur les phénomenes saturés, Paris: Presses Universitia-
res de France 2001, S. 155-195.

Michel, Alain: »L’évidence ineffable de Denys I’ Aréopagite a Vico,
en passant par saint Anselmes, in: L. Lévy/C. Pernot (Hg.),
Dire I'évidence (1997), S. 391-401.

Mortley, Raoul: From Word to Silence, 2 Bde., Bonn: Christian and
Greek 1986.

Miihlenberg, Ekkehard: »Die Sprache der religiosen Erfahrung bei
Pseudo-Dionysius Areopagita«, in: ders. (Hg.), Christian Faith
and greek Philosophy in later Antiquity, Leiden/New
York/Kol: Brill 1993, S. 129-147.

O’Meara, Dominic: »Le probleme du discours sur I'indicible chez
Plotin«, in: Revue de théologie et de philosophie 122 (1990),
S. 45-156.

156

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

Pépin, Jean: »Aspects théoriques du symbolisme dans la tradition
dionysienne. Antécédents et nouveautés«, in: Simboli e sim-
bologia nell’alto medioevo. Settimani di studio del centro itali-
ano di studi sull” alto Medioevo 23/1, Spoleto 1976, S. 33-66.

Ruh, Kurt: Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areopagita
(Bayerische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-
Historische Klasse Jahrg. 1987, Heft 2), Miinchen 1987.

Rutledge, Dom Denys: »Introduction, in: ders., Cosmic theology.
The Ecclesiastical Hierarchy of Pseudo-Denys: An Introduc-
tion, New York: Alba House 1965, S. 3-43.

Scazzoso, Piero: Ricerche sulla struttura del linguaggio dello
Pseudo-Dionigi Areopagita. Introduzione alla lettura delle
opere pseudo-dionisiane, Milano 1967.

Semmelroth, Otto: »Die @eoAoyia cvpBoAwkr| des Ps.-Dionysius
Areopagitac, in: Scholastik 27 (1952), S. 1-11.

Steel, Carlos: »Negatio Negationis«. Proclus on the Final Lemma
of the First Hypothesis of the Parmenides«, in: John J. Cleary
(Hg.), Traditions of Platonism. Essays in Honour of J. Dillon,
Aldershot u.a.: Ashgate 1999, S. 351-368.

Steel, Carlos: »Beyond the Principle of Contradiction? Proclus’
>Parmenides« and the Origin of Negative Theology«, in: Mar-
tin Pickavé (Hg.), Die Logik des Transzendentalen. Festschrift
fur Jan A. Aertsen zum 65. Geburtstag, Berlin/New York: de
Gruyter 2000, S. 581-599.

Steel, Carlos: »Au-dela de tout nom. Parménide 142A3-4 dans
I'interprétation de Proclus et de Denys, in: Bart Jannsens u.a.
(Hg.), Philomathestatos. Etudes de patristique grecque et tex-
tes byzantins offerts a Jacques Noret a l'occasion de ses
soixante-cing ans, Leuven u.a.: Peters 2004, S. 603-624.

Stiglmayr, Joseph: »Die Lehre von den Sacramenten und der Kir-
che nach Ps.-Dionysius, in: Zeitschrift fiir katholische Theolo-
gie 22 (1898), S. 246-303.

Stiglmayr, Joseph: »Vorrede und Einleitungs, in: Des heiligen Di-
onysius Areopagita angebliche Schriften {iber >Gottliche Na-
menc«. Angeblicher Brief an den Monch Demophilos, iibers.
von Joseph Stiglmayr, BKV II/II, Miinchen: Josef Kosel &
Friedrich Pustet 1932, S. 3-17.

Stock, Wiebke-Marie: Theurgisches Denken. Zur kirchlichen Hie-
rarchie des Dionysius Areopagita, Berlin/New York: Walter
de Gruyter 2008.

157

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo



https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIEBKE-MARIE STOCK

Thomas von Aquin: In librum beati Dionysii >De divinis nomini-
bus« expositio, Roma/Turino 1950.

Vanneste, Jean: »La théologie mystique du pseudo-Denys
I’ Aréopagite«, in: Studia Patristica 5/3 (1962), S. 401-415.

Westerkamp, Dirk: Via negativa. Sprache und Methode der nega-
tiven Theologie, Miinchen: Fink 2006.

158

https://dol.org/10.14361/9783839408285-007 - am 14.02.2026, 14:27:04. /dele i@ oo


https://doi.org/10.14361/9783839408285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

