
Andreas Fischer-Lescano

Zwischen Humanität und Inhumanität

Aktuelle Herausforderungen im humanitären Völkerrecht

Michael Bothe zum 80. Geburtstag*

Das humanitäre Völkerrecht, dessen maßgebliche Textgrundlagen das Haager
(1899-1907) und das Genfer Recht mit den Genfer Abkommen von 1949 und den beiden
Zusatzprotokollen (ZP I und ZP II) von 1977 sind, reguliert die Austragung bewaffneter
Konflikte und begründet die völkerstrafrechtliche Verantwortlichkeit bei Kriegsverbre-
chen. In weiten Teilen beansprucht dieses Regime völkergewohnheitsrechtliche Geltung,
d.h. es verpflichtet und berechtigt auch ohne Unterzeichnung und Ratifikation der be-
treffenden völkerrechtlichen Vereinbarungen.1

Eine Vielzahl militärischer Konflikte weltweit, die mit neuen, teilweise automatischen
Waffensystemen ausgetragen werden, gewandelte Strukturen der globalpolitischen Ord-
nung, die Ausweitung der Private Military and Security Industry und die verheerenden
Auswirkungen der mit neuartigen Waffensystemen ausgetragenen Konflikte auf Men-
schen, Umwelt, Kulturgüter und auch Tiere stellen das humanitäre Völkerrecht aktuell
vor schwierige Herausforderungen. Neben den geänderten gesellschaftlichen Rahmenbe-
dingungen gibt es aber auch immanente Probleme des humanitären Völkerrechts selbst,
die insbesondere angesichts der offensichtlich ungleichen Anwendung dazu führen, dass
seine Effektivität und Legitimation zunehmend bezweifelt werden. Das evoziert die Fra-
ge, wie das humanitäre Völkerrecht seinem humanitären Anliegen angesichts der aktuel-
len Entwicklungen gerecht werden kann.2

Bei der Suche nach einer Antwort auf diese Herausforderungen wird es darum gehen,
Konsequenzen aus der Tatsache zu ziehen, dass es dem humanitären Völkerrecht zwar
einerseits an Humanität mangelt, das Rechtsgebiet aber zugleich auch von einem Über-
maß an Humanitärem geprägt ist, das der Erfüllung seines humanitären Auftrags entge-
genwirkt. Präziser formuliert – und das ist die These der ich im Folgenden nachgehen
möchte: Nur wenn das humanitäre Völkerrecht sich der Nichthumanität stellt, ist huma-
nitäres Völkerrecht möglich.

* Vortrag, gehalten im Juni 2018 auf der Festveranstaltung aus Anlass des 80. Geburtstags von Michael
Bothe in Frankfurt am Main. Den Vortragsstil habe ich weitgehend beibehalten und Fußnoten nur
zurückhaltend ergänzt.

1 Ausf. Dokumentation Henckaerts/Doswald-Beck (Hrsg.), Customary International Humanitarian
Law, 2 Bd. 2005.

2 Siehe bspw. Clark/Kaempf/Reus-Smit/Tannock, Crisis in the Laws of War? Beyond Compliance
and Effectiveness, EJIR 24 (2017), 319 ff.

DOI: 10.5771/0023-4834-2018-3-367

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:27:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367


Mangelnde Humanität des humanitären Völkerrechts

Das Attribut „humanitär“ wurde dem „Recht der bewaffneten Konflikte“ wegen seines
„menschenschützenden Grundanliegens“ verliehen.3 Maßgeblich Henri Dunants 1862 er-
schienenes Buch „Erinnerung an Solferino“ hatte die „idee humanitaire“ eines Schutzes
von Menschen in bewaffneten Auseinandersetzungen befördert. Seine Beschreibung der
mangelnden Opferversorgung nach der Schlacht zwischen Österreich, Sardinien und
Frankreich hatte Dunant mit einer viel zitierten, anklagenden Frage verbunden:

„Ist es in einer Zeit, wo man so viel von Fortschritt und Zivilisation spricht, nicht drin-
gend nötig, da nun einmal unglücklicherweise Kriege nicht immer verhindert werden
können, dass man im Sinne wahrer Menschlichkeit und Zivilisation einen Weg sucht,
um wenigstens seine Schrecken etwas zu mildern?“4

Dieses Desiderat ist heute so aktuell wie damals, wobei wir heute wissen, dass das, was
man lange für einen „Fortschritt“ gehalten hat, kein solcher war. Von Beginn an hat sich
in der Entstehungsgeschichte des humanitären Völkerrechts in dessen Strukturen ein ge-
waltförmiges Muster eingeschrieben, das zivilisierte von unzivilisierten Mitgliedern der
Völkergemeinschaft unterscheidet5 und das bis heute folgenreich nachwirkt.6

Gerade im humanitären Völkerrecht, seiner postkolonialen Hypothek, seinem Um-
gang mit militärischen Machtformationen und imperialer Politik zeigt sich, wie wenig li-
near geschichtliche Evolution verläuft, wie groß der Trümmerhaufen ist, den die Ge-
schichte vor uns auftürmt. Und wenn Walter Benjamin das Erschrecken in den Augen
von Klees Angelus Novus beschreibt, entwirft er das Bild einer humanitären Tragödie:

„Der Engel der Geschichte muß so aussehen. Er hat das Antlitz der Vergangenheit zu-
gewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige
Katastrophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die Füße
schleudert. Er möchte wohl verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusam-
menfügen. Aber ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Flügeln verfan-
gen hat und so stark ist, daß der Engel sie nicht mehr schließen kann. Dieser Sturm
treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt, während der Trüm-
merhaufen vor ihm zum Himmel wächst. Das, was wir den Fortschritt nennen, ist die-
ser Sturm.“7

Wir stehen nach diesem Benjamin’schen Geschichtsverständnis im humanitären Völker-
recht im Jahr 2018 nicht an der Spitze des Fortschritts, sondern auf dem Höhepunkt der

I.

3 Bothe, Friedenssicherung und Kriegsrecht, in: Graf Vitzhum u.a. (Hrsg.), Völkerrecht, 7. Aufl.,
2016, Rn 60.

4 Dunant, Erinnerung an Solferino, Nachdruck der Erstauflage von 1862, Bern 1988, 79.
5 Edmonds/Oppenheim, Land Warfare: An Exposition of the Laws and Usages of war on Land, for

the Guidance of Officers of His Majesty's Army, 1912, Chap. I, Ziff. 7: „It must be emphasized that
the rules of International Law apply only to warfare between civilized nations […] They do not ap-
ply in wars with uncivilized States and tribes […]”.

6 Prägnante Kritiken am humanitären Völkerrecht aus postkolonialer Perspektive bei Mégret, From
‘Savages’ to ‘unlawful Combatants’: a postcolonial Look at International Humanitarian Law's ‘Oth-
er’, in: Orford (Hrsg.), International Law and its Others, 2006, 265 ff.; Alexander, International Hu-
manitarian Law, Postcolonialism and the 1977 Geneva Protocol I, in: Melbourne Journal of Interna-
tional Law 17 (2016), 15 ff.

7 Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, in: Werke Bd. I/2, 1974, 697 f.

368 KJ 51 (2018) Heft 3 368

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:27:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367


Katastrophe – in Zahlen ausgedrückt: Mehr als 68 Millionen Menschen sind nach Anga-
ben des UNHCR weltweit auf der Flucht vor Krieg, Konflikten und Verfolgung. Zu-
gleich stieg nach dem Stockholmer Friedensforschungsinstitut Sipri das Gesamtvolumen
der Rüstungsausgaben im Jahr 2017 weltweit auf insgesamt 1,43 Billionen Euro und ist
damit so hoch wie noch nie. Der Global Peace Index verzeichnet für das Jahr 2017
300.000 Tote im Rahmen nicht-internationaler bewaffneter Konflikte, darunter tausende
Menschen – auch Zivilpersonen –, die durch Drohnenangriffe unter Einbeziehung teil-
weise autonomer Waffensysteme mit Gesichtserkennungssoftware usw. getötet wurden.
In Syrien können Millionen Kinder nicht in die Schule gehen. Nach UNICEF-Angaben
müssen in Folge des Konflikts 750.000 Kinder dort mit Behinderungen leben – in einem
zerstörten Land, in dem nach der niederländischen Organisation Pax weite Teile der Um-
welt nachhaltig verwüstet sind, giftige Stoffe aus Munition, Häuserruinen oder Müll in
die Böden eindringen und das Grundwasser verschmutzen. Und dies, obwohl die zentra-
len Grundsätze des humanitären Völkerrechts – Unterscheidungsgebot, Verhältnismäßig-
keitsgrundsatz, aber auch das Verbot chemischer und biologischer Waffen – gerade Zivil-
personen und Umwelt schützen und schonen sollen.

Das macht deutlich: Es gibt offensichtlich nicht nur eine eklatante Diskrepanz zwi-
schen Faktizität und Geltung des humanitären Völkerrechts, sondern es gibt auch nicht-
humanitäre Anteile im humanitären Völkerrecht selbst. Denn nicht alles, was geschieht,
geschieht wider das humanitäre Völkerrecht, vieles geschieht auch gemäß dem humanitä-
ren Völkerrecht. Die Grenze zwischen humanitärem und nichthumanitärem Völkerrecht
ist scheinbar unbefestigt, ja flüchtig. Das Nichthumanitäre kleidet sich bisweilen ins Ge-
wand des Humanitären, weshalb die „pazifizierende Kraft der Legalität“ regelmäßig als
Kollateralschaden auch nichthumanitäre, gewaltförmige Wirkungsformen des Rechts
produziert.8

Nichthumanitäre Schädigungen durch humanitäres Völkerrecht zu verhindern, ist ein
vertracktes Unternehmen. Nicht alle, die humanitäres Völkerrecht anwenden, kommen-
tieren und fortentwickeln, verfolgen auch humanitäre Absichten. Und selbst eine huma-
nitäre Motivation schützt nicht vor nichthumanitären Wirkungsformen des Rechts. Wie
könnte man je die Rechtfertigung des Waterboarding von „irregulären Kämpfern“ oder
der („verhältnismäßigen“) Tötung von Zivilpersonen, Kindern gar, bei globalen Droh-
neneinsätzen – aus welchem Motiv heraus auch immer die Rechtsargumente formuliert
werden – als „humanitär“ bezeichnen?

Auf manche Praxis des humanitären Völkerrechts trifft offensichtlich Adornos Verdikt
aus Minima Moralia zu: "Alles Mitmachen, alle Menschlichkeit […] ist bloße Maske fürs
stillschweigende Akzeptieren des Unmenschlichen."9 Wahrhaft humanitär, wahrhaft
menschlich, so fordert Adorno daher, kann nur eine Praxis genannt werden, die das Un-
recht aufhebt, die das Leiden beendet. Wahrhaft humanitäres Völkerrecht würde mit der
Rightlessness in an Age of Rights – wie Ayten Gündoğdu es im Anschluss an Hannah
Arendt formuliert hat10 – Schluss machen, würde die „weltweite Klassenapartheid“, die
nach Gayatri Spivaks auch die postkolonial geprägten Strukturen der Menschenrechte

8 Brock/Simon, Die Selbstbehauptung und Selbstgefährdung des Friedens als Herrschaft des Rechts,
Politische Vierteljahresschrift 2018, 269 ff.

9 Adorno, Minima Moralia, AGS 4, 1997, 27.
10 Gündoğdu, Rightlessness in an Age of Rights. Hannah Arendt and the Contemporary Struggles of

Migrants, 2015.

369 Andreas Fischer-Lescano · Zwischen Humanität und Inhumanität 369

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:27:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367


und des Völkerrechts beherrscht und zu Lagen totaler sozialer Exklusion führt, beenden.
11

Wahrhaft humanitäres Völkerrecht gäbe es daher wohl erst dann, wenn sich dieses
Recht selbst überflüssig gemacht hätte, wenn sich Menschen nicht mehr als Kombattan-
ten, Kämpfende und Zivilpersonen, ja nicht einmal mehr als Rechtspersonen begegnen:
„Human“, schreibt Adorno in der Negativen Dialektik, „sind die Menschen nur dort, wo
sie nicht als Personen agieren“.12

Solange es diese wahrhaft humanitäre Ordnung nicht gibt, kann das realistische Ziel im
humanitär-völkerrechtlichen Kampf um Humanität daher nur darin bestehen, die Gewalt
zumindest einzudämmen, das Nichthumane zurückzudrängen, die vernichtenden Wir-
kungen bewaffneter Konflikte abzumildern.

Voraussetzung dafür, dass das humanitäre Völkerrecht diesem Auftrag gerecht wird,
ist freilich, dass es die Zeichen der Katastrophe richtig deutet: Die aktuelle Herausforde-
rung besteht nicht lediglich darin, durch die Einbeziehung neuer Akteure aus neuartigen
Konflikten und die Behebung von Compliance-Problemen die Effektivität des humanitä-
ren Völkerrechts zu stärken, sondern es geht darum, sicher zu stellen, dass dieses Recht
seinem humanitären Auftrag überhaupt gerecht werden kann. Das Aufbrechen der Legi-
timationsfrage des humanitären Völkerrechts ist dabei eine Situation, die,

„von etwas viel Größerem als nur dem Phänomen der ‚neuen‘ Kriege herrührt […].
Nicht nur bewegen sich nicht-staatliche Kräfte außerhalb des Regimes, sondern staatli-
che Akteure untergraben es aus dem Inneren heraus.“13

Nur wenn es gelingt, den Skandal im Inneren des Rechts zu beenden, dass Rechtsnormen
mit Doppelstandards angewandt werden,14 dass postkoloniale Diskriminierungslinien
fortdauern, dass sich Nichthumanität ins Gewand der Humanität kleidet, dass Privilegien
und Sonderregeln für militärische Führungsriegen eingezogen werden – wie zuletzt im
Freispruch von Jean-Pierre Bemba durch den ICC deutlich wurde15 –, kann die Wucht
der Inhumanität abgemildert werden.

Kurzum: Es ist die Schicksalsfrage des humanitären Völkerrechts, ob es Rechtsgleich-
heit im Inneren seines Regimes wird garantieren, ob es die nichthumanitären Grausam-
keiten wird begrenzen und ob es den nichthumanitären Anteil in sich selbst wird zurück-
drängen können.

11 Spivak, Righting Wrongs – Unrecht richten, 2008, 16.
12 Adorno, Negative Dialektik, AGS 6, 1997, 274.
13 Clark/Kaempf/Reus-Smit/Tannock (Fn. 2), 332, meine Übersetzung.
14 Vgl. die berechtigte Kritik bei Kaleck, Mit zweierlei Maß: Der Westen und das Völkerstrafrecht,

2012, und Mutua, The International Criminal Court: Promise and Politics, Proceedings of the
ASIL Annual Meeting 109 (2017), 269 ff.

15 Im Berufungsverfahren wurde die Verurteilung von Jean-Pierre Bemba wegen Kriegsverbrechens
aufgehoben. Die Berufungskammer des ICC sprach ihn vom Vorwurf frei, nach Art. 28 des ICC-
Statuts als militärischer Befehlshaber für Kriegsverbrechen seiner Truppen verantwortlich zu sein,
weil es sich um einen grenzüberschreitenden Konflikt gehandelt habe und die militärische Füh-
rung aus diesem Grund „logistical difficulties“ ausgesetzt gewesen sei, die es erschwert hätten, die
Verbrechen zu verhindern bzw. aufzuklären (ICC, The Prosecutor v. Jean-Pierre Bemba Gombo,
Urteil v. 8.6.2018, ICC-01/05-01/08-3636-Red, Rn. 172). Das schafft Exkulpationsmöglichkeiten
bei der Anwendung des Art. 28 ICC-Statuts, die – wenn sich diese Auslegung durchsetzt – dazu
führen, dass die strafrechtliche Verantwortlichkeit militärischer Befehlshaber bestenfalls noch in
Ausnahmefällen festgestellt werden kann.

370 KJ 51 (2018) Heft 3 370

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:27:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367


Humanitär-völkerrechtliche Öffnungen zum Nichthumanen

Neben dem Mangel an Humanität gibt es andererseits durchaus Bereiche, in denen das
humanitäre Völkerrecht nicht dem Nichthumanen trotzen, sondern sich ihm öffnen soll-
te, um selbst humanitärer wirken zu können. Präziser: Die Konzentration auf den Indivi-
dualschutz einzelner Menschen vor Handlungen anderer Menschen im humanitären Völ-
kerrecht greift zu kurz. Alle Kritiken, die Christoph Menke in seiner Kritik der Rechte
gegen subjektive Rechte erhoben hat, treffen auch das humanitäre Völkerrecht.16

Statt über subjektive Individualrechte Menschen als private Opfer der Ordnung zu be-
handeln, wäre das humanitäre Völkerrecht stärker darauf zu richten, die politische Teil-
nahme der Betroffenen unter den Bedingungen gleicher Rechte zu ermöglichen. Bei der
Rekalibrierung ginge es dann darum, auch in der Durchsetzung sehr viel stärker auf kol-
lektive Mechanismen zu setzen, damit die Opfer bewaffneter Konflikte zu „Akteuren der
Auflösung“ des Unrechts werden.17

Um hierbei möglichst alle Betroffenen, d.h. alle potentiell Geschädigten und alle po-
tentiellen Schädiger, einzubeziehen, gilt es, das Nichthumane sowohl in die Schutzstruk-
turen des humanitären Völkerrechts einzubeziehen (1.) als auch in seine Verantwortlich-
keitsstrukturen (2.).

Schutzdimension: ökologisches humanitäres Völkerrecht

In der Fokussierung auf den humanitären Schutz von Menschen wurde insbesondere lan-
ge zu wenig beachtet, dass das Recht des bewaffneten Konfliktes nicht nur einen humani-
tären, sondern auch einen ökologischen Anspruch haben muss, um humanitär zu sein.18

Bis heute ist die Leichtigkeit, mit der beispielsweise zivile Objekte („Bäume“) im Viet-
nam-Krieg zu militärischen und damit angreifbaren Objekten („Schutzstätten für Kämp-
fende“) umdeklariert werden konnten, ein nicht gelöstes Problem.19

Ein Weg, die ökologischen Lücken des humanitären Völkerrechts zu schließen, ist es,
nach dem Greening of Human Rights20 auch ein Greening of Humanitarian Law zu be-
treiben und den Umweltschutz im bewaffneten Konflikt über eine Ausdehnung des Ob-

II.

1.

16 Menke, Kritik der Rechte, 2016; siehe hierzu die Beiträge in Fischer-Lescano/Franzki/Horst
(Hrsg.), Gegenrechte. Rechte jenseits des Subjekts, 2018, i.E.

17 Spivak (Fn. 11), 30.
18 Michael Bothe hat die entsprechenden Schutzlücken schon früh kritisiert (ders., The Protection of

the Civilian Population and NATO Bombing on Yugoslavia: Comments on a Report to the Prose-
cutor of the ICTY, EJIL 2001, 531 ff. (532)) und diese rechtspolitische Linie kontinuierlich weiter
verfolgt, zuletzt in einer Anmerkung zu den Draft Principles zum Umweltschutz im bewaffneten
Konflikt der International Law Commission (Bothe, Protection of the Environment in Relation to
Armed Conflicts. A Preliminary Comment on the Work of the International Law Commission, in:
Crawford u.a. (Hrsg.), The International Legal Order: Current Needs and Possible Responses. Es-
says in Honour of Djamchid Momtaz, 2017, 641 ff.).

19 Bothe u.a., International Law Protecting the Environment during armed Conflict, International
Review of the Red Cross 2010, 569 ff. (576 f.).

20 Vgl. den Abschlussbericht des UN Special Rapporteur on the issue of human rights obligations re-
lating to the enjoyment of a safe, clean, healthy and sustainable environment vom 24.1.2018, UN
Doc. A/HRC/37/59; zum Vorläufer s. Popovic, In Pursuit of Environmental Human Rights:
Commentary on the Draft Declaration of Principles on Human Rights and the Environment,
Columbia Human Rights Law Review 27 (1996), 487 ff.

371 Andreas Fischer-Lescano · Zwischen Humanität und Inhumanität 371

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:27:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367


jektschutzes und ein möglichst enges Aneinanderrücken von Umwelt- und Menschen-
rechten zu bewerkstelligen.

Noch einen Schritt darüber hinaus geht nunmehr das Monsanto-Tribunal, das zivilge-
sellschaftliche Gericht, das 2016/17 u.a. über Agent Orange verhandelte. Beklagte Partei
war in diesem Verfahren das Unternehmen Monsanto, das mittlerweile von der Bayer
AG übernommen wurde. In seinem abschließenden Gutachten aus dem April 2017 ver-
tritt das Tribunal die Ansicht: „dass die Zeit reif ist, um ein neues Rechtskonzept, das
Verbrechen des Ökozid einzuführen.“21

Wo Raphael Lemkin insistierte, dass die Kategorie der Verbrechen gegen die Mensch-
lichkeit der transsubjektiven Eigenart des Delikts des Genozids, nämlich ein auf Kollek-
tivvernichtung zielendes Delikt zu sein, nicht gerecht werde,22 betont das Monsanto Tri-
bunal, dass die Charakteristika des Ökozids nicht anthropozentrisch entwickelt werden
können, sondern an der Verletzung der Eigenrechte der Natur ansetzen müssen. Das darf
natürlich nicht zu einer Assimilierung der Delikte Genozid und Ökozid führen, sondern
muss im Gegenteil darin münden, transnationale Umweltrechte – aber zu denken ist auch
an transnationale Tierrechte23 – in ihrer Differenz zu humanen Rechten zu entwickeln.

Diese Forderung der Ökologisierung des Rechts findet eine Parallele in sozialtheoreti-
schen Initiativen. So tritt beispielsweise Bruno Latour für ein „Parlament der Dinge“ ein,
das tierlichen und ökologischen Rechtspersonen Stimme im rechts-politischen Prozess
geben soll. Und auch Jacques Derrida hat als Konsequenz seiner Alteritätsphilosophie
gefordert, dass man die Bedeutung und Zuweisungsform von Rechten so verschieben
müsse, dass auch Umwelt und Tiere nicht länger ohne Rechte, nicht weiter „‘recht‘-los“
seien.24

In diese Richtung weisende Rechtspraxen gibt es mittlerweile in zahlreichen außereu-
ropäischen Rechtsordnungen. So sprach Neuseeland dem Fluss Whanganui Rechtsper-
sönlichkeit zu. Indien erklärte 2017 die Flüsse Ganges und Yamuna zu Personen des
Rechts. Und im November 2016 erhob der Kolumbianische Verfassungsgerichtshof in
Bogotá den Río Atrato zum sujeto de derechos.25

Auch im humanitären Völkerrecht könnte es von Nutzen sein, die Rechte von Öko-
systemen und Tieren, also von nichthumanen Rechtspersonen, zu stärken. Das setzt vor-
aus, dass sich das humanitäre Völkerrecht zum Nichthumanen hin öffnet, dass Natur
und Tiere nicht lediglich wie im Umweltkriegsübereinkommen26 und wie in den Art. 35
und 55 ZP I vor „ausgedehnten“, „lang anhaltenden“ und „schweren“ Schäden als zivile
Objekte geschützt werden, sondern dass ihnen als tierlichen und natürlichen Personen
umfassender Schutz ihrer körperlichen und ökologischen Integrität gewährt wird. Im Er-

21 Monsanto-Tribunal, Rechtsgutachten vom 18. April 2017, 47, abrufbar via http://de.monsantotrib
unal.org/.

22 Lemkin, Axis Rule in Occupied Europe. Laws of Occupation, Analysis of Government, Proposals
for Redress, 1944, 79 ff.

23 Zum humanitär-völkerrechtlichem Status von Tieren siehe Nowrot, Animals at War: The Status of
“Animal Soldiers” under International Humanitarian Law, in: Historical Social Research 40
(2015), 128 ff.

24 Fischer-Lescano, Natur als Rechtsperson. Konstellationen der Stellvertretung im Recht, ZUR
2018, 205 ff., m.w.N.

25 Verfassungsgerichtshof Kolumbien, Urteil v. 10.11.2016 – T-622/2016, Ziff. 10.2.
26 ENMOD-Konvention (Convention on the Prohibition of Military or Any Other Hostile Use of

Environmental Modification Techniques), BGBl. 1983 II 125.

372 KJ 51 (2018) Heft 3 372

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:27:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367


gebnis geht es darum, sie mit autonomen Rechten auszustatten, die sie – eventuell unter-
stützt durch assistierende Verbände – auch gerichtlich durchsetzen können.27

Nichthumane Verantwortliche im humanitären Völkerrecht

Nicht nur bei der Bestimmung der Schutzbedürftigkeit, sondern auch im Hinblick auf
die Frage, wovor bzw. vor wem zu schützen ist, muss das humanitäre Völkerrecht sich
dem Nichthumanen stellen. Es ist hier insofern zu humanitär, als es sich auf das Handeln
von Menschen bzw. von in politischen Kollektiven zusammengeschlossenen Menschen
(Staaten, kämpfende Gruppen usw.) konzentriert.

Was aber ist mit Schäden und Gefährdungen, die in diesem Schema nicht zugeordnet
werden können? Wen für Maßnahmen autonomer Waffensysteme, beispielsweise bei
Drohneneinsätzen,28 verantwortlich machen, wenn aufgrund autonomer Entscheidungen
der Algorithmen, noch dazu in militärischen Gemeinschaftsoperationen, die Verantwort-
lichkeit diffundiert? – Gunther Teubner hat unlängst vorgeschlagen, „den Rechtsstatus
von autonomen digitalen Informationssystemen neu zu bestimmen“ und aufgrund der
Risiken, die von Softwareagenten, Mensch-Computer-Assoziationen oder Multi-Agen-
ten-Systemen herrühren, den Algorithmen jeweils einen auf ihre konkrete Rolle sorgfäl-
tig kalibrierten „Rechtsstatus“ zuzuerkennen.29

Für Anhänger einer staats- und auch einer menschenzentrierten Konzeption der Völ-
kerrechtssubjektivität ist das natürlich eine Provokation. Vielleicht wäre es den Schutz-
zielen des humanitären Völkerrechts aber doch dienlich, wenn das Recht die Vervielfälti-
gung der Akteure und Gefährdungslagen im globalen Raum zur Kenntnis nehmen und
bei der Verantwortungszuschreibung und der Gestaltung der Restitutionsregeln anerken-
nen würde, dass es bei Entscheidungen unter Einbeziehung von Algorithmen zu Rechts-
widrigkeiten kommen kann, die nach gängigen Regeln keinem humanen Verhalten zuge-
rechnet werden können?

Die Notwendigkeit, neben humanen Rechtsverantwortlichen – und das gilt es zu beto-
nen: es geht um Verantwortlichkeitsergänzungen und nicht um deren Substitution – auch
nichthumane Rechtsverantwortlichkeiten zu etablieren, um bestehende Lücken zu schlie-
ßen, besteht letztlich auch und gerade im Hinblick auf Akteure, die bislang Nutznießer
einer auffällig asymmetrischen Judizialisierung im globalen Raum sind: Unternehmen.

Transnationale Unternehmen haben zwar nicht zu unterschätzende Möglichkeiten
zum globalen Forumshopping für die gerichtliche Durchsetzung ihrer Interessen. Zu-
gleich sind die Chancen, Unternehmen im transnationalen Raum gerichtlich zur Verant-
wortung zu ziehen, aber äußerst begrenzt.30 Auch hier besteht angesichts der weltweit
wachsenden Private Military and Security Industry Bedarf, den status quo der Rechtsper-
sonalität im humanitären Völkerrecht zumindest auf solche Rechtspersonen jenseits der

2.

27 Ausf. Fischer-Lescano (Fn. 24), 205 ff.
28 Sassoli, Autonomous Weapons and International Humanitarian Law: Advantages, Open Technical

Questions and Legal Issues to be Clarified, International Law Studies / Naval War College 90
(2014), 308 ff.

29 Teubner, Digitale Rechtssubjekte? Zum privatrechtlichen Status autonomer Softwareagenten, AcP
2018, i.E.

30 Ansätze in: Kaleck/Saage-Maaß, Unternehmen vor Gericht. Globale Kämpfe für Menschenrechte,
2016.

373 Andreas Fischer-Lescano · Zwischen Humanität und Inhumanität 373

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:27:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367


Humanität zu erweitern, die für das ius in bello typische Gefährdungslagen evozieren
können.

Es ist dies im Übrigen auch eine Forderung des Monsanto-Tribunals, das nämlich
Monsanto direkt für Verletzungen des internationalen Rechts zur Verantwortung ziehen
möchte. Neben der Etablierung einer Restitutionsverantwortung fordert das Tribunal
eine völkerstrafrechtliche Verantwortlichkeit von Unternehmen im Hinblick auf das De-
likt des Ökozid.31 Und in der Tat: Die Jurisdiktion des ICC auch für solche grave brea-
ches des humanitären Völkerrechts zu eröffnen, die nicht nur von Menschen, sondern
auch von juristischen Personen – transnationalen Unternehmen – begangen werden, wür-
de vielleicht die skandalöse Unterjudizialisierung beenden helfen, die es derzeit den Pro-
fiteuren einer entfesselten Weltwirtschaft ermöglicht, weitgehend unbehelligt von recht-
lich gesteuerten Verfahren oder gar Sanktionen Menschen- und Umweltrechte zu gefähr-
den bzw. zu verletzen.32

Fazit: Transformation des humanitären Völkerrechts

Wer aber sind die gesellschaftlichen Kräfte, die die Transformation des humanitären Völ-
kerrechts bewirken können? Staaten? Transnationale Öffentlichkeiten? Zivilgesellschaft-
lich eingesetzte Gerichte gar? – Fehlt denn einem Monsanto-Tribunal nicht ein Korn Le-
gitimation, um sich an der Rechtsentwicklung zu beteiligen? Vielleicht.

Vielleicht liegt aber auch die Legitimation der zivilgesellschaftlichen Gerichte in der
Tradition der Russell-Tribunale gerade im Fehlen jeglicher Verstrickung mit den Staats-
apparaten? Vielleicht sind solche Tribunale wie auch globale Skandalisierungsprozesse,
Praktiken der strategic litigation von NGOs usw. gar ein Baustein einer größeren Ten-
denz, dass nämlich der Motor der globalen Rechtsentwicklung nicht mehr bei den Staa-
ten allein liegt, sondern dass zivilgesellschaftliche Akteure am Herbeireden von Normen
beteiligt sind? Vielleicht besteht der weltgesellschaftliche Aeropag nicht mehr ausschließ-
lich aus Staaten, sondern aus heterogenen, transnationalen Akteuren?

Jedenfalls für den humanitär-völkerrechtlichen Diskurs kann wohl nicht mehr ohne
Einschränkung gesagt werden, dass

„die Teilnehmer des besagten Diskurses nur staatliche Organe sind. In diesem Spiel von
Aktion und Reaktion sind die […] nicht-staatlichen Institutionen und Akteure gleich-
berechtigte Partner.“33

Wenn das zutrifft – und ich hoffe, dass das zutrifft! –, dann wird der rechtliche „Zustand
der Föderation nach einem gemeinschaftlich verabredeten Völkerrecht“, den Immanuel
Kant als zugleich theoretische und praktische Forderung erhoben hat,34 nach Lage der
Dinge nicht in den Hinterzimmern der globalen Diplomatie zustande kommen, sondern

III.

31 Monsanto-Tribunal (Fn. 21), 47 ff.
32 I.d.S. auch Pieth/Zerbes, Unternehmerische Verantwortlichkeit für Völkerrechtsverbrechen im

Ausland, KJ 2018, 67 ff.
33 Bothe, Private Normunternehmer im Völkerrecht: Gedanken zur Fortentwicklung des Völker-

rechts durch nicht-staatliche Institutionen, in: Hestermeyer u.a. (Hrsg.), Coexistence, Cooperation
and Solidarity, 2011, 1399 ff. (1411), meine Übersetzung.

34 Kant, Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis,
Werke Bd. XI, 1977, 127 ff. (170).

374 KJ 51 (2018) Heft 3 374

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:27:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367


– wenn überhaupt – in transnationalen öffentlichen Diskursen. In diesen wird es darum
gehen, dass das humanitäre Völkerrecht die Herausforderung der Nichthumanität an-
nimmt, um das Nichthumane da, wo es der Humanität im Wege steht, einzudämmen und
sich ihm da, wo es der Humanität zur Entfaltung verhilft, zu öffnen.

Portofreie Buch-Bestellungen unter 
www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

Funktionen und Strukturen des 
Bundespersonalvertretungsgesetzes

Harald Steiner

Eine rechtssoziologische und -theoretische Normenanalyse

Arbeits- und Sozialrecht 150

Nomos

Funktionen und Strukturen des  
Bundespersonalvertretungsgesetzes
Eine rechtssoziologische und -theoretische 
Normenanalyse
Von Dr. Harald Steiner
2018, 296 S., brosch., 78,– €  
ISBN 978-3-8487-4854-9 
eISBN 978-3-8452-9072-0
(Arbeits- und Sozialrecht, Bd. 150)
nomos-shop.de/37332

eLibrary
Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfügbar unter:  

www.nomos-elibrary.de

Funktionale und normenstrukturelle  
Facetten des Personalvertretungsrechts

 

Das Werk hilft beim Verständnis des Personalvertretungsrechts sowie bei der 
Anwendung und Auslegung des BPersVG und beleuchtet dessen rechtliche und 
soziale Hintergründe und Wirkungen sowie die rechtstechnische Ausformung der 
Rechtsnormen dieses Gesetzes. Es deckt erstmals sowohl aus rechts- und sozial-
funktionaler als auch aus rechtstheoretischer Perspektive umfassend die Thema-
tik der Mitbestimmung im öffentlichen Dienst auf. Dabei wird der Fokus auf die 
Sozial- und Normenstrukturfunktionen des BPersVG, dessen Normenkonfigura-
tion und die gesetzesfunktionale und normenstrukturelle Verknüpfung gelegt.

375 Andreas Fischer-Lescano · Zwischen Humanität und Inhumanität 375

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:27:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-367

