VII.
SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

Libido und Rivalitdt | Das Korperbild des Andern | Symbolische
Ordnung und Signifikanten | Schrift und Kérperbild | Phylogenetische und
ontogenetische Betrachtungen

Heute haben wir wiederum ein umfangreiches Programm vor uns.
Wir werden uns zunidchst mit der Libido beschiftigen, die bisher
noch nicht thematisiert worden ist. Von der Libido wird der Weg
zum Auftauchen des andern, zur Rivalitdt, wie sic das Spiegelbild
induziert, nicht weit sein. Wir versuchen anschliefend, das Korper-
bild nicht von der Position der Subjektivitit aus zu denken, sondern
vom Andern her, als Effekt des Andern. Die Phantasmen werden da-
bei im Mittelpunkt der Betrachtung stehen, denn sie strukturieren in
einem erheblichen Ausmal3 das Korperbild und die Subjektivitét, die
ja nicht stets vorausgesetzt werden kann, sondern selber auf Voraus-
setzungen beruht. In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, ob
der Ansatz beim Korperbild als Produktion des Subjekts nicht grund-
sdtzlich zu kurz greift; ist es nicht so, dass dem Andern der Vorrang
zukommt, so dass die Entstehung des Korperbildes erst von diesem
Ort aus nachvollziehbar wird? SchlieBlich werden wir uns auf ein
Gebiet vorwagen, das mit Threr Sprache viel zu tun hat: Wir werden
versuchen, Zusammenhénge zwischen Korperbild und Schrift, insbe-
sondere den sino-japanischen Zeichen, zu finden. Einerseits bieten
sich wiederum subjektive Perspektiven an, wenn es etwa darum geht,
wie einzelne Subjekte ihre Korperbilder als Schrift ausdriicken, ande-
rerseits gibt es dabei auch phylogenetische, menschheitsgeschichtli-
che Aspekte, die auf Fragen der Entstehung der Zeichenschrift ver-
weisen.

99

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Sprechen wir sogleich vom Konzept der Libido. In der Geschichte
der Psychoanalyse hat es viele Transformationen erfahren.! Freud
fasste sie in den ersten Arbeiten als stofflichen Trager des Sexual-
tricbes auf, bevor er sie in seinen spiten Werken als psychische
Grundkraft darstellte, vergleichbar dem alles vereinenden Eros, als
dessen Gegenspieler er den zersetzenden Todestrieb nannte. Dieser
Dimension, die sich als Polaritit von Materialitit bzw. Idealitit liest,
steht diejenige nach der Geschlechtlichkeit gegeniiber. Es gibt bei
Freud ein Schwanken hinsichtlich der Frage, ob die Libido bei bei-
den Geschlechtern ménnlich ist oder sich nicht einem Geschlecht zu-
ordnen ldsst. Die Konzeptualisierung des Phallus, die von Freud noch
nicht ausgearbeitet worden ist, spielt hier mit hinein.

Lacan fasst die Libido als Organ auf, das schon in der intrauteri-
nen Zeit entweiche.” Deshalb metaphorisiere sie das verlorene volle
Leben, an dessen Stelle der andere trete. Libido bezeichnet somit ei-
nen Mangel im Subjekt, den Lacan minus phi nennt.

Angewendet auf das Spiegelstadium besagt das, dass die Faszina-
tion des andern ein Resultat der Libido ist. Mittels des andern soll
das volle Leben wieder eingeholt werden. Daraus resultiert jedoch
keine Anerkennung des andern in seiner Andersheit, sondern ein An-
spruch auf Besitz, Hass. Das Streben nach Einheit, das Freud mit
dem Eros in Verbindung gebracht hatte, erweist sich in Lacans Auf-
fassung als Ausdruck des Hasses.

Von der Konstellation des Spiegelstadiums her bietet sich ein Weg
zum Verstdndnis der Rivalitét, ja der Herr-Knecht-Dialektik an, wie
sic Hegel ausgearbeitet hat.* Das Subjekt, das sein vermeintlich ver-
lorenes Sein wiedersucht und sich des andern beméchtigen méchte,
trifft notwendigerweise auf ein anderes Subjekt, nachdem es im
Spiegelstadium erfahren hat, dass das Spiegelbild kein lebendiger
anderer ist. Seinen Trieb nach Einssein richtet es deshalb auf einen
lebendigen andern, den es zu seinesgleichen machen méchte. Dieser
andere tut jedoch dasselbe, auch er sucht sein verlorenes Sein im an-
dern zuriickzuholen. Somit kommt es zum Kampf um die Herrschaft
iiber den andern, in welchem sich erweisen wird, welches der beiden
Subjekte sich den andern gefiigig machen kann.

1 Vgl. dazu Peter Widmer, ,,Wandlungen in Freuds Libido-Konzept®“. In:
André Michels, Peter Miiller, Achim Perner (Hrsg.), Psychoanalyse
nach 100 Jahren. Miinchen, Basel: E. Reinhardt 1997, S. 169-195.

2 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar XI, 15. Sitzung.

3 Vgl. dazu G.W.F. Hegel, Phdnomenologie des Geistes, S. 145-155.

100

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

In Hegels Darstellung interveniert eine Variable in diese duale Riva-
litat: die Angst. Eine der beiden Kontrahenten vermeidet den Kampf
aus Angst vor dem Risiko des Todes. Infolgedessen nimmt er die Po-
sition des Knechtes ein und arbeitet fiir den andern, den Herrn, der
die Gefahr des Todes auf sich genommen hat. Wir wollen jedoch
nicht die hegelsche Darstellung erldutern und diskutieren, sondern
bei Lacans Darstellung bleiben. Sie zeigt sich nicht nur in der Herr-
Knecht-Konstellation, sondern in anderen Bezichungsformen. Sie
lassen sich tabellarisch darstellen:

Tabelle 2
Die Rivalitdt manifestiert sich zwischen
Kind und Eltern —
Kind und andern Kindern —  intersubjektive
Kind und Tieren/Pflanzen —  Seite
Herr und Knecht —
Reflexion (Vernunft) und
Trieb (Korper) —  intrasubjektive
Risiko und Angst —  Seite

Die Tabelle zeigt, dass man eine intersubjektive von einer intrasub-
jektiven Seite unterscheiden kann. Zu jener gehéren die Rivalitdten
zwischen Kind und Eltern, Kind und andern Kindern, Kind und Tie-
ren/Pflanzen, sowie die klassische Konstellation von Herr und
Knecht. Die intrasubjektive Seite weist dagegen auf eine innere Spal-
tung des Subjekts hin, auf seine Zerrissenheit zwischen Reflexion
und Trieb, bzw. Risiko und Angst.

Da Sprache in intersubjektiven Konflikten die dritte Instanz in
den dualen Konstellationen ist, kann sie Ort der Vermittlung sein, so
dass als Resultat im besten Falle eine gegenseitige Anerkennung der
Rivalisierenden herauskommt. Wenn nicht, entstehen Hierarchien
wie jene von Herr und Knecht, oder sogar gewaltsame Losungen des
Konflikts. Die gegenseitige Anerkennung der Subjekte kommt einem
Verlust der Allmachtsanspriiche des einen Subjekts gleich, sie bahnt
jedoch den Weg zu einer verniinftigen Ordnung, in der nicht das eine

101

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Subjekt tiber das andere herrscht, sondern in der Gesetze, die fiir bei-
de Parteien gelten, das Zusammenleben regeln.

Die Rivalitét fiihrt da zur Position der symbolischen Kastration, wo
die Sprache den beteiligten Parteien ihre Gesetze gibt. Als ordnende
Instanz des menschlichen Zusammenlebens sind sie schon in der
Sprache enthalten. Sprachgebrauch impliziert eine Anerkennung der
andern Subjekte; Sprache zu gebrauchen ohne einen andern, macht
keinen Sinn, wire absurd. Die an sich und fiir andere vorliegenden
Gesetze werden von den einzelnen Subjekten in ihrer Sozialisation
angeeignet. In diesem Vorgang metaphorisiert das Subjekt nicht nur
seine vermeintlich verlorene Unmittelbarkeit, sein verlorenes Sein,
sondern es geschieht ihm auch, dass es selber eine Metapher des An-
dern wird. So heifit es in der Bibel, dass der Mensch nach dem Bilde
Gottes geformt worden sei. Ist das nicht ein sehr deutlicher Hinweis
dafiir, dass das Korperbild vom Andern herkommt und dass dem
Spiegelstadium blof} eine Nebenrolle zukommt?

Es trifft zu, dass das Primat dem Andern zugesprochen werden
kann. Wie er den Menschen geformt hat, so ist er. Was er im Spie-
gelstadium sieht, ist dann von sekundirer Bedeutung, weil es einge-
bettet ist in iibergreifende, objektive Zusammenhénge.

Vielleicht kann man theologisch auf diese Art denken; der Psy-
choanalytiker fragt indessen stets nach dem Subjektiven. So ist es
auch dann moglich, wenn das Primat des Andern behauptet wird,
dieses als Resultat eines Subjekts aufzufassen, das zwar nicht als ein-
zelnes identifizierbar ist, sondern ein anonymes Subjekt in der Ge-
schichte meint. Entscheidend ist dabei der Ansatz von der Sprache
her, die zugleich Bedingung und Grenze der Erkenntnis des Subjekts
ist. Die Grenze lddt dazu ein, das Loch im Wissen zu tiberspringen
und etwas Objektives einzusetzen. So gesehen ist dieses Objektive
eine Erfindung eines Subjekts, dessen Funktion darin besteht, eine
unertrigliche Liicke im Wissen zu stopfen.

Tatséchlich kennt sogar die Theologie diese Schwierigkeit, wenn
es darum geht, von Gott zu sprechen — ich habe bereits einmal darauf
hingewiesen. Sie nennt es das Problem des Anthropomorphismus,
das auch in der Philosophie bekannt ist. Man denke etwa an Feuer-
bachs Position, der Gott als Projektion des Menschen auffasste®;
Ahnliches dachte Marx.” Auch in Kants Philosophie ist eine Skepsis

4 Vgl. dazu A. Feuerbach, Das Wesen des Christentums.
5 Vgl. dazu z.B. Karl Marx, ,,Thesen iiber Feuerbach“. In: Karl Marx,
Friedrich Engels, Werke, Band 3, Berlin: Dietz 1969, S. 5 f.

102

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

vorhanden, wenn es darum geht, von Gott zu sprechen. Kant hat dar-
um Aussagen iiber Gott mit wissenschaftlichem Anspruch ins Un-
wissenschaftliche verbannt; fiir den Kénigsberger Philosophen geho-
ren sie in den Bereich des Glaubens.®

In der Mythologie stellt sich das Problem des Anthropomorphis-
mus ebenfalls.” Seit Mythologien zum Gegenstand wissenschaftli-
cher Untersuchungen geworden sind, ist es jedoch deutlich gewor-
den, dass die behaupteten objektiven Zusammenhinge die Funktion
haben, das Unwissen zu beménteln und die Locher des Nichtwissens
zu schliefen. Niemand wiirde heute behaupten, dass Izanami und
Izanagi Figuren waren, die wirklich existiert haben. Aber fiir die Bil-
dung einer gemeinsamen Grundlage der japanischen Kultur haben sie
eine wichtige Funktion. Wer die Mythen erfunden hat, ist dabei nicht
benennbar, sie sind im Kontext der Fragen entstanden, die auch die
Vorfahren fritherer Jahrhunderte und Jahrtausende bewegt haben.
Entscheidend dabei ist, dass sie subjektive Erzeugnisse sind, denen
die Funktion zukommt, die existenzielle Situation der Menschen ver-
standlich zu machen. Man kann also durchaus sagen, dass der be-
hauptete Vorrang der Objektivitit mit ihren géttlichen Figuren und
Miéchten Korperbilder dessen sind, was fiir die Menschen nicht vor-
stellbar ist.

Diese Betrachtung impliziert, dass die Ableitungen des Subjekti-
ven vom Objektiven nicht ohne Bruch méglich sind. Man kann zwar
von einem Vorrang des Objektiven sprechen, aber von dem Moment
an, wo versucht wird, es zu bestimmen, kommen wieder subjektive
Vorstellungen auf, die sich ihrer objektiven Herkunft nie sicher sein
konnen. Man schaue sich nur einmal die Aussagen iiber das Gottliche
an, wie unterschiedlich, ja oft diametral entgegengesetzt sie sind. In-
folgedessen kann auch niemand die Gottgegebenheit von Gesetzen
behaupten, obwohl sie nicht einfach subjektive Erfindungen aus dem
Nichts sind. Wenn es so ist, dass die Sprache den Subjekten die ers-
ten Gesetze gibt, so liegt darin durchaus etwas Objektives, wobei
dessen Wesen sich dem Wissbaren entzieht. Dieses Objektive kommt
zudem erst im Durchgang durch das Subjektive zum Tragen.

In diesem Zusammenhang ist es notwendig, nicht nur die Grenzen
des Wissens aufzuzeigen, die zum Uberstieg einladen, sondern auch
auf den Rest, der nach der Bildung von Vorstellungen, von Koérper-

6 Vgl. dazu L. Kant, Kritik der reinen Vernunft, S. 529-535.
7 Vgl. dazu Nelly Naumann, Die Mythen des alten Japan. Miinchen:
Beck 1996.

103

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

bildern nicht aufgeht. Dieser Rest ist ein Indikator des Objektiven,
ein Zeichen fiir die Unzuldnglichkeit der subjektiven Produktionen.
Tatsdchlich ist dieser Rest immer wieder spiirbar, erfahrbar, wenn
vom Géttlichen, von Gerechtigkeit, von Liebe, von Vollkommenheit
usf. gesprochen wird. Alles was zur Sphére des Subjektiven gehort,
ist mit Endlichkeit geschlagen, die sich gerade an ihren Grenzen
zeigt, im Uberstieg zum Unendlichen, dessen Ausprigung sie ist.

Kommen wir nochmals auf den Zusammenhang von symbolischer
Ordnung und Signifikanten zu sprechen, und fiigen wir die Aspekte,
die die Libido mit sich bringt, mit ein.

Die symbolische Ordnung nimmt die Dimension der Signifikan-
ten, die den reflexiven Bezug des Subjekts zu sich selbst moglich
machen, auf, aulerdem den sinnlichen Bezug zu Objekten, in denen
die libidindsen Beziige lokalisiert sind. Die Libido fiigt der Sprache
eine inhaltliche Komponente bei, die vergleichbar ist der Form des
Korperbildes. Es handelt sich dabei um die erotische Dimension;
Sprache kann erotisiert werden, obwohl das Geriist der Signifikanten
quer steht zur Libido.

Auch die symbolische Ordnung geht — wie die Signifikanten —
dem Subjekt voraus, ist ihm an sich gegeben und fiir andere da. Sie
zeigt ihre Wirksamkeit darin, dass das Subjekt zunéchst fiir den An-
dern selber zum Symbol wird; es wird Trdger von Erwartungen,
Phantasmen, die schon vor seiner Geburt ein Gewebe bilden, in das
es hineingeboren wird, ohne dass es dies zunichst zu reflektieren
vermag. Die signifikante Dimension im Symbolischen, die Méglich-
keit, sich Andern zuzuwenden, die Reflexion seiner selbst als eines
Maingelwesens, ermoglicht das Aufbrechen dieser dem Subjekt
gleichsam eingeschriebenen Symbolik.

An dieser Stelle denke ich nochmals an das Beispiel des schizo-
phrenen Jungen mit den zwei Stimmen, die er wiedergab. Ich habe in
diesem Zusammenhang von Signifikanten gesprochen, was mich zur
Schwierigkeit gefiihrt hat, dass dieser Ausdruck auf zwei sehr ver-
schiedene Weisen verwendet wurde: Zum einen hatte ich die Signifi-
kanten mit der Moglichkeit der Reflexion des Subjekts in einen Zu-
sammenhang gebracht; zum anderen zeigte dieses Beispiel, dass der
Junge nicht wusste, was er auffiihrte, als die Stimmen in ihm durch-
brachen; ist es dann berechtigt, von Signifikanten zu sprechen? Auf
eine einfache Formel gebracht: Sind die Signifikanten an die Repri-
sentation des Subjekts gebunden oder nicht? Eine Antwort ldsst sich
nur geben, wenn es gelingt, dieses Entweder-Oder-Denken zu tiber-

104

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

winden. Zwar trifft es zu, dass der schizophrene Junge sich nicht als
Subjekt darstellen konnte, der auf das Ereignis nach seiner Geburt
zuriickzublicken vermochte. Andererseits wurde er von Stimmen
durchquert, die von andern kamen, deren Elemente aus Signifikanten
des Anderen zusammengesetzt waren. Fiir den Jungen waren dies
unverstédndliche Laute, weil er sie nicht symbolisieren konnte. Man
konnte sagen: Es waren Signifikanten des Anderen ohne symboli-
schen Gehalt. Erst die Therapeutin konnte sie, stellvertretend fiir den
Jungen, symbolisieren.

Man kann also, wenn man von Signifikanten spricht, von vorre-
flexiven und reflektierten sprechen. Die vorreflexiven hatten gleich-
sam ein eigenes Leben in der Psyche des Jungen, er wusste nicht, wie
ihm geschah. Durch die Intervention der Therapeutin wurden diese
vorreflexiven Signifikanten, die dem Jungen unsinnig erschienen,
weil er vollig darin eingetaucht blieb, symbolisiert. Im Durchgang
durch die Symbolisierung konnte er sie anschlieend reflektieren,
jedoch nur eine kurze Zeit, da sie bald der Verdrangung anheim fie-
len. Thr Status wurde dadurch ein anderer: Aus vorreflexiven Signifi-
kanten wurden sie in die symbolische Ordnung integriert, die wie-
derum die Grundlage bildeten fiir seine Reflexion als Subjekt, das
nun ein Verhiltnis zur Geschichte bekam, zu seiner Geschichte. Man
sicht daraus, dass die symbolische Ordnung gleichsam der Durch-
gangsort ist zwischen den Signifikanten an sich, also den Signifikan-
ten, die fiir das Subjekt noch keinen Sinn haben (es ist wichtig, den
Habensbezug zu betonen, der erst dann méglich wird, wenn die Sig-
nifikanten nicht mehr identisch mit dem Sinn sind, in den es einge-
taucht war) und den Signifikanten, die gleichsam als Uberschuss iiber
die symbolische Ordnung keinen Sinn mehr haben, weil sie die Lee-
re, das Nicht-Sein des Subjekts reprisentieren und damit der symbo-
lischen Ordnung einen Ort zuweisen, in dem der Habensbezug in der
Realitdt gelebt wird.

Das Beispiel des schizophrenen Jungen, das unter vielen Gesichts-
punkten diskutiert werden kann, was es so reichhaltig macht, be-
inhaltet auch das Verhiltnis der Schrift zum Subjekt. Es waren zwar
Stimmen, die aus ihm herausbrachen, jedoch waren zuvor diese
Stimmen irgendwie in ihm drin, und wie sollte man das anders den-
ken denn als Aufzeichnung, als Schrift, als Erinnerung, die irgendwie
in seinem Gedéchtnis, oder sogar in ihm als ihrem Gedéchtnis einge-
schrieben waren? Diesen Aspekten wollen wir uns nun zuwenden.

105

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Wir unterscheiden zunéchst einen menschheitsgeschichtlichen,
phylogenetischen von einem individuellen, ontogenetischen Aspekt.
Die Unterteilung driangt sich darum auf, weil einerseits die Schrift
etwas ist, das jeder individuellen Existenz vorausgeht; andererseits
prigt die Schrift jedes einzelne Subjekt in jeder Generation. Dabei
zeigen sich unterschiedliche Fragestellungen. Beginnen wir beim
menschheitsgeschichtlichen Aspekt.

Setzt man das Primat der miindlichen Sprache voraus, so kann
man sagen, dass sich in den Schriftzeichen, seien dies Buchstaben,
Kanas, Kanjis, Hieroglyphen oder welche auch immer, die Erfahrun-
gen fritherer Gesellschaften sedimentieren. Schrift l4sst sich auffas-
sen als Schauplatz der Erfahrungen der Subjekte, wobei in die Zei-
chen die Dimensionen der Korperbilder miteinflieBen, die diese Er-
fahrungen andererseits mitkonstituieren.

Versuchen wir, die Zusammenhénge zwischen Schrift und der dule-
ren Realitdt so zu denken, dass wir zunédchst die Beziige zwischen
Subjekt und Auflenwelt fokussieren, ohne sogleich die Schrift mit-
einzubeziehen:

Die AuBlenwelt metaphorisiert das eigene, vermeintlich verlorene
Sein. Man kann dabei von einem Erkenntnismotiv sprechen. Der Be-
zug zur Auflenwelt wird beeinflusst durch subjektive Interessen, die
auf den Mangel als Bedingung der Zuwendung zur dulleren Realitit
verweisen.

Damit in engem Zusammenhang steht die Auflenwelt als Ort des
Austausches von Giitern, Ideen, um eine zweite Natur zu schaffen,
die fiir den Menschen notwendig ist. Es geht dabei weniger um Er-
kenntnisinteressen als vielmehr um praktische Beziige: Die Realitit
dient der menschlichen Subsistenz; die subjektive Dimension flieft
mit hinein, insofern es dabei um Befriedigung von Triebanspriichen
geht.

Davon zu unterscheiden sind die Tendenzen und Absichten, an-
dere Subjekte oder Gesellschaften zu unterwerfen, sich dienstbar zu
machen. Machtmotive erweisen sich dabei als wirksam. Es geht da-
bei weniger um eine Vernichtung der andern, als vielmehr um die
Darstellung des eigenen Seins, der die andern im Wege stehen, wes-
halb sie ausgeschaltet werden miissen.

In die Beziige zur duleren Realitit und zu den andern flieBen
nicht nur Motive mit ein, die auf Triebe und Anspriiche hinweisen,
sondern auch Kategorien der Erkenntnisse, Kriterien, MaBstébe, Re-
lationen, die insgesamt abkiinftig sind von einem reflektierten Kor-

106

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

perbezug. Schritte, Meter, Sekunden, Tage, raum-zeitliche Bestim-
mungen wie links, rechts, oben, unten, frither, spiter, erhalten erst im
Hinblick auf subjektive Positionen einen Sinn. Man kann dabei von
einer instrumentellen Seite der Objektbeziige sprechen. Die mensch-
lichen Instrumente tragen viel dazu bei, das Ansich der fremden Welt
in eine symbolische Welt, die vertraut wird, zu verwandeln.

Welche Rolle spielt die Schrift in diesen Relationen zwischen
Subjekt und AuBenwelt? Die Schriftzeichen haben verschiedene
Funktionen: Sie bewirken, dass dic Welt, das Aullen, besser manipu-
lierbar wird. In sog. schriftlosen Kulturen mussten die Menschen
mehr interpretieren, was in den Sternen stand, was der Vogelflug be-
sagte, sie mussten sich den Gegebenheiten anpassen. Die Aullenwelt
stand in einem direkteren Bezug zu ihrem Sein.

Die Schrift schafft eine intermedidre Ebene zwischen den Men-
schen und der Welt. Erfahrungen konnen so nicht nur festgehalten —
das ist auch in schriftlosen Kulturen méglich —, sondern allen zu-
génglich gemacht werden. Aus dem individuellen Geddchtnis, das in
schriftlosen Kulturen Engramme speichert, entstehen &uBerliche,
sichtbare Zeichen, die tendenziell allen zugénglich sind. Sie dienen
als artikulierte wie als bildlich vorgestellte als Interpretationsschab-
lonen, die die Objekte beschlagen. Schriftbilder flieBen somit in die
Wahrnehmung der Subjekte ein, beeinflussen die Art und Weise der
Wahrnehmung. Es ist sogar so, dass die Schriftzeichen auch in die
Wahrnehmung der inneren Realitit der Subjekte miteinflieen; was
sich verschriftlichen lésst, unterliegt tendenziell einem Wandel im
Vergleich zu einer unartikulierbaren inneren Realitit.

Auch in das, was ich zuvor den instrumentellen Aspekt der
Schrift genannt habe, die Kategorien der Wahrnehmung, ihre MaSB-
stibe, Kriterien, fliefft Schrift mit ein, insofern sowohl Buchstaben
als auch Kanas und Kanjis metaphorisierte Koérperbilder enthalten,
die allerdings nicht iiber den visuellen Aspekt, sondern tiber die Vor-
aussetzungen, die bei ihrer Verwendung in sie eingeflossen sind,
wirksam sind. (Erlduterungen zur japanischen Sprache finden sich
am Ende des Textteils, S. 181.) Erstens wird in jedem Zeichen, sei es
ein Buchstabe, ein Kana oder ein Kanji die Positionalitit des Korpers
des Subjekts vorausgesetzt (links, rechts, oben unten, Kopf, Ful3
usw.), zweitens enthalten sie selber Metaphern des Korperbildes,
wobei Buchstaben und Kanas das Unsichtbare, Lautliche sichtbar
machen, Kanjis dagegen das Sichtbare horbar machen. Im ersten Fall
konnte man die Formel anwenden, die uns beim Spiegelstadium be-
gegnet ist: I von S, im zweiten Fall S von L.

107

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Bei alldem geht es darum, den Anschein zu durchbrechen, die
Schrift, insbesondere die sino-japanischen Zeichen, seien unmittelba-
rer Ausdruck der Realitdt, die im Grunde genommen auf das Spre-
chen verzichten konnte. In mehreren Lehrbiichern habe ich die Auf-
fassung angetroffen, dass die sino-japanischen Zeichen aus Abbil-
dern hervorgehen, die sich angeblich, man weill nicht warum, in die
heutigen Formen verwandelt haben. Damit wird impliziert, auch
wenn dies nicht explizit gesagt wird, dass die Zeichen einen Zugang
sui generis zur Realitdt haben, anders gesagt: dass sie sich des Spre-
chens entschlagen konnen. Die subjektive Dimension, der ich stets
das Wort rede, wird damit {ibergangen, vor allem aber wird der Man-
gel, der mit dem Sprechen erfahrbar wird, eskamotiert. Er ist jedoch
ein wesentlicher Faktor fiir die Entstehung der Schrift.

Bin ich nicht in einen Widerspruch geraten, wenn ich einerseits
sage, dass es schriftlose Kulturen nicht gegeben hat, und wenn ich
andererseits von der Entstehung der Schrift spreche? Es kommt eben
darauf an, was man der Schrift subsumiert. Eine enge Auffassung
betont das Artifizielle der Schrift, die demzufolge als Erfindung ge-
dacht wird, die wahrscheinlich in Babylonien, vielleicht auch in Chi-
na ihren Anfang genommen hat. Eine weitere Auffassung geht dage-
gen vom Konzept des Mangels aus, mit der Folge, dass alles, was
dieser Erfahrung entgegenwirkt, zur Schrift gehort. Das Gedédchtnis
erscheint unter dieser erweiterten Perspektive genauso als Ort der
Schrift wie die Sternbilder am Himmel, die dem Menschen eine
raum-zeitliche Orientierung ermdglichen. Von der Warte dieser
zweiten Auffassung aus ist die Schrift im engeren Sinne eine speziel-
le Art, die sich dadurch auszeichnet, dass sie handhabbar ist und da-
mit eine Stiitze der Kultur wird. Es gibt tibrigens Zwischenbereiche,
in denen Schriften vorkommen, die einerseits artifizielle sind, ande-
rerseits weder Bildzeichen noch Buchstaben sind, etwa die Noten-
schrift in der Musik.

Es lohnt sich, alle diese Auffassungen mit dem Konzept des Kor-
perbildes zu konfrontieren, das einerseits in das wahrgenommene
Objekt einflieft, andererseits im Zeichen selber enthalten ist, darin
metaphorisiert wird.

Doch sprechen wir zum Abschluss noch vom ontogenetischen
Aspekt: Er setzt voraus, dass der Zeichenvorrat schon besteht, fiir
jedes Subjekt an sich gegeben ist. Der ontogenetische Aspekt be-
leuchtet den Vorgang, wie dieses An-sich der Zeichen zum Fiir-sich
wird, wie die Subjekte sich die Schriftzeichen aneignen und welche
Folgen sich dabei ergeben.

108

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

Zwei Aspekte lassen sich unterscheiden: Der eine fokussiert die
produktive Seite, d.h. er untersucht die Metaphorisierungen des Kor-
perbildes, wie sie sich in freien Zeichnungen, Gestaltungen manifes-
tieren. Ausgehend vom Spiegelbild als Matrix, mit der sich die Sub-
jekte identifizieren, und von der durch die Signifikanten bedingten
Reflexivitit, die sie mit dem Mangel konfrontieren, kreieren sie Fi-
guren, in denen das Innere duferlich, das Unsichtbare sichtbar und
das Unmittelbare des Korpers vermittelt wird. Dieser Aspekt enthélt
viel Singuldres, wenngleich das Repréisentiertwerden durch die Signi-
fikanten ein struktureller Effekt ist. Beim anderen Aspekt muss das je
Singulédre zuriickgenommen werden; es geht fiir die Subjekte darum,
sich den an sich schon vorliegenden Zeichenvorrat der Schrift anzu-
eignen. Gehorsam, Disziplin, Anpassung stehen dabei im Vorder-
grund. Sie sind jedoch nicht Selbstzweck, sondern dienen dazu, die
Kreativitit auf eine hohere Ebene zu transformieren. Das geschieht
dann, wenn die Subjekte auf eine selbstverstindliche Art und Weise
iiber den Zeichenvorrat verfiigen, wenn Gehorsam, Disziplin und
Anpassung von den Subjekten unbemerkt bleiben. Dann sind auch
Kombinationen von freien Zeichnungen und Schriftbildern moglich,
so dass die Ausdriicke der Singularitét auf eine neue Stufe gebracht
werden.

Betrachtet man den Vorgang der Aneignung des Zeichenvorrats
niher, so stellt man nicht nur die Notwendigkeit der Anstrengung der
Subjekte, sich in vorgegebene Zusammenhinge einzufiigen, fest,
sondern man erkennt auch, dass zwei Arten von Korperbildern auf-
einander treffen. Die schon vorliegenden Zeichen enthalten ja eben-
falls Korperbilder, ndmlich solche von Subjekten fritherer Generatio-
nen. Jedes Subjekt, das die Schriftzeichen lernt, ist gehalten, diese in
sich aufzunehmen, was einen Verzicht auf eigene freie Kreationen
erfordert. Uber die Anpassung hinaus geschieht es somit, dass die
Korperbilder fritherer Generationen in diejenigen der lernenden Sub-
jekte eingehen, wobei das Unbemerktbleiben dieser Einfliisse nichts
an diesem Sachverhalt dndert. Ein konservativer Zug geht mit der
Aneignung der Zeichen einher; nicht nur die Formen der Zeichen
werden tibernommen, sondern mit ihnen auch die Erfahrungen friihe-
rer Generationen, die sich in den zeichenhaften Koérperbildern sedi-
mentiert haben.

Wenn die Subjekte allzusehr auf ihre Eigenstindigkeit pochen und
die Schriftzeichen nach ihrem Gusto gestalten wiirden, analog zu den
freien Zeichnungen, wiirde daraus eine Unverstdndlichkeit fiir die

109

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

andern resultieren, die Zeichen wiirden unlesbar. Das heif3t, dass in
der tiberlieferten Schrift fritherer Generationen implizit eine zweite
Schrift innewohnt, eine Vor-Schrift, wie denn die Aneignung zu ge-
schehen habe. In der sino-japanischen Schriftkultur weifl man genau,
wovon ich spreche, denn selbst die Reihenfolge der Striche, die ein
Zeichen konstituieren, ist streng vorgeschrieben; in vielen Lehrbii-
chern sind die Elemente der Kanjis, die Striche, mit kleinen Zahlen
versehen, die keinen Spielraum fiir freie Gestaltungen offen lassen.

Mit der Aneignung des Zeichenvorrats im Akt des Lernens ge-
schieht noch etwas anderes. Das tote, schon vorliegende Zeichen
wird im Akt des Gebrauchs zum lebendigen Ausdruck des Subjekts.
Man ist beinahe versucht, von einer fortwihrenden Auferstehung zu
sprechen. Im Akt des Schreibens wird es erneut, fiir eine kurze Zeit,
lebendig, wiedergeboren, bevor es selber wieder zum Teil des Vor-
rats wird, der auf seine Leser wartet. Noch viel mehr ldsst sich beim
Lesen von Wiederauferstehung sprechen; der Unterschied zum
Schreiben besteht darin, dass im Akt des Schreibens das Zeichen zer-
stiickelt werden muss, um wieder ganz zu werden, wihrend es im
Lesen als ganzes vorliegt.

Mit der Aufnahme der Schriftzeichen setzt das Subjekt die Ge-
schichte fritherer Generationen fort. Es schreibt sich in ihre Abfolge
ein. Jede Geschichte einer Schrift zeigt, dass dabei Verédnderungen
entstehen. So wie die Laute sich verdndern, finden auch Transforma-
tionen der Schriftbilder statt. Einige Verdnderungen finden auf einer
allgemeinen Ebene statt, setzen sich als neue kulturelle Muster durch,
wihrend andere auf der singuldren Ebene bleiben und das Interesse
von Graphologen auf sich ziehen. Bei aller Anpassung und Befol-
gung von Regeln, die mit dem Lernen von vorgegebenen Zeichen
notig sind, ist es doch so, dass jedes Subjekt sich in seiner Art, wie es
schreibt, sich von andern unterscheidet. Die Singularitit manifestiert
sich als Schreibstil, wobei es moglich ist, Schreibstile zu klassifizie-
ren. Bei alledem bleibt ein kleiner Rest, der nicht klassifizierbar ist,
er driickt das Singulére eines Subjekts aus.

(Fragen und Antworten sind aus technischen Griinden nicht aufge-
zeichnet worden.)

110

https://dol.org/1014361/9783839404676-007 - am 14.02.2026, 07:56:49. /dele i - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404676-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

