
C Die »Ekklesia Israel« –
Partikul�re Erw�hlung
und universaler Weltauftrag

An die Beschreibung der Weise, wie die Ekklesia Israel sich selbst
versteht, und an die Klärung der Voraussetzungen, unter denen die-
ses Selbstverständnis als »erwähltes Volk« möglich wurde, sowie an
die Benennung von Legitimationskriterien, an denen dieses Selbst-
verständnis sich bewähren muß, schließen sich weiterführende Fra-
gen an: Auf welche Weise konnte die Weitergabe der Erinnerung an
dieses besondere Ereignis zum Auftrag einer Überlieferungsgemein-
schaft werden? Und wie verhält sich das Bewußtsein dieser Gemein-
schaft von ihrer partikulären »Erwählung« zum Bewußtsein von
ihrem universellen Auftrag für das Heil der »Völker«?

1. Die Erw�hlung der V�ter
und die �berlieferungsgemeinschaft als »Bundesvolk«

Wenn für die Ekklesia Israel die Erinnerung an die »Erwählung« der
Väter konstitutive Bedeutung hat, dann ist zunächst die Frage zu
stellen, wie diese Erinnerung weitergegeben werden kann. Um diese
Frage zu beantworten, ist einleitend an diejenigen Überlegungen zu
erinnern, die die Bedeutung von Traditionen und Institutionen im
Allgemeinen und von religiösen Traditionen und Institutionen im
Besonderen betrafen (s. o. S. 20 ff. und S. 40 ff.). Die Aufgabe von
Traditionen im Allgemeinen besteht darin, Zeugnisse der Erfahrun-
gen früherer Generationen so weiterzugeben, daß dadurch die Hörer
befähigt werden, auf den Anspruch des Wirklichen, den frühere Ge-
nerationen durch ihr Anschauen und Denken beantwortet haben,
auch ihrerseits auf verantwortliche Weise ihre Antwort zu geben.
Nun ist die spezifische Antwort, die dem Anspruch des Heiligen an-
gemessen ist, das doxologische Wort. Darum besteht die Aufgabe re-
ligiöser Traditionen und der sie sichernden Institutionen darin, die
Mitglieder der religiösen Überlieferungsgemeinschaft zu einer sol-

130 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen doxologischen Antwort zu befähigen. Dadurch baut die religiö-
se Gemeinschaft sich selbst zu dem »Ort« auf, an dem das Heilige
»seine Herrlichkeit aufleuchten läßt« und so inmitten der Welt Ge-
genwart gewinnt. Religiöse Überlieferungsgemeinschaften dienen
der »Oikodomé«, dem Aufbau eines »Tempels aus lebendigen Stei-
nen«. Wer das verkündete Wort hört und doxologisch beantwortet,
gewinnt dadurch zugleich »Bürgerrecht« in der religiösen Überliefe-
rungsgemeinschaft. Weil nun aber die Anrede des Heiligen, die
doxologisch beantwortet werden soll, als Ausdruck einer »numino-
sen Freiheit« verstanden werden muß, die sich verbirgt, wenn sie
will, und sich zeigt, wenn sie will und wem sie will, kann eine Wei-
tergabe der Ermächtigung zur doxologischen Antwort nur in einer
Vollmacht geschehen, die das Heilige selbst den Sprechern und Hö-
rern gewährt hat. Daraus erklärt sich, daß in vielen Religionen die
Berufung auf einen besonderen Auftrag der Gottheit notwendig ist,
um die Frage zu beantworten, wer eine derartige Botschaft an bisher
Uneingeweihte weitergeben dürfe, welche von diesen zur Aufnahme
in die eigene Überlieferungsgemeinschaft zuzulassen seien und in
welchen Formen eine solche Initiation zu geschehen habe (s. Band I,
S. 265 ff., insbes. 1. Teilerg., S. 270 ff.).

a) Das besondere Problem der »Ekklesia Israel«: die Weitergabe
einer »Erwählung«

Allgemein philosophische Überlegungen zur Bedeutung von Über-
lieferungsgemeinschaften für die Erfahrungsfähigkeit der Individuen
und speziell religionsphilosophische Überlegungen zu den Bedin-
gungen, unter denen die Zeugnisse spezifisch religiöser Erfahrungen
weitergegeben werden können und zum Aufbau religiöser Überliefe-
rungsgemeinschaften dienen, bilden den Hintergrund, vor dem das
Proprium jener Überlieferungsgemeinschaft hervortritt, die »Qehil-
lat Jisrael«, »Ekklesia Israel« heißt. Da diese Überlieferungsgemein-
schaft sich selbst darauf zurückführt, daß Gott in einer freien Tat die
Väter »erwählt« hat, lautet die zentrale Frage: Wie können die Zeug-
nisse dieser Erfahrung der Väter an die Söhne und Töchter weiterge-
geben werden und diese zur Antwort auf das Bezeugte aufrufen,
ohne daß dadurch die Zuwendung Gottes, die bezeugt werden soll,
den Charakter einer freien Wahlhandlung verliert und der Gott, des-
sen Tat bezeugt werden soll, diesen Söhnen und Töchtern erneut wie

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 131

Die Erw�hlung der V�ter

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein »Sippengott« erscheint – vergleichbar jenen Göttern, »denen die
Väter jenseits des Stromes gedient haben«?

Philosophisch ergibt sich daraus die Frage: Ist ein freies Verhält-
nis von Wahlhandlungen überhaupt traditionsfähig? Oder hebt seine
Institutionalisierung – die notwendig ist, wenn Überlieferung mög-
lich sein soll – gerade die Freiheit auf, auf der ein solches Verhältnis
zwischen Gott und den Menschen beruht?

Die erste Antwort, die die Bibel selbst auf diese Frage gibt, lau-
tet: Die Erwählung der Väter wird als Stiftung eines »Bundes« ver-
standen, den Gott »mit Abraham und seinem Samen« geschlossen
hat1; und was an die Söhne und Töchter weitergegeben werden soll,
ist ihre Berufung, in diesen mit den Vätern geschlossenen Bund ein-
zutreten. Mit Bezug auf die soeben gestellte philosophische Frage
würde das bedeuten: Tradierbar und zu diesem Zwecke institutiona-
lisierbar ist das Zeugnis einer Berufung, die an den Vätern geschehen
ist, aber nach dem Willen des Berufenden auch den Söhnen und
Töchtern gelten soll. Der Akt aber, durch den die Söhne und Töchter
sich diese Berufung zueigen machen und so in den einmal geschlos-
senen Bund eintreten, ist ihr unvertretbar eigener Akt, der ihnen we-
der durch Traditionen noch durch Institutionen abgenommen werden
kann. Die rituelle, Überlieferung ermöglichende Weise, dieses Zeug-
nis von ihrer Berufung weiterzugeben, ist daher die Aufforderung
zur Bundes-Erneuerung, in der das »Wegschaffen fremder Götter«
zeichenhaft wiederholt wird. (Der Text aus dem Buche Josua, der
vom »Landtag zu Sichem« berichtet, scheint seinen ursprünglichen
»Sitz im Leben« bei einem solchen Fest der Bundes-Erneuerung ge-
habt zu haben.) Daraus erklärt sich, daß der Aufbau und der Fort-
bestand der Ekklesia Israel auf einem Wechselverhältnis zweifacher
Treue beruht: der Treue, mit der Gott »seines Bundes gedenkt«, und
der Treue, mit der immer neue Generationen diesen Bund »bestehen
lassen«: »Lasset ihr’s nicht bestehen, so habet ihr keinen Bestand«2.

Doch bleibt auch bei dieser Betrachtung die Tatsache bestehen,
daß die Aufforderung, in den Bund einzutreten, sich nicht an jeden
wendet, der dazu willens ist, sondern an die »Söhne und Töchter«. Es
handelt sich also im hier erörterten Falle nicht um eine Überliefe-
rungsgemeinschaft, die sich durch immer neue freiwillige Beitritte
von Individuen ergänzt (wie dies bei manchen Mysterien-Gemein-

132 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

1 Gen 17,7.
2 Jes 7,9.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den der Fall ist), sondern um ein »erwähltes Volk«. Das Zeugnis von
dem Bund, den Gott mit »Abraham und seinem Samen« geschlossen
hat, läßt daher die weiterführende Frage entstehen, wie sich die phy-
sische Abstammung von diesem Vater zu der Freiheit des Verhältnis-
ses zwischen göttlicher und menschlicher Treue verhalte.

Eine naheliegende weiterführende Antwort lautet daher: Die
physische Abstammung von den Vätern ist die notwendige, aber
nicht zureichende Bedingung dafür, in den Bund einzutreten, den
Gott mit den von ihm erwählten Vätern geschlossen hat. Was als
zweite Bedingung hinzukommen muß, ist die freie Entscheidung
der Söhne und Töchter, die Verpflichtungen auf sich zu nehmen, die
sich aus dem Bundesverhältnis ergeben, und ein diesen Verpflichtun-
gen entsprechendes Leben zu führen. Mit den Worten einer liturgi-
schen Feier, die seit Jahrhunderten im Judentum gebräuchlich ist,
auch wenn entsprechende biblische Belege fehlen, kann gesagt wer-
den: Der Nachkomme Abrahams muß zu einem »Sohn des Auftrags
[oder: des Gebotes]«, »Bar Mizwah«, werden, um Erbe des mit den
Vätern geschlossenen Bundes zu sein.

Daraus ergibt sich nun freilich eine Folgerung, die logisch zwin-
gend ist, auch wenn sie in dieser Ausdrücklichkeit erst in der neute-
stamentlichen Reflexion auf die Ekklesia Israel gezogen worden ist:
»Nicht alle, die physische Nachkommen [»Sperma«] Abrahams sind,
sind deswegen schon Kinder [»tekna«]«3. Oder, mit Blick auf das Ver-
halten, das dem Bunde entspricht: »Wenn ihr Abrahams Kinder wä-
ret, würdet ihr Abrahams Werke tun«4.

Doch ist die soeben gegebene Antwort, wonach die physische
Abstammung von Abraham die zwar notwendige, für sich genom-
men aber nicht hinreichende Bedingung dafür sei, zum »Erben des
Bundes« zu werden, in jedem ihrer beiden Teile korrekturbedürftig:
Einerseits nämlich ist die physische Abstammung von Abraham zwar
in der Regel, aber nicht in jedem Falle die unerläßliche Bedingung; es
hat stets auch Nicht-Israeliten gegeben, die durch einen eigenen Akt
der Aufnahme zu Gliedern des Bundesvolkes geworden sind. Und es
mag Beachtung verdienen, daß die Stamm-Mutter des davidischen
Königshauses, Ruth, keine physische Tochter Sarahs gewesen, son-
dern erst durch Übertritt zum Glied des Bundesvolkes geworden ist

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 133

Die Erw�hlung der V�ter

3 Röm 9,7.
4 Joh 7,39.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– »Dein Volk sei mein Volk und dein Gott sei mein Gott«5. Anderer-
seits ist die frei übernommene und in der Praxis bewährte Bundes-
treue des Menschen zwar in der Regel, aber doch nicht in jedem Falle
die zweite Bedingung, die zur physischen Abstammung von Abra-
ham und Sarah hinzukommen muß, um in den mit den Vätern ge-
schlossenen Bund einzutreten. Es kann sein – und in der entscheiden-
den Wendung in der Geschichte der »Südstämme« ist es so gewesen –
daß Gott auch einem ungetreuen Volk die doppelt ungeschuldete
Treue hält: doppelt ungeschuldet, weil nicht nur die Erwählung zum
Partner des Bundes ein Akt ungeschuldeter göttlicher Freiheit gewe-
sen ist, sondern der Fortbestand des von den Menschen gebrochenen
Bundes eine Tat ungeschuldeter göttlicher »Erhaltungsgnade« dar-
stellt. (Der Ausdruck »Erhaltungsgnade«, der vor allem in der refor-
matorischen Theologie geläufig geworden ist, hat zwar in seiner sub-
stantivischen Fassung kein biblisches Vorbild, entspricht aber dem
Bekenntnis aus den Klageliedern: »Daß es nicht ganz mit uns aus ist,
das ist des Herren Gnade. Seine Barmherzigkeit hat noch kein Ende,
sondern neu wird sie mit jedem neuen Morgen. Und seine Treue ist
groß«)6.

Die pure Fortexistenz der Bundesgemeinde über die als Gericht
verstandene Wegführung nach Babylon hinaus wird als Folge einer
Gnade gedeutet, die nicht durch das Verhalten des Volkes motiviert
ist, sondern allein durch Gottes Treue zu den Vätern. Die physische
Abrahams-Sohnschaft ist in solchen Kontexten der einzige Grund
dafür, daß Gott diese seine Treue zu den Vätern auch an deren Söh-
nen und Töchtern bewährt, daß er, wie eine Anrufung aus den »Acht-
zehn Benediktionen« (Schmone Esre) sagt, »der Väter gedenkt, ihren
Kindern und Kindeskindern zu Gnaden«. In solchen Zusammenhän-
gen wird die Berufung auf die physische Abrahams-Sohnschaft zum
Grund des Vertrauens darauf, daß auch unter dem göttlichen Gericht
stets ein »Rest« erhalten und für die Umkehr aufgespart werden
wird7.

Fragt man also nach den Bedingungen, die eine Weitergabe des
Worts von der Erwählung möglich machen, so ist die Antwort diffe-
renzierter, als sie zunächst auf eine zwar naheliegende, aber doch kor-
rekturbedürftige Weise gegeben wurde. Zwar bleibt die Weitergabe

134 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

5 Ruth 1,16.
6 Klagel. 4,22 f.
7 vgl. Jes 4,3, ausführlicher Jes 10, 19–21.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erwählung von den Vätern zu den Söhnen, über die physische
Abstammung hinaus, an das freie Wechselverhältnis von göttlicher
und menschlicher Treue gebunden. Aber das Fortwirken der gött-
lichen Bundestreue auch in Zeiten, in denen die menschliche Untreue
das göttliche Gericht auf die Söhne und Töchter Abrahams herabge-
rufen hat, macht die Gemeinschaft der physischen Abrahams-Kinder
zum Gegenstand einer Erhaltungsgnade, die stets einen »Rest« für
die mögliche Umkehr und damit für die Wiederherstellung der wech-
selseitigen Treue aufbewahrt. Und die Erinnerung an den Gott, der
den Vater Abraham »gegriffen« hat, als er noch »jenseits des Stromes
fremden Göttern diente«, gibt jedem, der das göttliche Gericht phy-
sisch überlebt hat, die Hoffnung, zu diesem »Rest« zu gehören. Diese
Hoffnung erspart den Mitgliedern dieser besonderen Überliefe-
rungsgemeinschaft die freie Entscheidung zur Umkehr nicht, son-
dern läßt sie dessen gewiß sein, daß diese Entscheidung immer mög-
lich und niemals vergeblich sein wird.

Und so ergibt sich eine überraschende Bestimmung des Ver-
hältnisses zwischen physischer Abrahams-Sohnschaft und freier
Wahlhandlung: Die freie, weil ungeschuldete Bundestreue Gottes er-
hält sich den Gegenstand ihrer Erwählung, auch über dessen mög-
liche und immer wieder wirklich eintretende Untreue hinweg, in
einem besonderen Gnaden-Erweis, der »Erhaltungsgnade«. Und sie
tut dies, indem sie physische Nachkommen Abrahams, oder wenig-
stens einen »heiligen Rest« aus ihnen, am Leben erhält und ihm so
die Möglichkeit der Umkehr offenhält. Das Fortleben dieser physi-
schen Abrahams-Kinder über Zeiten des Gerichts hinweg, exempla-
risch abgelesen an ihrem Überleben im Babylonischen Exil, ist das
deutlichste Zeichen dieser göttlichen Bundestreue, gleichsam der
»Character ontologice inhaerens«, der aller freien Entscheidung de-
rer ermöglichend vorausliegt, die zum freien Akt der Umkehr beru-
fen sind. Und selbst die Möglichkeit, daß solche Menschen, die nicht
zu den physischen Nachkommen Abrahams gehören, in diesen Bund
eingegliedert werden – biblisch gesprochen: daß Gott sich »aus Stei-
nen Kinder Abrahams erwecken kann«8 –, bleibt daran gebunden,
daß es immer einen solchen »heiligen Rest« der physischen Abra-
hams-Kinder geben wird, dem »die neuen Zweige eingepflanzt wer-
den« können.

Auf die Frage, ob ein freies Verhältnis von göttlicher und

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 135

Die Erw�hlung der V�ter

8 Mt 3,9.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlicher Wahlfreiheit überhaupt traditionsfähig sei, ist also in
mehreren Schritten zu antworten: Was primär weitergegeben kann
und muß, ist die an immer neue Hörer gerichtete Aufforderung, jene
Entscheidung nachzuvollziehen, durch die die »Väter« auf ihre freie
Erwählung durch Gott geantwortet haben. Diese Aufforderung kann
nur deswegen weitergegeben werden, weil nach dem Verständnis Is-
raels Gott selbst die Erwählung der Väter als die Stiftung eines »Bun-
des« verstanden hat, in den kommende Generationen eintreten kön-
nen und sollen. Daß die Weitergabe dieser Aufforderung auch über
Zeiten der menschlichen Untreue und des göttlichen Gerichts hinweg
möglich bleibt, wird durch eine weitere freie Entscheidung des gött-
lichen Bundespartners garantiert, der sich durch die Erhaltung der
physischen Nachkommenschaft Abrahams stets die Adressaten be-
reithält, an die sich der Ruf zur Umkehr richten kann. Was deswegen
ebenfalls weitergegeben werden muß, ist das Bewußtsein immer
neuer Generationen, daß ihr physisches Überleben die Frucht einer
besonderen göttlichen Gnade ist, die »Erhaltungsgnade« genannt
werden kann. Das Ziel dieser Erhaltung aber ist die Wiederherstel-
lung des Wechselverhältnisses zwischen göttlicher und menschlicher
Freiheit durch eine Umkehr, die ebensosehr ein Akt der menschlichen
Freiheit ist wie ein Geschenk der göttlichen Gnade. Dieses Verständ-
nis des Zieles, auf das die Erhaltung der physischen Nachkommen-
schaft Abrahams gerichtet ist, kommt in der Bitte des Psalmisten
zum Ausdruck: »Kehre du uns um, o Gott, laß dein Angesicht über
uns leuchten, dann sind wir gerettet«9. Noch deutlicher wird diese
Einheit von Gabe und Aufgabe der Umkehr in der Liturgie des jüdi-
schen Versöhnungsfestes zum Ausdruck gebracht: »Kehre du uns
um, o Gott, dann kehren wir um in vollendeter Umkehr«.

b) Die »Erhaltungsgnade« –
ein überlieferungsgeschichtlicher Grenzfall

Wo religiöse Überlieferungsgemeinschaften von der Überzeugung
erfüllt sind, ihre Zugehörigkeit zu ihren Göttern und die Zugehörig-
keit der Götter zu ihnen sei durch physische Bedingungen begründet,
so wie der Sippengott mit physischer Notwendigkeit seiner Sippe, der
Landesgott mit physischer Notwendigkeit den Bewohnern seines
Landes zugehört, wird »Erhaltung« nicht als Gabe göttlicher Freiheit

136 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

9 Ps. 80, Verse 4,8 und 20.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstanden, sondern als Indikator göttlicher Macht: Solange die Sip-
pe besteht oder das Land seinen Bewohnern das Leben ermöglicht,
erweist der Gott sich als mächtig; wenn Sippen untergehen oder
fruchtbare Landstriche veröden, werden die Grenzen dieser gött-
lichen Macht offenbar. Erst wo das Verhältnis der religiösen Gemein-
schaft zu ihrem Gott auf ein Wechselverhältnis göttlicher und
menschlicher Freiheit gestellt ist, kann auch der Untergang des Vol-
kes oder eine Dürreperiode des Landes als Erscheinungsgestalt gött-
licher Macht verstanden werden, freilich nun der Macht eines Ge-
richts, das er über das untreu gewordene Volk verhängt. Erst dann
erscheint der physische Fortbestand des Volkes als Ausdruck einer
freien, vergebenden Erhaltungsgnade10.

Dann aber erhebt sich die Frage, ob diese Erhaltungsgnade nur
den Söhnen und Töchtern der erwählten Väter gilt, oder der ganzen
Menschheit. »Erwählung« setzt ja, wie an früherer Stelle ausgeführt
worden ist, die allgemeine Gottesherrschaft über alle Völker voraus:
Nur kraft dieser allgemeinen Herrschaft ist Gott frei, sich »aus allen
Völkern ein Sondergut« zu erwählen. Solche Erwählung aber ist mit
der fortdauernden Herrschaft Gottes über alle Völker nur dann ohne
Widerspruch zusammenzudenken, wenn sie als ein neuer Anfang
verstanden wird, der sich darin vollenden soll, daß das erwählte Volk
auch die Völker zur Verehrung des wahren Gottes einladen wird11.
Das setzt voraus, daß auch die Verehrer »falscher Götter«, inmitten
des über sie ergehenden Gerichts, für eine kommende Bekehrung
zum wahren Gott aufgespart worden sind. Die besondere Erhal-
tungsgnade, die den Söhnen und Töchtern Abrahams ihr physisches
Überleben in der Kette der Generationen sichert, steht in Beziehung
zur allgemeinen Erhaltungsgnade, die allen Völkern zuteil geworden
ist. Biblisch gesprochen: Der Abrahamsbund kann den neuen Anfang
nur stiften, wenn er auf den Noah-Bund rückbezogen bleibt, den
Gott »mit allem Fleisch« geschlossen hat. Das Besondere dieses No-
ah-Bundes aber besteht darin, daß Gott die Sünde der Generationen
nach Noah voraussieht und sich dennoch verpflichtet, das Gericht der
Sintflut kein zweites Mal zu vollziehen, obwohl er immer wieder
Anlaß hätte, »zu bereuen, daß er den Menschen geschaffen hat«.
Die Treue, mit der Gott »des Abraham gedenkt, seinen Kindern und

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 137

Die Erw�hlung der V�ter

10 Vgl. den schon zitierten Vers: »Daß es nicht ganz mit uns aus ist, das ist des Herren
Gnade« Klagelieder 3,22.
11 Jes 2,3.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kindeskindern zu Gnaden«, schließt nur dann die Berufung zum
»Segen für die Völker« ein, wenn sie getragen ist von der Treue, mit
der Gott des Noah gedenkt, um »umzukehren von seinem Zorn«12.
Und wie die spezielle Erhaltungsgnade das Ziel hat, Israel oder seinen
heiligen Rest für eine mögliche Umkehr aufzubewahren, so hat die
allgemeine Erhaltungsgnade das Ziel, die Völker trotz aller »Greuel«
ihres Götzendienstes für jenen Zeitpunkt am Leben zu erhalten, an
welchem sie ihre große »Wallfahrt zum Berge Gottes« begehen wer-
den13. Davon wird an späterer Stelle, bei der Behandlung des Verhält-
nisses zwischen Israel und den »Fremdvölkern« noch zu handeln sein
(s. u. S. 171 ff.)

2. Die Aufgabe einer transzendentalphilosophischen Deutung

Schon bei dem Versuch, die Voraussetzungen für das besondere
Selbstverständnis Israels zu bestimmen, wurde betont: Die Transzen-
dentalphilosophie hat die Aufgabe, zunächst auf das Selbstzeugnis
derer zu hören, die Erfahrungen der jeweils zu untersuchenden Art
gemacht haben, um in einem zweiten Schritt die Formen des An-
schauens und Denkens zu bestimmen, die diese Art von Erfahrungen
möglich gemacht haben (s. o. S. 78 und 93 f.). Das gilt auch für die
Bemühung, die Bedingungen dafür aufzufinden, daß die Ekklesia Is-
rael sich als jene Überlieferungsgemeinschaft verstehen kann, die
durch eine partikuläre Erwählung zur Erfüllung eines universalen
Weltauftrags berufen ist.

Nun hat sich gezeigt: Die Weise, wie diese Überlieferungs-
gemeinschaft sich selbst, ihre Erwählung und ihren Auftrag versteht,
ist darin begründet, daß eine besondere Erfahrung, der »Vorüber-
gang« des richtenden Gottes, ihr einen neuen Blick auf das Ganze
ihrer eigenen Geschichte und darüber hinaus auf die Geschichte der
Menschheit geöffnet hat: Die Fortexistenz Israels im Wechsel der
Generationen und sogar die Fortexistenz der ganzen Menschheit (der
»Kinder Noahs«) wird als die Folge einer besonderen Erhaltungsgna-
de begriffen, die das erwählte Volk und die ganze Menschheit davor
bewahrt, daß Gott sich dessen »gereuen läßt«, den Menschen ge-
schaffen und Israel erwählt zu haben, obgleich er für eine solche

138 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

12 Vgl. Gen 8,21–22 und 9,11–16.
13 Vgl. Jes. 2,2 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Reue« immer hinreichenden Grund gehabt hätte. Nicht zufällig
sind beide Zusagen der Erhaltung mit der ausdrücklichen Feststel-
lung verbunden, daß die Menschheit im Allgemeinen und Israel im
Besonderen das tödliche Gericht Gottes verdient hätten. »Ich weiß,
daß des Menschen Herz Böses sinnt von Jugend auf«14. »Ich sehe,
daß dies ein Volk mit starrem Nacken ist. So laß mich, daß mein Zorn
gegen sie ergrimme und sie vernichte«15. Im vollen Wissen um die-
sen Zustand der Menschheit gibt Gott die Zusage: »Ich werde künftig
nicht mehr verderben die Erde um des Menschen willen«16. Und in
gleicher Weise wird die Zusage des »mitgehenden Angesichts« gege-
ben und die Fürbitte des Mose erhört: »Kehre um von dem Grimm
deines Zornes und laß dich gereuen des Übels über deinem Volke«17.
Damit aber ist zugleich die Geschichte als eine Kette von Ereignissen
in den Blick gerückt, die durch Gottes freien Schöpfungs- bzw. Er-
wählungswillen, durch die Sünde der Menschen, durch Gottes Ge-
richt und durch seine Bereitschaft zur Vergebung bestimmt ist. Dem
entspricht das Bekenntnis des Mose: »Herr, Herr, Gott, barmherzig
und gnädig und geduldig und von großer Gnade und Treue, der seine
Gnade bewahrt für tausend Geschlechter und vergibt Missetat, Über-
tretung und Sünde und vor dem niemand unschuldig ist«18.

Im Folgenden wird zu zeigen sein, daß dieser Blick auf die Ge-
schichte die Eigenart der religiösen Erfahrung Israels bestimmt. Ge-
nauer gesagt: Erst diesem Blick erschließt sich die Geschichte in der
unverfügbaren Kontingenz ihrer Ereignisse; und erst dadurch kann
das historische, tropologische und anagogische Moment der Erfah-
rung unverstellt hervortreten. Die Weitergabe der Zeugnisse von
der Herausführung aus Ägypten bewährt sich deshalb darin, daß im-
mer neue Generationen der Überlieferungsgemeinschaft zu dieser
spezifischen Weise der religiösen Erfahrung gelangen und im Lichte
immer neuer eigener Erfahrungen zu eigenverantwortlichen Zeugen
dieser Überlieferung werden.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 139

Die Aufgabe einer transzendentalphilosophischen Deutung

14 Gen 8,21.
15 Ex 32. 9 f.
16 Gen 8,21.
17 Ex 32,12.
18 Ex 34,6 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die »Ekklesia Israel« als Schule der religi�sen Erfahrung

a) Die besondere Erfahrung Israels als Schule des Blicks für das
»anagogische« Bedeutungsmoment jeder religiösen Erfahrung

Im Rahmen der hier vorgelegten »Philosophischen Einübung in die
Ekklesiologie« sind religiöse Überlieferungsgemeinschaften vor al-
lem deswegen von Interesse, weil die Weitergabe kanonischer Zeug-
nisse religiöser Erfahrung dazu beiträgt, daß die Mitglieder der Über-
lieferungsgemeinschaft jene »Forma Mentis« gewinnen, die sie auch
ihrerseits zu spezifischen Weisen der religiösen Erfahrung fähig
macht (s. Band I, 1. Teilerg. S. 270 ff.). Nun hat sich an früherer Stel-
le, bei Behandlung des »Sensus anagogicus« der religiösen Erfahrung
gezeigt: Der Monotheismus ist, religiös gesehen, nicht das Ergebnis
einer philosophischen Theoriebildung, sondern die Frucht einer in
der Bedrängnis bewährten Hoffnung, die sich auf das anagogische
Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung stützt (s. Band II,
S. 90–108). Im speziellen Falle der Ekklesia Israel, für die die Erinne-
rung an die Herausführung aus Ägypten konstitutiv ist, gewinnt die-
ses anagogische Bedeutungsmoment eine besondere Gestalt: Die er-
fahrene Befreiung stiftet die Gewißheit, daß der Gott, der Israel aus
Ägypten geführt hat, auf allen Wegen des Volkes »mitgehen« wird
und die Mitglieder dieser Gemeinschaft immer neu die »Zuwendung
seines Angesichts« wird erfahren lassen. »Wenn nicht dein Ange-
sicht mitgeht, dann laß uns nicht hinaufziehen von diesem Orte
weg«19.

Das Wort »anagogein«, »hinaufziehen lassen« gewinnt von die-
ser Stelle her seine für die Überlieferung Israels maßgebliche Bedeu-
tung. Und alle später so bezeichnete »anagogische« Auslegung von
Überlieferungs-Zeugnissen ordnet deren Inhalte in den Zusammen-
hang ein, der durch das »Mitgehen des göttlichen Angesichts« auf
dem Weg ins Land der Verheißung vorgezeichnet ist. Alle weiterge-
gebenen Zeugnisse der religiösen Erfahrung haben »anagogische«
Bedeutung, weil sie die Mitglieder der Ekklesia Israel des Grundes
gewiß sein lassen, auf den ihre Hoffnung sich gründet. Das Bekennt-
nis zur Einheit und Einzigkeit Gottes hält so alle Ereignisse der Ge-
schichte Israels, alle Erfahrungen von Bedrängnis und Not einge-
schlossen, zur Einheit eines Weges zusammen. Denn die Zeugnisse

140 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

19 Ex 33,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Gottes Handeln an den Vätern werden in der Absicht weiterge-
geben, die Hoffnung der Söhne und Töchter zu stärken. Jenes »Fest-
stehen im Erhofften«, das die Besonderheit jüdischer »Emunah« und
zugleich christlicher »Pistis« ausmacht, ist Hoffnung aus Erinne-
rung. Aber diese richtet sich nicht auf die unterschiedslose Wieder-
kehr des Gleichen, etwa auf die Gegenwärtigwerdung göttlicher Ur-
taten in der Feier des Kultus, sondern auf die stets neuen, in wichtiger
Hinsicht unvorhersehbaren Erweise jener Treue, die Gott den Vätern
zugesagt hat. Darum schärft diese Überlieferung zugleich den Blick
für das Unverwechselbare der jeweiligen Gegenwart und macht die
Mitglieder der Überlieferungsgemeinschaft fähig, im Lichte des
überlieferten Zeugnisses auch in ihrer eigenen Erfahrung jenen
Hoffnungsgehalt zu entdecken, durch den sie den Erfahrenden in
eine offene Zukunft hineinverweist. Wer sich der göttlichen Freiheit
anvertraut, weil er der göttlichen Treue gewiß ist, der entdeckt auch
in den großen und kleinen Widerfahrnissen seiner Lebensgeschichte
ein Moment von Verheißung, das ihn in froher Gespanntheit der
künftigen Erfüllung entgegensehen läßt.

Doch sollte dabei der Kontext der soeben zitierten Bitte des Mo-
se nicht unbeachtet bleiben. Mose spricht seine Bitte, Gottes Ange-
sicht möge mitgehen, im vollen Bewußtsein der vorausgehenden
göttlichen Warnung aus: »Ich werde nicht mit dir hinaufziehen.
Denn du bist ein Volk mit starrem Nacken. Ich würde dich auf dem
Wege vertilgen«20. Für Mose ist also die Angst vor Gottes Gericht
geringer als die Angst vor der Gottesferne. Nur so kann er sagen:
»Wenn nicht dein Angesicht mitgeht, dann laß uns nicht hinaufzie-
hen«21. Daraus ist für die »anagogische« Auslegung der Überliefe-
rungszeugnisse der Schluß zu ziehen: Ihr Sinn wird mißverstanden,
wenn nicht zugleich der Mut weitergegeben wird, lieber dem Gericht
Gottes standzuhalten, als auf die Zuwendung seines Angesichts zu
verzichten. Das Bekenntnis zu Gottes Einzigkeit schließt, im Sinne
der Bitte des Mose, die Gewißheit ein: Es gibt für den, der unter Got-
tes Gericht steht, keine andere Zuflucht als den gleichen Gott, der
auch dem sündig gewordenen Volk sein »Mitgehen« auf seinen We-
gen nicht verweigert, wenn er darum gebeten wird.

Ein solcher Monotheismus findet seine angemessene Aus-
legungshilfe in einer Philosophie, die den Gottesglauben nicht als

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 141

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religi�sen Erfahrung

20 Ex 33,3.
21 Ex 33,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Gefüge von theoretischen Feststellungen, sondern als Ausdruck
einer postulatorischen Hoffnung begreift: Wenn in der Dialektik der
Vernunft die Einheit des Ich und die geordnete Ganzheit der Welt
zerbricht, kann der Kontext der Erfahrung nur durch Postulate der
Hoffnung wiederhergestellt werden. Diesen Postulaten der Vernunft
entspricht die spezifische Weise religiöser Erfahrung, die das Ver-
ständnis Israels von seiner Geschichte bestimmt: Nur das Vertrauen
in das bleibende »Mitgehen des göttlichen Angesichts« verschafft
dem Menschen die Fähigkeit, sich allen Erfahrungen auszusetzen,
auch dort, wo diese Erfahrungen ihm die fraglose Selbstgewißheit
rauben. Dann nämlich kann die Fähigkeit, alle Widerfahrnisse der
Geschichte in die Kontinuität eines Erzählzusammenhangs auf-
zunehmen, sich nicht mehr auf die erschütterungslose Identität des
individuellen oder kollektiven Ich stützen, sondern nur auf Gottes
ungeschuldete Treue. Wenn man, mit dem Hebräerbrief, den Glau-
ben als ein »Feststehen im Erhofften« versteht, wird dieser Glaube –
ganz in jenem Sinne, in dem Franz Rosenzweig ihn beschrieben hat –
zur Schule des »Zutrauens in die Erfahrung«. Und wenn dieses Zu-
trauen sich, angesichts der Erfahrungen von menschlicher Sünde und
göttlichem Gericht, auf Gottes ungeschuldete Erhaltungsgnade rich-
tet, findet das hymnische Bekenntnis der Seraphim »Plena est uni-
versa terra gloria eius« (die ganze Erde ist seiner Herrlichkeit voll),
seine menschliche Entsprechung im Bekenntnis des Psalmisten »Mi-
sericordia Domini plena est terra« (die ganze Erde ist voll von der
Barmherzigkeit des Herrn). Solches Feststehen in der Hoffnung be-
währt sich in solchen Situationen, in denen das »Angesicht« des gnä-
digen Gottes sich schmerzlich verbirgt. Dann schließt das »Festste-
hen in der Hoffnung«, wieder mit dem Hebräerbrief gesprochen,
das »Überführtsein von Tatsachen« ein, »die sich den Blicken entzie-
hen«22.

Ein solches Zutrauen in die Erfahrung, unter Einschluß der Er-
fahrung von Sünde und Gericht, findet im biblischen Erzählzusam-
menhang seine »archaiologische« Deutung in der Geschichte vom
Ägyptischen Joseph, der durch die Schuld seiner Brüder in die Skla-
verei verkauft worden war und dieses sein Schicksal auf die göttliche
Erhaltungsgnade zurückführt: »Nicht ihr habt mich hierher ge-
schickt, sondern Gott«23. »Bekümmert euch nicht und denkt nicht,

142 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

22 Hebr. 11,1.
23 Gen 45,8.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß ich darum zürne, daß ihr mich hierher verkauft habt. Denn um
eures Lebens willen hat Gott mich vor euch her geschickt, […], damit
er einen Rest von euch übrig behalte auf Erden und euer Leben erret-
te für ein großes Entrinnen«24. »Archaiologisch« kann diese Erzäh-
lung deswegen genannt werden, weil sie von einem »Anfang« be-
richtet, der dem historischen Anfang, der Herausführung aus
Ägypten, ermöglichend vorausliegt und zugleich ein Deutungs-
muster vorgibt, in dem die späteren Generationen ihr eigenes Schick-
sal wiedererkennen sollen: Der Versklavung Israels durch die Ägyp-
ter geht die Versklavung Josephs durch die eigenen Brüder voraus.
Aber diese Schuld der Brüder wird in der Hand Gottes zum Mittel
der Erhaltung eines »Restes«, im vorliegenden Falle der Errettung
aus der Hungersnot im Lande Kanaan. Und dieser »Rest« bleibt »für
ein großes Entrinnen« aufgespart, im vorliegenden Falle für das Ent-
rinnen aus dem ägyptischen Sklavenhaus. Im Vertrauen auf diese
göttliche Erhaltungsgnade dürfen die Brüder, und mit ihnen deren
Söhne und Töchter, sich vor dem verdienten »Zorn« bewahrt wissen,
im vorliegenden Falle vor dem verdienten Zorn Josephs, aber damit
zugleich vor dem Zorn Gottes, der die Schuldigen treffen könnte. So
wird den Brüdern im Laufe ihrer Begegnungen mit ihrem unerkann-
ten Bruder Joseph deutlich: »Das haben wir an unserem Bruder ver-
schuldet […] Jetzt wird sein Blut von uns gefordert«25. Das »große
Entrinnen« – aus Ägypten, aber auch aus allen »Sklavenhäusern«
der kommenden Geschichte – ist nicht Folge menschlicher Gerechtig-
keit, sondern göttlicher Vergebung.

Eine Überlieferungsgemeinschaft, in der diese Erinnerung wei-
tergegeben wird, wird in einem ganz spezifischen Sinne zur Schule
der Fähigkeit zur Erfahrung. Die weitergegebene Erinnerung stärkt
zunächst ganz allgemein den Mut, sich den Erfahrungen der eigenen
Geschichte auszusetzen. Sie schärft weiterhin den Blick für die Kon-
tingenz des eigenen Lebens, auch für dessen moralische Kontingenz:
Das »Ja« zum eigenen Leben ist nun nicht mehr in einem selbstver-
ständlichen Selbstwert-Gefühl begründet, sondern im Vertrauen auf
Gottes unverdiente Gnade. Darüber hinaus aber erzeugt die Weiter-
gabe dieser Erinnerung zugleich eine »Forma Mentis«, kraft welcher
die eigene Identität im Wechsel der Ereignisse nur in der Kraft der
Hoffnung auf Gottes Treue gefunden wird. Die eigene Geschichte

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 143

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religi�sen Erfahrung

24 Gen 45,5–7.
25 Gen 42,21f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fügt sich nur deshalb zu einem erzählbaren Zusammenhang, weil sie
sich als die Geschichte immer neuer Gestalten dieser gnädigen Zu-
wendung Gottes erweist. Man könnte versuchen, den so gefundenen
Einheitsgrund der Geschichte durch eine bewußt paradoxe Abwand-
lung einer Formulierung Kants zu beschreiben: Nicht »Das »Ich den-
ke« muß alle meine Vorstellungen begleiten können«, sondern »Das
Bewußtsein »Gott hat mich hierhergeschickt, damit er einen Rest üb-
rigbehalte« muß alle meine Erinnerungen und Erwartungen beglei-
ten können«. Es »muß« sie begleiten, wenn es gelingen soll, ihnen
einen Ort im erzählbaren Kontext einer Geschichte anzuweisen.
Und nur was sich in diesen Kontext einordnen läßt, gewinnt für die
Erzählenden und für ihre Hörer »objektive Bedeutung«, d. h. wird
zum Maßstab, an dem sie ihre theoretischen und praktischen Urteile
messen können. Aber daß das Nötige auch möglich ist, daß also das
Bewußtsein eines göttlichen Auftrags alle menschlichen Erinnerun-
gen und Erwartungen auch wirklich begleiten könne, ist aus keinem
Prinzip als dessen notwendige Folge abzuleiten, sondern nur im Ver-
trauen auf Gottes freie Treue zu erhoffen.

Das Bewußtsein von der Einheit des erzählenden Ich ist zwar die
Voraussetzung allen Erzählens; im speziellen Falle des religiösen Er-
zählens aber ist dieses Bewußtsein seinerseits die Folge des Vertrau-
ens auf die bleibende Zuwendung Gottes, der in seinen Taten als der
Eine wiedererkannt werden kann, auch wenn der Erzählende zu-
nächst in seinen eigenen Taten und Leiden sich selbst nicht wieder-
erkennt. In der Sprache rabbinischer Exegese gesagt: Die »Einung des
Herzens« gelingt nur in der »Einung des Namens«, d. h. im Wieder-
erkennen dessen, der in allem, was geschieht, wiedererkannt und
beim Namen gerufen werden kann. Dieser Name ist nicht ein Be-
griff, dessen Bedeutungsgehalt von allem historischen Wandel unbe-
rührt bliebe, sondern der sprachliche Ausdruck einer Begegnung, die
jeweils neu inmitten der Geschichte vollzogen wird. In der Sprache
der reformatorischen Theologie geprochen: Der Glaubende (d.h. der
»in der Hoffnung Feststehende«) findet seine Identität stets als
»Identitas extra se«, als Gegründetsein in der ungeschuldet freien
Zuwendung Gottes in ihren immer neuen, unvorhersehbaren Gestal-
ten.

144 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Das »historische« und »tropologische« Bedeutungsmoment

Ein Bewußtsein, das seine »Formatio« durch die Weitergabe solcher
Erzählungen gewinnt, wird dadurch fähig, auch alle kommenden
Erlebnisse in einen Erzählkontext einzuordnen, in welchem der
»Sensus historicus« jeder einzelnen Erfahrung mit besonderer Deut-
lichkeit hervortritt. Das durch diese Überlieferung geschärfte Be-
wußtsein von der Kontingenz des eigenen individuellen und gemein-
schaftlichen Ich entdeckt zugleich die Kontingenz aller einzelnen
Widerfahrnisse des Lebens. Dadurch bleibt es vor der Versuchung
bewahrt, die erzählbare Geschichte aus einem wie immer gearteten
»Prinzip« abzuleiten und so in ein deduzierbares Wissen zu überfüh-
ren. Es ist wohl kein Zufall, daß das an dieser Überlieferung geschul-
te Bewußtsein die Juden, auch in profanen Zusammenhängen, zu
Meistern des Erzählens gemacht hat. Ein in dieser Überlieferung ge-
formtes Denken widersteht auf solche Art allen Formen der ge-
schichts-entfremdeten Gnosis (vgl. Band II, S. 120–156).

Die gleiche »Formatio Mentis« schärft den Sinn für den »Sensus
tropologicus« jeder einzelnen Erfahrung. Denn die göttliche Erhal-
tungsgnade spart den »Rest« nicht nur »für ein großes Entrinnen«
auf, sondern vor allem für eine künftige Umkehr. »Ein Rest kehrt
um« lautet der symbolische Name eines Sohnes des Propheten Jesa-
jah26. Damit aber wächst zugleich der Sinn für das Bedeutungs-
gewicht der Entscheidungs-Situationen, in denen eine solche Um-
kehr möglich und gefordert ist. Einem in dieser Überlieferung
geschulten Bewußtsein zeigt die Flüchtigkeit der Zeit ein eigentüm-
liches Doppelgesicht: Sie ist einerseits Anzeichen für die Hinfällig-
keit alles Menschlichen: »Alles Fleisch ist Gras«27. Andererseits ist
sie Anzeichen für die Kostbarkeit der Stunde, die nicht versäumt wer-
den darf: »Heute, wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet eure Herzen
nicht«28. Soll aber die Stunde in ihrer Kostbarkeit nicht versäumt
werden, so kommt es darauf an, in der jeweiligen Situation Hand-
lungs-Alternativen zu entdecken, die so entschieden werden können,
daß an dieser Entscheidung ein »bekehrtes« Herz sich von einem
»verhärteten« unterscheidet. Ein Bewußtsein, das seine »Forma«
durch das Grundgebot der »Einung des Herzens durch Einung des

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 145

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religi�sen Erfahrung

26 Jes 7,3.
27 Jes 40,6.
28 Ps 95,7 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Namens« gefunden hat, wird hellsichtig für den »Auftrag« (Miz-
wah), den es in der jeweils gegebenen Situation freizulegen gilt, und
gewinnt die Freude daran, daß jeder erfüllte Auftrag neue Aufträge
aus sich entläßt. »Der Lohn für einen erfüllten Auftrag ist ein neuer
Auftrag«, sagt einer unter den »Sprüchen der Väter«, der im Mor-
gengebet der Juden täglich rezitiert wird. Die »Freude am Gesetz«,
der ein eigenes Fest im jüdischen Jahreslauf gewidmet ist, ist die
Freude daran, daß die Liebe zum einen Gott sich in die Fülle konkre-
ter Aufträge entfalten kann. Und wiederum kann hinzugefügt wer-
den: Es ist wohl kaum ein Zufall, daß diese Überlieferung eine »For-
ma Mentis« hat entstehen lassen, durch die viele Juden auch in ganz
profanen Zusammenhängen ein auffallend hohes Maß an »sittlicher
Phantasie« an den Tag legen, die sich nicht mit gegebenen Situatio-
nen abfindet, als sei »eben nichts zu machen«, sondern in diesen Si-
tuationen Möglichkeiten entdeckt, die den Einsatz der ganzen Person
lohnen. Darauf – und nicht nur auf der Unzufriedenheit mit ihrer
besonderen Stellung in der Gesellschaft – beruht es wohl auch, daß
bei politischen Umwälzungen nicht selten Juden zu den Protago-
nisten der sittlichen Bemühung um einen radikalen Neubeginn ge-
hören.

Die allgemein philosophische Einsicht, daß die »Wahrheit der
Dinge«, also die Weise, wie sie den Erfahrenden unter ihren An-
spruch stellen, »stets größer« ist als die Weise, wie der Erfahrende
diesen Anspruch in seinem Anschauen, Denken und Handeln be-
antwortet, gewinnt in diesem Überlieferungszusammenhang eine
besondere Gestalt: Das Moment der Verheißung, das in unseren Er-
fahrungen impliziert ist, ist stets größer als die Möglichkeiten gegen-
wärtigen Begreifens und Handelns, die uns durch diese Erfahrungen
eröffnet werden, und verweist uns so in eine Zukunft, von der uns
die Begriffe noch fehlen: »Wer wir sein werden, ist noch nicht offen-
bar«29. Das so verstandene Bekenntnis zur »Veritas semper maior«
ist nicht Grund zur theoretischen oder praktischen Resignation, als
wäre es klug, mit der Bemühung des Erkennens und Handelns gar
nicht zu beginnen, da dieses Bemühen dem Anspruch der Dinge oh-
nehin niemals gerecht zu werden vermag. Statt dessen wird dieser
Überschuß des Anspruchs gegenüber der Weise, wie der Mensch ihn
zu erfüllen vermag, zugleich als das Moment der Verheißung begrif-
fen, durch das die gegenwärtig erfahrene Wirklichkeit über sich hin-

146 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

29 1 Joh 3,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausverweist und so die Hoffnung auf eine kommende Erfüllung be-
gründet. Die Zuwendung Gottes zum Menschen, mag sie primär als
»Erwählungsgnade« oder als »Erhaltungsgnade« verstanden werden,
»wird neu mit jedem neuen Tag«. Und das menschliche Erkennen,
das in allem Gegebenen dieses Moment der Verheißung entdeckt,
verhält sich gegenüber dem Anspruch des Wirklichen umso ange-
messener, je vorbehaltloser es sich für die Überraschung durch diese
»mit jedem Tag neu werdende Gnade« offenhält.

c) Partikularität und universeller Weltauftrag –
ein wichtiges Beispiel:
Der jüdische Beitrag zur Entstehung und Geschichte
der Theologie

Betrachtet man, unter transzendentalphilosophischem Gesichts-
punkt, die Überlieferung Israels als Schule der religiösen Erfahrung,
dann wird zweierlei deutlich: Einerseits hat die Überlieferung Israels
zu einer »Formatio Mentis« geführt, die die Begegnung mit der an-
tiken Philosophie erleichterte. Man hat deswegen die »Weltbedeu-
tung« des Judentums oft darin gesehen, daß in dieser Begegnung
der Überlieferung Israels mit der griechischen Philosophie der Mo-
notheismus eine Gestalt gewonnen hat, in der er zur Grundlage der
europäischen Kultur werden konnte. Und in der Tat finden sich Juden
in unterschiedlichen philosophischen Schulen der Spätantike: unter
den Platonikern (Philo), den Pythagoräern (Numenios), aber auch
unter den Aristotelikern und besonders den Stoikern. (Nach Leo
Baeck ist der Stoiker Zenon ben Manasse sogar identisch mit Zenon,
dem Gründer der Stoa).

Zunächst also ist auf die Affinität des jüdischen Denkens zur
Philosophie hinzuweisen. Man hat den Grund dieser Affinität stets
darin gesehen, daß das jüdische Bekenntnis zu Gott als dem Einen
und Einzigen einen Konsensus mit denjenigen Philosophen begrün-
dete, die in der inneren Einheit (Simplicitas) und der alle Vielgötterei
ausschließenden Einzigkeit Gottes das oberste Prinzip aller Welt-
erklärung gefunden haben. Das Bekenntnis »Der Herr, unser Gott,
ist einer (ächad)« läßt sich sowohl im Sinne der Einheit als auch im
Sinne der Einzigkeit lesen. Doch gibt es einen weiteren Grund für
diese Affinität, der freilich auch den Grund möglicher Konflikte zwi-
schen jüdischem und griechisch-philosophischem Denken darstellt.
Es hat sich gezeigt: Jene besondere Erfahrung, deren Zeugnisse in

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 147

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religi�sen Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Überlieferung Israels weitergegeben werden, hat den Blick für
das historische und das anagogische Bedeutungsmoment der religiö-
sen Erfahrung geschärft und damit diese Erfahrung gegen reduktio-
nistische Deutungen geschützt. Dadurch konnte das Bekenntnis zu
Gottes Einheit und Einzigkeit sich mit dem Bekenntnis zu seiner
Freiheit und seinem geschichtsmächtigen Wirken verbinden und so
an der Überzeugung von der Personalität des einen Gottes mit Ent-
schiedenheit festhalten. Diese Überzeugung, von philosophierenden
Juden deutlicher als von anderen Philosophen der Spätantike zum
Ausdruck gebracht, ist sodann für Jahrhunderte zum Gemeingut der
europäischen Philosophie geworden. Darin liegt ein wichtiger weiter-
führender Impuls, der von der besonderen Tradition der Ekklesia
Israel ausging und zugleich universale Bedeutung gewann.

Andererseits hat gerade die Fähigkeit zur religiösen Erfahrung,
die in der »Schule« der Überlieferung Israels erworben wurde, die
philosophisch Gebildeten unter den Juden der Spätantike in die Lage
versetzt, in die Begegnung mit der Philosophie einen eigenen Beitrag
einzubringen, der einer »Aufhebung der Religion in Philosophie«
widerstand und die Entstehung einer Theologie möglich machte.
Diese hat auch dort, wo sie den Anspruch erhob, die »wahre Philoso-
phie« zu sein, gegenüber der vorgefundenen griechischen Philoso-
phie ihren Eigenstand bewahrt und sich dabei auf die in der Bibel
begründete Tradition berufen. Dabei liegt der wichtigste Grund da-
für, daß die Religion, wie sie im Judentum verstanden wurde, sich der
Aufhebung in Philosophie widersetzte, in der Betonung von Gottes
geschichtsmächtiger Freiheit. Nur so konnte verhindert werden, daß
der Gottesgedanke zu einer bloßen philosophischen Idee wurde. Das
Verhältnis zwischen Gott und den Menschen behielt, im Lichte der
Überlieferung Israels verstanden, jenen dialogischen Charakter, der
sich am deutlichsten in der göttlichen Anrede des Gebots und in der
menschlichen Antwort des Gebets Geltung verschafft.

Es ist bezeichnend, daß die Schriften des Philo von Alexandrien,
in denen man nur eine Variante des Platonismus hat sehen wollen, aus
Vorträgen in der Synagoge hervorgegangen sind. Der jüdische Plato-
nismus hat sich, wenigstens in wichtigen seiner Vertreter, weder von
der jüdischen Gemeinde noch von ihrem Gottesdienst entfernt. (Ent-
sprechendes ließe sich auch für den jüdischen Pythagoräismus oder
Aristotelismus zeigen.) Während die griechische Philosophie dazu
neigte, eine »philosophische Frömmigkeit« an die Stelle der überlie-
ferten Religion zu setzen, ist aus der Begegnung des Judentums mit

148 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Philosophie eine Anleitung entstanden, die Überlieferung in
ihrer unverwechselbaren Besonderheit neu zu verstehen, ohne sie zu
verlassen. Die später entstehende christliche Theologie (vor allem der
Kirchenväter) wäre ohne diesen jüdischen Beitrag zum Gespräch zwi-
schen Glaubensüberlieferung und Philosophie nicht möglich gewe-
sen. Die Tatsache, daß diese Theologie in der besonderen Tradition jü-
dischen Denkens entstand und zugleich über den Umkreis der
jüdischen Gemeinden hinaus wirksam wurde, ist ein wichtiger Teil-
aspekt jenes universalen Weltauftrages, zu dessen Erfüllung das Ju-
dentum aufgrund seiner unverwechselbaren Besonderheit fähig wur-
de. Und gerade in dieser Hinsicht ist ein »philosophierendes
Judentum« zum Vorbild der christlichen Theologie geworden.

Dieses Vorbild wirkte auch dann noch fort, als das vorher blü-
hende hellenistische Judentum mit seiner erfolgreichen Predigt an
die »Heiden« zu bestehen aufhörte. Vermutlich im Gegenzug gegen
die christliche Theologie und die christliche Heidenmission hat sich
in der ausgehenden Antike ein »hebraistischer« Zug im Judentum
durchgesetzt. Nicht nur die innerhalb jüdischer Gemeinden entstan-
dene griechische Übersetzung von »Gesetz und Propheten«, die
»Septuaginta«, wurde fortschreitend zur »Bibel der Christen«, der
die Juden mit Vorbehalten begegneten. Auch die Einflüsse der Phi-
losophie auf das Verständnis dieser Schriften stießen auf wachsenden
Widerstand innerhalb des Judentums. Insofern schien nun die christ-
liche Theologie das Erbe des hellenistischen Judentums angetreten zu
haben. Das Bild änderte sich erst dann wieder, als die griechische Phi-
losophie den Juden nicht mehr in derjenigen Gestalt begegnete, in
der die christlichen Theologen sie sich angeeignet hatten, sondern in
einer durch die Araber geprägten Vermittlungsgestalt. Nun gewann
innerhalb des Judentums erneut der Versuch an Bedeutung, die jüdi-
sche Überlieferung mit philosophischer Begrifflichkeit auszulegen
und damit zugleich eine an die nicht-jüdische Umwelt gerichtete
Apologie des Judentums zustandezubringen. Und wiederum ist diese
jüdische Philosophie-Rezeption zum Vorbild für die christliche
Theologie des Mittelalters geworden, wenn auch zu einem kritisch
angeeigneten Vorbild. Als Beispiele dafür kann man Abälards »Dia-
logus inter Philosophum, Judaeum et Christianum«, aber auch die
häufige Zitation des Moses Maimonides durch Thomas von Aquin
anführen.

Um wenigstens ein Beispiel aus der jüngeren Theologie-
geschichte zu geben, sei an die Beachtung erinnert, die die »Philo-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 149

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religi�sen Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sophie des Ich und Du« bei christlichen Theologen gefunden hat.
Man verbindet sie mit Recht mit den Namen Franz Rosenzweig und
Martin Buber, sollte aber darüber nicht vergessen, daß die »Philoso-
phie des Ich und Du« ihre Entstehung Hermann Cohen verdankt.
Gerade bei ihm tritt der Zusammenhang zwischen spezifisch jüdi-
scher Überlieferung und universal philosophischer Bedeutung be-
sonders deutlich hervor.

Cohens Leitwort für die Beschreibung des Verhältnisses zwi-
schen Gott und dem Menschen lautet »Korrelation«. Und sein Behar-
ren auf dem Bekenntnis zur Personalität Gottes sowie sein Wider-
stand gegen die Verwandlung des Gottesbegriffs in eine bloße Idee,
in der das Subjekt zu sich selber kommt, drückt sich in der Warnung
aus: »Korrelation darf nicht zur Identität verschrumpfen«30. In die-
sem Zusammenhang hat Cohen auch, Jahrzehnte vor J. L. Austin,
den Ausdruck »Sprachhandlung« geprägt. Denn die Korrelation zwi-
schen Gott und dem Menschen kommt in sprachlichen Äußerungen
zustande, die den Charakter wirksamer Handlungen haben: im gött-
lichen Gebot und in der menschlichen Antwort des Gebets. Es ist kein
Zufall, daß Cohen seinen Begriff der personalen Korrelation in einer
Analyse der Liturgie des Versöhnungstages gewinnt. Das göttliche
Gebot »Ich bin der Herr, dein Gott. Du sollst nicht haben andere Göt-
ter mir ins Gesicht«, das antwortende Gebet des Menschen »Vor dir
allein hab ich gesündigt« und die göttliche Vergebungszusage »Ich
vergebe dir, wie du gesagt hast« sind durch den betonten Gebrauch
der Vokabeln »Ich« und »Du« bestimmt. Und diese Wechselrede
weist den Menschen in eine Geschichte hinein, die durch göttliche
Berufung, menschliche Sünde und die göttliche Vergebung ihre
Struktur erhält. Es ist diese Geschichte, in der Gottes Personalität
und Freiheit für den Menschen erfahrbar wird, durch die Gott sich
von einem »Prinzip« unterscheidet, aus dem der Geschichtsverlauf
deduzierbar wäre.

Kaum irgendo kommt so deutlich wie bei Cohen die Bedeutung
der beiden Leitbegriffe zum Ausdruck, die die jüdische Erfahrungs-
welt bestimmen: »Torah« und »T’schubah«. Nicht zufällig hat Cohen
sich selber als »Ba’al t’schubah«, als »Meister der Umkehr« bezeich-
net. Aus spezifisch jüdischer Quelle ergab sich so eine Sicht des Men-
schen und der Welt, die nicht nur für das Selbstverständnis Israels,
sondern allgemein philosophisch für die Anthropologie und Ethik be-

150 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

30 H. Cohen, Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums 127.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutsam wurde. Darum läßt sich die universale Bedeutung der be-
sonderen Überlieferung der Ekklesia Israel an diesem Beispiel beson-
deres deutlich aufzeigen. Der kritisch-vorantreibende Beitrag, den
Israel aufgrund seiner besonderen Überlieferung in der Geschichte
der Philosophie immer wieder leisten konnte, besteht nicht zuletzt
darin, nicht nur abgrenzend einer Neigung der Philosophen zu wi-
derstehen, die immer wieder den Gottesgedanken in ein apersonales
Prinzip verwandelt haben. Er besteht darüber hinaus positiv darin,
im Bekenntnis zu Gottes geschichtsmächtiger Freiheit die Geschichte
der Menschen als einen Weg zu begreifen, der durch göttlichen Auf-
trag, menschliche Schuld und die göttliche Gabe der Umkehr be-
stimmt wird.

d) Ein Volk, das »nicht ist wie die anderen Völker«

So wichtig es ist, die universale Bedeutung der besonderen Überlie-
ferung Israels in dem soeben beschriebenen korrektiv-vorantreiben-
den Beitrag zur Geschichte der Philosophie und Theologie zu sehen,
so sollte man sich doch vor zwei Mißverständnissen hüten. Diese be-
stünden darin, einerseits den Einfluß dieser Philosophie-Rezeption
auf das Leben der Ekklesia Israel zu überschätzen, andererseits die
»Weltbedeutung« des Judentums auf seine theologiegeschichtliche
Wirksamkeit zu beschränken. Es hat innerhalb der jüdischen Ge-
meinde stets eine rabbinische Exegese gegeben, die sich philosophi-
scher Begriffe weitgehend enthielt und, vor allem in ihren »hagga-
dischen« Auslegungen, ganz andere Methoden entwickelte, die
überlieferten Texte zur Anrede an die jeweils gegenwärtig lebende
und feiernde Gemeinde zu machen. Vor allem aber hat die Ekklesia
Israel ihren Auftrag »an die Völker« nie darauf beschränkt gesehen,
der gelehrten Theologie kritisch-vorantreibende Impulse zu vermit-
teln. Ihre pure Existenz als Minderheit, ihr Widerstand gegen die ei-
gene Versuchung zur Anpassung, ihr Überleben über Zeiten der Ver-
folgung hinweg, wurde stets als Zeichen des Auftrags verstanden,
auch den Völkern die Treue Gottes zur einmal gegebenen Bundes-
Zusage zu bezeugen und auch ihnen die Notwendigkeit, aber auch
die gottgegebene Möglichkeit der Umkehr zuzusprechen. Der Auf-
trag, »nicht zu sein wie die anderen Völker«, oft genug der eigent-
liche Anlaß zur Judenfeindschaft und Judenverfolgung31, ist der Ek-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 151

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religi�sen Erfahrung

31 Vgl. Esther 3,8.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klesia Israel auch um dieser Völker willen gegeben: als Zeugnis für
eine noch uneingelöste Verheißung, die die Anpassung an »diese
Weltzeit« verbietet und erst im universalen Heil einer »kommenden
Welt« eingelöst werden wird. Die Überwindung der Versuchung, sich
»den Völkern« anzupassen, ist das Zeugnis dieser »größeren Hoff-
nung«, das die Ekklesia Israel auch eben diesen Völkern zu geben hat.
»Uns ist es auferlegt, Fremde zu bleiben«: Mit diesen Worten hat
Franz Rosenzweig diesen Auftrag der Ekklesia Israel zum Ausdruck
gebracht32.

Im Zusammenhang der hier vorgetragenen Überlegungen zum
Verhältnis von Überlieferung und je gegenwärtiger Erfahrung wird
man diesen Widerstand gegen die Anpassung an »diese Weltzeit« so
deuten dürfen: Der durch Überlieferung geschärfte historische Sinn
bewahrt die Mitglieder dieser Überlieferungsgemeinschaft davor,
sich vermeintlich auf irgendeinen Standpunkt »außerhalb der Ge-
schichte« zu erheben – oder aber anstelle des »Standnehmens in der
Hoffnung« die Gegenwart und ihren Weltzustand für den endgültig
tragenden Boden zu halten.

Richtet sich das Zeugnis von Gottes geschichtsmächtiger Frei-
heit, die sich im Gebot und in der Gabe der Umkehr erweist, vorwie-
gend gegen jene Formen einer philosophischen Gotteslehre, die die
zukunftsoffene, stets kontingente menschliche Geschichte in ein de-
duzierbares System verwandeln, so richtet sich das Zeugnis vom
»Fremdsein in dieser Welt« weit mehr gegen solche Formen der reli-
giösen Überlieferung, die dazu verführen, sich in der bestehenden
Welt dauerhaft einzurichten. Dann nämlich wird, oft unbemerkt,
das Standnehmen in der Hoffnung in den Versuch verwandelt, in
dieser Welt eine »bleibende Stadt«, eine dauerhaft schützende Hei-
mat, zu finden. Das Bekenntnis zu Gottes Treue, die allein die Ereig-
nisse der Geschichte zu einem »Weg des Heils« zusammenschließt,
verlangt zugleich jene Zukunfts-Offenheit, die kein Stadium des
Weges mit dem Ziel verwechselt und deshalb das »Fremdsein in die-
ser Welt« als Zeugnis der Hoffnung begreift. An späterer Stelle, im
Zusammenhang einer philosophischen Einübung in die Ekklesiologie
der Christenheit, wird davon zu sprechen sein, daß auch die Christen
eines solchen Zeugnisses bedürfen, wenn sie nicht vergessen sollen,
was der Verfasser des Hebräerbriefes ihnen, ganz im Sinne der Über-
lieferung Israels, einschärfen will: »Wir haben hier keine bleibende

152 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

32 Franz Rosenzweig, Kleinere Schriften 27.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stadt; sondern nach der kommenden sind wir suchend unterwegs«33.
Die universale Bedeutung der besonderen Überlieferung Israels tritt
gerade in diesem Zeugnis für die Berufung hervor, der Gegenwart
Gottes je neu inmitten von Zeit und Geschichte zu begegnen, gleich-
zeitig aber »Fremde in dieser Welt« zu bleiben.

4. Die Organe des Bundesvolkes –
partikul�re und universale Bedeutung

Traditionen bleiben lebendig, sofern die überlieferten Inhalte von
immer neuen Generationen angeeignet werden. Institutionen ma-
chen die Weitergabe solcher Inhalte möglich, indem sie Regeln dafür
ausbilden, wie Hörer zu Sprechern, Empfangende zu Weitergeben-
den werden. Darum finden Institutionen Anerkennung, solange das
von ihnen gehütete Überlieferungsgut jeweils neuen Generationen
überlieferungswürdig erscheint. Traditionen und Institutionen sind
aufeinander angewiesen34. Beide, die Tradition wie die Institution,
sind auf die freie Zustimmung derer angewiesen, die bereit sind,
»weiterzugeben, was sie empfangen haben«35. Auf diesem Appell an
die Freiheit der Nehmenden und Weitergebenden beruht ihre Stärke,
aber auch ihre Labilität. Die institutionellen Organe der Überliefe-
rung haben die Aufgabe, die Mitglieder der Überlieferungsgemein-
schaft, insbesondere deren nachwachsende Generationen, zur freien
Übernahme des Überlieferungsgutes zu befähigen und zugleich die-
ser Überlieferung eine geprägte Form zu geben, die es gestattet, sie
auch über solche Zeiten hinweg weiterzutragen, in denen die Fähig-
keit oder der Wille zu ihrer freien Übernahme schwach geworden ist,
um, über mögliche Traditionsbrüche hinweg, eine Wieder-Anknüp-
fung möglich zu machen.

Das alles gilt auch für religiöse Überlieferungsgemeinschaften.
Sie bewähren sich, wie mehrfach bemerkt wurde, dadurch, daß sie in
den Mitgliedern der Überlieferungsgemeinschaft eine »Forma Men-
tis« entstehen lassen, kraft derer diese zu spezifischen Formen der

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 153

Die Organe des Bundesvolkes – partikul�re und universale Bedeutung

33 Hebr. 13,14.
34 Dieses Wechselverhältnis darzulegen, war die Absicht des oft mißverstandenen Bu-
ches von Alfred Loisy »L’évangile et l’église«, dessen zentrale These lautet: »Die Kirche
[als Institution] hat das Evangelium [als weitergegebenes Wort] ebenso nötig wie das
Evangelium die Kirche«.
35 Vgl. 1 Kor 11,23.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


religiösen Erfahrung fähig werden. Wenn Institutionen dazu dienen,
Überlieferung möglich zu machen, dann liegt ein Maßstab (wenn
auch keineswegs der einzige), an dem solche Institutionen gemessen
werden müssen, darin, was sie zu jener »Formatio Mentis« beitragen,
die solche spezifischen Formen der Erfahrung möglich macht.

Soeben wurde anzudeuten versucht, wie die besondere Erfah-
rungsfähigkeit geartet ist, zu der die »Ekklesia Israel« ihre Mitglieder
führt. Im nun folgenden Teil der hier vorgelegten Untersuchung wer-
den die Organe dieser besonderen Überlieferungsgemeinschaft von
dieser ihrer Aufgabe her interpretiert und an ihr gemessen werden.
Die leitende Frage der folgenden Überlegungen lautet daher: Wie
müssen die Organe des Bundesvolkes beschaffen sein, wenn sie an
je neue Generationen jene »Formatio Mentis« weitergeben sollen,
die die »Ekklesia Israel« zu der für sie spezifischen Weise befähigt,
ihre Geschichte und ihren Auftrag zu erfahren?

a) Die ursprünglichen Träger der Überlieferung:
die Väter und Mütter

Wie in allen Überlieferungsgemeinschaften, so sind auch in der Ek-
klesia Israel die Väter und Mütter die ursprünglichen, aller Differen-
zierung der Ämter vorausliegenden Träger der Überlieferung. Sie
sind, wie in allen Überlieferungsgemeinschaften, die wichtigsten
»Diener des Wortes«, die Sprachlehrer der »Muttersprache« und die
Mahner zur Einhaltung der »Vätersitte«. Und sie sind, wie in allen
speziell religiösen Überlieferungsgemeinschaften, die wichtigsten
»Sprachlehrer des Gebets« und »Lesemeister« der für die Überliefe-
rungsgemeinschaft konstitutiven normativen Texte, vor allem die
Lesemeister der Erzählungen, in deren Weitergabe die Gemeinschaft
sich ihrer Eigenart und ihres Auftrags bewußt bleibt. Und da in vie-
len Religionen wichtige gottesdienstliche Riten auch im Hause voll-
zogen werden (so die als gottesdienstliche Handlung verstandene
Pflege des »heiligen Herdfeuers« durch die Mutter oder der Kult der
Haus- und Familiengottheiten durch den Vater), sind die Väter und
Mütter auch die ersten Lehrmeister der gottesdienstlichen Praxis,
durch die, wie an früherer Stelle ausgeführt worden ist, eine spezi-
fisch religiöse Form der Anschauungsformen und des Kategorien-
gebrauchs sich ausbildet. Dadurch aber gewinnt der Kontext reli-
giöser Erfahrung seine besondere Struktur (s. o. S. 50 ff.).

All dies gilt auch für die Ekklesia Israel. Aber für diese beson-

154 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dere Überlieferungsgemeinschaft ist es charakteristisch, daß alle Va-
terschaft und Mutterschaft durch die Erinnerung an die »Anfänge«
gedeutet wird, in denen die physische Erzeugung von Kindern als der
Erweis einer besonderen, den natürlichen Lauf der Dinge unterbre-
chenden göttlichen Zuwendung erscheint. Die Geburt des Isaak aus
dem »erstorbenen« Leib der Sarah, sich abbildhaft wiederholend in
der Geburt des »Richters« Simson und des »Propheten« Samuel, die
beide von bis dahin »unfruchtbaren« Müttern geboren wurden, läßt
die physische Elternschaft als Erweis einer freien Zuwendung Gottes
begreifen. Und die gleiche Freiheit Gottes erweist sich in der »Erwäh-
lung« Jakobs schon im Mutterleibe der Rebekka, die sich ihrerseits
abbildhaft wiederholt in der vorgeburtlichen Erwählung von Prophe-
ten wie Jeremia. »Schon ehe ich dich bildete im Mutterleibe, kannte
ich dich; ehe du aus dem Mutterschoße hervorgingst, heiligte ich
dich«36.

Damit wird, im Verständnis Israels, jede Vaterschaft und Mut-
terschaft gedeutet. Mit der Weitergabe des leiblichen Lebens ist die
Weitergabe einer göttlichen Berufung verbunden – nicht so, wie die
Gottkönige der Heidenvölker an ihre Söhne und Töchter die »Gott-
Natur« weitervererben, sondern in der unverwechselbaren Weise,
wie die in ihrer physischen Zeugungskraft »erstorbenen« Urmütter
und Urväter an ihre Söhne und Töchter die Berufung weitergeben,
schon durch ihr physisches Leben die freie »Erhaltungsgnade« Gottes
zu bezeugen. Denn daß Israel, von solchen Vätern und Müttern ab-
stammend, im Wechsel der Generationen erhalten bleibt, wird nun
als Zeugnis der göttlichen Erwählung verstanden, die sich immer neu
einen »heiligen Rest« für kommende Gnadenerweise aufbewahren
will. Dieser »heilige Rest« aber ist dazu bestimmt, Gottes Bundes-
treue auch über Zeiten menschlicher Untreue hinweg zu bezeugen
und so Wege der Umkehr zu finden.

Um dieses Verständnis der Fortdauer Israels im Wechsel der Ge-
nerationen weiterzugeben, reicht freilich die bloß physische Fortzeu-
gung nicht aus. Die Väter und Mütter müssen zugleich zu Lehrern
werden: zu Lehrern des Auftrags, unter den immer neue Generatio-
nen gestellt werden, und zu Lehrern der Umkehr, die, als göttliche
Gabe verstanden, auch im Bewußtsein eigener Schuld Wege zum
Neubeginn findet. »Gedenke, o Herr, meines Vaters und Lehrers,
meiner Mutter und Lehrerin«, so lautet deshalb das Gebet der Kinder

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 155

Die Organe des Bundesvolkes – partikul�re und universale Bedeutung

36 Jer 1,5.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für ihre Eltern, das ihnen über ihre Lebenszeit hinaus jedesmal beim
Besuch ihres Grabes zugesprochen wird.

Der ausgezeichnete Ort, an dem die Väter und Mütter zu Leh-
rern und Lehrerinnen ihrer Söhne und Töchter werden, ist die häus-
liche Feier des Pessach-Festes. Sie wurde, solange der Tempel noch
stand, dadurch möglich gemacht, daß der zentraler Ritus dieses Fe-
stes, das Essen des Osterlammes, kein Opfermahl darstellte. Dazu
wäre, jedenfalls nach der im Buch Deuteronomium angeordneten
Konzentration aller Opferdienste auf den Tempel von Jerusalem, der
Dienst von Priestern notwendig gewesen. Das Osterlamm wurde ge-
schlachtet, aber nicht Gott dargebracht. Und selbst in Zeiten, in de-
nen auch diese Schlachtung den Priestern vorbehalten wurde, blieb
die »Anordnung« (»Seder«) der Mahlfeier Aufgabe des Hausvaters.
Und diese Aufgabe blieb ihm auch dann erhalten, als nach Zerstö-
rung des Zweiten Tempels die Schlachtung des Osterlammes unter-
bleiben mußte und für das Mahl, neben dem ungesäuerten Brot,
andere Speisen verwendet wurden. Konstitutiv für diese gottes-
dienstliche Mahlfeier ist nun die Verbindung des Ritus mit der Er-
zählung (»Haggadah«) von der Herausführung aus Ägypten und
damit die Aufgabe des Hausvaters, nicht nur Lehrmeister der gottes-
dienstlichen Praxis, sondern auch Lesemeister dieser rituell weiter-
gegebenen Erzählung zu sein.

Im Zusammenhang der hier vorgetragenen Überlegungen, die
unter der Leitfrage stehen, auf welche Weise die Organe der Überlie-
ferung die Mitglieder der Überlieferungsgemeinschaft zur aktiven
und eigenverantwortlichen Teilnahme an der Geschichte dieser Ge-
meinschaft befähigen, sind nun einige Besonderheiten dieses rituel-
len Erzählens der Beachtung wert. Dazu gehört zunächst, daß der
Hausvater nicht unvermittelt mit dem Erzählen beginnt, sondern da-
zu durch eine Frage des jüngsten Sohnes aufgefordert wird: »Warum
ist diese Nacht nicht wie die anderen Nächte …?« Und der Sohn wird
dazu angehalten, diese Frage nicht aus der Perspektive des unbetei-
ligten Betrachters, sondern aus der des aktiv Mitfeiernden zu stellen.
Das Ritual vermerkt ausdrücklich: Nur ein »böser Sohn« fragt »Was
tut ihr da …?«, während ein »einsichtiger Sohn« sich schon durch
seine Frage in den Kreis der Feiernden einbezieht: »Was tun wir,
wenn wir heute nicht wie in anderen Nächten, Gesäuertes und Un-
gesäuertes essen, sondern nur Gesäuertes, nicht beliebige Kräuter
nehmen, sondern nur Bitterkräuter …?« Weiterhin gehört es zur ri-
tuellen Weise dieses Erzählens, daß der Hausvater die Tischgenossen

156 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dazu auffordert, nicht nur den Bericht über Vergangenes anzuhören,
sondern die ganze Geschichte der Ekklesia Israel bis zur Gegenwart
im Lichte des Berichteten zu deuten: »Denn nicht nur einmal sind sie
aufgestanden, uns zu vernichten, sondern von Generation zu Gene-
ration sind sie aufgestanden, um uns zu vernichten. Aber ER, sein
Name sei gelobt, riß uns aus ihren Händen«. An dieser Stelle ver-
weist das Ritual auf die Erzählung von den »Fünf Weisen von Benej
Beraq«, die, als sie das Pessachmahl feierten, mit dem Erzählen der-
artiger Geschichten an kein Ende kamen, sodaß die Zeit des Morgen-
gebets herbeikam, ehe sie den letzten Becher der Mahlfeier hatten
trinken können. Und als der Diener darüber sein Erstaunen äußerte,
antworteten sie: »Und wären wir allesamt Weise und allesamt Ken-
ner der Thorah, so obläge es uns doch, zu erzählen«. Indem der Haus-
vater, im Anschluß an die Erzählung von der Herausführung aus
Ägypten, auch diese Erzählung von den »Fünf Weisen« in Erinne-
rung ruft, gibt er zu erkennen, worin der »oikodometische« Auftrag
des Erzählens besteht: Die »Ekklesia Israel« baut sich dadurch auf,
daß sie ihre gesamte Geschichte in denjenigen Kontext einzeichnet,
der durch die Erinnerung an die Herausführung aus Ägypten seine
Struktur erhält. Und zur Erinnerung tritt die hoffnungsvolle Erwar-
tung, die beim Trinkspruch zum letzten Becher ihren Ausdruck fin-
det: »Dieses Jahr als Knechte, nächstes Jahr als Freie, dieses Jahr hier,
nächstes Jahr in Jerusalem«37.

Das Beispiel mag genügen, um eine Regel deutlich zu machen:
Alle Weitergabe des Lebens, aber auch der Lehre, ist dazu bestimmt,
immer neue Generationen der Söhne und Töchter zu einem Leben zu
befähigen, das in allen seinen Äußerungen die freie göttliche Erhal-
tungsgnade bezeugt. Die Geschichte Israels wird so schon von ihren
Anfängen an als Berufung zu solchem Zeugnis gedeutet. Und alle
Erfahrungen Israels bleiben dem Kontext eingeschrieben, der durch
das Bewußtsein von dieser Berufung bestimmt ist. Nur so gewinnt
die »Ekklesia Israel« die Fähigkeit, ihre Erlebnisse so zu »buchstabie-
ren«, daß sie diese als Erfahrung zu »lesen« lernt.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 157

Die Organe des Bundesvolkes – partikul�re und universale Bedeutung

37 Vgl. R. Schaeffler, das Gebet – Schule des Glaubens und Schule des Lebens im Juden-
tum, in: G. Kaufmann [Hrsg.] Lebenserfahrung und Glaube, Düsseldorf 1983, 73–90.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Erbliche Ämter im Dienste der Überlieferung:
Priester und Könige

In den meisten religiösen Überlieferungsgemeinschaften gehören die
erblichen Ämter des Priesters und des Königs (oft in einer und der
selben Hand vereinigt) zu den wichtigsten Institutionen der Traditi-
ons-Sicherung.

a) Das erbliche Priesteramt
Die Feier des Kults, die Weitergabe der Kultfähigkeit durch Unter-
weisung und eigene Riten der Initiation und vor allem das Amt, über
die Einhaltung von Geboten der Reinheit (Kultfähigkeit) zu wachen
und durch Reinigungsriten die verlorene Kultfähigkeit der Überlie-
ferungsgenossen wiederherzustellen, gehören in Israel nicht weniger
als in anderen Überlieferungsgemeinschaften zu den Aufgaben des
Priesters.

Insoweit entspricht das erbliche Priestertum der Ekklesia Israel
dem, was religionsgeschichtlich als der Regelfall gelten kann. Dies
gilt, mit einer charakteristischen Abwandlung, auch für die Aussagen
über seinen Ursprung: Das Priestertum ist so alt wie die religiöse Ge-
meinschaft selbst. Aber eben deshalb gilt es in Israel nicht, wie bei
vielen anderen religiösen Überlieferungsgemeinschaften, als ebenso
alt wie die Welt, etwa als Folge davon, daß der Urvater der Mensch-
heit von einer Gottheit zur Feier des Kultus berufen wurde. In Israel
wurde vielmehr das erbliche Priestertum auf Aaron zurückgeführt,
der als Bruder des Mose mit diesem zusammen berufen wurde, beim
Pharao die Freilassung des Volkes zu erwirken38.

Zu den vornehmsten Aufgaben des Priesters gehört, wie auch in
anderen Kultgemeinschaften, die Feier des Gottesdienstes, vor allem
die Darbringung der Opfer, verbunden mit der Belehrung der Ge-
meinde, insbesondere im Zusammenhang der Initiation neuer Kult-
genossen, vor allem von jungen Menschen, die ins »kultfähige Alter«
herangewachsen sind. Dabei aber zeigt sich: Die gleiche, für Israel
charakteristische Wendung von der kosmogonischen zur histori-
schen Erinnerung bestimmt nicht nur die Aussagen über die Entste-
hung des Priestertums, sondern auch die Inhalte der gottesdienst-
lichen Anamnese. Auch solche Feste, die durch ihren Zeitpunkt im
Jahreslauf und durch manche Einzelheiten ihres Rituals erkennen

158 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

38 Ex 4,14.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lassen, daß sie nach dem Vorbild agrarischer Feste gestaltet wurden,
erhalten in Israel einen historischen Gedächtnisgehalt. So ist aus
einem Fest der Gerstenernte das Fest des »Vorübergangs des Herrn«
geworden, aus einem Fest der Weinlese das Laubhüttenfest, das an
den Zug durch die Wüste erinnert und dessen Festperiode mit dem
Fest der »Freude am Gesetz« ihre Krönung findet. Während die agra-
rischen Feste der »Völker« gewissen Fruchtbarkeitsgöttern galten,
nicht selten verbunden mit der Erinnerung an ihren »lebenspenden-
den Tod«, kann man, mit Bezug auf Israel, mit Recht von einer »Hi-
storisierung des Kultus« sprechen. Und es kann kaum zweifelhaft
sein, daß die Priester, denen die Feier dieser Feste aufgetragen war,
dadurch wesentlich dazu beigetragen haben, daß in Israel ein ge-
schärfter Sinn für das historische Bedeutungsmoment der religiösen
Erfahrung sich ausbilden konnte.

Mit dieser Wendung von der kosmogonischen zur historischen
Kult-Anamnese verbindet sich notwendigerweise eine Betonung der
Partikularität: Die Herausführung aus Ägypten ist diesem besonde-
ren Volk und keinem anderen widerfahren. Bezeichnend für die Wei-
se, wie dieses Ereignisses kultisch gedacht wird, ist jedoch eine zwei-
fache Verknüpfung: Die Erinnerung an das »Zur-Ruhe-Kommen
Israels« bei der Herausführung aus dem Sklavenhaus gilt als das Ur-
Geschehen, das in der Sabbathruhe abbildhaft wiederkehrt; und diese
Ruhe des Sabbath-Tages gilt als Abbild der göttlichen Ruhe nach den
sechs Tagen des Schöpfungswerks. Diese göttliche Ruhe aber wird als
die Freisetzung der Welt in ihren Eigenstand verstanden. Damit ge-
winnt die Erinnerung an die eigene partikuläre Berufung zugleich
eine universal-kosmische Weite. Ganz im Sinne dieser Deutungstra-
dition nennt der Traktat »Rosch-ha-schanah« im Talmud den Sab-
bath »den Tag, an dem er die Erde schuf, sie verschenkte und gerade
so über ihren Äon herrscht«. Deshalb enthält die Sabbath-Ruhe des
Menschen den Auftrag, die Ruhe vom Knechtsdienst der sechs Wo-
chentage weiterzugeben, nicht nur an Sohn und Tochter, sondern
auch an den »Fremdling«. Israel wird so, im Lichte seiner besonderen
historischen Erinnerung, zugleich zum Mittler der befreienden Frei-
heit Gottes auch an die, die nicht zu seiner besonderen Überliefe-
rungsgemeinschaft gehören.

Eine ähnliche Verknüpfung kosmogonischer Inhalte mit histori-
schen läßt sich bei der Deutung des Neujahrsfestes beobachten. Bei
»den Völkern« verband es die Feier der Kosmogonie mit der der Ge-
burt oder der Einsetzung des Ur-Königs. In Israel wurde es zum »Tag

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 159

Die Organe des Bundesvolkes – partikul�re und universale Bedeutung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Gedenkens«, an dem alle Geschöpfe vor Gottes Angesicht er-
scheinen, aber nicht, um mit der Gabe der Fruchtbarkeit beschenkt
zu werden, sondern um unter Gottes Entscheidung über den näch-
sten Abschnitt ihrer Geschichte zu treten: »Du bringst herbei das
festgesetzte Gedenken, an dem bedacht wird jeder Geist und jede
Seele […]. Über die Staaten wird an ihm der Spruch gefällt, ob zum
Schwert, ob zum Frieden, ob zum Hunger, ob zur Sättigung. Und die
Geschöpfe werden an diesem Tage geprüft, ihrer zu gedenken, ob
zum Leben, ob zum Tode«. Der Typus dieses göttlichen Gedenkens
aber, der in all diesen Entscheidungen seine abbildhafte Entsprechung
findet, ist das gnädige Gedenken Gottes an Noah in der Arche und an
den Bund »mit allem Fleisch« als Ausdruck der ungeschuldeten gött-
lichen Erhaltungsgnade. So wird Gottes partikuläres Gedenken an
sein Volk39 mit dem universalen göttlichen Gedenken an alle Ge-
schöpfe verbunden. Beide Zusagen des göttlichen Gedenkens werden
in der Liturgie des Neujahrstages zusammen zitiert. Und die Feiern-
den lernen, sich selbst aus dieser Verknüpfung von Partikularität und
Universalität des göttlichen Gedenkens zu verstehen.

Bei der priesterlichen Belehrung der Gemeinde spielen Fragen
der »Reinheit«, d. h. der Kultfähigkeit, eine zentrale Rolle, weil die
Feiernden darüber belehrt werden müssen, welches Verhalten im
profanen Alltag die Voraussetzung dafür bildet, zu den heiligen
Handlungen des Gottesdienstes zugelassen zu werden (s. o. S. 53 f.).
Entsprechend gab es auch im Tempelritual von Jerusalem ritualisierte
Formen, diese Frage nach Zulassungsbedingungen zu beantworten,
die sogenannte »Tempel-Thorah«, oft in einem geprägten Wechsel
von Fragen und Antworten: »Wer darf hinauf zum Berge Gottes stei-
gen, und wer darf stehen an seiner heiligen Stätte?«40. Beachtet man
jedoch die Antworten, die auf diese Frage gegeben werden, dann fällt
auf: Obgleich es unter den Reinheitsgesetzen in Israel viele gibt, die
die Kleidung, die Zubereitung der Speisen oder die körperliche Hy-
giene betreffen, werden an herausragenden Stellen moralische Ver-
haltensweisen genannt, von denen die Kultfähigkeit abhängt. In den
soeben zitierten Psalmen, die vermutlich in Wechselrede zwischen
Pilgergruppen und den Priestern des Tempels gesungen wurden, lau-
tet die Antwort auf die gestellte Frage: »Wer unschuldige Hände hat

160 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

39 »Ich gedenke dir der Zärtlichkeit deiner Jugend, der Liebe deines Brautstands, als du
mir folgtest in die Wüste« – Jer 2,2.
40 Ps 24,3, vgl. Ps 15,1.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und ein reines Herz«41 oder »Wer ohne Tadel einhergeht und recht
tut; wer von Herzen die Wahrheit redet und mit seiner Zunge nicht
verleumdet, wer seinem Nächsten nichts Arges antut und ihn nicht
schmäht«42. Die priesterliche Tempelthorah hat so zur Bildung des
sittlichen Urteilsvermögens wesentlich beigetragen und den Blick
für die sittliche Erfahrung, d. h. für die Entdeckung sittlich bedeut-
samer Handlungs-Alternativen, geschärft.

Und in dieser »Ethisierung« des Reinheitsgesetzes verbindet
sich wiederum das Bewußtsein partikulärer Erwählung mit dem Be-
wußtsein eines universellen Weltauftrags. Zu dem Bekenntnis:
»Welche große Nation hat Götter, die ihr so nahe wären, wie der
Herr, unser Gott, uns ist, wo auch immer wir ihn anrufen?« tritt das
Bewußtsein, ein Zeichen und Vorbild für die Völker zu sein. »Wenn
die Völker von allen diesen Vorschriften hören, werden sie alle zu-
sammen sagen: … Welche große Nation besäße Gesetze und Vor-
schriften, die so gerecht sind wie dieses ganze Gesetz?«43. So übt die
priesterliche Tempel-Thorah, die die Bedingungen der Kultfähigkeit
festlegt, die Ekklesia Israel darin ein, sich in der Besonderheit ihrer
Berufung zum Zeugnis vor den Völkern bewußt zu bleiben.

Gerade diese Funktion des Priesters, Verkünder und Wahrer der
Thorah zu sein, ist im Laufe der Geschichte Israels fortschreitend in
den Vordergrund der Aufmerksamkeit getreten. Der Priester ist der
bevorzugte Mittler der göttlichen Weisung (Thorah), sodaß in Kri-
senzeiten der verläßliche Fortbestand des erblichen Priestertums auf
die Formel gebracht werden konnte: »Nie wird die Thorah vom Prie-
ster weichen«44. In der Ekklesia Israel, die ihrem Selbstverständnis
nach auf einem Wechselverhältnis göttlicher und menschlicher
Wahlfreiheit beruht, kommt der Frage nach dem jeweils konkreten
Inhalt des göttlichen Willens zentrale Bedeutung zu und wird
schließlich wichtiger als die Frage nach der rechten Feier des Gottes-
dienstes: »Gehorsam will ich, nicht Opfer«45.

Die Weise, wie der Priester dem Volk den göttlichen Willen mit-
teilte, war nicht zu allen Zeiten in der Geschichte Israels die gleiche.
Am Anfang scheint das Los-Orakel mit Hilfe von weißen und

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 161

Die Organe des Bundesvolkes – partikul�re und universale Bedeutung

41 Ps 24,4.
42 Ps. 15,2 f.
43 Dt 4,6–8.
44 Jer. 18,18 – dagegen freilich das Drohwort Ez. 7,26, das den Untergang von Tempel
und Priestertum mit den Worten beschreibt: »Die Thorah wird vom Priester weichen«.
45 1 Sam 15,22.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schwarzen Steinen (»Urim und Tummim«) das bevorzugte Mittel ge-
wesen zu sein; diese Steine wurden in einer Tasche geschüttelt, sodaß
ein zuerst herausspringender weißer Stein als göttliches »Ja«, ein
schwarzer als göttliches »Nein« und damit als Antwort auf eine ge-
stellte Frage gedeutet wurde. In anderen Fällen trugen die Los-Steine
die Namen der zwölf Stämme Israels und dienten dann dazu, zu ent-
scheiden, welche konkreten Aufgaben einem dieser Stämme zuge-
wiesen werden sollte46. Die Tasche mit den Los-Steinen gehörte zur
Amtstracht des obersten Priesters47. In späterer Zeit trat die Aufgabe
in den Vordergrund, aus der geschriebenen Thorah konkrete Folge-
rungen für konkrete Lebens-Situationen zu ziehen. Damit freilich
rückte der Priester in die Nähe des Gesetzeslehrers, der sein Amt
nicht auf dem Erbwege erhielt, sondern durch Ausbildung und einen
eigenen Akt der Amts-Übertragung. Davon wird an späterer Stelle
noch zu sprechen sein. Doch bleibt schon jetzt festzuhalten: Der Auf-
trag des Priesters, Mittler der göttlichen Weisung zu sein, entspricht
der Eigenart der Ekklesia Israel, die sich als »Volk des Bundes« ver-
steht und deshalb gerufen ist, der »Bundestreue« (Chesed) stets kon-
krete Gestalt zu geben.

b) Das Königtum
Neben dem Priester, und nicht selten in Spannung zu ihm, trägt in
der Ekklesia Israel der König Verantwortung für den Fortbestand der
Überlieferungsgemeinschaft. Der Schutz gegen äußere Feinde und
die Sicherung des Rechts im Inneren gelten nicht nur als profane,
sondern zugleich als sakrale Aufgaben, auch wenn in dieser königli-
chen Aufgabe nicht, wie bei den »Völkern«, die abbildhafte Wieder-
holung eines Sieges über die Chaos-Mächte »im Anbeginn« gesehen
wird. Friede und Recht gelten als göttliche Gnadengaben. Darum be-
darf der König zu seiner Amts-Einsetzung einer besonderen rituellen
Zeichenhandlung, in der ihm sein gottgegebener Auftrag zugeteilt
wird. Der dafür übliche Ritus ist die Salbung48. Der König ist »der
Gesalbte« (Maschiach).

Der sakrale Charakter des Königtums wird auch dadurch deut-
lich, daß der König für den Gottesdienst Verantwortung trägt, bei

162 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

46 So vermutlich bei den »Gottes-Befragungen«, von denen das Buch Josua berichtet,
z.B. Jos 1,1.
47 Ex 28,15ff.
48 Vgl. 1 Sam 10,1 und 1 Sam 16,13.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegebener Notwendigkeit Priester ein- oder auch absetzt, den Tem-
pelbau veranlaßt und die Form des Gottesdienstes regelt: David gilt
als »der Psalmist« im ausgezeichneten Sinne.

Dabei ist die Erblichkeit des Königtums ein besonderes Zeichen
der göttlichen Bundestreue; und an manchen, hervorgehobenen Stel-
len der Bibel gilt dieses Zeichen als wichtiger gegenüber einem ande-
ren: dem »Haus«, in dem Gott mitten unter seinem Volke wohnen
will. Als David sich für verpflichtet hält, dem Gott Israels ein solches
Haus zu bauen49, antwortet der Prophet Nathan: »Der Herr wird dir
ein Haus bauen: Wenn deine Zeit vorüber ist und du dich niederlegst,
um bei deinen Vätern zu schlafen, werde ich nach dir einen Nach-
kommen erwecken, der aus deinem Leibe kommt … und ich werde
den Thron seines Königtums festigen auf ewig«50.

Doch wird gerade an der Gestalt Davids, der als Vater und Vor-
bild aller kommenden Könige gilt, die spezifische Differenz des bibli-
schen Königtums gegenüber den Königen der »Völker« sichtbar. Die
Ur-Könige der Völker sind Zeitgenossen der kosmogonischen Ereig-
nisse gewesen. Ihre Thronbesteigungsfeste sind deswegen zugleich
Feste der Welt-Erneuerung (besonders deutlich bei den Neujahrs-
festen der Babylonier). Ihre sakrale Würde wird nicht nur von ihnen
auf ihre Nachkommen vererbt, sondern sie ihrerseits haben sie von
einem göttlichen oder gott-ähnlichen Ahnen geerbt. Und wenn ein
neuer König seinen Thron besteigt, wiederholt sich im kultischen
Zeichen die göttliche Geburt seines Ahnherrn durch einen Akt der
Adoption, durch welchen der Gott ihn zu seinem Sohne erklärt. Des-
wegen fällt auffallend häufig das Königsamt ursprünglich mit dem
Amt des obersten Priesters zusammen; und selbst in solchen Gesell-
schaften, in denen das politische Königtum durch andere Herr-
schaftsformen abgelöst wird (z. B. durch das Wahlamt der »Archon-
ten« in Attika), bleibt der Titel »König« (Basileus) für den obersten
Priester erhalten.

Das priesterliche Königtum der »Völker« ist also so alt wie die
Welt und ein bleibendes Zeichen der Welt-Erneuerung. In Israel da-
gegen wird das Königtum mitten in der Geschichte gestiftet. Hier
wiederholt, ja potenziert sich, was schon von der Ekklesia Israel als
ganzer gesagt worden ist: Sie ist keineswegs »im Anbeginn« entstan-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 163

Die Organe des Bundesvolkes – partikul�re und universale Bedeutung

49 »Ich wohne in einem Palast aus Zedernholz, und die Lade Gottes soll unter Zeltpla-
nen wohnen?« – 2 Sam 7,2.
50 2 Sam 11ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, sondern mitten in der Zeit von Gott dadurch gestiftet, daß er
sich »mitten aus einem anderen Volk sein Volk herausgeholt hat«.
Nicht zufällig wird an der Stelle, an der von der unwiderruflichen
Einsetzung des »Hauses David« die Rede ist, dieser Ursprung Israels
»mitten aus einem anderen Volk« in Erinnerung gerufen51. Aber das
Königtum reicht nicht einmal bis in die Ursprünge der Ekklesia Israel
zurück. Während Aaron, der Stammvater der Priester, als Bruder des
Mose an der Herausführung Israels aus Ägypten beteiligt war, gilt
die Einsetzung eines erblichen Königtums in Israel zunächst als ein
Abfall von Gott und seiner unmittelbaren Königsherrschaft. Darum
weigert Samuel sich zunächst, dem Willen des Volkes zu entsprechen
und einen König zu salben. Und Gott spricht zu ihm: »Nicht dich
haben sie verworfen, sondern mich, daß ich nicht König über sie sein
soll«52. Erst sekundär macht Gott sich diesen Willen des Volkes zu-
eigen: »So gehorche nun ihrer Stimme«53.

Das Königtum in Israel ist also von seinen Anfängen an das Er-
gebnis einer Geschichte von göttlichem Auftrag (im vorliegenden
Fall handelt es sich um den Auftrag, unter einer unmittelbaren, kei-
ner menschlichen Vermittlung bedürftigen göttlichen Herrschaft zu
stehen), menschlicher Schuld und göttlicher Erhaltungsgnade. Und
in der Folgezeit wird zwar ein bestimmter König, Saul, mitsamt sei-
nem Hause verworfen, das Königtum als Institution aber bleibt er-
halten, wird dem David übertragen und nun zum Zeichen der gött-
lichen Treue und Heilszusage: »Sein Thron wird auf ewig Bestand
haben«. Zum Träger dieser Zusage aber – und auch dies ist bezeich-
nend für das Verständnis des Königtums in Israel – wird nicht einer
der legitimen Söhne Davids, etwa Adonijahu oder Abschalom, son-
dern Salomon, der Sproß aus Davids Ehebruch mit Bathscheba.

So sind dem Königtum in Israel von seinem maßgeblich bleiben-
den Ursprung her die Merkmale eingestiftet, die für die gesamte
Überlieferungsgemeinschaft charakteristisch sind: Inmitten der Zeit
entstanden, ist dieses Königtum ein Zeichen der Treue Gottes auch
gegenüber einem untreuen Volk und seinen sündigen Gliedern. Und
seine Beständigkeit ergibt sich nicht aus einer naturhaften Gott-
Ähnlichkeit des ganzen Königsgeschlechts, sondern aus einer gött-
lichen Erhaltungsgnade, die zugleich als Vergebungsgnade wirksam

164 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

51 2 Sam 7,23.
52 1 Sam 8,7.
53 1 Sam 8,3 und 8,22.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird und dadurch dem, dem sie gewährt wird, Wege der Umkehr of-
fenhält. So wird die Zusage Gottes, durch die er dem »Haus Davids«
Bestand verheißt, mit der Vorhersage verbunden: »Wenn er [dein
Sohn] böse handelt, werde ich ihn schlagen mit Ruten der Menschen
und ihn züchtigen mit Schlägen der Menschen. Aber meine Barm-
herzigkeit wird nicht von ihm weichen, wie ich sie von Saul abge-
wendet habe«54.

c) Die »Freude am Gesetz« und die Bedeutung des Rechts
in der Ekklesia Israel

Das Recht ist in der Überlieferung Israels weit mehr Priesterrecht als
Königsrecht gewesen. »Die Thorah wird nie vom Priester wei-
chen«55. Im Unterschied von anderen Nachbarvölkern werden Köni-
ge nicht für die Weisheit ihrer Gesetzgebung gerühmt – abgesehen
von Josia, als dessen herausragende Leistung aber eine Reform des
Kultrechts mit der strengen Konzentration des Gottesdienstes auf Je-
rusalem erwähnt wird. Dem priesterlichen Charakter des Rechts ent-
spricht es, daß drei Rechtsgebiete ins Zentrum der Aufmerksamkeit
rücken, die alle dem »Reinheitsrecht« zugehören: Speisegesetze,
Kleidungsvorschriften und Ausfaltungen der »Tempel-Thorah«.

Dabei dienen die Speisegesetze vorwiegend der Vermeidung von
Kult- und Mahlgemeinschaft mit den Verehrern fremder Götter. In
diesen Zusammenhang gehört das Verbot des Blutgenusses, durch
den sich manche Nachbarvölker einer Lebenskraft versichern woll-
ten, die durch den lebenspendenden Tod einer Gottheit zunächst
dem Acker, sodann aber den darauf weidenden Tieren mitgeteilt wor-
den war. In den gleichen Zusammenhang gehört das Verbot, »Milch-
ding und Fleischding« zu vermischen, weil es heidnischer Brauch
war, »das Böcklein in der Milch seiner Mutter zu kochen«. Und aus
der gleichen Abgrenzungs-Absicht ist es zu verstehen, daß der Ge-
nuß des Fleisches von Tieren, die bei den Nachbarvölkern bevorzugte
Opfertiere waren, den Israeliten verboten wurde, vor allem der Ge-
nuß von Schweinefleisch. Auch manche Vorschriften, die als »sexu-
alfeindlich« und spezieller als »frauenfeindlich« erscheinen, erklären
sich aus der Abgrenzung gegen die Sakralisierung der Vorgänge von

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 165

Die Organe des Bundesvolkes – partikul�re und universale Bedeutung

54 2 Sam 7,14f.
55 Jer 18,18.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeugung und Geburt in den Kulten der Fruchtbarkeitsgötter bei den
umliegenden Völkern.

Vorschriften über Kleidung und Haartracht gewannen vor allem
für das Judentum in der Zerstreuung an Bedeutung, weil sie es er-
möglichten, auch in fremder Umgebung den Angehörigen der eige-
nen Gemeinschaft rasch wiederzuerkennen.

Die Tempel-Thorah dagegen, die festlegte, durch welches Ver-
halten »in pro-fano« (im außer-gottesdienstlichen Alltag) der Israelit
sich zur Teilnahme an den gottesdienstlichen Handlungen »in fano«
(im heiligen Bezirk) tauglich mache (»Wer darf hinauf zum Berge
Gottes steigen?«), konzentrierte sich auf Vorschriften, die wir heute
»ethisch« nennen würden56. Unter diesen moralischen Bedingungen
der Reinheit (Gottesdienstfähigkeit) werden vor allem die folgenden
besonders betont: die Verpflichtung zur Redlichkeit des Wortes und
zur Vertragstreue, vor allem aber zum Eintreten für die Armen und
für die »Witwen und Waisen«, die im Konfliktsfall ihre Sache nicht
selber vor Gericht vertreten können. Während also Speisevorschrif-
ten vorwiegend der Abgrenzung gegenüber den Fremden, Kleider-
vorschriften vorwiegend der Stärkung der Beziehung unter Grup-
pengenossen dienen, ist die »Ethisierung der Tempel-Thorah« ein
zentrales Thema des Wettbewerbs mit den Edlen unter den Heiden,
die lernen sollen, Israel wegen dieser weisen Gesetze zu bewundern
und von da her auf die Weisheit seines göttlichen Gesetzgebers zu
schließen57.

Alle diese Vorschriften aber gelten als Ausfaltungen des einen,
»großen Gebots«, in der Liebe zum einen Gott zur Ganzheit des Her-
zens, der Person und all ihrer Kräfte zu finden58. Die »Freude am
Gesetz«, die ein Merkmal der Frömmigkeit Israels ist, ist also nicht
nur Stolz auf das hochstehende Ethos, das aus diesem Gesetz spricht,
sondern vor allem die Freude über eine Anleitung, die es gestattet, in
den konkreten Situationen des Lebens immer neue Gelegenheiten
zum Ausdruck dieser Gottesliebe zu finden – so wie ein Liebender
sich an jeder neuen Entdeckung einer Möglichkeit freut, auch in
sonst unscheinbaren Details des Alltags seiner Liebe Ausdruck zu ge-
ben. Daher wird auch die Fülle der Einzelvorschriften, die das Gesetz
enthält, im Kontext israelitischer Frömmigkeit keineswegs als drük-

166 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

56 »Wer unschuldige Hände hat und ein reines Herz« – Ps 24,3 f.
57 Vgl. die schon zitierte Stelle Dt. 4,6–8.
58 Dt. 6,4 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kende Last empfunden, von der der Mensch befreit zu werden
wünschte, sondern im Gegenteil freudig begrüßt, weil sie es möglich
macht, das ganze Leben mit einer Vielfalt von konkreten Ausdrucks-
gestalten der Gottesliebe zu durchziehen. Daraus erklären sich die
Preislieder auf die Thorah, vor allem das »Goldene Alphabeth« des
Psalms 119, von dem je eine Gruppe von Versen mit je einem Buch-
staben des hebräischen Alphabeths beginnt. Der Gehorsam im Klei-
nen wird so zur »Schrift«, in der der »Text« der Gottesliebe buchsta-
biert werden kann. Der Tanz um die Thorah und mit der Thorah, bei
dem die Vortänzer je eine Thorah-Rolle als »Braut« umfangen, ist
ein bezeichnender Ritus am Fest »Gesetzes Freude«. Das »Joch der
Gebote«, das der Fromme täglich auf sich nimmt und von dem des-
halb im jüdischen Morgengebet die Rede ist, ist darum nicht weniger
»süß« als das »Joch« des Liebesgebotes, von dem Jesus spricht59, weil
es das gleiche »große Gebot« zum Ausdruck bringt – wie das »Ju-
gum«, von dem im Lateinischen die Ehe, das »Con-Jugium«, ihren
Namen hat.

Damit ist freilich zugleich ein Kriterium angegeben, an dem die
Gesetzesfrömmigkeit Israels sich messen lassen muß. Die Detail-
Freudigkeit, mit der die Lehrer des Gesetzes dazu anleiten, in konkre-
ten Lebens-Situationen Möglichkeiten des Ausdrucks menschlicher
Liebe und Treue zu Gott zu entdecken, kann dazu umschlagen, daß
sie verhindern, wozu sie verhelfen sollen: die freie Entfaltung einer
sittlich-religiösen Phantasie, die in den alltäglichsten Verrichtungen
und Unterlassungen Chancen freilegt, der »Ehre Gottes« zu dienen.
Ein solches freies Spiel der sittlichen Phantasie ist ja überhaupt eine
der Bedingungen sittlicher Praxis, während die phantasielose Fest-
stellung, »hier sei nichts zu machen«, der geläufige Vorwand ist, sich
jeder sittlichen Verpflichtung zu entziehen. Wird diese Phantasie
durch die Fülle der Vorschriften nicht angeregt, sondern zum
Schweigen gebracht, dann verwandelt sich das Gesetz tatsächlich zu
einer »schweren Last«, die die Gesetzeslehrer auf die Schultern der
Überlieferungsgenossen legen60. Der Bezug zum Großen Gebot der
Gottesliebe gerät dann aus dem Blick. Und so bewährt sich auch mit
Bezug auf das Gesetz die Regel, die im Verlauf der hier vorgetrage-
nen Überlegungen mehrfach hinsichtlich anderer Organe der Über-
lieferung formuliert worden ist: Auch das Gesetz bewährt sich nur,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 167

Die Organe des Bundesvolkes – partikul�re und universale Bedeutung

59 Mt. 11,30.
60 Vgl. die Kritik Jesu an den Gesetzeslehrern Mt. 23. 4.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


indem es einen Kontext vorzeichnet, in den die Überlieferungsgenos-
sen ihre eigenen Erlebnisse eintragen können, um sie als Erfahrung
zu lesen, hier als religiös verstandene Inhalte ihrer sittlichen Erfah-
rung, vor allem in ihrer Begegnung mit dem notleidenden Nächsten.
Auch das Gesetz ist in diesem Sinne eine Schule der Erfahrung – oder
es verfehlt sein eigenes Ziel.

d) Charismatische Diener der Überlieferung:
Das ausgezeichnete Beispiel: die Propheten

Alle Formen charismatischen Sprechens, Handelns und Sozialverhal-
tens, die in anderen religiösen Überlieferungsgemeinschaften vor-
kommen und von denen an früherer Stelle die Rede war (s. o. S. 59 ff.),
waren auch in der Ekklesia Israel bekannt. Und wenn die Propheten
Israels die Bezeichnung »Nebi’ijm« trugen, ist dies wohl ein Anzei-
chen dafür, daß das Prophetentum in Israel seine historischen Wur-
zeln in jenen tanzenden und singenden Scharen geisterfüllter Män-
ner hatte, »unter die Saul geraten war« und von denen »der Geist auf
ihn übersprang«61. Aber gerade auf dem Hintergrund dieser Gemein-
samkeit mit einem in vielen Religionen verbreiteten Phänomen der
»Geistbegabung« tritt die spezifische Differenz des biblischen Pro-
phetentums desto deutlicher hervor. Die Formen ekstatischen Ver-
haltens treten zurück; von einer willentlichen Herbeiführung solcher
Zustände kann keine Rede sein. Gruppen von Prophetenmeistern
und Prophetenschülern kommen zwar, wie das Beispiel von Elia und
Elischa zeigt, noch vor. Aber der Akzent liegt so sehr auf dem einzel-
nen, von Gott zu König und Volk gesandten Boten, daß einer von
ihnen, der Prophet Amos, sagen kann: »Ich bin weder ein Prophet
(Nabi’) noch ein Prophetenjünger (Ben-Nabi’), sondern … der Herr
nahm mich von meiner Herde weg und sprach zu mir: Geh weg und
sprich prophetisch (hinnabe’) zu meinem Volk Israel«62. Unter allen
Funktionen des Charismatikers ist es die des unmittelbar von Gott
beauftragten Boten, die die Form und den Inhalt prophetischer Rede
bestimmt. Und unter den Inhalten der Botschaft nehmen, ganz im
Sinne der Überlieferung Israels, die Erinnerung an Gottes Weisung,
die Aufdeckung der Schuld der Könige und des Volkes, die Ansage
des göttlichen Gerichts und der Ruf zur Umkehr die zentrale Stelle

168 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

61 1 Sam 10,5–12.
62 Amos 7,14f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein. Als ein Beispiel für viele sei an dieser Stelle die erste Propheten-
rede aus dem Buche Jesaja zitiert: »Ein Ochse kennt seinen Herrn
und ein Esel die Krippe seines Herrn. Aber Israel kennt’s nicht und
mein Volk vernimmt’s nicht … Höret das Wort ihr Fürsten von So-
dom! Nimm zu Ohren das Gesetz unseres Gottes, du Volk von Go-
morra! … Waschet euch, reinigt euch, tut euer böses Wesen fort von
meinen Augen«63. Daß in Israel jenes Verständnis der Geschichte
entstehen und sich festigen konnte, von dem an früherer Stelle die
Rede war – ein Verständnis, dessen leitende Kategorien »Thorah«
und »T’schubah« lauten – ist vor allem ein Verdienst der Propheten
gewesen.

Wenn also gesagt werden konnte, die Überlieferung der Ekklesia
Israel sei eine Schule der religiösen Erfahrung gewesen und diese
besondere Art der Erfahrung habe durch das Hervortreten des histo-
rischen Bedeutungsmoments ihren unterscheidenden Charakter er-
halten, dann kann jetzt hinzugefügt werden: In dieser Schule der Er-
fahrung sind die Propheten die wichtigsten Lehrer gewesen. Ihre
unmittelbar Beauftragung durch Gott, ihre Visionen und Auditio-
nen, ihre oft provokativen Zeichenhandlungen (etwa Hosea’s Ehe-
schluß mit einer Hure64 oder das Auftreten des Jeremia mit einem
auf seine Schulter gelegten und um seinen Hals verschlossenen
Joch65), auch ihre Drohreden gegen Tempel und Königshaus dienen
nicht dazu, an die Stelle der normativen Erinnerungen Israels andere,
neue Inhalte zu setzen und so zum Verlassen der eigenen Geschichte
aufzufordern. Sie sind von der Absicht geleitet, eben diese Geschichte
so erfahren zu lassen, wie es der Überlieferung Israels entspricht: als
die Geschichte von Auftrag, Sünde, Gericht und gnadenhafter Erhal-
tung, »damit Gott einen Rest übrigbehalte für ein großes Entrin-
nen«66.

e) Erneuerungsbewegungen und Sonderbünde

Charismatiker können zu Begründern neuer religiöser Überliefe-
rungsgemeinschaften werden; oder sie können, innerhalb bestehen-
der religiöser Überlieferungsgemeinschaften, Schüler um sich sam-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 169

Die Organe des Bundesvolkes – partikul�re und universale Bedeutung

63 Jes 1, Vers 3, 10 u. 16.
64 Hosea 1,2.
65 Jer. 27,2.
66 Vgl. die schonzitierte Stelle aus der Rede Josephs an seine Brüder in Ägypten Gen 45,7.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meln und so zu Gründern von Erneuerungsbewegungen oder Son-
derbünden werden, die nicht selten eine über die Überlieferungs-
gemeinschaft, aus der sie stammen, hinausgehende Missionstätigkeit
entwickeln (s. o. S. 64 ff.). Unter den Propheten Israels ist nur von
Elia die Gründung einer solchen Gemeinschaft berichtet, die offen-
sichtlich an mehreren Orten »Niederlassungen« hatte und, über die
Lebenszeit des Gründers hinaus, auf Dauer angelegt war. Der Bericht
über die letzte Reise des Elia von Gilgal an den Jordan, auf der er in
jeder Ortschaft am Wege eine Gruppe von Prophetenjüngern be-
sucht67, erinnert an Visitationsreisen späterer Mönchsväter zu ihren
»Tochterklöstern«. Und die Erzählung von der Übergabe des Prophe-
tenmantels an Elischa, von den Prophetenjüngern als Übertragung
einer Vollmacht verstanden, liest sich wie der »Einsetzungsbericht«
eines Amts-Übergabe-Ritus. Es ist auch kaum ein Zufall, daß sich in
den Elischa-Erzählungen Motive finden, die später in den Legenden
von Mönchsvätern wiederkehren, z. B. die Erzählung von der in den
Fluß gefallenen Sichel, die Elischah auf wunderbare Weise wieder
auftauchen läßt und dem Prophetenjünger zurückgibt. (Sie kehrt in
der Benedictus-Legende wieder.)

Die Aufgabe derartiger Gemeinschaften von Prophetenjüngern
scheint vor allem darin bestanden zu haben, den ebenfalls in Gruppen
auftretenden Ba’als-Propheten wirksam entgegenzutreten. Ob sie
darüber hinaus auf die »Formatio Mentis« der gesamten Überliefe-
rungsgemeinschaft Einfluß gehabt haben, ist nicht überliefert. Ver-
gleichbares gilt für die Sondergemeinschaft der »Rekabiter«, die sich
von der Gesamt-Gemeinschaft der Israeliten dadurch absonderten,
daß sie den Übergang vom Nomadentum zum Ackerbau verweiger-
ten und keine alkoholischen Getränke zu sich nahmen. Als Beispiele
der Sittenstrenge werden sie von Jeremia gelobt68. Möglicherweise
hat ihr sittlicher Rigorismus auf Sondergemeinschaften der nachexi-
lischen Zeit eingewirkt.

Sondergemeinschaften und Erneuerungsbewegungen hat es also
in Israel gegeben. Aber erst nach dem Babylonischen Exil scheinen
sie für die Überlieferungsgemeinschaft als ganze bedeutsam gewor-
den zu sein.

170 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

67 2 Kön 2.
68 Jer. 35,18f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Ekklesia Israel und die »Fremdv�lker«

Die Ekklesia Israel ist von ihrem Ursprung her und ihrem Selbstver-
ständnis nach »ein Volk, das nicht ist, wie die anderen Völker«. Der
Erinnerung an die »Herausführung aus dem Sklavenhaus Ägypten«
entspricht das Bewußtsein, daß das Verhältnis dieses Volkes zu sei-
nem Gott auf einem Wechselspiel von göttlicher und menschlicher
Wahlfreiheit beruhe und darum von vorne herein kein naturhaftes,
sondern ein geschichtliches Verhältnis sei. Und der »Vorübergang
Gottes«, der diese Herausführung möglich gemacht hatte, wurde als
Gericht Gottes über die Götter Ägyptens verstanden und in der
Rückschau als Gericht über alle Götter des Todes und der Fruchtbar-
keit gedeutet. In diesem Gericht über die Götter erwies sich der be-
freiende Gott Israels als der Herr über die ganze Erde, der aus dieser
universalen Herrschaft heraus sich in freier Entscheidung ein beson-
deres Volk als sein »Sondergut« erwählen konnte. Als »erwähltes
Volk« lebt Israel in einer Welt, die fremden Göttern dient und sich
dem wahren Gott, der auch das Schicksal der fremden Völker be-
stimmt, von den Ursprüngen her (seit Adam und Eva) entfremdet
hat. Diese Welt verdankt ihren Fortbestand nur einer besonderen Er-
haltungsgnade, die Gott »allen Kindern Noahs«, ja »allem Fleisch« in
einem besonderen Bundesschluß zugesagt hat, obgleich er wußte,
»daß des Menschen Herz Böses sinnt von Jugend auf«. Inmitten die-
ser gott-entfremdeten, zugleich aber von Gottes Erhaltungsgnade ge-
tragenen Welt hat das Volk den doppelten Auftrag: nicht »zurück-
zufallen in die alte Torheit«, vor der auch »die Väter jenseits des
Stromes« nicht bewahrt geblieben waren, zugleich aber in dieser
»Welt nach Babel« ein »Segen für alle Sippen des Erdbodens« zu sein.

Daraus ergab sich ein spannungsreiches Verhältnis Israels zu
den »Völkern«: Einerseits wird es in der Begegnung mit ihnen, ihren
Gottkönigen und Fruchtbarkeitskulten immer neu an seine eigene
Herkunft aus der Verehrung »fremder Götter« erinnert, denen die
Väter jenseits des Stromes gedient haben, und erfährt zugleich die
Versuchung, in den Dienst solcher Götter zurückzufallen, den eige-
nen Gott mit einem solchen Gott des Sieges und der Fruchtbarkeit
gleichzusetzen und ihn deshalb unter dem Bild des »goldenen Jung-
stiers« zu verehren. Die Begegnung mit den Fremdvölkern wird dann
vor allem als Quelle der Versuchung gesehen, »zu werden wie die
anderen Völker«. Um dieser Versuchung entgegenzutreten, wird die
Abgrenzung gegenüber den Völkern zur strengen Pflicht – bis hin zu

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 171

Die Ekklesia Israel und die »Fremdv�lker«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Gebot, überwundene Fremdvölker auszurotten69. Andererseits
sind diese Völker die Adressaten, denen »die Herrlichkeit des Herrn
zu verkünden« ist70, damit sie ihn als den erkennen, denen auch sie
ihre Existenz und ihren Fortbestand verdanken. Insbesondere soll
ihnen deutlich gemacht werden, daß Gottes Weisung das heilsamste
aller Gesetze ist71, bis sie schließlich erkennen, daß es in ihrem eige-
nen Interesse liegt, sich unter diese Weisung zu stellen, die »vom
Zion ausgeht«72.

Drittes Teilergebnis

Die Erinnerung an die Herausführung aus Ägypten und an das damit
verbundene »Gericht über die Götter Ägyptens« bestimmt die Eigen-
art und das Selbstverständnis der Ekklesia Israel. Diese besondere re-
ligiöse Überlieferungsgemeinschaft weiß sich durch die freie Ent-
scheidung eines Gottes, der von sich sagen kann »Mein ist die ganze
Erde«, und der sich in einem Akt des Gerichts als Herr über die Völ-
ker und ihre Götter erwiesen hat, zum »Sondergut« dieses Gottes
erwählt. So ist die Ekklesia Israel nicht nur aus dem »Sklavenhaus«,
sondern im gleichen Akt aus einer gott-entfremdeten Welt heraus-
geführt worden, um ein Volk zu sein, das »nicht ist wie die anderen
Völker«, zugleich aber dazu bestimmt ist, ein »Segen für alle Sippen
des Erdbodens« zu sein.

Die erste Frage, die sich daraus ergibt, lautet: Wie kann die freie
Erwählung durch Gott an kommende Generationen weitergegeben
werden, ohne daß dadurch dieser Gott wieder zum Stammesgott
wird, der seinem Volk ebenso zugehört, wie die Königs- und Landes-
götter der Völker? Das setzt voraus, daß auch die rein physische Wei-
tergabe des Lebens von den Vätern und Müttern zu den Söhnen und
Töchtern zugleich als Ausdruck einer freien und ungeschuldeten »Er-
haltungsgnade« verstanden wird, durch die Gott in allen Wechselfäl-
len der Geschichte sich immer neu einen »Rest für ein großes Ent-
rinnen« bewahren will.

Ist aber schon die rein physische Fortexistenz des Volkes eine

172 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

69 Jos Kap. 23, sowie 1 Sam Kap 15.
70 Ps 96,6.
71 Dt. 4,7 f.
72 Jes 2,2 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Äußerung dieser Erhaltungsgnade, dann muß die Ekklesia Israel von
Generation zu Generation zur Schule einer besonderen Weise der
Erfahrung werden, die es den Einzelnen gestattet, einen Kontext auf-
zubauen, innerhalb dessen alles, was sie erleben, als eine Fülle von
Gestalten dieser Erhaltungsgnade begriffen werden kann. Dies war
möglich, weil die vier Bedeutungsmomente, die zu jeder Erfahrung
gehören, im Lichte der Erinnerung an den »Vorübergang« des rich-
tenden Gottes eine spezifische Gestalt gewonnen haben. Das »anago-
gische« (auf einen nach oben führenden Weg leitende) Bedeutungs-
moment der Erfahrung wurde zur Quelle des Mutes, sich dem Gott
anzuvertrauen, dessen »Angesicht mitgeht«, sodaß er sich mitten im
Gericht immer neu als der rettende erweist. Das »tropologische« (im-
mer neu eine Umkehr fordernde) Bedeutungsmoment, das in immer
neuen Erfahrungsinhalten entdeckt werden konnte, wurde nun nicht
mehr bloß als verpflichtender Anspruch, sondern zugleich als Zusage
der »Gabe der Umkehr« verstehbar, in deren Kraft der Mensch auch
aus der Verstrickung in Schuld immer neue Möglichkeiten finden
kann, »Wege des Lebens« zu gehen. Damit gewann auch das »histo-
rische« Bedeutungsmoment jeder Erfahrung, seine bleibende Denk-
würdigkeit, eine neue Gestalt: Als Stunde der Entscheidung zwischen
Tod und Leben konnte jede neue Gegenwart ihre unverwechselbare
Kostbarkeit bewahren und blieb davor geschützt, als bloße »Wieder-
kehr des Gleichen« mißverstanden zu werden. Diese bleibende Denk-
würdigkeit jeder einzelnen Stunde schließt nicht aus sondern ein,
daß den Zeugnissen aus der eigenen Geschichte in jeder Situation
auf neue Weise entnommen werden muß, auf welche Weise die Zu-
sage göttlicher Treue vom Menschen in der jeweiligen Gegenwart
beantwortet sein will. Darum kommen die Mitglieder der Überliefe-
rungsgemeinschaft mit dem Erzählen solcher Erfahrungen an kein
Ende, weil die einmal erfahrenen Gnadenerweise Gottes in jeder neu-
en Situation neu von Gottes geschichtsmächtiger Treue sprechen
werden: Sie sagen von diesem treuen Gott in neuen Lebenssituatio-
nen jeweils etwas Neues und Anderes – »alla agoreuousin«.

Die Kontinuität der so verstandenen Geschichte aber ließ sich
nicht aus einem »Prinzip« nach einer Regel der Notwendigkeit dedu-
zieren, sondern beruhte allein auf dem freien Vertrauen in Gottes
ungeschuldete Treue, auf die der Mensch mit der ebenso freien Be-
reitschaft antwortet, immer neu in jeder seiner Lebenssituationen
den Auftrag (Mizwah) zu entdecken, der seinen Lohn in sich selber
enthält: »Der Lohn für einen erfüllten Auftrag ist ein neuer Auf-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 173

Drittes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trag«. Nur so kann es gelingen, der göttlichen Weisung (Thorah) in
den konkreten Situationen des Lebens Folge zu leisten. Als Anleitun-
gen der Überlieferungsgenossen dazu, in ihrer eigenen religiös ver-
standenen sittlichen Erfahrung immer neu derartige Aufträge zu
entdecken, in deren Erfüllung das Große Gebot der Gottesliebe sich
konkretisiert, gewinnen auch die detaillierten Regelungen des Geset-
zes ihre für die Ekklesia Israel typische Bedeutung.

Es scheint den Dienern an der Überlieferung Israels gelungen zu
sein, auf solche Weise den Blick ihrer Hörer für das »anagogische,
»tropologische«, »historische« und »allegorische« Bedeutungsmo-
ment jeder Erfahrung zu schärfen. An der Aufgabe, in solcher Weise
zu einer »Schule der Erfahrung« zu werden, ist die Überlieferung der
Ekklesia Israel zu messen. Deshalb ist diese Aufgabe auch der Bewäh-
rungsmaßstab für alle Organe dieser Überlieferung, von den Vätern
und Müttern über die Inhaber erblicher Ämter (vor allem den Köni-
gen und Priestern) bis zu den charismatischen Dienern dieser Über-
lieferung (vor allem den Propheten).

An diese Darstellung der Eigenart und des Selbstverständnisses
der Ekklesia Israel schließt sich die zweite Frage an, wie diese beson-
dere Überlieferungsgemeinschaft ihr Verhältnis zu »den Völkern«
begreifen müsse. Dieses Verhältnis ist auf charakteristische Weise
spannungsreich. Einerseits ist Abgrenzung von den Völkern ver-
langt, vor allem deshalb, weil sie für die Mitglieder dieser Überliefe-
rungsgemeinschaft zu Quellen der Versuchung werden können, »in
die alte Torheit zurückzufallen«73. Diese Versuchung wurde immer
wieder in der Geschichte Israels durch die Neigung deutlich, den
Gott, der Israel aus Ägypten geführt hat, nach dem Vorbild der Kö-
nigs- und Landesgötter der Völker zu deuten, deren Symbol die
Stierbilder sind, unter denen diese Völker ihre Götter verehren (z. B.
der Apis-Stier der Ägypter oder der Baals-Stier der Kanaanäer). Die
Erzählung vom »Tanz um den goldenen Jungstier« hat den Mitglie-
dern der Ekklesia Israel die Gefahr dieses Rückfalls bleibend vor Au-
gen gestellt.

Andererseits hat der Gott Israels sich schon durch die Heraus-
führung aus Ägypten als Herr auch über die Fremdvölker und ihre
Götter erwiesen. Daraus ergab sich die Aufgabe, auch sie zum Lobe
dieses Gottes einzuladen (»Lobet den Herrn, alle Völker, preiset ihn,
alle Nationen«). Und Israels Zeugnis für die Vorzüglichkeit des Ge-

174 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die »Ekklesia Israel«

73 Ps. 85,9.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzes sollte dieser Einladung Glaubwürdigkeit verleihen. Es gehört
zu den bleibenden Aufgaben aller Organe der Ekklesia Israel, diese
beiden Erfordernisse zu einem Ausgleich zu bringen, damit das von
Gott erwählte »Sondergut« zugleich zu einem »Segen für alle Sippen
des Erdbodens« werden kann.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 175

Drittes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130 - am 18.01.2026, 12:31:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Erwählung der Väter und die Überlieferungsgemeinschaft als »Bundesvolk«
	a) Das besondere Problem der »Ekklesia Israel«: die Weitergabe einer »Erwählung«
	b) Die »Erhaltungsgnade« – ein überlieferungsgeschichtlicher Grenzfall

	2. Die Aufgabe einer transzendentalphilosophischen Deutung
	3. Die »Ekklesia Israel« als Schule der religiösen Erfahrung
	a) Die besondere Erfahrung Israels als Schule des Blicks für das »anagogische« Bedeutungsmoment jeder religiösen Erfahrung
	b) Das »historische« und »tropologische« Bedeutungsmoment
	c) Partikularität und universeller Weltauftrag – ein wichtiges Beispiel: Der jüdische Beitrag zur Entstehung und Geschichte de
	d) Ein Volk, das »nicht ist wie die anderen Völker«

	4. Die Organe des Bundesvolkes – partikuläre und universale Bedeutung
	a) Die ursprünglichen Träger der Überlieferung: die Väter und Mütter
	b) Erbliche Ämter im Dienste der Überlieferung: Priester und Könige
	a) Das erbliche Priesteramt
	b) Das Königtum

	c) Die »Freude am Gesetz« und die Bedeutung des Rechts in der Ekklesia Israel
	d) Charismatische Diener der Überlieferung: Das ausgezeichnete Beispiel: die Propheten
	e) Erneuerungsbewegungen und Sonderbünde

	5. Die Ekklesia Israel und die »Fremdvölker«
	Drittes Teilergebnis

