130

C Die »Ekklesia Israel« —
Partikulare Erwahlung
und universaler Weltauftrag

An die Beschreibung der Weise, wie die Ekklesia Israel sich selbst
versteht, und an die Klarung der Voraussetzungen, unter denen die-
ses Selbstverstindnis als »erwihltes Volk« moglich wurde, sowie an
die Benennung von Legitimationskriterien, an denen dieses Selbst-
verstandnis sich bewiahren muf3, schlieflen sich weiterfithrende Fra-
gen an: Auf welche Weise konnte die Weitergabe der Erinnerung an
dieses besondere Ereignis zum Auftrag einer Uberlieferungsgemein-
schaft werden? Und wie verhalt sich das BewuBtsein dieser Gemein-
schaft von ihrer partikuldren »Erwihlung« zum Bewufitsein von
ihrem universellen Auftrag fiir das Heil der » Vélker«?

1. Die Erwiéhlung der Viter
und die Uberlieferungsgemeinschaft als »Bundesvolk«

Wenn fiir die Ekklesia Israel die Erinnerung an die »Erwihlung« der
Viter konstitutive Bedeutung hat, dann ist zunichst die Frage zu
stellen, wie diese Erinnerung weitergegeben werden kann. Um diese
Frage zu beantworten, ist einleitend an diejenigen Uberlegungen zu
erinnern, die die Bedeutung von Traditionen und Institutionen im
Allgemeinen und von religidsen Traditionen und Institutionen im
Besonderen betrafen (s.o0.S.20ff. und S.40ff.). Die Aufgabe von
Traditionen im Allgemeinen besteht darin, Zeugnisse der Erfahrun-
gen fritherer Generationen so weiterzugeben, daf§ dadurch die Horer
befihigt werden, auf den Anspruch des Wirklichen, den frithere Ge-
nerationen durch ihr Anschauen und Denken beantwortet haben,
auch ihrerseits auf verantwortliche Weise ihre Antwort zu geben.
Nun ist die spezifische Antwort, die dem Anspruch des Heiligen an-
gemessen ist, das doxologische Wort. Darum besteht die Aufgabe re-
ligioser Traditionen und der sie sichernden Institutionen darin, die
Mitglieder der religiosen Uberlieferungsgemeinschaft zu einer sol-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Erwiahlung der Viter

chen doxologischen Antwort zu befihigen. Dadurch baut die religio-
se Gemeinschaft sich selbst zu dem »Ort« auf, an dem das Heilige
»seine Herrlichkeit aufleuchten lafit« und so inmitten der Welt Ge-
genwart gewinnt. Religiose Uberlieferungsgemeinschaften dienen
der »Oikodomé«, dem Aufbau eines » Tempels aus lebendigen Stei-
nen«. Wer das verkiindete Wort hort und doxologisch beantwortet,
gewinnt dadurch zugleich »Biirgerrecht« in der religiosen Uberliefe-
rungsgemeinschaft. Weil nun aber die Anrede des Heiligen, die
doxologisch beantwortet werden soll, als Ausdruck einer »numino-
sen Freiheit« verstanden werden muf3, die sich verbirgt, wenn sie
will, und sich zeigt, wenn sie will und wem sie will, kann eine Wei-
tergabe der Ermichtigung zur doxologischen Antwort nur in einer
Vollmacht geschehen, die das Heilige selbst den Sprechern und Ho-
rern gewihrt hat. Daraus erklart sich, daf$ in vielen Religionen die
Berufung auf einen besonderen Auftrag der Gottheit notwendig ist,
um die Frage zu beantworten, wer eine derartige Botschaft an bisher
Uneingeweihte weitergeben diirfe, welche von diesen zur Aufnahme
in die eigene Uberlieferungsgemeinschaft zuzulassen seien und in
welchen Formen eine solche Initiation zu geschehen habe (s. Band 1,
S. 265 ff., insbes. 1. Teilerg., S. 270ff.).

a) Das besondere Problem der »Ekklesia Israel«: die Weitergabe
einer »Erwihlung«

Allgemein philosophische Uberlegungen zur Bedeutung von Uber-
lieferungsgemeinschaften fiir die Erfahrungsfahigkeit der Individuen
und speziell religionsphilosophische Uberlegungen zu den Bedin-
gungen, unter denen die Zeugnisse spezifisch religioser Erfahrungen
weitergegeben werden kénnen und zum Aufbau religiéser Uberliefe-
rungsgemeinschaften dienen, bilden den Hintergrund, vor dem das
Proprium jener Uberlieferungsgemeinschaft hervortritt, die »Qehil-
lat Jisrael«, »Ekklesia Israel« heifit. Da diese Uberlieferungsgemein-
schaft sich selbst darauf zuriickfiihrt, daf3 Gott in einer freien Tat die
Viter »erwihlt« hat, lautet die zentrale Frage: Wie konnen die Zeug-
nisse dieser Erfahrung der Viter an die Sohne und Tochter weiterge-
geben werden und diese zur Antwort auf das Bezeugte aufrufen,
ohne daf8 dadurch die Zuwendung Gottes, die bezeugt werden soll,
den Charakter einer freien Wahlhandlung verliert und der Gott, des-
sen Tat bezeugt werden soll, diesen S6hnen und Téchtern erneut wie

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 131

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Die »Ekklesia Israel«

ein »Sippengott« erscheint — vergleichbar jenen Géttern, »denen die
Viter jenseits des Stromes gedient haben«?

Philosophisch ergibt sich daraus die Frage: Ist ein freies Verhalt-
nis von Wahlhandlungen iiberhaupt traditionsfihig? Oder hebt seine
Institutionalisierung — die notwendig ist, wenn Uberlieferung mog-
lich sein soll — gerade die Freiheit auf, auf der ein solches Verhiltnis
zwischen Gott und den Menschen beruht?

Die erste Antwort, die die Bibel selbst auf diese Frage gibt, lau-
tet: Die Erwihlung der Viter wird als Stiftung eines »Bundes« ver-
standen, den Gott »mit Abraham und seinem Samen« geschlossen
hat?!; und was an die S6hne und Téchter weitergegeben werden soll,
ist ihre Berufung, in diesen mit den Viatern geschlossenen Bund ein-
zutreten. Mit Bezug auf die soeben gestellte philosophische Frage
wiirde das bedeuten: Tradierbar und zu diesem Zwecke institutiona-
lisierbar ist das Zeugnis einer Berufung, die an den Vitern geschehen
ist, aber nach dem Willen des Berufenden auch den Soéhnen und
Tochtern gelten soll. Der Akt aber, durch den die S6hne und Tochter
sich diese Berufung zueigen machen und so in den einmal geschlos-
senen Bund eintreten, ist ihr unvertretbar eigener Akt, der ihnen we-
der durch Traditionen noch durch Institutionen abgenommen werden
kann. Die rituelle, Uberlieferung erméglichende Weise, dieses Zeug-
nis von ihrer Berufung weiterzugeben, ist daher die Aufforderung
zur Bundes-Erneuerung, in der das »Wegschaffen fremder Gotter«
zeichenhaft wiederholt wird. (Der Text aus dem Buche Josua, der
vom »Landtag zu Sichem« berichtet, scheint seinen urspriinglichen
»Sitz im Leben« bei einem solchen Fest der Bundes-Erneuerung ge-
habt zu haben.) Daraus erklirt sich, dafl der Aufbau und der Fort-
bestand der Ekklesia Israel auf einem Wechselverhiltnis zweifacher
Treue beruht: der Treue, mit der Gott »seines Bundes gedenkt«, und
der Treue, mit der immer neue Generationen diesen Bund »bestehen
lassen«: »Lasset ihr’s nicht bestehen, so habet ihr keinen Bestand«2.

Doch bleibt auch bei dieser Betrachtung die Tatsache bestehen,
dafl die Aufforderung, in den Bund einzutreten, sich nicht an jeden
wendet, der dazu willens ist, sondern an die »S6hne und Tochter«. Es
handelt sich also im hier erérterten Falle nicht um eine Uberliefe-
rungsgemeinschaft, die sich durch immer neue freiwillige Beitritte
von Individuen erginzt (wie dies bei manchen Mysterien-Gemein-

1 Gen17,7.
2 Jes 7,9.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Erwiahlung der Viter

den der Fall ist), sondern um ein »erwihltes Volk«. Das Zeugnis von
dem Bund, den Gott mit » Abraham und seinem Samen« geschlossen
hat, 1al8t daher die weiterfiithrende Frage entstehen, wie sich die phy-
sische Abstammung von diesem Vater zu der Freiheit des Verhiltnis-
ses zwischen gottlicher und menschlicher Treue verhalte.

Eine naheliegende weiterfithrende Antwort lautet daher: Die
physische Abstammung von den Vitern ist die notwendige, aber
nicht zureichende Bedingung dafiir, in den Bund einzutreten, den
Gott mit den von ihm erwihlten Vitern geschlossen hat. Was als
zweite Bedingung hinzukommen muf3, ist die freie Entscheidung
der S6hne und Tochter, die Verpflichtungen auf sich zu nehmen, die
sich aus dem Bundesverhiltnis ergeben, und ein diesen Verpflichtun-
gen entsprechendes Leben zu fithren. Mit den Worten einer liturgi-
schen Feier, die seit Jahrhunderten im Judentum gebriuchlich ist,
auch wenn entsprechende biblische Belege fehlen, kann gesagt wer-
den: Der Nachkomme Abrahams muf3 zu einem »Sohn des Auftrags
[oder: des Gebotes]«, »Bar Mizwah«, werden, um Erbe des mit den
Vitern geschlossenen Bundes zu sein.

Daraus ergibt sich nun freilich eine Folgerung, die logisch zwin-
gend ist, auch wenn sie in dieser Ausdriicklichkeit erst in der neute-
stamentlichen Reflexion auf die Ekklesia Israel gezogen worden ist:
»Nicht alle, die physische Nachkommen [»Sperma«] Abrahams sind,
sind deswegen schon Kinder [»tekna«]«®. Oder, mit Blick auf das Ver-
halten, das dem Bunde entspricht: »Wenn ihr Abrahams Kinder wi-
ret, wiirdet ihr Abrahams Werke tun«*.

Doch ist die soeben gegebene Antwort, wonach die physische
Abstammung von Abraham die zwar notwendige, fiir sich genom-
men aber nicht hinreichende Bedingung dafiir sei, zum »Erben des
Bundes« zu werden, in jedem ihrer beiden Teile korrekturbediirftig:
Einerseits namlich ist die physische Abstammung von Abraham zwar
in der Regel, aber nicht in jedem Falle die unerlafiliche Bedingung; es
hat stets auch Nicht-Israeliten gegeben, die durch einen eigenen Akt
der Aufnahme zu Gliedern des Bundesvolkes geworden sind. Und es
mag Beachtung verdienen, dafy die Stamm-Mutter des davidischen
Konigshauses, Ruth, keine physische Tochter Sarahs gewesen, son-
dern erst durch Ubertritt zum Glied des Bundesvolkes geworden ist

3 Rém 9,7.
+ Joh 7,39.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 133

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Die »Ekklesia Israel«

— »Dein Volk sei mein Volk und dein Gott sei mein Gott«®. Anderer-
seits ist die frei tibernommene und in der Praxis bewdhrte Bundes-
treue des Menschen zwar in der Regel, aber doch nicht in jedem Falle
die zweite Bedingung, die zur physischen Abstammung von Abra-
ham und Sarah hinzukommen muf, um in den mit den Vitern ge-
schlossenen Bund einzutreten. Es kann sein — und in der entscheiden-
den Wendung in der Geschichte der »Stidstammex ist es so gewesen —
dal Gott auch einem ungetreuen Volk die doppelt ungeschuldete
Treue hilt: doppelt ungeschuldet, weil nicht nur die Erwidhlung zum
Partner des Bundes ein Akt ungeschuldeter gottlicher Freiheit gewe-
sen ist, sondern der Fortbestand des von den Menschen gebrochenen
Bundes eine Tat ungeschuldeter gottlicher »Erhaltungsgnade« dar-
stellt. (Der Ausdruck »Erhaltungsgnade, der vor allem in der refor-
matorischen Theologie geldufig geworden ist, hat zwar in seiner sub-
stantivischen Fassung kein biblisches Vorbild, entspricht aber dem
Bekenntnis aus den Klageliedern: »Daf3 es nicht ganz mit uns aus ist,
das ist des Herren Gnade. Seine Barmherzigkeit hat noch kein Ende,
sondern neu wird sie mit jedem neuen Morgen. Und seine Treue ist
grof3«)s.

Die pure Fortexistenz der Bundesgemeinde tiber die als Gericht
verstandene Wegfiihrung nach Babylon hinaus wird als Folge einer
Gnade gedeutet, die nicht durch das Verhalten des Volkes motiviert
ist, sondern allein durch Gottes Treue zu den Vatern. Die physische
Abrahams-Sohnschaft ist in solchen Kontexten der einzige Grund
dafiir, dafd Gott diese seine Treue zu den Vitern auch an deren Soh-
nen und Tochtern bewihrt, dafs er, wie eine Anrufung aus den »Acht-
zehn Benediktionen« (Schmone Esre) sagt, »der Viter gedenkt, ihren
Kindern und Kindeskindern zu Gnaden«. In solchen Zusammenhin-
gen wird die Berufung auf die physische Abrahams-Sohnschaft zum
Grund des Vertrauens darauf, daf3 auch unter dem gottlichen Gericht
stets ein »Rest« erhalten und fiir die Umkehr aufgespart werden
wird’.

Fragt man also nach den Bedingungen, die eine Weitergabe des
Worts von der Erwihlung moglich machen, so ist die Antwort diffe-
renzierter, als sie zunéchst auf eine zwar naheliegende, aber doch kor-
rekturbediirftige Weise gegeben wurde. Zwar bleibt die Weitergabe

5 Ruth 1,16.
¢ Klagel. 4,221.
7 vgl. Jes 4,3, ausfiihrlicher Jes 10, 19-21.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Erwiahlung der Viter

der Erwihlung von den Vitern zu den Sohnen, iiber die physische
Abstammung hinaus, an das freie Wechselverhaltnis von gottlicher
und menschlicher Treue gebunden. Aber das Fortwirken der gott-
lichen Bundestreue auch in Zeiten, in denen die menschliche Untreue
das gottliche Gericht auf die Sohne und Tochter Abrahams herabge-
rufen hat, macht die Gemeinschaft der physischen Abrahams-Kinder
zum Gegenstand einer Erhaltungsgnade, die stets einen »Rest« fiir
die mogliche Umkehr und damit fiir die Wiederherstellung der wech-
selseitigen Treue aufbewahrt. Und die Erinnerung an den Gott, der
den Vater Abraham »gegriffen« hat, als er noch »jenseits des Stromes
fremden Goéttern diente«, gibt jedem, der das gottliche Gericht phy-
sisch tiberlebt hat, die Hoffnung, zu diesem »Rest« zu gehoren. Diese
Hoffnung erspart den Mitgliedern dieser besonderen Uberliefe-
rungsgemeinschaft die freie Entscheidung zur Umkehr nicht, son-
dern liB3t sie dessen gewifs sein, dafs diese Entscheidung immer mog-
lich und niemals vergeblich sein wird.

Und so ergibt sich eine iiberraschende Bestimmung des Ver-
hiltnisses zwischen physischer Abrahams-Sohnschaft und freier
Wahlhandlung: Die freie, weil ungeschuldete Bundestreue Gottes er-
hilt sich den Gegenstand ihrer Erwihlung, auch iiber dessen mog-
liche und immer wieder wirklich eintretende Untreue hinweg, in
einem besonderen Gnaden-Erweis, der »Erhaltungsgnade«. Und sie
tut dies, indem sie physische Nachkommen Abrahams, oder wenig-
stens einen »heiligen Rest« aus ihnen, am Leben erhilt und ihm so
die Moglichkeit der Umkehr offenhilt. Das Fortleben dieser physi-
schen Abrahams-Kinder {iber Zeiten des Gerichts hinweg, exempla-
risch abgelesen an ihrem Uberleben im Babylonischen Exil, ist das
deutlichste Zeichen dieser gottlichen Bundestreue, gleichsam der
»Character ontologice inhaerens«, der aller freien Entscheidung de-
rer ermoglichend vorausliegt, die zum freien Akt der Umkehr beru-
fen sind. Und selbst die Moglichkeit, daf8 solche Menschen, die nicht
zu den physischen Nachkommen Abrahams gehoren, in diesen Bund
eingegliedert werden — biblisch gesprochen: daf8 Gott sich »aus Stei-
nen Kinder Abrahams erwecken kann«® —, bleibt daran gebunden,
daf8 es immer einen solchen »heiligen Rest« der physischen Abra-
hams-Kinder geben wird, dem »die neuen Zweige eingepflanzt wer-
den« konnen.

Auf die Frage, ob ein freies Verhiltnis von gottlicher und

§ Mt 3,9.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 135

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Die »Ekklesia Israel«

menschlicher Wahlfreiheit iiberhaupt traditionsfihig sei, ist also in
mehreren Schritten zu antworten: Was primir weitergegeben kann
und muf, ist die an immer neue Horer gerichtete Aufforderung, jene
Entscheidung nachzuvollziehen, durch die die » Viter« auf ihre freie
Erwihlung durch Gott geantwortet haben. Diese Aufforderung kann
nur deswegen weitergegeben werden, weil nach dem Verstindnis Is-
raels Gott selbst die Erwdhlung der Viter als die Stiftung eines »Bun-
des« verstanden hat, in den kommende Generationen eintreten kon-
nen und sollen. Daf die Weitergabe dieser Aufforderung auch tiber
Zeiten der menschlichen Untreue und des gottlichen Gerichts hinweg
moglich bleibt, wird durch eine weitere freie Entscheidung des gott-
lichen Bundespartners garantiert, der sich durch die Erhaltung der
physischen Nachkommenschaft Abrahams stets die Adressaten be-
reithilt, an die sich der Ruf zur Umkehr richten kann. Was deswegen
ebenfalls weitergegeben werden muf3, ist das BewufStsein immer
neuer Generationen, daf8 ihr physisches Uberleben die Frucht einer
besonderen gottlichen Gnade ist, die »Erhaltungsgnade« genannt
werden kann. Das Ziel dieser Erhaltung aber ist die Wiederherstel-
lung des Wechselverhiltnisses zwischen gottlicher und menschlicher
Freiheit durch eine Umkehr, die ebensosehr ein Akt der menschlichen
Freiheit ist wie ein Geschenk der gottlichen Gnade. Dieses Verstind-
nis des Zieles, auf das die Erhaltung der physischen Nachkommen-
schaft Abrahams gerichtet ist, kommt in der Bitte des Psalmisten
zum Ausdruck: »Kehre du uns um, o Gott, laf3 dein Angesicht tiber
uns leuchten, dann sind wir gerettet«’. Noch deutlicher wird diese
Einheit von Gabe und Aufgabe der Umkehr in der Liturgie des jiidi-
schen Versohnungsfestes zum Ausdruck gebracht: »Kehre du uns
um, o Gott, dann kehren wir um in vollendeter Umkehr«.

b) Die »Erhaltungsgnade« —
ein iiberlieferungsgeschichtlicher Grenzfall

Wo religiose Uberlieferungsgemeinschaften von der Uberzeugung
erfiillt sind, ihre Zugehorigkeit zu ihren Gottern und die Zugehorig-
keit der Gotter zu ihnen sei durch physische Bedingungen begriindet,
so wie der Sippengott mit physischer Notwendigkeit seiner Sippe, der
Landesgott mit physischer Notwendigkeit den Bewohnern seines
Landes zugehort, wird »Erhaltung« nicht als Gabe gottlicher Freiheit

9 Ps. 80, Verse 4,8 und 20.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Erwiahlung der Viter

verstanden, sondern als Indikator gottlicher Macht: Solange die Sip-
pe besteht oder das Land seinen Bewohnern das Leben ermoglicht,
erweist der Gott sich als michtig; wenn Sippen untergehen oder
fruchtbare Landstriche verdden, werden die Grenzen dieser gott-
lichen Macht offenbar. Erst wo das Verhaltnis der religiosen Gemein-
schaft zu ihrem Gott auf ein Wechselverhaltnis gottlicher und
menschlicher Freiheit gestellt ist, kann auch der Untergang des Vol-
kes oder eine Diirreperiode des Landes als Erscheinungsgestalt gott-
licher Macht verstanden werden, freilich nun der Macht eines Ge-
richts, das er {iber das untreu gewordene Volk verhingt. Erst dann
erscheint der physische Fortbestand des Volkes als Ausdruck einer
freien, vergebenden Erhaltungsgnade'.

Dann aber erhebt sich die Frage, ob diese Erhaltungsgnade nur
den Sohnen und Tochtern der erwihlten Viter gilt, oder der ganzen
Menschheit. »Erwihlung« setzt ja, wie an friitherer Stelle ausgefiihrt
worden ist, die allgemeine Gottesherrschaft tiber alle Vélker voraus:
Nur kraft dieser allgemeinen Herrschaft ist Gott frei, sich »aus allen
Vélkern ein Sondergut« zu erwihlen. Solche Erwihlung aber ist mit
der fortdauernden Herrschaft Gottes tiber alle Volker nur dann ohne
Widerspruch zusammenzudenken, wenn sie als ein neuer Anfang
verstanden wird, der sich darin vollenden soll, daf3 das erwihlte Volk
auch die Volker zur Verehrung des wahren Gottes einladen wird!.
Das setzt voraus, dafd auch die Verehrer »falscher Gotter«, inmitten
des tiber sie ergehenden Gerichts, fiir eine kommende Bekehrung
zum wahren Gott aufgespart worden sind. Die besondere Erhal-
tungsgnade, die den Sohnen und Téchtern Abrahams ihr physisches
Uberleben in der Kette der Generationen sichert, steht in Beziehung
zur allgemeinen Erhaltungsgnade, die allen Vélkern zuteil geworden
ist. Biblisch gesprochen: Der Abrahamsbund kann den neuen Anfang
nur stiften, wenn er auf den Noah-Bund riickbezogen bleibt, den
Gott »mit allem Fleisch« geschlossen hat. Das Besondere dieses No-
ah-Bundes aber besteht darin, daf3 Gott die Siinde der Generationen
nach Noah voraussieht und sich dennoch verpflichtet, das Gericht der
Sintflut kein zweites Mal zu vollziehen, obwohl er immer wieder
Anlaf$ hatte, »zu bereuen, daf3 er den Menschen geschaffen hat«.
Die Treue, mit der Gott »des Abraham gedenkt, seinen Kindern und

10 Vgl. den schon zitierten Vers: »Dafl es nicht ganz mit uns aus ist, das ist des Herren
Gnade« Klagelieder 3,22.
1 Jes 2,3.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 137

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Die »Ekklesia Israel«

Kindeskindern zu Gnaden«, schlieft nur dann die Berufung zum
»Segen fiir die Volker« ein, wenn sie getragen ist von der Treue, mit
der Gott des Noah gedenkt, um »umzukehren von seinem Zorn«'2.
Und wie die spezielle Erhaltungsgnade das Ziel hat, Israel oder seinen
heiligen Rest fiir eine mogliche Umkehr aufzubewahren, so hat die
allgemeine Erhaltungsgnade das Ziel, die Vélker trotz aller »Greuel«
ihres Gotzendienstes fiir jenen Zeitpunkt am Leben zu erhalten, an
welchem sie ihre grofse »Wallfahrt zum Berge Gottes« begehen wer-
den®. Davon wird an spiterer Stelle, bei der Behandlung des Verhilt-
nisses zwischen Israel und den »Fremdvolkern« noch zu handeln sein
(s.u.S.1711f)

2. Die Aufgabe einer transzendentalphilosophischen Deutung

Schon bei dem Versuch, die Voraussetzungen fiir das besondere
Selbstverstindnis Israels zu bestimmen, wurde betont: Die Transzen-
dentalphilosophie hat die Aufgabe, zunichst auf das Selbstzeugnis
derer zu horen, die Erfahrungen der jeweils zu untersuchenden Art
gemacht haben, um in einem zweiten Schritt die Formen des An-
schauens und Denkens zu bestimmen, die diese Art von Erfahrungen
moglich gemacht haben (s.0.S.78 und 93f.). Das gilt auch fiir die
Bemiihung, die Bedingungen dafiir aufzufinden, daf$ die Ekklesia Is-
rael sich als jene Uberlieferungsgemeinschaft verstehen kann, die
durch eine partikulire Erwéhlung zur Erfiilllung eines universalen
Weltauftrags berufen ist.

Nun hat sich gezeigt: Die Weise, wie diese Uberlieferungs-
gemeinschaft sich selbst, ihre Erwdhlung und ihren Auftrag versteht,
ist darin begriindet, daf3 eine besondere Erfahrung, der »Voriiber-
gang« des richtenden Gottes, ihr einen neuen Blick auf das Ganze
ihrer eigenen Geschichte und dariiber hinaus auf die Geschichte der
Menschheit geoffnet hat: Die Fortexistenz Israels im Wechsel der
Generationen und sogar die Fortexistenz der ganzen Menschheit (der
»Kinder Noahs«) wird als die Folge einer besonderen Erhaltungsgna-
de begriffen, die das erwihlte Volk und die ganze Menschheit davor
bewahrt, daf8 Gott sich dessen »gereuen lafit«, den Menschen ge-
schaffen und Israel erwihlt zu haben, obgleich er fiir eine solche

2 Vgl. Gen 8,21-22 und 9,11-16.
B Vgl. Jes. 2,21

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Aufgabe einer transzendentalphilosophischen Deutung

»Reue« immer hinreichenden Grund gehabt hitte. Nicht zufillig
sind beide Zusagen der Erhaltung mit der ausdriicklichen Feststel-
lung verbunden, daf§ die Menschheit im Allgemeinen und Israel im
Besonderen das todliche Gericht Gottes verdient hitten. »Ich weif3,
daf3 des Menschen Herz Boses sinnt von Jugend auf«'. »Ich sehe,
daf3 dies ein Volk mit starrem Nacken ist. So lafd mich, dafi mein Zorn
gegen sie ergrimme und sie vernichte«'®. Im vollen Wissen um die-
sen Zustand der Menschheit gibt Gott die Zusage: »Ich werde kiinftig
nicht mehr verderben die Erde um des Menschen willen«'¢. Und in
gleicher Weise wird die Zusage des »mitgehenden Angesichts« gege-
ben und die Fiirbitte des Mose erhort: »Kehre um von dem Grimm
deines Zornes und laf3 dich gereuen des Ubels iiber deinem Volke«.
Damit aber ist zugleich die Geschichte als eine Kette von Ereignissen
in den Blick geriickt, die durch Gottes freien Schopfungs- bzw. Er-
wihlungswillen, durch die Siinde der Menschen, durch Gottes Ge-
richt und durch seine Bereitschaft zur Vergebung bestimmt ist. Dem
entspricht das Bekenntnis des Mose: »Herr, Herr, Gott, barmherzig
und gnédig und geduldig und von grofler Gnade und Treue, der seine
Gnade bewahrt fiir tausend Geschlechter und vergibt Missetat, Uber-
tretung und Siinde und vor dem niemand unschuldig ist«.

Im Folgenden wird zu zeigen sein, daf3 dieser Blick auf die Ge-
schichte die Eigenart der religiosen Erfahrung Israels bestimmt. Ge-
nauer gesagt: Erst diesem Blick erschliefdt sich die Geschichte in der
unverfiigbaren Kontingenz ihrer Ereignisse; und erst dadurch kann
das historische, tropologische und anagogische Moment der Erfah-
rung unverstellt hervortreten. Die Weitergabe der Zeugnisse von
der Herausfiihrung aus Agypten bewihrt sich deshalb darin, daf3 im-
mer neue Generationen der Uberlieferungsgemeinschaft zu dieser
spezifischen Weise der religiosen Erfahrung gelangen und im Lichte
immer neuer eigener Erfahrungen zu eigenverantwortlichen Zeugen
dieser Uberlieferung werden.

4 Gen 8,21.
5 Ex 32.9f.
16 Gen 8,21.
7 Ex 32,12.
18 Ex 34,6f.

e

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 139

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Die »Ekklesia Israek
3. Die »Ekklesia Israel« als Schule der religiosen Erfahrung

a) Die besondere Erfahrung Israels als Schule des Blicks fiir das
»anagogische« Bedeutungsmoment jeder religiosen Erfahrung

Im Rahmen der hier vorgelegten »Philosophischen Einiibung in die
Ekklesiologie« sind religiése Uberlieferungsgemeinschaften vor al-
lem deswegen von Interesse, weil die Weitergabe kanonischer Zeug-
nisse religidser Erfahrung dazu beitrigt, daf3 die Mitglieder der Uber-
lieferungsgemeinschaft jene »Forma Mentis« gewinnen, die sie auch
ihrerseits zu spezifischen Weisen der religiosen Erfahrung fihig
macht (s. Band I, 1. Teilerg. S. 270ff.). Nun hat sich an friiherer Stel-
le, bei Behandlung des »Sensus anagogicus« der religiosen Erfahrung
gezeigt: Der Monotheismus ist, religios gesehen, nicht das Ergebnis
einer philosophischen Theoriebildung, sondern die Frucht einer in
der Bedringnis bewihrten Hoffnung, die sich auf das anagogische
Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung stiitzt (s. Band II,
S. 90-108). Im speziellen Falle der Ekklesia Israel, fiir die die Erinne-
rung an die Herausfiihrung aus Agypten konstitutiv ist, gewinnt die-
ses anagogische Bedeutungsmoment eine besondere Gestalt: Die er-
fahrene Befreiung stiftet die GewifSheit, daf3 der Gott, der Israel aus
Agypten gefiihrt hat, auf allen Wegen des Volkes »mitgehen« wird
und die Mitglieder dieser Gemeinschaft immer neu die »Zuwendung
seines Angesichts« wird erfahren lassen. »Wenn nicht dein Ange-
sicht mitgeht, dann laf8 uns nicht hinaufziehen von diesem Orte
weg« 1.

Das Wort »anagogein«, »hinaufziehen lassen« gewinnt von die-
ser Stelle her seine fiir die Uberlieferung Israels maf3gebliche Bedeu-
tung. Und alle spiter so bezeichnete »anagogische« Auslegung von
Uberlieferungs-Zeugnissen ordnet deren Inhalte in den Zusammen-
hang ein, der durch das »Mitgehen des gottlichen Angesichts« auf
dem Weg ins Land der Verheiflung vorgezeichnet ist. Alle weiterge-
gebenen Zeugnisse der religiosen Erfahrung haben »anagogische«
Bedeutung, weil sie die Mitglieder der Ekklesia Israel des Grundes
gewil$ sein lassen, auf den ihre Hoffnung sich griindet. Das Bekennt-
nis zur Einheit und Einzigkeit Gottes hilt so alle Ereignisse der Ge-
schichte Israels, alle Erfahrungen von Bedringnis und Not einge-
schlossen, zur Einheit eines Weges zusammen. Denn die Zeugnisse

Y Ex 33,15.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religiosen Erfahrung

von Gottes Handeln an den Vitern werden in der Absicht weiterge-
geben, die Hoffnung der Sohne und Téchter zu stirken. Jenes »Fest-
stehen im Erhofften, das die Besonderheit jiidischer »Emunah« und
zugleich christlicher »Pistis« ausmacht, ist Hoffnung aus Erinne-
rung. Aber diese richtet sich nicht auf die unterschiedslose Wieder-
kehr des Gleichen, etwa auf die Gegenwirtigwerdung gottlicher Ur-
taten in der Feier des Kultus, sondern auf die stets neuen, in wichtiger
Hinsicht unvorhersehbaren Erweise jener Treue, die Gott den Vitern
zugesagt hat. Darum schirft diese Uberlieferung zugleich den Blick
fiir das Unverwechselbare der jeweiligen Gegenwart und macht die
Mitglieder der Uberlieferungsgemeinschaft fihig, im Lichte des
iiberlieferten Zeugnisses auch in ihrer eigenen Erfahrung jenen
Hoffnungsgehalt zu entdecken, durch den sie den Erfahrenden in
eine offene Zukunft hineinverweist. Wer sich der gottlichen Freiheit
anvertraut, weil er der gottlichen Treue gewifs ist, der entdeckt auch
in den groflen und kleinen Widerfahrnissen seiner Lebensgeschichte
ein Moment von Verheiflung, das ihn in froher Gespanntheit der
kiinftigen Erfiillung entgegensehen lafSt.

Doch sollte dabei der Kontext der soeben zitierten Bitte des Mo-
se nicht unbeachtet bleiben. Mose spricht seine Bitte, Gottes Ange-
sicht mége mitgehen, im vollen Bewufltsein der vorausgehenden
gottlichen Warnung aus: »Ich werde nicht mit dir hinaufziehen.
Denn du bist ein Volk mit starrem Nacken. Ich wiirde dich auf dem
Wege vertilgen«®. Fiir Mose ist also die Angst vor Gottes Gericht
geringer als die Angst vor der Gottesferne. Nur so kann er sagen:
»Wenn nicht dein Angesicht mitgeht, dann laf8 uns nicht hinaufzie-
hen«?!. Daraus ist fiir die »anagogische« Auslegung der Uberliefe-
rungszeugnisse der Schlufd zu ziehen: Thr Sinn wird mif$verstanden,
wenn nicht zugleich der Mut weitergegeben wird, lieber dem Gericht
Gottes standzuhalten, als auf die Zuwendung seines Angesichts zu
verzichten. Das Bekenntnis zu Gottes Einzigkeit schliefSt, im Sinne
der Bitte des Mose, die Gewifsheit ein: Es gibt fiir den, der unter Got-
tes Gericht steht, keine andere Zuflucht als den gleichen Gott, der
auch dem siindig gewordenen Volk sein »Mitgehen« auf seinen We-
gen nicht verweigert, wenn er darum gebeten wird.

Ein solcher Monotheismus findet seine angemessene Aus-
legungshilfe in einer Philosophie, die den Gottesglauben nicht als

2 Ex 33,3.
2 Ex 33,15.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 141

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Die »Ekklesia Israel«

ein Gefiige von theoretischen Feststellungen, sondern als Ausdruck
einer postulatorischen Hoffnung begreift: Wenn in der Dialektik der
Vernunft die Einheit des Ich und die geordnete Ganzheit der Welt
zerbricht, kann der Kontext der Erfahrung nur durch Postulate der
Hoffnung wiederhergestellt werden. Diesen Postulaten der Vernunft
entspricht die spezifische Weise religioser Erfahrung, die das Ver-
standnis Israels von seiner Geschichte bestimmt: Nur das Vertrauen
in das bleibende »Mitgehen des gottlichen Angesichts« verschafft
dem Menschen die Fihigkeit, sich allen Erfahrungen auszusetzen,
auch dort, wo diese Erfahrungen ihm die fraglose SelbstgewiSheit
rauben. Dann ndmlich kann die Fahigkeit, alle Widerfahrnisse der
Geschichte in die Kontinuitit eines Erzihlzusammenhangs auf-
zunehmen, sich nicht mehr auf die erschiitterungslose Identitit des
individuellen oder kollektiven Ich stiitzen, sondern nur auf Gottes
ungeschuldete Treue. Wenn man, mit dem Hebrierbrief, den Glau-
ben als ein »Feststehen im Erhofften« versteht, wird dieser Glaube —
ganz in jenem Sinne, in dem Franz Rosenzweig ihn beschrieben hat —
zur Schule des »Zutrauens in die Erfahrung«. Und wenn dieses Zu-
trauen sich, angesichts der Erfahrungen von menschlicher Siinde und
gottlichem Gericht, auf Gottes ungeschuldete Erhaltungsgnade rich-
tet, findet das hymnische Bekenntnis der Seraphim »Plena est uni-
versa terra gloria eius« (die ganze Erde ist seiner Herrlichkeit voll),
seine menschliche Entsprechung im Bekenntnis des Psalmisten » Mi-
sericordia Domini plena est terra« (die ganze Erde ist voll von der
Barmherzigkeit des Herrn). Solches Feststehen in der Hoffnung be-
wihrt sich in solchen Situationen, in denen das » Angesicht« des gna-
digen Gottes sich schmerzlich verbirgt. Dann schliefdt das »Festste-
hen in der Hoffnung«, wieder mit dem Hebrierbrief gesprochen,
das »Uberfiithrtsein von Tatsachen« ein, »die sich den Blicken entzie-
hen«?2.

Ein solches Zutrauen in die Erfahrung, unter Einschluf$ der Er-
fahrung von Siinde und Gericht, findet im biblischen Erzahlzusam-
menhang seine »archaiologische« Deutung in der Geschichte vom
Agyptischen Joseph, der durch die Schuld seiner Briider in die Skla-
verei verkauft worden war und dieses sein Schicksal auf die gottliche
Erhaltungsgnade zuriickfiihrt: »Nicht ihr habt mich hierher ge-
schickt, sondern Gott«?. »Bekiimmert euch nicht und denkt nicht,

2 Hebr. 11,1.
2 Gen 45,8.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religiosen Erfahrung

daf3 ich darum ziirne, daf3 ihr mich hierher verkauft habt. Denn um
eures Lebens willen hat Gott mich vor euch her geschickt, [...], damit
er einen Rest von euch tibrig behalte auf Erden und euer Leben erret-
te fiir ein grofles Entrinnen«?. » Archaiologisch« kann diese Erzih-
lung deswegen genannt werden, weil sie von einem »Anfang« be-
richtet, der dem historischen Anfang, der Herausfilhrung aus
Agypten, erméglichend vorausliegt und zugleich ein Deutungs-
muster vorgibt, in dem die spiteren Generationen ihr eigenes Schick-
sal wiedererkennen sollen: Der Versklavung Israels durch die Agyp-
ter geht die Versklavung Josephs durch die eigenen Briider voraus.
Aber diese Schuld der Briider wird in der Hand Gottes zum Mittel
der Erhaltung eines »Restes«, im vorliegenden Falle der Errettung
aus der Hungersnot im Lande Kanaan. Und dieser »Rest« bleibt »fiir
ein grofles Entrinnen« aufgespart, im vorliegenden Falle fiir das Ent-
rinnen aus dem dgyptischen Sklavenhaus. Im Vertrauen auf diese
gottliche Erhaltungsgnade diirfen die Briider, und mit ihnen deren
S6hne und Tochter, sich vor dem verdienten »Zorn« bewahrt wissen,
im vorliegenden Falle vor dem verdienten Zorn Josephs, aber damit
zugleich vor dem Zorn Gottes, der die Schuldigen treffen konnte. So
wird den Briidern im Laufe ihrer Begegnungen mit ihrem unerkann-
ten Bruder Joseph deutlich: »Das haben wir an unserem Bruder ver-
schuldet [...] Jetzt wird sein Blut von uns gefordert«?. Das »grofle
Entrinnen« — aus Agypten, aber auch aus allen »Sklavenhiusern«
der kommenden Geschichte — ist nicht Folge menschlicher Gerechtig-
keit, sondern gottlicher Vergebung.

Eine Uberlieferungsgemeinschaft, in der diese Erinnerung wei-
tergegeben wird, wird in einem ganz spezifischen Sinne zur Schule
der Fihigkeit zur Erfahrung. Die weitergegebene Erinnerung stirkt
zuniichst ganz allgemein den Mut, sich den Erfahrungen der eigenen
Geschichte auszusetzen. Sie schirft weiterhin den Blick fiir die Kon-
tingenz des eigenen Lebens, auch fiir dessen moralische Kontingenz:
Das »Ja« zum eigenen Leben ist nun nicht mehr in einem selbstver-
stindlichen Selbstwert-Gefiihl begriindet, sondern im Vertrauen auf
Gottes unverdiente Gnade. Dariiber hinaus aber erzeugt die Weiter-
gabe dieser Erinnerung zugleich eine »Forma Mentis, kraft welcher
die eigene Identitit im Wechsel der Ereignisse nur in der Kraft der
Hoffnung auf Gottes Treue gefunden wird. Die eigene Geschichte

2 Gen 45,5-7.
25 Gen 42,21f.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 143

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Die »Ekklesia Israel«

fiigt sich nur deshalb zu einem erzihlbaren Zusammenhang, weil sie
sich als die Geschichte immer neuer Gestalten dieser gnadigen Zu-
wendung Gottes erweist. Man konnte versuchen, den so gefundenen
Einheitsgrund der Geschichte durch eine bewuf3t paradoxe Abwand-
lung einer Formulierung Kants zu beschreiben: Nicht »Das »Ich den-
ke« muf alle meine Vorstellungen begleiten konnen, sondern »Das
BewuBtsein »Gott hat mich hierhergeschickt, damit er einen Rest iib-
rigbehalte« muf3 alle meine Erinnerungen und Erwartungen beglei-
ten konnen«. Es »muf3« sie begleiten, wenn es gelingen soll, ihnen
einen Ort im erzidhlbaren Kontext einer Geschichte anzuweisen.
Und nur was sich in diesen Kontext einordnen 1af3t, gewinnt fiir die
Erzihlenden und fiir ihre Horer »objektive Bedeutung«, d.h. wird
zum Maf3stab, an dem sie ihre theoretischen und praktischen Urteile
messen konnen. Aber daf8 das Notige auch moglich ist, dafd also das
Bewuf3tsein eines gottlichen Auftrags alle menschlichen Erinnerun-
gen und Erwartungen auch wirklich begleiten konne, ist aus keinem
Prinzip als dessen notwendige Folge abzuleiten, sondern nur im Ver-
trauen auf Gottes freie Treue zu erhoffen.

Das Bewuf3tsein von der Einheit des erzihlenden Ich ist zwar die
Voraussetzung allen Erzihlens; im speziellen Falle des religiosen Er-
zihlens aber ist dieses BewufStsein seinerseits die Folge des Vertrau-
ens auf die bleibende Zuwendung Gottes, der in seinen Taten als der
Eine wiedererkannt werden kann, auch wenn der Erzihlende zu-
nichst in seinen eigenen Taten und Leiden sich selbst nicht wieder-
erkennt. In der Sprache rabbinischer Exegese gesagt: Die »Einung des
Herzens« gelingt nur in der »Einung des Namens«, d.h. im Wieder-
erkennen dessen, der in allem, was geschieht, wiedererkannt und
beim Namen gerufen werden kann. Dieser Name ist nicht ein Be-
griff, dessen Bedeutungsgehalt von allem historischen Wandel unbe-
riihrt bliebe, sondern der sprachliche Ausdruck einer Begegnung, die
jeweils neu inmitten der Geschichte vollzogen wird. In der Sprache
der reformatorischen Theologie geprochen: Der Glaubende (d. h. der
»in der Hoffnung Feststehende«) findet seine Identitit stets als
»Identitas extra se«, als Gegriindetsein in der ungeschuldet freien
Zuwendung Gottes in ihren immer neuen, unvorhersehbaren Gestal-
ten.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religiosen Erfahrung

b)  Das »historische« und »tropologische« Bedeutungsmoment

Ein Bewuf3tsein, das seine »Formatio« durch die Weitergabe solcher
Erzihlungen gewinnt, wird dadurch fihig, auch alle kommenden
Erlebnisse in einen Erzihlkontext einzuordnen, in welchem der
»Sensus historicus« jeder einzelnen Erfahrung mit besonderer Deut-
lichkeit hervortritt. Das durch diese Uberlieferung geschirfte Be-
wufStsein von der Kontingenz des eigenen individuellen und gemein-
schaftlichen Ich entdeckt zugleich die Kontingenz aller einzelnen
Widerfahrnisse des Lebens. Dadurch bleibt es vor der Versuchung
bewahrt, die erzdhlbare Geschichte aus einem wie immer gearteten
»Prinzip« abzuleiten und so in ein deduzierbares Wissen zu iiberfiih-
ren. Es ist wohl kein Zufall, daf das an dieser Uberlieferung geschul-
te BewufStsein die Juden, auch in profanen Zusammenhingen, zu
Meistern des Erzihlens gemacht hat. Ein in dieser Uberlieferung ge-
formtes Denken widersteht auf solche Art allen Formen der ge-
schichts-entfremdeten Gnosis (vgl. Band II, S. 120-156).

Die gleiche »Formatio Mentis« schirft den Sinn fiir den »Sensus
tropologicus« jeder einzelnen Erfahrung. Denn die gottliche Erhal-
tungsgnade spart den »Rest« nicht nur »fiir ein grofSes Entrinnen«
auf, sondern vor allem fiir eine kiinftige Umkehr. »Ein Rest kehrt
umc lautet der symbolische Name eines Sohnes des Propheten Jesa-
jah?. Damit aber wichst zugleich der Sinn fiir das Bedeutungs-
gewicht der Entscheidungs-Situationen, in denen eine solche Um-
kehr moglich und gefordert ist. Einem in dieser Uberlieferung
geschulten Bewuf3tsein zeigt die Fliichtigkeit der Zeit ein eigentiim-
liches Doppelgesicht: Sie ist einerseits Anzeichen fiir die Hinfallig-
keit alles Menschlichen: »Alles Fleisch ist Gras«”. Andererseits ist
sie Anzeichen fiir die Kostbarkeit der Stunde, die nicht versaumt wer-
den darf: »Heute, wenn ihr seine Stimme hort, verhirtet eure Herzen
nicht«?. Soll aber die Stunde in ihrer Kostbarkeit nicht versaumt
werden, so kommt es darauf an, in der jeweiligen Situation Hand-
lungs-Alternativen zu entdecken, die so entschieden werden kénnen,
dafl an dieser Entscheidung ein »bekehrtes« Herz sich von einem
»verhirteten« unterscheidet. Ein Bewuf3tsein, das seine »Forma«
durch das Grundgebot der »Einung des Herzens durch Einung des

% Jes 7,3.
Jes 40,6.
8 Ps 95,71.

(SR
N

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 145

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Die »Ekklesia Israel«

Namens« gefunden hat, wird hellsichtig fiir den »Auftrag« (Miz-
wah), den es in der jeweils gegebenen Situation freizulegen gilt, und
gewinnt die Freude daran, daf3 jeder erfiillte Auftrag neue Auftrige
aus sich entldf3t. »Der Lohn fiir einen erfiillten Auftrag ist ein neuer
Auftrag«, sagt einer unter den »Spriichen der Viter«, der im Mor-
gengebet der Juden tiglich rezitiert wird. Die »Freude am Gesetzg,
der ein eigenes Fest im jiidischen Jahreslauf gewidmet ist, ist die
Freude daran, daf3 die Liebe zum einen Gott sich in die Fiille konkre-
ter Auftrige entfalten kann. Und wiederum kann hinzugefiigt wer-
den: Es ist wohl kaum ein Zufall, da8 diese Uberlieferung eine »For-
ma Mentis« hat entstehen lassen, durch die viele Juden auch in ganz
profanen Zusammenhingen ein auffallend hohes Maf3 an »sittlicher
Phantasie« an den Tag legen, die sich nicht mit gegebenen Situatio-
nen abfindet, als sei »eben nichts zu machen«, sondern in diesen Si-
tuationen Moglichkeiten entdeckt, die den Einsatz der ganzen Person
lohnen. Darauf — und nicht nur auf der Unzufriedenheit mit ihrer
besonderen Stellung in der Gesellschaft — beruht es wohl auch, daf3
bei politischen Umwilzungen nicht selten Juden zu den Protago-
nisten der sittlichen Bemiihung um einen radikalen Neubeginn ge-
horen.

Die allgemein philosophische Einsicht, daf$ die »Wahrheit der
Dinge«, also die Weise, wie sie den Erfahrenden unter ihren An-
spruch stellen, »stets grofer« ist als die Weise, wie der Erfahrende
diesen Anspruch in seinem Anschauen, Denken und Handeln be-
antwortet, gewinnt in diesem Uberlieferungszusammenhang eine
besondere Gestalt: Das Moment der Verheifsung, das in unseren Er-
fahrungen impliziert ist, ist stets grofSer als die Moglichkeiten gegen-
wirtigen Begreifens und Handelns, die uns durch diese Erfahrungen
eroffnet werden, und verweist uns so in eine Zukunft, von der uns
die Begriffe noch fehlen: »Wer wir sein werden, ist noch nicht offen-
bar«*. Das so verstandene Bekenntnis zur »Veritas semper maior«
ist nicht Grund zur theoretischen oder praktischen Resignation, als
wire es klug, mit der Bemiihung des Erkennens und Handelns gar
nicht zu beginnen, da dieses Bemiihen dem Anspruch der Dinge oh-
nehin niemals gerecht zu werden vermag. Statt dessen wird dieser
Uberschuf3 des Anspruchs gegeniiber der Weise, wie der Mensch ihn
zu erfiillen vermag, zugleich als das Moment der VerheifSung begrif-
fen, durch das die gegenwiirtig erfahrene Wirklichkeit iiber sich hin-

» 1]Joh 3,2.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religiosen Erfahrung

ausverweist und so die Hoffnung auf eine kommende Erfiillung be-
griindet. Die Zuwendung Gottes zum Menschen, mag sie primar als
»Erwihlungsgnade« oder als »Erhaltungsgnade« verstanden werden,
»wird neu mit jedem neuen Tag«. Und das menschliche Erkennen,
das in allem Gegebenen dieses Moment der VerheifSung entdeckt,
verhilt sich gegentiber dem Anspruch des Wirklichen umso ange-
messener, je vorbehaltloser es sich fiir die Uberraschung durch diese
»mit jedem Tag neu werdende Gnade« offenhiilt.

¢)  Partikularitit und universeller Weltauftrag —
ein wichtiges Beispiel:
Der jiidische Beitrag zur Entstehung und Geschichte
der Theologie

Betrachtet man, unter transzendentalphilosophischem Gesichts-
punkt, die Uberlieferung Israels als Schule der religiosen Erfahrung,
dann wird zweierlei deutlich: Einerseits hat die Uberlieferung Israels
zu einer »Formatio Mentis« gefiihrt, die die Begegnung mit der an-
tiken Philosophie erleichterte. Man hat deswegen die »Weltbedeu-
tung« des Judentums oft darin gesehen, daf$ in dieser Begegnung
der Uberlieferung Israels mit der griechischen Philosophie der Mo-
notheismus eine Gestalt gewonnen hat, in der er zur Grundlage der
europiischen Kultur werden konnte. Und in der Tat finden sich Juden
in unterschiedlichen philosophischen Schulen der Spitantike: unter
den Platonikern (Philo), den Pythagordern (Numenios), aber auch
unter den Aristotelikern und besonders den Stoikern. (Nach Leo
Baeck ist der Stoiker Zenon ben Manasse sogar identisch mit Zenon,
dem Griinder der Stoa).

Zunichst also ist auf die Affinitdt des jiidischen Denkens zur
Philosophie hinzuweisen. Man hat den Grund dieser Affinitit stets
darin gesehen, daf$ das jiidische Bekenntnis zu Gott als dem Einen
und Einzigen einen Konsensus mit denjenigen Philosophen begriin-
dete, die in der inneren Einheit (Simplicitas) und der alle Vielgotterei
ausschlieflenden Einzigkeit Gottes das oberste Prinzip aller Welt-
erklarung gefunden haben. Das Bekenntnis »Der Herr, unser Gott,
ist einer (dchad)« laf3t sich sowohl im Sinne der Einheit als auch im
Sinne der Einzigkeit lesen. Doch gibt es einen weiteren Grund fiir
diese Affinitit, der freilich auch den Grund méglicher Konflikte zwi-
schen jiidischem und griechisch-philosophischem Denken darstellt.
Es hat sich gezeigt: Jene besondere Erfahrung, deren Zeugnisse in

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 147

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Die »Ekklesia Israel«

der Uberlieferung Israels weitergegeben werden, hat den Blick fiir
das historische und das anagogische Bedeutungsmoment der religio-
sen Erfahrung geschirft und damit diese Erfahrung gegen reduktio-
nistische Deutungen geschiitzt. Dadurch konnte das Bekenntnis zu
Gottes Einheit und Einzigkeit sich mit dem Bekenntnis zu seiner
Freiheit und seinem geschichtsméchtigen Wirken verbinden und so
an der Uberzeugung von der Personalitit des einen Gottes mit Ent-
schiedenheit festhalten. Diese Uberzeugung, von philosophierenden
Juden deutlicher als von anderen Philosophen der Spitantike zum
Ausdruck gebracht, ist sodann fiir Jahrhunderte zum Gemeingut der
europiischen Philosophie geworden. Darin liegt ein wichtiger weiter-
fithrender Impuls, der von der besonderen Tradition der Ekklesia
Israel ausging und zugleich universale Bedeutung gewann.

Andererseits hat gerade die Fahigkeit zur religiosen Erfahrung,
die in der »Schule« der Uberlieferung Israels erworben wurde, die
philosophisch Gebildeten unter den Juden der Spétantike in die Lage
versetzt, in die Begegnung mit der Philosophie einen eigenen Beitrag
einzubringen, der einer »Aufhebung der Religion in Philosophie«
widerstand und die Entstehung einer Theologie moglich machte.
Diese hat auch dort, wo sie den Anspruch erhob, die »wahre Philoso-
phie« zu sein, gegeniiber der vorgefundenen griechischen Philoso-
phie ihren Eigenstand bewahrt und sich dabei auf die in der Bibel
begriindete Tradition berufen. Dabei liegt der wichtigste Grund da-
fiir, dafs die Religion, wie sie im Judentum verstanden wurde, sich der
Authebung in Philosophie widersetzte, in der Betonung von Gottes
geschichtsmachtiger Freiheit. Nur so konnte verhindert werden, daf3
der Gottesgedanke zu einer bloflen philosophischen Idee wurde. Das
Verhiltnis zwischen Gott und den Menschen behielt, im Lichte der
Uberlieferung Israels verstanden, jenen dialogischen Charakter, der
sich am deutlichsten in der gottlichen Anrede des Gebots und in der
menschlichen Antwort des Gebets Geltung verschafft.

Es ist bezeichnend, daf3 die Schriften des Philo von Alexandrien,
in denen man nur eine Variante des Platonismus hat sehen wollen, aus
Vortrigen in der Synagoge hervorgegangen sind. Der jiidische Plato-
nismus hat sich, wenigstens in wichtigen seiner Vertreter, weder von
der jiidischen Gemeinde noch von ihrem Gottesdienst entfernt. (Ent-
sprechendes liefe sich auch fiir den jiidischen Pythagoraismus oder
Aristotelismus zeigen.) Wihrend die griechische Philosophie dazu
neigte, eine »philosophische Frommigkeit« an die Stelle der iiberlie-
ferten Religion zu setzen, ist aus der Begegnung des Judentums mit

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religiosen Erfahrung

dieser Philosophie eine Anleitung entstanden, die Uberlieferung in
ihrer unverwechselbaren Besonderheit neu zu verstehen, ohne sie zu
verlassen. Die spiter entstehende christliche Theologie (vor allem der
Kirchenviter) wire ohne diesen jiidischen Beitrag zum Gesprich zwi-
schen Glaubensiiberlieferung und Philosophie nicht moglich gewe-
sen. Die Tatsache, daf3 diese Theologie in der besonderen Tradition jii-
dischen Denkens entstand und zugleich tiber den Umkreis der
jiidischen Gemeinden hinaus wirksam wurde, ist ein wichtiger Teil-
aspekt jenes universalen Weltauftrages, zu dessen Erfiillung das Ju-
dentum aufgrund seiner unverwechselbaren Besonderheit fahig wur-
de. Und gerade in dieser Hinsicht ist ein »philosophierendes
Judentum« zum Vorbild der christlichen Theologie geworden.

Dieses Vorbild wirkte auch dann noch fort, als das vorher blii-
hende hellenistische Judentum mit seiner erfolgreichen Predigt an
die »Heiden« zu bestehen aufhorte. Vermutlich im Gegenzug gegen
die christliche Theologie und die christliche Heidenmission hat sich
in der ausgehenden Antike ein »hebraistischer« Zug im Judentum
durchgesetzt. Nicht nur die innerhalb jiidischer Gemeinden entstan-
dene griechische Ubersetzung von »Gesetz und Prophetenc, die
»Septuaginta«, wurde fortschreitend zur »Bibel der Christen«, der
die Juden mit Vorbehalten begegneten. Auch die Einfliisse der Phi-
losophie auf das Verstiandnis dieser Schriften stiefen auf wachsenden
Widerstand innerhalb des Judentums. Insofern schien nun die christ-
liche Theologie das Erbe des hellenistischen Judentums angetreten zu
haben. Das Bild dnderte sich erst dann wieder, als die griechische Phi-
losophie den Juden nicht mehr in derjenigen Gestalt begegnete, in
der die christlichen Theologen sie sich angeeignet hatten, sondern in
einer durch die Araber geprigten Vermittlungsgestalt. Nun gewann
innerhalb des Judentums erneut der Versuch an Bedeutung, die jiidi-
sche Uberlieferung mit philosophischer Begrifflichkeit auszulegen
und damit zugleich eine an die nicht-jiidische Umwelt gerichtete
Apologie des Judentums zustandezubringen. Und wiederum ist diese
jlidische Philosophie-Rezeption zum Vorbild fiir die christliche
Theologie des Mittelalters geworden, wenn auch zu einem kritisch
angeeigneten Vorbild. Als Beispiele dafiir kann man Abilards »Dia-
logus inter Philosophum, Judaeum et Christianumc, aber auch die
hiufige Zitation des Moses Maimonides durch Thomas von Aquin
anfiihren.

Um wenigstens ein Beispiel aus der jiingeren Theologie-
geschichte zu geben, sei an die Beachtung erinnert, die die »Philo-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 149

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Die »Ekklesia Israel«

sophie des Ich und Du« bei christlichen Theologen gefunden hat.
Man verbindet sie mit Recht mit den Namen Franz Rosenzweig und
Martin Buber, sollte aber dariiber nicht vergessen, daf$ die »Philoso-
phie des Ich und Du« ihre Entstehung Hermann Cohen verdankt.
Gerade bei ihm tritt der Zusammenhang zwischen spezifisch jiidi-
scher Uberlieferung und universal philosophischer Bedeutung be-
sonders deutlich hervor.

Cohens Leitwort fiir die Beschreibung des Verhiltnisses zwi-
schen Gott und dem Menschen lautet »Korrelation«. Und sein Behar-
ren auf dem Bekenntnis zur Personalitit Gottes sowie sein Wider-
stand gegen die Verwandlung des Gottesbegriffs in eine blof3e Idee,
in der das Subjekt zu sich selber kommt, driickt sich in der Warnung
aus: »Korrelation darf nicht zur Identitdt verschrumpfen«®. In die-
sem Zusammenhang hat Cohen auch, Jahrzehnte vor J. L. Austin,
den Ausdruck »Sprachhandlung« geprigt. Denn die Korrelation zwi-
schen Gott und dem Menschen kommt in sprachlichen Aulerungen
zustande, die den Charakter wirksamer Handlungen haben: im gott-
lichen Gebot und in der menschlichen Antwort des Gebets. Es ist kein
Zufall, da8 Cohen seinen Begriff der personalen Korrelation in einer
Analyse der Liturgie des Versohnungstages gewinnt. Das gottliche
Gebot »Ich bin der Herr, dein Gott. Du sollst nicht haben andere Gét-
ter mir ins Gesicht«, das antwortende Gebet des Menschen » Vor dir
allein hab ich gesiindigt« und die géttliche Vergebungszusage »Ich
vergebe dir, wie du gesagt hast« sind durch den betonten Gebrauch
der Vokabeln »Ich« und »Du« bestimmt. Und diese Wechselrede
weist den Menschen in eine Geschichte hinein, die durch gottliche
Berufung, menschliche Siinde und die gottliche Vergebung ihre
Struktur erhilt. Es ist diese Geschichte, in der Gottes Personalitit
und Freiheit fiir den Menschen erfahrbar wird, durch die Gott sich
von einem »Prinzip« unterscheidet, aus dem der Geschichtsverlauf
deduzierbar wire.

Kaum irgendo kommt so deutlich wie bei Cohen die Bedeutung
der beiden Leitbegriffe zum Ausdruck, die die jiidische Erfahrungs-
welt bestimmen: » Torah« und »T’schubah«. Nicht zufillig hat Cohen
sich selber als »Ba’al t’schubah, als »Meister der Umkehr« bezeich-
net. Aus spezifisch jidischer Quelle ergab sich so eine Sicht des Men-
schen und der Welt, die nicht nur fiir das Selbstverstindnis Israels,
sondern allgemein philosophisch fiir die Anthropologie und Ethik be-

% H. Cohen, Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums 127.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Ekklesia Israel« als Schule der religiosen Erfahrung

deutsam wurde. Darum laf3t sich die universale Bedeutung der be-
sonderen Uberlieferung der Ekklesia Israel an diesem Beispiel beson-
deres deutlich aufzeigen. Der kritisch-vorantreibende Beitrag, den
Israel aufgrund seiner besonderen Uberlieferung in der Geschichte
der Philosophie immer wieder leisten konnte, besteht nicht zuletzt
darin, nicht nur abgrenzend einer Neigung der Philosophen zu wi-
derstehen, die immer wieder den Gottesgedanken in ein apersonales
Prinzip verwandelt haben. Er besteht dariiber hinaus positiv darin,
im Bekenntnis zu Gottes geschichtsmichtiger Freiheit die Geschichte
der Menschen als einen Weg zu begreifen, der durch géttlichen Auf-
trag, menschliche Schuld und die gottliche Gabe der Umkehr be-
stimmt wird.

d) Ein Volk, das »nicht ist wie die anderen Volker«

So wichtig es ist, die universale Bedeutung der besonderen Uberlie-
ferung Israels in dem soeben beschriebenen korrektiv-vorantreiben-
den Beitrag zur Geschichte der Philosophie und Theologie zu sehen,
so sollte man sich doch vor zwei Mif3verstindnissen hiiten. Diese be-
stiinden darin, einerseits den Einflufy dieser Philosophie-Rezeption
auf das Leben der Ekklesia Israel zu iiberschitzen, andererseits die
»Weltbedeutung« des Judentums auf seine theologiegeschichtliche
Wirksamkeit zu beschrianken. Es hat innerhalb der jiidischen Ge-
meinde stets eine rabbinische Exegese gegeben, die sich philosophi-
scher Begriffe weitgehend enthielt und, vor allem in ihren »hagga-
dischen« Auslegungen, ganz andere Methoden entwickelte, die
iiberlieferten Texte zur Anrede an die jeweils gegenwirtig lebende
und feiernde Gemeinde zu machen. Vor allem aber hat die Ekklesia
Israel thren Auftrag »an die Volker« nie darauf beschrankt gesehen,
der gelehrten Theologie kritisch-vorantreibende Impulse zu vermit-
teln. Thre pure Existenz als Minderheit, ihr Widerstand gegen die ei-
gene Versuchung zur Anpassung, ihr Uberleben iiber Zeiten der Ver-
folgung hinweg, wurde stets als Zeichen des Auftrags verstanden,
auch den Vélkern die Treue Gottes zur einmal gegebenen Bundes-
Zusage zu bezeugen und auch ihnen die Notwendigkeit, aber auch
die gottgegebene Moglichkeit der Umkehr zuzusprechen. Der Auf-
trag, »nicht zu sein wie die anderen Volker«, oft genug der eigent-
liche Anlaf3 zur Judenfeindschaft und Judenverfolgung®, ist der Ek-

31 Vgl. Esther 3,8.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 151

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Die »Ekklesia Israel«

klesia Israel auch um dieser Volker willen gegeben: als Zeugnis fiir
eine noch uneingeldste Verheiflung, die die Anpassung an »diese
Weltzeit« verbietet und erst im universalen Heil einer »kommenden
Welt« eingelost werden wird. Die Uberwindung der Versuchung, sich
»den Volkern« anzupassen, ist das Zeugnis dieser »grofseren Hoff-
nungg, das die Ekklesia Israel auch eben diesen Vélkern zu geben hat.
»Uns ist es auferlegt, Fremde zu bleiben«: Mit diesen Worten hat
Franz Rosenzweig diesen Auftrag der Ekklesia Israel zum Ausdruck
gebracht®.

Im Zusammenhang der hier vorgetragenen Uberlegungen zum
Verhiltnis von Uberlieferung und je gegenwirtiger Erfahrung wird
man diesen Widerstand gegen die Anpassung an »diese Weltzeit« so
deuten diirfen: Der durch Uberlieferung geschirfte historische Sinn
bewahrt die Mitglieder dieser Uberlieferungsgemeinschaft davor,
sich vermeintlich auf irgendeinen Standpunkt »auflerhalb der Ge-
schichte« zu erheben — oder aber anstelle des »Standnehmens in der
Hoffnung« die Gegenwart und ihren Weltzustand fiir den endgiiltig
tragenden Boden zu halten.

Richtet sich das Zeugnis von Gottes geschichtsmichtiger Frei-
heit, die sich im Gebot und in der Gabe der Umkehr erweist, vorwie-
gend gegen jene Formen einer philosophischen Gotteslehre, die die
zukunftsoffene, stets kontingente menschliche Geschichte in ein de-
duzierbares System verwandeln, so richtet sich das Zeugnis vom
»Fremdsein in dieser Welt« weit mehr gegen solche Formen der reli-
giosen Uberlieferung, die dazu verfiihren, sich in der bestehenden
Welt dauerhaft einzurichten. Dann nidmlich wird, oft unbemerkt,
das Standnehmen in der Hoffnung in den Versuch verwandelt, in
dieser Welt eine »bleibende Stadt«, eine dauerhaft schiitzende Hei-
mat, zu finden. Das Bekenntnis zu Gottes Treue, die allein die Ereig-
nisse der Geschichte zu einem »Weg des Heils« zusammenschlief3t,
verlangt zugleich jene Zukunfts-Offenheit, die kein Stadium des
Weges mit dem Ziel verwechselt und deshalb das »Fremdsein in die-
ser Welt« als Zeugnis der Hoffnung begreift. An spiterer Stelle, im
Zusammenhang einer philosophischen Einiibung in die Ekklesiologie
der Christenheit, wird davon zu sprechen sein, daf$ auch die Christen
eines solchen Zeugnisses bediirfen, wenn sie nicht vergessen sollen,
was der Verfasser des Hebrierbriefes ihnen, ganz im Sinne der Uber-
lieferung Israels, einschirfen will: »Wir haben hier keine bleibende

2 Franz Rosenzweig, Kleinere Schriften 27.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe des Bundesvolkes — partikuldre und universale Bedeutung

Stadt; sondern nach der kommenden sind wir suchend unterwegs«*.
Die universale Bedeutung der besonderen Uberlieferung Israels tritt
gerade in diesem Zeugnis fiir die Berufung hervor, der Gegenwart
Gottes je neu inmitten von Zeit und Geschichte zu begegnen, gleich-
zeitig aber »Fremde in dieser Welt« zu bleiben.

4. Die Organe des Bundesvolkes —
partikuldre und universale Bedeutung

Traditionen bleiben lebendig, sofern die iiberlieferten Inhalte von
immer neuen Generationen angeeignet werden. Institutionen ma-
chen die Weitergabe solcher Inhalte moglich, indem sie Regeln dafiir
ausbilden, wie Horer zu Sprechern, Empfangende zu Weitergeben-
den werden. Darum finden Institutionen Anerkennung, solange das
von ihnen gehiitete Uberlieferungsgut jeweils neuen Generationen
tberlieferungswiirdig erscheint. Traditionen und Institutionen sind
aufeinander angewiesen®. Beide, die Tradition wie die Institution,
sind auf die freie Zustimmung derer angewiesen, die bereit sind,
»weiterzugeben, was sie empfangen haben«?>. Auf diesem Appell an
die Freiheit der Nehmenden und Weitergebenden beruht ihre Starke,
aber auch ihre Labilitit. Die institutionellen Organe der Uberliefe-
rung haben die Aufgabe, die Mitglieder der Uberlieferungsgemein-
schaft, insbesondere deren nachwachsende Generationen, zur freien
Ubernahme des Uberlieferungsgutes zu befihigen und zugleich die-
ser Uberlieferung eine geprigte Form zu geben, die es gestattet, sie
auch iiber solche Zeiten hinweg weiterzutragen, in denen die Fihig-
keit oder der Wille zu ihrer freien Ubernahme schwach geworden ist,
um, iiber mogliche Traditionsbriiche hinweg, eine Wieder-Ankniip-
fung moglich zu machen.

Das alles gilt auch fiir religiose Uberlieferungsgemeinschaften.
Sie bewihren sich, wie mehrfach bemerkt wurde, dadurch, daf3 sie in
den Mitgliedern der Uberlieferungsgemeinschaft eine »Forma Men-
tis« entstehen lassen, kraft derer diese zu spezifischen Formen der

3 Hebr. 13,14.

3 Dieses Wechselverhiltnis darzulegen, war die Absicht des oft mifiverstandenen Bu-
ches von Alfred Loisy »L’évangile et I'église«, dessen zentrale These lautet: »Die Kirche
[als Institution] hat das Evangelium [als weitergegebenes Wort] ebenso nétig wie das
Evangelium die Kirche«.

% Vgl. 1 Kor 11,23.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 153

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Die »Ekklesia Israel«

religiosen Erfahrung fihig werden. Wenn Institutionen dazu dienen,
Uberlieferung moglich zu machen, dann liegt ein Maf3stab (wenn
auch keineswegs der einzige), an dem solche Institutionen gemessen
werden miissen, darin, was sie zu jener »Formatio Mentis« beitragen,
die solche spezifischen Formen der Erfahrung moglich macht.

Soeben wurde anzudeuten versucht, wie die besondere Erfah-
rungsfahigkeit geartet ist, zu der die »Ekklesia Israel« ihre Mitglieder
fithrt. Im nun folgenden Teil der hier vorgelegten Untersuchung wer-
den die Organe dieser besonderen Uberlieferungsgemeinschaft von
dieser ihrer Aufgabe her interpretiert und an ihr gemessen werden.
Die leitende Frage der folgenden Uberlegungen lautet daher: Wie
miissen die Organe des Bundesvolkes beschaffen sein, wenn sie an
je neue Generationen jene »Formatio Mentis« weitergeben sollen,
die die »Ekklesia Israel« zu der fiir sie spezifischen Weise befihigt,
ihre Geschichte und ihren Auftrag zu erfahren?

a) Die urspriinglichen Triger der Uberlieferung:
die Viter und Miitter

Wie in allen Uberlieferungsgemeinschaften, so sind auch in der Ek-
klesia Israel die Viter und Miitter die urspriinglichen, aller Differen-
zierung der Amter vorausliegenden Triger der Uberlieferung. Sie
sind, wie in allen Uberlieferungsgemeinschaften, die wichtigsten
»Diener des Wortes«, die Sprachlehrer der »Muttersprache« und die
Mahner zur Einhaltung der »Vitersitte«. Und sie sind, wie in allen
speziell religiosen Uberlieferungsgemeinschaften, die wichtigsten
»Sprachlehrer des Gebets« und »Lesemeister« der fiir die Uberliefe-
rungsgemeinschaft konstitutiven normativen Texte, vor allem die
Lesemeister der Erzdhlungen, in deren Weitergabe die Gemeinschaft
sich ihrer Eigenart und ihres Auftrags bewuf3t bleibt. Und da in vie-
len Religionen wichtige gottesdienstliche Riten auch im Hause voll-
zogen werden (so die als gottesdienstliche Handlung verstandene
Pflege des »heiligen Herdfeuers« durch die Mutter oder der Kult der
Haus- und Familiengottheiten durch den Vater), sind die Viter und
Miitter auch die ersten Lehrmeister der gottesdienstlichen Praxis,
durch die, wie an fritherer Stelle ausgefithrt worden ist, eine spezi-
fisch religiose Form der Anschauungsformen und des Kategorien-
gebrauchs sich ausbildet. Dadurch aber gewinnt der Kontext reli-
gioser Erfahrung seine besondere Struktur (s. 0. S. 501f.).

All dies gilt auch fiir die Ekklesia Israel. Aber fiir diese beson-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe des Bundesvolkes — partikuldre und universale Bedeutung

dere Uberlieferungsgemeinschaft ist es charakteristisch, daf alle Va-
terschaft und Mutterschaft durch die Erinnerung an die » Anfinge«
gedeutet wird, in denen die physische Erzeugung von Kindern als der
Erweis einer besonderen, den natiirlichen Lauf der Dinge unterbre-
chenden gottlichen Zuwendung erscheint. Die Geburt des Isaak aus
dem »erstorbenen« Leib der Sarah, sich abbildhaft wiederholend in
der Geburt des »Richters« Simson und des »Propheten« Samuel, die
beide von bis dahin »unfruchtbaren« Miittern geboren wurden, laf3t
die physische Elternschaft als Erweis einer freien Zuwendung Gottes
begreifen. Und die gleiche Freiheit Gottes erweist sich in der »Erwih-
lung« Jakobs schon im Mutterleibe der Rebekka, die sich ihrerseits
abbildhaft wiederholt in der vorgeburtlichen Erwihlung von Prophe-
ten wie Jeremia. »Schon ehe ich dich bildete im Mutterleibe, kannte
ich dich; ehe du aus dem MutterschofSe hervorgingst, heiligte ich
dich«?®.

Damit wird, im Verstindnis Israels, jede Vaterschaft und Mut-
terschaft gedeutet. Mit der Weitergabe des leiblichen Lebens ist die
Weitergabe einer gottlichen Berufung verbunden — nicht so, wie die
Gottkonige der Heidenvélker an ihre Sohne und Téchter die »Gott-
Natur« weitervererben, sondern in der unverwechselbaren Weise,
wie die in ihrer physischen Zeugungskraft »erstorbenen« Urmiitter
und Urviter an ihre Séhne und Tochter die Berufung weitergeben,
schon durch ihr physisches Leben die freie »Erhaltungsgnade« Gottes
zu bezeugen. Denn dafs Israel, von solchen Vitern und Miittern ab-
stammend, im Wechsel der Generationen erhalten bleibt, wird nun
als Zeugnis der gottlichen Erwihlung verstanden, die sich immer neu
einen »heiligen Rest« fiir kommende Gnadenerweise aufbewahren
will. Dieser »heilige Rest« aber ist dazu bestimmt, Gottes Bundes-
treue auch tiber Zeiten menschlicher Untreue hinweg zu bezeugen
und so Wege der Umkehr zu finden.

Um dieses Verstiandnis der Fortdauer Israels im Wechsel der Ge-
nerationen weiterzugeben, reicht freilich die blof8 physische Fortzeu-
gung nicht aus. Die Viter und Miitter miissen zugleich zu Lehrern
werden: zu Lehrern des Auftrags, unter den immer neue Generatio-
nen gestellt werden, und zu Lehrern der Umkehr, die, als gottliche
Gabe verstanden, auch im Bewuftsein eigener Schuld Wege zum
Neubeginn findet. »Gedenke, o Herr, meines Vaters und Lehrers,
meiner Mutter und Lehrering, so lautet deshalb das Gebet der Kinder

% Jer 1,5.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 155

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Die »Ekklesia Israel«

fiir ihre Eltern, das ihnen iiber ihre Lebenszeit hinaus jedesmal beim
Besuch ihres Grabes zugesprochen wird.

Der ausgezeichnete Ort, an dem die Viter und Miitter zu Leh-
rern und Lehrerinnen ihrer S6hne und Tochter werden, ist die haus-
liche Feier des Pessach-Festes. Sie wurde, solange der Tempel noch
stand, dadurch moglich gemacht, dafy der zentraler Ritus dieses Fe-
stes, das Essen des Osterlammes, kein Opfermahl darstellte. Dazu
wire, jedenfalls nach der im Buch Deuteronomium angeordneten
Konzentration aller Opferdienste auf den Tempel von Jerusalem, der
Dienst von Priestern notwendig gewesen. Das Osterlamm wurde ge-
schlachtet, aber nicht Gott dargebracht. Und selbst in Zeiten, in de-
nen auch diese Schlachtung den Priestern vorbehalten wurde, blieb
die » Anordnung« (»Seder«) der Mahlfeier Aufgabe des Hausvaters.
Und diese Aufgabe blieb ihm auch dann erhalten, als nach Zersto-
rung des Zweiten Tempels die Schlachtung des Osterlammes unter-
bleiben mufite und fiir das Mahl, neben dem ungesiduerten Brot,
andere Speisen verwendet wurden. Konstitutiv fiir diese gottes-
dienstliche Mahlfeier ist nun die Verbindung des Ritus mit der Er-
zihlung (»Haggadah«) von der Herausfiihrung aus Agypten und
damit die Aufgabe des Hausvaters, nicht nur Lehrmeister der gottes-
dienstlichen Praxis, sondern auch Lesemeister dieser rituell weiter-
gegebenen Erzidhlung zu sein.

Im Zusammenhang der hier vorgetragenen Uberlegungen, die
unter der Leitfrage stehen, auf welche Weise die Organe der Uberlie-
ferung die Mitglieder der Uberlieferungsgemeinschaft zur aktiven
und eigenverantwortlichen Teilnahme an der Geschichte dieser Ge-
meinschaft befihigen, sind nun einige Besonderheiten dieses rituel-
len Erzihlens der Beachtung wert. Dazu gehort zunichst, daf3 der
Hausvater nicht unvermittelt mit dem Erzihlen beginnt, sondern da-
zu durch eine Frage des jlingsten Sohnes aufgefordert wird: »Warum
ist diese Nacht nicht wie die anderen Nichte ...7« Und der Sohn wird
dazu angehalten, diese Frage nicht aus der Perspektive des unbetei-
ligten Betrachters, sondern aus der des aktiv Mitfeiernden zu stellen.
Das Ritual vermerkt ausdriicklich: Nur ein »bdser Sohn« fragt »Was
tut thr da ...?«, wihrend ein »einsichtiger Sohn« sich schon durch
seine Frage in den Kreis der Feiernden einbezieht: »Was tun wir,
wenn wir heute nicht wie in anderen Nichten, Gesduertes und Un-
gesduertes essen, sondern nur Gesiuertes, nicht beliebige Krauter
nehmen, sondern nur Bitterkriuter ...?« Weiterhin gehort es zur ri-
tuellen Weise dieses Erzihlens, daf§ der Hausvater die Tischgenossen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe des Bundesvolkes — partikuldre und universale Bedeutung

dazu auffordert, nicht nur den Bericht iiber Vergangenes anzuhdoren,
sondern die ganze Geschichte der Ekklesia Israel bis zur Gegenwart
im Lichte des Berichteten zu deuten: »Denn nicht nur einmal sind sie
aufgestanden, uns zu vernichten, sondern von Generation zu Gene-
ration sind sie aufgestanden, um uns zu vernichten. Aber ER, sein
Name sei gelobt, riff uns aus ihren Handen«. An dieser Stelle ver-
weist das Ritual auf die Erzahlung von den »Fiinf Weisen von Benej
Beraq, die, als sie das Pessachmahl feierten, mit dem Erzihlen der-
artiger Geschichten an kein Ende kamen, sodaf3 die Zeit des Morgen-
gebets herbeikam, ehe sie den letzten Becher der Mahlfeier hatten
trinken konnen. Und als der Diener dariiber sein Erstaunen duflerte,
antworteten sie: »Und wiren wir allesamt Weise und allesamt Ken-
ner der Thorah, so oblidge es uns doch, zu erzahlen«. Indem der Haus-
vater, im Anschluf§ an die Erzihlung von der Herausfithrung aus
Agypten, auch diese Erzihlung von den »Fiinf Weisen« in Erinne-
rung ruft, gibt er zu erkennen, worin der »oikodometische« Auftrag
des Erzihlens besteht: Die »Ekklesia Israel« baut sich dadurch auf,
daf3 sie ihre gesamte Geschichte in denjenigen Kontext einzeichnet,
der durch die Erinnerung an die Herausfiihrung aus Agypten seine
Struktur erhilt. Und zur Erinnerung tritt die hoffnungsvolle Erwar-
tung, die beim Trinkspruch zum letzten Becher ihren Ausdruck fin-
det: »Dieses Jahr als Knechte, nichstes Jahr als Freie, dieses Jahr hier,
nichstes Jahr in Jerusalem«37.

Das Beispiel mag geniigen, um eine Regel deutlich zu machen:
Alle Weitergabe des Lebens, aber auch der Lehre, ist dazu bestimmt,
immer neue Generationen der Shne und Téchter zu einem Leben zu
befihigen, das in allen seinen AuSerungen die freie gottliche Erhal-
tungsgnade bezeugt. Die Geschichte Israels wird so schon von ihren
Anfingen an als Berufung zu solchem Zeugnis gedeutet. Und alle
Erfahrungen Israels bleiben dem Kontext eingeschrieben, der durch
das Bewuf3tsein von dieser Berufung bestimmt ist. Nur so gewinnt
die »Ekklesia Israel« die Fahigkeit, ihre Erlebnisse so zu »buchstabie-
ren«, daf3 sie diese als Erfahrung zu »lesen« lernt.

37 Vgl. R. Schaeffler, das Gebet — Schule des Glaubens und Schule des Lebens im Juden-
tum, in: G. Kaufmann [Hrsg.] Lebenserfahrung und Glaube, Diisseldorf 1983, 73-90.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 157

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Die »Ekklesia Israel«

b) Erbliche Amter im Dienste der Uberlieferung:
Priester und Konige

In den meisten religiosen Uberlieferungsgemeinschaften gehoren die
erblichen Amter des Priesters und des Konigs (oft in einer und der
selben Hand vereinigt) zu den wichtigsten Institutionen der Traditi-
ons-Sicherung.

a) Das erbliche Priesteramt

Die Feier des Kults, die Weitergabe der Kultfihigkeit durch Unter-
weisung und eigene Riten der Initiation und vor allem das Amt, {iber
die Einhaltung von Geboten der Reinheit (Kultfahigkeit) zu wachen
und durch Reinigungsriten die verlorene Kultfihigkeit der Uberlie-
ferungsgenossen wiederherzustellen, gehéren in Israel nicht weniger
als in anderen Uberlieferungsgemeinschaften zu den Aufgaben des
Priesters.

Insoweit entspricht das erbliche Priestertum der Ekklesia Israel
dem, was religionsgeschichtlich als der Regelfall gelten kann. Dies
gilt, mit einer charakteristischen Abwandlung, auch fiir die Aussagen
iiber seinen Ursprung: Das Priestertum ist so alt wie die religiose Ge-
meinschaft selbst. Aber eben deshalb gilt es in Israel nicht, wie bei
vielen anderen religiosen Uberlieferungsgemeinschaften, als ebenso
alt wie die Welt, etwa als Folge davon, daf3 der Urvater der Mensch-
heit von einer Gottheit zur Feier des Kultus berufen wurde. In Israel
wurde vielmehr das erbliche Priestertum auf Aaron zuriickgefiihrt,
der als Bruder des Mose mit diesem zusammen berufen wurde, beim
Pharao die Freilassung des Volkes zu erwirken?.

Zu den vornehmsten Aufgaben des Priesters gehort, wie auch in
anderen Kultgemeinschaften, die Feier des Gottesdienstes, vor allem
die Darbringung der Opfer, verbunden mit der Belehrung der Ge-
meinde, insbesondere im Zusammenhang der Initiation neuer Kult-
genossen, vor allem von jungen Menschen, die ins »kultfahige Alter«
herangewachsen sind. Dabei aber zeigt sich: Die gleiche, fiir Israel
charakteristische Wendung von der kosmogonischen zur histori-
schen Erinnerung bestimmt nicht nur die Aussagen iiber die Entste-
hung des Priestertums, sondern auch die Inhalte der gottesdienst-
lichen Anamnese. Auch solche Feste, die durch ihren Zeitpunkt im
Jahreslauf und durch manche Einzelheiten ihres Rituals erkennen

3% Ex4,14.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe des Bundesvolkes — partikuldre und universale Bedeutung

lassen, daf3 sie nach dem Vorbild agrarischer Feste gestaltet wurden,
erhalten in Israel einen historischen Gedichtnisgehalt. So ist aus
einem Fest der Gerstenernte das Fest des »Voriibergangs des Herrn«
geworden, aus einem Fest der Weinlese das Laubhiittenfest, das an
den Zug durch die Wiiste erinnert und dessen Festperiode mit dem
Fest der »Freude am Gesetz« ihre Kronung findet. Wahrend die agra-
rischen Feste der »Volker« gewissen Fruchtbarkeitsgottern galten,
nicht selten verbunden mit der Erinnerung an ihren »lebenspenden-
den Tod«, kann man, mit Bezug auf Israel, mit Recht von einer »Hi-
storisierung des Kultus« sprechen. Und es kann kaum zweifelhaft
sein, daf3 die Priester, denen die Feier dieser Feste aufgetragen war,
dadurch wesentlich dazu beigetragen haben, daf} in Israel ein ge-
scharfter Sinn fiir das historische Bedeutungsmoment der religiésen
Erfahrung sich ausbilden konnte.

Mit dieser Wendung von der kosmogonischen zur historischen
Kult-Anamnese verbindet sich notwendigerweise eine Betonung der
Partikularitit: Die Herausfithrung aus Agypten ist diesem besonde-
ren Volk und keinem anderen widerfahren. Bezeichnend fiir die Wei-
se, wie dieses Ereignisses kultisch gedacht wird, ist jedoch eine zwei-
fache Verkniipfung: Die Erinnerung an das »Zur-Ruhe-Kommen
Israels« bei der Herausfithrung aus dem Sklavenhaus gilt als das Ur-
Geschehen, das in der Sabbathruhe abbildhaft wiederkehrt; und diese
Ruhe des Sabbath-Tages gilt als Abbild der gottlichen Ruhe nach den
sechs Tagen des Schopfungswerks. Diese gottliche Ruhe aber wird als
die Freisetzung der Welt in ihren Eigenstand verstanden. Damit ge-
winnt die Erinnerung an die eigene partikuldre Berufung zugleich
eine universal-kosmische Weite. Ganz im Sinne dieser Deutungstra-
dition nennt der Traktat »Rosch-ha-schanah« im Talmud den Sab-
bath »den Tag, an dem er die Erde schuf, sie verschenkte und gerade
so iiber ihren Aon herrscht«. Deshalb enthilt die Sabbath-Ruhe des
Menschen den Auftrag, die Ruhe vom Knechtsdienst der sechs Wo-
chentage weiterzugeben, nicht nur an Sohn und Tochter, sondern
auch an den »Fremdling«. Israel wird so, im Lichte seiner besonderen
historischen Erinnerung, zugleich zum Mittler der befreienden Frei-
heit Gottes auch an die, die nicht zu seiner besonderen Uberliefe-
rungsgemeinschaft gehoren.

Eine dhnliche Verkniipfung kosmogonischer Inhalte mit histori-
schen 1aft sich bei der Deutung des Neujahrsfestes beobachten. Bei
»den Vélkern« verband es die Feier der Kosmogonie mit der der Ge-
burt oder der Einsetzung des Ur-Konigs. In Israel wurde es zum »Tag

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 159

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Die »Ekklesia Israel«

des Gedenkens«, an dem alle Geschopfe vor Gottes Angesicht er-
scheinen, aber nicht, um mit der Gabe der Fruchtbarkeit beschenkt
zu werden, sondern um unter Gottes Entscheidung iiber den néch-
sten Abschnitt ihrer Geschichte zu treten: »Du bringst herbei das
festgesetzte Gedenken, an dem bedacht wird jeder Geist und jede
Seele [...]. Uber die Staaten wird an ihm der Spruch gefillt, ob zum
Schwert, ob zum Frieden, ob zum Hunger, ob zur Sattigung. Und die
Geschopfe werden an diesem Tage gepriift, ihrer zu gedenken, ob
zum Leben, ob zum Tode«. Der Typus dieses gottlichen Gedenkens
aber, der in all diesen Entscheidungen seine abbildhafte Entsprechung
findet, ist das gnddige Gedenken Gottes an Noah in der Arche und an
den Bund »mit allem Fleisch« als Ausdruck der ungeschuldeten gott-
lichen Erhaltungsgnade. So wird Gottes partikulires Gedenken an
sein Volk® mit dem universalen gottlichen Gedenken an alle Ge-
schopfe verbunden. Beide Zusagen des gottlichen Gedenkens werden
in der Liturgie des Neujahrstages zusammen zitiert. Und die Feiern-
den lernen, sich selbst aus dieser Verkniipfung von Partikularitit und
Universalitédt des gottlichen Gedenkens zu verstehen.

Bei der priesterlichen Belehrung der Gemeinde spielen Fragen
der »Reinheit«, d.h. der Kultfihigkeit, eine zentrale Rolle, weil die
Feiernden dariiber belehrt werden miissen, welches Verhalten im
profanen Alltag die Voraussetzung dafiir bildet, zu den heiligen
Handlungen des Gottesdienstes zugelassen zu werden (s.o0. S. 531.).
Entsprechend gab es auch im Tempelritual von Jerusalem ritualisierte
Formen, diese Frage nach Zulassungsbedingungen zu beantworten,
die sogenannte » Tempel-Thorah«, oft in einem gepridgten Wechsel
von Fragen und Antworten: »Wer darf hinauf zum Berge Gottes stei-
gen, und wer darf stehen an seiner heiligen Stitte?«*. Beachtet man
jedoch die Antworten, die auf diese Frage gegeben werden, dann fillt
auf: Obgleich es unter den Reinheitsgesetzen in Israel viele gibt, die
die Kleidung, die Zubereitung der Speisen oder die korperliche Hy-
giene betreffen, werden an herausragenden Stellen moralische Ver-
haltensweisen genannt, von denen die Kultfihigkeit abhéngt. In den
soeben zitierten Psalmen, die vermutlich in Wechselrede zwischen
Pilgergruppen und den Priestern des Tempels gesungen wurden, lau-
tet die Antwort auf die gestellte Frage: »Wer unschuldige Hinde hat

¥ »Ich gedenke dir der Zirtlichkeit deiner Jugend, der Liebe deines Brautstands, als du
mir folgtest in die Wiiste« — Jer 2,2.
4 Ps 24,3, vgl. Ps 15,1.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe des Bundesvolkes — partikuldre und universale Bedeutung

und ein reines Herz«*' oder »Wer ohne Tadel einhergeht und recht
tut; wer von Herzen die Wahrheit redet und mit seiner Zunge nicht
verleumdet, wer seinem Nichsten nichts Arges antut und ihn nicht
schmiht«*. Die priesterliche Tempelthorah hat so zur Bildung des
sittlichen Urteilsvermogens wesentlich beigetragen und den Blick
fir die sittliche Erfahrung, d.h. fir die Entdeckung sittlich bedeut-
samer Handlungs-Alternativen, geschirft.

Und in dieser »Ethisierung« des Reinheitsgesetzes verbindet
sich wiederum das BewufStsein partikuldrer Erwdhlung mit dem Be-
wufltsein eines universellen Weltauftrags. Zu dem Bekenntnis:
»Welche grofle Nation hat Gotter, die ihr so nahe wiren, wie der
Herr, unser Gott, uns ist, wo auch immer wir ihn anrufen?« tritt das
Bewuf3tsein, ein Zeichen und Vorbild fiir die Volker zu sein. »Wenn
die Volker von allen diesen Vorschriften horen, werden sie alle zu-
sammen sagen: ... Welche grofSe Nation besifse Gesetze und Vor-
schriften, die so gerecht sind wie dieses ganze Gesetz?«*. So tibt die
priesterliche Tempel-Thorah, die die Bedingungen der Kultfahigkeit
festlegt, die Ekklesia Israel darin ein, sich in der Besonderheit ihrer
Berufung zum Zeugnis vor den Vélkern bewufst zu bleiben.

Gerade diese Funktion des Priesters, Verkiinder und Wahrer der
Thorah zu sein, ist im Laufe der Geschichte Israels fortschreitend in
den Vordergrund der Aufmerksamkeit getreten. Der Priester ist der
bevorzugte Mittler der gottlichen Weisung (Thorah), sodaf3 in Kri-
senzeiten der verldfiliche Fortbestand des erblichen Priestertums auf
die Formel gebracht werden konnte: »Nie wird die Thorah vom Prie-
ster weichen«*. In der Ekklesia Israel, die ihrem Selbstverstindnis
nach auf einem Wechselverhiltnis gottlicher und menschlicher
Wahlfreiheit beruht, kommt der Frage nach dem jeweils konkreten
Inhalt des gottlichen Willens zentrale Bedeutung zu und wird
schliefSlich wichtiger als die Frage nach der rechten Feier des Gottes-
dienstes: »Gehorsam will ich, nicht Opfer«*.

Die Weise, wie der Priester dem Volk den gottlichen Willen mit-
teilte, war nicht zu allen Zeiten in der Geschichte Israels die gleiche.
Am Anfang scheint das Los-Orakel mit Hilfe von weifSen und

4 Ps24,4.

4 Ps, 15,21.

Dt 4,6-8.

# Ter. 18,18 — dagegen freilich das Drohwort Ez. 7,26, das den Untergang von Tempel
und Priestertum mit den Worten beschreibt: »Die Thorah wird vom Priester weichen«.
41 Sam 15,22.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 161

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Die »Ekklesia Israel«

schwarzen Steinen (»Urim und Tummim«) das bevorzugte Mittel ge-
wesen zu sein; diese Steine wurden in einer Tasche geschiittelt, sodaf3
ein zuerst herausspringender weiler Stein als géttliches »Ja«, ein
schwarzer als gottliches »Nein« und damit als Antwort auf eine ge-
stellte Frage gedeutet wurde. In anderen Fillen trugen die Los-Steine
die Namen der zw6lf Stimme Israels und dienten dann dazu, zu ent-
scheiden, welche konkreten Aufgaben einem dieser Stimme zuge-
wiesen werden sollte*. Die Tasche mit den Los-Steinen gehorte zur
Amtstracht des obersten Priesters. In spaterer Zeit trat die Aufgabe
in den Vordergrund, aus der geschriebenen Thorah konkrete Folge-
rungen fiir konkrete Lebens-Situationen zu ziehen. Damit freilich
riickte der Priester in die Niahe des Gesetzeslehrers, der sein Amt
nicht auf dem Erbwege erhielt, sondern durch Ausbildung und einen
eigenen Akt der Amts-Ubertragung. Davon wird an spiterer Stelle
noch zu sprechen sein. Doch bleibt schon jetzt festzuhalten: Der Auf-
trag des Priesters, Mittler der gottlichen Weisung zu sein, entspricht
der Eigenart der Ekklesia Israel, die sich als »Volk des Bundes« ver-
steht und deshalb gerufen ist, der »Bundestreue« (Chesed) stets kon-
krete Gestalt zu geben.

B) Das Konigtum
Neben dem Priester, und nicht selten in Spannung zu ihm, tragt in
der Ekklesia Israel der Kénig Verantwortung fiir den Fortbestand der
Uberlieferungsgemeinschaft. Der Schutz gegen dufSere Feinde und
die Sicherung des Rechts im Inneren gelten nicht nur als profane,
sondern zugleich als sakrale Aufgaben, auch wenn in dieser konigli-
chen Aufgabe nicht, wie bei den »Vilkern, die abbildhafte Wieder-
holung eines Sieges tiber die Chaos-Michte »im Anbeginn« gesehen
wird. Friede und Recht gelten als gottliche Gnadengaben. Darum be-
darf der Kénig zu seiner Amts-Einsetzung einer besonderen rituellen
Zeichenhandlung, in der ihm sein gottgegebener Auftrag zugeteilt
wird. Der dafiir ibliche Ritus ist die Salbung*. Der Konig ist »der
Gesalbte« (Maschiach).

Der sakrale Charakter des Konigtums wird auch dadurch deut-
lich, daf8 der Konig fiir den Gottesdienst Verantwortung trégt, bei

% So vermutlich bei den »Gottes-Befragungen«, von denen das Buch Josua berichtet,
z.B. Jos 1,1.

47 Ex 28,15 ff.

4 Vgl. 1 Sam 10,1 und 1 Sam 16,13.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe des Bundesvolkes — partikuldre und universale Bedeutung

gegebener Notwendigkeit Priester ein- oder auch absetzt, den Tem-
pelbau veranlaf8t und die Form des Gottesdienstes regelt: David gilt
als »der Psalmist« im ausgezeichneten Sinne.

Dabei ist die Erblichkeit des Kénigtums ein besonderes Zeichen
der gottlichen Bundestreue; und an manchen, hervorgehobenen Stel-
len der Bibel gilt dieses Zeichen als wichtiger gegeniiber einem ande-
ren: dem »Haus«, in dem Gott mitten unter seinem Volke wohnen
will. Als David sich fiir verpflichtet hilt, dem Gott Israels ein solches
Haus zu bauen®, antwortet der Prophet Nathan: »Der Herr wird dir
ein Haus bauen: Wenn deine Zeit voriiber ist und du dich niederlegst,
um bei deinen Vitern zu schlafen, werde ich nach dir einen Nach-
kommen erwecken, der aus deinem Leibe kommt ... und ich werde
den Thron seines Konigtums festigen auf ewig«®.

Doch wird gerade an der Gestalt Davids, der als Vater und Vor-
bild aller kommenden Kénige gilt, die spezifische Differenz des bibli-
schen Konigtums gegentiber den Konigen der »Volker« sichtbar. Die
Ur-Konige der Volker sind Zeitgenossen der kosmogonischen Ereig-
nisse gewesen. lhre Thronbesteigungsfeste sind deswegen zugleich
Feste der Welt-Erneuerung (besonders deutlich bei den Neujahrs-
festen der Babylonier). Thre sakrale Wiirde wird nicht nur von ihnen
auf ihre Nachkommen vererbt, sondern sie ihrerseits haben sie von
einem gottlichen oder gott-dhnlichen Ahnen geerbt. Und wenn ein
neuer Konig seinen Thron besteigt, wiederholt sich im kultischen
Zeichen die gottliche Geburt seines Ahnherrn durch einen Akt der
Adoption, durch welchen der Gott ihn zu seinem Sohne erklart. Des-
wegen fillt auffallend hiufig das Koénigsamt urspriinglich mit dem
Amt des obersten Priesters zusammen; und selbst in solchen Gesell-
schaften, in denen das politische Konigtum durch andere Herr-
schaftsformen abgeldst wird (z.B. durch das Wahlamt der »Archon-
ten« in Attika), bleibt der Titel »Kénig« (Basileus) fiir den obersten
Priester erhalten.

Das priesterliche Konigtum der »Volker« ist also so alt wie die
Welt und ein bleibendes Zeichen der Welt-Erneuerung. In Israel da-
gegen wird das Konigtum mitten in der Geschichte gestiftet. Hier
wiederholt, ja potenziert sich, was schon von der Ekklesia Israel als
ganzer gesagt worden ist: Sie ist keineswegs »im Anbeginn« entstan-

# »Ich wohne in einem Palast aus Zedernholz, und die Lade Gottes soll unter Zeltpla-
nen wohnen?« — 2 Sam 7,2.

50 2 Sam 11ff.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 163

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Die »Ekklesia Israel«

den, sondern mitten in der Zeit von Gott dadurch gestiftet, daf3 er
sich »mitten aus einem anderen Volk sein Volk herausgeholt hat«.
Nicht zuféllig wird an der Stelle, an der von der unwiderruflichen
Einsetzung des »Hauses David« die Rede ist, dieser Ursprung Israels
»mitten aus einem anderen Volk« in Erinnerung gerufen®'. Aber das
Konigtum reicht nicht einmal bis in die Urspriinge der Ekklesia Israel
zuriick. Wihrend Aaron, der Stammvater der Priester, als Bruder des
Mose an der Herausfiihrung Israels aus Agypten beteiligt war, gilt
die Einsetzung eines erblichen Konigtums in Israel zunédchst als ein
Abfall von Gott und seiner unmittelbaren Konigsherrschaft. Darum
weigert Samuel sich zunichst, dem Willen des Volkes zu entsprechen
und einen Konig zu salben. Und Gott spricht zu ihm: »Nicht dich
haben sie verworfen, sondern mich, daf3 ich nicht Konig tiber sie sein
soll«*2. Erst sekunddr macht Gott sich diesen Willen des Volkes zu-
eigen: »So gehorche nun ihrer Stimme«?.

Das Konigtum in Israel ist also von seinen Anfingen an das Er-
gebnis einer Geschichte von gottlichem Auftrag (im vorliegenden
Fall handelt es sich um den Auftrag, unter einer unmittelbaren, kei-
ner menschlichen Vermittlung bediirftigen gottlichen Herrschaft zu
stehen), menschlicher Schuld und géttlicher Erhaltungsgnade. Und
in der Folgezeit wird zwar ein bestimmter Kénig, Saul, mitsamt sei-
nem Hause verworfen, das Konigtum als Institution aber bleibt er-
halten, wird dem David iibertragen und nun zum Zeichen der gott-
lichen Treue und Heilszusage: »Sein Thron wird auf ewig Bestand
haben«. Zum Triger dieser Zusage aber — und auch dies ist bezeich-
nend fiir das Verstindnis des Kénigtums in Israel — wird nicht einer
der legitimen Sohne Davids, etwa Adonijahu oder Abschalom, son-
dern Salomon, der Sprof8 aus Davids Ehebruch mit Bathscheba.

So sind dem Kénigtum in Israel von seinem maf3geblich bleiben-
den Ursprung her die Merkmale eingestiftet, die fiir die gesamte
Uberlieferungsgemeinschaft charakteristisch sind: Inmitten der Zeit
entstanden, ist dieses Konigtum ein Zeichen der Treue Gottes auch
gegentiiber einem untreuen Volk und seinen stindigen Gliedern. Und
seine Bestindigkeit ergibt sich nicht aus einer naturhaften Gott-
Ahnlichkeit des ganzen Konigsgeschlechts, sondern aus einer gott-
lichen Erhaltungsgnade, die zugleich als Vergebungsgnade wirksam

51 2 Sam 7,23.
2 1 Sam 8,7.
3 1 Sam 8,3 und 8,22.

o
X

o

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe des Bundesvolkes — partikuldre und universale Bedeutung

wird und dadurch dem, dem sie gewihrt wird, Wege der Umkehr of-
fenhilt. So wird die Zusage Gottes, durch die er dem »Haus Davids«
Bestand verheifst, mit der Vorhersage verbunden: »Wenn er [dein
Sohn] bise handelt, werde ich ihn schlagen mit Ruten der Menschen
und ihn ziichtigen mit Schligen der Menschen. Aber meine Barm-
herzigkeit wird nicht von ihm weichen, wie ich sie von Saul abge-
wendet habe«>*.

¢) Die »Freude am Gesetz« und die Bedeutung des Rechts
in der Ekklesia Israel

Das Recht ist in der Uberlieferung Israels weit mehr Priesterrecht als
Konigsrecht gewesen. »Die Thorah wird nie vom Priester wei-
chen«*. Im Unterschied von anderen Nachbarvélkern werden Koni-
ge nicht fiir die Weisheit ihrer Gesetzgebung gerithmt — abgesehen
von Josia, als dessen herausragende Leistung aber eine Reform des
Kultrechts mit der strengen Konzentration des Gottesdienstes auf Je-
rusalem erwihnt wird. Dem priesterlichen Charakter des Rechts ent-
spricht es, daf3 drei Rechtsgebiete ins Zentrum der Aufmerksamkeit
riicken, die alle dem »Reinheitsrecht« zugehoren: Speisegesetze,
Kleidungsvorschriften und Ausfaltungen der » Tempel-Thorah«.
Dabei dienen die Speisegesetze vorwiegend der Vermeidung von
Kult- und Mahlgemeinschaft mit den Verehrern fremder Gétter. In
diesen Zusammenhang gehort das Verbot des Blutgenusses, durch
den sich manche Nachbarvolker einer Lebenskraft versichern woll-
ten, die durch den lebenspendenden Tod einer Gottheit zunichst
dem Acker, sodann aber den darauf weidenden Tieren mitgeteilt wor-
den war. In den gleichen Zusammenhang gehort das Verbot, »Milch-
ding und Fleischding« zu vermischen, weil es heidnischer Brauch
war, »das Bocklein in der Milch seiner Mutter zu kochen«. Und aus
der gleichen Abgrenzungs-Absicht ist es zu verstehen, daf3 der Ge-
nufS des Fleisches von Tieren, die bei den Nachbarvélkern bevorzugte
Opfertiere waren, den Israeliten verboten wurde, vor allem der Ge-
nuf3 von Schweinefleisch. Auch manche Vorschriften, die als »sexu-
alfeindlich« und spezieller als »frauenfeindlich« erscheinen, erkliren
sich aus der Abgrenzung gegen die Sakralisierung der Vorginge von

5 2 Sam 7,14f.
% Jer 18,18.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 165

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Die »Ekklesia Israel«

Zeugung und Geburt in den Kulten der Fruchtbarkeitsgotter bei den
umliegenden Volkern.

Vorschriften iiber Kleidung und Haartracht gewannen vor allem
fiir das Judentum in der Zerstreuung an Bedeutung, weil sie es er-
moglichten, auch in fremder Umgebung den Angehorigen der eige-
nen Gemeinschaft rasch wiederzuerkennen.

Die Tempel-Thorah dagegen, die festlegte, durch welches Ver-
halten »in pro-fano« (im aufler-gottesdienstlichen Alltag) der Israelit
sich zur Teilnahme an den gottesdienstlichen Handlungen »in fano«
(im heiligen Bezirk) tauglich mache (»Wer darf hinauf zum Berge
Gottes steigen?«), konzentrierte sich auf Vorschriften, die wir heute
»ethisch« nennen wiirden®. Unter diesen moralischen Bedingungen
der Reinheit (Gottesdienstfahigkeit) werden vor allem die folgenden
besonders betont: die Verpflichtung zur Redlichkeit des Wortes und
zur Vertragstreue, vor allem aber zum Eintreten fiir die Armen und
fiir die »Witwen und Waiseng, die im Konfliktsfall ihre Sache nicht
selber vor Gericht vertreten konnen. Wiahrend also Speisevorschrif-
ten vorwiegend der Abgrenzung gegeniiber den Fremden, Kleider-
vorschriften vorwiegend der Stirkung der Beziehung unter Grup-
pengenossen dienen, ist die »Ethisierung der Tempel-Thorah« ein
zentrales Thema des Wettbewerbs mit den Edlen unter den Heiden,
die lernen sollen, Israel wegen dieser weisen Gesetze zu bewundern
und von da her auf die Weisheit seines gottlichen Gesetzgebers zu
schlieflen®”.

Alle diese Vorschriften aber gelten als Ausfaltungen des einen,
»groflen Gebots«, in der Liebe zum einen Gott zur Ganzheit des Her-
zens, der Person und all ihrer Krifte zu finden®. Die »Freude am
Gesetz«, die ein Merkmal der Frommigkeit Israels ist, ist also nicht
nur Stolz auf das hochstehende Ethos, das aus diesem Gesetz spricht,
sondern vor allem die Freude tiber eine Anleitung, die es gestattet, in
den konkreten Situationen des Lebens immer neue Gelegenheiten
zum Ausdruck dieser Gottesliebe zu finden — so wie ein Liebender
sich an jeder neuen Entdeckung einer Mdglichkeit freut, auch in
sonst unscheinbaren Details des Alltags seiner Liebe Ausdruck zu ge-
ben. Daher wird auch die Fiille der Einzelvorschriften, die das Gesetz
enthilt, im Kontext israelitischer Frommigkeit keineswegs als driik-

% »Wer unschuldige Hidnde hat und ein reines Herz« — Ps 24,3 f.
7 Vgl. die schon zitierte Stelle Dt. 4,6-8.
58 Dt. 6,4f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe des Bundesvolkes — partikuldre und universale Bedeutung

kende Last empfunden, von der der Mensch befreit zu werden
wiinschte, sondern im Gegenteil freudig begriifit, weil sie es moglich
macht, das ganze Leben mit einer Vielfalt von konkreten Ausdrucks-
gestalten der Gottesliebe zu durchziehen. Daraus erkliren sich die
Preislieder auf die Thorah, vor allem das »Goldene Alphabeth« des
Psalms 119, von dem je eine Gruppe von Versen mit je einem Buch-
staben des hebriischen Alphabeths beginnt. Der Gehorsam im Klei-
nen wird so zur »Schrift«, in der der »Text« der Gottesliebe buchsta-
biert werden kann. Der Tanz um die Thorah und mit der Thorah, bei
dem die Vortinzer je eine Thorah-Rolle als »Braut« umfangen, ist
ein bezeichnender Ritus am Fest »Gesetzes Freude«. Das »Joch der
Gebote«, das der Fromme tiglich auf sich nimmt und von dem des-
halb im jiidischen Morgengebet die Rede ist, ist darum nicht weniger
»siif« als das »Joch« des Liebesgebotes, von dem Jesus spricht®, weil
es das gleiche »grofle Gebot« zum Ausdruck bringt — wie das »Ju-
gumg, von dem im Lateinischen die Ehe, das »Con-Jugium«, ihren
Namen hat.

Damit ist freilich zugleich ein Kriterium angegeben, an dem die
Gesetzesfrommigkeit Israels sich messen lassen mufS. Die Detail-
Freudigkeit, mit der die Lehrer des Gesetzes dazu anleiten, in konkre-
ten Lebens-Situationen Moglichkeiten des Ausdrucks menschlicher
Liebe und Treue zu Gott zu entdecken, kann dazu umschlagen, daf3
sie verhindern, wozu sie verhelfen sollen: die freie Entfaltung einer
sittlich-religiosen Phantasie, die in den alltiglichsten Verrichtungen
und Unterlassungen Chancen freilegt, der »Ehre Gottes« zu dienen.
Ein solches freies Spiel der sittlichen Phantasie ist ja {iberhaupt eine
der Bedingungen sittlicher Praxis, wihrend die phantasielose Fest-
stellung, »hier sei nichts zu machenc, der geldufige Vorwand ist, sich
jeder sittlichen Verpflichtung zu entziehen. Wird diese Phantasie
durch die Fiille der Vorschriften nicht angeregt, sondern zum
Schweigen gebracht, dann verwandelt sich das Gesetz tatsichlich zu
einer »schweren Last«, die die Gesetzeslehrer auf die Schultern der
Uberlieferungsgenossen legen®. Der Bezug zum Groflen Gebot der
Gottesliebe gerit dann aus dem Blick. Und so bewihrt sich auch mit
Bezug auf das Gesetz die Regel, die im Verlauf der hier vorgetrage-
nen Uberlegungen mehrfach hinsichtlich anderer Organe der Uber-
lieferung formuliert worden ist: Auch das Gesetz bewihrt sich nur,

% Mt. 11,30.
% Vgl. die Kritik Jesu an den Gesetzeslehrern Mt. 23. 4.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 167

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Die »Ekklesia Israel«

indem es einen Kontext vorzeichnet, in den die Uberlieferungsgenos-
sen ihre eigenen Erlebnisse eintragen konnen, um sie als Erfahrung
zu lesen, hier als religios verstandene Inhalte ihrer sittlichen Erfah-
rung, vor allem in ihrer Begegnung mit dem notleidenden Néchsten.
Auch das Gesetz ist in diesem Sinne eine Schule der Erfahrung — oder
es verfehlt sein eigenes Ziel.

d)  Charismatische Diener der Uberlieferung:
Das ausgezeichnete Beispiel: die Propheten

Alle Formen charismatischen Sprechens, Handelns und Sozialverhal-
tens, die in anderen religidsen Uberlieferungsgemeinschaften vor-
kommen und von denen an friiherer Stelle die Rede war (s.o0. S. 59ff.),
waren auch in der Ekklesia Israel bekannt. Und wenn die Propheten
Israels die Bezeichnung »Nebi’ijm« trugen, ist dies wohl ein Anzei-
chen dafiir, daf3 das Prophetentum in Israel seine historischen Wur-
zeln in jenen tanzenden und singenden Scharen geisterfiillter Man-
ner hatte, »unter die Saul geraten war« und von denen »der Geist auf
ihn iibersprang«®'. Aber gerade auf dem Hintergrund dieser Gemein-
samkeit mit einem in vielen Religionen verbreiteten Phanomen der
»Geistbegabung« tritt die spezifische Differenz des biblischen Pro-
phetentums desto deutlicher hervor. Die Formen ekstatischen Ver-
haltens treten zuriick; von einer willentlichen Herbeifithrung solcher
Zustinde kann keine Rede sein. Gruppen von Prophetenmeistern
und Prophetenschiilern kommen zwar, wie das Beispiel von Elia und
Elischa zeigt, noch vor. Aber der Akzent liegt so sehr auf dem einzel-
nen, von Gott zu Kénig und Volk gesandten Boten, dafS einer von
ihnen, der Prophet Amos, sagen kann: »Ich bin weder ein Prophet
(Nabi’) noch ein Prophetenjiinger (Ben-Nabi’), sondern ... der Herr
nahm mich von meiner Herde weg und sprach zu mir: Geh weg und
sprich prophetisch (hinnabe’) zu meinem Volk Israel«2. Unter allen
Funktionen des Charismatikers ist es die des unmittelbar von Gott
beauftragten Boten, die die Form und den Inhalt prophetischer Rede
bestimmt. Und unter den Inhalten der Botschaft nehmen, ganz im
Sinne der Uberlieferung Israels, die Erinnerung an Gottes Weisung,
die Aufdeckung der Schuld der Kénige und des Volkes, die Ansage
des gottlichen Gerichts und der Ruf zur Umkehr die zentrale Stelle

61 1 Sam 10,5-12.
62 Amos 7,14f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe des Bundesvolkes — partikuldre und universale Bedeutung

ein. Als ein Beispiel fiir viele sei an dieser Stelle die erste Propheten-
rede aus dem Buche Jesaja zitiert: »Ein Ochse kennt seinen Herrn
und ein Esel die Krippe seines Herrn. Aber Israel kennt’s nicht und
mein Volk vernimmt’s nicht ... Horet das Wort ihr Fiirsten von So-
dom! Nimm zu Ohren das Gesetz unseres Gottes, du Volk von Go-
morra! ... Waschet euch, reinigt euch, tut euer boses Wesen fort von
meinen Augen«®. Daf$ in Israel jenes Verstindnis der Geschichte
entstehen und sich festigen konnte, von dem an friiherer Stelle die
Rede war — ein Verstindnis, dessen leitende Kategorien »Thorah«
und »T’schubah« lauten — ist vor allem ein Verdienst der Propheten
gewesen.

Wenn also gesagt werden konnte, die Uberlieferung der Ekklesia
Israel sei eine Schule der religiosen Erfahrung gewesen und diese
besondere Art der Erfahrung habe durch das Hervortreten des histo-
rischen Bedeutungsmoments ihren unterscheidenden Charakter er-
halten, dann kann jetzt hinzugefiigt werden: In dieser Schule der Er-
fahrung sind die Propheten die wichtigsten Lehrer gewesen. Thre
unmittelbar Beauftragung durch Gott, ihre Visionen und Auditio-
nen, ihre oft provokativen Zeichenhandlungen (etwa Hosea’s Ehe-
schlufl mit einer Hure® oder das Auftreten des Jeremia mit einem
auf seine Schulter gelegten und um seinen Hals verschlossenen
Joch®), auch ihre Drohreden gegen Tempel und Kénigshaus dienen
nicht dazu, an die Stelle der normativen Erinnerungen Israels andere,
neue Inhalte zu setzen und so zum Verlassen der eigenen Geschichte
aufzufordern. Sie sind von der Absicht geleitet, eben diese Geschichte
so erfahren zu lassen, wie es der Uberlieferung Israels entspricht: als
die Geschichte von Auftrag, Siinde, Gericht und gnadenhafter Erhal-
tung, »damit Gott einen Rest tibrigbehalte fiir ein grofses Entrin-
nen«®.

e) Erneuerungsbewegungen und Sonderbiinde

Charismatiker konnen zu Begriindern neuer religioser Uberliefe-
rungsgemeinschaften werden; oder sie konnen, innerhalb bestehen-
der religioser Uberlieferungsgemeinschaften, Schiiler um sich sam-

% Jes 1, Vers 3, 10 u. 16.

% Hosea 1,2.

5 Jer. 27,2.

6 Vgl. die schon zitierte Stelle aus der Rede Josephs an seine Briider in Agypten Gen 45,7.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 169

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Die »Ekklesia Israel«

meln und so zu Griindern von Erneuerungsbewegungen oder Son-
derbiinden werden, die nicht selten eine iiber die Uberlieferungs-
gemeinschaft, aus der sie stammen, hinausgehende Missionstitigkeit
entwickeln (s.0.S. 64ff.). Unter den Propheten Israels ist nur von
Elia die Griindung einer solchen Gemeinschaft berichtet, die offen-
sichtlich an mehreren Orten »Niederlassungen« hatte und, tiber die
Lebenszeit des Griinders hinaus, auf Dauer angelegt war. Der Bericht
iiber die letzte Reise des Elia von Gilgal an den Jordan, auf der er in
jeder Ortschaft am Wege eine Gruppe von Prophetenjiingern be-
sucht®, erinnert an Visitationsreisen spiterer Monchsviter zu ihren
»Tochterklostern«. Und die Erzihlung von der Ubergabe des Prophe-
tenmantels an Elischa, von den Prophetenjiingern als Ubertragung
einer Vollmacht verstanden, liest sich wie der »Einsetzungsbericht«
eines Amts-Ubergabe-Ritus. Es ist auch kaum ein Zufall, daB8 sich in
den Elischa-Erzdhlungen Motive finden, die spiter in den Legenden
von Monchsvitern wiederkehren, z.B. die Erzahlung von der in den
Flufl gefallenen Sichel, die Elischah auf wunderbare Weise wieder
auftauchen laft und dem Prophetenjiinger zuriickgibt. (Sie kehrt in
der Benedictus-Legende wieder.)

Die Aufgabe derartiger Gemeinschaften von Prophetenjiingern
scheint vor allem darin bestanden zu haben, den ebenfalls in Gruppen
auftretenden Ba’als-Propheten wirksam entgegenzutreten. Ob sie
dariiber hinaus auf die »Formatio Mentis« der gesamten Uberliefe-
rungsgemeinschaft Einfluf8 gehabt haben, ist nicht iiberliefert. Ver-
gleichbares gilt fiir die Sondergemeinschaft der »Rekabiter, die sich
von der Gesamt-Gemeinschaft der Israeliten dadurch absonderten,
daf3 sie den Ubergang vom Nomadentum zum Ackerbau verweiger-
ten und keine alkoholischen Getrinke zu sich nahmen. Als Beispiele
der Sittenstrenge werden sie von Jeremia gelobt®. Moglicherweise
hat ihr sittlicher Rigorismus auf Sondergemeinschaften der nachexi-
lischen Zeit eingewirkt.

Sondergemeinschaften und Erneuerungsbewegungen hat es also
in Israel gegeben. Aber erst nach dem Babylonischen Exil scheinen
sie fiir die Uberlieferungsgemeinschaft als ganze bedeutsam gewor-
den zu sein.

7 2 Kon 2.
& Jer. 35,18f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ekklesia Israel und die »Fremdvoélker«
5. Die Ekklesia Israel und die »Fremdvoélker«

Die Ekklesia Israel ist von ihrem Ursprung her und ihrem Selbstver-
stindnis nach »ein Volk, das nicht ist, wie die anderen Vélker«. Der
Erinnerung an die »Herausfiihrung aus dem Sklavenhaus Agypten«
entspricht das BewufStsein, dafS das Verhiltnis dieses Volkes zu sei-
nem Gott auf einem Wechselspiel von gottlicher und menschlicher
Wahlfreiheit beruhe und darum von vorne herein kein naturhaftes,
sondern ein geschichtliches Verhaltnis sei. Und der »Voriibergang
Gottes«, der diese Herausfiihrung méglich gemacht hatte, wurde als
Gericht Gottes iiber die Gotter Agyptens verstanden und in der
Riickschau als Gericht tiber alle Gotter des Todes und der Fruchtbar-
keit gedeutet. In diesem Gericht tiber die Gétter erwies sich der be-
freiende Gott Israels als der Herr tiber die ganze Erde, der aus dieser
universalen Herrschaft heraus sich in freier Entscheidung ein beson-
deres Volk als sein »Sondergut« erwihlen konnte. Als »erwihltes
Volk« lebt Israel in einer Welt, die fremden Gottern dient und sich
dem wahren Gott, der auch das Schicksal der fremden Vélker be-
stimmt, von den Urspriingen her (seit Adam und Eva) entfremdet
hat. Diese Welt verdankt ihren Fortbestand nur einer besonderen Er-
haltungsgnade, die Gott »allen Kindern Noahsg, ja »allem Fleisch« in
einem besonderen Bundesschluf3 zugesagt hat, obgleich er wufdte,
»dafl des Menschen Herz Boses sinnt von Jugend auf«. Inmitten die-
ser gott-entfremdeten, zugleich aber von Gottes Erhaltungsgnade ge-
tragenen Welt hat das Volk den doppelten Auftrag: nicht »zurtick-
zufallen in die alte Torheit«, vor der auch »die Viter jenseits des
Stromes« nicht bewahrt geblieben waren, zugleich aber in dieser
»Welt nach Babel« ein »Segen fiir alle Sippen des Erdbodens« zu sein.

Daraus ergab sich ein spannungsreiches Verhiltnis Israels zu
den »Volkern«: Einerseits wird es in der Begegnung mit ihnen, ihren
Gottkonigen und Fruchtbarkeitskulten immer neu an seine eigene
Herkunft aus der Verehrung »fremder Gotter« erinnert, denen die
Viter jenseits des Stromes gedient haben, und erfihrt zugleich die
Versuchung, in den Dienst solcher Gotter zuriickzufallen, den eige-
nen Gott mit einem solchen Gott des Sieges und der Fruchtbarkeit
gleichzusetzen und ihn deshalb unter dem Bild des »goldenen Jung-
stiers« zu verehren. Die Begegnung mit den Fremdvolkern wird dann
vor allem als Quelle der Versuchung gesehen, »zu werden wie die
anderen Volker«. Um dieser Versuchung entgegenzutreten, wird die
Abgrenzung gegeniiber den Volkern zur strengen Pflicht — bis hin zu

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 171

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Die »Ekklesia Israel«

dem Gebot, iiberwundene Fremdvolker auszurotten®. Andererseits
sind diese Volker die Adressaten, denen »die Herrlichkeit des Herrn
zu verkiinden« ist”°, damit sie ihn als den erkennen, denen auch sie
ihre Existenz und ihren Fortbestand verdanken. Insbesondere soll
ihnen deutlich gemacht werden, dafy Gottes Weisung das heilsamste
aller Gesetze ist”!, bis sie schliefilich erkennen, daf3 es in ihrem eige-
nen Interesse liegt, sich unter diese Weisung zu stellen, die »vom
Zion ausgeht«”2.

Drittes Teilergebnis

Die Erinnerung an die Herausfithrung aus Agypten und an das damit
verbundene »Gericht iiber die Gétter Agyptens« bestimmt die Eigen-
art und das Selbstverstindnis der Ekklesia Israel. Diese besondere re-
ligivse Uberlieferungsgemeinschaft weifs sich durch die freie Ent-
scheidung eines Gottes, der von sich sagen kann »Mein ist die ganze
Erde«, und der sich in einem Akt des Gerichts als Herr iiber die Vol-
ker und ihre Gétter erwiesen hat, zum »Sondergut« dieses Gottes
erwihlt. So ist die Ekklesia Israel nicht nur aus dem »Sklavenhaus,
sondern im gleichen Akt aus einer gott-entfremdeten Welt heraus-
gefiihrt worden, um ein Volk zu sein, das »nicht ist wie die anderen
Volker«, zugleich aber dazu bestimmt ist, ein »Segen fiir alle Sippen
des Erdbodens« zu sein.

Die erste Frage, die sich daraus ergibt, lautet: Wie kann die freie
Erwihlung durch Gott an kommende Generationen weitergegeben
werden, ohne dafy dadurch dieser Gott wieder zum Stammesgott
wird, der seinem Volk ebenso zugehort, wie die Kénigs- und Landes-
gotter der Volker? Das setzt voraus, daf3 auch die rein physische Wei-
tergabe des Lebens von den Vitern und Miittern zu den Séhnen und
Tochtern zugleich als Ausdruck einer freien und ungeschuldeten »Er-
haltungsgnade« verstanden wird, durch die Gott in allen Wechselfil-
len der Geschichte sich immer neu einen »Rest fiir ein grofses Ent-
rinnen« bewahren will.

Ist aber schon die rein physische Fortexistenz des Volkes eine

% Jos Kap. 23, sowie 1 Sam Kap 15.
70 Ps 96,6.
7t Dt. 4,71
72 Jes 2,2f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drittes Teilergebnis

Auflerung dieser Erhaltungsgnade, dann muf die Ekklesia Israel von
Generation zu Generation zur Schule einer besonderen Weise der
Erfahrung werden, die es den Einzelnen gestattet, einen Kontext auf-
zubauen, innerhalb dessen alles, was sie erleben, als eine Fiille von
Gestalten dieser Erhaltungsgnade begriffen werden kann. Dies war
moglich, weil die vier Bedeutungsmomente, die zu jeder Erfahrung
gehoren, im Lichte der Erinnerung an den »Voriibergang« des rich-
tenden Gottes eine spezifische Gestalt gewonnen haben. Das »anago-
gische« (auf einen nach oben fithrenden Weg leitende) Bedeutungs-
moment der Erfahrung wurde zur Quelle des Mutes, sich dem Gott
anzuvertrauen, dessen » Angesicht mitgeht«, sodaf$ er sich mitten im
Gericht immer neu als der rettende erweist. Das »tropologische« (im-
mer neu eine Umkehr fordernde) Bedeutungsmoment, das in immer
neuen Erfahrungsinhalten entdeckt werden konnte, wurde nun nicht
mehr blof3 als verpflichtender Anspruch, sondern zugleich als Zusage
der »Gabe der Umkehr« verstehbar, in deren Kraft der Mensch auch
aus der Verstrickung in Schuld immer neue Moglichkeiten finden
kann, »Wege des Lebens« zu gehen. Damit gewann auch das »histo-
rische« Bedeutungsmoment jeder Erfahrung, seine bleibende Denk-
wiirdigkeit, eine neue Gestalt: Als Stunde der Entscheidung zwischen
Tod und Leben konnte jede neue Gegenwart ihre unverwechselbare
Kostbarkeit bewahren und blieb davor geschiitzt, als blofse »Wieder-
kehr des Gleichen« mif3verstanden zu werden. Diese bleibende Denk-
wiirdigkeit jeder einzelnen Stunde schlieft nicht aus sondern ein,
daf3 den Zeugnissen aus der eigenen Geschichte in jeder Situation
auf neue Weise entnommen werden muf3, auf welche Weise die Zu-
sage gottlicher Treue vom Menschen in der jeweiligen Gegenwart
beantwortet sein will. Darum kommen die Mitglieder der Uberliefe-
rungsgemeinschaft mit dem Erzdhlen solcher Erfahrungen an kein
Ende, weil die einmal erfahrenen Gnadenerweise Gottes in jeder neu-
en Situation neu von Gottes geschichtsmichtiger Treue sprechen
werden: Sie sagen von diesem treuen Gott in neuen Lebenssituatio-
nen jeweils etwas Neues und Anderes — »alla agoreuousin«.

Die Kontinuitit der so verstandenen Geschichte aber lief3 sich
nicht aus einem »Prinzip« nach einer Regel der Notwendigkeit dedu-
zieren, sondern beruhte allein auf dem freien Vertrauen in Gottes
ungeschuldete Treue, auf die der Mensch mit der ebenso freien Be-
reitschaft antwortet, immer neu in jeder seiner Lebenssituationen
den Auftrag (Mizwah) zu entdecken, der seinen Lohn in sich selber
enthilt: »Der Lohn fiir einen erfiillten Auftrag ist ein neuer Auf-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 173

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Die »Ekklesia Israel«

trag«. Nur so kann es gelingen, der gottlichen Weisung (Thorah) in
den konkreten Situationen des Lebens Folge zu leisten. Als Anleitun-
gen der Uberlieferungsgenossen dazu, in ihrer eigenen religids ver-
standenen sittlichen Erfahrung immer neu derartige Auftrige zu
entdecken, in deren Erfiillung das Grofle Gebot der Gottesliebe sich
konkretisiert, gewinnen auch die detaillierten Regelungen des Geset-
zes ihre fur die Ekklesia Israel typische Bedeutung.

Es scheint den Dienern an der Uberlieferung Israels gelungen zu
sein, auf solche Weise den Blick ihrer Horer fiir das »anagogische,
»tropologische«, »historische« und »allegorische« Bedeutungsmo-
ment jeder Erfahrung zu schirfen. An der Aufgabe, in solcher Weise
zu einer »Schule der Erfahrung« zu werden, ist die Uberlieferung der
Ekklesia Israel zu messen. Deshalb ist diese Aufgabe auch der Bewih-
rungsmaf3stab fiir alle Organe dieser Uberlieferung, von den Vitern
und Miittern iiber die Inhaber erblicher Amter (vor allem den Koni-
gen und Priestern) bis zu den charismatischen Dienern dieser Uber-
lieferung (vor allem den Propheten).

An diese Darstellung der Eigenart und des Selbstverstandnisses
der Ekklesia Israel schliefSt sich die zweite Frage an, wie diese beson-
dere Uberlieferungsgemeinschaft ihr Verhiltnis zu »den Vélkern«
begreifen miisse. Dieses Verhiltnis ist auf charakteristische Weise
spannungsreich. Einerseits ist Abgrenzung von den Volkern ver-
langt, vor allem deshalb, weil sie fiir die Mitglieder dieser Uberliefe-
rungsgemeinschaft zu Quellen der Versuchung werden konnen, »in
die alte Torheit zuriickzufallen«”. Diese Versuchung wurde immer
wieder in der Geschichte Israels durch die Neigung deutlich, den
Gott, der Israel aus Agypten gefiihrt hat, nach dem Vorbild der Ko-
nigs- und Landesgétter der Volker zu deuten, deren Symbol die
Stierbilder sind, unter denen diese Vélker ihre Gétter verehren (z.B.
der Apis-Stier der Agypter oder der Baals-Stier der Kanaanier). Die
Erzahlung vom »Tanz um den goldenen Jungstier« hat den Mitglie-
dern der Ekklesia Israel die Gefahr dieses Riickfalls bleibend vor Au-
gen gestellt.

Andererseits hat der Gott Israels sich schon durch die Heraus-
fiilhrung aus Agypten als Herr auch iiber die Fremdvélker und ihre
Gotter erwiesen. Daraus ergab sich die Aufgabe, auch sie zum Lobe
dieses Gottes einzuladen (»Lobet den Herrn, alle Vélker, preiset ihn,
alle Nationen«). Und Israels Zeugnis fiir die Vorziiglichkeit des Ge-

73 Ps. 85,9.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drittes Teilergebnis

setzes sollte dieser Einladung Glaubwiirdigkeit verleihen. Es gehort
zu den bleibenden Aufgaben aller Organe der Ekklesia Israel, diese
beiden Erfordernisse zu einem Ausgleich zu bringen, damit das von
Gott erwihlte »Sondergut« zugleich zu einem »Segen fiir alle Sippen
des Erdbodens« werden kann.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 175

‘am 18.01.2026, 12:31:28. /de/a - [



https://doi.org/10.5771/9783495860922-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Erwählung der Väter und die Überlieferungsgemeinschaft als »Bundesvolk«
	a) Das besondere Problem der »Ekklesia Israel«: die Weitergabe einer »Erwählung«
	b) Die »Erhaltungsgnade« – ein überlieferungsgeschichtlicher Grenzfall

	2. Die Aufgabe einer transzendentalphilosophischen Deutung
	3. Die »Ekklesia Israel« als Schule der religiösen Erfahrung
	a) Die besondere Erfahrung Israels als Schule des Blicks für das »anagogische« Bedeutungsmoment jeder religiösen Erfahrung
	b) Das »historische« und »tropologische« Bedeutungsmoment
	c) Partikularität und universeller Weltauftrag – ein wichtiges Beispiel: Der jüdische Beitrag zur Entstehung und Geschichte de
	d) Ein Volk, das »nicht ist wie die anderen Völker«

	4. Die Organe des Bundesvolkes – partikuläre und universale Bedeutung
	a) Die ursprünglichen Träger der Überlieferung: die Väter und Mütter
	b) Erbliche Ämter im Dienste der Überlieferung: Priester und Könige
	a) Das erbliche Priesteramt
	b) Das Königtum

	c) Die »Freude am Gesetz« und die Bedeutung des Rechts in der Ekklesia Israel
	d) Charismatische Diener der Überlieferung: Das ausgezeichnete Beispiel: die Propheten
	e) Erneuerungsbewegungen und Sonderbünde

	5. Die Ekklesia Israel und die »Fremdvölker«
	Drittes Teilergebnis

