
I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 23

einen oder anderen Weise unser Leben bestimmen, das heißt um unseren Welt- und

Selbstbezug.62

2. Ästhetische Erfahrung versus alltägliche Erfahrung?

Vor dem Hintergrund des bisher Gesagten stellt sich schließlich die Frage, wie sich

ästhetische Erfahrungen von anderen Arten der Erfahrung abgrenzen lassen. Auf der

Basis der gerade beschriebenen Begriffsbestimmungen ästhetischer Erfahrung werden

im Folgenden zentrale Vorschläge zur Abgrenzung vorgestellt, welche sich auch in die-

sem Fall keinesfalls ausschließen, sondern miteinander zusammenhängen:

 

a.

Ästhetische Erfahrungen implizieren dem ersten Vorschlag zufolge eine ästhetische

Qualität der Erfahrung, welche beispielswiese ein spezifisches Gefühl oder eine Emo-

tion (wie etwa eine bestimmte Form der Liebe bei Edmund Burke),63 eine spezifische

Modifikation unseres Fühlens oder Empfindens, ein interesseloses Wohlgefallen (Im-

manuel Kant)64 oder eine bestimmte Intensität des Erlebens (Monroe C. Beardsley,

Hans Ulrich Gumbrecht, Hans-Joachim Hespos)65 bzw. das Hervorrufen von besonde-

62 Wellmer, Versuch über Musik und Sprache, 156. In dieser Schrift hat Albrecht Wellmer den Versuch

unternommen, grundsätzlich die Strukturalität von Musik als immer mit ihrem Anderen – mit

der Erfahrung einer Wirklichkeit – verwoben anzusehen und daraus ihre Welthaltigkeit (unter

dem Aspekt der Sprachähnlichkeit) abzuleiten. Vgl auch Dieter Mersch, »Über das ›Reale‹ in Neu-

erMusik«, in: Zurück in die Gegenwart,Weltbezüge inNeuerMusik (= Veröffentlichungen des Instituts

für Neue Musik und Musikerziehung Darmstadt, Band 55), hg. v. Jörn Peter Hiekel (Mainz: Schott,

2015), 32-49, hier 36: »Keine kompositorische Grammatik oder Abstraktion erfüllt sich selbst – viel-

mehr interessiert sie nur, weil wir an ihr und durch sie etwas wahrnehmen, was über sie hinaus-

weist und unsere Welt betrifft: die Unerhörtheit eines Klangs beispielsweise, seine anrührende

Stimmung, eine Rhythmik, die uns dem Platz entreißt, an dem wir fest zu stehen meinen, oder

ein aufwühlender Affekt und eine Versenkung, die uns der Unendlichkeit, der Transzendenz nä-

her bringt. Dann scheint gleichzeitig auf, was man die musikalische Idee genannt hat, die nicht

nur ein Thema und dessen Exposition bezeichnet, sondern die zugleich mit anderen Ideen und

Referenzen angereichert ist, durchaus mit philosophischen Gehalten, die dem Gehörten allererst

seine Bedeutung verleihen.«

63 Siehe Edmund Burke, Philosophische Untersuchungen über unsere Ideen vom Erhabenen und

Schönen (Hamburg: Meiner, 1989), 127, vgl. auch Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 17.

64 Siehe Immanuel Kant, Kritik derUrteilskraft (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1995), § 2, vgl. auchDeines,

Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 17.

65 Gumbrecht argumentiert, »dass das, was wir ›ästhetische Erfahrung‹ nennen, uns immer mit be-

stimmtenGefühlen der Intensität versorgt, diewir in den von uns bewohnten historisch und kultu-

rell spezifischen Alltagswelten nicht finden können.«Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120.

Siehe auch Hans Ulrich Gumbrecht, »Epiphanien«, in: Dimensionen ästhetischer Erfahrung, hg. v.

Joachim Küpper und Christoph Menke (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003), 203-222; siehe weiter-

hin Monroe C. Beardsley, Aesthetics, Problems in the Philosophy of Criticism (New York: Hackett,

1958), 527-528; Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 17.; Hans-JoachimHespos, »pfade des ri-

sikos« (1985), in: ders., .redezeichen., Texte zurMusik 1969-1999, hg. v. Randolph Eichert und Stefan

Fricke (Saarbrücken: Pfau, 2000), 71.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-003 - am 13.02.2026, 14:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

ren Schwellenerfahrungen (Erika Fischer-Lichte)66 bedeuten kann. Diese unterschiedli-

chen Auffassungen von ästhetischer Qualität lassen sich vorwiegend aus ihrem jeweili-

gen zeitlich-kulturellemUmfeld verstehen und auf dieses anwenden. Aus diesemGrund

scheinen nicht alle Auffassungen von ästhetischer Qualität auf die aktuelle Kunst an-

wendbar zu sein: Insbesondere hinsichtlich eines »uninteressierten und freienWohlge-

fallens«, das transformative Erfahrungen um 1800 anzuregen vermochte, bei denen im

Gegensatz zum Alltag »kein Interesse, weder das der Sinne, noch der Vernunft, […] den

Beifall ab[zwingt]«,67 betont Erika Fischer-Lichte, dass »in Zeiten einer ständig weiter

um sich greifenden Ästhetisierung der Lebenswelt, unter den Bedingungen einer Spaß-

und Eventkultur […], ›uninteressiertes und freies Wohlgefallen‹ ganz sicher nicht die

geeignete Empfindung dar[stellt], um das Subjekt in einen Schwellenzustand zu ver-

setzen«.68 Vielmehr scheinen heutzutage »Irritation, Kollision von Rahmen, Destabi-

lisierung von Selbst-, Fremd- und Weltwahrnehmung, kurz: die Auslösung von Krisen

[…] viel eher imstande [zu sein], dies zu vollbringen.Denn sie vermitteln zutiefst verstö-

rende Erfahrungen, die daher auch zu einer Transformation desjenigen führen können,

der sie durchläuft.«69

Im Rahmen einer Bestimmung von Kunst als menschlicher Praxis sieht Georg W.

Bertram gerade ein solches Transformationspotential von Kunst als eine besondere äs-

thetische Qualität an, wobei die Auseinandersetzung mit Kunst einen Beitrag zur Prä-

gung menschlicher Praktiken leistet: Ästhetische Erfahrungen bilden ihm zufolge den

Grund dafür, dass die Auseinandersetzung mit Kunstwerken für Rezipierende wertvoll

ist.70 Durch Aktivitäten, die sich im Zusammenhang mit der Auseinandersetzung mit

Kunstwerken ereigen, lassen sich Rezipierende in ihren Praktiken verändern – sie »ge-

hen also die Möglichkeit ein, als die Subjekte verändert zu werden, die sie sind.«71 Als

wertvoll können dabei Praktiken angesehen werden, die zur Bestimmungmenschlicher

Praktiken beitragen, indem sie ein Aushandlungsgeschehen eben dieser anstoßen.72

Die Auseinandersetzung mit Kunstwerken hat einen normativ-praktischen Charakter,

da sie beurteilende Aktivitäten in der Kunstkritik und privaten Diskussionen hervor-

bringt:73 »Wer ein Kunstwerk kritisiert, es also als gelungen oder misslungen beurteilt,

nimmt dazu Stellung, ob und inwiefern das Werk Impulse für menschliche Aktivitä-

ten gibt. Diese Impulse können sehr unterschiedlicher Natur sein und sie können sich

66 Siehe Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 341, siehe auch Kapitel I/10 dieser Arbeit.

67 Kant, Kritik der Urteilskraft, 287.

68 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 341.

69 Ibid. Vgl. zu einem Begriff von Kunst bzw. der Spezifik ästhetischer Erfahrungen, die eine von Irri-

tation geprägte Kommunikation initiieren: Christoph Menke, Die Souveränität von Kunst, Ästhe-

tische Erfahrung nach Adorno und Derrida (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991).

70 Vgl. Bertram, Kunst als menschliche Praxis, 171.

71 Bertram, Kunst als menschliche Praxis, 175. Zu früheren Versuchen, ästhetische Erfahrung als eine

Erfahrung des »Selbstverlusts« zu erläutern, siehe Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und

Vorstellung (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1986) sowie Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragödie

aus dem Geiste der Musik, Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 1, hg. v. Giorgio Colli und

Mazzino Montinari (Berlin: de Gruyter, 1988).

72 Vgl. Bertram, Kunst als menschliche Praxis, 188f.

73 Vgl. ibid., 191f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-003 - am 13.02.2026, 14:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 25

auf sehr unterschiedliche Praxiszusammenhänge und Praktiken beziehen.«74 Das Aus-

handlungsgeschehen der Kunst geht dabei von einem dynamischen Zusammenhang

zwischen Kunst und verschiedensten Interpretationsaktivitäten aus, im Rahmen de-

rer die Bestimmungen menschlicher Praktiken herausgefordert werden.75 Der Beitrag,

den die Kunst zur Prägung menschlicher Praktiken leistet, wird im Rahmen von Dis-

kussionen um Urteile von Menschen erweitert:76 »Menschen entwickeln in der Kunst

Gegenstände und Geschehnisse für Praktiken, mittels derer sie sich selbst Anstöße für

Veränderungen zu geben vermögen.«77 In der Kunst arbeiten wir uns somit an Gegen-

ständen nicht um ihrer willen, sondern um unserer selbst willen ab.78 Zur Praxis der

Kunst gehört demnach untrennbar die Reflexion darüber, was Kunst ist.79

 

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie Gegenstand, Inhalt und Form einer

Erfahrung beschaffen sein müssen, damit diese eine ästhetische Qualität erlang, was

die folgenden beiden Punkte kurz umreißen.80

 

b.

Im Rahmen einer Abgrenzung ästhetischer Erfahrungen von anderen Arten von Erfah-

rungen weisen einem zweiten Ansatz zufolge ästhetische Erfahrungen eine besondere

Art von Inhalt auf, wobei dieser im phänomenologischen Sinn einen phänomenalen

Charakter aufweist, wie beispielsweise ein besonderes sinnliches Erscheinen – oder

im epistemischen Sinn in einem bestimmten kognitiven Inhalt oder, wie Noël Carroll

vorschlägt, in ästhetischen Eigenschaften bestehen kann.81 Ästhetische Eigenschaften

können Carroll zufolge folgende Aspekte beinhalten:

Some examples include: detecting the sadness in themusic, the apparentmassiveness

of the building, the balance in the sculpture, and the lightness of the dancer’s step. […]

Some are sensuous properties like massiveness and lightness; others – like balance –

could be called Gestalt properties. Sadness, on the other hand, is an expressive or an-

thropomorphic property. […] There are, of course, evenmore types of aesthetic and ex-

pressive properties than enumerated so far.What they have in common is that they are

response-dependent insofar as their existence depends on creatures like us with our

sensibilities and imaginative powers. […] The aesthetic properties of artworks, then, are

dispositions to promote impressions or effects, notably of expressivity, mood, figura-

tion (metaphoricity), synesthesia or cross-modal correspondence, perceptual salience,

Gestalt organization, and/or qualitative intensity, which emerge from the base prop-

74 Ibid., 196.

75 Vgl. ibid., 202.

76 Vgl. ibid., 214f. Vgl. auch John Dewey, Kunst als Erfahrung (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1988), 377.

77 Bertram, Kunst als menschliche Praxis, 215.

78 Vgl. Bertram, Kunst als menschliche Praxis, 219.

79 Vgl. ibid., 219.

80 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung 17-18.

81 Vgl. Carroll, »Äesthetic Experience, A Question of Content«, 89f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-003 - am 13.02.2026, 14:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

erties of the works at hand in relation to suitably informed percipients with standard-

issue human sensibilities and imaginative powers.82

Ästhetische Eigenschaften als Inhalt interagieren mit der Form eines ästhetischen Ob-

jektes in vielerlei Hinsicht, wobei die Form einerseits ästhetische Eigenschaften her-

vortreten lassen kann, während andererseits die Abfolge, Entwicklung und Nebenein-

anderstellung ästhetischer Eigenschaften formkonstituierend sein können:

Thus the content-oriented theorists of aesthetic experience conjectures that if atten-

tion is directed with understanding to the form of the artwork, and/or to its expressive

or aesthetic properties, and/or to the interaction between these features, and/or to the

way in which the aforesaid factors modulate our response to the artwork, then the ex-

perience is aesthetic.83

 

c.

Der dritte Ansatz ästhetische Erfahrungen von anderen Arten der Erfahrung zu un-

terscheiden besteht darin, dass eine ästhetische Form erkennbar ist, die eine gewisse

Komplexität offenbart.84 Einer solche Komplexität trägt vor allem der Begriff der exis-

tentiellen Erfahrung Rechnung, da diese eine komplexe Konstellation von Erlebnissen,

kognitiven Einstellungen und Akten, Hintergrundwissen, Wahrnehmungen, Gefühlen

und Handlungen miteinschließt. Existentielle Erfahrungen sind somit »komplex kon-

stituiert«.85 Aus diesem Grund, liegt es nahe, das Ästhetische von Erfahrungen durch

eine spezielle Gestalt oder Ordnung bzw. ein Zusammenspiel ihrer Bestandteile als

spezifische Form der Erfahrung zu verstehen.86 Die Interaktion der spezifischen Form

der Erfahrung mit der ästhetischen Form eines Kunstwerkes in einer bestimmten Auf-

führungssituation und -konstellation konstituiert dabei schließlich musikalische Form:

»Musikalische Form entsteht in der Interaktion des ästhetisch erfahrenden Subjektsmit

dem ästhetischen Objekt im Prozess der ästhetischen Erfahrung und ist daher weder

als bloße Objekteigenschaft des musikalischen Phänomens noch als reine Erfahrungs-

kategorie zu verstehen.«87

 

Der Begriff der ästhetischen Erfahrung wird von einer Vielzahl an verwandten Begrif-

fen umkreist, wobei sich vor allem die Beziehung zu den Begriffen der ästhetischen

Wahrnehmung und des ästhetischen Urteils als sehr komplex darstellt, da diese jeweils

entweder als Teil ästhetischer Erfahrungen oder als Vorstufe, Konsequenz oder alsmehr

oder weniger eigenständig angesehen werden.88 Insgesamt scheint sich die gesamte

82 Ibid., 90f.

83 Ibid.

84 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 18.

85 Ibid.

86 Vgl. ibid.

87 Cosima Linke, Konstellationen, Form in neuer Musik und ästhetischer Erfahrung im Ausgang von Adorno,

Eine musikphilosophische und analytische Untersuchung am Beispiel von Lachenmanns ›Schreiben, Musik

für Orchester‹ (Mainz: Schott, 2018), 9.

88 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 20. Martin Seel zufolge ist ästhetische Erfahrung

kein Oberbegriff für ästhetische Reaktionen jedweder Art, sondern eine gesteigerte Form ästheti-

https://doi.org/10.14361/9783839458457-003 - am 13.02.2026, 14:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 27

Diskussion um Definitionsversuche ästhetischer Erfahrungen seit Jahrhunderten um

das Problem zu drehen, eine Bestimmung anzubieten, die der Charakteristik eines je-

den einzelnen Falles Rechnung trägt und gleichzeitig für alle paradigmatischen Fälle

gilt, ohne so abstrakt und allgemein zu erscheinen,89 wie es beispielsweise bei den ge-

rade erwähnten drei Ansätzen der Fall ist, was insbesondere auch darauf zurückzufüh-

ren ist, dass Begriffe wie »Inhalt« und »Form« wiederum sehr unterschiedlich besetzt

sind und gefüllt werden können. Im Rahmen einer pluralistischen Bestimmung geht es

somit nicht darum, »additiv immer weitere spezifische und konkrete Bestimmungen

unterschiedlicher Erfahrungen aneinanderzureihen, sondern es besteht gleichsam in

einer Flexibilisierung des theoretischen Instrumentariums.«90

3. Ästhetische Erfahrung in außerkünstlerischen Bereichen

Als eine Antwort auf diese Problematik ist im Rahmen von kunstdefinitorischen Versu-

chen laut Deines, Liptow und Seel als ein wesentlicher Ansatz die Überzeugung zu nen-

nen, dass Kunstobjekte über ihr Potenzial bestimmtwerden, eine ästhetische Erfahrung

hervorzurufen.91 Dabei würde im Extremfall sogar das Eintreten einer ästhetischen Er-

fahrung eine notwendige als auch hinreichende Bedingung für den Kunststatus eines Ob-

jektes darstellen: »Alle und ausschließlich Objekte der Kunst, hieße das, geben Anlass

zu einer ästhetischen Erfahrung.«92 Einwände zu dieser Theorie beziehen sich genau

auf die Frage, ob ästhetische Erfahrung eine notwendige oder hinreichende Bedingung

für Kunst sein muss. Philosophen wie Hegel, Baumgarten und Kant haben dabei her-

ausgestellt, dass sinnliche Wahrnehmung in Verbindung mit ästhetischer Erfahrung

einem weit größeren Bereich zuzuordnen ist als dem der Kunst, wie zum Beispiel der

Natur, des Designs oder des Kunsthandwerks.93 In neuerer Zeit wurden sodann auch

Vorschläge zurDiskussion gestellt, die beispielsweise Sportereignisse, pornographische

Darstellungen und erotische Interaktionen als Anlässe ansehen, ästhetische Erfahrun-

gen zu erzeugen.94 Martin Seel betont in diesem Zusammenhang, dass die Philosophie

scher Wahrnehmung. Ästhetische Wahrnehmung besteht dabei in einer Aufmerksamkeit für das

Erscheinen von Erscheinendem. Siehe Seel, Ästhetik des Erscheinens, 57.

89 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 21.

90 Ibid.

91 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 23. Dabei spricht man von einer Variante der so-

genannten funktionalistischen Definition von Kunst. Vgl. auch Stephen Davies, Definitions of Art

(Ithaca und London: Cornell, 1991), 23-77 und Daniel M. Feige et.al. (Hgg.), Funktionen der Kunst

(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2009).

92 Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 23.

93 Vgl. ibid., 24. Siehe auch Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I (Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 1986), 13; Martin Seel, Die Macht des Erscheinens, Texte zur Ästhetik (Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 2007), 56-66, sowie Joachim Küpper und Christoph Menke, »Einleitung«, in: Dimensio-

nen ästhetischer Erfahrung, hg. v. dies. (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003), 7-15, hier 9-10. Vgl. auch

Bertram, Kunst als menschliche Praxis.

94 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, in: New Literary

History 30/2 (Frühling 1999), 351-372 sowie Richard Shusterman, »Auf der Suche nach der ästheti-

schen Erfahrung, Von der Analyse zum Eros«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 54 (2006), 2-20.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-003 - am 13.02.2026, 14:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

