Wenn die Seele krank wird: Depression

HINDERK M. EMRICH

1. Einleitung

Mit dem Geist und mit der Seele machen wir Menschen heute eine
zweifelhafte Erfahrung: man hitte sich auch eine Zeit vorstellen
koénnen, in der die Menschen nach zwei Weltkriegen in geistiger
Klarheit und echter seelischer Konturierung leben wiirden. Statt-
dessen leben wir unter den Bedingungen geistig-seelischer Ent-
fremdung und Enteignung. Die steigenden mentalen Moglichkei-
ten werden nicht fiir sondern gegen die Natur des Menschen ein-
gesetzt. Es kommt zu einem Entseelungsprozess: meines Erach-
tens der entscheidenden Legitimation fiir das Thema dieses Philo-
sophie-Festivals. Und somit erscheint die Frage, die mir mit die-
sem Beitrag gestellt wird, nur allzu berechtigt: Was passiert, wenn
die Seele krank wird? Die Frage hat eine metaphysisch-
philosophische und eine psychiatrische Seite, und ich will im Fol-
genden versuchen, beiden Aspekten gerecht zu werden. Ist De-
pression eine Krankheit? Wird bei der Depression die Seele krank?
Was ist mit ,,Seele” gemeint? Was heifst dann Krankheit: was heifit
es, von ,seelischen Krankheiten” zu sprechen?

Und ferner: Kann eine Seele tiberhaupt erkranken? Kann tibri-
gens der Geist erkranken? Wird die Seele — und der Geist — nicht
eher in unserem Leben in Situationen gebracht, die krankmachend
auf uns wirken und zu psychischen Zusammenbriichen fithren, zu
seelischen Ausnahmezustdnden? Heute sagt man, es sei das Ge-
hirn, das krank sei, wenn Seele und Geist scheinbar nicht ,nor-
mal” funktionieren. Was aber bedeutet eine solche Funktionssto-
rung von Seele und Geist? Ist das nicht oft eher ein sehr berechtig-

85

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HINDERK M. EMRICH

ter Aufstand, ein Protestzustand von Seele und Geist, wenn sich
unser psychisch-geistiges Leben weigert, noch , mitzumachen”, zu
funktionieren, sich anzupassen, nicht das ,Halt” zu rufen, das in
Franz Kafkas Erzéhlung , Auf der Galerie” beschworen wird, aber
letztlich doch nicht zustande kommt?

Alle diese Fragen zu bewegen, wird dieser Beitrag nicht aus-
reichen. Aber ich mdchte doch versuchen, eine Bresche in das Di-
ckicht der Problemlagen hineinzuschlagen. Was also ist zu tun?

Es geht zuerst einmal um die Seele, den Seelenbegriff, um das
ganz Innere, das ganz ,Einzige”, das ganz Besondere, das uns
Ausmachende, das, was in Materie allein nicht aufgeht, was ist es
mit diesem Seelischen in uns? Durch was und in welcher Hinsicht
ist unser seelisches Dasein wirklich ,seelisch” und nicht nur Aus-
druck unserer korperlichen Funktionalitit in Korper, Nervenge-
flechten, Vegetativum, Bauchgehirn (Plexus solaris), Zentralnerven-
system, ,limbischem System” etc.?

Dieses besondere uns ausmachende Seelische, dieses ,,Wir-
selbst”, kann in der Tat in der Depression gestort sein. So beginnt
bereits der Wehmutsfilm ,Nostalghia” von Andrej Tarkowskij mit
dem Ausdruck seelischer Uberforderung, wenn es heifst , Eure
Schonheiten kann ich nicht mehr ertragen”. Depressive Menschen
stehen oft in einem Selbstverhiltnis, welches bedeutet, die eigenen
Gefiihle nicht mehr erleben zu konnen, in ihnen nicht mehr zu
Hause zu sein, in ihnen keine Heimat mehr zu haben. Heimatver-
lust des seelischen Daseins von Menschen in sich selbst: dies als
eine Art Praambel fiir die Frage nach dem Kranksein der Seele in
der Depressivitat.

Das diesjahrige Festival der Philosophie stellt sich die Frage
nach der Wirklichkeit der Seele: ist die Seele eine Metapher oder
ist sie wirklich? Die Grundfrage ist also, ob die Seele im metaphy-
sischen Sinne eine Realitdt darstellt, oder lediglich ein Konstrukt
unserer selbst. Die Antwort auf diese Frage ist entscheidend fiir
die Frage nach der Moglichkeit, dass die Seele erkranken kann.
Man spricht von Geisteskrankheiten, man spricht von seelischen
Krankheiten, aber was heifst das? Der grofie Psychiater und Philo-
soph Karl Jaspers spricht davon, Geist und Seele konnten als sol-
che nicht erkranken, sondern lediglich der Zugang zur geistigen
und seelischen Wahrheit konne erkranken mit dem Resultat psy-
chischer Storungen. Kann also die Seele als sie selbst tiberhaupt
krank sein? Sigmund Freud ist der Auffassung, dass seelische

86

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

Krankheit durch ,Krankungen” zustande kommt: Prozesse der

Demiitigung und der Enttduschung, der Traumatisierung, der Be-

eintrachtigung oder Geborgenheitsdefizite konnen unser seeli-

sches Dasein so sehr erschiittern, dass Krankungsprozesse und

krankmachendes Geschehen die Folge sind. Was aber heifit dies

fur die Wirklichkeit der Seele? Diesem Fragenkomplex soll im

Folgenden nachgegangen werden unter der Perspektive einer

Dreiteilung, namlich

® der Depressivitat als Ausdruck einer neurobiologischen St6-
rung, wie dies von Karl Jaspers klar gesehen wurde als eine
Moglichkeit des Scheiterns des Zuganges zu seelischer Wirk-
lichkeit. Es handelt sich hier um eine Art neurobiologisch be-
dingter seelischer Krankheit mit der Symptomatik: Depressi-
on.

® die Depressivitit als ,Neurose”. Hier geht es um eine lebens-
geschichtlich schicksalhaft durch Psychodynamik entstehende
Form der seelischen Erkrankung, und diese ist nun eben nicht
primér neurobiologisch bedingt, hinterldsst aber, wie neuere
Forschungsergebnisse zeigen, im Gehirn durchaus ihre funkti-
onellen Spuren. Vom Standpunkt des Aristoteles aus und sei-
ner schonen Vorlesung in Athen ,Peri Psyches: tiber die Seele”
kénnte man diese Form der Depressivitit als eine Storung der
Vitalitdt kennzeichnen, denn fiir Aristoteles bedeutet Psyche
Lebendigkeit. Und in der Tat werden durch schicksalhaft psy-
chodynamische Prozesse sehr starke Einbufien der Lebendig-
keit wirksam.

® Die dritte Doméne der Depressivitdt, tiber die ich hier spre-
chen mochte, hat einen mehr metaphysischen Charakter. Es
geht um die Frage nach der Sinnstellung, nach der Sinnge-
bung: es ist eine Form existentieller Depressivitdt im Sinne von
Kierkegaard. Diese ist fiir unseren heutigen Beitrag zum Festi-
val der Philosophie deshalb so wichtig, weil sie in nuce
zugleich eine Antwort enthilt auf die Frage nach der Wirk-
lichkeit der Seele.

Kommen wir nun zur Darstellung der drei verschiedenen Formen
von Depressivitdt im Hinblick auf das Seelenproblem, so ist zuerst
zu fragen: was verstehen wir tiberhaupt unter Depression? Das
Wort ,Depression” stammt ab von dem lateinischen Begriff , de-
primere”, niederdriicken: niedergedriickt wird: die Stimmung, die

87

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HINDERK M. EMRICH

Emotionalitit, der Antrieb, die Freude, das Selbstbewusstsein, das
Welt- und Wirklichkeitsverhiltnis, die Vitalitat, die Freude am
Dasein, die Fahigkeit, zupacken zu kénnen, Energie zu haben, et-
was in Angriff zu nehmen und etwas zu leisten.

2. Zum Wesen der Depressivitat

Motto: Medwedenko: ,Warum gehen sie
eigentlich immer in Schwarz?”

Mascha: ,,Aus Trauer um mein Leben: weil
ich ungliicklich bin.”

A. Tchechov: Die Mowe (Berlin 1996)

Inwieweit beruht Depressivitit auf einer besonderen psychischen
,Haltung”? Inwieweit ist sie eine kulturhistorisch bedingte me-
lancholische ,Lebensform” im Sinne Wittgensteins? Um es gleich
vorweg zu sagen: Depression im eigentlichen Sinne ist eine
schwere Erkrankung, die nicht primar mit rein kulturellen Begrif-
fen belegt werden kann. Auf der anderen Seite gibt es aber kul-
turhistorische Stromungen, die — wie wir es in der von Tchechov
beschriebenen russischen Schwermut feststellen konnen — sich in
einzelnen Lebensschicksalen massiv auswirken konnen und die
prdgend fiir eine Lebensform werden kénnen, eine Lebensform
der Melancholie, die der Berliner Philosoph Michael Theunissen
in , Vorentwiirfe von Moderne: antike Melancholie und die Acedia des
Mittelalters” beschrieben hat und fur die der Satz von Soren Kier-
kegaard in ,Entweder-Oder” prégend geworden ist — und zwar
im Hinblick auf seinen melancholischen Gewalt-Protagonisten
Nero — , Aber der Geist bricht nicht durch” — gewissermafien ein
Mangel an geistig-seelischer Erhellung.

Depression als ein psychiatrisches Syndrom ist durch eine Fiil-
le von Symptomen gekennzeichnet, die sowohl normalpsycholo-
gisch verstehbar sind, als auch in Zustdnden der Angst, der Ver-
zweiflung, der psychotischen Dekompensation, in Lebenskrisen
und auch in Reifungskrisen eine zentrale Rolle spielen. Insofern
ist Depression einerseits Krankheit, andererseits Schicksal und
Herausforderung.

Aus der Sicht der Psychiatrie hat jede psychische Krankheit
auch eine evolutiondre Wurzel. Die Entwicklung des Menschen zu

88

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

dem, was er heute ist, ist sehr stark durch biologisch-soziale Pro-
zesse von Selektion und Mutation gepragt. Evolutiondr gesehen
erscheinen alle psychiatrischen Krankheiten als Steigerungsfor-
men von in der Evolution sich als sinnvoll herausgebildet haben-
den psychischen Eigenschaften. So kann man beispielsweise
Zwangsneurosen als Ubersteigerungsformen von Pflichtgefiihl,
Angstneurosen als Ubersteigerungsformen von Furcht, Manie als
Ubersteigerungsformen von Ubermut und Depressionen als Uber-
steigerungsformen von Trauer, dem Bediirfnis nach Riickzug und
Sinnsuche, nach Bewiltigungsmoglichkeiten und dem Durchlau-
fen von Krisen verstehen. Von dem Heidelberger Psychodynamik-
Forscher Hubertus Tellenbach stammt das Konzept des ,Typus
melancholicus”, das idealtypologisch einen charakteristischen
Grundzug der Menschen beschreibt, die die Tendenz haben, unter
Stressbedingungen depressiv zu werden. Dieser charakteristische
Wesenszug erscheint uns ein bisschen sehr , deutsch” und ist ge-
pragt durch ,Ordentlichkeit, Gewissenhaftigkeit, Griindlichkeit,
Anlehnungsbediirfnis, Hduslichkeit und Treue, Verantwortungs-
bewusstsein, Voraussagbarkeit von Verhalten”. Wenn das so ist,
dann stellt sich auch die Frage nach dem ,Sinn von Depression”.
Es geht dabei um solche Dimensionen wie Riickzug im Sinne einer
,Auszeit”, um das Bediirfnis nach innerer Vertiefung, nach ver-
mehrter Reflexion und letztlich der Sinnsuche. Die biologische
Grundlagenforschung der Depression hat gezeigt, dass es durch-
aus auch Tiermodelle gibt, die zeigen, wie — gerade auch beim
Tier — Depressivitdt zustande kommen kann. Es handelt sich hier-
bei um so etwas wie , gelernte Hilflosigkeit”: es gibt keinen Aus-
weg, so wie Ingmar Bergman dies in seinem grofsartigen Film der
80er Jahre in Miinchen , Aus dem Leben der Marionetten” be-
schrieben hat mit dem Satz , Alle Wege sind verschlossen”. Und
dabei zeigt sich, dass durch diese Tiermodelle etwas dargestellt
wird, was beim Menschen durch das Phianomen der ,, Vulnerabili-
tit"” gekennzeichnet wird, namlich eine ,,Uberempﬁndlichkeit zur
Depression”, erzeugt durch genetische Dispositionen und psychi-
sche Pragungen im Sinne von Geborgenheitsdefiziten und in die-
sem Sinne von ,Schicksal”.

89

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HINDERK M. EMRICH

3. Depressionen als ,Verarbeitungsstérung“:
Depression als ,Neurose®

Eine der bedeutendsten Entdeckungen des 20. Jahrhunderts in
psychologischer Hinsicht ist sicherlich das Konzept von Sigmund
Freud, dass seelische Krankheiten mit einem ,inneren Dialog”
zwischen dem unbewussten geistig-seelischen Leben in uns und
dem Wachbewusstsein zu tun haben. Vieles von dem, was Men-
schen durchmachen miissen, wird, weil es , krankend” ist, weil es
krankmachend ist, weil es demditigend ist, weil es seelische ,Pein”
hervorruft und in diesem Sinne ,peinlich” ist, verdrdngt, ab-
gespalten, verleugnet. Diese sog. Freudschen Mechanismen spie-
len fiir die Psychodynamik der Depression eine ausschlaggebende
Rolle. Was der neurotisch-depressive Mensch erlebt, ist eine Art
innerer Hilfeschrei, im Sinne von Balint ein , Vorzeigesymptom”
von ungeldsten inneren Problemen, die mit der Bewiltigung von
Schicksal, Trauma und sicherlich sehr stark auch mit eigenen Feh-
lern zu tun haben, die man im Laufe seines Lebens gemacht hat.
So ist beispielsweise der Roman von Tolstoi ,Die Auferstehung”
eine Darstellung, wie ein adliger Gutsbesitzer eine schwere
Schuld, die er als junger Offizier auf sich geladen hat, verarbeitet —
und zwar in diesem Fall nicht im Sinne einer depressiven Neurose
sondern indem er eine geistig-seelische Wandlung und in diesem
Sinne eine ,Auferstehung” durchmacht. Neurotische Depressio-
nen haben insofern , mit dem ganzen Menschen” zu tun und las-
sen sich nicht auf eine Art Seelenmechanik oder Verdrangungs-
physik reduzieren. Letztlich geht es bei diesen Prozessen des Um-
gangs mit Krankungen und inneren Beschidigungen um Vorgan-
ge der Bewiltigung, der Befreiung, der bewéltigenden Erinnerung
und in diesem Sinne sicherlich auch um Siithne und Neubeginn.
Was bei der Therapie dieser Art von Vorgédngen ausschlaggebend
ist, das ist der Einbezug von all dem, was durch Verleugnung,
Verdrangung und Abspaltung bisher dem Bewusstsein entgangen
war und was nun durch integrative Prozesse der freien Assoziati-
on, der Traumarbeit und der Imagination gewissermafSen zurtick-
geholt, integriert und bewaltigt wird. In der konkreten Arbeit mit
neurotisch depressiven Patienten zeigt sich, welche grofie Bedeu-
tung gerade auch von Philosophie, Kunst und immer wieder auch
der Theologie ausgeht. Beispielsweise ist hier auch die Logothera-
pie nach Viktor Frankl zu nennen. Frankl als ein tiberlebendes Op-

90

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

fer des Holocaust hat an seinem eigenen Schicksal erkannt, dass es
Beschéddigungen unserer Seele gibt, die sich nicht durch Psycholo-
gie allein angemessen thematisieren lassen, sondern dass hier
Kunst und Philosophie eine entscheidende Folie bilden, mit deren
Hilfe die wirksamen Thematisierungen tiberhaupt erst ans Licht
gebracht werden kénnen.

4. Der Begriff Verzweiflung

Es gibt einen Begriff, der in der Philosophie eines der bedeutends-
ten Philosophen der Gegenwart, des Berliner Philosophieprofes-
sors an der FU, Michael Theunissen, eine zentrale Rolle spielt, das
ist derjenige der , Verzweiflungsanalyse”;! dieses Wort muss man
sich auf der Zunge zergehen lassen: , Verzweiflungsanalyse”. Man
koénnte vermuten, es handele sich um eine Art psychoanalytische
Aufschliisselung von Verzweiflung im Sinne einer Theorie de-
pressiver Affekte. Dem ist aber nicht so. Hier geht es um Philoso-
phie; eine Philosophie allerdings, die in Form und Inhalt mit dem
Werk Soren Kierkegaards , Die Krankheit zum Tode” im Jahre
1849 als Novum entsteht, weil sie radikal ernst macht mit einer
Theorie der Subjektivitat: dabei kann es um eine Philosophie von
Systembauern wie Hegel und Fichte oder des groflen Transzen-
dentalanalytikers Kant nicht gehen, denn diese waren am Ver-
stindnis subjektiver Zustdndlichkeit und Befindlichkeiten wie
Angst und Verzweiflung nur am Rande interessiert. Erst die phi-
losophische Psychologie oder psychologische Philosophie — wenn
man so will eine ,Philosophie der Psyche” —, wie sie erstmals
durch Kierkegaard entwickelt wurde, erdffnet einen geistigen
Raum, um solche Themen wie ,Ernst”, ,, Angst”, Verzweiflung”,
,Melancholie” und in diesem Sinne ,Krankheit zum Tode” zu
bewegen.

1 So heifit es in seinem Buch , Der Begriff Verzweiflung” (1993: 14):
,Die Rekonstruktion zielt vor allem darauf ab, Kierkegaards ver-
deckte Intentionen freizulegen und durch eine vorsichtige Korrek-
tur seiner Begrifflichkeit eine rationale Auseinandersetzung mit sei-
ner Verzweiflungsanalyse zu erleichtern.”

91

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HINDERK M. EMRICH

4.1 Krankheit zum Tode

In der Medizin kennen wir Krankheiten, die in charakteristischer
Weise zum Tode fiihren: bestimmte Arten von Krebs, von Schock,
von Sepsis fiithren in einem gesetzmifligen Ablauf zum Tode; so
einen Patienten nennt man ,todkrank”.

Nun, das Beispiel, an dem Kierkegaard die ,Krankheit zum
Tode” erldutert, ist die Errettung von Lazarus durch Jesus im
Neuen Testament. Hier werden die beiden Begriffe von ,Leben”
und ,Tod”, einmal im medizinisch-empirischen Sinne (Imma-
nenz) und im religios-metaphysischen Sinne (,,Seelenmodell”)
miteinander in Beziehung gesetzt und dialektisch gegeneinander
ausgespielt.

Was im medizinischen Modell Endgtiltigkeit des Todes bedeu-
tet, bedeutet im religios-metaphysischen Modell ,Leben”, ,Tor
zum Leben”, ,ewiges Leben”. Man konnte auch sagen: Weg der
,wirklichen” Seele, oder mit Prof. Mensching: Weg der Wirklich-
keit der Seele.

,Krankheit zum Tode” bedeutet eine philosophische Konzep-
tion liber die Verfallenheit des Lebens an die Sinnlosigkeit, die
Sinnentleerung, den Mangel an Moglichkeit der Transzendierung.
Ver-zweiflung bedeutet, sich der , Krankheit zum Tode” als Reali-
tit stellen, sich in einer Situation der Unerrettbarkeit wissen. Die
Dynamik der Verzweiflungsstufen ist eine Weise, sich dem Abso-
lutheitsanspruch der , Krankheit zum Tode” zu entziehen.

Von Kierkegaards z.T. essayistisch geschriebenen Texten ging
eine enorme Strahlkraft und geistige Tiefen- sowie Breitenwir-
kung aus. Fiir ein Verstindnis der Kierkegaardschen Verzweif-
lungsanalyse wesentlich ist, dass dieser eine Stufung, eine Abfolge
von Stadien im Sinne einer dynamischen Entwicklung von Perso-
nen zugrunde legt. Das Stufenschema der in , Krankheit zum To-
de” dargestellten Verzweiflungsdynamik muss vor dem Hinter-
grund der ethischen Forderungen gesehen werden, die Kierke-
gaard in seinem Frithwerk , Entweder-Oder” dargestellt hat.

Beim frithen Kierkegaard kommt es darauf an, den Menschen
aus dem verzweifelten Gefangensein in der , dsthetischen Wahl”
zu befreien und ihn zur ,ethischen Wahl”, d.h. ,Selbstwahl” zu
fiihren, d.h. der Wahl eines eigenen Selbst. Das Steckenbleiben im
Asthetischen ist fiir den frithen Kierkegaard charakterisiert durch
den Satz: ,,Der Geist bricht nicht durch.” Diesen Ubergang vom

92

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

Gefangensein im Asthetizismus hin zur ,Selbstwahl” in der freien
Autonomie des Subjekts muss man beriicksichtigen, wenn man
das Stufen-Schema in , Krankheit zum Tode” und damit von De-
pression verstehen will. In diesem ist eine differenzierte Dynamik
der Reifungsstadien in der Ausgestaltung der Personlichkeit dar-
gestellt. Ausgangspunkt ist die ,,uneigentliche Verzweiflung”, der
Zustand des Menschen, in dem die Verzweiflung gewissermafsen
noch ,latent” bleibt, in der das Subjekt nicht in ein reflektiertes
Selbstverhaltnis eingetreten ist, innerhalb dessen die Verzweif-
lungsanalyse sich manifestieren kann und damit die Verzweiflung
virulent wird. Uneigentlich verzweifelt sein heifit Signale der Me-
lancholie empfangen, ohne sich ihrer bewusst zu werden. Das
néchste dariiber hinausgehende Stadium in dieser Entwicklung ist
der Zustand des ,verzweifelt-nicht-man-selbst-sein-Wollens”.
Dieses , verzweifelt-nicht-man-selbst-sein-Wollen” geht bei Kier-
kegaard einher mit einer Form ,ohnmachtiger Selbstverzehrung,
die nicht vermag, was sie selbst will”. Das bedeutet, ,Krankheit
zum Tode” heifit bei Kierkegaard, nicht in der Lage zu sein, sich
selbst loszuwerden, nicht in der Lage zu sein, den Zustand uner-
traglichen Selbstseins aufzuldsen. In diesem Sinne ist die Qual der
Verzweiflung des ,nicht-man-selbst-sein-Wollens” ein Zustand, in
dem gewissermaflen der Tod seine erlosende Wirkung verloren
hat, in dem der ,Tod getotet” ist. So heifit es bei Kierkegaard:
,denn gerade dartiber ... verzweifelt er: dass er sich nicht selbst
verzehren kann, nicht sich selbst loswerden kann, nicht zu Nichts
werden kann. Dies ist die potenzierte Formel fiir die Verzweif-
lung, das Steigen des Fiebers in dieser Krankheit des Selbst.”2

Die dritte, hochste Form der Verzweiflung ist fiir Kierkegaard
das ,verzweifelt-man-selbst-sein-Wollen”. Was ist hierunter zu
verstehen? Die Grundlage dieses Zustandes ist bereits, wie Kier-
kegaard sagt, eine ,Steigerung im Bewusstsein vom Selbst, mithin
grofieres Bewusstsein davon, was Verzweiflung ist, und davon,
dass der Zustand, in dem man ist, Verzweiflung ist. Hier ist die
Verzweiflung ihrer sich bewusst als eines Tuns, sie kommt nicht
von auBlen her als ein Leiden unter dem Druck der AuBerlichkeit,
sie kommt unmittelbar aus dem Selbst ... [Auslassung HE]. Um
verzweifelt man selbst sein zu wollen, muss Bewusstsein da sein

2 Kierkegaard 1995: 18 f.

93

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HINDERK M. EMRICH

von einem unendlichen Selbst.”3 Wie ist dies zu verstehen? In der
hochsten Form der Verzweiflung ist das Bewusstsein quasi aus
sich selbst herausgetreten und hat ein Konzept unendlicher Identi-
tdt, in diesem Sinne ein Konzept des Absoluten entwickelt. Von
diesem Standpunkt aus geht es nicht mehr um Identitédtsverlust
als einer utopischen Losung des Zustandes der Verzweiflung
sondern es geht um Identitdtsgewinn, um Herstellung von Kohé-
renz im Hinblick auf universelles Sein, auf unendliche Identitit.
Verzweiflung ist in diesem Sinne bereits vom Subjekt durchschaut
als positive Moglichkeit der Bewaltigung existentieller Probleme
der Verfasstheit von Subjektivitat.

In der von Theunissen gegebenen Deutung ldsst sich die Prob-
lematik der Uberwindung der Krankheit zum Tode, die Verzweif-
lung ist, folgendermaflen verstehen: Krankheit zum Tode bedeu-
tet, leben im ,,qualvollen Widerspruch” des ewigen Sterbens, d.h.
zu sterben und doch nicht zu sterben, und damit ,,den Tod zu to-
ten”4. S. Kierkegaard schreibt dazu an entscheidender Stelle:
,Christlich verstanden ... [Auslassung HE] ist der Tod selbst ein
Durchgang zum Leben. Insofern ist, christlich, keine irdische, leib-
liche Krankheit zum Tode. Denn der Tod freilich ist das Letzte der
Krankheit, aber der Tod ist nicht das Letzte.”5

Der Durchgang zum wirklichen Leben: wie kénnen wir ihn
verstehen? Theunissen, in seinem Werk , Negative Theologie der
Zeit” spricht hier von der Verheilung: ,Die Verheiffung eines
neuen Himmels und einer neuen Erde (Jes 65,17) hitte gar nichts
Verheifiendes, spréache sie nicht die Angst an, dafl der Wechsel
von Tag und Nacht, von Sommer und Winter sich ins Unendliche
fortwilzen konnte.”¢ Und weiter Theunissen: , Geschichte droht
zum Verhdngnis zu werden. Sie tendiert tatsdchlich auf einen Zu-
stand hin, dessen mythischer Ausdruck die Vorstellung von einer
unendlichen Wiederholung des Gleichen wére.”” Man konnte es
auch so formulieren: Der im Vertrauen auf die Verheiflung eines
neuen Himmels und einer neuen Erde geleistete Sprung aus und
in Angst als Freiheit befreit das Subjekt aus der Verzweiflung, aus

3 Kierkegaard, a.a.0., 66 (Wortlaut leicht gedndert).
4 Kierkegaard, a.a.O., 18.

5 Kierkegaard, a.a.O., 17 (Wortlauf leicht gedndert).
6  Theunissen 1991: 369.

7 Theunissen, a.a.O., 370.

94

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

der Krankheit zum Tode, und bedeutet (den) Durchgang zu wirk-
lichem Leben.

5. Zwischenergebnis

Ein Zwischenergebnis der Frage nach existentieller Depressivitat,
nach der Frage nach Sinngebung beinhaltet: in der , Krankheit
zum Tode” in der metaphysischen Melancholie fehlt das geistige
Band, es fehlt dasjenige, was den Menschen geistig-seelisch zu-
sammenhdlt: es fehlt die Beseelung. Insofern konnte man formu-
lieren: die Realitdt der Seele ist die Realitdt der Sinngebung und
diese Realitit gibt es nun wirklich, sie ist keine Metapher sondern
vielmehr die Basis menschlichen Daseins. Insofern ist die Seele
Wirklichkeit! Und denjenigen, denen dies wenig ,modern” er-
scheint, sei gesagt: der Konstruktivist Heinz von Forster hat ein-
mal so schon formuliert: ,Wirklich ist was wirkt!”

6. AbschlieBende Betrachtungen

Ich komme nun zum Schluss: Die Frage, in welcher Weise unser
Dasein , beseelt” ist, stellt sicherlich eine der grofiten Herausforde-
rungen der Gegenwart dar. Denn wir leben in einer Gesellschaft,
die beginnt, den Funktionalismus dahingehend zu interpretieren
und auszuleben, dass Seelenlosigkeit und Mitleidlosigkeit nicht
nur zur Tagesordnung werden, sondern auch gerechtfertigt er-
scheinen; denn Funktionalismus legitimiert scheinbar jede Form
der Optimierung und dies wiederum setzt ethischen Normen und
Reflexionen sehr enge Grenzen. Der Frage, wie man Neurobiolo-
gie und Beseelung zusammenbringen kann, bin ich in den letzten
Monaten bei der Vorbereitung auf dieses Festival eingehend
nachgegangen und habe hierzu einen Aufsatz geschrieben mit
dem Titel ,Neurobiologie und Seele: ist unser Dasein beseelt?”
Diesen Text vorzutragen, dazu fehlt uns nun die Zeit, aber die
Quintessenz mochte ich Thnen doch mitteilen. Sie lautet: Das
Ausmaf$ unserer Beseelung hat mit unserer Empathiefahigkeit zu
tun, mit dem, was Karl Jaspers das ,einfithlende Verstehen” ge-
nannt hat. Letztlich mit dem sich Anstemmen gegen Mitleidlosig-
keit. Und dies wiederum hat durchaus auch mit neurobiologi-

95

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HINDERK M. EMRICH

schen Hintergriinden zu tun. Menschen mit schweren Formen von
Depressivitat sind oft nicht in der Lage, empathisch zu reagieren,
wie drei Forschergruppen in Japan, Kanada und USA kiirzlich he-
rausfanden. Insofern gehoren meine abschlieffenden Ausfithrun-
gen wiederum in die Doméne der Depressionsforschung.

Wenn ich mich frage, was hat Mitleid und Neurobiologie mit
der Seele zu tun, so ldsst sich interessanterweise eine sehr span-
nende Beziehung zur Kognitionstheorie herstellen: auf der einen
Seite ist es so, dass Martin Buber fundamental gezeigt hat (in ,Ich
und Du”), dass unser Ich sich am Wir bildet, dass das Ich aus der
seelischen Begegnung erwachst; dies mit seinem Kernsatz: ,Der
Mensch wird am Du zum Ich. ... Im Anfang ist die Beziehung.”8
Diese Wirhaftigkeit des Ich, diese auf der dyadischen Beziehung
beruhende Ich-Identitit wird heute in der Gegenwartsneurobiolo-
gie dahingehend verstanden, dass wir von einer , theory of mind”
sprechen; d.h. von der Fahigkeit, gewissermafien in das Selbst des
anderen Menschen hineinzuschauen, uns in den anderen Men-
schen hineinzuversetzen und in diesem Sinne auch die Fahigkeit
zu entwickeln, ,empathisch” zu sein, d.h. mitzufiihlen und auch
mitzuleiden. Karl Jaspers sprach in diesem Sinne von ,einfiihlen-
dem Verstehen” — dies im Gegensatz zum ,kausalen Erkldren”.
Nun ist es aber so, dass wir hier die Frage stellen miissen: wieso
ist das tiberhaupt moglich? Wieso konnen wir Empathie erleben,
leisten, vollziehen? Hier gibt es nun zwei aufregende Modelle, die
uns helfen zu verstehen, was es heifSt, der andere zu sein. Das eine
Modell stammt von dem Anthropologen René Girard und ist in
seinem Werk , Das Heilige und die Gewalt” dargestellt. Es ist ein
Modell der Mimesis, der mimetischen Koppelung zwischen Wiin-
schen und Zielen der Anderen.

Das andere Modell stammt von dem Neurobiologen Rizzolatti
mit der Entdeckung der ,Spiegelneuronen”. Es ist ein Modell der
neuronalen Koppelung zwischen Vorbild und Nachahmern.

Was bedeutet das fiir unsere Frage nach Neurobiologie und
Seele? Stellen wir uns einmal vor, wir waren in der Lage, mitvoll-
ziehen zu miissen, wie ein enger Freund schwer erkrankt und
operiert werden muss. Wir vergleichen diese Situation mit dem
Verhéltnis zu einem uns lieb gewordenen Hund, der krank ge-
worden ist und operiert werden muss, zu dem wir eine enge Be-

8 Buber 1995: 18 und 27 f.

96

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

ziehung aufgenommen haben und schliefllich mit der Beziehung
zu einem Insekt, dem ein Bein abgerissen wurde und das daran
vielleicht zugrunde geht. Wir haben hier also Stufen von Empa-
thie vor uns, das einfithlende Verstehen wird immer geringer, je
weiter wir uns von uns selbst entfernen. Stellen wir uns vor, als
vierte Stufe, es gehe um einen Computer, der absttirzt und repa-
riert werden muss. Eine solche Maschine wiirde kaum eine Empa-
thie in uns auslosen, offensichtlich noch weniger als das Insekt.
Offenbar hat das damit zu tun, dass unsere Anwendung der Fa-
higkeit zur ,theory of mind” damit zu tun hat, dass wir uns nicht
als Maschinen erleben. Wir erleben uns als beseelte Ichlichkeiten,
wir erleben uns als ,, Personen”, die sich in anderen Personen wie-
derfinden, die sie ebenfalls fiir beseelt halten. Beseelung ist also
etwas, was nicht nur bedeutet, Lebendigkeit im aristotelischen
Sinne auszusagen, sondern Beseeltheit sagt aus, dass in uns etwas
vorhanden ist, das nicht auf irgendwelche Mechanismen reduziert
werden kann. Prof. Nida-Riimelin hat in diesem Band ein analo-
ges Beispiel bei Peter Strawson dargestellt, indem er zeigte, dass
Menschen vereinsamen, wenn sie anderen Menschen keine seeli-
sche Realitdt und keine Freiheit zuschreiben. Dieses unser Selbst-
verhiltnis wird allerdings neurobiologisch realisiert und getragen
durch die eben skizzierten Mechanismen der Neurobiologie, d.h.
durch Mechanismen der Fahigkeit, im Sinne von Girard die Inten-
tionen anderer in uns mitzuvollziehen und im Sinne von Rizzolat-
ti spiegelbildlich zum mentalen Geschehen im anderen ein analo-
ges mentales Erleben zu generieren. Aber die Wirklichkeit der
Seele ldsst sich nicht auf die mimetischen und die neurobiologi-
schen Elementarprozesse der Empathiebildung reduzieren.

Abschlieffend ldsst sich sagen: die Situation des Ich-selbst-
Seins von Menschen in der — wie Franz Kafka sagt — Mensch- und
Tier-Gemeinschaft ist eine solche, die wir nicht als pure Materie,
nicht als reinen Ausfluss von Neuronen erleben, sondern als unser
Intimstes, als unsere individuelle Welt der Seele. Und dieses unser
Intimstes ldsst sich eben nicht, wie sowohl an Kierkegaards Werk
,Krankheit zum Tode” gezeigt, als auch anhand des Phdnomens
der Empathiefahigkeit als sinngebende Gestalt reduzieren. Inso-
fern ist die Seele keine Metapher sondern Wirklichkeit.

97

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HINDERK M. EMRICH

Literatur

Buber, Martin 1995: Ich und Du (1923), Reclam, Stuttgart.

Kierkegaard, Soren 1995: Die Krankheit zum Tode (1849), {ibers.
und hg. von Liselotte Richter, 2. Aufl. Hamburg.

Theunissen, Michael 1991: Negative Theologie der Zeit, Suhr-
kamp, Frankfurt a.M..

Theunissen, Michael 1993: Der Begriff Verzweiflung, Suhrkamp,
Frankfurt a.M.

Theunissen, Michael 1996: Vorentwiirfe von Moderne: antike Me-
lancholie und die Acedia des Mittelalters, de Gruyter, Berlin.

98

hittps://dol.org/10.14361/9783830412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

