
 85

Wenn die Seele krank wird: Depression 

HINDERK M. EMRICH

1.  Einle itung 

Mit dem Geist und mit der Seele machen wir Menschen heute eine 
zweifelhafte Erfahrung: man hätte sich auch eine Zeit vorstellen 
können, in der die Menschen nach zwei Weltkriegen in geistiger 
Klarheit und echter seelischer Konturierung leben würden. Statt-
dessen leben wir unter den Bedingungen geistig-seelischer Ent-
fremdung und Enteignung. Die steigenden mentalen Möglichkei-
ten werden nicht für sondern gegen die Natur des Menschen ein-
gesetzt. Es kommt zu einem Entseelungsprozess: meines Erach-
tens der entscheidenden Legitimation für das Thema dieses Philo-
sophie-Festivals. Und somit erscheint die Frage, die mir mit die-
sem Beitrag gestellt wird, nur allzu berechtigt: Was passiert, wenn 
die Seele krank wird? Die Frage hat eine metaphysisch-
philosophische und eine psychiatrische Seite, und ich will im Fol-
genden versuchen, beiden Aspekten gerecht zu werden. Ist De-
pression eine Krankheit? Wird bei der Depression die Seele krank? 
Was ist mit „Seele“ gemeint? Was heißt dann Krankheit: was heißt 
es, von „seelischen Krankheiten“ zu sprechen? 
 Und ferner: Kann eine Seele überhaupt erkranken? Kann übri-
gens der Geist erkranken? Wird die Seele – und der Geist – nicht 
eher in unserem Leben in Situationen gebracht, die krankmachend 
auf uns wirken und zu psychischen Zusammenbrüchen führen, zu 
seelischen Ausnahmezuständen? Heute sagt man, es sei das Ge-
hirn, das krank sei, wenn Seele und Geist scheinbar nicht „nor-
mal“ funktionieren. Was aber bedeutet eine solche Funktionsstö-
rung von Seele und Geist? Ist das nicht oft eher ein sehr berechtig-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  86

ter Aufstand, ein Protestzustand von Seele und Geist, wenn sich 
unser psychisch-geistiges Leben weigert, noch „mitzumachen“, zu 
funktionieren, sich anzupassen, nicht das „Halt“ zu rufen, das in 
Franz Kafkas Erzählung „Auf der Galerie“ beschworen wird, aber 
letztlich doch nicht zustande kommt?  
 Alle diese Fragen zu bewegen, wird dieser Beitrag nicht aus-
reichen. Aber ich möchte doch versuchen, eine Bresche in das Di-
ckicht der Problemlagen hineinzuschlagen. Was also ist zu tun? 
 Es geht zuerst einmal um die Seele, den Seelenbegriff, um das 
ganz Innere, das ganz „Einzige“, das ganz Besondere, das uns 
Ausmachende, das, was in Materie allein nicht aufgeht, was ist es 
mit diesem Seelischen in uns? Durch was und in welcher Hinsicht 
ist unser seelisches Dasein wirklich „seelisch“ und nicht nur Aus-
druck unserer körperlichen Funktionalität in Körper, Nervenge-
flechten, Vegetativum, Bauchgehirn (Plexus solaris), Zentralnerven-
system, „limbischem System“ etc.? 
 Dieses besondere uns ausmachende Seelische, dieses „Wir-
selbst“, kann in der Tat in der Depression gestört sein. So beginnt 
bereits der Wehmutsfilm „Nostalghia“ von Andrej Tarkowskij mit 
dem Ausdruck seelischer Überforderung, wenn es heißt „Eure 
Schönheiten kann ich nicht mehr ertragen“. Depressive Menschen 
stehen oft in einem Selbstverhältnis, welches bedeutet, die eigenen 
Gefühle nicht mehr erleben zu können, in ihnen nicht mehr zu 
Hause zu sein, in ihnen keine Heimat mehr zu haben. Heimatver-
lust des seelischen Daseins von Menschen in sich selbst: dies als 
eine Art Präambel für die Frage nach dem Kranksein der Seele in 
der Depressivität. 
 Das diesjährige Festival der Philosophie stellt sich die Frage 
nach der Wirklichkeit der Seele: ist die Seele eine Metapher oder 
ist sie wirklich? Die Grundfrage ist also, ob die Seele im metaphy-
sischen Sinne eine Realität darstellt, oder lediglich ein Konstrukt 
unserer selbst. Die Antwort auf diese Frage ist entscheidend für 
die Frage nach der Möglichkeit, dass die Seele erkranken kann. 
Man spricht von Geisteskrankheiten, man spricht von seelischen 
Krankheiten, aber was heißt das? Der große Psychiater und Philo-
soph Karl Jaspers spricht davon, Geist und Seele könnten als sol-
che nicht erkranken, sondern lediglich der Zugang zur geistigen 
und seelischen Wahrheit könne erkranken mit dem Resultat psy-
chischer Störungen. Kann also die Seele als sie selbst überhaupt 
krank sein? Sigmund Freud ist der Auffassung, dass seelische 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

87

Krankheit durch „Kränkungen“ zustande kommt: Prozesse der 
Demütigung und der Enttäuschung, der Traumatisierung, der Be-
einträchtigung oder Geborgenheitsdefizite können unser seeli-
sches Dasein so sehr erschüttern, dass Kränkungsprozesse und 
krankmachendes Geschehen die Folge sind. Was aber heißt dies 
für die Wirklichkeit der Seele? Diesem Fragenkomplex soll im 
Folgenden nachgegangen werden unter der Perspektive einer 
Dreiteilung, nämlich  

• der Depressivität als Ausdruck einer neurobiologischen Stö-
rung, wie dies von Karl Jaspers klar gesehen wurde als eine 
Möglichkeit des Scheiterns des Zuganges zu seelischer Wirk-
lichkeit. Es handelt sich hier um eine Art neurobiologisch be-
dingter seelischer Krankheit mit der Symptomatik: Depressi-
on.  

• die Depressivität als „Neurose“. Hier geht es um eine lebens-
geschichtlich schicksalhaft durch Psychodynamik entstehende 
Form der seelischen Erkrankung, und diese ist nun eben nicht 
primär neurobiologisch bedingt, hinterlässt aber, wie neuere 
Forschungsergebnisse zeigen, im Gehirn durchaus ihre funkti-
onellen Spuren. Vom Standpunkt des Aristoteles aus und sei-
ner schönen Vorlesung in Athen „Peri Psyches: über die Seele“ 
könnte man diese Form der Depressivität als eine Störung der 
Vitalität kennzeichnen, denn für Aristoteles bedeutet Psyche 
Lebendigkeit. Und in der Tat werden durch schicksalhaft psy-
chodynamische Prozesse sehr starke Einbußen der Lebendig-
keit wirksam.  

• Die dritte Domäne der Depressivität, über die ich hier spre-
chen möchte, hat einen mehr metaphysischen Charakter. Es 
geht um die Frage nach der Sinnstellung, nach der Sinnge-
bung: es ist eine Form existentieller Depressivität im Sinne von 
Kierkegaard. Diese ist für unseren heutigen Beitrag zum Festi-
val der Philosophie deshalb so wichtig, weil sie in nuce 
zugleich eine Antwort enthält auf die Frage nach der Wirk-
lichkeit der Seele. 

Kommen wir nun zur Darstellung der drei verschiedenen Formen 
von Depressivität im Hinblick auf das Seelenproblem, so ist zuerst 
zu fragen: was verstehen wir überhaupt unter Depression? Das 
Wort „Depression“ stammt ab von dem lateinischen Begriff „de-
primere“, niederdrücken: niedergedrückt wird: die Stimmung, die 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  88

Emotionalität, der Antrieb, die Freude, das Selbstbewusstsein, das 
Welt- und Wirklichkeitsverhältnis, die Vitalität, die Freude am 
Dasein, die Fähigkeit, zupacken zu können, Energie zu haben, et-
was in Angriff zu nehmen und etwas zu leisten.  

2.  Zum Wesen der Depressivität  

Motto: Medwedenko: „Warum gehen sie 
eigentlich immer in Schwarz?“  

Mascha: „Aus Trauer um mein Leben: weil 
ich unglücklich bin.“ 

A. Tchechov: Die Möwe (Berlin 1996) 

Inwieweit beruht Depressivität auf einer besonderen psychischen 
„Haltung“? Inwieweit ist sie eine kulturhistorisch bedingte me-
lancholische „Lebensform“ im Sinne Wittgensteins? Um es gleich 
vorweg zu sagen: Depression im eigentlichen Sinne ist eine 
schwere Erkrankung, die nicht primär mit rein kulturellen Begrif-
fen belegt werden kann. Auf der anderen Seite gibt es aber kul-
turhistorische Strömungen, die – wie wir es in der von Tchechov 
beschriebenen russischen Schwermut feststellen können – sich in 
einzelnen Lebensschicksalen massiv auswirken können und die 
prägend für eine Lebensform werden können, eine Lebensform 
der Melancholie, die der Berliner Philosoph Michael Theunissen 
in „Vorentwürfe von Moderne: antike Melancholie und die Acedia des 
Mittelalters“ beschrieben hat und für die der Satz von Sören Kier-
kegaard in „Entweder-Oder“ prägend geworden ist – und zwar 
im Hinblick auf seinen melancholischen Gewalt-Protagonisten 
Nero – „Aber der Geist bricht nicht durch“ – gewissermaßen ein 
Mangel an geistig-seelischer Erhellung.  
 Depression als ein psychiatrisches Syndrom ist durch eine Fül-
le von Symptomen gekennzeichnet, die sowohl normalpsycholo-
gisch verstehbar sind, als auch in Zuständen der Angst, der Ver-
zweiflung, der psychotischen Dekompensation, in Lebenskrisen 
und auch in Reifungskrisen eine zentrale Rolle spielen. Insofern 
ist Depression einerseits Krankheit, andererseits Schicksal und 
Herausforderung.  
 Aus der Sicht der Psychiatrie hat jede psychische Krankheit 
auch eine evolutionäre Wurzel. Die Entwicklung des Menschen zu 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

89

dem, was er heute ist, ist sehr stark durch biologisch-soziale Pro-
zesse von Selektion und Mutation geprägt. Evolutionär gesehen 
erscheinen alle psychiatrischen Krankheiten als Steigerungsfor-
men von in der Evolution sich als sinnvoll herausgebildet haben-
den psychischen Eigenschaften. So kann man beispielsweise 
Zwangsneurosen als Übersteigerungsformen von Pflichtgefühl, 
Angstneurosen als Übersteigerungsformen von Furcht, Manie als 
Übersteigerungsformen von Übermut und Depressionen als Über-
steigerungsformen von Trauer, dem Bedürfnis nach Rückzug und 
Sinnsuche, nach Bewältigungsmöglichkeiten und dem Durchlau-
fen von Krisen verstehen. Von dem Heidelberger Psychodynamik-
Forscher Hubertus Tellenbach stammt das Konzept des „Typus 
melancholicus“, das idealtypologisch einen charakteristischen 
Grundzug der Menschen beschreibt, die die Tendenz haben, unter 
Stressbedingungen depressiv zu werden. Dieser charakteristische 
Wesenszug erscheint uns ein bisschen sehr „deutsch“ und ist ge-
prägt durch „Ordentlichkeit, Gewissenhaftigkeit, Gründlichkeit, 
Anlehnungsbedürfnis, Häuslichkeit und Treue, Verantwortungs-
bewusstsein, Voraussagbarkeit von Verhalten“. Wenn das so ist, 
dann stellt sich auch die Frage nach dem „Sinn von Depression“. 
Es geht dabei um solche Dimensionen wie Rückzug im Sinne einer 
„Auszeit“, um das Bedürfnis nach innerer Vertiefung, nach ver-
mehrter Reflexion und letztlich der Sinnsuche. Die biologische 
Grundlagenforschung der Depression hat gezeigt, dass es durch-
aus auch Tiermodelle gibt, die zeigen, wie – gerade auch beim 
Tier – Depressivität zustande kommen kann. Es handelt sich hier-
bei um so etwas wie „gelernte Hilflosigkeit“: es gibt keinen Aus-
weg, so wie Ingmar Bergman dies in seinem großartigen Film der 
80er Jahre in München „Aus dem Leben der Marionetten“ be-
schrieben hat mit dem Satz „Alle Wege sind verschlossen“. Und 
dabei zeigt sich, dass durch diese Tiermodelle etwas dargestellt 
wird, was beim Menschen durch das Phänomen der „Vulnerabili-
tät“ gekennzeichnet wird, nämlich eine „Überempfindlichkeit zur 
Depression“, erzeugt durch genetische Dispositionen und psychi-
sche Prägungen im Sinne von Geborgenheitsdefiziten und in die-
sem Sinne von „Schicksal“.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  90

3.  Depressionen a ls  „Verarbeitungsstörung“: 
Depression als  „Neurose“ 

Eine der bedeutendsten Entdeckungen des 20. Jahrhunderts in 
psychologischer Hinsicht ist sicherlich das Konzept von Sigmund 
Freud, dass seelische Krankheiten mit einem „inneren Dialog“ 
zwischen dem unbewussten geistig-seelischen Leben in uns und 
dem Wachbewusstsein zu tun haben. Vieles von dem, was Men-
schen durchmachen müssen, wird, weil es „kränkend“ ist, weil es 
krankmachend ist, weil es demütigend ist, weil es seelische „Pein“ 
hervorruft und in diesem Sinne „peinlich“ ist, verdrängt, ab-
gespalten, verleugnet. Diese sog. Freudschen Mechanismen spie-
len für die Psychodynamik der Depression eine ausschlaggebende 
Rolle. Was der neurotisch-depressive Mensch erlebt, ist eine Art 
innerer Hilfeschrei, im Sinne von Balint ein „Vorzeigesymptom“ 
von ungelösten inneren Problemen, die mit der Bewältigung von 
Schicksal, Trauma und sicherlich sehr stark auch mit eigenen Feh-
lern zu tun haben, die man im Laufe seines Lebens gemacht hat. 
So ist beispielsweise der Roman von Tolstoi „Die Auferstehung“ 
eine Darstellung, wie ein adliger Gutsbesitzer eine schwere 
Schuld, die er als junger Offizier auf sich geladen hat, verarbeitet – 
und zwar in diesem Fall nicht im Sinne einer depressiven Neurose 
sondern indem er eine geistig-seelische Wandlung und in diesem 
Sinne eine „Auferstehung“ durchmacht. Neurotische Depressio-
nen haben insofern „mit dem ganzen Menschen“ zu tun und las-
sen sich nicht auf eine Art Seelenmechanik oder Verdrängungs-
physik reduzieren. Letztlich geht es bei diesen Prozessen des Um-
gangs mit Kränkungen und inneren Beschädigungen um Vorgän-
ge der Bewältigung, der Befreiung, der bewältigenden Erinnerung 
und in diesem Sinne sicherlich auch um Sühne und Neubeginn. 
Was bei der Therapie dieser Art von Vorgängen ausschlaggebend 
ist, das ist der Einbezug von all dem, was durch Verleugnung, 
Verdrängung und Abspaltung bisher dem Bewusstsein entgangen 
war und was nun durch integrative Prozesse der freien Assoziati-
on, der Traumarbeit und der Imagination gewissermaßen zurück-
geholt, integriert und bewältigt wird. In der konkreten Arbeit mit 
neurotisch depressiven Patienten zeigt sich, welche große Bedeu-
tung gerade auch von Philosophie, Kunst und immer wieder auch 
der Theologie ausgeht. Beispielsweise ist hier auch die Logothera-
pie nach Viktor Frankl zu nennen. Frankl als ein überlebendes Op-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

91

fer des Holocaust hat an seinem eigenen Schicksal erkannt, dass es 
Beschädigungen unserer Seele gibt, die sich nicht durch Psycholo-
gie allein angemessen thematisieren lassen, sondern dass hier 
Kunst und Philosophie eine entscheidende Folie bilden, mit deren 
Hilfe die wirksamen Thematisierungen überhaupt erst ans Licht 
gebracht werden können. 

4.  Der Begr if f  Verzweif lung 

Es gibt einen Begriff, der in der Philosophie eines der bedeutends-
ten Philosophen der Gegenwart, des Berliner Philosophieprofes-
sors an der FU, Michael Theunissen, eine zentrale Rolle spielt, das 
ist derjenige der „Verzweiflungsanalyse“;1 dieses Wort muss man 
sich auf der Zunge zergehen lassen: „Verzweiflungsanalyse“. Man 
könnte vermuten, es handele sich um eine Art psychoanalytische 
Aufschlüsselung von Verzweiflung im Sinne einer Theorie de-
pressiver Affekte. Dem ist aber nicht so. Hier geht es um Philoso-
phie; eine Philosophie allerdings, die in Form und Inhalt mit dem 
Werk Sören Kierkegaards „Die Krankheit zum Tode“ im Jahre 
1849 als Novum entsteht, weil sie radikal ernst macht mit einer 
Theorie der Subjektivität: dabei kann es um eine Philosophie von 
Systembauern wie Hegel und Fichte oder des großen Transzen-
dentalanalytikers Kant nicht gehen, denn diese waren am Ver-
ständnis subjektiver Zuständlichkeit und Befindlichkeiten wie 
Angst und Verzweiflung nur am Rande interessiert. Erst die phi-
losophische Psychologie oder psychologische Philosophie – wenn 
man so will eine „Philosophie der Psyche“ –, wie sie erstmals 
durch Kierkegaard entwickelt wurde, eröffnet einen geistigen 
Raum, um solche Themen wie „Ernst“, „Angst“, Verzweiflung“, 
„Melancholie“ und in diesem Sinne „Krankheit zum Tode“ zu 
bewegen. 

                                               
1  So heißt es in seinem Buch „Der Begriff Verzweiflung“ (1993: 14): 

„Die Rekonstruktion zielt vor allem darauf ab, Kierkegaards ver-
deckte Intentionen freizulegen und durch eine vorsichtige Korrek-
tur seiner Begrifflichkeit eine rationale Auseinandersetzung mit sei-
ner Verzweiflungsanalyse zu erleichtern.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  92

4.1 Krankheit zum Tode 

In der Medizin kennen wir Krankheiten, die in charakteristischer 
Weise zum Tode führen: bestimmte Arten von Krebs, von Schock, 
von Sepsis führen in einem gesetzmäßigen Ablauf zum Tode; so 
einen Patienten nennt man „todkrank“.  

Nun, das Beispiel, an dem Kierkegaard die „Krankheit zum 
Tode“ erläutert, ist die Errettung von Lazarus durch Jesus im 
Neuen Testament. Hier werden die beiden Begriffe von „Leben“ 
und „Tod“, einmal im medizinisch-empirischen Sinne (Imma-
nenz) und im religiös-metaphysischen Sinne („Seelenmodell“) 
miteinander in Beziehung gesetzt und dialektisch gegeneinander 
ausgespielt.  
 Was im medizinischen Modell Endgültigkeit des Todes bedeu-
tet, bedeutet im religiös-metaphysischen Modell „Leben“, „Tor 
zum Leben“, „ewiges Leben“. Man könnte auch sagen: Weg der 
„wirklichen“ Seele, oder mit Prof. Mensching: Weg der Wirklich-
keit der Seele. 
 „Krankheit zum Tode“ bedeutet eine philosophische Konzep-
tion über die Verfallenheit des Lebens an die Sinnlosigkeit, die 
Sinnentleerung, den Mangel an Möglichkeit der Transzendierung. 
Ver-zweiflung bedeutet, sich der „Krankheit zum Tode“ als Reali-
tät stellen, sich in einer Situation der Unerrettbarkeit wissen. Die 
Dynamik der Verzweiflungsstufen ist eine Weise, sich dem Abso-
lutheitsanspruch der „Krankheit zum Tode“ zu entziehen. 
 Von Kierkegaards z.T. essayistisch geschriebenen Texten ging 
eine enorme Strahlkraft und geistige Tiefen- sowie Breitenwir-
kung aus. Für ein Verständnis der Kierkegaardschen Verzweif-
lungsanalyse wesentlich ist, dass dieser eine Stufung, eine Abfolge 
von Stadien im Sinne einer dynamischen Entwicklung von Perso-
nen zugrunde legt. Das Stufenschema der in „Krankheit zum To-
de“ dargestellten Verzweiflungsdynamik muss vor dem Hinter-
grund der ethischen Forderungen gesehen werden, die Kierke-
gaard in seinem Frühwerk „Entweder-Oder“ dargestellt hat. 
 Beim frühen Kierkegaard kommt es darauf an, den Menschen 
aus dem verzweifelten Gefangensein in der „ästhetischen Wahl“ 
zu befreien und ihn zur „ethischen Wahl“, d.h. „Selbstwahl“ zu 
führen, d.h. der Wahl eines eigenen Selbst. Das Steckenbleiben im 
Ästhetischen ist für den frühen Kierkegaard charakterisiert durch 
den Satz: „Der Geist bricht nicht durch.“ Diesen Übergang vom 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

93

Gefangensein im Ästhetizismus hin zur „Selbstwahl“ in der freien 
Autonomie des Subjekts muss man berücksichtigen, wenn man 
das Stufen-Schema in „Krankheit zum Tode“ und damit von De-
pression verstehen will. In diesem ist eine differenzierte Dynamik 
der Reifungsstadien in der Ausgestaltung der Persönlichkeit dar-
gestellt. Ausgangspunkt ist die „uneigentliche Verzweiflung“, der 
Zustand des Menschen, in dem die Verzweiflung gewissermaßen 
noch „latent“ bleibt, in der das Subjekt nicht in ein reflektiertes 
Selbstverhältnis eingetreten ist, innerhalb dessen die Verzweif-
lungsanalyse sich manifestieren kann und damit die Verzweiflung 
virulent wird. Uneigentlich verzweifelt sein heißt Signale der Me-
lancholie empfangen, ohne sich ihrer bewusst zu werden. Das 
nächste darüber hinausgehende Stadium in dieser Entwicklung ist 
der Zustand des „verzweifelt-nicht-man-selbst-sein-Wollens“. 
Dieses „verzweifelt-nicht-man-selbst-sein-Wollen“ geht bei Kier-
kegaard einher mit einer Form „ohnmächtiger Selbstverzehrung, 
die nicht vermag, was sie selbst will“. Das bedeutet, „Krankheit 
zum Tode“ heißt bei Kierkegaard, nicht in der Lage zu sein, sich 
selbst loszuwerden, nicht in der Lage zu sein, den Zustand uner-
träglichen Selbstseins aufzulösen. In diesem Sinne ist die Qual der 
Verzweiflung des „nicht-man-selbst-sein-Wollens“ ein Zustand, in 
dem gewissermaßen der Tod seine erlösende Wirkung verloren 
hat, in dem der „Tod getötet“ ist. So heißt es bei Kierkegaard: 
„denn gerade darüber ... verzweifelt er: dass er sich nicht selbst 
verzehren kann, nicht sich selbst loswerden kann, nicht zu Nichts 
werden kann. Dies ist die potenzierte Formel für die Verzweif-
lung, das Steigen des Fiebers in dieser Krankheit des Selbst.“2  
 Die dritte, höchste Form der Verzweiflung ist für Kierkegaard 
das „verzweifelt-man-selbst-sein-Wollen“. Was ist hierunter zu 
verstehen? Die Grundlage dieses Zustandes ist bereits, wie Kier-
kegaard sagt, eine „Steigerung im Bewusstsein vom Selbst, mithin 
größeres Bewusstsein davon, was Verzweiflung ist, und davon, 
dass der Zustand, in dem man ist, Verzweiflung ist. Hier ist die 
Verzweiflung ihrer sich bewusst als eines Tuns, sie kommt nicht 
von außen her als ein Leiden unter dem Druck der Äußerlichkeit, 
sie kommt unmittelbar aus dem Selbst … [Auslassung HE]. Um 
verzweifelt man selbst sein zu wollen, muss Bewusstsein da sein 

                                               
2  Kierkegaard 1995: 18 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  94

von einem unendlichen Selbst.“3 Wie ist dies zu verstehen? In der 
höchsten Form der Verzweiflung ist das Bewusstsein quasi aus 
sich selbst herausgetreten und hat ein Konzept unendlicher Identi-
tät, in diesem Sinne ein Konzept des Absoluten entwickelt. Von 
diesem Standpunkt aus geht es nicht mehr um Identitätsverlust 
als einer utopischen Lösung des Zustandes der Verzweiflung 
sondern es geht um Identitätsgewinn, um Herstellung von Kohä-
renz im Hinblick auf universelles Sein, auf unendliche Identität. 
Verzweiflung ist in diesem Sinne bereits vom Subjekt durchschaut 
als positive Möglichkeit der Bewältigung existentieller Probleme 
der Verfasstheit von Subjektivität.  
 In der von Theunissen gegebenen Deutung lässt sich die Prob-
lematik der Überwindung der Krankheit zum Tode, die Verzweif-
lung ist, folgendermaßen verstehen: Krankheit zum Tode bedeu-
tet, leben im „qualvollen Widerspruch“ des ewigen Sterbens, d.h. 
zu sterben und doch nicht zu sterben, und damit „den Tod zu tö-
ten“4. S. Kierkegaard schreibt dazu an entscheidender Stelle: 
„Christlich verstanden ... [Auslassung HE] ist der Tod selbst ein 
Durchgang zum Leben. Insofern ist, christlich, keine irdische, leib-
liche Krankheit zum Tode. Denn der Tod freilich ist das Letzte der 
Krankheit, aber der Tod ist nicht das Letzte.“5

 Der Durchgang zum wirklichen Leben: wie können wir ihn 
verstehen? Theunissen, in seinem Werk „Negative Theologie der 
Zeit“ spricht hier von der Verheißung: „Die Verheißung eines 
neuen Himmels und einer neuen Erde (Jes 65,17) hätte gar nichts 
Verheißendes, spräche sie nicht die Angst an, daß der Wechsel 
von Tag und Nacht, von Sommer und Winter sich ins Unendliche 
fortwälzen könnte.“6 Und weiter Theunissen: „Geschichte droht 
zum Verhängnis zu werden. Sie tendiert tatsächlich auf einen Zu-
stand hin, dessen mythischer Ausdruck die Vorstellung von einer 
unendlichen Wiederholung des Gleichen wäre.“7 Man könnte es 
auch so formulieren: Der im Vertrauen auf die Verheißung eines 
neuen Himmels und einer neuen Erde geleistete Sprung aus und 
in Angst als Freiheit befreit das Subjekt aus der Verzweiflung, aus 

                                               
3  Kierkegaard, a.a.O., 66 (Wortlaut leicht geändert). 
4  Kierkegaard, a.a.O., 18. 
5  Kierkegaard, a.a.O., 17 (Wortlauf leicht geändert). 
6  Theunissen 1991: 369. 
7  Theunissen, a.a.O., 370. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

95

der Krankheit zum Tode, und bedeutet (den) Durchgang zu wirk-
lichem Leben. 

5.  Zwischenergebnis  

Ein Zwischenergebnis der Frage nach existentieller Depressivität, 
nach der Frage nach Sinngebung beinhaltet: in der „Krankheit 
zum Tode“ in der metaphysischen Melancholie fehlt das geistige 
Band, es fehlt dasjenige, was den Menschen geistig-seelisch zu-
sammenhält: es fehlt die Beseelung. Insofern könnte man formu-
lieren: die Realität der Seele ist die Realität der Sinngebung und 
diese Realität gibt es nun wirklich, sie ist keine Metapher sondern 
vielmehr die Basis menschlichen Daseins. Insofern ist die Seele 
Wirklichkeit! Und denjenigen, denen dies wenig „modern“ er-
scheint, sei gesagt: der Konstruktivist Heinz von Förster hat ein-
mal so schön formuliert: „Wirklich ist was wirkt!“ 

6.  Abschließende Betrachtungen 

Ich komme nun zum Schluss: Die Frage, in welcher Weise unser 
Dasein „beseelt“ ist, stellt sicherlich eine der größten Herausforde-
rungen der Gegenwart dar. Denn wir leben in einer Gesellschaft, 
die beginnt, den Funktionalismus dahingehend zu interpretieren 
und auszuleben, dass Seelenlosigkeit und Mitleidlosigkeit nicht 
nur zur Tagesordnung werden, sondern auch gerechtfertigt er-
scheinen; denn Funktionalismus legitimiert scheinbar jede Form 
der Optimierung und dies wiederum setzt ethischen Normen und 
Reflexionen sehr enge Grenzen. Der Frage, wie man Neurobiolo-
gie und Beseelung zusammenbringen kann, bin ich in den letzten 
Monaten bei der Vorbereitung auf dieses Festival eingehend 
nachgegangen und habe hierzu einen Aufsatz geschrieben mit 
dem Titel „Neurobiologie und Seele: ist unser Dasein beseelt?“ 
Diesen Text vorzutragen, dazu fehlt uns nun die Zeit, aber die 
Quintessenz möchte ich Ihnen doch mitteilen. Sie lautet: Das 
Ausmaß unserer Beseelung hat mit unserer Empathiefähigkeit zu 
tun, mit dem, was Karl Jaspers das „einfühlende Verstehen“ ge-
nannt hat. Letztlich mit dem sich Anstemmen gegen Mitleidlosig-
keit. Und dies wiederum hat durchaus auch mit neurobiologi-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  96

schen Hintergründen zu tun. Menschen mit schweren Formen von 
Depressivität sind oft nicht in der Lage, empathisch zu reagieren, 
wie drei Forschergruppen in Japan, Kanada und USA kürzlich he-
rausfanden. Insofern gehören meine abschließenden Ausführun-
gen wiederum in die Domäne der Depressionsforschung.  
 Wenn ich mich frage, was hat Mitleid und Neurobiologie mit 
der Seele zu tun, so lässt sich interessanterweise eine sehr span-
nende Beziehung zur Kognitionstheorie herstellen: auf der einen 
Seite ist es so, dass Martin Buber fundamental gezeigt hat (in „Ich 
und Du“), dass unser Ich sich am Wir bildet, dass das Ich aus der 
seelischen Begegnung erwächst; dies mit seinem Kernsatz: „Der 
Mensch wird am Du zum Ich. ... Im Anfang ist die Beziehung.“8 

Diese Wirhaftigkeit des Ich, diese auf der dyadischen Beziehung 
beruhende Ich-Identität wird heute in der Gegenwartsneurobiolo-
gie dahingehend verstanden, dass wir von einer „theory of mind“ 
sprechen; d.h. von der Fähigkeit, gewissermaßen in das Selbst des 
anderen Menschen hineinzuschauen, uns in den anderen Men-
schen hineinzuversetzen und in diesem Sinne auch die Fähigkeit 
zu entwickeln, „empathisch“ zu sein, d.h. mitzufühlen und auch 
mitzuleiden. Karl Jaspers sprach in diesem Sinne von „einfühlen-
dem Verstehen“ – dies im Gegensatz zum „kausalen Erklären“. 
Nun ist es aber so, dass wir hier die Frage stellen müssen: wieso 
ist das überhaupt möglich? Wieso können wir Empathie erleben, 
leisten, vollziehen? Hier gibt es nun zwei aufregende Modelle, die 
uns helfen zu verstehen, was es heißt, der andere zu sein. Das eine 
Modell stammt von dem Anthropologen René Girard und ist in 
seinem Werk „Das Heilige und die Gewalt“ dargestellt. Es ist ein 
Modell der Mimesis, der mimetischen Koppelung zwischen Wün-
schen und Zielen der Anderen. 
 Das andere Modell stammt von dem Neurobiologen Rizzolatti 
mit der Entdeckung der „Spiegelneuronen“. Es ist ein Modell der 
neuronalen Koppelung zwischen Vorbild und Nachahmern. 
 Was bedeutet das für unsere Frage nach Neurobiologie und 
Seele? Stellen wir uns einmal vor, wir wären in der Lage, mitvoll-
ziehen zu müssen, wie ein enger Freund schwer erkrankt und 
operiert werden muss. Wir vergleichen diese Situation mit dem 
Verhältnis zu einem uns lieb gewordenen Hund, der krank ge-
worden ist und operiert werden muss, zu dem wir eine enge Be-

                                               
8  Buber 1995: 18 und 27 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

97

ziehung aufgenommen haben und schließlich mit der Beziehung 
zu einem Insekt, dem ein Bein abgerissen wurde und das daran 
vielleicht zugrunde geht. Wir haben hier also Stufen von Empa-
thie vor uns, das einfühlende Verstehen wird immer geringer, je 
weiter wir uns von uns selbst entfernen. Stellen wir uns vor, als 
vierte Stufe, es gehe um einen Computer, der abstürzt und repa-
riert werden muss. Eine solche Maschine würde kaum eine Empa-
thie in uns auslösen, offensichtlich noch weniger als das Insekt. 
Offenbar hat das damit zu tun, dass unsere Anwendung der Fä-
higkeit zur „theory of mind“ damit zu tun hat, dass wir uns nicht 
als Maschinen erleben. Wir erleben uns als beseelte Ichlichkeiten, 
wir erleben uns als „Personen“, die sich in anderen Personen wie-
derfinden, die sie ebenfalls für beseelt halten. Beseelung ist also 
etwas, was nicht nur bedeutet, Lebendigkeit im aristotelischen 
Sinne auszusagen, sondern Beseeltheit sagt aus, dass in uns etwas 
vorhanden ist, das nicht auf irgendwelche Mechanismen reduziert 
werden kann. Prof. Nida-Rümelin hat in diesem Band ein analo-
ges Beispiel bei Peter Strawson dargestellt, indem er zeigte, dass 
Menschen vereinsamen, wenn sie anderen Menschen keine seeli-
sche Realität und keine Freiheit zuschreiben. Dieses unser Selbst-
verhältnis wird allerdings neurobiologisch realisiert und getragen 
durch die eben skizzierten Mechanismen der Neurobiologie, d.h. 
durch Mechanismen der Fähigkeit, im Sinne von Girard die Inten-
tionen anderer in uns mitzuvollziehen und im Sinne von Rizzolat-
ti spiegelbildlich zum mentalen Geschehen im anderen ein analo-
ges mentales Erleben zu generieren. Aber die Wirklichkeit der 
Seele lässt sich nicht auf die mimetischen und die neurobiologi-
schen Elementarprozesse der Empathiebildung reduzieren.  
 Abschließend lässt sich sagen: die Situation des Ich-selbst-
Seins von Menschen in der – wie Franz Kafka sagt – Mensch- und 
Tier-Gemeinschaft ist eine solche, die wir nicht als pure Materie, 
nicht als reinen Ausfluss von Neuronen erleben, sondern als unser 
Intimstes, als unsere individuelle Welt der Seele. Und dieses unser 
Intimstes lässt sich eben nicht, wie sowohl an Kierkegaards Werk 
„Krankheit zum Tode“ gezeigt, als auch anhand des Phänomens 
der Empathiefähigkeit als sinngebende Gestalt reduzieren. Inso-
fern ist die Seele keine Metapher sondern Wirklichkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  98

Literatur  

Buber, Martin 1995: Ich und Du (1923), Reclam, Stuttgart. 
Kierkegaard, Sören 1995: Die Krankheit zum Tode (1849), übers. 

und hg. von Liselotte Richter, 2. Aufl. Hamburg. 
Theunissen, Michael 1991: Negative Theologie der Zeit, Suhr-

kamp, Frankfurt a.M.. 
Theunissen, Michael 1993: Der Begriff Verzweiflung, Suhrkamp, 

Frankfurt a.M. 
Theunissen, Michael 1996: Vorentwürfe von Moderne: antike Me-

lancholie und die Acedia des Mittelalters, de Gruyter, Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007 - am 14.02.2026, 11:54:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

