Nachwort

Von einem neuerdings erhobenen apokalyptischen Ton
in der Geographie

Eile mit Weile, so heif’t es in einem bekannten Sprichwort. Und so habe ich
wiederholt in diesem Buch fiir Langsamkeit, Zogern und Nachdenklichkeit im
Vollzug gesellschaftskritischer Theorie plidiert. Meine Skepsis mit der kriti-
schen Geographie betrifft die Eilfertigkeit kritischer Theorie, die sich in einen
»Uberstiirzungswettkampf« (Di Blasi 2018, 15) begibt, indem sie immer schon
einen neuen Trend verkiindet oder zeitdiagnostisches Krisengerede anbietet.
Eine solche zur Apokalyptik neigende Dynamik der Kritik offenbart sich in
»Gesten der Uberbietung« (Quent 2019, 35) und ruft, so Juli Zeh, »ein apoka-
lyptisches Szenario nach dem anderen [aus, um] die Aufmerksamkeitsoko-
nomie zu bedienen oder sich machtpolitische Vorteile zu sichern«.! In diesen
Gesten der Uberbietung trifft sich der apokalyptische Ton der Kritik mit dem
konfessionellen Ton der Disziplinpolitik, den Gerhard Hard beklagt und auf
dessen Klage ich mich zu Beginn der Einleitung dieses Buches beziehe. Ich
mochte deshalb in diesem Nachwort »einem neuerdings erhobenen apokalyp-
tischen Ton in der Geographie« (frei nach Jacques Derrida 1985, 11) genauer
nachgehen.

Der apokalyptische Ton, so Jacques Derrida (1985, 55), ist ein »Ton des
Wachens im Augenblick des Endes«. In diesem Ton schwingt ein moralischer
Weckruf mit, dem man sich nicht ungestraft widersetzt: Die Apokalyptikerin
will sagen: »Ich sehe es, ich sage es Dir [..], komm!« (Derrida 1985, 54) Dem
Alarmismus, dem »Entlarvungsgestus«, dem Dringlichkeitspostulat, der die

1 Juli Zeh (2020): Es gibt immer eine Alternative. Interview, Siiddeutsche Zeitung,
04.04.2020, https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094
?reduced=true.

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.



https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true

192

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

apokalyptische Tonlage auszeichnet, wohnt ein Romantizismus des Ernstfalls
inne: Der ausgerufene intellektuelle »Aufierordentlichkeitsbedarf« (Marquard
2000, 105) iiberhéht die Kritikerin. Alle Bereiche des Lebens werden in die
Ermittlungen der kritischen Theoretikerin einbezogen. Die Kritikerin (oder
Theoretikerin) fungiert dann »als Ankliger[in], als oberste Gerichtsinstanz [...]
und als Partei zugleich« (Koselleck 1959, 6). Auf diese Weise untermauert die
apokalyptische Tonlage eine Dynamik der Moralisierung und Personalisie-
rung.

Zugleich ermoglicht ein apokalyptischer Ton der Kritikerin eine »Entlas-
tung vom analytischen Denken [...], weil sie dazu neigt, alles in einen Topf zu
werfen«, so Hans Magnus Enzensberger (1982, 232). Daraus entstehe dann das
Bild einer »Katastrophe sitberhaupt« (ebd.). Die Katastrophe »iiberhaupt« —
das ist heute der Neoliberalismus, der Kapitalismus. Oder modernisierungs-
theoretisch gesprochen: Max Webers stahlhartes Gehduse. Deshalb wirft Um-
berto Eco der Apokalyptikerin vor, sie versuche »niemals eine konkrete Analy-
se« (Eco 1984, 25), sondern verkiirze die Phinomene: »Dem apokalyptisch Tu-
gendhaften verdanken wir einige Begriffsfetische, [...] [die] die Eigenttimlich-
keit [haben], das Gesprich zu blockieren, den Diskurs [...] zum Stillstand zu
bringen« (Eco 1984, 19). Diese »Diskursblockaden« zeigen sich in »Schonstel-
lungen« (Marquard) der kritischen Theorie, die ich in verschiedenen Facetten
in diesem Buch aufgezeigt habe. Begriffsfetische erméglichen die Abkiirzung
zur Wahrheit. Zugleich wirken Diskursblockaden auch als Disziplinpolizei,
indem sie markieren, was gesagt werden darf.

Mir soll es in diesem Nachwort nicht um das Beklagen disziplinarer
Machtspiele gehen, die sich apokalyptisch kleiden. Mein Argument ist epis-
temologischer Natur: Ich vertrete hier die These, nicht der apokalyptische
Ton per se ist das Problem, sondern ein apokalyptischer Ton, der religionsphilo-
sophisch unreflektiert bleibt. Schon 1978 diagnostiziert Enzensberger in linker
Theorie eine apokalyptische Naherwartung, in der die Heilsfrage in einer von
Ubeln gezeichneten Welt neu gestellt werde: »Frither sahen die Menschen
in der Apokalypse die unerforschliche, richende Hand Gottes am Werk,
heute erscheint sie als methodisch kalkuliertes Produkt [...] [einer] Unterwelt
unvorstellbarer Verschworungen und Machinationen, an deren Fiden die
allmichtigen Kretins der Geheimdienste ziehen« (Enzensberger 1982, 226).
Doch ergibt sich daraus die Frage, wie sich zu dieser sikularisierten Apoka-
lyptik zu verhalten sei. Luca di Blasi (2018, 15) warnt davor, sich in einem
Uberbietungswettkampf der Ausrufung neuer und der Verabschiedung alter
theoretischer Trends und Krisendiagnosen zu gefallen. Stattdessen pladiert

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

er fir eine historische Tiefenbohrung zu den (religionsphilosophischen)
Urspriingen sikularisierter Begrifte der Kritik.

Eine solche Tiefenbohrung ist nicht simpler Historizismus, sondern
»kann >Gegenwartsrelevanz« noch fiir die duflersten Anfinge eines frithesten
Denkens« (Di Blasi 2018, 15) beanspruchen. Besonders deutlich zeigt sich dies
in den Kontroversen um die Politische Theologie Carl Schmitts. Da Schmitts
Begriffsarsenal fiir das Denken des Politischen so zentral ist und von reaktio-
niren wie linken Theoretikerinnen aufgegriffen wird, ist es umso dringlicher,
seine religionsphilosophischen und theologischen Urspriinge in den Blick
zu nehmen. Im dritten Kapitel »Arcane Geopolitics« habe ich genau dies
getan, indem ich die gnostizistische Tonlage im Denken von Heidegger und
Schmitt aufgezeigt habe. Diese historische Tiefenbohrung ermdglicht auf re-
ligionsphilosophischer Ebene die Formulierung einer alternativen Politischen
Theologie, die das emanzipatorische Potenzial der Politischen Theologie und
den Begriff der Hoffnung stark macht. Dies ist notwendig, um den Begriff
der Politischen Theologie nicht dem reaktioniren Denken zu iiberlassen.
Dieses Beispiel zeigt auf, dass eine religionsphilosophische Tiefenschirfung
nicht nur ein Programm fir historisch interessierte Ideengeschichte ist,
sondern ein wichtiger Grundlagenbaustein in der Theoriearbeit kritischer
Geographie sein sollte.

Auch in der Debatte um einen apokalyptischen Ton in der kritischen Theo-
rie stellt sich die Frage nach der Politischen Theologie, priziser noch: nach
der politischen Eschatologie. Eschatologisch ist eine Denkstimmung dann,
wenn sie die Jetztzeit apokalyptisch »zusammendringt« und messianisch als
die (wenige) »Zeit, die bleibt«, deutet, bis zum Kommen einer neuen (besse-
ren) Zeit (Finkelde 2007, 10f.). Fiir Finkelde ist »Politische Eschatologie« des-
halb eine Sprache, die der Dringlichkeit kritischer Anliegen einen Raum gibt
und zugleich die Frage nach politischer Subjektivitit stellt. Namhafte linke
Theoretikerinnen, die in der kritischen Geographie gerne zitiert werden (z.B.
Giorgio Agamben, Alain Badiou, Roberto Esposito, Slavoj ZiZek), haben sich
deshalb mit Fragen der Politischen Theologie auch auf theologischer und reli-
gionsphilosophischer Ebene auseinandergesetzt. Eine dafiir zentrale Debatte
betrifft zum Beispiel die politische Eschatologie des Apostels Paulus als des
Begriinders eines radikalen politischen Subjekts (Biebl/Pornschlegel 2013, Di
Blasi 2018, Finkelde 2007, Frick 2013). Erlosung ist in der kritischen Theorie
jedoch immanent, d.h. nicht auf géttliche Transzendenz ausgerichtet: »Tran-
szendenz ist hochstens noch Metapher fiir die Undurchschaubarkeit reiner
Immanenz« (Finkelde 2007, 12). Dennoch weisen die Denkwege kritischer

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.

193


https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Theoretikerinnen »Spriinge« auf, in denen sich kritische Theorie »in der twi-
light zone der Transzendenz« bewegt (Finkelde 2007, 14).

Es ist diese twilight zone, die ich in diesem Nachwort etwas genauer aus-
leuchten mochte. Diese twilight zone bringt Walter Benjamin in seiner ersten
geschichtsphilosophischen These mit einer Metapher auf den Punkt. Benja-
min zeichnet das Bild einer »Puppe in tiirkischer Tracht«, in der unsichtbar
»ein buckliger Zwerg« sitzt, der »die Hand der Puppe an Schniiren [lenkt]«.
Die Puppe ist der »historische Materialismus«, der Zwerg die Theologie, »die
heute bekanntlich klein und hisslich ist« (Benjamin 1977, 251). Diese Meta-
pher kann unterschiedlich ausgelegt werden: Albrecht Wellmer (1985, 19) deu-
tet Benjamin so: »In seinen Thesen zur Geschichtsphilosophie hatte Benjamin
postuliert, die >Puppe »historischer Materialismus« miisse die Theologie in
Dienst nehmen.« Luca di Blasi (2018, 34) betont vor allem, dass ein histori-
scher Materialismus (den wir hier etwas leichtfuig als Synonym fir »kriti-
sche Theorie« stehen lassen), der sich seiner religionsphilosophischen Wur-
zeln nicht bewusst sei, Gefahr laufe, sich vom Zwerg fernsteuern zu lassen.
Ich interpretiere die Metapher dhnlich: Die Theologie versteckt sich, weil an
sie niemand mehr glaubt, aber im Verborgenen (als buckliger Zwerg) zieht sie
immer noch die Fiden des »historischen Materialismus«.

Puppe oder Zwerg? — das ist nicht nur eine Geschmacksfrage. Zugegeben,
die Frankfurter Schule wird in in der Geographie kaum rezipiert, und wenn,
dann eher als historischer Materialismus denn als (politische) Theologie (z.B.
Belina 2020, Belina/Reuber 2021). Die Puppe hat den Zwerg also nicht nur un-
ter den Tisch verbannt, sondern lisst ihn dort auch zappeln, ohne sich grof3
um ihn zu kiitmmern. Doch sollten wir den Zwerg nicht unterschitzen: So gibt
es hinreichende Indizien, dass auch Adorno und Horkheimer auf theologi-
sche Figurationen zuriickgreifen, um ihrer Hoffnung auf Erlosung Ausdruck
zu verleihen (vgl. Brumlik 2014, 103ff.; Nagl-Docekal 2020): In einer nachge-
lassenen Notiz Horkheimers zu »Kritische Theorie und Theologie« lesen wir
zur Kritischen Theorie: »Sie weif}, dass es keinen Gott gibt, und doch glaubt
sie an ihn« (Horkheimer 1988, 508). Fiir Horkheimer ist das Theologische eine
»Sehnsucht nach vollendeter Gerechtigkeit« (Horkheimer 1970, 69). Und noch
einmal expliziter: »Theologie ist [...] die Hoffnung, dass es bei diesem Unrecht,
durch das die Welt gekennzeichnet ist, nicht bleibe, dass das Unrecht nicht
das letzte Wort sein moge« (ebd., 61). Und Adorno schreibt in Negative Dialek-
tik: »Kein Licht ist auf den Menschen und Dingen, in dem nicht Transzendenz
aufschiene« (Adorno [1970] 2003, 396).

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

Transzendenz wird hier zum Signum gegen die Resignation. Helmut Peu-
kert (2009, 305ff.) weist in diesem Zusammenhang auf einen Briefwechsel
zwischen Benjamin und Horkheimer hin, der diesen eschatologischen Tonfall
behandelt: In einem Brief vom 16.3.1937 kritisiert Horkheimer eine Formulie-
rung Benjamins, dass das Werk der Vergangenheit nicht abgeschlossen sei.
Horkheimer schreibt an Benjamin: »Die Erschlagenen sind wirklich erschla-
genc (zitiert in Peukert 2009, 305). Damit wendet sich Horkheimer, damals
noch ganz dem historischen Materialismus verpflichtet, gegen eschatologi-
sche Vorstellungen des Heils, die er in Benjamins Auflerung zu identifizieren
meint. »Letzten Endes ist ihre Aussage theologisch, hilt Horkheimer Ben-
jamin im gleichen Brief vor (zitiert in Peukert 2009, 307). Horkheimer sieht
damals in der Sehnsucht nach der Ewigkeit nur Uberreste primitiven Dankens
und wendet sich, so interpretiert es Peukert (2009, 307), gegen Benjamins Ver-
such, historischen Materialismus und Theologie miteinander zu verbinden.
Diese Frage nach Erlésung wird Adorno und Benjamin, dann auch dem spi-
ten Horkheimer, jedoch keine Ruhe lassen: Ohne eschatologische Hoffnung
gebe es keine Erlosung fir die Leidenden, und damit auch keine Solidaritit
mit den Unterdriickten und Geschlagenen.

Dieser Briefwechsel zwischen Horkheimer und Benjamin zeigt: Emanzi-
pation und Erlésung sind im Denken der Frankfurter Schule eng miteinander
verflochten. Historischer Materialismus und Theologie sind in ihrem Den-
ken keine Antipoden, sondern enge Verwandte. Aus dieser Perspektive heraus
mochte ich in diesem Nachwort einigen theologischen Spuren in der Kritischen
Theorie (der Frankfurter Schule) nachgehen. Nimmt man diese theologischen
Spuren theoretisch ernst, werden Fragen der Apokalyptik, der Erl6sung und vor
allem der Gnosis auch fir eine (sich sikular verstehende) kritische Geogra-
phie zentral. Sie erlauben dariiber hinaus, itber den neuerdings erhobenen
apokalyptischen Ton in der kritischen Geographie nachzudenken.

Apokalyptik oder Gnosis?

Der Schweizer Kunstkritiker Beat Wyss votiert dafiir, Kritik als eine Form »si-
kularer Gnosis« zu verstehen: »Die Gnostiker wollen Erlosung jetzt!« (Wyss
2018, 44) Die Denkmuster der Gnosis, so Wyss, dienen zur »mythologischen
Uberhéhung« kritischer Sprechakte angesichts der Marginalisierung der In-
tellektuellen im 6ffentlichen Diskurs (ebd., 55). Wyss sieht diese Gnosis so-
wohl auf linker Seite, im vermeintlich »letzten Gefecht mit dem Antichris-

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.

195


https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ten in Gestalt des Kapitalismus, als auch in einer »subkulturellen Gnosis am
rechten Rand« am Werk (ebd., 54). Demgegeniiber erkennt Enzensberger in
»linker« Theorie eher eine sikularisierte apokalyptische Tonlage (vgl. Enzens-
berger 1982, 225): »Die Apokalypse gehort zu unserem ideologischen Hand-
gepick«. Auch fir Enzensberger ist diese apokalyptische Tonlage ein Signum
der Krise linker Theorie: »In diesem Sinn fithrt die Untergangsstimmung tat-
sachlich nur zur Mystifikation« (Enzensberger 1982, 232).

Apokalyptik und Gnosis sind ihrem Wesen nach Eschatologie, und Escha-
tologie behandelt die Frage nach der Erlosung. Apokalyptik und Gnosis mils-
sen deshalb als Theorien des Heils (Brumlik 1992, 11) gelesen werden, als Theo-
rien, die Hoffnung auf Erlosung formulieren, auch wenn diese Hoffnung in
heutigen Debatten kritischer Theorie meist im sakularisierten Kleid aufscheint.
Diese Fragen werden in den deutschsprachigen Geisteswissenschaften seit
den spiten 1970er Jahren intensiv diskutiert. Zur gleichen Zeit, als Foucault
sich der antiken Philosophie und Ethik zuwendet,? entspinnt sich eine De-
batte u.a. zwischen Hans Blumenberg, Odo Marquard und Jacob Taubes, die
auf das frithe Christentum und seine apokalyptischen und vor allem gnosti-
schen Denkmotive fokussiert. Dabei geht es auch um eine von Odo Marquard
formulierte Kritik an der Kritischen Theorie, der er gnostische Denkmuster
unterstellt. Doch bevor wir uns Marquards These zuwenden, ist eine begriff-
liche Differenzierung zwischen Apokalypse und Gnosis notwendig.

»Das zentrale Strukturmerkmal der Apokalypse«, so Klaus Vondung (1997,
163), »ist die Verkniipfung von Untergang und Erneuerung, Vernichtung und
Erlésung. [...] Der Apokalyptiker empfindet die Krise als universal und akut, er
sieht die endgiiltige Entscheidung als unausweichlich und die radikale Wand-
lung als nahe bevorstehend an.« Wer den apokalyptischen Ton anstimmt, so
Derrida, wolle etwas offenbaren: »Das Ende beginnt, bedeutet der apokalypti-
sche Ton« (Derrida 1985, 54). Er sei zugleich »ein Ton des Wachens im Augen-
blick des Endes« (Derrida 1985, 55), denn dieses Ende sei zugleich der Beginn
von etwas Neuem: »Der neuen Welt muss der Untergang der alten voraus-
gehen; Erlosung ist nur durch Vernichtung zu erlangen« (Vondung 1997, 166).
Insofern offenbart der apokalyptische Ton »[eine] Rebellions- und Protest-
haltung« (Briese et al. 2014, 9), die zugleich zur Beschleunigung der Endzeit
dringt, da danach die Erlésung wartet.

Auch die Stimmung der Gnosis habe, so Hans Jonas ([1966] 1975, 639), »ab-
gesehen von dem tddlichen Ernst, der zu einer Erlosungslehre gehort, etwas

2 Vgl. dazu das zweite Kapitel »Schwierigkeiten mit der kritischen Ceographie«.

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

Rebellisches und Protestierendes an sich«. Auch in der Gnosis wird die Welt,
wie sie existiert, verworfen. Zentral fiir die Gnostikerin ist die Weltfremdheit
(vgl. Sloterdijk 1993, Taubes 1996). Dabei versteht sich die Gnosis gleichzei-
tig als Negativierung und Uberbietung der (christlichen) Offenbarung (Di Blasi
2002, 11): Die Gnostikerin schiebt das Bose der Welt einem unzulinglichen
Demiurgen (Schopfergott) unter und reserviert die Erlgsung fiir einen ab-
wesenden, allmichtigen (vollkommen transzendenten) Erlosergott, der das
Bése am Ende der Zeiten iiberwinden wird (Markschies 2001, 19f.). »Die Ent-
deckung des fremden, diese Welt transzendierenden Gottes [...] macht [die
Gnostikerin] aber erst recht zu eine[r] Fremden in dieser Welt« (Di Blasi 2002,
21). Zugleich wird die Frage der Schuld an den Ubeln der Welt verlagert: »Aus
der biblischen moralischen Schuld des Urmenschen wird ein tragischer Pro-
zess des Gottlichen« (Di Blasi 2002, 25). Doch endet diese gnostische Haltung
gerade nicht in einem Gefithl der Hilflosigkeit, sondern eher in Genugtuung.
Sloterdijk spricht von »verdammter Klugheit« (Sloterdijk 2017, 85): Die Gnos-
tikerinnen sehen sich als »Wissendec, die das Wirken des Demiurgen »mit der
begnadeten Kaltbliitigkeit de[rer] [...] begegnen, [die] das kosmische Mach-
werk [...] durchschau[en]« (Sloterdijk 2017, 85f.).> Damit geht der Gnostikerin
die Dringlichkeit ab, der Endzeit entgegenzugehen.

Jacob Taubes (1984, 15) hat eine weitherum rezipierte Differenzierung vor-
geschlagen: »Wenn Apokalyptik eine mogliche Antwort auf eine Situation ist,
die Leo Festinger auf die Formel brachte: when prophecy fails, so ist es viel-
leicht nicht zu verwegen, Gnosis auf die Formel zu bringen: when apocalypti-
cism fails.« Die Tonlage der Apokalypse unterscheidet sich damit von der-
jenigen der Gnosis: »Apokalyptiker wie Gegen-Apokalyptiker dringen zum
Engagement. Gnostiker engagieren sich nicht, weil hienieden jedes Engage-
ment sinnlos ist« (Flaig 2016, 259). Gnosis als abgeldschte Apokalyptik? Fiir Egon
Flaig schon. »Kein Intellektueller illustriert wohl deutlicher als Heidegger, wie
die enttiuschten Apokalyptiker zur Gnosis abwandern« (Flaig 2016, 278): So
erklirt sich Flaig die berithmte Heidegger'sche »Kehre« — die Abkehr vom
direkten Engagement fiir das Naziregime und Heideggers »Verdunkelung«
des Denkens im Namen des »Seyns«.* Die Frage, die Apokalyptik und Gnosis
scheidet, ist also: Gibt es aus der Katastrophe noch einen Ausweg (im Dies-
seits)? Dies ist auch eine Frage, die bei der Interpretation der theologischen
Motive in der Kritischen Theorie stark umstritten ist: Ist Erlésung nur noch

3 Vgl. dazu das dritte Kapitel »Arcane Geopolitics«.
4 Vgl. auch hier noch einmal ausfiihrlich das dritte Kapitel »Arcane Geopolitics«.

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.

197


https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ein quasitranszendentes Motiv bei Adorno oder doch immanent gedacht: Gibt
es noch Hoffnung auf Erlésung im Diesseits?

Marquard vertritt die These, die Geschichtsphilosophie der Kritischen
Theorie sei ihrem Wesen nach gnostisch. Marquard greift dazu die umstrit-
tene These von Hans Blumenberg auf, die Neuzeit sei die zweite, erfolgreich
vollzogene Uberwindung der Gnosis (Blumenberg 1988). Marquard wendet
Blumenbergs Argument gegen die Kritische Theorie (und ihre revolutionire
Geschichtsphilosophie) und deutet es religionsphilosophisch um: Zwar habe
der sikulare Staat der Neuzeit die Eschatologie erfolgreich neutralisiert,
doch erzeuge diese Neutralisierung ein »Aufregungsdefizit« (Marquard
1984, 35). Sei die Gnosis die Positivierung der Weltfremdheit durch Negati-
vierung der Welt gewesen, so sieht Marquard in der Kritischen Theorie und
ihrer revolutiondren Geschichtsphilosophie, ein »gnostisches Rezidiv« (ebd.,
35), also einen Riickfall in die Gnosis: Die Weltfremdheit werde positiviert,
und zugleich werde die »Organisationsfrage« gestellt.” Die Gegenbewegung
gegen die Neutralisierung der Eschatologie durch den Sikularismus zeige
sich in neuen »Exilen des Aufregungsbedarfs«, die die Entneutralisierung
der Eschatologie betrieben. So entstehe »ein Biindnis von Eschatologie und
Polizei«: Der Welt werde der Prozess gemacht durch ein Tribunal, »dem
man nur entkommt, indem man es wird« (ebd.). Marquard zeichnet hier
die Dynamik der Tribunalisierung der Welt im Modus der »Moralisierung«
und »Personalisierung« nach; eine Dynamik, die Pascal Goeke analog in der
kritischen Geographie identifiziert (Goeke 2012, 2013).

Fir die Gnostikerin gibt es keinen Grund, warum der Erlésergott in die-
se Welt kommen sollte. Er ist ja das ganz Andere, vollkommen transzendent:
»Gnostisch ist sein Reich nicht von dieser Welt« (Flaig 2016, 270), weshalb es
fiir die Gnostikerin in dieser Welt auch keine Erlosung geben kann. Eschato-
logie und Polizei kimen also dann zum Tragen, so Flaig (ebd.), wenn es gelte,
»den Fiirsten dieser Welt zu stiirzen: dann wird die gnostische Ausweglosig-
keit umgedeutet zur Erwartung eines apokalyptischen Aufbruchs«. Flaig trifft
hier eine Unterscheidung zwischen der gnostischen Ausweglosigkeit und der
Erwartung eines apokalyptischen Ausbruchs aus dem Verhiangnis: Die Apo-
kalyptikerin wirft sich ins Gefecht — erst Aufstand und Terror, dann die ver-
heiflene Erlésung —, deshalb die moralische Uberhéhung der angebotenen

5 Marquard spielt hier auf die unendlichen Debatten zur «Organisationsfrage» (wie die
Revolution herbeizufiithren sei) an, die um 1968 in der Studierendenbewegung, insbe-
sondere im Sozialistischen Deutschen Studentenbund (SDS) gefiihrt wurden.

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

»Erlosung« (ebd., 279). So bringt der apokalyptische Aufstand zugleich den
gegenapokalyptischen Terror hervor, der von Carl Schmitt und anderen reak-
tioniren Denkerinnen gerechtfertigt wird.® Die Gnostikerin hingegen wahnt
sich »aufierhalb des Schuldzusammenhangs dieser Welt« (ebd.) und entsagt
sich des Engagements: Erlosung sei in dieser Welt nicht zu erreichen. Wenn
Marquard das gnostische Rezidiv der kritischen (revolutioniren) Theorie” be-
klagt, und wenn Wyss von sikularer Gnosis spricht und dies mit »Erlosung
jetzt« untermauert, meinen beide eigentlich das Umschlagen der gnostischen
Haltung in eine apokalyptische — und nur letztere findet Flaig, auch er wie
Marquard ein »Konservativer, politisch problematisch. Sowohl Flaig als auch
Marquard warnen also vor der apokalyptischen Versuchung.

Gegen die Gefahr des Umschlagens der Theorie in eine apokalyptische
Tonlage und ihr Zusammendenken von Eschatologie und Polizei schligt Mar-
quard eine Form von »Polymythie« vor. Dieser Pluralismus der Gotter, der My-
then und Geschichten sei als »unendlicher Dissens der Theorien« (Marquard
1981, 107) zu verstehen. Die Polymythie verschone uns vor dem apokalypti-
schen Furor — das scheint Marquards Hoffnung zu sein. Fir Marquard ist
die Polymythie, ganz im Sinne Kants, ein »neutrales Terrain der Vershnung«
(Derrida 1985, 42), das den diskursiven Gegenspielerinnen ein Konkordat an-
bietet. Einen dhnlichen Ton finden wir in Blumenbergs Plidoyer fiir die Rhe-
torik (Blumenberg 1981). Blumenberg sieht in der Rhetorik und in anderen
Formen der »Differenzierung« ein »Barbareiverschonungssystem« (Blumen-
berg 1987a, 139), das diskursiven Konfrontationen aus dem Weg geht.

Jacob Taubes sieht in Marquards »Lob des Polytheismus« hingegen die
Gefahr, dass »die Frage nach Stil den Vorrang vor der Frage nach Wahrheit
gewinnt« (Taubes 1983, 458). Dann witrden wir uns im Posthistoire einrichten,
»in dem zwar viel passiert, aber nichts mehr geschieht« (ebd.). Marquards Po-
sition stehe fiir eine »Dialektik der Aufklirung«im Biedermeier des liberalen
juste milieu« (ebd., 461). Der »Abschied vom Prinzipiellen« (Marquard 1981) lau-
fe schlussendlich auf eine »Suspension des Ethischen« hinaus. Ahnlich sieht

6 Flaig verortet Schmitt hier im Lager der Gegen-Apokalyptiker, nicht der Gnostiker —
anders als ich im dritten Kapitel »Arcane geopolitics« argumentiert habe. Ich denke
jedoch, dass bei Schmitt, insbesondere seit ca. 1950, die gnostische Tonlage die ge-
genapokalyptische (iberlagert, was sich in einem zunehmend resignativen Ton seiner
Tagebuchaufzeichnungen zeigt, z.B. im Glossarium.

7 Marquard (1984) sagt hier nichts Gber reaktionare Positionen der Gnosis ...

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.

199


https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

es Johann Baptist Metz, der in Marquards Polytheismus eine »Entschuldi-
gungsstrategie« (Metz 1987, 174) der Resignation ausmacht: Eine Eschatologie,
der noch nicht der apokalyptische Stachel gezogen sei, sehe die Welt hinge-
gen im Horizont befristeter Zeit: »Gott >ist« im Kommen« (ebd., 178). Gefahr
drohe gerade in einer Verweltlichung dieser Eschatologie: Eine »strikte Mo-
ralisierung, also [...] die Verwandlung der Eschatologie in reine Ethik« fithre,
so Metz (ebd., 181), zur apokalyptischen Uberanstrengung des sittlichen Han-
delns mit der Gefahr des Fanatismus und »der distanzlosen Praxis«.

Gegen Marquards konservativ-quietistische Tendenz hilt Taubes an ei-
ner aufgeklirten »Philosophie der Offenbarung« fest und beruft sich — contra
Marquard und Blumenberg — auf den Gnostizismus in apologetischer Absicht,
denn fiir Taubes ist jede Form von Vermittlung und Verséhnung — in diesem
Fall Marquards Lob der Polymythie — regressiv (Assmann et al. 1996, 31). Ak-
tualitit gewinne Kritische Theorie nicht durch einen Zug zum Asthetischen
— der besonders bei Adorno sehr ausgeprigt ist, so Taubes (1993, 103) —, son-
dern durch eine Lektiire, »die durchs Nadelohr des Theologischen hindurch-
geht« (Bolz 1984, 271). Taubes verteidigt die Einheit von Monotheismus und
messianischer Vision gegen Marquards Versuch, »eine >Gewaltenteilung« der
Religionen im Posthistoire einzurichten« (Macho 2000, 151). Anders auch als
Gerschom Scholem wendet sich Taubes deshalb gegen Marquards Interpre-
tation des (jidischen) Messianismus als »Ausstieg aus der Geschichte«. Gegen
Scholem betont Taubes die geschichtlich-revolutioniren Potenziale der mes-
sianischen Idee (vgl. dazu Macho 2000, 146). So bleibt fiir ihn auch in der
Gnosis das revolutionire Potenzial der Religion virulent (Assmann et al. 1996,
12). Die Gnosis werde, so Assmann et al. (1996), zum »Motor der Unruhe«:
»Gnosis ist fiir Taubes eine liminale Denk- und Lebensform, die sich an die
Grenze hilt, um sie iiberschreiten zu kénnen« (Assmann et al. 1996, 8).

Doch ist Taubes wirklich Gnostiker? Christoph Schmidt identifiziert bei
Taubes eher eine »antignostische politische Theologie« (Schmidt 2009, 301):
»Es geht um die Neukonzeption des Theologischen als polemische Kraft ge-
geniiber den Machtverhiltnissen« (ebd., 287), um eine »schon im Jetzt wirk-
same Gegengeschichte der Befreiung in der Liebe« (ebd., 283). Damit bleibt
auch bei Taubes die Frage nach der Moglichkeit der Erlésung in dieser Welt
in der Schwebe.

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

Kritik als Erlésung?

Zwei Spuren lassen sich hier weiterverfolgen: Erstens, ein messianischer Denk-
stil, wie wir ihn prominent bei Walter Benjamin finden, der in seinen ge-
schichtsphilosophischen Thesen von einem »Begriff der Gegenwart als der
sJetztzeit« [spricht], in welcher Splitter der messianischen eingesprengt sind«.
Die Zukunft wird dann fiir Benjamin »nicht zur homogenen und leeren Zeit.
Denn in ihr war jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der Messias treten
konnte« (Benjamin 1977, 261). Fiir diese Position witrde wohl Taubes plidieren.
Zweitens zeigt sich bei Adorno aber auch eine potenziell »gnostische Firbung«
(Flaig 2016, 281) der Geisteshaltung: »Erkenntnis«, schreibt Adorno in Minima
Moralia ([1951] 2003, 283), »hat kein Licht, als das von der Erlésung auf die
Welt scheint«. Kritische Theorie wird fiir Adorno zum »Versuch, alle Dinge
so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlosung sich darstellten.« Fiir
Adorno erfordert dies Perspektiven, »in denen die Welt sich [...] offenbart,
wie sie einmal als bediirftig und entstellt im Messianischen Lichte daliegen
wird« (ebd.). Der Lichtspalt des Moglichen ist hier die Einsicht des gnosti-
schen Weisen, der das Licht bereits gesehen hat und der mit diesem Wissen
des Lichts auf die defizitire Welt schaut. Hier besteht, zumindest fiir Taubes,
die Gefahr einer Asthetisierung der Kritik.

Jedoch spricht Adorno von diesem gnostischen Mythologem »nur in poe-
tischen Metaphern und Konjunktiven« (Kittler 1996, 122). Handelt es sich bei
Adorno wirklich nur um eine »Erlésung als ob« (Bolz 1984, 280f., Marquard
2003b, 95), wie einige seiner Kritikerinnen (auch Taubes) behaupten und wie
es Norbert Bolz formuliert: »das Als ob besagt hier aber, dass die Gerichts-
prophetie wichtiger ist als die Wirklichkeit der Erlosung« (Bolz 1984, 277). Bei
Adorno wird der eschatologische Standort sikularisiert: Der bucklige Zwerg
(der Eschatologie) darf sich nicht blicken lassen, lenkt aber die Puppe des
historischen Materialismus an Schniiren. Die gnostische Kritik am Schop-
fergott »verlagert sich auf dessen [sikulare] Erben: den fessellos produzie-
renden Menschen der biirgerlichen Gesellschaft« (Bolz 1984, 266); und »der
eschatologische Geist [verwirklicht sich] [...] in der Analyse des beschidigten
Lebens« (Szondi 1978, 289). Der gnostische Standpunkt ist immer ein »Mehr-
als-Erkennen« — seine gnostisch begriindete Erkenntnis vom Standpunkt des
Lichts aus zielt auf ein Anderes, Nichtidentisches, Fremdes.

Fir Heinz-Dietrich Kittsteiner liuft eine solche Theorie »dann doch nur
wieder auf das >Prinzip Hoffnung« [hinaus]« (Kittsteiner 2016, 257). Und so
bricht der abgeklirte Blick auf die Holle die Hoffnungslosigkeit zwar auf, aber

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.

201


https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

immer nur im Modus des »Als-ob« — als »Lichtspalt des Moglichen« (Agam-
ben 1998, 41f.), das sich nicht einstellt. Dieses »Als-ob« verleiht der Kritik als
Beigabe immer auch »das Axiom einer epochalen Vergeblichkeit jedweden
praktischen Bemithens« (Flaig 2016, 281). Es griindet zugleich in einer vor-
warts gerichteten Melancholie. »Grand Hotel Abgrund« nennt Georg Lukics
diese Haltung Adornos und Horkheimers verichtlich (Lukacs [1962] 2009, 16).
Fiir Lukacs trifft dieses Verdikt auf die Frankfurter Schule zu, da sie sich »am
Rand des Abgrunds [..] hiuslich niederldsst und nicht gewillt ist, weiterzu-
gehen« (Lukdcs 2021, 323). Kritische Theorie bleibe so »im Zustand der chro-
nischen Verzweiflung« (ebd.). Dies trenne, so Lukdcs, »Scheinoppositionelle
vom wirklich Revolutioniren« (ebd., 327). Dieser Standpunkt im Grand Hotel
sei zugleich durch und durch elitir, denn nicht jeder kénne sich einen Aufent-
halt dort leisten: »Wahrheit [ist] nur noch in den Biinden der Auserwihlten zu
finden; jede Kritik daran gibt sich selbst als Produkt [von] Ahnungslosigkeit
zu erkennen und disqualifiziert sich damit selbst« (Pauen 1992, 952).

Hoffnung, so die Gnostikerinnen der Kritischen Theorie, sei nur im Bruch
mit der Welt zu haben. Das ist das »Als-ob« des Standpunkts der Erlésung.
Lukdcs hilt das »Als-ob« der Kritischen Theorie fiir authentisch und lehnt es
zugunsten der revolutiondren Praxis ab. Lukacs positioniert sich links von
Adorno. Bolz, Flaig und Marquard hingegen halten das »Als-ob« potenziell
fiir eine Finte: Sie beftirchten, die gnostische Firbung dieser theoretischen
Denkstimmung kénne schnell umschlagen in den Aktivismus politischer Apo-
kalyptik: »Der Zustand der Welt ist momentan heillos, aber er ist heilbar«, so
fasst Flaig (2016, 282) diese Denkstimmung mit warnendem Unterton zusam-
men. Dies ist die konservative Positionierung gegen die Kritische Theorie. Was
Kittsteiner, Lukdcs auf der einen, Bolz, Flaig und Marquard auf der anderen
Seite der Kritischen Theorie als Versagen vorwerfen, konnte aber auch eine
Tugend sein — eben aufgrund des »Als-obs« die Hoffnung zu bewahren.

Fir Agamben entsteht der »Lichtspalt des Méglichen« aus der Schwebe-
haltung einer skeptischen epoché. Dies ist eschatologisch gedacht: »die phi-
nomenologische epoché [ist] die Generalisierung des »etsi deus non daretur«,
schreibt Marquard (2003b, 88) dazu — als ob es Gott nicht gibe. Dieses »Als-
ob« fithrt Marquard theologisch auf den Apostel Paulus zuriick (1. Korinther 7,
29ff.) — als Vorwegnahme der eschatologischen Weltvernichtung am Tag der
Wiederkehr Gottes. Doch sei diese Eschatologie aufgrund der permanenten
Enttiuschung tiber die ausbleibende Wiederkehr Gottes und aufgrund der
andauernden Ubel der Welt »sikularisiert« worden: zu leben, als ob es Gott
nicht gibe. Fir Marquard fiihrt dies zur Konzentration auf das »Diesheits-

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

heil« (Marquard 2003b, 94). Agamben wiederum deutet den Begriff der mes-
sianischen Zeit bei Paulus als operative Zeit, als eine eigene Zeitkategorie, die
transformativ ist: als die Zeit, die uns bleibt fir die Vollendung der Zeit (Agam-
ben 2002b, 5). Bei Agamben ist das »Als-ob« noch nicht zum »Als-ob-nicht«
geworden.

Karl Barth schreibt in seinem berithmten Kommentar zum Rémerbrief:
»Die Hoffnung ist die Aufthebung [...] des »als ob« (Barth [1922] 1999, 325).
Diese Hoffnung griinde, so Barth, in einem Beharren: »Dass wir uns nicht ab-
finden kénnen mit dem, was ist, [...] dass ein verborgenes Warten in uns bleibt
auf das, was nicht ist«. Aber auch als Beharrenden, als Wartenden, so Barth,
bleibe uns die Wahrheit zu einem Teil verborgen. Wir seien eben nicht die
gnostischen Weisen, die immer schon wiissten, und trotzdem sollten wir die
Hoffnung nicht aufgeben. Sperare contra spem — »hoffen wider die Hoffnung,
nannte dies Claudio Magris in seiner Friedenspreisrede (Magris 2009). Gior-
gio Agamben formuliert es so: »Das messianische Subjekt betrachtet die Welt
nicht, als ob sie gerettet wire. Vielmehr betrachtet es die Rettung, indem es
sich — mit den Worten Benjamins — im Unrettbaren verliert« (Agamben 2006,
54). Das »Als-ob« hilt den Tirspalt offen — »die kleine Pforte, durch die der
Messias treten konnte« (Benjamin). Das »Als-ob« sei deshalb ein Gegengift
zur Melancholie des Posthistoire, schreibt Micha Brumlik (1997, 215) und ver-
weist nochmals auf Benjamin: »Nur um der Hoffnungslosen willen ist uns die
Hoffnung gegeben« (Benjamin 1977, 135)

Die Alternative liegt also nicht in einer simplen Dichotomie zwischen Ge-
richtsprophetie und posthistorischer Melancholie. Ein messianischer Denk-
stil im Anschluss an Benjamin beharrt nicht auf der Wahrheit, sondern auf
der Hoffnung - um der Hoffnungslosen, Marginalisierten, Vernachlissigten
willen. Diese Hoffnung trigt, auch wenn uns die Wahrheit zu einem Teil ver-
borgen bleibt. Und so ist ein »neuerdings erhobener apokalyptischer Ton« in
der kritischen Geographie nicht das eigentliche Problem, sondern vermutlich
nur ein apokalyptischer Ton, der religionsphilosophisch unreflektiert bleibt und
auf seinem absoluten Wahrheitsanspruch beharrt. Denn dann besteht die Ge-
fahr, dass sich apokalyptischer und konfessioneller Ton vermischen. Ansgar
Weyman (2008, 14) schreibt dazu, die Apokalypse sei auch »ein Versprechen
fur die Gefolgschaft im Kampf auf der moralisch richtigen Seite«. Im apo-
kalyptischen Ton zeigt sich ein »Mobilisierungs- und Selbstermichtigungs-
aspekt« (Burckhardt 2020, 7). Kritik, die als sakularisierte Apokalypse auftritt,
bleibt auf eine innerweltliche Realisierung angewiesen und der Aktivismus
werde damit zur Zwangslaufigkeit (ebd., 12).

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.

203


https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Indem Gerhard Hard (2004) von einem »neuerdings erhobenen konfes-
sionellen Ton« in der Geographie spricht und sich iiber die Machtpolitik in
der Disziplin mokiert, paraphrasiert er Kant (ohne es explizit auszuweisen):®
Einer Abhandlung von 1796 gab Kant (1796 [1982]) den warnenden Titel »Von
einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philosophie«. Kant kri-
tisiert dort, wie Derrida festhilt, die »Grof3tuerei jener AnmafRenden, die [...]
den Ton in der Philosophie hochmiitig machen«. Die Menschen, die diesen
Ton pflegten, hielten sich fiir »Elitewesen, fiir [...] hohere Subjekte, die [...] in
unmittelbarem [..] Bezug zum Mysterium stehen« (Derrida 1985, 25f.). Kant
polemisiert gegen eine Philosophie, »bei der man nicht arbeiten, sondern
nur das Orakle in sich selbst anhéren und geniefien darf« (Kant ([1796] 1982,
378). Derrida erkennt in dem von Kant beschriebenen Ton eine apokalyptische
Stimmung. Diese Stimmung zeige sich in einer bestimmten »Schwingung«
des Tons. Sie will sagen: »Ich sehe es, ich weif} es, ich sage es Dir, jetzt weiflt
Du es, komm!« (Derrida 1985, 54) Mir scheint, dass es genau diese Schwin-
gung, dieser Tonfall ist, der auch die Stimmung der kritischen Geographie
— oder auch der kritischen Theorie — prigt: deshalb die Moralisierung, des-
halb die Tribunalisierung, deshalb die Personalisierung; wer diesem Weckruf
nicht folgt, wird vom Diskurs ausgeschlossen. An dieser Stelle beginnen die
Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie, die in diesem Buch behandelt
wurden.

Um diese Schwierigkeiten zu problematisieren, habe ich einen skepti-
schen Vorbehalt formuliert, der aber eschatologisch grundiert ist. Agamben
sieht Bartlebys I would prefer not to als geradezu paradigmatisch fir diesen
skeptischen Vorbehalt: »Bartleby stimmt zwar nicht zu, aber er verweigert
auch nicht einfach, und nichts liegt ihm ferner als das heldenhafte Pathos der
Verneinung« (Agamben 1998, 37f.). Zwar hilt die Skeptikerin das Urteil in der
Schwebe. Diese Unterbrechung ist nichts anderes als »die epoché, der Zustand
des In-der-Schwebe-Seins« (Agamben 1998, 38). Doch hitten »die Skeptiker
[darin][...] nicht eine einfache Indifferenz gesehen, sondern die Erfahrung

8 Vermutlich bezieht sich aber Hard auch nur auf einen Aufsatz von Ernst Plewe, der ei-
nen Rezensionsaufsatz (es war ein totaler Verriss) eines Buches von Martin Schwind
zur Kulturlandschaft mit »Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der
Geographie«betitelt. Der Aufsatz erschien 1965 in der Geographischen Zeitschrift (Plewe
1965). Plewe lasstin diesem Aufsatz Kant kurz auftreten, um ihn gegen aus seiner Sicht
falsche Vereinnahmungen durch Schwind zu verteidigen, allerdings ohne explizit auf
Kants Text (iber den vornehmen Ton in der Philosophie einzugehen. Auch Plewe para-
phrasiert also Kant im Titel, ohne es offenzulegen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

einer Moglichkeit oder einer Potenz« (Agamben 1998, 41). Diese Potenz, die
Schwelle zwischen Sein und Nicht-Sein, »ist nicht der farblose Abgrund des
Nichts, sondern der Lichtspalt des Méglichen, fithrt Agamben weiter aus
(Agamben 1998,41f.). Der skeptische Vorbehalt erhilt auf diese Weise eine es-
chatologische Firbung: Indem die Skeptikerin den »Lichtspalt des Méglichen«
offenhilt, formuliert sie nichts anderes als einen »eschatologischen Vorbe-
halt« (Metz 1997, 14) zwischen dem »Schon« und dem »Noch-nicht«. Dieser
Vorbehalt wendet sich gegen die Versuche in Geschichte und Gegenwart, ab-
solute Anspriiche zu erheben — und ist zugleich eschatologisch im Sinne einer
Hoffnung um der Hoffnungslosen willen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.

205


https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52.



https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

