
Nachwort

Von einem neuerdings erhobenen apokalyptischen Ton
in der Geographie

Eile mit Weile, so heißt es in einem bekannten Sprichwort. Und so habe ich

wiederholt in diesemBuch für Langsamkeit, Zögern undNachdenklichkeit im

Vollzug gesellschaftskritischer Theorie plädiert. Meine Skepsis mit der kriti-

schen Geographie betrifft die Eilfertigkeit kritischerTheorie, die sich in einen

»Überstürzungswettkampf« (Di Blasi 2018, 15) begibt, indem sie immer schon

einen neuen Trend verkündet oder zeitdiagnostisches Krisengerede anbietet.

Eine solche zur Apokalyptik neigende Dynamik der Kritik offenbart sich in

»Gesten der Überbietung« (Quent 2019, 35) und ruft, so Juli Zeh, »ein apoka-

lyptisches Szenario nach dem anderen [aus, um] die Aufmerksamkeitsöko-

nomie zu bedienen oder sich machtpolitische Vorteile zu sichern«.1 In diesen

Gesten der Überbietung trifft sich der apokalyptische Ton der Kritik mit dem

konfessionellen Ton der Disziplinpolitik, den Gerhard Hard beklagt und auf

dessen Klage ich mich zu Beginn der Einleitung dieses Buches beziehe. Ich

möchte deshalb in diesemNachwort »einem neuerdings erhobenen apokalyp-

tischen Ton in der Geographie« (frei nach Jacques Derrida 1985, 11) genauer

nachgehen.

Der apokalyptische Ton, so Jacques Derrida (1985, 55), ist ein »Ton des

Wachens im Augenblick des Endes«. In diesem Ton schwingt ein moralischer

Weckruf mit, dem man sich nicht ungestraft widersetzt: Die Apokalyptikerin

will sagen: »Ich sehe es, ich sage es Dir […], komm!« (Derrida 1985, 54) Dem

Alarmismus, dem »Entlarvungsgestus«, dem Dringlichkeitspostulat, der die

1 Juli Zeh (2020): Es gibt immer eine Alternative. Interview, Süddeutsche Zeitung,

04.04.2020, https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094

?reduced=true.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true


192 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

apokalyptische Tonlage auszeichnet, wohnt ein Romantizismus des Ernstfalls

inne: Der ausgerufene intellektuelle »Außerordentlichkeitsbedarf« (Marquard

2000, 105) überhöht die Kritikerin. Alle Bereiche des Lebens werden in die

Ermittlungen der kritischen Theoretikerin einbezogen. Die Kritikerin (oder

Theoretikerin) fungiert dann »als Ankläger[in], als oberste Gerichtsinstanz […]

und als Partei zugleich« (Koselleck 1959, 6). Auf diese Weise untermauert die

apokalyptische Tonlage eine Dynamik der Moralisierung und Personalisie-

rung.

Zugleich ermöglicht ein apokalyptischer Ton der Kritikerin eine »Entlas-

tung vom analytischen Denken […], weil sie dazu neigt, alles in einen Topf zu

werfen«, soHansMagnus Enzensberger (1982, 232).Daraus entstehe dann das

Bild einer »Katastrophe ›überhaupt‹« (ebd.). Die Katastrophe »überhaupt« –

das ist heute der Neoliberalismus, der Kapitalismus. Oder modernisierungs-

theoretisch gesprochen: MaxWebers stahlhartes Gehäuse. Deshalb wirft Um-

berto Eco der Apokalyptikerin vor, sie versuche »niemals eine konkrete Analy-

se« (Eco 1984, 25), sondern verkürze die Phänomene: »Dem apokalyptisch Tu-

gendhaften verdanken wir einige Begriffsfetische, […] [die] die Eigentümlich-

keit [haben], das Gespräch zu blockieren, den Diskurs […] zum Stillstand zu

bringen« (Eco 1984, 19). Diese »Diskursblockaden« zeigen sich in »Schonstel-

lungen« (Marquard) der kritischen Theorie, die ich in verschiedenen Facetten

in diesem Buch aufgezeigt habe. Begriffsfetische ermöglichen die Abkürzung

zur Wahrheit. Zugleich wirken Diskursblockaden auch als Disziplinpolizei,

indem sie markieren, was gesagt werden darf.

Mir soll es in diesem Nachwort nicht um das Beklagen disziplinärer

Machtspiele gehen, die sich apokalyptisch kleiden. Mein Argument ist epis-

temologischer Natur: Ich vertrete hier die These, nicht der apokalyptische

Ton per se ist das Problem, sondern ein apokalyptischer Ton, der religionsphilo-

sophisch unreflektiert bleibt. Schon 1978 diagnostiziert Enzensberger in linker

Theorie eine apokalyptische Naherwartung, in der die Heilsfrage in einer von

Übeln gezeichneten Welt neu gestellt werde: »Früher sahen die Menschen

in der Apokalypse die unerforschliche, rächende Hand Gottes am Werk,

heute erscheint sie als methodisch kalkuliertes Produkt […] [einer] Unterwelt

unvorstellbarer Verschwörungen und Machinationen, an deren Fäden die

allmächtigen Kretins der Geheimdienste ziehen« (Enzensberger 1982, 226).

Doch ergibt sich daraus die Frage, wie sich zu dieser säkularisierten Apoka-

lyptik zu verhalten sei. Luca di Blasi (2018, 15) warnt davor, sich in einem

Überbietungswettkampf der Ausrufung neuer und der Verabschiedung alter

theoretischer Trends und Krisendiagnosen zu gefallen. Stattdessen plädiert

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort 193

er für eine historische Tiefenbohrung zu den (religionsphilosophischen)

Ursprüngen säkularisierter Begriffe der Kritik.

Eine solche Tiefenbohrung ist nicht simpler Historizismus, sondern

»kann ›Gegenwartsrelevanz‹ noch für die äußersten Anfänge eines frühesten

Denkens« (Di Blasi 2018, 15) beanspruchen. Besonders deutlich zeigt sich dies

in den Kontroversen um die Politische Theologie Carl Schmitts. Da Schmitts

Begriffsarsenal für das Denken des Politischen so zentral ist und von reaktio-

nären wie linkenTheoretikerinnen aufgegriffen wird, ist es umso dringlicher,

seine religionsphilosophischen und theologischen Ursprünge in den Blick

zu nehmen. Im dritten Kapitel »Arcane Geopolitics« habe ich genau dies

getan, indem ich die gnostizistische Tonlage im Denken von Heidegger und

Schmitt aufgezeigt habe. Diese historische Tiefenbohrung ermöglicht auf re-

ligionsphilosophischer Ebene die Formulierung einer alternativen Politischen

Theologie, die das emanzipatorische Potenzial der Politischen Theologie und

den Begriff der Hoffnung stark macht. Dies ist notwendig, um den Begriff

der Politischen Theologie nicht dem reaktionären Denken zu überlassen.

Dieses Beispiel zeigt auf, dass eine religionsphilosophische Tiefenschärfung

nicht nur ein Programm für historisch interessierte Ideengeschichte ist,

sondern ein wichtiger Grundlagenbaustein in der Theoriearbeit kritischer

Geographie sein sollte.

Auch in der Debatte um einen apokalyptischen Ton in der kritischenTheo-

rie stellt sich die Frage nach der Politischen Theologie, präziser noch: nach

der politischen Eschatologie. Eschatologisch ist eine Denkstimmung dann,

wenn sie die Jetztzeit apokalyptisch »zusammendrängt« und messianisch als

die (wenige) »Zeit, die bleibt«, deutet, bis zum Kommen einer neuen (besse-

ren) Zeit (Finkelde 2007, 10f.). Für Finkelde ist »Politische Eschatologie« des-

halb eine Sprache, die der Dringlichkeit kritischer Anliegen einen Raum gibt

und zugleich die Frage nach politischer Subjektivität stellt. Namhafte linke

Theoretikerinnen, die in der kritischen Geographie gerne zitiert werden (z.B.

Giorgio Agamben, Alain Badiou, Roberto Esposito, Slavoj Žižek), haben sich

deshalb mit Fragen der PolitischenTheologie auch auf theologischer und reli-

gionsphilosophischer Ebene auseinandergesetzt. Eine dafür zentrale Debatte

betrifft zum Beispiel die politische Eschatologie des Apostels Paulus als des

Begründers eines radikalen politischen Subjekts (Biebl/Pornschlegel 2013, Di

Blasi 2018, Finkelde 2007, Frick 2013). Erlösung ist in der kritischen Theorie

jedoch immanent, d.h. nicht auf göttliche Transzendenz ausgerichtet: »Tran-

szendenz ist höchstens noch Metapher für die Undurchschaubarkeit reiner

Immanenz« (Finkelde 2007, 12). Dennoch weisen die Denkwege kritischer

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Theoretikerinnen »Sprünge« auf, in denen sich kritische Theorie »in der twi-

light zone der Transzendenz« bewegt (Finkelde 2007, 14).

Es ist diese twilight zone, die ich in diesem Nachwort etwas genauer aus-

leuchten möchte. Diese twilight zone bringt Walter Benjamin in seiner ersten

geschichtsphilosophischen These mit einer Metapher auf den Punkt. Benja-

min zeichnet das Bild einer »Puppe in türkischer Tracht«, in der unsichtbar

»ein buckliger Zwerg« sitzt, der »die Hand der Puppe an Schnüren [lenkt]«.

Die Puppe ist der »historische Materialismus«, der Zwerg die Theologie, »die

heute bekanntlich klein und hässlich ist« (Benjamin 1977, 251). Diese Meta-

pher kann unterschiedlich ausgelegt werden: Albrecht Wellmer (1985, 19) deu-

tet Benjamin so: »In seinenThesen zur Geschichtsphilosophie hatte Benjamin

postuliert, die ›Puppe »historischer Materialismus«‹ müsse die Theologie in

Dienst nehmen.« Luca di Blasi (2018, 34) betont vor allem, dass ein histori-

scher Materialismus (den wir hier etwas leichtfüßig als Synonym für »kriti-

sche Theorie« stehen lassen), der sich seiner religionsphilosophischen Wur-

zeln nicht bewusst sei, Gefahr laufe, sich vom Zwerg fernsteuern zu lassen.

Ich interpretiere die Metapher ähnlich: Die Theologie versteckt sich, weil an

sie niemandmehr glaubt, aber im Verborgenen (als buckliger Zwerg) zieht sie

immer noch die Fäden des »historischen Materialismus«.

Puppe oder Zwerg? – das ist nicht nur eine Geschmacksfrage. Zugegeben,

die Frankfurter Schule wird in in der Geographie kaum rezipiert, und wenn,

dann eher als historischer Materialismus denn als (politische) Theologie (z.B.

Belina 2020, Belina/Reuber 2021). Die Puppe hat den Zwerg also nicht nur un-

ter den Tisch verbannt, sondern lässt ihn dort auch zappeln, ohne sich groß

um ihn zu kümmern.Doch sollten wir den Zwerg nicht unterschätzen: So gibt

es hinreichende Indizien, dass auch Adorno und Horkheimer auf theologi-

sche Figurationen zurückgreifen, um ihrer Hoffnung auf Erlösung Ausdruck

zu verleihen (vgl. Brumlik 2014, 103ff.; Nagl-Docekal 2020): In einer nachge-

lassenen Notiz Horkheimers zu »Kritische Theorie und Theologie« lesen wir

zur Kritischen Theorie: »Sie weiß, dass es keinen Gott gibt, und doch glaubt

sie an ihn« (Horkheimer 1988, 508). Für Horkheimer ist dasTheologische eine

»Sehnsucht nach vollendeter Gerechtigkeit« (Horkheimer 1970, 69). Und noch

einmal expliziter: »Theologie ist […] dieHoffnung, dass es bei diesemUnrecht,

durch das die Welt gekennzeichnet ist, nicht bleibe, dass das Unrecht nicht

das letzte Wort sein möge« (ebd., 61). Und Adorno schreibt in Negative Dialek-

tik: »Kein Licht ist auf denMenschen und Dingen, in dem nicht Transzendenz

aufschiene« (Adorno [1970] 2003, 396).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort 195

Transzendenz wird hier zum Signum gegen die Resignation.Helmut Peu-

kert (2009, 305ff.) weist in diesem Zusammenhang auf einen Briefwechsel

zwischen Benjamin undHorkheimer hin, der diesen eschatologischen Tonfall

behandelt: In einem Brief vom 16.3.1937 kritisiert Horkheimer eine Formulie-

rung Benjamins, dass das Werk der Vergangenheit nicht abgeschlossen sei.

Horkheimer schreibt an Benjamin: »Die Erschlagenen sind wirklich erschla-

gen« (zitiert in Peukert 2009, 305). Damit wendet sich Horkheimer, damals

noch ganz dem historischen Materialismus verpflichtet, gegen eschatologi-

sche Vorstellungen des Heils, die er in Benjamins Äußerung zu identifizieren

meint. »Letzten Endes ist ihre Aussage theologisch«, hält Horkheimer Ben-

jamin im gleichen Brief vor (zitiert in Peukert 2009, 307). Horkheimer sieht

damals in der Sehnsucht nach der Ewigkeit nurÜberreste primitivenDankens

undwendet sich, so interpretiert es Peukert (2009, 307), gegen Benjamins Ver-

such, historischen Materialismus und Theologie miteinander zu verbinden.

Diese Frage nach Erlösung wird Adorno und Benjamin, dann auch dem spä-

ten Horkheimer, jedoch keine Ruhe lassen: Ohne eschatologische Hoffnung

gebe es keine Erlösung für die Leidenden, und damit auch keine Solidarität

mit den Unterdrückten und Geschlagenen.

Dieser Briefwechsel zwischen Horkheimer und Benjamin zeigt: Emanzi-

pation und Erlösung sind imDenken der Frankfurter Schule engmiteinander

verflochten. Historischer Materialismus und Theologie sind in ihrem Den-

ken keine Antipoden, sondern enge Verwandte. Aus dieser Perspektive heraus

möchte ich in diesemNachwort einigen theologischen Spuren in der Kritischen

Theorie (der Frankfurter Schule) nachgehen. Nimmtman diese theologischen

Spuren theoretisch ernst, werden Fragen der Apokalyptik, der Erlösung und vor

allem der Gnosis auch für eine (sich säkular verstehende) kritische Geogra-

phie zentral. Sie erlauben darüber hinaus, über den neuerdings erhobenen

apokalyptischen Ton in der kritischen Geographie nachzudenken.

Apokalyptik oder Gnosis?

Der Schweizer Kunstkritiker BeatWyss votiert dafür, Kritik als eine Form »sä-

kularer Gnosis« zu verstehen: »Die Gnostiker wollen Erlösung jetzt!« (Wyss

2018, 44) Die Denkmuster der Gnosis, so Wyss, dienen zur »mythologischen

Überhöhung« kritischer Sprechakte angesichts der Marginalisierung der In-

tellektuellen im öffentlichen Diskurs (ebd., 55). Wyss sieht diese Gnosis so-

wohl auf linker Seite, im vermeintlich »letzten Gefecht mit dem Antichris-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ten in Gestalt des Kapitalismus«, als auch in einer »subkulturellen Gnosis am

rechten Rand« am Werk (ebd., 54). Demgegenüber erkennt Enzensberger in

»linker« Theorie eher eine säkularisierte apokalyptische Tonlage (vgl. Enzens-

berger 1982, 225): »Die Apokalypse gehört zu unserem ideologischen Hand-

gepäck«. Auch für Enzensberger ist diese apokalyptische Tonlage ein Signum

der Krise linker Theorie: »In diesem Sinn führt die Untergangsstimmung tat-

sächlich nur zur Mystifikation« (Enzensberger 1982, 232).

Apokalyptik und Gnosis sind ihremWesen nach Eschatologie, und Escha-

tologie behandelt die Frage nach der Erlösung. Apokalyptik und Gnosis müs-

sen deshalb als Theorien desHeils (Brumlik 1992, 11) gelesen werden, als Theo-

rien, die Hoffnung auf Erlösung formulieren, auch wenn diese Hoffnung in

heutigenDebatten kritischerTheoriemeist im säkularisiertenKleid aufscheint.

Diese Fragen werden in den deutschsprachigen Geisteswissenschaften seit

den späten 1970er Jahren intensiv diskutiert. Zur gleichen Zeit, als Foucault

sich der antiken Philosophie und Ethik zuwendet,2 entspinnt sich eine De-

batte u.a. zwischen Hans Blumenberg, Odo Marquard und Jacob Taubes, die

auf das frühe Christentum und seine apokalyptischen und vor allem gnosti-

schen Denkmotive fokussiert. Dabei geht es auch um eine von OdoMarquard

formulierte Kritik an der Kritischen Theorie, der er gnostische Denkmuster

unterstellt. Doch bevor wir uns Marquards These zuwenden, ist eine begriff-

liche Differenzierung zwischen Apokalypse und Gnosis notwendig.

»Das zentrale Strukturmerkmal der Apokalypse«, so Klaus Vondung (1997,

163), »ist die Verknüpfung von Untergang und Erneuerung, Vernichtung und

Erlösung. […] Der Apokalyptiker empfindet die Krise als universal und akut, er

sieht die endgültige Entscheidung als unausweichlich und die radikaleWand-

lung als nahe bevorstehend an.« Wer den apokalyptischen Ton anstimmt, so

Derrida, wolle etwas offenbaren: »Das Ende beginnt, bedeutet der apokalypti-

sche Ton« (Derrida 1985, 54). Er sei zugleich »ein Ton des Wachens im Augen-

blick des Endes« (Derrida 1985, 55), denn dieses Ende sei zugleich der Beginn

von etwas Neuem: »Der neuen Welt muss der Untergang der alten voraus-

gehen; Erlösung ist nur durch Vernichtung zu erlangen« (Vondung 1997, 166).

Insofern offenbart der apokalyptische Ton »[eine] Rebellions- und Protest-

haltung« (Briese et al. 2014, 9), die zugleich zur Beschleunigung der Endzeit

drängt, da danach die Erlösung wartet.

Auch die Stimmung der Gnosis habe, so Hans Jonas ([1966] 1975, 639), »ab-

gesehen von dem tödlichen Ernst, der zu einer Erlösungslehre gehört, etwas

2 Vgl. dazu das zweite Kapitel »Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie«.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort 197

Rebellisches und Protestierendes an sich«. Auch in der Gnosis wird die Welt,

wie sie existiert, verworfen. Zentral für die Gnostikerin ist die Weltfremdheit

(vgl. Sloterdijk 1993, Taubes 1996). Dabei versteht sich die Gnosis gleichzei-

tig als Negativierung und Überbietung der (christlichen) Offenbarung (Di Blasi

2002, 11): Die Gnostikerin schiebt das Böse der Welt einem unzulänglichen

Demiurgen (Schöpfergott) unter und reserviert die Erlösung für einen ab-

wesenden, allmächtigen (vollkommen transzendenten) Erlösergott, der das

Böse am Ende der Zeiten überwinden wird (Markschies 2001, 19f.). »Die Ent-

deckung des fremden, diese Welt transzendierenden Gottes […] macht [die

Gnostikerin] aber erst recht zu eine[r] Fremden in dieserWelt« (Di Blasi 2002,

21). Zugleich wird die Frage der Schuld an den Übeln der Welt verlagert: »Aus

der biblischen moralischen Schuld des Urmenschen wird ein tragischer Pro-

zess des Göttlichen« (Di Blasi 2002, 25). Doch endet diese gnostische Haltung

gerade nicht in einem Gefühl der Hilflosigkeit, sondern eher in Genugtuung.

Sloterdijk spricht von »verdammter Klugheit« (Sloterdijk 2017, 85): Die Gnos-

tikerinnen sehen sich als »Wissende«, die dasWirken des Demiurgen »mit der

begnadeten Kaltblütigkeit de[rer] […] begegnen, [die] das kosmische Mach-

werk […] durchschau[en]« (Sloterdijk 2017, 85f.).3 Damit geht der Gnostikerin

die Dringlichkeit ab, der Endzeit entgegenzugehen.

Jacob Taubes (1984, 15) hat eine weitherum rezipierte Differenzierung vor-

geschlagen: »Wenn Apokalyptik eine mögliche Antwort auf eine Situation ist,

die Leo Festinger auf die Formel brachte: when prophecy fails, so ist es viel-

leicht nicht zu verwegen, Gnosis auf die Formel zu bringen: when apocalypti-

cism fails.« Die Tonlage der Apokalypse unterscheidet sich damit von der-

jenigen der Gnosis: »Apokalyptiker wie Gegen-Apokalyptiker drängen zum

Engagement. Gnostiker engagieren sich nicht, weil hienieden jedes Engage-

ment sinnlos ist« (Flaig 2016, 259). Gnosis als abgelöschte Apokalyptik? Für Egon

Flaig schon. »Kein Intellektueller illustriert wohl deutlicher als Heidegger, wie

die enttäuschten Apokalyptiker zur Gnosis abwandern« (Flaig 2016, 278): So

erklärt sich Flaig die berühmte Heidegger’sche »Kehre« – die Abkehr vom

direkten Engagement für das Naziregime und Heideggers »Verdunkelung«

des Denkens im Namen des »Seyns«.4 Die Frage, die Apokalyptik und Gnosis

scheidet, ist also: Gibt es aus der Katastrophe noch einen Ausweg (im Dies-

seits)? Dies ist auch eine Frage, die bei der Interpretation der theologischen

Motive in der Kritischen Theorie stark umstritten ist: Ist Erlösung nur noch

3 Vgl. dazu das dritte Kapitel »Arcane Geopolitics«.

4 Vgl. auch hier noch einmal ausführlich das dritte Kapitel »Arcane Geopolitics«.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ein quasitranszendentesMotiv bei Adorno oder doch immanent gedacht: Gibt

es noch Hoffnung auf Erlösung im Diesseits?

Marquard vertritt die These, die Geschichtsphilosophie der Kritischen

Theorie sei ihrem Wesen nach gnostisch. Marquard greift dazu die umstrit-

tene These von Hans Blumenberg auf, die Neuzeit sei die zweite, erfolgreich

vollzogene Überwindung der Gnosis (Blumenberg 1988). Marquard wendet

Blumenbergs Argument gegen die Kritische Theorie (und ihre revolutionäre

Geschichtsphilosophie) und deutet es religionsphilosophisch um: Zwar habe

der säkulare Staat der Neuzeit die Eschatologie erfolgreich neutralisiert,

doch erzeuge diese Neutralisierung ein »Aufregungsdefizit« (Marquard

1984, 35). Sei die Gnosis die Positivierung der Weltfremdheit durch Negati-

vierung der Welt gewesen, so sieht Marquard in der Kritischen Theorie und

ihrer revolutionären Geschichtsphilosophie, ein »gnostisches Rezidiv« (ebd.,

35), also einen Rückfall in die Gnosis: Die Weltfremdheit werde positiviert,

und zugleich werde die »Organisationsfrage« gestellt.5 Die Gegenbewegung

gegen die Neutralisierung der Eschatologie durch den Säkularismus zeige

sich in neuen »Exilen des Aufregungsbedarfs«, die die Entneutralisierung

der Eschatologie betrieben. So entstehe »ein Bündnis von Eschatologie und

Polizei«: Der Welt werde der Prozess gemacht durch ein Tribunal, »dem

man nur entkommt, indem man es wird« (ebd.). Marquard zeichnet hier

die Dynamik der Tribunalisierung der Welt im Modus der »Moralisierung«

und »Personalisierung« nach; eine Dynamik, die Pascal Goeke analog in der

kritischen Geographie identifiziert (Goeke 2012, 2013).

Für die Gnostikerin gibt es keinen Grund, warum der Erlösergott in die-

se Welt kommen sollte. Er ist ja das ganz Andere, vollkommen transzendent:

»Gnostisch ist sein Reich nicht von dieser Welt« (Flaig 2016, 270), weshalb es

für die Gnostikerin in dieser Welt auch keine Erlösung geben kann. Eschato-

logie und Polizei kämen also dann zum Tragen, so Flaig (ebd.), wenn es gelte,

»den Fürsten dieser Welt zu stürzen: dann wird die gnostische Ausweglosig-

keit umgedeutet zur Erwartung eines apokalyptischen Aufbruchs«. Flaig trifft

hier eine Unterscheidung zwischen der gnostischen Ausweglosigkeit und der

Erwartung eines apokalyptischen Ausbruchs aus dem Verhängnis: Die Apo-

kalyptikerin wirft sich ins Gefecht – erst Aufstand und Terror, dann die ver-

heißene Erlösung –, deshalb die moralische Überhöhung der angebotenen

5 Marquard spielt hier auf die unendlichen Debatten zur «Organisationsfrage» (wie die

Revolution herbeizuführen sei) an, die um 1968 in der Studierendenbewegung, insbe-

sondere im Sozialistischen Deutschen Studentenbund (SDS) geführt wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort 199

»Erlösung« (ebd., 279). So bringt der apokalyptische Aufstand zugleich den

gegenapokalyptischen Terror hervor, der von Carl Schmitt und anderen reak-

tionären Denkerinnen gerechtfertigt wird.6 Die Gnostikerin hingegen wähnt

sich »außerhalb des Schuldzusammenhangs dieser Welt« (ebd.) und entsagt

sich des Engagements: Erlösung sei in dieser Welt nicht zu erreichen. Wenn

Marquard das gnostische Rezidiv der kritischen (revolutionären)Theorie7 be-

klagt, und wenn Wyss von säkularer Gnosis spricht und dies mit »Erlösung

jetzt« untermauert,meinen beide eigentlich das Umschlagen der gnostischen

Haltung in eine apokalyptische – und nur letztere findet Flaig, auch er wie

Marquard ein »Konservativer«, politisch problematisch. Sowohl Flaig als auch

Marquard warnen also vor der apokalyptischen Versuchung.

Gegen die Gefahr des Umschlagens der Theorie in eine apokalyptische

Tonlage und ihr Zusammendenken von Eschatologie und Polizei schlägt Mar-

quard eine Form von »Polymythie« vor.Dieser Pluralismus der Götter, derMy-

then und Geschichten sei als »unendlicher Dissens der Theorien« (Marquard

1981, 107) zu verstehen. Die Polymythie verschone uns vor dem apokalypti-

schen Furor – das scheint Marquards Hoffnung zu sein. Für Marquard ist

die Polymythie, ganz im Sinne Kants, ein »neutrales Terrain der Versöhnung«

(Derrida 1985, 42), das den diskursiven Gegenspielerinnen ein Konkordat an-

bietet. Einen ähnlichen Ton finden wir in Blumenbergs Plädoyer für die Rhe-

torik (Blumenberg 1981). Blumenberg sieht in der Rhetorik und in anderen

Formen der »Differenzierung« ein »Barbareiverschonungssystem« (Blumen-

berg 1987a, 139), das diskursiven Konfrontationen aus dem Weg geht.

Jacob Taubes sieht in Marquards »Lob des Polytheismus« hingegen die

Gefahr, dass »die Frage nach Stil den Vorrang vor der Frage nach Wahrheit

gewinnt« (Taubes 1983, 458). Dann würden wir uns im Posthistoire einrichten,

»in dem zwar viel passiert, aber nichts mehr geschieht« (ebd.).Marquards Po-

sition stehe für eine »›Dialektik der Aufklärung‹ im Biedermeier des liberalen

justemilieu« (ebd., 461). Der »Abschied vomPrinzipiellen« (Marquard 1981) lau-

fe schlussendlich auf eine »Suspension des Ethischen« hinaus. Ähnlich sieht

6 Flaig verortet Schmitt hier im Lager der Gegen-Apokalyptiker, nicht der Gnostiker –

anders als ich im dritten Kapitel »Arcane geopolitics« argumentiert habe. Ich denke

jedoch, dass bei Schmitt, insbesondere seit ca. 1950, die gnostische Tonlage die ge-

genapokalyptische überlagert, was sich in einem zunehmend resignativen Ton seiner

Tagebuchaufzeichnungen zeigt, z.B. im Glossarium.

7 Marquard (1984) sagt hier nichts über reaktionäre Positionen der Gnosis …

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

es Johann Baptist Metz, der in Marquards Polytheismus eine »Entschuldi-

gungsstrategie« (Metz 1987, 174) der Resignation ausmacht: Eine Eschatologie,

der noch nicht der apokalyptische Stachel gezogen sei, sehe die Welt hinge-

gen im Horizont befristeter Zeit: »Gott ›ist‹ im Kommen« (ebd., 178). Gefahr

drohe gerade in einer Verweltlichung dieser Eschatologie: Eine »strikte Mo-

ralisierung, also […] die Verwandlung der Eschatologie in reine Ethik« führe,

so Metz (ebd., 181), zur apokalyptischen Überanstrengung des sittlichen Han-

delns mit der Gefahr des Fanatismus und »der distanzlosen Praxis«.

Gegen Marquards konservativ-quietistische Tendenz hält Taubes an ei-

ner aufgeklärten »Philosophie der Offenbarung« fest und beruft sich – contra

Marquard und Blumenberg – auf den Gnostizismus in apologetischer Absicht,

denn für Taubes ist jede Form von Vermittlung und Versöhnung – in diesem

Fall Marquards Lob der Polymythie – regressiv (Assmann et al. 1996, 31). Ak-

tualität gewinne Kritische Theorie nicht durch einen Zug zum Ästhetischen

– der besonders bei Adorno sehr ausgeprägt ist, so Taubes (1993, 103) –, son-

dern durch eine Lektüre, »die durchs Nadelöhr des Theologischen hindurch-

geht« (Bolz 1984, 271). Taubes verteidigt die Einheit von Monotheismus und

messianischer Vision gegen Marquards Versuch, »eine ›Gewaltenteilung‹ der

Religionen im Posthistoire einzurichten« (Macho 2000, 151). Anders auch als

Gerschom Scholem wendet sich Taubes deshalb gegen Marquards Interpre-

tation des (jüdischen) Messianismus als »Ausstieg aus der Geschichte«. Gegen

Scholem betont Taubes die geschichtlich-revolutionären Potenziale der mes-

sianischen Idee (vgl. dazu Macho 2000, 146). So bleibt für ihn auch in der

Gnosis das revolutionäre Potenzial der Religion virulent (Assmann et al. 1996,

12). Die Gnosis werde, so Assmann et al. (1996), zum »Motor der Unruhe«:

»Gnosis ist für Taubes eine liminale Denk- und Lebensform, die sich an die

Grenze hält, um sie überschreiten zu können« (Assmann et al. 1996, 8).

Doch ist Taubes wirklich Gnostiker? Christoph Schmidt identifiziert bei

Taubes eher eine »antignostische politische Theologie« (Schmidt 2009, 301):

»Es geht um die Neukonzeption des Theologischen als polemische Kraft ge-

genüber den Machtverhältnissen« (ebd., 287), um eine »schon im Jetzt wirk-

same Gegengeschichte der Befreiung in der Liebe« (ebd., 283). Damit bleibt

auch bei Taubes die Frage nach der Möglichkeit der Erlösung in dieser Welt

in der Schwebe.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort 201

Kritik als Erlösung?

Zwei Spuren lassen sich hier weiterverfolgen: Erstens, ein messianischer Denk-

stil, wie wir ihn prominent bei Walter Benjamin finden, der in seinen ge-

schichtsphilosophischen Thesen von einem »Begriff der Gegenwart als der

›Jetztzeit‹ [spricht], in welcher Splitter dermessianischen eingesprengt sind«.

Die Zukunft wird dann für Benjamin »nicht zur homogenen und leeren Zeit.

Denn in ihr war jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der Messias treten

konnte« (Benjamin 1977, 261). Für diese Positionwürdewohl Taubes plädieren.

Zweitens zeigt sich bei Adorno aber auch eine potenziell »gnostische Färbung«

(Flaig 2016, 281) der Geisteshaltung: »Erkenntnis«, schreibt Adorno inMinima

Moralia ([1951] 2003, 283), »hat kein Licht, als das von der Erlösung auf die

Welt scheint«. Kritische Theorie wird für Adorno zum »Versuch, alle Dinge

so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlösung sich darstellten.« Für

Adorno erfordert dies Perspektiven, »in denen die Welt sich [...] offenbart,

wie sie einmal als bedürftig und entstellt im Messianischen Lichte daliegen

wird« (ebd.). Der Lichtspalt des Möglichen ist hier die Einsicht des gnosti-

schen Weisen, der das Licht bereits gesehen hat und der mit diesem Wissen

des Lichts auf die defizitäre Welt schaut. Hier besteht, zumindest für Taubes,

die Gefahr einer Ästhetisierung der Kritik.

Jedoch spricht Adorno von diesem gnostischen Mythologem »nur in poe-

tischen Metaphern und Konjunktiven« (Kittler 1996, 122). Handelt es sich bei

Adorno wirklich nur um eine »Erlösung als ob« (Bolz 1984, 280f., Marquard

2003b, 95), wie einige seiner Kritikerinnen (auch Taubes) behaupten und wie

es Norbert Bolz formuliert: »das Als ob besagt hier aber, dass die Gerichts-

prophetie wichtiger ist als die Wirklichkeit der Erlösung« (Bolz 1984, 277). Bei

Adorno wird der eschatologische Standort säkularisiert: Der bucklige Zwerg

(der Eschatologie) darf sich nicht blicken lassen, lenkt aber die Puppe des

historischen Materialismus an Schnüren. Die gnostische Kritik am Schöp-

fergott »verlagert sich auf dessen [säkulare] Erben: den fessellos produzie-

renden Menschen der bürgerlichen Gesellschaft« (Bolz 1984, 266); und »der

eschatologische Geist [verwirklicht sich] […] in der Analyse des beschädigten

Lebens« (Szondi 1978, 289). Der gnostische Standpunkt ist immer ein »Mehr-

als-Erkennen« – seine gnostisch begründete Erkenntnis vom Standpunkt des

Lichts aus zielt auf ein Anderes, Nichtidentisches, Fremdes.

Für Heinz-Dietrich Kittsteiner läuft eine solche Theorie »dann doch nur

wieder auf das ›Prinzip Hoffnung‹ [hinaus]« (Kittsteiner 2016, 257). Und so

bricht der abgeklärte Blick auf die Hölle die Hoffnungslosigkeit zwar auf, aber

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

immer nur im Modus des »Als-ob« – als »Lichtspalt des Möglichen« (Agam-

ben 1998, 41f.), das sich nicht einstellt. Dieses »Als-ob« verleiht der Kritik als

Beigabe immer auch »das Axiom einer epochalen Vergeblichkeit jedweden

praktischen Bemühens« (Flaig 2016, 281). Es gründet zugleich in einer vor-

wärts gerichteten Melancholie. »Grand Hotel Abgrund« nennt Georg Lukács

diese Haltung Adornos und Horkheimers verächtlich (Lukács [1962] 2009, 16).

Für Lukács trifft dieses Verdikt auf die Frankfurter Schule zu, da sie sich »am

Rand des Abgrunds […] häuslich niederlässt und nicht gewillt ist, weiterzu-

gehen« (Lukács 2021, 323). Kritische Theorie bleibe so »im Zustand der chro-

nischen Verzweiflung« (ebd.). Dies trenne, so Lukács, »Scheinoppositionelle

vom wirklich Revolutionären« (ebd., 327). Dieser Standpunkt im Grand Hotel

sei zugleich durch und durch elitär, denn nicht jeder könne sich einen Aufent-

halt dort leisten: »Wahrheit [ist] nur noch in den Bünden der Auserwählten zu

finden; jede Kritik daran gibt sich selbst als Produkt [von] Ahnungslosigkeit

zu erkennen und disqualifiziert sich damit selbst« (Pauen 1992, 952).

Hoffnung, so die Gnostikerinnen der KritischenTheorie, sei nur im Bruch

mit der Welt zu haben. Das ist das »Als-ob« des Standpunkts der Erlösung.

Lukács hält das »Als-ob« der Kritischen Theorie für authentisch und lehnt es

zugunsten der revolutionären Praxis ab. Lukács positioniert sich links von

Adorno. Bolz, Flaig und Marquard hingegen halten das »Als-ob« potenziell

für eine Finte: Sie befürchten, die gnostische Färbung dieser theoretischen

Denkstimmung könne schnell umschlagen in den Aktivismus politischer Apo-

kalyptik: »Der Zustand der Welt ist momentan heillos, aber er ist heilbar«, so

fasst Flaig (2016, 282) diese Denkstimmungmit warnendemUnterton zusam-

men.Dies ist die konservative Positionierung gegen die KritischeTheorie.Was

Kittsteiner, Lukács auf der einen, Bolz, Flaig und Marquard auf der anderen

Seite der Kritischen Theorie als Versagen vorwerfen, könnte aber auch eine

Tugend sein – eben aufgrund des »Als-obs« die Hoffnung zu bewahren.

Für Agamben entsteht der »Lichtspalt des Möglichen« aus der Schwebe-

haltung einer skeptischen epoché. Dies ist eschatologisch gedacht: »die phä-

nomenologische epoché [ist] die Generalisierung des ›etsi deus non daretur‹«,

schreibt Marquard (2003b, 88) dazu – als ob es Gott nicht gäbe. Dieses »Als-

ob« führt Marquard theologisch auf den Apostel Paulus zurück (1. Korinther 7,

29ff.) – als Vorwegnahme der eschatologischen Weltvernichtung am Tag der

Wiederkehr Gottes. Doch sei diese Eschatologie aufgrund der permanenten

Enttäuschung über die ausbleibende Wiederkehr Gottes und aufgrund der

andauernden Übel der Welt »säkularisiert« worden: zu leben, als ob es Gott

nicht gäbe. Für Marquard führt dies zur Konzentration auf das »Diesheits-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort 203

heil« (Marquard 2003b, 94). Agamben wiederum deutet den Begriff der mes-

sianischen Zeit bei Paulus als operative Zeit, als eine eigene Zeitkategorie, die

transformativ ist: als die Zeit, die uns bleibt für die Vollendung der Zeit (Agam-

ben 2002b, 5). Bei Agamben ist das »Als-ob« noch nicht zum »Als-ob-nicht«

geworden.

Karl Barth schreibt in seinem berühmten Kommentar zum Römerbrief:

»Die Hoffnung ist die Aufhebung […] des ›als ob‹« (Barth [1922] 1999, 325).

Diese Hoffnung gründe, so Barth, in einem Beharren: »Dass wir uns nicht ab-

finden könnenmit dem,was ist, […] dass ein verborgenesWarten in uns bleibt

auf das, was nicht ist«. Aber auch als Beharrenden, als Wartenden, so Barth,

bleibe uns die Wahrheit zu einem Teil verborgen. Wir seien eben nicht die

gnostischen Weisen, die immer schon wüssten, und trotzdem sollten wir die

Hoffnung nicht aufgeben. Sperare contra spem – »hoffen wider die Hoffnung«,

nannte dies Claudio Magris in seiner Friedenspreisrede (Magris 2009). Gior-

gio Agamben formuliert es so: »Das messianische Subjekt betrachtet die Welt

nicht, als ob sie gerettet wäre. Vielmehr betrachtet es die Rettung, indem es

sich –mit denWorten Benjamins – im Unrettbaren verliert« (Agamben 2006,

54). Das »Als-ob« hält den Türspalt offen – »die kleine Pforte, durch die der

Messias treten konnte« (Benjamin). Das »Als-ob« sei deshalb ein Gegengift

zur Melancholie des Posthistoire, schreibt Micha Brumlik (1997, 215) und ver-

weist nochmals auf Benjamin: »Nur um der Hoffnungslosen willen ist uns die

Hoffnung gegeben« (Benjamin 1977, 135)

Die Alternative liegt also nicht in einer simplen Dichotomie zwischen Ge-

richtsprophetie und posthistorischer Melancholie. Ein messianischer Denk-

stil im Anschluss an Benjamin beharrt nicht auf der Wahrheit, sondern auf

der Hoffnung – um der Hoffnungslosen, Marginalisierten, Vernachlässigten

willen. Diese Hoffnung trägt, auch wenn uns die Wahrheit zu einem Teil ver-

borgen bleibt. Und so ist ein »neuerdings erhobener apokalyptischer Ton« in

der kritischen Geographie nicht das eigentliche Problem, sondern vermutlich

nur ein apokalyptischer Ton, der religionsphilosophisch unreflektiert bleibt und

auf seinem absolutenWahrheitsanspruch beharrt. Denn dann besteht die Ge-

fahr, dass sich apokalyptischer und konfessioneller Ton vermischen. Ansgar

Weyman (2008, 14) schreibt dazu, die Apokalypse sei auch »ein Versprechen

für die Gefolgschaft im Kampf auf der moralisch richtigen Seite«. Im apo-

kalyptischen Ton zeigt sich ein »Mobilisierungs- und Selbstermächtigungs-

aspekt« (Burckhardt 2020, 7). Kritik, die als säkularisierte Apokalypse auftritt,

bleibt auf eine innerweltliche Realisierung angewiesen und der Aktivismus

werde damit zur Zwangsläufigkeit (ebd., 12).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Indem Gerhard Hard (2004) von einem »neuerdings erhobenen konfes-

sionellen Ton« in der Geographie spricht und sich über die Machtpolitik in

der Disziplin mokiert, paraphrasiert er Kant (ohne es explizit auszuweisen):8

Einer Abhandlung von 1796 gab Kant (1796 [1982]) den warnenden Titel »Von

einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philosophie«. Kant kri-

tisiert dort, wie Derrida festhält, die »Großtuerei jener Anmaßenden, die […]

den Ton in der Philosophie hochmütig machen«. Die Menschen, die diesen

Ton pflegten, hielten sich für »Elitewesen, für […] höhere Subjekte, die […] in

unmittelbarem […] Bezug zum Mysterium stehen« (Derrida 1985, 25f.). Kant

polemisiert gegen eine Philosophie, »bei der man nicht arbeiten, sondern

nur das Orakle in sich selbst anhören und genießen darf« (Kant ([1796] 1982,

378). Derrida erkennt in dem von Kant beschriebenen Ton eine apokalyptische

Stimmung. Diese Stimmung zeige sich in einer bestimmten »Schwingung«

des Tons. Sie will sagen: »Ich sehe es, ich weiß es, ich sage es Dir, jetzt weißt

Du es, komm!« (Derrida 1985, 54) Mir scheint, dass es genau diese Schwin-

gung, dieser Tonfall ist, der auch die Stimmung der kritischen Geographie

– oder auch der kritischen Theorie – prägt: deshalb die Moralisierung, des-

halb die Tribunalisierung, deshalb die Personalisierung; wer diesemWeckruf

nicht folgt, wird vom Diskurs ausgeschlossen. An dieser Stelle beginnen die

Schwierigkeitenmit der kritischen Geographie, die in diesem Buch behandelt

wurden.

Um diese Schwierigkeiten zu problematisieren, habe ich einen skepti-

schen Vorbehalt formuliert, der aber eschatologisch grundiert ist. Agamben

sieht Bartlebys I would prefer not to als geradezu paradigmatisch für diesen

skeptischen Vorbehalt: »Bartleby stimmt zwar nicht zu, aber er verweigert

auch nicht einfach, und nichts liegt ihm ferner als das heldenhafte Pathos der

Verneinung« (Agamben 1998, 37f.). Zwar hält die Skeptikerin das Urteil in der

Schwebe. Diese Unterbrechung ist nichts anderes als »die epoché, der Zustand

des In-der-Schwebe-Seins« (Agamben 1998, 38). Doch hätten »die Skeptiker

[darin][…] nicht eine einfache Indifferenz gesehen, sondern die Erfahrung

8 Vermutlich bezieht sich aber Hard auch nur auf einen Aufsatz von Ernst Plewe, der ei-

nen Rezensionsaufsatz (es war ein totaler Verriss) eines Buches von Martin Schwind

zur Kulturlandschaft mit »Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der

Geographie« betitelt. Der Aufsatz erschien 1965 in derGeographischen Zeitschrift (Plewe

1965). Plewe lässt in diesemAufsatz Kant kurz auftreten, um ihn gegen aus seiner Sicht

falsche Vereinnahmungen durch Schwind zu verteidigen, allerdings ohne explizit auf

Kants Text über den vornehmen Ton in der Philosophie einzugehen. Auch Plewe para-

phrasiert also Kant im Titel, ohne es offenzulegen.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort 205

einer Möglichkeit oder einer Potenz« (Agamben 1998, 41). Diese Potenz, die

Schwelle zwischen Sein und Nicht-Sein, »ist nicht der farblose Abgrund des

Nichts, sondern der Lichtspalt des Möglichen«, führt Agamben weiter aus

(Agamben 1998,41f.). Der skeptische Vorbehalt erhält auf diese Weise eine es-

chatologische Färbung: Indemdie Skeptikerin den »Lichtspalt desMöglichen«

offenhält, formuliert sie nichts anderes als einen »eschatologischen Vorbe-

halt« (Metz 1997, 14) zwischen dem »Schon« und dem »Noch-nicht«. Dieser

Vorbehalt wendet sich gegen die Versuche in Geschichte und Gegenwart, ab-

solute Ansprüche zu erheben – und ist zugleich eschatologisch im Sinne einer

Hoffnung um der Hoffnungslosen willen.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462300-010 - am 13.02.2026, 10:57:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

