Das UNSICHERE WISSEN
der LITERATUR

JILL BUHLER /
ANTONIA EDER (HG.)

DAS
WISSEN IN DER
LITERATUR

rombach



https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jill Buhler/Antonia Eder (Hg.)

Das Unniitze Wissen in der Literatur

16.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMBACH WISSENSCHAFTEN
DAS UNSICHERE WISSEN DER LITERATUR

herausgegeben von Hans-Georg von Arburg, Maximilian Bergengruen
und Peter Schnyder

Band 2

16.01.2026, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jill Bithler/Antonia Eder (Hg.)

Das Unnutze Wissen
in der Literatur

\” rombach verlag

eeeeeeeeeeeeeee


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umschlagabbildung: © MEIRA. Biiro fir Gestaltung

Publiziert mit Unterstiitzung des Schweizerischen Nationalfonds zur
Forderung der wissenschaftlichen Forschung (SNF) und der Société
Académique de Geneve.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet tiber <http:/dnb.d-nb.de> abrufbar.

© 2015. Rombach Verlag KG, Freiburg i.Br./Berlin/Wien

1. Auflage. Alle Rechte vorbehalten

Lektorat: Julia Buck (MLA.)

Umschlag: Barbel Engler, Rombach Verlag KG, Freiburg i.Br./Berlin/Wien

Satz: rombach digitale manufaktur, Freiburg im Breisgau

Herstellung: Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG, Freiburg im Breisgau
Printed in Germany

ISBN 978-3-7930-9841-6

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INHALT

JILL BUHLER / ANTONIA EDER

Einleitung ......... ..

ANGELIKA MEIER

Meine Nutzlosigkeit geb ich nichther . ......... ... ... ... ...

HANS RICHARD BRITTNACHER
Das Herz der Welt

Hohlwelt-Theorien in der Literatur-, Wissens- und

Konspirationsgeschichte ........... ... .. ... .. .. .. .. o

CHRISTINA ISENSEE
Von Wissen und Wahn, Romanen und Rittern:

(Un)niitzes Wissen als Don Quixoterie? .....................

MAXIMILIAN BERGENGRUEN
Elias Artista oder Das Uberfliissigwerden des Wissens

in Kuhlmanns Kithlpsalter ... ..... .. .. .. . i,

JOHANNES F. LEHMANN

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) . ..............

CHRISTIANE HOLM
Von den alltiglichsten Sachen zu Abfall fiir alle
Diaristische Praktiken und Unniitzes Wissen um 1800, 1900, 2000

MANUEL CLEMENS

Zweckscheinbarkeit

Uber eine Kategorie im Umfeld von Kant und Schiller ..........

18.01.2028, 22:22:1!

. 103


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JILL BUHLER

Lustwort: Lustmord

Sprachliche Verschriankungen von Blutdurst und Wollust bei Krafft-
Ebing, Musil, Schubert und Kleist ........... ... ... .. ... .....

ANTONIA EDER

Miuseparze und Weltweiser

Zuviel/Zuwenig-Wissen in Jean Pauls Des Feldpredigers Schmelzle
Ressenach Flite ... ... o

BURKHARDT WOLF
Der Nichtsnutz als Noch-Nichtsnutz
Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus

PETER SCHNYDER
»Conjekturen-Wiistlinge«
Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche ... ........

STEFAN WILLER

‘Wie unnutz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? ..........

UWE WIRTH

Unniitzes Wissen als epistemisches Problem der Spurensuche . . .. ..

MARGARETE FUCHS

»unbrauchbar fir die Zettelwand«

Das Archiv des unniitzen Wissens in Max Frischs

Der Mensch erschemnt im Holozéin ... ......... .. ... . .. ..

Autorinnen und AUtoren . ........ .

18.01.2028, 22:22:1

173

217


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JILL BUHLER / ANTONIA EDER

Einleitung

»Nutella hat Lichtschutzfaktor 9,7.« — »Bart Simpsons
Haar besteht immer aus neun Zacken« - »Karotten waren
urspringlich lila.« — »Schizophrene gahnen so gut wie nie.«
- »Clint Eastwood hat eine Pferdeallergie.«!

Dies alles, so zumindest das Magazin Neon, ist Unniitzes Wissen. Die
skurrile[n] Fakten, die man nie mehr vergisst, ohne ste sich merken zu miissen, haften
dem Monatsmagazin in handlicher Miniaturheftform an. Erschienen ist das
Unniitze Wissen inzwischen auch als Buch, auf einem eigens dafiir eingerich-
teten Weblog sowie als Smartphone-App. Dieses Phianomen ist, so die Aus-
gangsthese der hier versammelten Beitrége, nicht als blofler Scheitelpunkt
des Informationszeitalters oder als Ausgeburt einer modernen, schnelllebi-
gen und konsumorientierten Wissensgesellschaft zu sehen, sondern wirft,
durch die Engfiihrung der Begriffe Nutzen und Wissen, vielmehr die Frage
auf, unter welchen Bedingungen Wissen wissenswert scheint bzw. wann es
als niitzlich und wann als unniitz taxiert wird. Ist Wissen nur Wissen, wenn
es nitzt? Kann jedes Wissen, wenn es einmal als solches geformt ist, nicht
immer sowohl niitzlich wie unniitz sein? Wie bedingen sich Qualifikation,
Kategorisierung und Ordnung von Wissen und deren Kontexte? Und wie
wirken wiederum zeitliche und rdumliche Konstitutionen dieser Wissens-
kontexte?

So kann man beispielsweise Unniitzes Wissen, das zeigt ein Blick auf den
Neon-Blog, nicht nur wissen, sondern auch >quizzen< Heiflt die Angst vor
langen Woértern Megaverbophobie, Oc oder Hippopotamomonstrosesqui-
pedaliophobie?® Die Fragen des »Unniitzen Quizzens« erinnern stark an die-
jenigen, die den Kandidaten in der Spielshow Who Wants to be a Millionaire?
und ihren iiber 100 Schwestersendungen rund um den Globus gestellt wer-
den.? Fiir denjenigen, der durch die richtige Beantwortung einer Reihe von

! Dies und mehr findet sich in: Patrick Bauer/Michael Ebert (Hg.), Neon Unniitzes Wissen.
1374 skurrile Fakten, die man nie mehr vergisst, Miinchen 2008.

Vgl. http://blog.neon.de/unnuetzes-wissen/phobien-krankheiten/#quizzen [Datum des
letzten Zugriffs: 16.09.2015].

Die Urversion dieser Sendungen wurde zwischen September 1998 und Februar 2014
auf dem britischen Fernsehkanal ITV ausgestrahlt. Vgl. http://millionaire.itv.com/home/
[Datum des letzten Zugriffs: 16.09.2015].

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Jill Bithler / Antonia Eder

Fragen eine Million gewinnen kann, ist diese Art von Wissen tiberaus niitz-
lich. Bei den Dreharbeiten zu seinen Italowestern war fiir Regisseur Sergio
Leone die Information, dass sein Hauptdarsteller Clint Eastwood eine Pfer-
deallergie hat, wohl ebenfalls nicht unerheblich. Die Umstdnde, unter denen
die Qualitit von Nutella als Sonnenschutzmittel genutzt werden kann, sind
zwar sehr speziell, aber beispielsweise wahrend einer Robinsonade nicht un-
denkbar. Die Nitzlichkeit — und in der Umkehr der Unnutz — von Wissen
scheint also eng an dessen Kontextualisierung gebunden. Unter welchen
Bedingungen, in welchen Zusammenhéangen, fiir welche Gruppen, zu wel-
chen Zeiten, auf welchen Feldern, in welchen Disziplinen wird Wissen als
unniitz qualifiziert? Und lésst sich, neben der kontextuellen Komponente
der Relevanz, eine spezifische, unter Umstanden poetologische Konstitution
und/oder Wirkung von Unniitzem Wissen aufdecken?

Das Verhiltnis von und die Austauschprozesse zwischen Literatur und
Wissen erfreuen sich in der literaturwissenschaftlichen Forschung der ver-
gangenen Jahre zunehmenden Interesses.* Dabei steht ein mafgeblich von
Foucault geprigter Wissensbegriff im Zentrum.” Die Untersuchungen fo-
kussieren auch und zunehmend auf Formen ungesicherten Wissens® und
Nicht-Wissens,” dem aber gemein ist, dass es Teil einer epistemischen Pra-
xis ist. Insbesondere die Literatur aber, so die These diese Bandes, kennt
Formen von Wissen, die auflerhalb der genannten Praxis stehen, als un-
gegenstindliche Reste und Uberschiisse: Unniitzes Wissen also, das aber

* Vgl. Joseph Vogl (Hg.), Poetologien des Wissens um 1800, Miinchen 1999; vgl. Ders.,
Fiir eine Poetologie des Wissens, in: Karl Richter/Jérg Schoénert/Michael Titzmann (Hg.),
Die Literatur und die Wissenschaften 1770-1930, Stuttgart 1997, S. 107-127; vgl. Ralf
Klausnitzer, Literatur und Wissen. Zuginge — Modelle - Analysen, Berlin 2008; vgl.

Thomas Klinkert/Monika Neuhofer (Hg.), Literatur, Wissenschaft und Wissen seit der

Epochenschwelle um 1800. Theorie - Epistemologie — komparatistische Fallstudien, Ber-

lin 2008; vgl. Maximilian Bergengruen/Roland Borgards (Hg.), Bann der Gewalt. Studi-

en zur Literatur- und Wissensgeschichte, Gottingen 2009; vgl. Beate Kellner u.a. (Hg.),

Erzihlen und Episteme. Literatur im 16. Jahrhundert, Berlin 2011; vgl. Tilmann K&ppe

(Hg.), Literatur und Wissen. Theoretisch-methodische Zuginge, Berlin u.a. 2011.

Vgl. v.a. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge (Les mots et les choses, 1966), Frank-

furt a.M. 1974; vgl. Ders., Archdologie des Wissens (Uarchéologie du savoir, 1969),

Frankfurt a.M. 1981.

6 Vgl. Carlos Spoerhase/Dirk Werle/Markus Wild (Hg.), Unsicheres Wissen. Skeptizismus
und Wahrscheinlichkeit 1550-1850, Berlin 2009.

7 Vgl. David Gugerli/Michael Hagner/Philipp Sarasin/Jakob Tanner (Hg.), Nach Feier-
abend. Ziircher Jahrbuch fiir Wissensgeschichte (5/2009): Nicht-Wissen; vgl. Hans Adler/
Rainer Godel (Hg.), Formen des Nichtwissens der Aufkliarung, Minchen 2010; vgl. Mi-
chael Gamper/Michael Bies (Hg.), Literatur und Nicht-Wissen: Historische Konstellatio-
nen 1730-1930, Ziirich 2012.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 9

gerade fir die Literarizitdt, die Poetologie und die Asthetik von Literatur
konstitutiven Charakter zu besitzen scheint.

Theoretisch und methodisch liegen dabei die folgenden Uberlegungen zu
Grunde: Im Anschluss an Michel Foucaults Diskurstheorien und Hans-
Jorg Rheinbergers historische Epistemologie® wird Wissen in seinen Ent-
stehungsbedingungen betrachtet und eng an einen Machtbegriff gekoppelt.
Diesen Ansitzen zufolge sind auch Formen von Nicht-Wissen und Agnoto-
logie? oder unsicherem Wissen in einem Dispositiv produktiv und Beurtei-
lungskriterien wie richtig oder falsch greifen in Bezug auf (eine Definition
von) Wissen nicht:

Wissen ist keine Summe von Erkenntnissen — denn von diesen muss man stets
sagen, ob sie wahr oder falsch, exakt oder ungenau, prézise oder blofle Annihe-
rungen, widerspriichlich oder kohirent sind; keine dieser Unterscheidungen ist
fir die Beschreibung des Wissens giiltig, das aus einer Gesamtheit von Elementen
(Gegenstanden, Formulierungstypen, Begriffen und theoretischen Entscheidungen)
besteht, die aus ein und derselben Positivitdt heraus im Feld einer einheitlichen
diskursiven Formation heraus gebildet sind."’

Dieser Foucault’sche Denkraum wird anhand der Verschrankung von
Wissen und Unnutz zwar einerseits eroffnet, aber andererseits durch die
hier zusammengestellten Beitrdge ebenso hinter- und auf seine Grenzen hin
befragt, da neben der >Positivitit« des diskursiven Feldes eine sich aufdrén-
gende Negativitit (Unnutz, Nichtsnutz), ein >Schatten diskursiver Rede« er-
kennbar wird. Den Einsatzpunkt bildet hierbei die Uberlegung, dass dem
Faktor Macht eine gewichtige Position in der Produktion von Wissen zu-
kommt. Die Analysen von Genealogien (im Sinne Foucaults) fragen nach
Bedingungen und Praktiken, die den Diskurs unter Beteiligung von Macht
bestimmen und erzeugen.

Es bleibt aber zu diskutieren, ob es nicht immer auch Formen von Wissen
gibt, die in diesem Zusammenhang tiberfliissig, also an keiner »machtigenc
diskursiven Praxis beteiligt sind und demzufolge keinen Nutzen haben und

Vgl. v.a. Hans-Jorg Rheinberger, Experimentalsystem und epistemische Dinge. Eine Ge-
schichte der Proteinsynthese im Reagenzglas, Gottingen 2001; Ders., Epistemologie des
Konkreten. Studien zur Geschichte der modernen Biologie, Frankfurt a.M. 2006; vgl.
Ders., Historische Epistemologie zur Einfithrung, Hamburg 2007.

9 Vagl. Robert N. Proctor/Londa Schiebinger (Hg.), Agnotology. The Making and Unma-
king of Ignorance, Stanford 2008; vgl. Martin Carrier, Werte in der Wissenschaft, in:
Spektrum der Wissenschaft 02/2011, S. 66-70.

10" Michel Foucault, Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits (1954-1969), Frankfurt a.M.

2001-2007, S. 921.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Jill Bithler / Antonia Eder

dennoch Wissen bleiben. Kurz: Inwiefern wird der Diskurs- und damit nicht
zuletzt der Wissensbegriff bei einer Streichung des Faktors Macht variiert?
Welche Dynamiken werden jenseits einer dialektischen oder gar polaren
Logik (Ausschluss/Einschluss) sichtbar, wenn die »Aneignung der Diskurse
mitsamt ihrem Wissen und ihrer Macht«!! umgewendet und die Technik
der Verknappung (Macht qua Wissen) durch eine des Uberschusses und
der Ausuferung ersetzt ist? Gibt es eine voraussetzungslose Teilhabe am
Diskurs? Liegt im Unniitzen der diskursive Verstof} gegen die Herstellung
von Relevanz und gegen das - bildlich gesprochen — Positiv? Zu fragen ist
dann, ob und wie sich etwas beschreiben lisst, das als Irrelevantes zwischen
und neben dem diskursiv Méchtigen und darum Relevanten auf Nichtsnutz
insistiert, klebend (wie die Neon-Beilage) dem Niitzlichen aufsitzt oder aber
auch losgeldst davon, oft bequem koexistiert, nicht etwa unbequem kon-
kurrenziert, und sich dabei vor allem dadurch auszeichnet, tiberflissig und
doch unvergesslich zu sein? Wie und warum laufen die Begehrensstrome,
wenn es gerade nicht (mehr) um Macht geht? Oder wére es in diesem Sin-
ne nicht vielmehr gerechtfertigt, fiir einen >entméchtigten< Diskursbegriff zu
pladieren, der ein Jenseits und Neben und Zwischen von machterzeugenden
Sinnzusammenhangen, Wahrheit, Bedeutung etc. herstellt? Eine Art Nega-
tiv zum diskursméchtigen Dispositiv?

Die angedeutete >Formnot« als Negativ spielt natiirlich und insbesondere fiir
die Literatur und ithre Wissenschaft eine entscheidende Rolle. Denn das Un-
niitze ist selbst ja durchaus diskursiv, d.h. einerseits sprachlich strukturiert
und es funktioniert zudem als Praxis, so beispielsweise in der Neon-Beila-
ge. Und welche Aussonderungsprozesse zwischen >niitzem« und Unniitzem
Wissen betreibt die Literatur eigentlich selbst? Es scheint verfiithrerisch, die
Phinomene Unniitzen Wissens auf der Habenseite der Literatur(-wissen-
schaft) verbuchen zu kénnen, doch auch diese Diskurspraxis grenzt mit
Argumenten von Relevanz und Nutzlichkeit aus (Kanon, Buchmarkt, Zet-
telkasten).

Literatur nun ist reich an und kennt sehr verschiedene Formen von Unniit-
zem Wissen. So tritt dieses teils textimmanent, als Motiv oder Figur, teils als
Rezeptionsmoment oder auch (oft: zudem) als metapoetische Faktur eines
Textes, als dessen Poetologie, auf. Am hiufigsten aber, und das zeigen die
folgenden Aufsitze, sind in der Textproduktion, -rezeption, Diegese und
poetischen Konstitution von Literatur Mischformen des Unniitzen Wissens
zu finden. Die literarischen Formen treten dabei oft auf als Uberfliissiges,

' Ders., Die Ordnung der Dinge (Les mots et les choses, 1966), Frankfurt a.M. 1974, S. 30.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 11

Abgebrochenes, Uberschieflendes, Abfall, Redundanz, Digression, Ver-
spieltheit, Arabeske, Umweg, Ziellosigkeit — Begriffe, die sich konstitutiv
nicht 6konomisieren oder nutzbar machen lassen. An diese ersten Befun-
de schlieen die Uberlegungen der hier folgenden Beitrige zu spezifischen
Denk- und Textbewegungen des Unniitzen Wissens an und arbeiten sie in
breiter historischer Diversitit und literarischer Variation aus: Das skizzierte
Spannungsfeld wird tiber Gattungskollisionen und Produktionsbedingun-
gen, Uber Begriffsgeschichte und Bildungsfragen bis hin zu Weltverschwo-
rung und Heilsversprechen von den Beitrdgerinnen und Beitrdgern ausge-
schritten und als »Das Unniitze Wissen in der Literatur« diskutiert.

Eroffnet wird der Band von dem Essay der Schriftstellerin ANGELIKA MEIER.
Das Versprechen des programmatischen Titels Meine Nutzlosigkeit geb ich nicht
her 16st der Text gleich auf mehreren Ebenen ein, die im Eingestandnis der
eigenen Unfihigkeit zu effizienter Textproduktion und dessen gleichzeitiger
Affirmation autoreflexiv wie poetisch bespielt werden. Das rasante Réso-
nieren mit, gegen und tber den lebendigen Leichnam des allzeit sterben-
den Autors, dieses »Schreibhaustiers, treibt den abgriindigen Text durch
Literaturtheorie, Buchmarkt, Kritik, Lebens-, Denk- und Produktionsbe-
dingungen von und letztlich stets durch die Literatur selbst. Dabei wird
performativ tiber das Ausstellen der eigenen Anmafiungen, Ohnmachten,
Idiosynkrasien und Hochstaplerattitiiden des schreibenden Ich-Symptoms
jede Anklage samt Ressentiment souverdn machtlos konterkariert. Eben-
so affirmativ wie (selbst-)ironisch melancholisch besteht der Essay auf dem
Schreiben um des Schreibens willen, der eigenen Nutzlosigkeit als haltloses,
performativ gelingendes Scheitern.

Das Unniitze, weil nicht verifizierbare, Wissen verschiedener Hohlwelt-
Theorien vom Mittelalter (Dante) tber die Frithe Neuzeit, die Romantik
(Novalis; E.'T.A. Hoffmann), das 20. Jahrhundert (Ian Fleming) bis in die
Gegenwart, von John Milton iiber Jules Verne zu Miguel Serrano bildet den
vielgestaltigen Gegenstand des Beitrags von HANS RICHARD BRITTNACHER.
Da dieses maandernde Wissen stets auch welterkldarend sein will und diesen
Anspruch umso mehr erhebt, desto weniger es eine empirische Referenz
hat, behandelt Brittnacher eine problematische, ja sogar gefahrenbergende
Form des Unniitzen Wissens. In der Fiille der einzelnen Textanalysen wird
dieser Umstand deutlich nachvollziehbar. Wihrend der Damonologe Jean
Wier im vom christlichen Glauben geprigten Mittelalter die Holle mit tiber
sieben Millionen Teufeln besiedelt sieht, konkurrieren in der Romantik die
beiden spekulativen Disziplinen Naturphilosophie und Literatur um Er-

16.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Jill Biihler / Antonia Eder

kldrungsmodelle und im 19. Jahrhundert folgt man einem positivistischen
Wissenschaftsverstandnis das die angebliche Leere im Erdinnern entzau-
bert. Der wissenschaftliche Untergang des hohlen Weltinnern eréffnet nun
das risikoreiche Potenzial der Hohlwelt-Theorie — diese wird nunmehr be-
stimmt von Gossip und Paranoia.

Mit Cervantes’ Romanhelden Don Quixote nimmt sich CHRISTINA ISENSEE
eine Figur vor, an der sich die Frage nach dem Nutzen und Unnutzen li-
terarischen Wissens stellt wie an kaum einer anderen. Dem Protagonisten
dienen Ritterromane als Wahrnehmungs- und Verhaltensmodelle und sind
nicht zuletzt ursichlich fiir seinen Wahnsinn. Dartiber hinaus, so zeigt Isen-
see auf, ist Unntitzes Wissen auf der strukturellen sowie der metafiktionalen
Ebene und fiir die erzahlerische Performativitit des Romans mit ausschlag-
gebend. Vordergriindig wird das literarische und lebens(un)praktische Wis-
sen Don Quixotes zwar als unniitz markiert, doch holt eine Inversbewegung
des Textes dieses Urteil wieder ein - bei einem gutgemeinten Biichersturm
wird das Bild der Literatur revidiert: Wird sie anfangs in eine kausale
Verbindung mit Don Quixotes Wahn gebracht, kommt ihr plétzlich die
Moglichkeit des Erkenntnisgewinns zu. Der Grund fiir dieses ambivalente
Verhiltnis, das das literarische Wissen im Text auszeichnet, liegt, so die
These Isensees, im parodischen Charakter des Romans begriindet, wobei
das Unniitze (Wissen) stets eine Doppelbewegung beschreibt.

Im Paracelsismus wird der Prophet Elias mit dem Beinamen Artista verse-
hen und steht somit nicht mehr nur fiir die Offenbarung schlechthin, son-
dern auch fiir diejenige allen technischen Wissens. Im Zentrum des Beitrags
von MAXIMILIAN BERGENGRUEN steht mit Quirinus Kuhlmanns Hauptwerk
Kiihlpsalter ein Text, in dem sich der Autor dariiber hinaus mit Elias Artista
gleichsetzt und das dritte Zeitalter fir angebrochen erklart, in dem sich auch
die sogenannte Kithlmonarchie befindet. Das Werk Kihlpsalter widerspricht
somit performativ seinem Inhalt: Im vorherrschenden Zeitalter ist buchge-
stiitztes Wissen unniitz, weil alles Wissen bereits offenbar geworden ist. Da-
bei ist der Kiihlpsalter nicht blofl Beschreibung der Kithimonarchie, sondern
sogleich deren Erfiilllung und schriftliche Form.

Eine grundlegende Analyse historischer, begriffsgeschichtlicher, bildungs-
theoretischer und -politischer Dimensionen der Beziehung zwischen dem
Guten, dem Nutzen und dem Wissen bietet der Beitrag von JOHANNES F.
LenMANN. Kritisch hinterfragt wird hier die immer schon giiltig scheinende
Kategorie des Nutzens selbst, indem Lehmann die historischen Wurzeln die-
ser behaupteten Unhintergehbarkeit macht6konomischen Denkens freilegt.
Wie die Beispiele aus Philosophie, Geschichte und Literatur (Thomasius,

16.01.2026, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 13

Bentham, Rousseau, Steffens) zeigen, setzt die »Historisierung der Zeit«
(Luhmann) im 18. Jahrhundert eine entscheidende Markierung fiir die Ver-
schrankung von Wissen und Nutzen: Erzichungsideologisch wird seither,
auch in und durch Literatur, der fiir das Leben und Uberleben des Staates
niitzliche, d.h. situativ flexible, wissenstrainierte, vorsorgende Mensch pro-
pagiert (»Rettungsnarrative«), was bildungspolitisch bis in unsere Gegen-
wart hinein bedenkenswerte und bedenkliche, so macht der Artikel deut-
lich, Folgen an Schulen, Universititen und nicht zuletzt dem Selbstentwurf
jeder/s Einzelnen zeitigt. Lehmanns Text ist das kulturhistorisch grundierte
Pliadoyer fiir eine Lust am freien Spiel des Wissens, des Verstehens und am
Leben eines Lebens, das nicht immer schon ein einzuhegendes, zu rettendes
ist — und das Zeit hat fiir die eigene >unniitze« Fulle.

CHrSTIANE HOLM rickt bet ihrer Erdrterung einer Verzahnung von Ta-
gebtichern als Gebrauchsform und Unniitzem Wissen die gattungsspezifi-
schen Verfahrensweisen in den Vordergrund der Betrachtung. Das diaris-
tische Schreiben ist durch den strikt vorgegebenen Schreibrhythmus und
die Offenheit gegeniiber Alltaglichem gepragt. In den Tagebiichern Johann
Christian Lavaters ldsst sich eine Umdefinierung von Nutzen und Unnutzen
im taglichen Schreibprozess festmachen: Er wird von einer absoluten zu ei-
ner relativen Grofle frommer Lebensfithrung. Im diaristischen Schreiben
Arthur Schnitzlers dagegen werden Textpraxis und Text generell vonein-
ander geschieden gesehen: Wihrend dem Schreibakt ein psychohygieni-
scher Nutzen zugedacht wird, erscheint der aufgezeichnete Text in erster
Linie als unntitz. Dartiber hinaus kommt aber in Riickbezug auf Sigmund
Freuds Traumdeutung gerade diesen Resten ein konstitutiver Charakter zu.
Bei Rainald Goetz bildet diskursiver wie hduslicher Abfall den eigentlichen
Stoff des Tagebuchschreibens. Der Leser wird nun aber nicht zu einem Wis-
sens-Staubsauger zweiter Ordnung, sondern vielmehr als direkt an der Pra-
xis des diaristischen Projekts beteiligt gesehen. Es geht Goetz also darum,
sich in emphatischer Weise der Gegenwart samt unniitzen Versatzstiicken
auszuliefern, um darauf eine Poetik zu begrinden.

Wie MaNUEL CLEMENS unter Ruckgriff auf die Kant’sche Formel einer
»Zweckmifligkeit ohne Zweck« aufzeigt, erscheint in der Kritik der Urtells-
kraft Literatur im Kontext des Unniitzen Wissens zunéchst als Spielwiese
weltloser Ideen. In Friedrich Schillers Briefen Uber die dsthetische Erziehung des
Menschen erhalten diese scheinbar unniitzen Einfille — im Zuge des Wun-
sches nach einer »Minderung des Zweckhaften« — eine Aufgabe. Dieser
Widerspruch zwischen konstituierender Zwecklosigkeit, die dennoch einen
Zweck verfolgt, wird bei Schiller mit dem Begriff der »Zweckscheinbarkeit«

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Jill Biihler / Antonia Eder

bezeichnet. Im Schutze genau dieser zweischneidigen Denkbewegung kon-
kretisiert sich das Unniitze Wissen des Protagonisten auf poetologischer
Ebene in der Problematik einer Zusammenfithrung von Kunst und Welt
in Johann Wolfgang von Goethes Bildungsroman Wilhelm Meisters Lehrjahre.
In einem historisch und wissensgeschichtlich weitgefiacherten Bogen skiz-
ziert JILL BUHLER die Paradoxien, die sich mit dem »Lustmord« noch vor
seiner begriffsgeschichtlichen Manifestation verbinden, bzw. sich allererst
durch ihn generieren. Chronologisch zurtickschreitend entwickelt der Text
ausgehend von der modernen Diagnose, dass der Begriff mehr Lustwort als
irgend taugliches Beschreibungsinstrument ist, dessen Aufstieg in psychody-
namischen (Krafft-Ebing) und anthropologisch-philosophischen (Schubert)
Theorien sowie literarischen Werken (Musil, Kleist). Die aporetische Ver-
schrinkung von Lust und Mord im Doppelwort, so Biihlers Argument,
fuhrt zur poetischen wie psychomedizinischen Amalgamierung auf der Ebe-
ne von Zeichenvollzug und Zeichendeutung, so dass der Lustmord in leta-
ler Ersetzung zugleich nichts und alles beschreibt.

Ausgehend vom Befund, dass die Literatur zahlreiche Figuren kennt, die
nie das rechte Maf} an Wissen halten konnen, analysiert ANTONIA EDER in
ithrem Beitrag zu Jean Pauls Feldprediger Schmelze, einem weltfremden und
pedantischen Zuviel-Wisser, auf welche Weise dessen Unniitzes Wissen
intradiegetisch wie extradiegetisch/rezeptionsasthetisch und poetologisch
in Formen des Uberschusses miindet. Sie macht dementsprechend drei
Ordnungen von Unniitzem Wissen aus, das erstens auf der figuralen
Ebene, zweitens auf derjenigen des Leserurteils und drittens auf derjeni-
gen der Textpoetologie figuriert. Gerade die Schwierigkeit, die sich beim
Versuch einer Kategorisierung dieses Unniitzen Wissens dritter Ordnung
ergibt — dieses erweist sich ndmlich als Mischform der ersten beiden Ka-
tegorien, der zusitzlich ein hohes selbstreflexives Potential eigen ist und
die wegen ihres kreuzférmigen Charakters nachdriicklich (Lese-)Umwege
einfordert —, zeigt sich nicht zuletzt als poetologisches Movens der Jean
Paul’schen Erzahlung.

Die konstitutive Spannung zwischen Realismus und Unniitzem als Poten-
tialitdt lotet BURKHARDT WoOLFs Artikel Der Nichisnutz als Noch-Nichtsnutz bei
Wilhelm Raabe aus. Dem realistischen Diktum vom stets motivierten Han-
deln, zweckdienlichen Ding und kohirenter Figur widersetzt sich in Raabes
Erzihlungen Nutzloses, Abgenutztes, Uberschiissiges: Vom zweckfreien
Plunder bis zum vertrédelten Faulenzer verstoflen Dinge wie Figuren gegen
das Gebot der Niitzlichkeit — und darin, so Wolf, vor allem gegen das der
Referenzillusion von Wirklichkeit. Als entleerende Zeichendynamik einer

16.01.2026, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 15

Derealisierung fungiert das Unniitze in Raabes Texten als Funktionswech-
sel der Kunst und entwickelt zugleich die poetologische Potentialitit einer
verkannten, aber giarenden Latenz in Raabes Poetischem Realismus.

Uber den »wichtigen Gedankens, dass doch alles irgendwann einmal »niitz-
lich werden« konne, rasoniert mit Verve Friedrich Nietzsche und dieses
rasante Rasonieren erdrtert der Beitrag von PETER SCHNYDER. Den Nutzen
und seine Nachteile kritisiert Nietzsche zwar scharf am utilitaristischen
Nutzlichkeitsprogramm der zeitgendssischen Bildungsdebatten, entwirft
aber zugleich in verschiedenen Schriften genealogisch-historische, dstheti-
sche und bildungstheoretische Ideen von Nutzen und Unnutz, die sich auch
gegen den akademischen Bildungshumanismus richten. Schnyder macht da-
rauf aufmerksam, dass Nietzsche dabei ein Unniitzes Wissen favorisiert, das
gerade nicht zum humanistisch verbramten Verfiigungsort im Dienste des
Staates mutieren, sondern sich mit dem Leben selbst verbinden soll. Explizit
verfolgt Schnyders Analyse dieses Verhiltnis im zweiten Teil der Unzeitge-
mdssen Betrachtungen und in den Vortragen Ueber die Zukunft unserer Bildungs-
anstalten, die mit scharfer Munition (buchstablich und rhetorisch) gegen die
staatliche »Bildungsmaschine« als Instrumentarium einer »employability avant
la lettre« schieflen.

In der wunderbar unniitzen und (buchstiblichen) Vielseitigkeit von
Flauberts Roman Bouvard et Pécuchet geht STEFAN WILLER mit der titelge-
benden Frage Wie unniitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? den motivi-
schen und poetologischen Dimensionen des Unniitzen Wissens nach. In der
spannungsgeladenen Dopplung von Idiotie und Pedanterie auf der Figuren-
ebene, der auf Seiten des Autors ein nahezu unerschépfliches, enzyklopadi-
sches Wissen gegeniibersteht, entwickelt der Roman die intrikate Dynamik
von Wissen und dessen textimmanenter und literarproduktiver Nutzung
zwischen Genese und Scheitern. Willers Text macht dabei sichtbar, wie sehr
das »Andere des Wissens« im Wechsel von Verzicht auf und Bewiltigung
von Wissen nicht nur die beiden ebenso wissbegierigen wie beschrankten
Helden, sondern den Roman (und seinen Autor) selbst immer wieder an sei-
ne Grenzen bringt, so dass dessen ungeschriebener Ausgang letztlich wieder
an seinem Anfang lage.

Einem Liebling des Lesepublikums und Liebenden von (scheinbaren) Ne-
bensichlichkeiten widmet sich UwWE WirRTHS Erérterung zum epustemischen
Problem der Spurensuche: Sherlock Holmes. In der intrikaten Zusammenstel-
lung von Ignorance und Knowledge des Helden wird eine Wissenspolitik, -filte-
rung und -nutzung présentiert, die der Potentialitit von Wissen Rechnung
tragt, also stdndig wechselnde Kontexte sowie das daraus resultierende Os-

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Jill Bithler / Antonia Eder

zillieren zwischen relevant/irrelevant antizipiert: Das Wie im Wissen wird
entscheidend, nicht das Was. Statt end- und wahllos Wissen zu speichern,
hilt man raumékonomisch die Werkzeuge zu seiner Verarbeitung parat.
Damit werden positivistische Urteile durch relative Selektionstechniken,
wie Vergessen und Nicht-Wissen, situativ variabel ersetzt. Unniitzes Wis-
sen bildet dabei einen epistemischen Zwischenraum zwischen Vergessen
und Wissen, der, das zeigt Wirths Blick auf die Semiotik- und Wissens-
geschichte, einerseits dynamisiert werden, andererseits tiber Machtinteres-
sen abgeschottet werden kann — eigen bleiben diesem Zwischen-Wissen die
Inferenzen, das Noch-nicht, die Potentialitit.

MARGARETE Fuchs nimmt sich einer Erzdhlung Max Frischs an, die die
Frage nach Niitzlichkeit und Unnutzen von Wissen in einem speziellen
Spannungsfeld ansiedelt: Der Protagonist Herr Geiser versucht seinen
drohenden Gedichtnisverlust mittels eines privaten Archivs in Form einer
Zettelwand aufzuhalten, wobei er assoziativ vorgeht und keinen rationalen
Auswahlprozess stattfinden ldsst. Fuchs zeigt in threr Analyse auf, dass die
durch Geisers Kleberei geschaffene (vermeintliche) Kohirenz verschiedene
Versatzstiicke von Wissen auf der narrativen Ebene zwar verschriankt, der
Text sich aber sogleich einer konsistenten Erzihlung verweigert. Er nimmt
somit eine montagehafte Struktur an und stellt vor allem eine Asthetik der
Gleich-Galtigkeit des Wissens aus. Diese fithrt neben der Collage/Monta-
ge zum weiteren strukturbildenden Punkt der Erzidhlung: der Reflexion.
Denn am Schluss ist es nicht nur das das Archiv-Wissen zusammenhaltende
Klebeband, das seinen Dienst versagt; auch der den Uberblick verlierende
Protagonist taugt nicht zum Archivar — an seine Stelle tritt invers der Leser,
der zum Archivar des Unniitzen Wissens avanciert.

16.01.2026, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANGELIKA MEIER

Meine Nutzlosigkeit geb ich nicht her

Ob der Autor grad mal wieder tot ist oder nicht, kann mir natiirlich voll-
kommen wurscht sein. Was geht mich dieser alte Sack mit seiner albernen
Dauersterberei an? Hauptsache, i bin lebendig und schreibe! Lebendig,
lebendig, lebendig. Und deshalb schnell zuriick ins Kdmmerchen, Tir
verriegelt, Stuhl unter die Klinke geklemmt, just in case, nur mein kleiner
Schreibtisch und ich, die Welt im Reinen. Aber komisch ist es doch. Und
wenn er diesmal Ernst macht? Blédsinn, kann er gar nicht. Immer tot sein,
immer pompos, aber nie im Leben wirklich abtreten. Kein Grund zur Sorge.
Ja, aber méglich wir’s schon, theoretisch, dass er einfach authort mit seiner
Todesnummer, dass er sich denkt, tiber zwethundert Jahre, mir reicht’s, ich
geh, und diesmal ganz still und heimlich, sag’ zum Abschied noch nicht mal
leise Servus, schleich mich einfach so zum Biithnenausgang raus. Das hitte
doch eine gewisse Grandezza, sich so zu schleichen, von allen unbemerkt
verschwinden, wie der Hungerkiinstler, als elend heilig verrecktes Hauflein
unversehens, unbesehen mit dem Stroh aus seinem Kifig gekehrt werden.
Blof} halt im Smoking. Und eben nicht verreckt. Nicht heilig. Wiirdiger
Abgang des groflen Komddianten: von wenigen beweint, von keinem vermisst. Die
noch grofartigere Jesus-Travestie. Verschwinden, ohne eine Leerstelle zu
hinterlassen, keinen Kifig, und also kein junger Panther, der einen ersetzen
konnte. Messianischer geht’s nicht. Aber doch auch bléd, wenn’s keine Sau
mitkriegt.

Kann man ihm schliefflich nicht verwehren, den kleinen Schlussapplaus
nach all den Jahren ehrlicher Schaustellerei. All die subtilen Passionsspiele,
bis er endlich deutlicher werden konnte: »Hort mich! denn ich bin der und
der! Verwechselt mich vor Allem nicht!«! Macht mich unsterblich, tétet
mich! Gott, wie viel Schweif}, wie viele Tranen es ihn allein gekostet hat,
sich von Goethes 7Tasso, dieser ersten biirgerlich-staatstragenden Pathosfor-
mel des >Komm-schon-Dichter-stirb-und-werde-opfere-dich-in-der-Dichtung«
durchzuarbeiten zu den handfesteren Mordversuchen in der ersten Hélfte
des Neunzehnten, als etwa Biichner und Heine anfingen, in Zungen zu re-

' Friedrich Nietzsche, Ecce homo, in: Ders., Kritische Studienausgabe, hg. von Giorgio

Colli/Mazzino Montinari, Miinchen 1999, Bd. 6, S. 255-374, hier S. 257.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 Angelika Meier

den und sich, das kurrente Wort zu verdoppeln, in den Strom des historischen
Diskurses und der Alltagssprache stiirzten und dabei ihr armes Autoropfer
mit sich zu ersdufen trachteten, um als Hyper-Autoren, als schaumgeborene
Medien aus diesem #roubled water wiederzuerstehen. Triefend, tot, aber un-
versehrt, hat er sich heimlich wieder an Land geschafft. Und wie lang die
Zeit, wie viele Kniefille, bis dieses Grofimaul Roland Barthes sich endlich
erbarmt hat, seinen umwerfenden Conferencier zu geben.

Und mégen die Shows danach zugegebenermafien nicht mehr atemberau-
bend, streng genommen ein einziger Abstieg gewesen sein und thm eigent-
lich fiir die letzte Saison, in der er sich, in peinlicher Ermangelung wiirdi-
gerer Gegner, freiwillig in die Hiande von Urheberrechtspiraten begeben
hat, endgiiltig der Purpur des Schweigens gebiihren, so kann man doch
nicht leugnen, dass die Nummer artistisch durchaus erstaunlich war: Zwi-
schen Tod und Auferstehung nicht eine Sekunde, nicht ein Blatt Papier
kommen zu lassen, mit dem Tod das weitere Fortleben abzusichern und so
als quicklebendige Leiche kommod durch die Zeiten und Réume zu reisen,
von einem Bildbruch zum nachsten, immer fort, immer da — da kann man
doch auch mal sagen: Respekt, Herr Kollege! Sie sind ein Phidnomen, ich
mocht fast sagen, ein medizinisches Ritsel, und wer ist das schon noch?
Ein Mysterium, jawohl, fir mich noch immer, auch wenn Professor Dr.
Piischel, Leiter des Instituts fiir Rechtsmedizin des Universitatsklinikums
Hamburg-Eppendorf, im vorletzten Herbst Thren Trick mit dem einen,
schnéden Satz hat auffliegen lassen wollen: »[D]er Leichnam kann an jeden
Punkt auf dieser Erde durch eine Bildgebungsstrale fahren.<* Ach so, der
Herr Autor reist iiber eine Bildgebungsstrafle, das ist doch keine Kunst,
haben viele da gesagt. Aber bedenken wir, er reist schon seit Ewigkeiten so,
und das fast ohne technische Hilfsmittel, befeuert ausschliellich von hoch-
staplerischer Suggestivkraft, wihrend die neuere Bildreise-Industrie diese
altehrwiirdige Passage nun als 6kologisch korrektes travelling without moving
pauschal jeder x-beliebigen, vollkommen talentlosen Leiche ermdglichen
mochte.

Aber dariiber soll man sich nicht aufregen, er tut’s ja auch nicht, nein er
nimmt das gelassen hin, jetzt, wo er durch den Bithnenausgang geschmeidig
ins Freie schliipft, merkwiirdig klein auf einmal, und nun durch die schmale
Seitengasse davonschlendert, vorbei an den alten Zinnmiilltonnen und an

2 Professor Dr. Klaus Piischel dufierte diesen Satz in einem Interview mit Jérg Thadeusz
auf radioeins im Rahmen einer Erldauterung des Grundprinzips der virtuellen Autopsie (in
anbetungswiirdiger medi-tech-poetischer Verknappung Virtopsy genannt).

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meine Nutzlosigkeit geb ich nicht her 19

Reverend Eddy, dem falschen blinden Penner. Denn im Grunde war der
Massentourismus auf der Bildgebungsstrafie, die Trivialisierung des Reisens
von Anfang an seine wahre Mission. Fiir sie hat er uns all diese pathetischen
Tode vorgefithrt. Auf dass wir alle seine grof3tuerischen Gebédrden nachahm-
ten und ihm auf seinen Wegen folgten. Und dabei selbst herausfinden, dass
die Reise einen zwar nie dahin bringt, wo man hin will - an einen Punkt, an
dem man entweder souverin lebendig oder souveran tot ware —, man aber
fur diese hochgradig frustrierende Erfahrung (die im Lonely Planet Literatur
unerschiitterlich als »Der-Text-ist-das-Ziel« angepriesen wird) mit einer selt-
sam heiteren Aufhebung allen Entweder-Oders entschadigt wird: Mit der
Zeit lernt man, in einem kleinen optischen Trick die Figuren der rauschhaft
freien Bewegung und der finalen Erstarrung so iibereinanderzulegen, dass
man sie sich als buntes, durchscheinendes Traum-Alptraum-Kippbild vor’s
Auge halten kann. Mit etwas Gliick und etwas Sonne wirkt dann wahlwei-
se manisches Gekippel oder auch kontemplatives Stillhalten des Bildes in
verschiedensten Schréiglagen wahre Wunder gegen den Tunnelblick in die
ddamonisch linear verlaufende Zeit - in eine »immerfort weiter sich 6ffnende
graue Zukunft.<®

Und weil der alte Knabe wollte, dass wir dieses Kippbild, dieses kindische
Mittelin die Hand bekommen und mit thm bewehrt die Wahnbilder unserer
projektierten Zukunft nicht weiter tragisch nehmen, sondern komisch, ist
er manchmal, leicht enerviert von unserer Begriffsstutzigkeit, etwas deutli-
cher geworden. So hat er nicht nur dem krebsgéngerischen Nietzsche den
Gedanken von der Ewigen Wiederkehr inklusive Halbpension mit grofiem
Mittagessen in Italien gefliistert, sondern auch dem vampirohrig hellhérigen
Kinderdarsteller Kafka einmal in einer kurzen, ungewoéhnlich klaren Ansa-
ge die Formel seines Bewegungsprofils ins Tagebuch diktiert:

In einem Eisenbahnzug sitzen, es vergessen, leben wie zuhause, plétzlich sich er-
innern, die fortreilende Kraft des Zuges fithlen, Reisender werden, die Miitze aus
dem Koffer ziehn, den Mitreisenden freier, herzlicher, dringender begegnen, dem
Ziel ohne Verdienst entgegengetragen werden, kindlich dies fiihlen, ein Liebling
der Frauen werden, unter der fortwihrenden Anziehungskraft des Fensters stehn,
immer zumindest eine ausgestreckte Hand am Fensterbrett liegen lassen. Schérfer
zugeschnittene Situation: Vergessen, dafl man vergessen hat, mit einem Schlage ein

3 Franz Kafka, Auf der Galerie, in: Ders., Schriften, Tagebiticher. Kritische Ausgabe, hg.
von Jirgen Born/Gerhard Neumann/Malcolm Pasley/Jost Schillemeit [KSA]; Ders., Dru-
cke zu Lebzeiten, hg. von Wolf Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann, Frankfurt
a.M. 2002, S. 262f., hier S. 262.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 Angelika Meier

im Blitzzug allein reisendes Kind werden, um das sich der vor Eile zitternde Waggon
anstaunenswert im Allergeringsten aufbaut wie aus der Hand des Taschenspielers.*

Das Komische, das ist immer die »schirfer zugeschnittene Situation«, der
wahnhaft krude und zugleich absolut notwendige, zwingende Schluss oder
Schuss tibers Ziel hinaus. Die Uberschussékonomie der ertriumten Bewe-
gung, die »fortreiflende Kraft«, verbietet es schlichtweg, beim vermeintlichen
Ziel - »ein Liebling der Frauen werden« — anzuhalten. Und das, wo man
doch nichts anderes wollte als arrivieren. Oder eben doch nicht? Verwan-
deln sich die Reiseziele im Erreichen sogleich in blofie Stationen, weil man
sie im Grunde nur erreichen wollte, um an ithnen vorbeizurauschen? Weil
das Ziel darin besteht, tiber es hinauszuschiefien, darin, an einen Heteroto-
pos jenseits von Zielen zu gelangen? Oder waren die Arrivierenssehnstichte
zu stark — zu stark, um Halt zu finden? Und wire das ein Unterschied?
Denn, halten wir uns fest an der Sequenz der Stationen, der Reisende wird ja
erst da, wo er »kindlich [...] fiiAlt]«, dass er »dem Ziel ohne Verdienst entge-
gengetragen [wird]«, zum Liebling der Frauen. Das ist natiirlich erst einmal
ein Gebot der Grammatik von »Liebling der Frauen«: Jemand, der es ver-
diente, geliebt zu werden, kann Liebling dieser oder jener Frau werden, aber
kein Liebling der Frauen, dieses verdienstlose Verdienst bleibt dem Hallodri
vorbehalten, dem halb, aber nie ganz, naja eigentlich natiirlich vollkommen,
also quast iiberhaupt gar nicht bewusst ist, dass er ein Hallodri 1st. Zugleich
aber ist das biirgerlich-unbiirgerliche Ziel dieses Hallodrisports, Liebling der
Frauen (welchen Geschlechts auch immer) zu werden, ja nur ein Relais oder
ein Durchgangsbahnhof auf der biirgerlichen Reise, auf der alle Punkte der
Wegstrecke metonymisch willkiirlich und doch streng kausal konsekutiv
und, noch strenger, vollkommen aporetisch miteinander verbunden sind:
Jeder Punkt ein Ziel und doch nur Station. Denn ja, der Weg ist das Ziel, ei-
nerseits, aber andererseits, das Ziel ist das Ziel, und sonst nix. Und das Ziel
lasst sich nur durch echte Verdienste erreichen, einerseits, andererseits aber
werden die anderen immer ohne Verdienst dem Ziel entgegengetragen. Die
anderen, immer nur die anderen, einerseits, andererseits wohl aber auch ich
oder vielleicht sogar nur ich.

Der unbiirgerliche Uberbiirger, der Over- und Underachiever, der so unbe-
dingt hineinwill in diese biirgerliche Zielreihe, so sehr, dass thm die unendliche
Melodie der Reihe zum Selbstzweck wird und das Ziel nur ein sich selbst mit
aller Verzweiflung vorgespiegelter Vorwand fiir den Trip, wird, statt sich zu

* Ders., KSA, Tagebiicher, hg. von Hans Gerd Koch/Michael Miiller/Malcolm Pasley,
Frankfurt a.M. 2002, S. 814.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meine Nutzlosigkeit geb ich nicht her 21

bewegen, unter der »fortwihrenden Anziehungskraft des Fensters« stehen
bleiben, wird in der Sequenz der biirgerlichen Wunschbilder keinen Halt
finden. Bis das Blatt oder die Hand auf dem Fensterbrett sich wendet: Zu
fasziniert vom logischen Sog ihrer Verlawfsform, iiberspringt er die Sequenz
schliefilich in hérterer, kruderer Logik, springt aus der Reihe der Wunsch-
bilder, um sie und mit ihr alle Zeit als reine Reihe aufzuheben: »mit einem
Schlage« stellt er den Blitz auf Dauer in einem zitternden Standbild. Dann
ist der Liebling der Frauen endlich wieder das, was er immer war, ein »allein
reisendes Kind«. Sein Gefihrt und einziger Gefahrte, der Waggon, der sich
nur fiir ihn, nur um ihn herum eilig schliefit, ist nicht von der unsichtbaren
Hand Gottes, sondern von der exhibitionistischen eines riesenhaften Ta-
schenspielers erschaffen. In der gréflenwahnsinnigen Zurschaustellung der
fremdesten aller Hande, der eigenen, in der schaurig schénen Inszenierung
der Schreibhand verliert der Autor alle Macht, zeigt sich als Scharlatan, der
gegen das biirgerliche Gebot der Autorschaft — scheinbescheidener Delegat
der Widerspiegelung géttlicher Schopfung zu sein, kleiner Schopfergott von
Grofigottes Gnaden - verstofit. Aber der vermeintlich autodestruktive Ver-
zicht auf die Autormacht geschieht nur, um sich die Macht des Schreibens
gewogen zu halten.

Wer um des Schreibens willen schreibt, ist niemals Autor, sondern immer
allein reisendes Kind in der fremden, eigenen Gauklerhand: ein heimeliges
Horrorbild. Von sich selbst geriihrt. Eine licherliche Figur. Und deshalb ist
das Schreiben, wie Kafka, ebenfalls im Tagebuch, klagt, immer unselbstéin-
dig, immer »Spaf} und Verzweiﬂung«,5 aber niemals ehrliche Arbeit, weil
man dem Ziel immer nur ohne Verdienst entgegengetragen werden kann
oder gar nicht.

Dieses Schreiben ist freilich ein Unsinn, aber eben einer, der die nostalgische
Vorstellung aufrechterhilt, wir lebten in der biirgerlichen Ordnung, einer
Ordnung, in der Arbeit sich lohne. Und nicht in der Welt, in der sich Arbeit
nur lohnt, weil und solange sie in grofien Teilen dieser Welt nicht oder fast
nicht entlohnt wird. Und da kommt dieses anachronistische Schreibhaustier
und plérrt noch immer, dass es nicht arbeite, dass es unniitz sei, ja asozi-
al, und dass es, jawohl, nur fiir sich selbst schreibe, fiir niemanden sonst,
weil es nichts anderes kann und nichts anderes ist als sein Schreiben. Das
ist trostlich, finde ich. Solange man einen schreibenden Menschen dafiir
bewundern und verachten kann (und das geschieht immer in einem Zuge,
es ist der gleiche Zug), dass er nicht wirklich arbeitet, immer zu wenig oder

5 Ebd., S. 875.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

29 Angelika Meier

zu viel, um ein anstdndiger Kiinstler, also Nichtbiirger, also biirgerlicher
Besitzstandswahrer zu sein (nehmen Sie diesen Text hier zum Beispiel, was
glauben Sie, wie lange ich daran gesessen habe? Ob Sie nun annehmen,
ich habe das Ding an einem Vormittag runtergehauen oder eine Woche
fleiflig daran gewerkelt, nine-to-five, oder einen Monat Tag und Nacht daran
geschwitzt — was auch immer das Ergebnis Ihrer Spekulation ist, Sie kénnen
es in jedem Fall gegen mich verwenden), lasst sich an dem Bild festhalten,
dass alle aufler dem heilig asozialen Kiinstler und den unheiligen Asozialen
da drauflen anstindig arbeiten.

Und wenn der heillos asoziale Kiinstler sich diesen Anachronismus zunutze
macht, um sich weiter vorm Arbeiten zu driicken, denn nur darum geht es
mir, nur das ist mir heilig, kann er die eigene Asozialitit auch gleich noch
zum literarischen Manifest erheben, warum denn nicht? Das Abfassen von
literarischen Manifesten ist ein so anachronistischer, nicht mal mehr histo-
risch obsoleter, sondern vollkommen historistischer Schreibakt, dass man
durchaus wieder damit anfangen kann. Denn wir leben nicht nur im hyper-
biirgerlich hyperhistoristischen Zeitalter der Liste, sondern es ist auch alles
Schreiben hyperhistoristischer und also hyperfuturistischer Akt.

Die Liste ist immer eine neue Verfitzung vormals getrennter Diskurse, und
deshalb kénnte ich also ein Literatur-Manifest in Form einer Liste zusam-
menstellen. Auf diese meine Manifestliste gehorte sicher Alfred Déblins Lob
des Trivialen, »Karl May, die Schundliteratur quillt stirker«,® und aufler-
dem die lange Liste der Indianersprachen, die ndmlicher Karl May fleiffig
ordentlich zusammengestellt hat, um vorzuspiegeln, er verstiinde was von
Indianersprachen — wie viel Arbeit das gewesen sein muss, diese Liste zu
erstellen und all das andere unniitze, weil unechte Wissen zusammenzu-
tragen! In der Zeit hitte er zumindest eine Indianersprache in Grundziigen
erlernen kénnen. Aber nein, die Grundziige wollte er ja iiberspringen fiir
die viel schonere, viel literarischere Liste. Unter diese traurigen Registra-
turblétter eines Hochstaplers kdme auf meiner Liste vielleicht der Satz von
Wittgenstein: »Wolken kann man nicht bauen. Und darum wird die ertraumte
Zukunft nie wahr.«’

6 Alfred Dblin, Bemerkungen zum Roman, in: Die neue Rundschau 28 (1917), Bd. 1,
S. 410-413, hier S. 413. Nachdruck, in: Ders., Aufsdtze zur Literatur, Olten/Freiburg
1963, S. 19-23, hier S. 23.

Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, in: Ders., Werkausgabe, Bd. 8, hg. von
G.E.M. Anscombe/G.H. von Wright, unter Mitarbeit von Heikki Nyman, Frankfurt a.M.
1989, S. 445-573, hier S. 508.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meine Nutzlosigkeit geb ich nicht her 23

Aber dann miisste ich meine Manifestliste auch schon wieder abbrechen,
mehr fiele mir nicht ein, denn die einzige Verwendung des Wortes Manifest,
die mir hoffnungslosem Anhanger der kleinen Literatur einleuchtet, das ist
die kleingeschriebene, medizinische Verwendung - in der irren Hoffnung,
dass auch in Zukunft die Symptome biirgerlichen Wahns manifest bleiben,
eindeutig sichtbar, oder eher in der Hoffnung, dass sie durch ihre literari-
sche Wiederholung in all ihrer Pracht manifest werden kénnen und man
sich also in eine nutzlose Krankheitsliste verwandeln kann. Und deshalb
mochte ich kein Autor werden (und auch keine Autorin, aber das ist eine
andere Geschichte), sondern Symptom bleiben. Symptom, Phantom, Medi-
um, nennen Sie’s, wie Sie wollen, aber kein Autor. Ja natiirlich, das ist keine
demiitige Verzichtserkldrung, sondern infantiler Gréfienwahn, biirgerliche
Besitzstandswahrung: Meine Nutzlosigkeit geb ich nicht her.

Dafiir aber, dass ich weiter schreiben kann und nicht Autor, also Politiker
in eigener Sache werden und behaupten muss, ich hitte den Menschen da
drauflen was zu geben, brauche ich da drauflen ein paar Menschen, die
meine Nutzlosigkeit oder das aus meiner Nutzlosigkeit heraus Geschriebene
und aus ihr Herausgeschriebene fiir sinnvoll halten (bigotter Utilitarismus
des kindischen Menschen): lesende, und also einzelne Menschen. Damit
jedoch diese vereinzelten Menschen und ich vereinzelter Mensch einander
finden konnen, ohne einander begegnen zu miissen, brauche ich einen Ver-
lag, der meinem Geschriebenen hinten auf den papiernen oder virtuellen
Riicken das Wort Autor, meinetwegen auch Autorin schreibt, und der so
anachronistisch, so ganz auf die Zukunft ausgerichtet ist, dass er nicht blof§
vereinzelte Bucher, sondern Autoren veroffentlicht, denen er so die Moglich-
keit gibt, einzelne Biicher zu schreiben. Paradoxe Freiheit: mit dem lacherli-
chen eigenen Namen signieren und so die Unterschrift verweigern.

Und damit mein Verlag das wiederum machen kann, musst du, Autor, halt
doch am Leben bleiben und also weiter sterben. Well, einer muss sich im-
mer opfern, biirgerliche Dialektik, du verstehst, und im Zweifel halt lieber
du als ich. Komm schon, alter Junge, ich hab doch nun wirklich alles an Sen-
timentalitdt aufgefahren, um dich miiden Hallodri liebenswert erscheinen zu
lassen! Komm zuriick und mach’s noch einmal, damit ich auch in Zukunft
hier in meinem Kammerchen on the Road sein und die Krankheit frohlich
durch mich hindurchstrémen lassen kann, ja im Strom, in der Verlawfsform
der kranken Bilder immer die genau richtige Speise finde, und nicht eines
Tages als elendes Hauflein - na, du weif3t schon...

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANS RICHARD BRITTNACHER

Das Herz der Welt
Hohlwelt-Theorien in der Literatur-, Wissens- und
Konspirationsgeschichte

Der folgende Beitrag legt gewissermafien eine case study zu einem einst un-
nitzen, zumindest nicht verifizierbaren Wissensnarrativ vor, das als meta-
phorischer Thesaurus andere Wissenstraditionen (Religion, Naturphiloso-
phie, Literatur) alimentierte, bis es diese Leistung an dafiir besser geeignete
literarische Formen - wie etwa die Science-Fiction — abgeben musste. Von
aller naturwissenschaftlichen, sozialen und anthropologischen Zustindig-
keit abgezogen, fand das frei flottierende Wissen zuletzt seinen Ort in ei-
nem obskuren konspirativen politischen Diskurs und war damit zu einem
Mythos im Sinne Roland Barthes’ geworden: Je mehr es seine empirische
Referenz verloren hat, desto mafiloser wurde sein Anspruch als Welterkld-
rungswissen.' So gesehen stellen meine Uberlegungen keinen Beitrag zum
pittoresken oder gar subversiven Charakter des Unniitzen Wissens dar,
sondern verweisen auf seine Risiken.

Frustriert von den etablierten Wissenschaften seiner Zeit, der Philosophie,
der Jurisprudenz und auch der Theologie, sucht Faust sein Heil in der Ma-
gie, um hier eine Antwort auf seine dringende Frage zu finden, »was die
Welt / im Innersten zusammenhilt«.> Mephistopheles ist gut beraten, nicht
diese Frage zu beantworten, sondern licber exquisite sinnliche Genisse
und Erfahrungen in Aussicht zu stellen, um Faust zur Vertragsunterschrift
zu bewegen. Denn im Horizont der zu Fausts Zeiten dominierenden For-
men spekulativen Wissens — etwa des gelehrten Jesuitenpaters Athanasius
Kircher® - hitte Mephisto auf Fausts grundlegende Frage nur eine enttiu-
schende Antwort geben kénnen: Nichts. Denn was die Welt im Innersten
zusammenhilt, ist nach Uberzeugung mafigeblicher Autorititen des 17. und
auch noch des 18. Jahrhunderts nur ein Vakuum, ein leerer Raum. Sogar
der Pudel hat einen Kern,* die Erde hingegen ist im Inneren hohl. Die-

' Vgl. Roland Barthes, Mythen des Alltags, Frankfurt a.M. 1964.

2 Johann Wolfgang von Goethe, Faust. Eine Tragédie, in: Ders., Goethes Werke, hg. von
Albrecht Schone, Frankfurter Ausgabe Bd. 7.1, Frankfurt a.M. 1999, S. 34, V. 583f.
Athanasius Kircher, Mundus subterraneus (1665).

Vgl. Goethe, Faust, V. 1323, S. 64.

= w

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 Hans Richard Brittnacher

ses Konzept von der hohlen Erde hat eine obsolete Vor- und eine dubiose
Nachgeschichte, auf die ich im Folgenden, kursorisch und mit subjektiven
Akzentsetzungen, eingehen mochte. Dazu unternehme ich fiinf Bohrungen
ins Erdinnere, die zugleich die Stationen einer Zeitreise markieren: Die ers-
te fuhrt in die vom Glauben beherrschte Welt des Mittelalters, die zweite
in das wissenschaftsfreudige Zeitalter der Friahaufklarung, die dritte in die
Epoche der Romantik, in der Literatur und Naturphilosophie als spekulative
Disziplinen konkurrieren und sich erginzen, die vierte ins 19. Jahrhundert
zu Jules Verne und seinem héretischen, aber grundsoliden Wissenschafts-
vertrauen, und die fiinfte und letzte schliefilich ins 20. Jahrhundert und in
unsere Gegenwart, in der sich Gossip und Paranoia zum Hohlwelttheorem
die Stichworte liefern.

|. Das Mittelalter: Das Innere der Erde als Reich des Satans

Als einen der ersten mafigeblichen Hohlwelttheoretiker darf man wohl
Dante bezeichnen. Er lokalisiert die Hélle im Inneren der Erde, wo man
schon in der Antike das Reich der Toten vermutet hatte. Der Tartarus war
so tief, dass ein hinabgeworfener Amboss neun Tage und Nichte fiel, bis er
aufschlug.® Bei Dante entstand der Hollenkrater beim Aufprall des aus dem
Himmel gestiirzten Luzifers. In neun gewaltigen, sich nach unten zuneh-
mend verjiingenden, terrassenformig angeordneten Ringen erstreckt sich
seither das Reich des Bosen, in dem die Siinder biiflen.

Der erste Kreis besitzt ungeheure Ausmafle, um all jene aufnehmen zu
konnen, die als ehrenwerte Heiden — wie Homer, Horaz usf. - vor der
Zeit Christi lebten, also nicht erlést werden konnten. Ab dem zweiten Hol-
lenkreis beginnt das Reich der Qualen, wo »Heulen und Zihneklappern
herrschen« (Mt 8,12): Hier werden die Wolliistigen gepeinigt, im dritten
die Schlemmer. Der vierte Kreis widmet sich denen, deren Charakter zu
Geiz, Mafilosigkeit oder Tragheit neigte, der fiinfte versammelt die zornigen
Seelen. Im sechsten Kreis schliefflich biiflen Ketzer und Gottlose, im siebten
die Gewalttdtigen, also Mérder und Selbstmérder, aber auch Réuber und
Sodomiten; im achten die Kuppler, Huren, Schmeichler und Falscher. Im
neunten Kreis schliefllich, im Mittelpunkt der Erde, eingezwingt in einer

5 Vgl. dazu Umberto Eco, Die Geschichte der legendiren Linder und Stidte, Miinchen
2013, S. 348.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hohlwelt-Theorien 27

Eisplatte, sitzt Luzifer selbst, zusammen mit den Schlimmsten der Schlim-
men, den Verritern Brutus, Cassius und Judas.

In den einzelnen Abteilungen der unterschiedlichen Héllenkreise sind der
Teufel und seine Spiefigesellen — deren Zahl der gelehrte Damonologe
Jean Wier auf nicht weniger als 7 405 926 Teufel beziffert hat (ndmlich
72 Hollenfiirsten zuziiglich 1111 Legionen zu je 6666 Damonen)® — damit
beschiftigt, die Stinder zu martern. Hohlweltreisende, die bei Gelegenheit
einer Jenseitsschau auch einen Blick in die Holle werfen durften, berichten
davon, dass der am Grunde des Kraters platzierte Satan die ihm von oben
gereichten Stinder einverleibt und wieder defdkiert. Sobald der Seelenkot
auf die Eisfliche prallt, nehmen die Stinder wieder ihre urspriingliche Ge-
stalt an und gebéren — das gilt fiir Méanner gleichermafien wie fiir Frauen -
unter grauenhaften Schmerzen monstrése Kreaturen, die sie von innen her
zerreifien. Dann beginnen ihre Qualen von Neuem. Theresa von Avila, die
Gott gebeten hatte, ihr zum Zweck religiéser Erbauung einen Einblick in
die Holle zu gewihren, befiel noch viele Jahre nach diesem Gnadenerwetis,
sobald sie an ihre Schau zuriickdachte, am ganzen Leibe ein Zittern.” Nicht
einmal der Teufel findet Vergniigen an der Schinderei: Dante beschreibt,
wie das dreimadulige, abscheuliche Ungeheuer, wihrend es sich die Stinder
einverleibt und ausscheidet, zugleich aus sechs Augen weint.®

Die Berichte der Jenseitsreisenden konvergieren durchweg im Befund, dass
in der unterirdischen Welt eine ordo tnversa herrscht, die dem »himmlischen
Jerusaleme« ein »infernalisches Babylon« gegeniiberstelle’ — ein Reich des
Grams und der Dusterkeit, aus dem das Glick fiir immer vertrieben ist. Die
Natur kennt hier keinen Frieden, nur den Zustand des Aufbegehrens: Eis-
stirme und Feuerwalzen, Diirre und peitschender Regen, tobende Winde
und heulenden Sturm. Die Pflanzen, die hier wachsen, »strotzen vor Dornen
und tragen Friichte voll giftigen Saftes.«!’

Man muss das Ausmaf} der Trostlosigkeit ermessen, das in die Hollendar-
stellungen der Literatur und Kunst eingegangen ist, um den Trotz wiirdi-
gen zu kénnen, mit dem der Herrscher dieser diisteren Welt sich zu seiner
Apostasie bekennt: In John Miltons Paradise Lost (1667) tragt der Teufel

8 Vgl. dazu Johann Wier, De praestigiis Daemonum, Basel 1563.

7 Vgl. Arturo Graf, Satan, Beelzebub und Luzifer. Der Teufel in der Kunst, New York 2009,
S. 190.

8 Vgl. Dante Alighieri, Die gottliche Komédie. Die Hélle, hg. von Erwin Laaths, Wiesba-
den o ]., XXXIV, V. 1265-1321.
Vgl. Arturo Graf, Satan, Beelzebub und Luzifer, S. 172.

10 Ebd,, S. 177.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 Hans Richard Brittnacher

das Hollenfeuer, in dem die Stinder ihre Vergehen biifien, selbst in seiner
Brust: »The Hell within him, for within him hell / he brings.«'' Die Qua-
len, die Luzifer anderen bereitet, ertrdgt er auch selbst, aber er imponiert
dabei durch seinen titanischen Trotz: »Better to reign in Hell than serve in
Heav'n«.!'? Dieser Luzifer, der blanke Geist der Rebellion, kann daher zur
Berufungsinstanz der Gothic Novel werden, jener literarischen Gattung, in
der das Aufklirungszeitalter seinem allzu hochgestimmten Optimismus die
diistere Anthropologie nachtrigt.'®

In der Spannbreite der Hollen- und Hohlweltdarstellung zwischen dem in-
fernalischen Folterkeller, wie ihn die Literatur und die bildende Kunst des
christlichen Mittelalters, und dem glanzvoll-disteren Palast von Eblis, wie
ihn der Schauerroman beschrieben hat,'* ist bereits die Ambivalenz aller
hohlwelttheoretischen Modelle beschlossen: Im Inneren der Erde herrscht
das Grauen, aber auch das Geheimnis. Die Finsternis dunkelt ein, aber
sie bietet auch Schutz. Vor allem aber ist das Innere der Erde ein Raum
ungeheurer Krifte, michtiger Energien, eines Rumorens, das noch die
Oberfldche erzittern macht: Beben und Vulkanausbriiche sind die dufieren
Symptome eines Aufruhrs im Inneren, wo das Feuer rast und die Seelen der
Verdammten stéhnen. Die Hoélle, die Heimat Satans und der Unterweltgot-
ter, ist auch der Ort der Gegenwelt, die am Sturz der oberen Ordnung ar-
beitet, die unterminiert, Fallen stellt und auf ihre Stunde wartet. Diese Idee
von den buchstiblich subversiven Kriften unter der Erdoberfliche findet
noch eine spite Resonanz in jenen Abenteuergeschichten, wo die Hohlen
unter der Erde und die Welt der Minen und Schichte zum Schutzraum der
Besiegten werden, wo sie ihre Krifte sammeln und ihre Riickkehr vorbe-
reiten kénnen, man denke an den eingekerkerten Edmond Dantés in seiner
Hohle im Chateau d’If in Alexandre Dumas’ Der Graf von Monte Christo, an
Rudolf von Gerolstein in Eugene Sues Les Mysteres de Paris oder an Jean
Valjean in Hugos Les Misérables. Noch Harry Lime, der Verbrecherkonig
des Penicillinhandels, hat in der Kanalisation im Nachkriegswien, wie es
Graham Greene und Carol Reed im Dritten Mann beschreiben, seinen fir
andere unerreichbaren Zufluchtsort.

1 John Milton, Das verlorene Paradies, Werke Englisch-Deutsch, Frankfurt a.M. 2000,
S. 168.

12 Fbd., I 263, S. 36.

13 Vgl. dazu Ingeborg Weber, Der englische Schauerroman - eine Einfithrung, Munchen
1983; Mario Grizelj (Hg.), Der Schauer (roman). Diskurszusammenhénge — Funktionen -
Formen, Wiirzburg 2010.

4 Etwa in William Beckfords Roman Vathek, an Arabian Tale or The History of the Caliph Vathek,
1786, wo der titelgebende Prinz den Palast des Teufels besucht.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hohlwelt-Theorien 29

Il. Frihe Neuzeit und Friihaufklarung: Die Geheimnisse des Magnetismus

Das Innere der Erde, das so lange von Religion und Folklore als Héllenreich
angeschen wurde, wird in der frithen Moderne zum Gegenstand einer wis-
senschaftlichen Spekulation tiber seine physikalische Beschaffenheit. Diese
Diskussion wurde maf3geblich von dem englischen Astronom Sir Edmund
Halley, der auch dem geschweiften Kometen seinen Namen gegeben hat,
inspiriert. Zwar haben die meisten Wissenschaftler dieser Zeit sich auf die
bis heute giiltige Vorstellung eines heiflen Erdinnern mit glithendem Kern
geeinigt, aber Halleys Theorie, die er in einem Vortrag vor der Royal Socie-
ty 1691 darlegte, demzufolge drei konzentrische Hohlkugeln im Innern der
Erde durch ihre Bewegung fiir den Magnetismus der Pole verantwortlich
seien, fand Resonanz bei durchaus namhaften Wissenschaftlern wie dem
Schweizer Mathematiker Leonhard Euler und dem englischen Physiker Sir
John Leslie. Mit Halleys Hypothese wurde die theoretische Grundlage fiir
die vielen literarischen Expeditionen ins hohle Erdinnere gelegt, die bis auf
den heutigen Tage nicht nur in der Popularkultur zum Gegenstand intensiv
und kontrovers diskutierter explorativer Phantasmen wurden.!®

15 Fine Auswahl wichtiger Romane (R), Erzahlungen (Erz.), Traktate (Tr.) und Pamphlete
(Pamphl.) zur Hohlwelt: 1720: Simon Tyssot de Patot, La vie, les aventures et le voyage
de Groenland du réverend Pére Cordelier Pierre de Mésange (R.); 1721: Anonymus,
Relation d’un voyage du pdle arctique au péle antartique par le centre du monde (R.);
1735: Charles de Fieux Chevalier de Mouhy, Lamékis, ou les voyages extraordinaires
d’un Egyptien dans la terre intérieure (R.); 1742: Ludvig Holberg, Nicolai Klims unter-
irdische Reise (R.); 1787: Giacomo Casanova, Icosameron ou Histoire d’Eduard et d’Eli-
sabeth (R.); 1820: Captain Adam Seaborn (d.i. Cleves Symmes), Symzonia. A Voyage
of Discovery (R.); 1821: Collin de Plancy, Voyage au centre de la Terre, ou Aventures
diverses de Clarancy et des ses compagnons dans le Spitzberg, au pdle Nord et dans les
pays inconnues (R.); 1828: Anonymus, Die Unterwelt oder Griinde fiir ein bewohnbares
und bewohntes Inneres unserer Erde (Dr.); 1833: Edgar Allan Poe, Ms. Found in a Bottle
(Erz.); 1835: Edgar Allan Poe, The Unparalleled Adventure of One Hans Pfaall (Erz.);
1837: Edgar Allan Poe, The Narrative of Arthur Gordon Pym of Nantucket (R.); 1841:
Edgar Allan Poe, A Descent into the Maelstrém (Erz.); 1852: Alexandre Dumas Peére,
Isaac Laquedem (R., Fragm.); 1863: René de PontJest, La Téte de Mimer (R.); 1864/67:
Jules Verne, Voyage au centre de la terre (R.); 1865: George Sand, Laura. Voyage dans le
crystal (R.); 1868: William F. Lyon, The Hollow Globe (Pamphl.); 1871: Edward Bulwer-
Lytton, The Coming Race (R.); 1894: Henry M. Howell, The cosmic problem solved,
and paradise found (Ti.); 1899: Cyrus Teed/Ulysses G. Morror, The cellular Cosmogony,
or, The earth a concave sphere (11.); 1908: George Emerson Wells, The Smokey God
(R.); 1915: Edgar Rice Burroughs, At the Earth’s core (R.); 1929: Léon Creux, Le Voya-
ge de I'Isabella au centre de la terre (R.); 1984: Miguel Serrano, Adolf Hitler, el ultimo
avatar (Pamphl.); 1989: Jean Robin, Opération Orth, ou I'incroyable secret de Rennes-le-
Chateau (Pamphl.); Umberto Eco, Die Geschichte der legendéren Lander, verweist auf

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 Hans Richard Brittnacher

Immer geht es in diesen Texten — zumeist umfangreichen Romanen — um
wagemutige Forschungsreisende, die durch eine Erdspalte fallen oder auf
See von einen schweren Sturm weitab nach Norden oder Siiden getrieben
werden und dann in einen tosenden Wasserstrudel geraten, der sie gera-
dewegs an einem Pol ins Innere der Erde hineinfithrt und oft auch zum
anderen Ende wieder hinaus. Im Inneren der Welt entdecken die Reisenden
zu ihrem Erstaunen meist hochentwickelte Zivilisationen, oft Nachkommen
der Bewohner der hyperboreischen Lander des dufiersten Nordens, aber
auch des untergegangenen Atlantis oder der verschollenen Stdmme Israels.
Der Aufenthalt unter der Erde gibt den Reisenden Anlass zu ethnologischen
Studien und staatstheoretischen Uberlegungen, die hiufig auch Kritik an
den engstirnigen religiésen und sozialen Verhiltnissen der Welt iiber Tage
erlauben, etwa im lateinisch verfassten Roman Nicola: Klims unterirdische Reise
des Déanen Ludvig Holberg. Hier landet der Held nach dem obligaten Sturz
in eine Erdspalte auf dem unterirdischen Planeten Lazar, wo er Vélker von
unterschiedlichem Zivilisationsgrad kennenlernt, wobet die hochstentwickel-
ten zugleich die umginglichsten sind, die keiner autoritiren Gesetzgebung
bedurfen. Zu solchen tendenziell satirischen Indienstnahmen des Themas,
die nicht selten auch utopische Entwiirfe bzw. dystopische Warnungen be-
gunstigen, zihlt auch der 1787 erschienene, finfbiandige Roman osameron
ou Histoire d’Eduard et d’Elisabeth aus der Feder des berithmt-bertichtigten Gia-
como Casanova. Hier berichten die alt gewordenen Geschwister Eduard
und Elizabeth, achtzig Jahre nach ithrem geheimnisvollen Verschwinden,
wie sie auf einer Schifffahrt in den Norden vom Malstrom verschlungen
und in einer wasserdichten Kiste ins Innere der Erde gelangten. Dort treffen
sie auf eine Gesellschaft dtherischer, androgyner Wesen, die Megamikren,
deren Philosophie und Lebensweise Casanova detailliert beschreibt.'®

Was all diese — literarisch nur selten aufregenden — Texte verbindet, ist
iiber die Vermutung von der Erde als einem Hohlkérper hinaus auch die
Idee von im Inneren der Erde lebenden Populationen, die nicht selten der
menschlichen Rasse tiberlegen sind. Zu dieser Spekulation konnte es dank

eine ganze Reihe weiterer Romane und auf mehrere Bibliographien, die zusitzliche Texte
nambhaft machen: Guy Costes/Joseph Altairac, Les terres creuses, Paris 2006; Cynthia
Ward, »Hollow Earth Fiction«, in: The internet review of Science Fiction, www.irosf.
com/q/zine/article/10460 (2008) [Datum des letzten Zugriffs: 09.02.2015.].

Eco berichtet, dass Casanovas ermiidend langweiliger Roman erfolglos blieb. Die Druck-
kosten verschlangen das karge Vermdgen des an seinem Lebensabend als Bibliothekar in
Bohmen titigen Abenteurers. Vgl. Umberto Eco, Die Geschichte der legendaren Lander,
S. 355.

16

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hohlwelt-Theorien 31

emer weiteren theoretischen Annahme kommen, die sich unter Geophysi-
kern und Philosophen im 18. Jahrhundert einer groflen Beliebtheit erfreute.
Demzufolge befand sich die im Winkel von 23,5 Grad geneigte Erdachse
urspringlich lotrecht zu der elliptischen Bahn der Erde um die Sonne — erst
eine kosmische Katastrophe fiithrte zu der heutigen Neigung. Diese Kata-
strophe brachte aber gewaltige Uberschwemmungen, Veréinderungen des
Klimas und eben auch eine Verlagerung der Pole mit sich. Die Vorstellung
eines goldenen Zeitalters und die mit diesem Gedanken assoziierten Mythen
und Narrative von untergegangenen Welten lielen sich so nicht nur erkla-
ren, sondern auch noch zu geschichtsphilosophischen Utopien ausweiten:
Phantasien von blithenden Landschaften im Erdinneren, in die andere We-
sen oder sogar humanoide Zivilisationen, seien es nun die ersten Exemplare
des Homo sapiens, seien es die Ur-Arier, seien es Vertreter fritherer Rassen,
sich haben retten kénnen, werden zu einer Hoffnung der vom Untergang
bedrohten Welt. Eine restitutio ad integrum kann so als Ziel einer geheimen
Weltordnung der Drohung der Kontingenz entgegengestellt werden.

Fir keinen Geringeren als JeanjJacques Rousseau, den vielleicht bedeu-
tendsten Sohn der Stadt Genf, war die Achsenverschiebung gewissermafien
der Startmechanismus fiir die fatale zivilisatorische Entwicklung. In seinem
Essai sur l'origine des langues von 1761 heifit es:

Stellen Sie sich einen immerwihrenden Frithling im Lande vor, tiberall Wasser, Vieh
und Weiden. Stellen Sie sich dazwischen Menschen vor, wie die Natur sie geformt
hat; ich wiisste nicht, weshalb sie je auf ihre primitive Freiheit hétten verzichten und
das isolierte Hirtenleben hitten verlassen sollen, das ihrer nattrlichen Schwerfil-
ligkeit so angemessen war, um sich ohne Not Sklaverei aufzuerlegen, Arbeit und
Schwierigkeiten, die von einem Leben in Gesellschaft nicht zu trennen sind.

Derjenige, welcher wiinschte, dass der Mensch gesellig werde, beriihrte mit dem
Finger die Achse des Globus und neigte ihn zur Achse des Universums. Durch
diese kleine Bewegung sche ich das Antlitz der Erde verdndert und das Geschick
der menschlichen Rasse entschieden. Von ferne hore ich die Freudenschreie der
unwissenden Menge, sehe Paldste und Stadte entstehen und die Kiinste erblithen,
die Gesetze und den Handel; ich sehe die Volker sich bilden, sich aufldsen und
ineinanderfolgen wie die Fluten des Meeres, ich seche Menschen, die sich in ver-
schiedenen Gegenden in deren Ansiedlungen zusammenballen, um sich gegenseitig
zu zerfleischen und aus der tbrigen Welt eine entsetzliche Wiiste zu machen, ein
wiirdiges Denkmal der sozialen Verbindung und der Nitzlichkeit von Kiinsten und
Wissenschaften.!”

17 JeanJacques Rousseau, Essay tiber den Ursprung der Sprachen, worin auch tiber Me-
lodie und musikalische Nachahmung gesprochen wird, in: Ders., Musik und Sprache,

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

39 Hans Richard Brittnacher

Die Achsenverschiebung also ist nach Rousseau verantwortlich fiir die Fehl-
entwicklung des menschlichen Geschlechts vom friedlichen Hirten- und No-
madendasein zu einem Leben in Verstellung, Heuchelei und ewigem Zwist.
Es ist naheliegend, dass im mentalen Klima von Spataufkldrung und der
Empfindsambkeit, als deren Exponent Rousseau den Konventionen der zivi-
len Gesellschaft den Gehorsam aufkiindigte, Vorstellungen eines urspriing-
lichen, unverdorbenen Menschseins mit der aufgeklarten Hoffnung auf die
Perfektibilitat von Mensch und Gesellschaft kollidierten und dass in litera-
rischen Texten wie den oben genannten der Konflikt zwischen beiden, den
Perfektibilisten der Aufklarung und den Traumern vom goldenen Zeitalter,
auf den imaginiren Reisen der Literatur ausgetragen werden konnte. Die
Vermutung unzuginglicher Pole und einer gewissermafien natiirlichen Schief-
lage des Planeten entsprach einem Denken, das die Welt, wie sie ist, als die
beste aller denkbaren Welten hinzunehmen willens war: die Vorstellungen
von einer unnatiirlichen Schieflage, von Poléffnungen und einem bewohnten
inneren Kern hingegen einer Welt, wie sie einmal gewesen war und wie sie
wieder werden sollte.

Was bei Rousseau und anderen wohl als eher theoretisch produktive Spe-
kulation diente, sollte sich unter dem Druck kameralistischer und 6konomi-
scher Interessen bald auch einer pragmatischen Priifung zu stellen haben.
Der Gedanke einer prinzipiell kolonisierbaren inneren Welt mag das Ma-
nifest des vormaligen amerikanischen Hauptmannes John Cleves Symmes
inspiriert haben, der 1818 eine Fiille gelehrter Gesellschaften und den ame-
rikanischen Kongress aufforderte, ihm eine Expedition mit einer hundert-
kopfigen Mannschaft zu finanzieren:

»An die ganze Welt!

Ich erklére, dass die Erde hohl und auf der Innenseite bewohnbar ist; dass sie eine
Anzahl fester konzentrischer Sphéren, eine in der anderen, enthalt; dass sie am Pol
iiber 12 oder 16 Grad offen ist; ich verpfinde mein Leben zur Unterstiitzung dieser
Wabhrheit und bin bereit, den Hohlraum zu erforschen, wenn mich die Welt bei
diesem Unternehmen unterstiitzen und mir helfen wird.«

John Cleves Symmes, aus Ohio, ehemaliger Infanteriehauptmann.'®

Ausgewihlte Schriften, tibers. von Dorothea Giilke/Peter Guilke, Wilhelmshaven 1984,
S. 99-168, hier S. 127f.
Zit. nach Materialien von Volker Dehs zu seiner vorziiglich und umfassend kommentier-
ten Ausgabe von Jules Verne, Reise zum Mittelpunkt der Erde, Diisseldorf/Zirich 2005,
S. 8335-432, hier S. 403.

18

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hohlwelt-Theorien 33

Symmes’ Vorschlag, endgiiltig den Nachweis zu erbringen, dass die Erde
wie eine Matrjoschka-Puppe mehrere konzentrische Kugeln enthalte, die
durch grofle Einginge an beiden Polen miteinander verbunden seien und
dem Menschen Lebensraum bieten konnten, also: Unniitzes Wissen nutz-
bringend zu verwenden, wurde nicht ernst genommen.'® Da er mit Entde-
ckerfreude und Entschlusskraft nicht imponieren konnte, verlegte sich Sym-
mes auf die Uberzeugungskraft der literarischen Imagination. Zwei Jahre
nach seinem Aufruf, 1820, erscheint unter dem Namen eines Captain Adam
Seaborn (hinter dem sich wohl kein anderer als Cleves Symmes verbarg)
der Roman Symzoma. A Voyage of Discovery, der die Reise des Ich-Erzahlers
iiber die Falkland-Inseln und den Siidpol zu einem unterirdischen Volk von
grofier Weisheit, den Symzonianern, beschreibt, deren Lebensgewohnhei-
ten ausfiihrlich geschildert werden.?’ Trotz dieser literarischen Intervention
bleibt Symmes’ Wunsch nach einer Expedition unerfiillt - aber sein Beitrag
stabilisierte die Tradition der literarischen Hohlweltreisen. Immer wieder
finden sich nun nur geringfiigig variierte literarische Szenarien, wonach Rei-
sende von magnetischen Kriften am Nordpol ins Innere der Erde gezogen
und von dort nach den iiblichen Begegnungen mit unbekannten Vélkern
am Stidpol wieder an die Erdoberfliche retourniert werden, wo sie einer
zumeist ungldubigen Zuhoérer- und Leserschaft die Vorziige oder — seltener
- die Nachteile eines Lebens unter der Erde vermitteln wollen. Fast voll-
standig ist nun jenes Terrain kartographiert, in das dann im 19. Jahrhundert
die literarischen Entdeckungsreisen von Edgar Allan Poe und Jules Verne
fuhren werden.

Ill. Die Romantik: Von der Hochzeit der Gesteine

Zuvor aber sind die eigentiimlichen Spekulationen der deutschen Romantik
zu berticksichtigen, die ein fast obsessives Interesse am Inneren der Erde ent-
wickelt haben - dabei findet der Streit tiber eine hohle oder gefiillte Erde mit
einem glithenden oder kalten Kern nur eine indirekte, aber umso erbittertere
Resonanz in der Debatte zwischen Neptunisten und Vulkanisten, die immer-

19 vVgl. ebd., S. 351.

¥ Weitere Hinweise zur Rezeptionsgeschichte von Symmes in der tippig kommentierten
Neuausgabe von Edgar Allan Poe, Die Geschichte des Arthur Gordon Pym aus Nan-
tucket, hg. von Hans Schmid/Michael Farin, Hamburg 2008.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 Hans Richard Brittnacher

hin Goethe zeitweilig intensiv beschiftigte.”! Theodore Ziolkowski hat in sei-
nem Werk tiber Das Amt des Poeten darauf hingewiesen, dass die Protagonis-
ten der deutschen Romantik zum Teil beachtliche Karrieren im Bereich des
Bergbaus vorweisen konnten. Zur eigentiimlichen romantischen Aura des
Bergbaus mégen empirische Griinde beigetragen haben wie die Tatsache,
dass im industriell unterentwickelten Deutschland in den Bergwerken keine
Kohle geschiirft wurde, sondern wertvolle Erze. Hier prigten daher keine
diisteren Abraumhalden und verrufite Arbeiter das Bild der Bergbaustidte
wie in England, wo John Keats in den Kohlebergwerken noch nach der mit-
telalterlichen Tradition die »dunklen Fabriken Satans« zu erblicken meinte.??
In Deutschland hingegen stimulierte der farbige Anblick ziinftiger Meister
und ihrer Gesellen in schmucker Tracht die romantischen Dichter zu histo-
rischen Konjekturen iiber untergegangene Welten, zu Phantasien von den
geheimnisvollen Kriften der Steine und Fossilien und zu der Uberzeugung
vom esoterischen Wissen derer, die sie bergen und sammeln. Die erste Berg-
bauakademie der Welt wurde 1765 in Freiberg gegriindet und hatte lange
Vorbildcharakter fiir andere Nationen — der hier als Lehrer tatige, charisma-
tische Abraham Gottlieb Werner beeinflusste das Denken der romantischen
Generation vielleicht nicht minder als Gotthilf Heinrich von Schubert mit
seinen Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaffen (1808).

Ein Abstieg in den Schacht eines Bergwerks war fester Bestandteil jener ro-
mantischen Wanderungen, wie sie Tieck und Wackenroder unternahmen,
die Hohlen im Berginneren wurden mit religiéser Ehrfurcht wie gotische
Kathedralen beschrieben, die kundigen Bergleute wie Priester verehrt. In
den Schichten der Minen wachsen — nach einem im 18. Jahrhundert noch
weit verbreiteten Glauben — Steine und Metalle wie organische Materie, sie
haben méannlichen oder weiblichen Charakter, halten Hochzeit und zeugen
Edelsteine. Unedles lautert sich im Dunkel der Erde zu Wertvollem. Dass
Silber oft in bleiernem Erz gefunden wurde, galt als »Beleg fiir den Prozef}
der Selbstvervollkommnung des Bleies tiber das Erz zum Silber [.. J«® We-
gen dieser Vorstellung von der organischen Natur der steinernen Schatz-
kammer im Inneren der Erde bildet sich eine Asthetik heraus, die den In-
begriff des Schénen direkt im Herzen der Finsternis erblicken konnte. Der
alte bohmische Bergmann in Novalis’ Offerdingen-Roman metaphorisiert die

21 Vgl. Gerd-Rainer Riedel/Jochen Klauf/Horst Feiler, Der Neptunistenstreit. Goethes Su-
che nach Erkenntnis in Bohmen, Uckerland 2009.

22 7it. nach Theodore Ziolkowski, Das Amt des Poeten, Die deutsche Romantik und ihre
Institutionen, Stuttgart 1992, S. 37.

% Ebd., S. 43.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hohlwelt-Theorien 35

Metalle und Edelsteine als Blumen der Tiefe: »welches kostliche Gewachs
blitht thm auch in diesen schauerlichen Tiefen.«** An anderer Stelle gedenkt
er jener sagenhaften Urzeit, »wo jeder Keim, noch einsam fiir sich schlum-
merte, und einsam und unberihrt sich vergeblich sehnte, die dunkle Fiille
seines unermesslichen Daseyns zu entfalten.<*> Wenn Steine, Metalle und
Felsformationen nach dem Glauben des Novalis und einiger seiner Zeitge-
nossen Dokumente der Erdgeschichte waren, so war diese Uberlieferung
im Sediment der Steine aufbewahrt. Wegen des organischen Charakters
der Steine war auch der Zugang zum Erdinneren nicht einfach »ein kaltes,
dunkles Loch [...] es war ein vitaler, pulsierender Ort, in den der Mensch
hinabstieg wie in seine eigene Seele, um dort der menschlichen Erfahrung in
drei wesentlichen Dimensionen zu begegnen: der Geschichte, der Religion
und der Sexualitit.«<*® Der Abstieg in den Berg vermittelt also nicht nur geo-
logische, sondern auch historische und anthropologische Einsichten.

Insofern im Inneren der Berge die Zeit stillsteht, ist hier auch der Ort der
sogenannten >Bergentriickungs, also des Glaubens, dass unter der Erde die
Zeit verlangsamt oder sogar angehalten werden kann - ein weitreichender
Gedanke, der von nun an die Hohlwelt-Theorien dominieren wird. Gestal-
ten wie Tannhduser im Hoérselberg, wie Kaiser Barbarossa im Kyfthauser,
wie Friedrich II. schlafen im Inneren der Berge und warten auf ithre Erwe-
ckung, um das Volk von groflen Plagen oder dem Antichrist zu befreien.
Die Geschichte des Jinglings in Falun, der am Tag vor seiner Hochzeit in
den Berg einfihrt, dort verschiittet wird, nach 50 Jahren, in Eisenvitriol in
seiner strahlenden Jugend konserviert, an den Tag gebracht, von seiner fri-
heren Braut erkannt und sogleich zu Staub verfallt,”” sollte freilich eher als
Menetekel auf chiliastische Hoffnungen gelesen werden. Auch die Besucher

2 Novalis, Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs, hg. von Paul Kluckhohn/
Richard Samuel, 4 Bde., Stuttgart 1960-1975, Bd. 1, S. 245f.

25 Fbd., S. 252; vgl. dazu Theodore Ziolkowski, Das Amt des Poeten, S. 45.

26 Ebd., S. 46f.

% Die wichtigsten literarischen Bearbeitungen des wahrscheinlich durch die Erwiihnung in
Schuberts Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft (1808) fiir die deutsche
Literatur so produktiv gewordenen Topos: Achim von Arnim, Des ersten Bergmanns
ewige Jugend (eine Ballade aus dem Roman Armut, Reichtum, Schuld und Bufle der
Grifin Dolores, [1810]); Johann Peter Hebel, Unverhofftes Wiedersehen (1811); E. T.A.
Hoffmann, Die Bergwerke zu Falun (1819); Hugo von Hofmannsthal, Das Bergwerk
zu Falun (1899, vertont von Rudolf Wagner-Régeny); Richard Wagner hat ein Libretto
zu Die Bergwerke zu Falun (1842) geschrieben. In der Lyrik fand das Motiv Resonanz
bei Friedrich Riickert, Die goldne Hochzeit; Georg Trakl, Ellis-Gedichte; Karl Bernhard
von Trinius, Des Bergmanns Leiche; vgl. dazu Thomas Ficher (Hg.), Das Bergwerk von
Falun. Varianten eines literarischen Stoffes, Miinster 1996.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 Hans Richard Brittnacher

der schlafenden Kaiser oder anderer Hohlweltbewohner, der Zwerge, El-
fen, Salamander und hollindischer Matrosen, werden von deren Zeitentho-
benheit betroffen — denn die Dauer ihres Aufenthalts unter der Erde scheint
den romantischen Wanderern, die einen Weg ins Erdinnere gefunden ha-
ben, nur ein Spiel im Augenblick zu sein, doch zuriick an der Oberwelt
miissen sie feststellen, Jahre ithres Lebens verloren, um Jahrzehnte gealtert
zu sein — die Sage von den drei Bergleuten in Grimms Sagensammlung, Tiecks
Mirchennovelle Die Elfen oder Washington Irvings bertthmte Geschichte
von Rip van Winkle haben dem Thema der Zeitenthobenheit jeweils eigene
Pointen abgewonnen.”®

Die »dunklen, feuchten Stitten in der Erde, wo unabldssig die Erzeugung
von Steinen und Metallen vor sich geht«,” lassen sich unschwer auch als
Schauplatze einer dunklen und intensiven Erotik identifizieren. Schichte
und Hohlen sind Orte nicht fiir traute romantische Herzensergieflungen,
sondern durchaus fiir »satyrhafte Paarungen«<®” und erlauben die literari-
sche Evokation einer ekstatischen Liebeserfahrung, die sich buchstéblich
untergriindig, aller christlichen Bezdahmung zum Trotz, erhalten hat. In No-
valis’ noch vergleichsweise unverdichtigem Lied vom Herrn der Erde klingt
jene Idee einer profunden erotischen Symbiose an, die in den romantischen
Venuskultnovellen den Protagonisten zum Schicksal werden wird:

Der ist der Herr der Erde,
‘Wer ihre Tiefen misst,

Und jegliche Beschwerde,
In ihrem Schoof} vergisst.

Wer ihrer Felsenglieder
Geheimen Bau versteht
Und unverdrossen nieder
Zu ihrer Werkstatt geht.

Er ist mit ihr verbiindet
Und inniglich vertraut

Und wird von ihr entzindet,
Als wir’ sie seine Braut.®!

28 Vgl. dazu Hans Richard Brittnacher, Die Zeit des Zauberschlafs. Ein Motiv romantischer
Erzéhlkunst bei Ludwig Tieck und Washington Irving, in: Athendum, Jahrbuch fiir Ro-
mantik 12 (2002), S. 133-154.

29 Theodore Ziolkowski, Das Amt des Poeten, S. 64.

3 Ebd., S. 65.

31 Novalis, Schriften I, S. 247.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hohlwelt-Theorien 37

Der hier noch in den Konjunktiv gesetzte Frevel — »als wiér’ sie seine Braut«
- wird in Novellen wie Tiecks Runenberg oder E. T.A. Hoffmanns Die Berg-
werke wu Falun Wirklichkeit. In den Vorstellungen der Lustgrotte, in der
Tannhduser den Liebesdienst fiir Venus versieht, oder jenes Lustgemachs,
in dem Christian in Tiecks Runenberg die Herrin seiner Begierde erblickt,
das steinerne nackte Weib, lebt die Vorstellung des Erdinneren als Ort ei-
nes erotischen Geheimnisses fort — es ist die romantische Gegenreligion, die
gar nicht anders kann, als das, was sich dem Einverstdndnis der Zeit und
thren moralischen Konventionen entzieht, was Verlockung und Entgren-
zung bereithadlt, hinter einem Vorhang anzusiedeln, der nur gelegentlich,
fiir den Bruchteil eines Augenblicks, geliiftet werden kann,*? oder aber ihn
tief ins Innere der Erde zu verbannen, dorthin also, wo seit alters her auch
die Holle vermutet wird. Dass so viele Helden der Romantik immer wie-
der dorthin einfahren, auf der Suche nach kostbarem Gestein, das in ihrer
Wahrnehmung sich kaum unterscheidet vom Exzess sinnlicher Lust,** den
sie sich von Fisfeen und marmornen Statuen erhoffen, dass sie im Berginne-
ren Erfahrungen machen, die sie auf immerdar dem Leben an der Oberwelt
buchstiblich entriicken werden - das ist das Geheimnis, das dem Inneren
der Erde zugesprochen wird: »Es ist die Dunkelheit des Erdreichs, worin,
noch vor der Sonne geschiitzt, die Saat keimt.«34

Kein Autor der spiten Romantik hat die Versuchungen einer Reise ins Erd-
mnnere so ostentativ perhorresziert wie Edgar Allan Poe - in mehreren seiner
Erzihlungen® sowie in seinem einzigen Roman, The Narrative of Arthur Gordon
BPym of Nantucket (1834). Hier wird Symmes’ Vorstellung von the holes in the poles
zum Anlass einer spektakuldren Untergangsphantasie. Das Motiv der Polrei-
se erhdlt zudem besondere Nahrung durch das zeitgendssische Interesse an
der ErschlieBung der Nordwestpassage zwischen dem pazifischen und dem
stillen Ozean - binnen weniger Jahrzehnte, erst noch in Dekadenabstinden,

32 Vgl. dazu Peter von Matt, Liebesverrat. Die Treulosen in der Literatur, Miinchen 1991,
S. 184-197.

% Vgl. Hartmut Béhme, Romantische Adoleszenzkrisen. Zur Psychodynamik der Venus-
kultnovellen von Tieck, Eichendorff und E. T.A. Hoffmann, in: Text und Kritik 10 (1981),
S. 133-176.

34 Rudiger Safranski, Romantik, Eine deutsche Affire, Miinchen 2007, S. 122.

3% In seinen Erzahlungen Ms. Found in a Bottle von 1833 und A Descent into the Maelstrom von
1841 thematisiert Poe die Idee des Trichters am Ende der Welt. In Poes Satire The Unpa-
ralleled Adventure of One Hans Pfaall (1835) bemerkt der tiber die Arktis im Ballon fliegende
Held, dass die Eisfliche »in an circular centre« endet, »whose dusky hue, varying in inten-
sity, was at all time darker than any other spot upon the visible hemisphere«. Edgar Allan
Poe, The Complete Works, Bd. 2, hg. von James A. Harrison, New York 1979, S. 89.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 Hans Richard Brittnacher

dann aber in zunehmender Beschleunigung, erscheinen nun literarische Tex-
te, die dem Geheimnis der Pole und der toten Welt ewigen Fises nachspii-
ren wollen. Poes Roman schildert eine buchstébliche rite de passage in einer
mannlichen, von Matrosen, Meuterern und Wilden belebten Welt, in der
das verdringte Weibliche die Ménner, die sich ihm entziechen wollten, zu
verderben sucht.?® Immer wieder wird Arthur Pym, der Held des Romans,
schiffbriichig, immer wieder wird er gerettet, immer wieder bei lebendigem
Leib begraben, immer wieder aus den Armen des Todes freigegeben, und
immer wieder treibt er orientierungslos umher, um gerettet und erneut aus-
gesetzt und von der magnetischen Kraft des Pols angezogen zu werden. In
zwei Gestalten trachtet die Natur nach thm, dem Weiflen aus der kultivierten
Ostkistenstadt: in Gestalt von entsetzlichen Schwarzen oder aber in Gestalt
des Ozeans, seiner mal tragen Fluten, mal aggressiven Wellen, die den Schiff-
briichigen verschlingen wollen. Uberdeutlich ist die weibliche Codierung der
Gefahren, der Hohlen und Béuche, in denen die Helden gefangen gehalten
werden, der Fluten, die nach ihnen greifen, der Tiergestalten, die das Wasser
bewohnen. Der antarktische Lebensraum ist eben nicht kalt, sondern Ort
einer miitterlichen, geradezu hypnotischen Wirme, das Wasser verliert seine
klare Konsistenz, wird triibe und milchig; die Lebewesen dieser sonderbaren
Fauna haben katzenhafte Gesichter, emn plischiges weifles Fell, rote Krallen,
rote Lippen und sogar rote Zahne. Die aus Rot und Weif}, dem Blut der
Geburt und dem Weil§ des Todes zusammengesetzten Monster bringen das
archetypische Motiv jeder Polreise, den blutenden Albatros aus Coleridges
Versepos vom Ancient Mariner (1798) in Erinnerung und lassen die neugieri-
gen oder sogar frevelhaften Reisenden und Entdecker den Stindenfall der
Entweihung der jungfraulichen Polgegenden durch den Sturz in den Mal-
strom biiflen. Je mehr sich die Schiftbriichigen dem Pol nihern, desto mehr
héufen sich die Epiphanien des Weiblichen, desto milchiger wird das Wasser,
desto lauter schreien die Végel, desto kraftloser werden die Helden. Bevor
sie am Ende der Welt ankommen und in einen Trichtersog geraten und tiber
die Kante ins Erdinnere stiirzen, fillt Pyms Blick auf eine monumentale weib-
liche Gestalt, die magna mater, die sich in ein Leichentuch gehiillt hat: »And
the hue of the skin of the figure was of the perfect whiteness of the snow.<*”

36 Detaillierter hierzu: Hans Richard Brittnacher, Kéltetod. Eismeer- und Polreisefantasien
um 1800, in: Barry Murname/Andrew Cusack (Hg.), Populdre Erscheinungen. Der deut-
sche Schauerroman um 1800, Miinchen 2011, S. 291-308.

37 Edgar Allan Poe, Geschichte des Arthur Gordon Pym, S. 242; vgl. dazu die immer noch
tiberzeugende Interpretation von Leslie A. Fiedler, Liebe, Sexualitdt und Tod. Amerika
und die Frau, Frankfurt a.M./Berlin 1987, S. 312ff.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hohlwelt-Theorien 39

IV. Die Entzauberung der Leere: Jules Verne und das 19. Jahrhundert

Fiir emen in der Wolle gewirkten Positivisten wie Jules Verne war eine
solche Diamonisierung des Erdinneren unertréglich - er tritt mit seinem Ro-
man Voyage au centre de la terre 1864 den Nachweis an, dass die Erde hohl
ist, dass sie zu durchreisen ist und dass eine solches Abenteuer dem Reisen-
den lehrreiche Einsichten zu liefern vermag.®® Die Besichtigung des Erd-
innern ist nicht nur eine Lektion in Geologie, sondern erlaubt auch einen
Blick in den Bauplan der Schépfung, der dem romantischen Schwérmer
verschlossen bleiben muss. Vernes Voyages extraordinaires, so der Untertitel
seiner Geschichten, meinen keine unwahrscheinlichen, sondern lediglich
auflergewohnlich lehrreiche Unternehmungen, wobei das Beiwort >aufier-
gewohnlich« mehr noch als die Reiseumstinde den akademischen Ertrag
der Reise charakterisiert. An staatstheoretischen Diskussionen wie den frii-
heren Hohlweltromanen liegt Verne wenig, auch seine erzahlerischen Toll-
kithnheiten sind zuletzt von einem eisernen Vertrauen auf eine prinzipiell
mogliche naturwissenschaftliche Erklarbarkeit und auch auf die technische
Realisierbarkeit solcher abenteuerlicher Expeditionen gepragt — zumal die
Wissenschaftler dieses Romans eine Reise nachvollziehen, die bereits 300
Jahre vor ihnen ein Alchemist ohne technische Unterstiitzung zuriickgelegt
hat.%* Die Helden suchen, nachdem ein ritselhaftes Manuskript ihre Neu-
gierde geweckt hat, den Eingang zur Unterwelt in einem isldndischen Vul-
kan namens Snoeffelsjokull, geraten zunechmend tiefer in die Erde, entde-
cken hier lingst ausgestorbene Lebewesen wie Mammuts und Dinosaurier,
auch riesige Menschen von vier Metern Grofle, fahren tiber unterirdische
Ozeane, durchqueren gewaltige Wilder aus Champignons und geraten
schliefilich, als eine Sturzflut sie zu ertranken droht, auf ein fossiliertes Flof3,
auf dem sie durch einen Krater wieder an die Erdoberfliche geschleudert
werden. Anders als in der literarischen Tradition tiblich fuhrt ihre unterir-
dische Reise nicht vom Nordpol zum Siidpol, sondern in eurozentrischer
Verkleinerung der Erddurchquerung vom islandischen Snoeffelsjokull zur
Mittelmeerinsel Stromboli. Das Zentrum des Erdinneren haben sie nicht
gesehen, die Frage nach seinem kalten oder kochenden Herzen kénnen sie
zuletzt nicht entscheiden, wohl aber die Lehre einer ausgehohlten Erde be-

38 Ausfithrlicher dazu Peter Schnyder, Jules Verne, Voyage au Centre de la Terre (1864/67),
in: Roland Borgards/Harald Neumeyer/Nicolas Pethes/Yvonne Wiibben (Hg.), Literatur
und Wissen. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart 2013, S. 375-379.

39 Vgl. ebd., S. 376.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 Hans Richard Brittnacher

kraftigen, deren Ablagerungen Aufschluss geben tiber die Entstehung der
Welt — und iiber die Vitalitit dieser Welt, die den Vergleich mit der Welt
tiber Tage nicht zu fiirchten braucht.

Mit Verne gelangt die unschuldige Spekulationswut der Hohlwelttheoreti-
ker an ihr Ende: Selbst die Versuchung, nach romantischem Vorbild »den
Abstieg ins Innere der Erde und die anschlieffende Eruption als Bilder se-
xueller Bewusstwerdung zu deuten«,”’ erscheint unangemessen angesichts
des unerschiitterlichen Positivismus des Autors und der naiven Abenteuer-
lust seiner Helden. Das Phantasma der hohlen Welt hat zwar neben Jules
Verne im 19. Jahrhundert noch einige andere phantastische Auspragungen
erfahren - etwa im Roman Isaac Laquedem (1852) von Alexandre Dumas
Pére, in dem der Ewige Jude eine Reise ins Erdinnere antritt und dort, Poe
hitte eine helle Freude gehabt, auf die Parzen trifft, das dreikdpfige Symbol
todlicher Weiblichkeit, denen er Kleopatras Lebensfaden abringt, oder bei
George Sand, deren Roman Laura. Voyage dans le crystal (1865) in bewahrter
phantastischer Tradition den wissenschaftlichen Ehrgeiz der Forscher und
ithre Gier nach Edelsteinen exemplarisch bestraft. Das letzte groflere Beispiel
dieser Tradition von Hohlweltromanen diirfte Edward Bulwer-Lyttons 7%e
Coming Race von 1871 sein, in der ein junger Mann nach einem Sturz in
eine Erdspalte die unterirdische Zivilisation der Vril-ya kennenlernt, die
ein elysisches Leben zu fithren scheinen, bis sich dem Helden die Augen
o6ffnen fiir den fatalen Konformismus einer Wohlstandsgesellschaft, in der
personlicher Mut und ésthetische Kreativitit ausgestorben sind. Zu einem
Zeitpunkt, als das Phantasma der hohlen Erde endgiiltig seine spekulative
Dimension verliert und der tristen Realitdt der mit wissenschaftlichem Eifer
betriebenen Férderung der Bodenschitze weicht, wird Jules Vernes phan-
tastische Bekriftigung der Hohlweltlehre, die zudem vorgibt, mit der avan-
cierten Wissenschaft im Bunde zu stehen und mit geradezu pedantischer
Griindlichkeit die Behauptungen der Hohlwelttheoretiker prift, bestatigt
oder widerlegt, zu einer licbenswerten, aber skurrilen literarischen Anoma-
lie, die jene spekulative Energie, die bis dahin das literarische Experiment
mit der Hohlwelt beseelt hatte, endgiiltig verloren hat.

40 Vgl. dazu Volker Dehs, Vernes Reise zum Mittelpunkt der Erde, Nachwort, S. 346.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hohlwelt-Theorien 41

V. Das 20. Jahrhundert: Im Griff der Paranoia.

Spétestens bei Bulwer-Lytton ist die allegorische Dimension des Hohlwelt-
motivs offenbar geworden: Es geht nicht wirklich um unterirdische Zivili-
sationen oder gar um den méglichen Zugang zu ihnen, sondern in Wahr-
heit nur um ein 6konomisches Interesse an ihren materiellen Ressourcen.
Die traditionelle Funktion der Metapher, den cash of cultures beim Betreten
der hohlen Welt und der Begegnung mit ihren Bewohnern zum Anlass des
Nachdenkens iiber das Leben tiber Tage zu niitzen, wird zunehmend von
den sich allmihlich etablierenden Science-Fiction-Romanen iibernommen.
Nachdem auch geistig schwerfillige Hardliner den Unsinn einer hohlen
Welt eingeschen haben, lassen sich die von first contact-Szenen angestoflenen
ethnologischen und sozialtheoretischen Diskussionen sehr viel plausibler,
weil weniger leicht falsifizierbar, an der Fiktion einer Begegnung mit den
Populationen anderer Galaxien entwickeln.*!

Der Charme der Hohlwelt-Theorien bestand in der Einladung, von einem
anderen Leben zu phantasieren, ohne sich deshalb vor der Realitit blamie-
ren zu miissen. Es war eine vergleichsweise seriose Mythenkonstruktion,
die zwar hemmungslos, aber auch mit einem Augenzwinkern spekulierte.
Sie blieb reizvoll, solange sie unverbindlich war. Sie hatte ihre Geltung,
weil niemand es besser wissen wollte. Nachdem jedoch die wissenschaftli-
che und ¢konomische Entwicklung das unterirdische Terrain entzauberte,
nachdem die Literatur diese Desillusionierung nachvollzogen hatte, war die
Hohlwelt-Theorie unwiderruflich vom Schauplatz der Diskurspraktiken
und Wissensordnungen verwiesen. Mit der Pseudoplausibilitit der Annah-
me eines phantasmatischen leeren Raums war auch das utopische Potenzial
eines dort beheimateten anderen Lebens gestorben. Dem trigt die derzeit
letzte Variante der Hohlwelt-Theorie Rechnung, in der das Erdinnere noch
als ein unterirdisches Mausoleum fiir die bosen Geister der Toten dient.
Miguel Serrano, ein 1917 geborener Chilene, der zeitweilig Botschafter sei-
nes Landes in Indien, Jugoslawien und Osterreich war, eng befreundet mit
C.G. Jung und Hermann Hesse,"” legte 1984 sein - wie er es nannte - Le-
benswerk vor unter dem Titel Adolf Hitler, el ultimo avatar.** Der Titel ist
wortlich zu verstehen, denn Serrano hilt Hitler fiir den Zehnten Avatar

' Vgl. dazu Roland Innerhofer, Science Fiction, in: Hans Richard Brittnacher/Markus May
(Hg.), Phantastik. Ein interdisziplinares Handbuch, Stuttgart 2013, S. 318-328.

2 Vgl. Miguel Serrano, Meine Begegnung mit C.G. Jung und Hermann Hesse in visionarer
Schau, Zurich/Stuttgart 1968.

43 Ders., Adolf Hitler — Der letzte Avatar, Santiago 2004.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

49 Hans Richard Brittnacher

von Vishnu, der menschliche Gestalt angenommen habe, um das Ende des
Kali Yuga herbeizufithren. 1945, kurz vor der Kapitulation, sei Hitler durch
einen von Albert Speer entworfenen unterirdischen Gang, der den Fiihrer-
bunker mit dem Flughafen Tempelhof verband, entkommen und habe in
einer fliegenden Untertasse Deutschland verlassen, um fortan im unterir-
dischen Reich des Stdpols zu leben und den bislang exoterischen Krieg
nun auf esoterischer Ebene weiterzufithren.* Den Siidpol schitzte Hitler
als Aufenthaltsort, weil er der Garten Eden der arischen Rasse war, bevor
diese durch das Kippen der Erdachse geteilt wurde. Der Pol sei keineswegs
ein Ort unertraglicher Kilte, sondern ein warmes Land, auf das man stof3e,
sobald man einen schiitzenden Eissaum tiberwunden habe. Unterschiedli-
che Gruppen — der CIA, der Mossad etc. — seien daran interessiert, den dort
befindlichen Eingang ins Erdinnere geheim zu halten. Der Vereinigung der
getrennten arischen Voélker und ihrer Zusammenfithrung mit der Urrasse
am Pol habe der Krieg gegolten, den Hitler als Avatar — und zugleich als
Oberhaupt der Geheimgesellschaft des schwarzen Ordens - gefiithrt habe.
Rudolf Hefy’ bertthmter Flug nach Schottland im Jahre 1941 diente dem
Versuch, die Deutschen mit ithren arischen Vettern, den Briten, wiederzu-
vereinen und auch diese zu einer Reinigung ihrer Rasse zu veranlassen.
Solche wiisten Phantasien greifen auf das bekannte Interesse einiger natio-
nalsozialistischer Funktionire an Hokuspokus und Geheimlehren zuriick*®
— es entbehrt nicht der Ironie, dass Ian Fleming, der spatere Autor der Fames
Bond-Romane, der im zweiten Weltkrieg im MI 6, dem britischen Auslands-
geheimdienst titig war, allen Ernstes vorgeschlagen hatte, bei der Befra-
gung von Rudolf Hef} keinen geringeren als den bertichtigten Okkultisten
Alastair Crowley als Vernehmungsoffizier einzusetzen, um der Verbindung
von Nationalsozialisten mit obskurantistischen Kriften naher auf die Spur
zu kommen.

Erginzend sind in diesem Zusammenhang auch noch Spekulationen wie
die von Jean Robin zu nennen, eines Theoretikers der Nouvelle Droite,
der in seinem 1989 erschienenen Werk Opération Orth, ou Uincroyable secret
de Rennes-le-Chateaw,”® davon ausgeht, dass vom Queen-Maud-Land, das

i Vgl. dazu Joscelyn Godwin, Arktos. Der polare Mythos zwischen NS-Okkultismus und
moderner Esoterik, Graz 2007, S. 85.

5 Das berithmteste Beispiel fiir die okkulte Obsession der Nationalsozialisten bietet die Ge-
schichte des jidischen Hellsehers Hanussen. Vgl. dazu Wilfried Kugel, Hanussen - Die
wahre Geschichte des Hermann Steinschneider, Diisseldorf 1998; vgl. auch Mel Gordon,
Hanussen, Hitler’s Jewish Clairvoyant, Port Townsend/Washington 2001.

46 Jean Robin, Opération Orth, ou I'incroyable secret de Rennes-le-Chateau, Paris 1989.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hohlwelt-Theorien 43

von der deutschen Antarktisexpedition 1938/39 in Besitz genommen und
in Neuschwabenland umgetauft wurde, eine direkte Verbindung zu einer
unterirdischen Welt fiihrt, in die Hitler sich gerettet habe. Allerdings ist er
bei Robin nicht wie bei Serrano der Erloser, der da kommen wird, sondern
bereits 1953 gestorben: »Sein Kérper wird in einem durchsichtigen sechs-
eckigen Sarg aufbewahrt [...].« So schlaft Hitler wie Schneewittchen einen
tiefen Schlaf in der Hohlwelt, die zu einer Nekropole faschistischer Phantas-
tereien verkommen ist.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTINA ISENSEE

Von Wissen und Wahn, Romanen und Rittern:
(Un)nttzes Wissen als Don Quixoterie?

Scheinbar Unniitzes Wissen ganz unterschiedlicher Art findet sich nicht
zu sparsam in Cervantes’ Roman Don Quixote von La Mancha (1605/ 1615).1
Wenn etwa tiber betrichtliche Passagen hinweg geschildert wird, wie San-
cho Pansa mitten in der Nacht sein Geschaft verrichten kann, ohne vom Esel
zu steigen,? fragt man sich als Leser, wie viel der Information tatséchlich né-
tig gewesen wire. Oder, wenn fast jedes einzelne Buch in Don Quixotes Bi-
bliothek aufgezahlt, literaturkritisch bedugt und kommentiert wird, erwischt
man sich schon mal beim Uberblittern einiger Seiten. Insgesamt spielt Wis-
sen in unterschiedlichen Schattierungen eine Rolle in diesem Roman.? Ins-

1

Miguel de Cervantes Saavedra, Leben und Taten des scharfsinnigen Edlen Don Quixote
von La Mancha. Aus dem Spanischen von Ludwig Tieck. Mit einem Essay von Heinrich
Heine und Illustrationen von Gustave Doré, Ziirich 1987 (Titel im spanischen Original:
El ingenioso hidalgo Don Quixote de la Mancha). Im Folgenden zitiert unter der Sigle
DQ.

V& DQ, Teil I, Kapitel 20. Apropos Unniitzes Wissen: In der katalanischen Tradition
existiert eine uniibliche Krippenfigur, die an diese Szene erinnert und die es auch in Form
von Don Quixote und Sancho Panza gibt, nimlich die des >caganer< (von cagar: >seine
Notdurft verrichten<). Darunter ist ein hockendes Miannchen zu verstehen, das mit bis
an die Knochel heruntergelassener Hose sein Geschift verrichtet. Die Figur wird in der
Krippe — aus >Respekt« fiir den Heiland - an einem zunichst weniger auffilligen Ortchen
aufgestellt (Kinder machen sich daraus den weihnachtlichen Spaf3, diese Figur zu suchen
- etwa wie mit der amerikanischen >christmas pickle« im Weihnachtsbaum). Die Figur ist
ein Zeichen fiir Gliick und Fruchtbarkeit — und hilt mittlerweile Einzug in Polit- und Ge-
sellschaftssatire, denn die Figuren verkaufen sich besonders gut, wenn sie internationale
Politiker oder andere >Prominente« darstellen: »Among the international figures, President
Nicolas Sarkozy, Silvio Berlusconi and the Pope are all strong sellers; Spiderman and
Sponge Bob do well«, vgl. Sarah Rainsford, A traditional Nativity scene, Catalan-style,
BBC, 23.12.2010, http://www.bbc.co.uk/news/world-europe-12059969 [Datum des letz-
ten Zugriffs: 08.09.2014].

Es werden zahlreiche Themen, Wissensbereiche und Diskurse angeschnitten: unter an-
derem etwa kulturelles Wissen tiber Soziolekte und unterschiedliche Gesellschaftsmilieus,
Diskurse tiber Kirche, Inquisition und Glaubensrichtungen (auch die Problematik der
conversos), der Status der Frau in der Gesellschaft, die Problematik des Sklavenhandels, die
Frage nach Gerechtigkeit, die Bedeutung der Wissenschaft und damit zusammenhéngend
auch Reflexionen iiber Technik und deren Entwicklung. Es wird beispielsweise tiber den
Gebrauch von Feuerwaffen, tiber Apparate wie die Druckerpresse, Spektakel wie Feu-
erwerke, etc. rasoniert: »Cervantes’ bekanntester Roman erzihlt von einer Welt voller
technischer Neuerungen, die den Helden immer wieder beschiftigen und teilweise auch

16.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 Christina Isensee

besondere stellt sich die Frage nach dem Nuten bzw. Un-nutz literarischen
Wissens fiir die Literatur selbst. Im Folgenden soll also nicht die Rede da-
von sein, wie sich sliteraturfremde« Wissens- und Wissenschaftsdiskurse in
der Literatur niederschlagen. Vielmehr soll gezeigt werden, inwiefern in Don
Quixole ein literarischer Wissensdiskurs inszeniert wird, bei dem sich die Li-
teratur selbst zum Wissen wird, sich als solche befragt, ihren eigenen Status
und ihre Méglichkeiten auslotet und sich nicht zuletzt auch selbst ironisiert
und parodiert — wie also eine metapoetische Reflexion der Literatur tiber ihr
Wissensverhaltnis zu sich selbst stattfindet. In Don Quixote werden hinsicht-
lich literarischen Wissens oftmals absurde und skurrile Handlungs- und
Erzihlbewegungen entworfen, von Wissensdifferenzen geprigte narrative
Situationen und Figurenkonstellationen inszeniert; es wird ein heterogenes
Nebeneinander von Themen, Motiven, Genres und intertextuellen Beztigen
gestaltet: Der Text scheint sich insgesamt durch eine — tibrigens auch oft
verwirrende — Asthetik und Poetik der Redundanz und scheinbaren Irre-
levanz auszuzeichnen. Dadurch wird literarisches Wissen an der Oberfla-
che als unniitz markiert. Es wird daher herauszufinden sein, ob es sich bei
dieser Struktur um eine sogenannte >Don Quixoterie< handelt, also um ein
Moment, das genauso absurd und scheinbar unniitz ist wie Don Quixotes
von Verirrung und Verwirrung gepragte Unternehmungen, die oftmals in
der Situation des Scheiterns enden - wie etwa sein berihmter Kampf gegen
Windmiihlen —, oder ob dieser Poetik und Asthetik des Scheiterns und des
unniitzen literarischen Wissens ein funktionales Potential innewohnt.

I. Literarisches Wissen und Wahn, Romane und Ritter

Miguel de Cervantes’ Roman Don Quixote von La Mancha erscheint im spa-
nischen Original 1605 (erster Teil) und 1615 (zweiter Teil) und erzdhlt,
dem Untertitel zufolge, die »Leben und Taten« eines »scharfsinnigen Ed-
len«. Hinter diesem glorreichen wie ironischen Titel versteckt sich bekann-
termaflen die Geschichte des Alonso Quixano, der seinen Namen in Don
Quixote von La Mancha umdichtet und daraufhin als irrender Ritter auf
seinem untererndhrten Pferd Rosinante in die spanische Welt ausreitet,
denn er fiihlt sich gerufen vom »Unrecht, das zu vertilgen, [der] Ungebiihr,

sein Handeln bestimmenc, siche: Wolfram Nitsch, Der hohle Kopf. Don Quijote und die
Technik, in: Christoph Strosetzki (Hg.), Miguel de Cervantes’ Don Quijote. Explizite und
implizite Diskurse im Don Quijote, Berlin 2005, S. 137-148, hier S. 138.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Un)nitzes Wissen als Don Quixoterie? 47

die er einrichten, [der] Beschwer, die er auftheben, [den] Milbrauche(n], die
er bessern und [den] Verschuldungen, die er vergelten miisse« (DQ_29).
Seine Absichten sind dabei zwar immer edel und hehr, doch das Problem
bei seinem Unterfangen ist, dass zu seiner Lebenszeit bereits langst keine
fahrende Ritterschaft mehr existiert. Das noch gréfiere Problem ist, dass der
Grund fiir seine Ausritte dem Verlust seines Verstandes zuzuschreiben ist.
Letzteren buflt er durch die exzessive Lektiire von Ritterromanen ein. Diese
Lekttre von »unniitzer Literatur< lasst ithn nitzliche, weil lebenserhaltende,
Beschiftigungen vergessen:

Es ist zu wissen, dafl obgenannter Edler die Zeit, die ihm zur Mufle blieb (und dies
betrug den gréfiten Teil des Jahres), dazu anwandte, Biicher von Rittersachen mit
solcher Liebe und Hingebung zu lesen, daf} er dartiber sowohl die Ausiibung der
Jagd als auch die Verwaltung seines Vermégens vergaf [...]. Sein Lesen also verwi-
ckelte ihn so, dafi er die Nachte damit zubrachte, weiter und weiter, und die Tage
sich tiefer und tiefer hineinzulesen; und so kam es vom wenigen Schlafen und vie-
lem Lesen, daf3 sein Gehirn ausgetrocknet wurde, wodurch er den Verstand verlor
[...]. Er bildete dabei sich fest ein, dafl alle diese ertrdaumten Hirngespinste, die er
las, wahr wiéren, dafl es fiir thn auf der Welt keine zuverlassigere Geschichte gab.
(DQ 25 u. 26)

Don Quixote glaubt an die fiktionalisierten, literarisch verbramten und rhe-
torisch asthetisierten Rittergeschit:hten,4 als seien sie Realitit, und versucht,
sie in Lebenspraxis umzuwandeln. Ein Verhalten, das sich tibrigens auch
bei Flauberts Figuren Bouvard und Pécuchet in Bezug auf Theorie beob-
achten lasst, durch das sich beide durchaus als Don Quixote-Figuren inter-
pretieren lassen.® Jedenfalls bestimmen diese Rittergeschichten Don Quixo-
tes Wahrnehmung und dienen als Modell der Nachahmung und damit als
Leitfaden seiner Handlungen - so ist sein »gewohnliches Mittel [...] an ir-
gendeine Stelle in seinen Biichern zu denken« (DQ 47). Die Folge davon:
Windmiihlen nimmt er als Riesen, Schafherden als feindliche Soldatenheere
wahr; tiberhaupt glaubt er insgesamt, die Welt wiirde vom Willen eines

Der Text inszeniert die mangelnde Qualitit der von Don Quixote so geliebten Romane
durch die Darstellung einer mafilos tibertriebenen >Asthet151erung< die an die totale Sinn-
losigkeit reicht, z.B.: »Das Tiefsinnige des Unsinnlichen, das meinen Sinnen sich darbeut,
erschiittert also meinen Sinn, daf} ich Gber Eure Schénheit eine vielsinnige Klage fithre«
(DQ 25f).

5 Vgl. Alexander Welsh, The Influence of Cervantes, in: Anthony Cascardi (Hg.), The
Cambridge Gompanion To Cervantes, Cambridge 2002, S. 80-98 und Howard Mancing,
The Cervantes Encyclopedia, Bd. I, Westport GT 2004, S. 297. Siehe dazu auch den Bei-
trag von Stefan Willer in diesem Band.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 Christina Isensee

groflen Magiers namens Freston bestimmt, der thm feindlich gesonnen sei.®

Sein Verstandesverlust fithrt zum Verkennen der ontologischen Differenz
von Literatur und Wirklichkeit, alles steht fiir ihn im Zusammenhang der
epischen Wunderwelt der Ritterbiicher. Der blinde Aktionismus,” den er
dabei an den Tag legt, stellt im Prinzip nichts anderes als den Versuch dar,
der Wirklichkeit sein literarisches Wissen aufzuzwingen und sie in »gelebte
Literatur<® zu verwandeln. Daraus resultiert denn auch die stete Struktur
des Scheiterns seiner Unternehmungen, die sich teils in profanen Schlédge-
reien — Don Quixote und Sancho werden regelmaflig verpriigelt — oder dem
absoluten Nicht-Verstandnis von Seiten anderer Figuren duflert, denn »[...]
die prosaische Welt ist und bleibt die stirkere. Die wirkliche Beschaffenheit
der Welt beweist ihre Resistenz und setzt sich unablissig gegen die Illusi-
on«’ von Don Quixote durch.

Il. Wissensdifferenz in den Figurenkonstellationen: >Unpraktisches< Wissen als
Unnutzes Wissen?

Die irritierten Reaktionen der Umwelt auf den selbsternannten Ritter und
das >Zurtickschlagen« der Wirklichkeit in Form von Handgreiflichkeiten sei-
tens anderer Figuren zeigt ein Wissensgefille zwischen Don Quixote und
seiner sozialen Umgebung an. In Don Quixote selbst stellt der Wahn ja
eine Schieflage von Wissen dar: Sein literarisches Wissen bildet einen >Wis-
senstiberschuss«, der fast alles andere tiberschattet. Dieses literarische Wis-

»Dieser ist ein weiser Zauberer und mein grofier Feind, denn er ist mir gramlich, [...] [er]
erzeigt [...] mir so viele Unart, als er nur kann«, DQ 59.

In der Interpretation von Georg Lukdcs handelt es sich dabei um »[d]as vollstindige Feh-
len einer innerlich erlebten Problematik«, das »die Seele in reine Aktivitit [verwandelt].
Weil sie in ihrem essentiellen Sein von allem unbertihrt in sich ruht, mufl jede ihrer Re-
gungen eine Handlung nach auflen sein. Das Leben eines solchen Menschen muf also zu
einer ununterbrochenen Reihe selbstgewihlter Abenteuer werdens, siche: Georg Lukacs,
Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch tiber die Formen der
groflen Epik, Miinchen 22000, S. 85.

Theodor Wolpers (Hg.), Gelebte Literatur in der Literatur. Studien zu Erscheinungsfor-
men und Geschichte eines literarischen Motivs. Bericht tiber Kolloquien der Kommission
fur literaturwissenschaftliche Motiv- und Themenforschung 1983-1985, Gottingen 1986.
Heinz-Peter Endress, Don Quijotes Ideale im Umbruch der Werte vom Mittelalter bis
zum Barock, Tiibingen 1991, S. 18. Georg Lukdcs spricht in diesem Zusammenhang, in
Anschluss an Hegel, von der »prosaische[n] Niedertracht« der Umsténde, siche: Georg
Lukdcs, Die Theorie des Romans, S. 90.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Un)nitzes Wissen als Don Quixoterie? 49

sen besitzen die anderen Figuren meist nicht, woraus denn auch die kaum
tiberbriickbare Wissensdisjunktion zwischen diesen und Don Quixote re-
sultiert. Es entstehen daher oftmals Kommunikationsprobleme, wie sich bei-
spielsweise in der Kastellszene zeigt: Don Quixote wird auf seinem ersten
Auszug von - seiner Wahrnehmung zufolge — holden Damen und einem
Kastellan zum Nachtessen in ein Kastell eingeladen. Um seine Huldigung zu
erweisen, beginnt er spontan nach der Art der Rittergeschichten in Versen
zu sprechen: »Niemals ward ein edler Bote/So bedient von Damen siif3,/
Wie der grofie Don Quixote,/Als er seine Heimat lieff« (DQ 33). Allerdings
handelt es sich nicht um Damen, sondern um Freudenmiadchen, bei dem
Kastell um ein Freudenhaus. Den Freudenmédchen fehlt natiirlich das néti-
ge literarische und rhetorische Wissen, um Don Quixotes elaborierte Rede
zu verstehen: »Diese Sprache verstanden die Damen nicht [...] sie konnten
das Lachen nicht zurtickhalten« (DQ_32) und »Die Midchen, die solcher
rhetorischen Figuren ungewohnt waren, antworteten nicht darauf [...]«
(DQ _34). Ein tatsachlicher Austausch mit ihm wird erst méglich, wenn das
Gegentiber seinen Wahn erkennt, seinen Code realisiert, diesen verwendet
und sein Verhalten und seine Rede in den Wissenskontext des Ritterro-
mans einpasst — wie es der >Kastellan< dann im Folgenden auch tut. Ubri-
gens kommt dadurch, dass die Erzdhlinstanz stets eine »deutliche Differen-
zierung [herstellt] zwischen figuraler Wahnperspektive [des Don Quixote]«
und eines glaubhaften Diskurses der Vernuntft, der eine »Koalition« mit den
»verniinftigen Figuren« innerhalb des Romans bildet, »fiir den Leser nicht
der geringste Zweifel auf]...J«,'" wo sich die Wahrheit der Situation ansie-
delt. Der Leser wird damit zum Zuschauer der Wissensdifferenz zwischen
Don Quixote und dessen Umwelt gemacht — wodurch fiir ihn der Wahn
Don Quixotes markiert wird. Die Tatsache, dass Don Quixotes Weltsicht
so gar nicht vereinbar ist mit seiner Umwelt, wirft nattrlich die Frage auf,
ob sein literarisches Wissen denn nicht eigentlich, zumindest was die prakti-
sche Lebenswelt angeht, ein tatsichlich Unniitzes Wissen ist.

Vor allem die Figurenkonstellation der beiden Hauptfiguren ist geprégt von
Wissensdifferenzen. Don Quixote wird als Figur auch durch die Gegen-
tiberstellung mit seiner Satellitenfigur Sancho Pansa definiert, einem Bau-
ern, den er als »Stallmeister< rekrutiert hat. Beide Figuren reprisentieren
jeweils unterschiedliche Wissenspole. Wihrend Don Quixote literarisches

10 Wolfgang Matzat, Die Welt des Don Quijote: Wirklichkeitskonstruktion und romanhistori-
scher Ort, in: Christoph Strosetzki (Hg.), Miguel de Cervantes’ Don Quijote, S. 177-194,
hier S. 180.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 Christina Isensee

Wissen — in gewisser Weise gelerntes und Gelehrtenwissen, insgesamt abs-
trakte Reflexion — reprisentiert, steht Sancho Pansa fiir praktisches und tra-
ditionell-volkstiimliches Lebenswissen. Letzteres spiegelt sich beispielsweise
in der hohen Frequenz der von Sancho verwendeten Sprichwérter — und
Sprichworter stellen im Prinzip kondensiertes Lebens- und Erfahrungswis-
sen dar.! Er reprisentiert aber auch Uber-Lebenswissen, denn er zeichnet
sich generell durch eine pragmatische Einstellung zur Wirklichkeit aus und
weill sich, wenn Don Quixote in seiner Literaturwelt schwebt, durchweg
mit >Bauernschlidue<« und bodenstindigem Handeln aus verzwickten Situati-
onen zu retten. Auch optisch wird diese Komplementiropposition ja deut-
lich gemacht: Don Quixote ist grof3, diinn, geradezu ausgezehrt, wahrend
Sancho Pansa klein und rundlich ist. Uberhaupt reprisentiert das Motiv
der Korperlichkeit, des Essens und des leiblichen Wohls bzw. Un-Wohls
den Unterschied zwischen den beiden Figuren und deren Wissenspolen.
Durch Sancho, ausgeriistet mit Brotbeutel und Weinschlauch, ist stets fiir
das Notigste zum Uberleben gesorgt, wohingegen Don Quixote der festen
Uberzeugung ist, Ritter wiirden bei ihren Ausziigen nichts essen und nur
von ihren Abenteuern und ihrer Minne leben.'? Dieses Wissen entnimmt
er ex negativo den Ritterromanen, denn dort wiirde schliefllich nie erwéhnt,
dass Ritter etwas iBen.’® Kiimmert sich Don Quixote jedoch einmal im
entferntesten Sinne um korperliches >Wohls, wie im Falle eines von ithm
gebrauten Heilbalsams fiir Ritter, kann das schon mal im kollektiven Erbre-

' Dies wird treffend auf den Punkt gebracht, wenn es heifit: »Man hat ein spanisches
Sprichwort, das mir sehr wahr scheint, wie es denn alle sind, weil sie kurze Sentenzen
enthalten, die aus einer langen und verstandigen Erfahrung geschopft sind [...J« (DQ,
363). Wihrend Sprichworter einerseits »sprachliche Fertigware« darstellen kénnen (vgl.
Wolfgang Mieder, Andere Zeiten, andere Lehren. Sprichworter zwischen Tradition und
Innovation, Phraseologie und Parémiologie, Bd. 18, Hohengehren 2006, S. 26), zeugt die
oft recht kreative Verwendung der Sprichwérter durch Sancho von dessen Gewitztheit.
Des Ofteren setzt er sie strategisch zu seinen Zwecken ein, passt sie nach Belieben und
Situation an, wandelt sie um, verzerrt sie.

»Don Quixote begehrte nicht zu frithstiicken, weil er sich, wie schon gesagt, mit nahrhaf-
ten Vorstellungen unterhalten hatte« (DQ 66). Also selbst das in den Romanen Nicht-Dar-
gestellte sucht Don Quixote zu Handlungswissen fiir seine Wirklichkeit zu machen.
»[...] erfahre also, Sancho, daf§ die Ehre der irrenden Ritter darin besteht, in einem Mo-
nate nicht zu essen, und selbst wenn sie essen, das, was ihnen in die Hande fillt; du
wiirdest auch davon versichert sein, wenn du so viele Historien wie ich gelesen hittest,
denn trotz der groflen Menge habe ich nicht in einer einzigen erwihnt gefunden, dafl die
irrenden Ritter gegessen hitten, wenn es sich nicht etwa traf, dafl sie ein priachtiges Ban-
kett anrichteten, sonst begniigten sie sich an den tibrigen Tagen mit der Entbehrung [...].
Also, Freund Sancho, sorge nicht, mir etwas Schmackhaftes zu geben, wenn du nicht die
Welt neu schaffen und die irrende Ritterschaft aus ihren Angeln heben willst« (DQ_79).

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Un)nitzes Wissen als Don Quixoterie? 51

chen enden." Was Genuss oder einfach nur die schiere physische Existenz-
bewahrung angeht, erweist sich Sancho Pansas Lebenswissen als durchaus
niitzlich, weil lebenserhaltend, wihrend Don Quixotes Wissen als unniitz
und im Zweifelsfall gar als lebensgefdhrdend eingestuft werden muss. Die
Situationen der Wissensdifferenzen tragen natiirlich entscheidend zum hu-
moristischen Charakter des Romans bei.

I1l. Asthetik der Irrelevanz

Die Figurenkonstellationen in diesem Roman stellen auf vielfiltige und spie-
lerisch-burleske Weise Wissensdifferenzen und Wissensschieflagen dar und
fragen nach dem Nutzen und Un-Nutzen bestimmter Wissenszusammen-
hénge. Doch auch formal-dsthetisch inszeniert der Text Unniitzes Wissen,
indem er eine regelrechte Asthetik der Irrelevanz kreiert.

111.1 UnnUtzes Wissen als Textstruktur

Bereits die strukturelle Komposition des Romans baut auf einer Abfolge
scheinbar Unniitzen Wissens auf. Insgesamt folgt der Roman chronologisch
den drei Ausziigen von Don Quixote und Sancho Pansa, die sich wiederum
zergliedern in eine sich fast endlos wiederholende Redundanz immer dhn-
licher Abenteuer. Zwischenzeitlich fragt man sich als Leser, ob einige Ka-
pitel fiir den Gesamtzusammenhang nicht eigentlich entbehrlich und daher
unniitz sind. Manche Abenteuer zeichnen sich durch eine derart gesteigerte
Absurditdt, Skurrilitit und Surrealitit aus, dass sie eigentlich aus dem Ge-
samtrahmen herausfallen.!® Dariiber hinaus wird die repetitive Abenteu-
erstruktur durch eingestreute Theaterstiicke, Schiferspielepisoden, Briefe,

4 ,Nachdem er [Don Quixote] alles vollbracht hatte, wollte er gleich die Trefflichkeit seines

erfundenen kostlichen Balsams probieren, er trank also das Ubriggeblicbene aus, was er
nicht in die Olflasche hatte fiillen kénnen [...]. Er hatte es aber kaum getrunken, als thn
ein so heftiges Erbrechen befiel, daff er nichts im Magen behielt [...]. Sancho Pansa [...]
bat um das, was noch im Topfe zurtickgeblieben sei [...]. Indem fing der Balsam an zu
wirken und der arme Stallmeister entledigte sich seiner Buirde aus beiden Kanilen, dafl
weder die Binsenmatte, auf der er lag, noch das Tuch, mit dem er zugedeckt war, jemals
wieder gebraucht werden konnten« (DQ 127f.).

Man denke hier zB. an Episoden, wie Don Quixotes Erlebnis in der Hohle von
Montesinos oder Sanchos tatsidchlich eintretende Statthalterschaft einer Insel, bei der er
sich plétzlich wie ein weiser Herrscher gebérdet.

15

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

59 Christina Isensee

Empfehlungsgedichte, Sonette und insbesondere novellenartige Binnenge-
schichten unterbrochen, die von Figuren und Geschehnissen erzihlen, die
zunichst scheinbar nichts mit der Haupthandlung zu tun haben.'® Zwar be-
stehen gewisse motivische Zusammenhinge zwischen diesen Einsprengseln
(Entremes) untereinander sowie mit der Haupthandlung, »[k]ritisch muss
man jedoch fragen, ob vergleichbare Themen und Motive der Novellen im
ersten und im zweiten Teil schon die Konzeption des Werkes als Ganzheit
beweisen.«!’ Vor allem das heterogene Nebeneinander véllig unterschiedli-
cher Texttypen und Genrezitaten mutet als ein tiberfliissiges Durcheinander
an, dessen Sinn sich zunichst kaum erschliefit.'®

111.2 Erzéhlend vom unnttzen Erzéhlen erzahlen: Erzéhlerische
Performativitat des Unnttzen

Auch die Erzahlinstanz unterbricht thre Erzahlung wiederholte Male, um
dem Leser Wissen iiber ihren eigenen Status und den der erzihlten Ge-
schichte mitzuteilen, das fiir den Fortgang der Handlung kaum relevant
ist, unterbrechend und digressiv wirkt und teilweise von der Erzdhlinstanz
selbst als unniitz eingestuft wird. So wird beispielsweise am Ende des oft
zitierten achten Kapitels plotzlich im Erzihlen innegehalten und von meh-
reren angeblichen Uberlieferungsschichten und unterschiedlichen Quellen-
lagen der Geschichte des Don Quixote berichtet. Auch werden mehrere
Erzahler inszeniert, die sich im Verlauf der Geschichte zu einer multiplen
Erzihlinstanz verdichten. Diese setzt sich aus erstem und zweitem Erzédhler,
einem arabischen Historienschreiber namens Cide Hamete Benengeli und
dessen Ubersetzer zusammen. Der erste Erzihler wird nach acht Kapiteln
von einem zweiten Erzéhler abgel6st, der dies auch thematisiert:

16 Verwirrung stellt sich ganz besonders gleich zu Beginn des Romans ein, wenn man als
Leser mit einer Reihe von Lobgedichten konfrontiert ist, deren Sinn sich frithestens nach
der Lektiire des Romans erschliefit.

17" Christoph Strosetzki, Miguel de Cervantes. Epoche-Werk-Wirkung, Miinchen 1991,
S. 137.

18 Diese Heterogenitit von Gattungen, Genres sowie die scheinbar auseinanderfallende
Vielheit von Themen und Motiven wurden vor allem von den deutschen Romantikern
als Starke des Romans verstanden. Sie lassen sich insbesondere im Zusammenhang mit
der Schlegel’schen »progressiven Universalpoesie« sehen. Vgl. Sebastian Neumeister, Der
romantische Don Quijote, in: Christoph Strosetzki (Hg.), Miguel de Cervantes’ Don
Quijote, S. 301-314.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Un)nitzes Wissen als Don Quixoterie? 53

Schade aber ist es, dafl gerade bei dieser Stelle der Autor abbricht [...], mit der Ent-
schuldigung [...], dafl er nichts Weiteres von Don Quixotes Taten vorgefunden, als
was er bereits erzihlt habe. Der zweite Autor [also der jetzige Erzahler] konnte aber
unmoglich glauben, daf} eine so treffliche Geschichte so ganz der Vergangenheit
sollte tiberliefert sein oder dafl die herrlichen Képfe in la Mancha so wenig Wifi-
begier haben sollten, daf§ sich nicht noch in den Archiven oder in einigen Schreib-
pulten Papiere vorfinden diirften, die von diesem berithmten Ritter Meldung tun.
Diesen Gedanken nihrte ich und hoffte demnach, den Schluf} dieser anmutigen
Historie anzutreffen, welches mir auch unter den Begiinstigungen des Himmels [...]
gelungen ist [...]. (DQ 70)

Im Folgenden berichtet dieser zweite Erzahler, er habe auf einem Markt in
Toledo zufillig von einem Seidenhindler eine weitere Uberlieferung des
Lebens des Don Quixote erworben, die eben von jenem arabischen His-
torienschreiber namens Cide Hamete Benengeli verfasst worden sein soll.
Der zweite Erzahler fungiert damit als fiktive Herausgeberfigur, »[...] die
aus unterschiedlichen Materialien ein Buch zusammenstellt«!® — wodurch
sich innerhalb des fiktionalen Universums auch die Kapiteliiberschriften er-
klaren. Den auf dem Markt erstandenen Text betreffend, gibt der Erzéhler
selbst zu, dass nicht alle darin geschilderten Geschehnisse mit seiner ersten
Quelle tibereinstimmen, was jedoch nicht weiter wichtig sei: »Ich koénnte
noch einige andere Abweichungen anfiihren, aber sie sind alle unwichtig
und keine tut der Wahrheit der Geschichtserzahlung Eintrag« (DQ 73). Er
disqualifiziert das Wissen, das er dem Leser mitteilt, wihrend er es mitteilt,
als wenig zur Sache tuend und markiert es damit als eigentlich unwichtig.
Gleichzeitig unterstellt er dem Text des arabischen Historienschreibers Cide
Hamete einen Mangel an Glaubwiirdigkeit, da es - seiner Meinung nach
- »dieser Nation eigenttiimlich sei, zu liigen« (DQ _73). Weshalb er all diese
Informationen an den Leser weiterreicht, wird nicht erkldrt, und es stellt
sich die Frage nach deren weiterem Nutzen, denn zunichst entsteht durch
dieses Erzahlexperiment mit »different registers and [...] some highly origi-
nal shifts of narrative voice [...] a certain amount of confusion«.2’

111.3 Metafiktion als UnnUtzes Wissen des Textes Uber sich selbst?

Der Gedanke des Unniitzen Wissens und der Verunsicherung von Wissen
spielt sich auch auf der Meta-Ebene des Textes ab, auf der sich der Text so-

19" Christoph Strosetzki, Miguel de Cervantes, S. 132.
20 James A. Parr, Don Quixote, Don Juan, and Related Subjects. Form and Tradition in
Spanish Literature, 1330-1630, Selinsgrove PA 2004, S. 36.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 Christina Isensee

zusagen selbst als fiktionaler Text zum Wissen wird, indem er sich selbstre-
ferentiell als solchen erkennt, beschreibt und reflektiert. Wissen {iiber-
springt dabei - teils gegen die Erzihllogik - diegetische Ebenen und damit
unterschiedliche Realititsniveaus des Textes. So beispielsweise, wenn sich
in Don Quixotes Bibliothek der Schiferroman La Galatea von Cervantes
selbst findet?! oder erzihlte Figuren aus der intradiegetischen Ebene als
handelnde Figuren auf der extradiegetischen Ebene auftauchen. Vor allem
der zweite Teil des Romans ist hochgradig selbstreferentiell; er reflektiert
und kommentiert tiber viele Seiten hinweg den ersten Teil. Beispielsweise
wird kommentiert, dass Sanchos Esel plotzlich wieder ohne weitere Erkla-
rung aufgetaucht ist, wo er doch eigentlich verschwunden gewesen war.?
Dies ist eingebettet in die prominenteste Metalepse des Romans, ndmlich
die Tatsache, dass Don Quixote und Sancho im zweiten Teil von der Exis-
tenz eines Buches Don Quixote, verfasst von einem gewissen Cide Hamete
Benengeli, erfahren, in dem von ihren Abenteuern berichtet wird. Dieses
Wissen und der Gedanke an einen moglichen zweiten Teil wird zur Moti-
vation eines erneuten Ausritts: »Der Herr Maure [Cide Hamete] oder was
er sonst sein mag, seche doch ja zu, was er tut; denn ich und mein Herr
wollen ihm so viel Stoff zu Abenteuern und mancherlei Begebenheiten in
die Hinde arbeiten, daf} er nicht nur den zweiten Teil, sondern wohl den
hundertsten schreiben kann« (DQ 520). Auch erfahren sie etwas spater von
einem zirkulierenden, unautorisierten zweiten Teil, der von ihren erneuten
Ausritten berichtet und der nicht von Cide Hamete stammt — was bei den
beiden Hauptfiguren den Wunsch auslést, zu beweisen, dass der plagiie-
rende Autor von einem >falschen< Don Quixote erzahlt: »[...] so soll die
ganze Welt die Liigen dieses neuen Geschichtsschreibers erkennen, damit
die Leute einsehen, wie ich nicht der Don Quixote bin, von dem er erzahlt«
(DQ _914). Es wird dadurch innerfiktional Bezug auf ein in der auflerfikti-
onalen Realitit existierendes Plagiat des Don Quixote genommen: das von
Alonso Ferndndez de Avellaneda, das auf die Erfolgswelle von Cervantes’
Roman aufsprang — was Cervantes nicht wenig verargerte. Moglicherweise
ist dies auch ein Grund, weshalb der Protagonist im cervantinischen, 1615
erschienenen, zweiten Teil des Don Quixole sterben muss - just um eine
weitere ungewollte Fortsetzung der Geschichte zu verhindern. Cervantes

2 Vel DQ, Tl I, Kapitel 6, . 56.

»[...] er [Cide Hamete] hat zu erzdhlen vergessen, wer der Réduber war, der dem Sancho
seinen Grauen stahl; denn dieses wird doch nicht deutlich, sondern man findet nur ge-
schrieben, daf er ihm gestohlen wurde, und bald darauf finden wir ihn auf seinem eige-
nen Esel wieder beritten, ohne daf dieser zum Vorschein gekommen« (DQ 517).

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Un)nitzes Wissen als Don Quixoterie? 55

schliefdt dadurch das fiktionale Universum mit der Realitit des Lesers und
seiner eigenen Realitdt kurz. Doch ist diese metafiktionale Struktur fir den
Text »niitzlich<?

IV. Inversbewegung

Es zeigt sich also auf allen Ebenen des Textes, dass literarisches Wissen
vordergriindig als relativ unniitz markiert wird, sei es durch die Stigma-
tisierung literarischen Wissens als Wahn in der Figur des Don Quixote,
dessen unpraktischen und teils lebensgefihrdenden Versuch der Ubertra-
gung dieses Wissens auf die Lebenswelt oder durch eine formalésthetisch
inszenierte Irrelevanz, die stets an die Idee der Literatur zuriickgebunden
ist. Gleichzeitig wird jedoch das, was vordergriindig als unniitz und iiber-
fliissig erscheint, durch eine Inversbewegung des Textes wieder eingeholt
und ins Gegenteil gewendet, wodurch eine Doppelbewegung des Textes
entsteht. Auf der Inhaltsebene zeigt sich dies etwa in dem Kapitel mit dem
Titel »Lustiger und feierlicher Gerichtstag, den der Pfarrer und Barbier im
Biichersaale unseres scharfsinnigen Edlen hielten« (DQ 51): Don Quixotes
Wahn wird ja von seiner iibermifiigen Lektiire von Ritterromanen ausge-
16st und auflert sich auch insbesondere dann, wenn die Situation an dieses
Genre rihrt. Die ihm nahestehenden Personen — Nichte, Hausmidchen,
Pfarrer und Barbier — wollen aus diesem Grunde seine Bibliothek vernich-
ten, denn die »verfluchten Ritterbiicher, die er immer las, [haben thm] den
Verstand verrtickt« (DQ 49). Es wird der Beschluss gefasst, alle Biicher aus
Don Quixotes Besitz in inquisitorischer Geste aus dem Fenster zu werfen
und auf einem Scheiterhaufen zu verbrennen. Zunichst werden die Bi-
cher also nicht nur als aussortierenswert und nutzlos, sondern geradezu als
gefahrlich beurteilt. Doch bei genauerer Betrachtung der Biicher werden
Pfarrer und Barbier immer zdgerlicher beim Aussortieren und beginnen,
die Werke nach Mafstiben der Literarizitit und Asthetik zu sortieren und
bestimmte Exemplare vor dem Feuer zu retten und gar mit nach Hause zu
nehmen:

»Bel meinem heiligen Amte«, erwiderte der Pfarrer, »seit Apollo Apollo gewesen, die
Musen Musen und Poeten Poeten, ist kein so anmutiges und tolles Buch als dieses
geschrieben, es ist das trefflichste, ja das einzige unter allen, die in dieser Gattung
jemals an das Licht der Welt getreten sind, und wer es nicht gelesen hat, kann iiber-
zeugt sein, dafl er noch nichts vollkommen Schénes gelesen hat. Gebt es gleich her,

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 Christina Isensee

Gevatter, dieser Fund ist mir mehr wert, als wenn mir einer ein Priesterkleid von
dem groben florentinischen Tuche geschenkt hitte.« (DQ56)23‘

Der Literatur wird also doch ein Wert beigemessen, selbst wenn es >nurx
ein dsthetischer ist. Dartiber hinaus wird auch die Stigmatisierung des Don
Quixote als Wahnsinniger entscharft. Zwar verfillt er stets in Wahn, wenn
es um das Thema der Ritterschaft geht, doch erscheint er »mn allen iibrigen
Dingen [...] gescheit und verstindig« (DQ 361), spricht durchaus wohl reflek-
tiert und rhetorisch geschliffen, sodass andere Figuren seinen Ausfiihrungen
gerne und aufmerksam Gehor schenken: »Auf diese Art und in so guten
Ausdriicken, fuhr Don Quixote in seiner Rede fort, so daff ihn keiner von
seinen Zuhorern fiir einen Toren halten konnte [...] Der Pfarrer sagte, daf§
er sehr recht in allem habe, was er zugunsten der Waffen behauptet, und
daf} er selber, obgleich Gelehrter und Graduierter, derselben Meinung sei«
(DQ 357 u. 361).2* Durch diese Differenzierung beziiglich des Wahnsinns
von Don Quixote wird in gleichem Zuge literarisches Wissen aus dem Kon-
text der wahnhaften Verirrung befreit, denn auch hier wird unterschieden:
Sofern es sich nicht um Ritterromane handelt, versteht Quixote das Spie-
gelverhiltnis von Realitit und Fiktion durchaus. Er erscheint als gebilde-
ter Literaturkenner, der in dufierst scharfsinniger und differenzierter Weise
literarisches Wissen und reale Umstiande aufeinander beziehen kann - in
seinen Reflexionen zeigen sich denn auch die Spuren nicht nur der zeitge-
nossischen Literatur, sondern auch klassischer Schriften der Poetik und As-
thetik (Aristoteles, Horaz, Platon, etc.). Vor allem in seinen Ausfithrungen
zur Komodie ist das erkennbar:

[...] es kann sein, daf} der Schmuck der Komdédie nicht echt war; er war vielleicht
unecht und nur zum Schein, wie es die Komddie selber ist, welche du, Sancho,
hochschitzen und in deine Gunst aufnehmen sollst, und aus dem namlichen Grun-
de auch diejenigen, die sie vorstellen, wie die, welche sie schreiben. Denn alle sind
Mittel dazu, im Staate etwas sechr Gutes hervorzubringen, indem sie uns bei jedem
Schritte einen Spiegel vorhalten, in welchem man die Handlungen der Menschen
wahrnehmen kann, und keinen anderen Vergleich gibt es, der uns so lebendig vor
die Augen stellt, was wir sind und was wir sein werden, als die Komédie und die

23 Vgl. ebenso: »Diese drei Biichers, sagte der Pfarrer, >sind die besten heroischen Gedichte,
die in kastilianischer Sprache geschrieben sind, sie kénnen sich mit den berithmtesten der
Italiener messen, hebt sie als die kostlichsten Stiicke der Poesie auf, die Spanien besitzt««
(DQ57).

24 Es handelt sich hier um die Rede iiber Waffen und Wissenschaften, die Don Quixote
im 37. und 38. Kapitel des ersten Teils hilt. Auch spricht er mit »einer angenehmen und
sanften Stimme« (DQ 361).

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Un)nitzes Wissen als Don Quixoterie? 57

Komddianten. Hast du namlich nicht schon eine Komddie vorstellen sehen, in wel-
cher Koénige auftreten, Kaiser und Pépste, Ritter, Damen und verschiedene andere
Personen? [...] und wenn die Komédie zu Ende ist und sie ihre Kleider ausziehen,
sind sich alle Schauspieler gleich. [...] Ebenso [...] geht es in der Komddie und dem
Schauspiel dieser Welt, wo etliche Kaiser spielen, andere Papste, und kurz, ebenso
viele Rollen, als nur in der Komé6die vorkommen kénnen; wenn es aber zu Ende ist,
wenn das Leben namlich aus ist, zieht der Tod allen die Kleider aus, nach welchen
sie sich unterschieden, und in ihren Gribern sind sie gleich. (DQ 569f.)

In seiner rhetorischen Gewandtheit kleidet er die Darstellung dieses Spie-
gelverhaltnisses in einen Vergleich, der in einer mise en abyme und auf den
barocken Topos des theatrum mundi anspielend, Fiktion und Wirklichkeit als
strukturgleich darstellt: Das Schauspiel zeugt von der Welt und die Welt
ist nichts anderes als ein Schauspiel. In dieser mimetischen Beziehung zwi-
schen Fiktion und Wirklichkeit wird Ersterer tiber ein delectare hinaus auch
die Funktion eines prodesse zugesprochen; durch sie kénnen wir uns selbst
erkennen, lernen und unsere Wirklichkeit besser gestalten.”> Die Ubertra-
gung literarischen Wissens auf die Lebenswelt kann so wahnsinnig also
nicht sein.

Auch das auf so vielschichtige Weise inszenierte Wissen des Textes um sich
selbst wird vom Unniitzen ins Nitzliche geholt. Zum einen ist dieses schein-
bar unnoétige, weil diegetisch-unlogische Wissen als Spiel der Literatur mit
sich selbst duflerst amiisant und besitzt damit bereits einen Unterhaltungs-
wert, nach dessen Nutzen nicht weiter gefragt werden muss. Zum anderen
macht sich der Text durch dieses metafiktionale Spiel auch, vor allem im
zweiten Teil, zu enem literarhistorisch interessanten Zeugnis der Literatur-
rezeption — was einerseits die Rezeptionshaltung von Cervantes’ angeht,
andererseits aber auch die Aufnahme seines Romans beim zeitgendssischen
Publikum, die er wiederum in den zweiten Teil einarbeitet: »Cervantes in-
corporates criticism and the aesthetics of reception into the second part in
an intriguing way, since they now refer to his own narrative.<?® Dariiber hi-
naus besitzen diese Kommentare eine nicht zu vernachlissigende Funktion
auf der Plot-Ebene. Vor allem das Wissen der Figuren um die Existenz eines
Buches tiber ihre eigenen Erlebnisse, ihr Gedanke an eine niedergeschriebe-
ne Fortfithrung der Abenteuer sowie die darin sich spiegelnden Reaktionen

% Dieses Spiegelverhilmis wird durch den in dieser Episode erscheinenden »mutigen Ritter
von den Spiegeln« (DQ 569) personifiziert.

26 Edward H. Friedman, Books Errant: The Objects of Invention in Don Quixote, in: Harald
Bloom (Hg.), Miguel de Cervantes’s Don Quixote. Blooms Modern Ciritical Interpreta-
tions, New York 2010, S. 43-56, hier S. 53.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 Christina Isensee

des realen Publikums auf den ersten Teil fungieren als wichtige Motivati-
onsimpulse fiir entscheidende Handlungsaspekte des Textes — vor allem
im dritten und letzten Auszug der beiden Hauptfiguren: »Furthermore, rea-
der-response becomes the catalyst or motivating factor—the basic apparatus
of the plot-in Part 2«*” Auch eine genauere Betrachtung der disparaten
Handlungsbewegungen und eingestreuten Binnengeschichten, Theaterstii-
cke etc. fihrt dazu, »dafl der Eindruck eines Versuches entsteht, durch das
Spiel mit Variationen neue Losungen einer komplexen Materie zu ergriin-
den«.”® In diesem Sinne lisst sich ebenfalls die komplexe und verwirrende
Erzahlinstanz interpretieren, die thr Spiel mit Authentizitit und Authenti-
zitatsfiktion treibt: Denn wird nicht dadurch die Einsicht vermittelt, dass
es sich bei dem Phianomen Wirklichkeit, das dem Protagonisten so grofie
Probleme bereitet, um eine Groéfle handelt, die abhingig ist vom Betrachter
und dadurch nur addquat durch eine multiperspektivisch gestaltete Erzahl-
weise wiedergegeben werden kann? Wird nicht dadurch formal-dsthetisch
das Hauptthema des Romans, nimlich die mangelnde Trennschirfe von
Realitit und Fiktion, gespiegelt?

Wenn all die zundchst irrelevant und tiberfliissig erscheinenden Momente
des Textes letztlich also doch eine funktionale Eigenschaft besitzen, wozu
dann dieses Verweben des literarischen Wissens mit der Idee des >Unniit-
zen<® Die Antwort darauf liegt in der Natur des Textes als Parodie.

V. Die Geburt des Romans aus der Parodie

Der Text stellt auf allen Ebenen eine Parodie dar, eine Parodie ziemlich
aller literarischen Gattungen und »pre-novelistic® Genres, insbesondere
der zu Cervantes’ Zeit so beliebten Ritterromane. Dafiir steht die Figur des

%7 Fbd.

28 Christoph Strosetzki, Miguel de Cervantes, S. 136.

29 Anthony J. Cascardi, Don Quixote and the Invention of the Novel, in: Cascardi (Hg.), The
Gambridge Companion to Cervantes S. 58-79, hier S. 58. Der Roman stellt eine Fille
von Referenzen auf vielerlei Gattungen und Genres dar, v.a. auf die Pastorale im Stile des
kastilischen Schiferromans, wie etwa La Diana eines Jorge de Montemayors oder auch
Gervantes’ eigenen Schiferroman La Galatea (besonders in den Kapiteln zur Schiferin
Marcella und ihrem Verehrer bzw. Verfolger Griséstomo, Teil I, Kapitel 11-14); auf die
fingierte Autobiographie, v.a. in Form des Pikaroromans im Stile des anonym erschiene-
nen Lazarillo de Tormes und des Guzmdn de Alfarache von Mateo Alemdn; auf die italienische
Epik der Renaissance, wie dem Orlando_furioso von Ludovico Ariosto; auf den Ritterro-
man, v.a. Amadis de Gaula (wie in der Fassung von Garci Rodriguez de Montalvo); etc.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Un)nitzes Wissen als Don Quixoterie? 59

Don Quixote topisch ein. So wie Don Quixote auszieht und nachahmend-
aktionistisch Rittergeschichten imitiert, so zieht auch Cervantes’ Text aus
und imitiert sie textuell. Parodien beziehen sich auf vorhergehende Texte
und Textarten, deren Inhalte und Schreibpraktiken, Techniken und Kon-
ventionen. Sie machen es sich zur Aufgabe, durch Verspottung einen buch-
stiblichen »Gegengesang«*’ anzustimmen. In verlachender Gebirde bringen
sie sich in reflektierende Distanz zu ihren Intertexten, die dadurch zunichst
kritisiert, ironisiert und eben auch als iiberkommen suspendiert werden. Je-
doch ist jede Parodie gleichzeitig fundamental threm Gegenstand des Spotts
verpflichtet, da sie in ithrem Sein genuin von ithm abhéngig ist; nur durch
ithn und in Bezug auf thn kommt sie zur Existenz. Parodieren bedeutet nicht
zwingend eine negative Auseinandersetzung mit anderen Texten — wie es
sich im Don Quixote schon allein in der Tatsache zeigt, dass in erster Linie
schlechte Ritterromane parodiert werden, ohne aber das Genre generell
vollkommen abzuwerten.?! Die Parodie stellt daher, vor allem im vorliegen-
den Falle, nicht nur eine destruierende Bewegung,®* sondern auch einen »al-
ternative[n] >Nebengesang« und gar ein produktives Wieder-Aufnehmen,
ein »abgewandeltes Wiederholen von tiberlieferten Texten als wichtiges
Grundmuster der literarischen Entwicklung« dar.** Damit bedeutet Paro-
dieren auch Bewahrung und Rettung von literarischem Wissen durch das
Medium der Literatur selbst. Die Parodie, als Oszillieren zwischen >Gegen-
gesang<« und produktivem Wiederanstimmen, stellt so einen synthetischen
Doppeldiskurs dar, in den sich die oben geschilderte Doppelbewegung des
Unniitzen im Don Quixote einschreibt. Dazu soll ein letztes Beispiel aus dem

30" Lemma >Parodie, in: Ansgar Niinning (Hg.), Metzler Lexikon. Literatur- und Kultur-
theorie. Ansitze — Personen — Grundbegriffe, 2., tiberarb. u. erw. Aufl., Stuttgart/Weimar
2001, S. 492.

Beispielsweise wird in der Szene, in der Don Quixotes Bibliothek verbrannt wird, vom
Barbier ein Unterschied zwischen schlechten und guten Ritterromanen wie dem Amadis
gemacht: »[...] man hat mir auch gesagt, dafl dies Buch das beste von allen in dieser
Gattung sei, und darum koénnte man ihm wohl als den einzigen seiner Gilde vergeben«
(DQ51).

32 Vgl. HansJorg Neuschifer, Der Sinn der Parodie im Don Quijote, Heidelberg 1963,
S. 10: »[...] die Parodie des Quijote — wie tiberhaupt jede echte Parodie — [darf] nicht als
eine blofle Zerstérung des Parodierten verstanden werden [...], sondern vielmehr als eine
Auflésung, in der die epische Welt als ein Aspekt der romanhaften (d.h. hier als Phantasie
des Landjunkers) noch immer erhalten bleibt, so daf3 der Qugjote nicht nur als Antithese
gegen den Ritterroman, sondern auch als Synthese gesehen werden kann, durch die der
Widerspruch zwischen beiden Gattungen [Roman und Epos] sogleich auch wieder aufge-
hoben ist.«.

»Parodie, in: Ansgar Ninning (Hg.), Metzler Lexikon. Literatur- und Kulturtheorie,
S. 492.

31

33

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 Christina Isensee

Text aufgerufen werden. Im Prolog wird ein Gesprich zwischen fiktivem
Autor und einem seiner Freunde inszeniert. Der fiktionale Autor driickt
seine Befangenheit tiber die Legitimitit seines Buches aus, da es angeblich
aller intertextuellen Referenzen entbehre, durch die sich gute bzw. gelehrte
Literatur auszeichne:

Soll ich denn nun nicht dariiber in Sorgen sein, was der alte Gesetzgeber, der Hau-
fen genannt, sagen wird, wenn er nun sicht, wie [...] ich mit einer Lektiire her-
vortrete [...] gdnzlich ohne Gelehrsamkeit und Literatur, ohne Bemerkungen am
Rande und ohne Anmerkungen am Ende des Buches, wie ich doch sehe, dass an-
dere Biicher eingerichtet sind, auch fabelhafte und weltliche, die voller Sentenzen
des Aristoteles, Plato und der ganzen Schar der Philosophen stecken, wortiber sich
alsdann die Leser verwundern und die Verfasser fiir belesene, gelehrte und beredte
Minner halten! [...] Alles dieses mangelt meinem Buche, denn ich habe am Rande
nichts bemerkt und am Ende nichts angemerkt, noch weniger weifl ich, welchem
Autor ich folge [...]. (DQ_8)

Sein Freund rét ihm darauthin, kurzerhand einen Schein der gelehrsam wir-
kenden intertextuellen Referenzen zu entwerfen, da diese doch eigentlich
ohnehin unniitz, weil dem Publikum egal, seien:

Jetzt bleibt uns nur noch die Zitation der Autoren tibrig, die man in anderen Bii-
chern findet und die in den Eurigen fehlen. Diesem abzuhelfen gibt es ein sehr
bequemes Mittel, denn Ihr braucht nur eins von den Biichern zu nehmen, in denen
sie alle, wir Thr sagt, von A bis Z zitiert sind. Das namliche Abc kénnt Ihr nun auch
Eurem Buche anheften: sieht man auch die Liige ganz deutlich, so tut Euch das
nichts, da Ihr alle die Autoren nicht braucht, und vielleicht ist doch einer oder der
andere so einfiltig, dass er glaubt, Ihr hittet sie wirklich alle bei Eurer einfachen
schlichten Erzihlung gebraucht. Uberdies wird es niemand untersuchen, ob Ihr
thnen gefolgt seid oder nicht, denn keiner kiimmert sich darum. Thr habt aber [...]
aller der Sachen nicht nétig [...]. Euer Hauptzweck ist, das darzustellen, was Ihr
schreiben wollt, und je mehr Ihr dies erreicht, je vorziiglicher wird Euer Buch sein,
[...] Euer Augenmerk ist, Eure Erzahlung in einem einfachen, ausdrucksvollen, ed-
len und geziemenden St zu verfassen, dass Eure Perioden sich wohlklingend und
anstandig fortbewegen und dass Ihr nach Eurer Absicht alles deutlich darstellt, ohne
Eure Ideen durch Spitzfindigkeit oder Dunkelheit zu verwirren. (DQ _12)

Was letztlich zdhle, sei die Geschichte ohne Schnorkel, die keine Legitimie-
rung durch intertextuelle Einbettung benétige. Einerseits wird so bereits im
Vorwort literarisches Wissen und literarische Tradition vordergriindig als
unniitzer Ballast markiert — es wird in emanzipatorischer Gebérde scheinbar
mit dem rhetorischen Konzept der umitatio gebrochen. Andererseits signali-
siert der Text gleichzeitig, dass dies nicht moglich ist und dass jeder Text in
einem literarischen Kontext steht — der Gedanke der #mitatio (in allen thren

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Un)nitzes Wissen als Don Quixoterie? 61

moglichen Formen) und der mimesis (wenn auch in verballhornter Version)
bildet ja auch die Grundlage von Don Quixote. Nattirlich handelt es sich bei
diesem Spiel um eine inszenierte Koketterie, denn Cervantes und sein Text
sind — wie sich von Beginn an zeigt — mit allen Wassern literarischen Wis-
sens gewaschen.?* Durch das absurd-sinnlos anmutende Spiel mit angeblich
tiberfliissigem literarischen Wissen lotet der Text seinen Status als Text und
mithin seine eigenen erzihlerischen Moglichkeiten aus. Dadurch wird sich
nicht nur das Buch selbst zum Wissen, sondern es macht sich literarisches
Wissen zum Wissen, mit dem es zu jonglieren beginnt. Es wird also nicht,
wie es zundchst scheinen kénnte, eine Poetologie des unniitzen literarischen
Wissens entworfen, sondern eine der Parodie verpflichtete diskursive Dop-
pelbewegung zur Poetologie erhoben, die letztlich ihr schépferisches Poten-
tial zur literarischen Weiterentwicklung bzw. Innovation eréffnet. Denn Don
Quixote konstituiert in dieser Doppelbewegung den européischen Roman als
Gattung und gebiert sich als solcher — aus der Literatur und im Medium der
Literatur - selbst: »True dialectical parody can lead [...] to a synthesis of
foreground and background that in time transcends its roots and inaugurates
a new autonomous form. [...] the parody of the romances of chivalry gave
us Don Quijote, and with it the novel as we know it today.«*®

Literarisches Wissen im Don Quixote ist daher alles andere als unniitz. Im Ge-
genteil, es fuhrt zu spielerischem Experiment und dadurch zu literarischer
Innovation. Es handelt sich also, wenn man so will, um eine >Don Quixote-
rie< im positiven Sinne.

3% Bereits das Eingangsgesprach zwischen fiktivem Autor und seinem Freund ist als Anspie-
lung auf die sokratischen Dialoge zu verstehen.

Linda Hutcheon, Parody Without Ridicule: Observations on Modern Literary Parody,
in: Canadian Review of Comparative Literature 5/2 (1978), S. 201-211, hier S. 210. Eben-
so: Anthony J. Cascardi, Don Quixote and the Invention of the Novel, S. 64: »As for Cerva-
ntes, his goal was not so much to reproduce the style or form of the books of chivalry as
to allow them to be spoken again, but undercut by irony, and in a mock-heroic way. The
same holds true for the genres of the pastoral and the picaresque, and for all of the others
already mentioned. They are all transformed in the Quixote by their displacement in time
and space and by their situation relative to other discourses undergoing a similar process
of rearticulation. [...] And so Cervantes >invents< the novel by moving the discourses of
pastoral, chivalric, picaresque, etc., from their original locations in culture and into the
domain of self-conscious parody and pastiche«.

35

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MAXIMILIAN BERGENGRUEN

Elias Artista oder Das Uberflissigwerden des Wissens in Kuhimanns
Kahlpsalter

I. Elias Artista

Im 16. und 17. Jahrhundert finden sich in verschiedenen theologischen
Diskursen endzeitliche Gedankenfiguren, die auf Joachim von Fiore
(1130/1135-1202) zurtickgehen und nun eine deutliche Renaissance erfah-
ren.! Die christliche Heilsgeschichte ist bei Joachim gemafl der Trinitit
dreigeteilt: Vater, Sohn, Heiliger Geist. Der Ubergang von der Zeit des Va-
ters auf den Sohn ist mit dem Ubergang vom Alten zum Neuen Testament
erfolgt. Jetzt aber glaubt man sich am Ubergang vom »secundo« statu (dem
des Sohnes) zum »tertio statu« (dem des Heiligen Geistes)? — und zwar als
Realisierung von endzeitlichen Potenzialen, die schon in den vorhergegan-
genen, jewells konkordanten, Status angelegt waren. Zentralfigur fiir diesen
zweiten Ubergang ist der Prophet »Elia«, der nach Joachims Vorstellungen
bei seiner Wiederkunft die dritte Zeit ankiindigt.®

Warum bringen Joachim von Fiore und die frithneuzeitlichen Autoren, die
sich seiner Gedankenfiguren bedienen, den Propheten Elia argumentativ
derart in Stellung? Elia agiert, biblisch gesprochen, auf mehreren Zeitebenen:

Dieser erste, grundlegende Teil des Aufsatzes fasst die Ergebnisse eines Kapitels mei-
ner Habilitationsschrift, Vf., Nachfolge Christi - Nachahmung der Natur. Himmlische
und nattrliche Magie bei Paracelsus, im Paracelsismus und in der Barockliteratur
(Scheffler, Zesen, Grimmelshausen), Hamburg 2007, S. 38-48, zusammen. Einige Passa-
gen sind textidentisch. Vgl. hierzu auch Joachim Telle/Wilhelm Kithlmann (Hg.), Corpus
Paracelsisticum, Tibingen 2001ff., Bd. I, S. 168f. (im Folgenden unter der Sigle CP zitiert);
Richard Bauckham, Art. Chiliasmus IV, in: Gerhard Miller u.a. (Hg.), Theologische
Realenzyklopiddie, Berlin 1977-2010, Bd. VII, S. 737-745, hier S. 737f., sowie Wilhelm
Schmidt-Biggemann, Apokalypse und Philologie, Wissensgeschichten und Weltentwiirfe
der Frithen Neuzeit, hg. von Anja Hallacker/Boris Bayer, Gottingen 2007, S. 201-203.
Joachim von Fiore, Liber de concordia noui ac veteris testamenti, hg. von E. Randolph
Daniel, Philadelphia 1983, S. 158 (21rb). Hierzu nach wie vor grundlegend, Alois Dempf,
Sacrum Imperium, Geschichts- und Staatsphilosophie des Mittelalters und der politischen
Renaissance, Darmstadt 21954, S. 272-279; Herbert Grundmann, Studien tber Joachim
von Fiore, Darmstadt 1966, S. 58f.
8 Joachim von Fiore, Liber de concordia, S. 161 (22ra). Vgl. hierzu Bernard McGinn,
Joachim of Fiore’s Tertius status, S. 219-222, in: Ders., The Calabrian Abbot, Joachim of
Fiore in the History of Western Thought, New York 1985, S. 161-203.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 Maximilian Bergengruen

Er ist einerseits laut Altem Testament ein Prophet, der gegen den Baalskult
kampft. Insofern ist er dem ersten Zeitalter zuzurechnen. Gleichzeitig wird
er gemafl Mal 3,23f. am groflen und schrecklichen Tag des Herrn noch
einmal wiederkommen und als Gerichtsbote die letzte Gnadenzeit Gottes
ankiindigen. Diese Vorstellung wird im Neuen Testament aufgenommeny;
z.B.1n Mt 11,14; 16,14; 17,10-13; Joh 1,21. In diesem Falle ist es Johannes,
der als Figura Elae (Figura< im Sinne Auerbachs verstanden)? fungiert und
damit Jesus Christus ankiindigt.

Bemerkenswert ist nun, dass dieser, das dritte Zeitalter ankiindigende, Elia
im Paracelsismus beinahe ausschlieflich mit einem Beinamen genannt wird.
Die Anhidnger des Paracelsus apostrophieren den Propheten niamlich als
»Eliam artistam«.> Damit wird eine bemerkenswerte Variante im endzeitli-
chen Denken der Frithen Neuzeit augenscheinlich gemacht: Ein >Artistac
ist in der Frithen Neuzeit, im Gegensatz zum theoretisch oder grundlagen-
orientiert arbeitenden Scientisten, ein praktischer, technischer oder anwen-
dungsbezogener Wissenschafiler.® Elias Artista ist demzufolge nicht nur der
Prophet fiir die tausendjihrige Gottesherrschaft auf Erden, sondern der
Prophet, der das Erreichen des Endes der Zeit durch praktische Wissen-
schaften ankiindigt. Er steht also nicht nur fir Offenbarung schlechthin,
sondern fir eine Offenbarung allen technischen Wissens.

Die Gedankenfigur des Elias Artista ist bei fast allen namhaften Paracel-
sisten zu finden: Oswald Croll spricht beispielsweise davon, dass »Elia der
Artist« (»Helias Artistac) als »Reparator omniume« im »dritten seculo,” d.h.
dem des Heiligen Geistes, erscheinen wird. Jacob Béhme, um ein weiteres

Vgl. zur Figura-Lehre allgemein Erich Auerbach, Figura, in: Ders., Neue Dantestudien,
Sacrae scripturae sermo humilis, Figura, Franz von Assisi in der Komédie, Istanbul
1944, S. 11-71, und zur Figura-Lehre im Barock, am Beispiel von Harsdorffer, V., Wa-
rum Frauen mit dem Teufel schlafen, Manner hingegen mit ihm Vertrige abschlieflen
wollen. Diabolische Figurenlehre in Harsdorffers >Schau-Plitzen, in: Joel B. Lande/
Robert Suter (Hg.), Dynamische Figuren. Gestalten der Zeit im Barock, Freiburg i1.Br.
2013, S. 77-100.

Michael Toxites, Widmungsvorrede an Pfalzgraf Ludwig, 15.1.1574, zu: Bernardus
Trevisanus: Von der hermetischenn Philosophia, in: CP II, 281 [Hervorh. MB].

Vgl. hierzu Barbara Mahlmann-Bauer, Einleitung, in: Dies. (Hg.), Artes et scientiae,
Kiinste und Wissenschaften — im Verhiltnis zur Natur, Wiesbaden 2004, Bd. I, S. 11-64.
Oswald Croll, Basilica chymica, oder Alchymistisch kéniglich Kleynod [...], ohne Angabe
des Ubersetzers, Frankfurt a.M. 1623, S. 5; Ders., Basilica chymica, Continens philoso-
phicam proprid laborum experientid confirmatam descriptionem et usum remediorum

chymicorum [...], Hildesheim/Ziirich/New York 1993, S. 7.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂﬁssigwerden des Wissens 65

Beispiel zu nennen, streut in seine Texte die Formulierung »wie es der Artista
sehen wird<® ein (ein Ereignis, das in seinen Augen unmittelbar bevorsteht).
Die Gedankenfigur des Elias Artista ist jedoch keine Erfindung des Paracel-
sismus, sondern findet sich bereits bei dem Autor, auf den sich der Diskurs
bezieht. Angeregt durch seine Teilnahme an der Prognostiken-Flut der 20er
Jahre? hatte bereits Paracelsus selbst epistemo-apokalyptische Hoffnungen
gehegt!® und diese seinerseits unter dem Begriff des Elias Artista gefeiert,
z.B. wenn er in Von den natiirlichen Dingen die »zeit der kiinst HElia« ankiin-
digt, in der »got offenbar werdenc lisst, was jetzt noch »verborgen« ist.'!
Der Bezug des Paracelsismus auf Paracelsus in der Frage des Elias Artista ist
ein zentraler Eckpfeiler des Diskurses, denn wenn von Offenbarung allen
Wissens die Rede ist, dann ist im Paracelsismus der Wissensprozess ge-
meint, den Paracelsus durch seine alchemotheologische Arbeit angestofien
hat und den die Paracelsisten weiter fortfithren; ein Wissensprozess, der es
erlaubt, auch in epistemo-apokalyptischer Hinsicht eine, wie die Paracelsis-
ten glauben, begriindete Form der endzeitlichen Naherwartung an den Tag
zu legen. Paracelsus hat, als Erster, wie sich das fiir einen Diskursgriinder
gehort, das wahre Wissen vom Verborgenen an die Oberfliche geholt und
dadurch einen Prozess angestofien, der durch seine Schiiler fortgesetzt wird
— und zwar immer schneller und schneller, bis dieser Prozess im dritten
Status abgeschlossen sein wird.

Genau das fuhrt Michael Toxites, ein weiterer Paracelsist, aus, wenn er Elias
Artista als Ankiindiger und Eroffner der »zeit [...] / da es alles offenbar wer-
den soll«, bezeichnet. Offenbar werden soll das Wissen, das sich bisher schon
weitgehend, aber eben nicht vollstindig offenbar gezeigt hat, nimlich das
paracelsische. Genauer gesagt ist mit dem Auftritt von Elias Artista auch eine
Neuinterpretation des in den paracelsischen und paracelsistischen Texten
gespeicherten Wissens der Natur verbunden. Bis jetzt, so Toxites’ Vorstel-
lungen weiter, miissen die Menschen noch in »Biicher[n] [...] vben / vnnd

8 Jakob Béhme, De signatura rerum, in: Ders., Werke, hg. von Ferdinand van Ingen, Frank-
furt a.M. 1997, S. 676f. (im Folgenden: W).

9 Vgl. hierzu Charles Webster, Paracelsus. Medicine as Popular Protest, in: Ole Peter Grell/
Andrew Cunningham (Hg.), Medicine and the Reformation, London/New York 1993,
S. 57-77, hier S. 59f.

19" Hierzu Walter Pagel, The Paracelsian Elias Artista, in: Rosemarie Dilg-Frank (Hg.), Kre-
atur und Kosmos. Internationale Beitrage zur Paracelsus-Forschung, Stuttgart/New York
1981, S. 6-19, hier S. 12.

1 Paracelsus, Samtliche Werke, Bd. 1/2, hg. von Karl Sudhoff, Miinchen 1929ff,, S. 163 (im
Folgenden SW). Vgl. hierzu auch Carlos Gilly, Johann Arndt und die »dritte Reformationc
im Zeichen des Paracelsus, in: Nova Acta Paracelsica NF 11 (1997), S. 60-77, hier S. 62f.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 Maximilian Bergengruen

suchen«. Wenn Elias Artista kommt, wird er jedoch serkliren,'? was, wie

parallel bei einem zeitgendssischen Paracelsisten, Alexander von Suchten, zu
lesen ist, durch die Biicher noch »verborgen« ist, indem er »dieselbigen aufi-
legt«.!3

Die hiermit formulierte Gedankenfigur basiert auf einer intellektuellen
Uberblendung der Vorstellung von der Offenbarung als Ende der Zeit mit
der alchemischen Theorie, dass alles, was verborgen ist, offenbar werden
muss:'* Das Buch der Natur, Paracelsus’ Biicher iiber dieses Buch, die Bii-
cher iiber Paracelsus’ Biicher durch die Paracelsisten; diese Abfolge ist fiir
Letztere ein integraler Bestandteil des Prozesses der Offenbarmachung von
bisher verborgenem Wissen. Vor dem skizzierten chiliastischen Horizont
gehort das wissenschaftliche Arbeiten in und mit Biichern jedoch noch in
das zweite Zeitalter, da hier der Prozess des Offenbarwerdens noch im Gan-
ge ist. Im dritten Zeitalter wird hingegen alles Wissen offenbar sein. Und das
bedeutet wiederum, dass der Prozess der Wissensvermittlung und -ausle-
gung in und durch Biicher tiberfliissig oder eben unniitz werden wird. Und
genau das, also das Ende des buchgestiitzten Wissens, zeigt der Technik-
Prophet Elias Artista an.

Fiir Paracelsus und die Paracelsisten, gerade in ihrer Eigenschaft als Auto-
ren oder Editoren von Biichern, ist diese Gedankenfigur weitgehend unpro-
blematisch, da Paracelsus zwar mit Elias Artista in Verbindung steht, aber,
von wenigen Ausnahmen abgesehen,'® nicht mit thm identifiziert wird.
Gott habe durch »Paracelsums, das »Liecht« der Medizin erstlich angeziindet,
schreibt beispielsweise Michael Toxites. Aber das heifit eben noch nicht,
dass es jetzt schon ganz hell wire. Gott will uns jetzt, wie Toxites weiter

12 Michael Toxites: Widmungsvorrede an Pfalzgraf Ludwig, 15.1.1574, zu: Bernardus
Trevisanus: Von der hermetischenn Philosophia, in: CP II, S. 281.

13 Alexander von Suchten, Chymische Schriften Alle, Frankfurt a.M. 1680, S. 244. Vgl.
hierzu Carlos Gilly, Johann Arndt, S. 63.

»dan nichts ist, das verborgen bleibe und nit geoffenbaret, es mufl alles herfiir, geschopf,
natur, geist, bos und guts, auflen und innen, und all kiinst und alle doctrinen, ler und was
beschaffen ist«, heifit es beispielsweise bei Paracelsus, Philosophia magna, SW 1.14, 131,
und zwar, wie es weiter heiflt, »ehe das der jiingst tag kompt« (ebd., S. 150f.). Dieser al-
chemische Leitsatz bezieht sich auf Lk 8,17: »Non enim est occultum quod non manifestetur«
(Zit. nach Biblia sacra, iuxta Vulgatam versionem, hg. von Robert Weber/Roger Gryson,
Stuttgart °2007. [Hervorh. MB]).

Vgl. hierzu Adam von Bodenstein, Widmungsvorrede an Erzherzog Ferdinand II.,
24.12.1571, zu: Paracelsus, Metamorphosis, in: GP I, 460, der sein Schreiben mit einem
Hinweis auf die »lucubrationes«, also die Nachtarbeiten, »Aureoli Paracelsi / Helie artiste«

beginnt [Hervorh. MBJ.

15

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂﬁssigwerden des Wissens 67

schreibt, »langer nit im finstern [...] lassen«. Jetzt soll alles andere »offenbar
werden«.'0

Die Betonung liegt bei Toxites eindeutig auf dem Werden. Denn es ist leicht
nachzuvollzichen, dass die Selbstrechtfertigung des Paracelsismus auf der
Pramisse beruht, dass mit Paracelsus die Offenbarungsarbeit allen Wissens
zwar angefangen hat, keineswegs jedoch abgeschlossen wurde. Genau hier
liegt der Selbstanspruch der Paracelsisten, namlich das Werk des Paracelsus
weiter voranzutreiben. Dementsprechend behilt Elias Artista im Paracelsis-
mus meist eine futurische Dimension. So formuliert es ja auch Bohme: »Wie
es der Artista sehen wird« (s.0.).

In dem Augenblick aber, in dem sich ein Autor — um zum eigentlichen
Gegenstand meines Aufsatzes, nimlich zu dem Barockpoeten Quirinus
Kuhlmann (1651-1689), zu kommen - selbst fiir Elias Artista oder fur ei-
nen wie auch immer gearteten Eréffner des neuen Zeitalters halt, entsteht
ein Problem des paradoxalen Selbstbezugs. Wenn der Artista das Uber-
fliissigwerden allen bisherigen buchgestiitzten Wissens in seiner traditio-
nellen, prozessualen Form (Sichtbarmachen des Unsichtbaren) ankiindigt
bzw. eréffnet, ein Autor wie Kuhlmann jedoch selbst dieser Artista zu sein
behauptet und das Zeitalter fiir angebrochen hilt, dann widerspricht das
Buch, das er gerade schreibt, performativ seinem Inhalt, denn im joachi-
mitischen dritten Zeitalter ist alles buchgestiitzte Wissen unniitz, weil alles
Wissen offenbar geworden ist und nicht mehr aus der Dunkelheit zwischen
den Buchdeckeln gezogen werden muss.

Il. Kuhlmann und der Artista

Wer ist Quirinus Kuhlmann? Es handelt sich um einen aus Breslau stam-
menden, in seiner (Jenaer) Anfangszeit literarisch ambitionierten Autor,
dabei in seiner Lyrikproduktion durchaus dem barocken Bildungsideal
schlesischer Pragung (mit Niirnberger Anleihen, wie man hinzufiigen muss)
verpflichtet.!” Kuhlmann hatte anscheinend im Jahre 1673/1674 in Leiden

16 Michael Toxites, Widmungsvorrede an Graf Philipp von Hanau-Lichtenberg, 25.7.1565,
zu: Paracelsus, Drey Biicher, CP II, 72 [Hervorh. MB]. Zur Tradition dieser Sentenz (z.B.
bei Arnald von Villanova), vgl. Telle/Kithimann, Kommentar, CP II, S. 86.

7 Zu Kuhlmanns Breslauer und Jenaer Zeit, vgl. Walter Dietze, Quirinus Kuhlmann, Ket-
zer und Poet. Versuch einer monographischen Darstellung von Leben und Werk, Berlin
1963, S. 25-67; zu seiner schlesischen Pragung, ebd., S. 74; zu seinen Kontakten nach

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 Maximilian Bergengruen

— und zwar unter dem Einfluss der Lektiire verschiedener Schriften Jakob
Bohmes - eine Art intellektuelles Erweckungserlebnis, das sich vorderhand
im Neubegeisterten Bohme (ED 1674),'® dann aber in seinem Hauptwerk, dem
Kiihlpsalter, niederschligt (ED 1684-1686, mit Texten seit den 70er Jahren).

In diesem letzteren Text werden, auf Basis eines in gebundener Rede ge-

haltenen Reisetagebuchs, wie man es probehalber nennen méchte,?’ aus

dem Luthertum stammende, aber iiber dieses entschieden hinausgehende,
ja sich gegen es wendende,?! chiliastische?® Visionen entwickelt. Zentraler
Stichwortgeber ist nach wie vor Béhme, tiber den Kuhlmann Zugang zum
paracelsisch-paracelsistischen Wissen findet.

Nicht alle mystischen Gedichte sind von Kuhlmann. In einigen Fillen han-
delt es sich um Ubersetzungen von Texten des Juan de la Cruz aus dem Spa-
nischen bzw. Lateinischen.?? Doch beinahe immer ist es Kuhlmann selbst,
der im Zentrum der Ausfithrungen steht bzw. sitzt. Er ist der letzte Prophet
und, in dem eben ausgefithrten joachimischen Sinne, Er6ffner eines neuen
Zeitalters, also einer Gottesherrschaft auf Erden. Er préasidiert iiber verschie-
dene Kiihlpropheten, also Autoren, die das, was er zu sagen und zu eréffnen
hat, vorweggenommen bzw. angefangen haben. Bei Letzteren handelt es
sich vor allem um den méhrischen Prediger und Visionar Nikolaus/Mikulds

Niurnberg, ebd., S. 79-82. Siche dazu auch Claus Viktor Bock, Quirinius Kuhlmann als
Dichter. Ein Beitrag zur Charakteristik des Ekstatikers, Bern 1957, S. 7-15.

18 Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 100-102; S. 109-113; Wilhelm Schmidt-Biggemann,
Apokalypse, S. 190f. Vgl. zum Verhiltnis Bohme/Kuhlmann auch Ferdinand van Ingen,
Jacob Bohme und die schlesischen Dichter Daniel von Czepko, Johannes Scheffler und
Quirinus Kuhlmann, in: Hartmut Laufhiitte (Hg.), Heterodoxie in der Frithen Neuzeit,
Tiibingen 2006, S. 243-267, hier S. 262-265.

19" Vgl. Walter Dietze, Kuhlmann, S. 263; Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse, S. 206.

20 Hierzu auch Harald Haferland, Heilsbedeutung und spekulative Alchemie. Bohme-Re-
zeption bei Quirinus Kuhlmann, in: Wilhelm Kithlmann (Hg.), Offenbarung und Episte-
me. Zur europdischen Wirkung Jakob Béhmes im 17. und 18. Jahrhundert, Berlin 2012,
S. 143-164, hier S. 145f.

21 Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 129.

22 Zum chiliastischen, also nicht i.e.S. apokalyptischen, Denken Kuhlmanns, vgl. Walter

Dietze, Kuhlmann, S. 128; S. 135-137; S. 177-184. Vgl. zum Chiliasmus in der Frithen

Neuzeit allgemein, seinen Rekurs auf Offb 20,1-15 und seine spezifischen Interpretation

dieser Bibelstelle (ewigwihrendes Gottesreich statt Zwischenstation), Otto Bocher, Art.

Chiliasmus I, in: Theologische Realenzyklopidie, hg. von Gerhard Miiller u.a., Berlin

1977-2010, Bd. VII, S. 723-729, und Richard Bauckham, Art. Chiliasmus IV, S. 738.

Hierzu Leonard Forster, A.A. Parker, Quirinus Kuhlmann and the Poetry of St. Johan of

the Cross, in: Bulletin of Hispanic Studies 25 (1958), S. 1-23; Sibylle Rusterholz, Klarlich-

tige Dunkelheiten. Quirinus Kuhlmanns 62. Kiihlpsalm, in: Martin Bircher (Hg.), Deut-

sche Barocklyrik, Gedichtinterpretationen von Spee bis Haller, Bern 1973, S. 225-265,

hier S. 233-253.

23

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂﬁssigwerden des Wissens 69

Drabitz (1587/88-1671; auch Drabik, It. Drabicius), die polnische Adlige
Christina/Krystyna Poniatovska (1610-1644; auch Ponicowskin, 1t. Ponia-
tovia) sowie Christoph/Krystofer Kotter (1585-1647; auch Kétter, 1t. Kot-
terus), einen Gerber aus Sprottau, die bzw. deren Visionen Kuhlmann aus
Johann Amos Comenius’ Veroffentlichung Lux in bzw. E tenebris (1657 bzw.
1665/67) kennt. Es handelt sich um Prophetien aus der Zeit des Dreifligjah-
rigen Kriegs, welche einen protestantischen Endsieg tiber den Katholizismus
und den Untergang des Hauses Habsburg voraussagen.?! Dass beides nicht
eingetreten ist, scheint der Attraktionskraft der Texte keinen Abbruch getan
zu haben.

Wie Kuhlmann die drei Genannten einordnet, wird aus der Vorrede zum
Vierten Buch des Kiihlpsalters deutlich: Uber Drabitz schreibt er beispielswei-
se: »Alle seine Worte werden erfiillet, und er den Propheten der Schrifft,
wi ihm Gott zugesaget, beigefiiget« (KP I, 202).2% Die drei Propheten, oder
besser gesagt: thre Visionen, werden also verstanden als Verlingerung der
Heiligen Schrift — und damit als Ubergangsfiguren fiir das dritte Zeitalter:
»Nun kommet offen [...] der Gottliche Endzwekk aller solcher Verborgent-
heiten, das ewige Reich Jesuels, als es mit der Prophetin Christina am 24 Octo-
ber 1628 so geheim bezeichnet« (KP 11, 271).2°

In gewissem Sinne sagen die heutigen Propheten, gemif Kuhlmann, nichts
anderes als die Propheten der Heiligen Schrift, sie stehen lediglich im al-
chemo-theologischen Prozess der Sichtbarmachung des Unsichtbaren etwas
naher an der Jetztzeit: »Forschet nach, ihr Kinder Gottes, in den heutigen
Propheten, und si sind, di euch kldhrer hirvon zeugen. | Forschet in den Pro-
pheten der H. Schrift, und ihr findet darinn heimlicher, was in disen kldhrer
abgehandelt.« (KP I, 47) — auch hier also ein Prozess der Verwandlung vom
Heimlichen zum Klaren.

Uber den Kiihlfiirsten und -fiirstinnen steht schliefilich der »Kithlmonarch«
(KP II, 178, V. 14267); in seiner Funktion nur dem »Hauptmonarch[en]«
Jesus Christus untergeordnet (KP II, 59, V. 10743). Und dieser Kiithlmon-
arch 1ist niemand Geringeres als »Sanct Quirine oder »Sanct Kiihlmann« (KP 1,

%' Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 144-152; Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalyp-
se, S. 167-187 (allgemein), S. 192-195 (Kithlmanns Verhéltnis zu Comenius und den von
ihm verdffentlichten Texten).

%5 Ich ztiere hier wie im Folgenden nach der Ausgabe Quirinus Kuhlmann, Der Kiihlpsalter,
hg. von Robert L. Beare, Tubingen 1971.

26 Vgl. zur Entstehung und Verwendung des Begriffs »Jesuel« bei Kuhlmann Walter Dietze,
Kuhlmann, S. 245; Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalpyse, S. 218; Sibylle Rusterholz,
Kuhlmann, S. 260.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 Maximilian Bergengruen

202); ein Heiliger also, doch nicht nur das. Er versteht sich, wie er in einem
Brief an seinen jetzigen Gegner (aber fritheren Vertrauten und Lehrer), den
in Amsterdam lebenden Arndt- und Béhme-Anhinger Friedrich Breckling
(1629-1711),%” schreibt, auch in einem politischen Sinne als eine Auctori-
tas:2® »Di Stunde ist da, daf} die falschen figuren miissen fallen, weil meine
figur ins wesen dringet, und di konige des falschen virreichs in ihren selbstfal-
lenden Saulen feuerlichstprobiret werden« (KP II, 287; recte: 387).

Ganz dhnlich formuliert Kuhlmann das auch im Haupttext des Kihlpsalter:

Von nun an weichen di Kaiser den Kithlménnern, di Virreiche der Kithlmonarchi
im Wunder der Wunder aller Wunder. Von nun an haben alle Reichswechselun-
gen sich endlich ausgewechselt; alle Reichssonnen sich endlich ausgesonnet, weil
di Stunde da, von welcher der Prophet spricht: Es wird eine solche Unruhe unter
den Sternen entstehen, das man auch vermeinen wird, es werde der Himmel zu
grunde gehen, und di Erde nicht bleiben kénnen. [...]. Das Gesdtz wahret mit allen
Propheten bis auf Johannem: Johannes mit allen Aposteln bis auf den Kithlbund
der Kihlordnung; mit welchem di heiligen Propheten und Aposteln vollkommen
zugesigelt und entsigelt werden. (KP II, 102)

Bemerkenswert ist die politische Dimension dieser Vision: Als im »Cent-
rum« des Anbruchs der Gottesherrschaft Christi auf Erden stehend ist die
Kiithlmonarchie der >Rechtsnachfolger« der in Dan 2 erwéhnten, vier aufei-
nander folgenden Reiche (zu verstehen als letzte Form einer Translatio im-
perii). Aber natiirlich handelt es sich im Grunde bei dem hier formulierten
Quintomonarchismus,?’ der besagt, dass nach dem Vergehen der vier welt-
lichen Reiche ein gottliches entstehen wird, um eine politische Theologie:
Angesprochen wird das Alte Testament, d.h. »alle[ ] Propheten«, und die
Uberfithrung deren Prophetien in das Neue Testament durch die Uber-
gangsfigur »Johannes mit allen Aposteln« (mit Rekurs auf Mt 11,13). Der
Kiithlbund ist hingegen schon in einer dritten Zeitordnung, deren Ubergang
ausdriicklich benannt wird: »bis auf den Kithlbund der Kiithlordnung«. Die-
se dritte Zeitordnung ist durch die — explizit angesprochene — Zeitenwende
(»Es wird eme solche Unruhe unter den Sternen entstehen«; Rekurs auf Offb 6,12-

%7 Zu diesem Verhiltnis Walter Dietze, Kuhlmann, S. 113-116; Wilhelm Schmidt-
Biggemann, Apokalypse, S. 192.

28 Vgl. zu diesem Begriff Giorgio Agamben, Ausnahmezustand, ibers. von Ulrich
Miiller-Scholl, Frankfurt a.M. 2006, S. 88-106.

29 Zu Kuhlmanns Verhiltnis zu den Quintomonarchisten, vgl. Walter Dietze, Kuhlmann,
135f., und Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse, S. 197-200. Zum Quintmonarchis-
mus allgemein, vgl., allerdings auf England konzentriert, Bernard S. Capp, Fifth Monar-
chy Men. A Study in Seventeenth-Century English Millenarianism, London 1972.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂiissigwerden des Wissens 71

14) deutlich von den ersten beiden unterschieden. Daher sind die (Aussa-
gen aller) Vertreter des Alten Testaments (»Propheten«) und des zweiten
(»Johannes mit allen Aposteln«) »zugesigelt«. Zugleich wird aber im dritten
Zeitalter des Kiihlbundes auch all das wieder, nur auf héherem, klarerem
Niveau, aufgenommen, was in den Zeitaltern des Vaters und des Sohnes
gesagt wurde. Daher werden die Propheten und Apostel auch wieder »ent-
sigelt« (Rekurs auf Offb 5-8: das Buch mit sieben Siegeln).

Der Kiithlmonarch scheint also der Prophet und Eroffner des neuen Zeital-
ters, auf den die anderen Propheten, die weniger klaren der Heiligen Schrift
und die schon klareren der neueren Zeit, aus unter-, oder genauer: vorge-
ordneter Position verweisen. Insofern ist es alles andere als verwunderlich,
dass sich auch Kuhlmann mit Elia — auch und besonders als Artista — be-
schaftigt; nicht zuletzt, weil er glaubt, dass sein Vorname, Quirinus, den des
Elia bzw. Elias in sich schliet.*”

I eridm, Tiatbmeanriics,
anus s,
Ty z/zig)D{zzzﬁzd&f, Iofua,.
L‘lm Dyuu‘ L Salomon Elifa . Tohann 7
pundlerander; [I:Hyfm:{nz Karl Frideptceer:
WL ligerustav ents, Frigerans Artyfia, Sonhkata
i '()Patrr/zwc tuafunt ! Hac ad te cunitare, 4 B

Abb. 1 Robert White (Graveur), Kupferstich Quirinus Kuhlmann®!

30 Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 150.
! Entnommen: Quirinus Kuhlmann, Der Kiihlpsalter, hg. von Robert L. Beare, Tuibingen
1971, Bd. I, nach S. XXIII.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 Maximilian Bergengruen

Genauer gesagt sieht sich Kuhlmann in der Nachfolge, ja in einer Art von
Identifikation von Elias Artista. Die Subscriptio seines Portrits beispielswei-
se 1st in mehrere Namensserien getetlt.

Die erste Serie enthélt Namen von Autoren, die Philologen, verstanden als
Liebhaber des Wortes Gottes, und Dichter in einer Person waren. Zu denen
zahlt Kuhlmann u.a. Opitz, Gryphius und eben auch sich selbst. Die zweite
Gruppe nennt Propheten des Alten Testaments, in deren Tradition sich
Kuhlmann ebenfalls verortet. Gleiches gilt fiir die dritte Serie, welche die
heilsgeschichtlichen Kénige nennt, deren Abschluss Kuhlmann als Quinto-
monarch darstellt. Wichtig in diesem Zusammenhang ist nun die vierte
Gruppe, in der es um chiliastische Selbstzuschreibungen Kuhlmanns geht,
von denen eine, wie nicht anders zu erwarten, der »Artista« ist.

Eng verbunden ist der »Artista, auch dieser Begriff findet sich in der vierten
Serie, mit dem »Liliger«. Dies spielt auf die Rosen und Lilien, die bei Bhme
die Symbole der Vollendung im Millenium darstellen.** Dementsprechend
sieht sich Kuhlmann, wie er im Kiihlpsalter schreibt, »mit der Regenbogichten
Naturlilge des Elias Artisten« (KP 1, 58) geschmiickt und fiihlt sich, von seiner
Seherkraft her, »unter dem gantzem Centrum Ehas Artistens« (KP 1, 296). »Cent-
rume ist, wie man hinzufiigen muss, ebenfalls ein Lieblingsbegriff Bohmes,
den Kuhlmann hier iibernimmt.>* Es wird deutlich, dass Kuhlmann iiber
den Technik-Propheten Elia ins Zentrum des gottlichen Wesens und damit
an das Ende aller Zeiten zu greifen vermeint. Er fiihlt sich also, zu diesem
Zeitpunkt, mit Elias Artista vereint, von thm gestéarkt, aber er ist nicht Elias
Artista. Noch nicht.

Elia wird bei Kuhlmann, im Sinne des oben rekonstruierten Joachimismus,
in zweifacher Funktion verwendet, einerseits als Prophet des Alten Testa-
ments und andererseits als Eroffner des Neuen Zeitalters. Im ersten Fal-
le wahrt Kuhlmann eine klare Distanz zwischen sich und dem Propheten;
z.B. sieht sich der Verfasser bei seiner Reise im »geuste schon mit Mosen und
Ehen« (KP 11, 155).34 Man muss dazu wissen, dass Moses, alternierend mit
Henoch, seit der Patristik neben Elias der entscheidende Zeuge fiir den An-
bruch des Endes der Zeiten ist, zu denen Johannes hinzutreten kann, aber

32 Hierzu Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse, S. 173-177; S. 212-214; S. 223f;
Harald Haferland, Heilsbedeutung, S. 153f.

3 Val. ebd.

3 Vielleicht eine Anspielung auf Mk 9,4, wo diese beiden Jesus bei seiner Verklirung er-
scheinen.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂﬁssigwerden des Wissens 73

nicht muss.** Dementsprechend wird zur figuralen Aneignung der beiden
Figuren aufgerufen: »Wo ist [...] Des Moses neue streng? Eliens wunderthat?«
(KP II, 228, VV. 15814-15815) Aber diese Aneignung scheint noch nicht
stattgefunden zu haben.

Es gibt aber auch Zeichen, aus denen sich schliefen lasst, dass sich der
alttestamentliche Prophet bereits im Ubergang vom zweiten zum dritten
Zeitalter befindet. Elia kann namlich, auch als Prophet des Alten Testa-
ments, bereits die Rolle des Verkiinders und Eroffners des dritten Status
emnnehmen: »Denn der Anfang hat das Ende, und das Ende den Anfang
funden, das ist, di Erndzeit der Welt, nachdem bald sechsjahrtausende ge-
sdet, 1st herbeigenahet, und mus das Unkraut nunmehro aus allen Vélkern
gesammelt werden, um mit dem Eliasfeuer es zuverbrennens, heifit es in der
Vorrede zum dritten Buch (KP I, 94).

Das Feuer in diesem Zitat entspricht dem, das Gott auf dem Berg Karmel
- anstelle des Gottes Baal — auf das von Elia gerichtete Opfertier her-
niederbrennen lasst (1 Kon 18,38). Zum Verstindnis des Zitats gilt sich
weiterhin zu gewdrtigen, dass sich Kuhlmann hier der im alchemischen
Kontext tiblichen Metapher vom Ende der Tage als der »grofien drnt« be-
dient.?® Die Metapher ist in gewissem Sinne dreigliedrig: Sie liuft iiber eine
Parallelisierung des alchemischen Prozesses mit der Reife- und Erntezeit der
Natur (wobei der alchemische Prozess grundsitzlich deren Beschleunigung
darstellt).>” Dieses Ernteverstindnis wird nun von der irdisch-alchemischen
auf die alchemotheologische, genauer: apokalyptische, Ebene gehoben: das
Ende der Zeit als groflen Ernte. Zugleich behalt dieses theologische Feuer
noch eine alchemisch-technische Bedeutung: als Verbrennungsprozess, in
dem eine, wie es z.B. bei Adam von Bodenstein heifit, »scheidung defl guten
vom bésenc stattfindet.3®

Dieses grundsitzlich alttestamentliche Bild wird jetzt auf die Unkrautaus-
rottung im Sinne von Mt. 13, 24ff. (Gleichnis vom Unkraut unter dem
Weizen) iibertragen - und zwar durch das Feuer, das Elia darstellt bzw. in
Brand gesetzt hat. Es handelt sich also bei Elia (bzw. dessen Handlungen)
um eine »straff« gegeniiber den Unglaubigen (KP I, 161, V. 4579). Das

35 Vgl. hierzu die immer noch unentbehrlichen quellenreichen Ausfihrungen in Wilhelm
Bousset, Der Antichrist in der Uberlieferung des Judentums, des neuen Testaments und
der alten Kirche. Ein Beitrag zur Auslegung der Apocalypse, Gottingen 1895, S. 134-139.

36 Paracelsus, De generatione et destructione regnorum, SW I1/2, S. 149.

37 Vgl. hierzu V1., Nachahmung, S. 113-131.

38 Bodenstein, Widmungsvorrede an den Magistrat der Stadt Mulhausen, 24.8.1562, zu:
Paracelsus: Paramirum, CP I, 272.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 Maximilian Bergengruen

Unkraut, das verbrannt wird, ist das Stindenbabel. Zu einem Zeitpunkt, da
»di Erndte nahtl«, tut der »thumme[ ] Hauf« namlich genau das Falsche: Er
handelt wie von »Bel verblendt« und erntet daher nur »Babelsaat«, die wie-
derum in »Elias feur« aufgehen soll bzw. wird (KP I, 210, VV. 5941-5947).
Alttestamentlich gesehen, wird hier der Prophet Elia als Bekdmpfer des
Baalskultes (durch »Bel verblendet«) iiber die alchemische Figur der ring-
formigen Verschliefung von Anfang und Ende®” mit seiner Wiederkehr
und Eréffnung der Gnadenzeit Christi (»di Erndte naht«) zusammenge-
dacht. Elia, als Eroffner des Gnadenreichs, wird alles Falsche des zweiten
Status vernichten, wie er, als Prophet des Alten Testaments, alles Falsche
des Baalskultes im ersten Status dem Feuer tiberantwortet hat.

Diese Uberschneidung von alttestamentlicher und neutestamentlicher bzw.
endzeitlicher Elia-Gestalt setzt sich auch im weiteren Verlauf des Kiihipsalters
fort: »Das Hohpropheten-amt im Centrum ist vollendt: | Elias kunflt ist da zum
feuerwunder. | Das Konigsamt im Centrum kommt herbeil« (KP II, 284, VV.
18124-18126). Elia ist, diesem Zitat zufolge, Hoch-Prophet (des Alten Tes-
taments) und derjenige, der wiederkehrt zum »feuerwunder« des Ubergangs
vom zweiten ins dritte himmlische Saeculum.

Schon am Ende des dritten Buchs des Kithlpsalters kommt es zur ersten Iden-
tifizierung des Verfassers mit Elia. Der 53. Kiihlpsalm formuliert ein »lid«
zum »lobpreis fehova fesus« (KP 1, 233), das fur jeden Tag der Woche und fiir
jede Tageszeit dieses Tags einen eigenen Text bereitstellt. Am Ende, also
am »Sonnabend« (die Wochenrechnung beginnt mit dem Sonntag), wird
ein Lied fur den Abend geboten, dessen Strophen mit den Buchstaben des
Alphabets beginnen. Am Ende (des Liedes und des gesamten Psalms), also
in der Strophe mit dem Buchstaben Z, ist Kuhlmann bei dem angelangt, auf
das er hinsteuert, auf das »<Zeitende« (KP I, 284, V. 7000). Beschrieben wird,
was im ganzen Psalm, ja im ganzen Kihipsalter schon vorbereitet wurde,
namlich eine Art von Unio mystica, die den Weg von auflen nach innen sucht:
»(Von aussen nur am zeitgetiimmel;) | Inwendig schon an Gottesschos |
Und alles euserlichen los« (ebd.).

Und dieser Zustand wird jetzt alttestamentlich (bzw. in neutestamentlicher
Interpretation des Alten Testaments) mit einer dezenten Identifizierung des
Verfassers mit den zwei grofien Entriickten des Alten Testaments, nédmlich
Henoch (1 Mos 5,24) und, wem sonst, Elia (2 Kon 2,11) beschrieben:

39 Vgl. Robert Fludd, Anatomiae amphitheatrum effigie triplici, more et conditione varia
designatum, Frankfurt a.M. 1623, S. 314f.: »Deus est omne quod est. Ab eo procedunt
omnia & iterum in eum revertuntur«; >Gott ist alles, was ist. Von thm geht alles aus und
kehrt auch wieder in ithn zurticke.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂﬁssigwerden des Wissens 75

Sei aussen unter den vir winden:

Inwendig bei den Gotteskinden,

Bei Jesus Christ im Paradeis

Auf Henochs und Elias Reis.

Nihm, Jesus, mich in deine hinde

In solchem Geist an meinem ENDE. (KP I, 284, VV. 7004-7009)

Wie oben bereits ausgefiihrt, ist Henoch, alternierend mit Moses, neben Elia
der entscheidende Zeuge fiir die Anzeige des Endes der Zeiten. Doch mit
»Ende« ist bei Kuhlmann nicht nur das Zeitenende beschrieben, sondern
zugleich das Ende des Lieds und des Psalms — aber nicht des Kihlpsalters, der
nach dieser Andeutung des Endes noch tiber 10 000 Verse (die Prosaein-
schiibe nicht mitgerechnet) fiir den Leser bereithalt. Wenn man also davon
ausgeht, dass Kuhlmann das Zeitenende und im gewissen Sinne sein Ende
in Gott herbeischreiben méchte, dann sind wir hier noch ganz am Anfang
dieses Endes.

Das zeigt sich auch daran, dass Kuhlmann und Elia, trotz aller Ahnlich-
keiten, bis jetzt noch zwei unterschiedliche Personen sind. Aktuell geht es
dem Autor des Kihlpsalters darum, die Aufgabe, die Elia gestiftet hat, zu
ubernehmen: »Nihm munter an Elias werk!« — auch hier in der Rolle des
Vernichters des Falschen: »Verzehre si mit Gottesflammen!« (KP I, 2841,
VV. 8266; 8268). Ahnlich in KP II, 4: »Gehe hin [...] in der stiirke Eliens, schlage
deine und meme Fende darmider«. Wie leicht zu sehen ist, bezieht sich diese
Form der Imitation noch vorderhand auf den alttestamentlichen Propheten
und Bekdampfer des Baalskults und nicht so sehr auf denjenigen, der das
Reich Christi ankiindigt und eroffnet.

Die Vorrede zum funften Buch macht nun deutlich, dass Kuhlmann sich
jetzt als Elia, verstanden als Wiederkehrer und Eréffner des Reiches Christi,
sieht. Diese Apostrophierung ist insofern etwas kompliziert, als Kuhlmann
zugleich die Figur zu sein meint, welche die Kiihlpropheten Kotter, Drabitz
und Poniatovska vorausgesagt haben: »Diser hirstehende, ruffet der Prophet
Drabitz, st von Gott selbsten erwdihlet«, heifdt es von Kuhlmann {iber Kuhlmann.
Und »dieser hirstehende« ist auch »Efas«, aber nicht nur verstanden als der
Prophet des Alten Testaments, sondern »diser Elias«, also verstanden als
derjenige, der als Elia wiederkehrt und das Reich Gottes ankiindigt (KP II,
5).

Moéglich wird dieses Spiel mit der Figur des Elias (Figur wiederum im Sinne
Auerbachs verstanden) durch, ich habe das oben bereits erwdhnt, Bibel-
stellen wie Mal 3,23f., wo zu lesen ist, dass Elia als Verkiinder einer Neuen
Zeit wiederkommen wird — und nattrlich auch durch das Neue Testament,

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 Maximilian Bergengruen

in dem seine Wiederkunft, z.B. in der Figur Johannes (Joh 1,21 u.6.), be-
schrieben wird. Dass Kuhlmann in diesen Kategorien der Aufnahme des
Alten im Neuen Testament denkt, wird z.B. auch aus Formulierungen deut-
lich, die besagen, »das Moses Petrisirt, | Und das Johann Eliens feur heut
fuhrt« (KP I, 74, VV. 11217-11218).

Die figurale Uberblendbarkeit der Figur Elia durch Johannes erméglicht
Kuhlmann nun deren Offnung und Neubesetzung, aber eben nicht mehr
in Bezug auf das Neue Testament und den neuen Bund, sondern in Bezug
auf den dritten Status. In thm ist es nicht mehr Johannes, sondern niemand
Geringeres als Kuhlmann, der in der Figura des Elia auftreten kann.

1. Uber Elia hinaus: Der Sohn von Gottes Sohn

In gewissem Sinne ist Kuhlmann auch schon tber Elia hinaus, da er nicht
nur, wie dieser, »ein Mann [...] nach dem hertzen Gottes« ist und daher Prophetie
und Eréffnung des Neuen Zeitalters in die Wege leiten kann. Vielmehr
ist er auch derjenige, der, gemifl der »Prophetin Christina«, »regiren« wird,
»wic Gott es »haben wile (KP 11, 5). Er iibernimmt also, als Ubergangsfigur,
nicht nur die Rolle des Propheten, sondern sieht sich — auch hier muss man
sagen: noch — in der Stellvertreterschaft Gottes, dessen Herrschaft am Zei-
tenende anbricht.

Dass Kuhlmann tber Elia hinaus will und muss, wird schon aus der Ter-
minologie deutlich. Oben wurde ausgefithrt, dass die Verbrennung ein
wichtiges Merkmal fiir Elia ist, wie gesagt mit einer klaren alchemischen
Denotation dieses Begriffs (die Scheidung des Guten vom Falschen im al-
chemotheologisch zu verstehenden Verbrennungsprozess), so zu lesen z.B.
im 42. Kahlpsalm: »Nock Henoch wiirkt mit Mosen und Elien« — hier wird wie-
derum das endzeitliche Zeugenpaar aufgerufen — »Bis Babel wird im grundfeur
Seunig glithen« (KP 1, 178, VV. 5104-5105).

Kuhlmann hingegen ist der Kithlmonarch, dessen Kihlung zu dem Zeit-
punkt einsetzt, da Elia das Falsche verbrannt hat. Durch diese Gegentiber-
stellung kommt nun das Verbrennen in die semantische Nihe des »Satan(s]«;
der »gibt dem Kohlmann kohlen«, wohingegen »Gott durch den Kiithlmann
kiihlt« (KP I, 228, VV. 6441-6442). Diese Reihenfolge entspricht grundsitz-
lich der biblischen Geschichte: Erst sendet Gott, auf Geheif} des Elia, Feuer,
dann den kithlenden Regen, auf den die Israeliten in der Diirre so lange
gewartet haben. Uber dieses Szenario legt Kuhlmann nun die Assoziation

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂﬁssigwerden des Wissens 77

Feuer/Holle und nutzt so die Feuer/Wasser-Dichotomie zur Absetzung bzw.
Uberwindung von Elia.

Dass Elia, als Artista oder auch nur als reiner Prophet, fir Kithlmann letzt-
lich nicht mehr als eine Durchgangsstation ist, wird alttestamentlich wie neu-
testamentlich ausgefithrt. Kuhlmann ist es namlich durchaus bewusst, dass
»Elia«, als alttestamentlicher Prophet, nicht der Letzte ist und in »Elisa« — mit
denen zweien wandelt er durch Bethlehem und Jericho - seinen Nachfolger
hat (KP II, 166). Gleiches gilt aus neutestamentlicher Perspektive bzw. fir
den Ubergang zum dritten Gnadenreich, bei dem Kuhlmann selbst ins Spiel
kommt: »Elias zeit ist hin durch zweiundvirtzig Monden. | Nun komm ich
krifftig an mit Jesus Millionen« (KP II, 62, VV. 10847-10848). Und ganz
deutlich wird die Uberwindung des Elia im letzten, dem 117. Kiihlpsalm:
Mittlerweile erwagt Kuhlmann, dass Gott »von mir als neuen Adam sprach( ]«
- und dementsprechend auch »mich vorzog[ | dem Moses und Elas« (KP 11,
319, VV. 19789; 19801); beide, wie gesagt, neben Henoch die entscheiden-
den Zeugen der Endzeit.

Der Grund fiir die Uberbietung von Elia ist der, dass Kuhlmann sich jetzt
mehr und mehr in die Rolle des eigentlichen Herrschers des dritten Zeital-
ters hineinwachsen sieht. Denn dass dieses angebrochen ist (oder zumin-
dest im Anbruch ist), daran besteht ab dem achten und letzten Kiihlpsalter
keinerlei Zweifel mehr: »Von nun an wird das geheimnis des Allmachtigen
vollendet werden, weil sein gottlicher termin erschinen! Von nun an werden
wir mit himmlischen augen nachsehen den Patriarchen, Propheten, Apos-
teln, Kithlméannern, weil das himmlische Reich sich bildet!« (KP II, 271)

Es ist in diesem Zusammenhang sehr hilfreich, sich die Selbsttitulierungen
in den Vorreden der jeweiligen Kiihlpsalter-Biicher anzusehen. Die des ach-
ten Buchs unterschreibt Kuhlmann namlich, nachdem er das erste noch de-
miitiglich als »ein Christ« (KP I, 4) und die weiteren, schon souveriner, aber
noch in der christlichen Zeit verbleibend, als ein »geruffener Printz Gottes
der Israeliten, Christen, Jesueliten« (KP II, 103) signiert hatte, bereits als
Gottes-Sohnessohn: »Der Sohn des Sohnes Gottes Jesu Christi und Printz,
Prophet, Prister des ewigen erlosten Konigreiches Jesuels« (KP 1T, 274).%
Daraus erhellt: Auch der Ubergang vom Altem zum Neuen Testament
(Jesus als Gottes Sohn) wiederholt sich noch einmal im Ubergang vom Neu-
em Testament oder zweiten Sakulum ins anbrechende Gnadenreich: Gottes
Sohn hat seinerseits einen Sohn; und als dieser Sohnessohn Gottes fungiert

40 Vgl. zur Entwicklung der SohnessohnTheorie bei Kuhlmann, Walter Dietze, Kuhlmann,
S. 245f.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 Maximilian Bergengruen

niemand anderes als der, der sich an Elia abgearbeitet, sich ihm einverleibt
und 1hn schliefilich hinter sich gelassen hat: namlich Kuhlmann selbst.*!

IV. Die Schreibart des Kdhlpsalters

Was fiir die Kithlmonarchie gilt, gilt auch und besonders fiir den Kiihlpsalter,
sozusagen als dessen schriftliche Ausbuchstabierung: »Der Kuhlpsalter ist
die Erfiilllung aller Kiihlpropheten, Kiihlweisen, Kiihlschrifftgeldhrten, und
beginnet daselbst, wo der Prophet Drabitz authoret«, heifdt es im »Inhalt des
Kiihlpsalters«, einer Art Erkldrung des gesamten Werks (KP I, 313).

Damit geht Kuhlmann noch einmal {iber das hinaus, was er zu Beginn des
Kiihlpsalters geschrieben hatte: »Di Kithlungszeit, davon alle Propheten von
anbeginne der Welt gesprochen, knospet albereit seine lilien- und Rosen-
knospen« (KP I, 203). Lilie und Rose sind, gemifl Bohme (s.o.), Symbole
der Vollendung im Millennium. Wihrend zu Beginn des Kiihlpsalters noch
eine gewisse Prozessualitit der Erfilllung angenommen wird (die Knospen,
die noch zur Reife kommen miissen), wird in der Zusammenfassung davon
ausgegangen, dass das dritte Zeitalter bereits angebrochen ist.

Damit ist besagt, dass der Kiihlpsalter nicht einfach nur die Kithlmonarchie
beschreibt. Vielmehr ist er ihre schriftliche Form. Wenn die neueren Pro-
pheten klarer sind als die alten, da deren Visionen, wie oben ausgefiihrt,
noch weitgehend geheim waren, dann ist der Kiihlpsalter die klarste Form. In
thm ist alles Wissen offenbar geworden. Dass der Kiihlpsalter nicht einfach
eine Verldngerung der &lteren Prophezeiungen ist (»beginnet daselbst, wo
der Prophet Drabitz aufhéret«), sondern die schriftliche Form ihrer Realisie-
rung, darauf verweist der Begriff der »Erfiillung«.

Es handelt sich bei der »Erfiillung« um einen intrikaten Zwischen-Begriff,
der zwischen den der Prophezeiung und den des Eintretens (der Prophe-
zeiung) tritt. Fiir Kuhlmann steht ndmlich zwischen den bisherigen Pro-
phezeiungen, die immer klarer wurden, und ihrem tatsdchlichen, realen
Eintreten, noch eine Zwischenstufe, namlich die Erfullung im Sinne von:
Klarwerden aller Prophezeiungen. Und erst wenn diese schriftliche Form
der Erfullung eingetreten ist, kann die wirkliche Erfillung (im Sinne von:
Eintreten) erfolgen.

4 Vgl. zur Selbststilisierung Kuhlmanns, Walter Dietze, Kuhlmann, S. 140f.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂﬁssigwerden des Wissens 79

Damit beschreibt Kuhlmann eine wechselseitige Form der Abhingigkeit
der alteren Prophetien zu seinen eigenen im Riihlpsalter, auf den alles zu-
lauft: »Darum mag nimand verstehen di Kiihlpropheten ohne den Kiihlpsalter, noch
den Kiihlpsalter ohne di Kiihlpropheten, welil sie alle von mir zeugen« (KP I, 314).
Diese zeitverkehrte Zeugenschaft gilt tibrigens nicht nur fiir die drei Come-
nischen Philosophen, sondern auch fiir den Spiritus Rector seiner Schreib-
weise, Jacob Bohme: »da selbst mein Béhme jauchtzet, weil er zu meinem
zeugnisse geschriben, und den grossen Character, der alleine mein eigen,
empfangen« (KP I, 315f.).

Auf Basis der hier geduflerten Vorstellungen kommt Kuhlmann nun zu dem
bereits rekonstruierten Gedanken, dass der Elias Artista alles buchgestiitzte
Wissen unniitz machen wird, weil nun das Wissen offenbar ist: »Was in
allen biichern stitkkweise ist gegeben, haben wir in Gotteskrafft im vollem
Centrum, und schreiben wir nach unser Erkéntnis, zur ehre unsers Schopf-
fers, Erlosers, Heiligmachers in einem solchen stil als di zeit fodert, welche
anstehet« (KP I, 315).

Bemerkenswerterweise (man koénnte auch sagen: notwendigerweise) geht
Kuhlmann dem Gedanken aus dem Weg, dass mit dem Zeitpunkt, da alles
Wissen der Welt nicht mehr »stiikkweise«, sondern ganz und in Klarheit ge-
geben ist, eigentlich gar keine Biicher mehr notwendig sind. Denn das war
ja der, iiber Bohme transportierte, paracelsisch-paracelsistische Gedanke des
Elias Artista: Bis zu seiner Ankuntft, so die Paracelsisten, schreiben alle Au-
toren Biicher, die zwar klarer sind als alles, was vorher geschrieben wurde,
aber die Prozessualitit von Schreiben, Auslegen, Neu-Schreiben verhindert,
dass im Medium Buch alle Geheimnisse vollstindig offenbar werden. Jedes
Buch legt das letzte aus und muss wieder ausgelegt werden. Erst der Artista
macht diesem Prozess der stetigen Perfektibilitit des buchgestitzten Wis-
sens ein Ende - indem er das buchgestiitzte Wissen als solches tiberfliissig
macht.

Wiirde Kuhlmann aber diesen Gedanken vollends mitgehen, wiirde er sich,
ich habe es einleitend erwihnt, in einen performativen Selbstwiderspruch
bringen, da er - seinem speziellen Begriff der Erfullung der Prophezeiungen
folgend — nur im Medium Buch das Ende der Biicher verkiinden kann. Also
muss sein Argument anders lauten, ndmlich dass dieses Buch das letzte sei
und sich daher grundlegend unterscheide von allen anderen vorher ver-
offentlichten Biichern; und zwar durch den (dieser Begriff fillt ja im Zitat
wortlich) »stil«.

Es geht also, Kuhlmann zufolge, nicht um das Ende der Biicher, sondern
um einen radikalen Wandel in Stil und Schreibweise. Das sind die Begriffe,

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 Maximilian Bergengruen

die der Kihlpsalter fiir seine Selbstbeschreibung verwendet. Dieses Buch der
Biicher ist, wie man hinzufiigen muss, als ein drittes Testament*? gedacht,
wie folgendes Zitat deutlich macht: »Sihe nun den ersten Ekkstein zur neu-
en Schrifft und Kahlungsbunde in disem Kiihlpsalter nach allen Propheten
aller zeiten, und erwarte dessen gemeinmachung mit Wundern unter allen
Volkern« (KP 11, 169).

Der Text, der alle Prophezeiungen aller Zeiten noch einmal in sich in einem
neuen Dokument fasst und zugleich einen neuen, d.h. dritten, Bund (den
»kithlungsbunde«) mit allen Menschen schliefit, ist also nichts weniger als
eine »neue Schrift« oder ein neues Neues Testament.”® Dass Kuhlmann in
diesem Zusammenhang den Begriff des Ecksteins verwendet — Eckstein ist
ja eigentlich Jesus selbst™ — belegt, dass er sich hier bei der Abfassung die-
ser neuen, neuen Schrift zum neuen, neuen Bund im Vollgefuhl gottlicher
Kraft bewegt.

Eng verkniipft mit der Frage des Stils ist die Frage, wer eigentlich den
Kiihlpsalter schreibt? Wie Bohme bemiiht auch Kuhlmann das Paradox
mystischen Schreibens: »W1i vilmahls jauchtzeten di himmlischen herscha-
ren in den inneren Welten, wann wir in unserm einfiltigen glauben getriben,
schriben« (KP I, 314), heifit es im 36. Kiihlpsalm.*® Einerseits, so lsst sich
daraus schlieflen, finden wir im Kihlpsalter ein riesengrofes Autoren-Ich vor,
das sozusagen, um mit Angelus Silesius zu sprechen, noch »itber Gott«*

42 Vgl. auch Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse, S. 194f. Dass der Kithlungsbund
den alten und neuen (als dritten) Bund ablést, beschreibt auch Sibylle Rusterholz, Klar-
lichtige Dunkelheiten, S. 226.

43 Vgl. auch Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse, S. 194.

4 Tm Ps 118, 22 heifit es: »Der Stein den dic Bawleute verwerffen / Jst zum Eckstein wordenc.

Diese Passage wird bei Matthaus (Mt 21,42), Markus (Mk 12,10) und Lukas (Lk 20,17)

fur das Gesprdch zwischen Jesus und den Hohepriestern aufgegriffen. Zentral ist weiter-

hin die Apostelgeschichte Kapitel vier, innerhalb deren Petrus und Johannes nicht nur auf

Ps 118, sondern auch auf Jesu Aufgreifen dieses Psalms in den Evangelien rekurrieren.

Petrus, »vol des heiligen Geists«, und Johannes disputieren hier ebenfalls mit den »Pries-

ter[n] [...] des Tempels« und sprechen, nun schon das Perfekt verwendend, von Christus

als dem Grinder ihrer Kirche: »Das ist der Stein / von euch Bawleuten verworffen / der zum

Eckstein worden ist. Vad ist in keinem anderen Heil / ist auch kein ander Name den Menschen gegeben /

darinneb wir sollen selig werden« (Apg 4,1; 8; 11£.; alle Zitate nach der Luther-Bibel von 1545

nach Martin Luther, Biblia, das ist, Die gantze Heilige Schrifft Deutsch, hg. von Hans

Volz, 2 Bde., Darmstadt 1972 [= ND der Ausgabe Wittenberg 1545]).

Zum Zusammenhang von mystischem und chiliastischem Denken allgemein und bei

Kuhlmann im Besonderen, vgl. Alan Menhennet, >Wir tunken ein unseren Kil in die

ewigkeit«. Quirinus Kuhlmann’s experience of eternity, in: Forum for modern Language

Studies 27 (1991), S. 159-168, hier S. 160f.

»Man muf} noch iiber Gott« betitelt Scheffler das Epigramm I/7 und fithrt in Vers vier

aus: »Jch mufi noch tiber Gott in eine wiiste ziehn« (Angelus Silesius [d.i. Johannes Scheff-

45

46

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elas Artista oder Das Uberﬂﬁssigwerden des Wissens 81

ist, weil das von ihm eroffnete Zeitalter weiter als dessen zwei Testamente
ist. Andererseits, und das genau macht das Paradox mystischen Schreibens
aus, ist dieses Ich nichts, weil der Text von Gott verfasst wurde und nur via
Glauben und Feder in der Hand Kuhlmanns niedergeschrieben wurde: »in
unserm einfaltigen glauben getriben« (s.o.).

Auf den Gedanken, dass es der reine Glaube ist, der das Wissen und das
wissensgestiitzte Schreiben tiberfliissig und unniitz machen wird, kommt
Kuhlmann immer wieder zuriick: »Ich ging im tribe des grossen Centrums
als ein kind voller einfalt, als alle dise selbstklugen zu anderen Werken vom
grossen Werk mich abzogen, und bin doch endlich, ungeachtet aller hinder-
nisse, durch das gesitzte zeitzil durchkommen« (KP I, 315). Der Kiihipsalter
schreibt sich also nicht aus gelehrtem Wissen, sondern aus, Kuhlmann be-
zieht sich hier, wie viele seiner Zeitgenossen, auf Augustinus,47 kindlicher
»einfalt« heraus — und damit anders als alle »anderen Werke«. Er ist nicht
ein Werk unter vielen, sondern das »grosse Werk«; und dieses grofle Werk
kann man nur schreiben, wenn man nicht mehr Ich ist, nicht mehr tber
individuelles Wissen verfiigt, sondern sich vollstindig »im tribe des grossen
Centrums« treiben lasst.

Ort der nicht-verstandesmifligen*® Ubermittlung gottlicher Gedanken ist,
wie in der paracelsischen Tradition tiblich, das Gemiit:*® Hier entsteht die
Sprache des Kiihlpsalters; eine Sprache, tiber die Kuhlmann nicht zu verfiigen
behauptet: »Im tibrigen werden alle Gesdnge reden von dem Gemiitte, da-
raus si geflossen, ob ich davon zureden ihnen gleich ni geboten« (KP I, 4).
Das 1st also der »stil« des neuen Neuen Testaments: schreiben und schreiben
lassen. Wenn man diese Technik, die natiirlich gerade keine Technik ist,
beherrscht, kann man sich in einen Zustand jenseits der Zeit hineinschrei-
ben: »Wundert euch nicht, Menschenkinder, dass unsere Schreibart di ge-

ler], Cherubinischer Wandersmann, Kritische Ausgabe, hg. von Louise Gnadinger, Stutt-
gart 1984, S. 28).
Augustinus, De vera religione, Abschnitt 65: »Unum certe quaerimus, quo simplicius nihil
est. Ergo in simplicitate cordis quaeramus illum« — »Wir suchen ja das Eine, im Vergleich
zu dem es nichts Einfacheres gibt. Suchen wir >es< also in der Einfachheit des Herzens«
(Ders., Opera-Werke [It.-dt.], hg. von Johannes Brachtendorf u.a., Paderborn u.a. 2002ff.,
Bd. VXVIII, S. 188f.). Vgl. hierzu auch Joérg Trelenberg, Das Prinzip >Einheit< beim fri-
hen Augustinus, Tiibingen 2004, S. 83, und zur Wiederaufnahme der Gedankenfigur in
Fruhpietismus und Barockliteratur; Vf., Das Heuchelei-Dilemma, Moscheroschs >Scher-
gen-Teuffel« als poetologische Ortsbestimmung satirischer Prosa, in: Nicola Kaminski u.a.
(Hg.), Spielregeln barocker Prosa. Historische Konzepte und theoriefihige Texturen >un-
gebundener Rede«in der Literatur des 17. Jahrhunderts, Tiibingen 2012, S. 43-68.
48 7Zur Wissenschaftsfeindlichkeit Kuhlmanns, vgl. Walter Dietze, Kuhlmann, S. 130.
49 Vgl. hierzu V£, Nachahmung, S. 45; S. 51; S. 88 u.6.

47

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 Maximilian Bergengruen

wohnliche Schreibart aller gesandten von Nun an verldsset! Wir tunken
ein unseren Kil in di Ewikeit, ein ewiger Kilmann, mit unserer Kronzahl
der Engelswelt umleuchtet, und tibertreffen so weit aller offenbahrungen,
als di macht eines absoluten Printzens di macht aller seiner Unterthanen
ubertriffet« (KP I, 271).

Dieses Zitat fasst alle Gedanken, die vorher einzeln geschildert wurden,
noch einmal zusammen: Die Kihlmonarchie (angesprochen durch den
»Printz«, der seine »Unterhanen tibertriffet«) wird auf das Thema der »offen-
bahrungen« umgelegt. Dementsprechend tibertrifft deren schriftliche Form,
der Kiihlpsalter, alle anderen Texte zum Thema der Offenbarung, weil dieser
Text die Auctoritas, die Souveranitit fur sie darstellt, unabhingig davon, ob
sie vor ithm, nach thm oder zeitgleich geschrieben wurden. In jedem Falle
laufen die verschiedenen Offenbarungen von Elia tiber Johannes, Béhme
und Drabitz auf Kuhlmann und den Kiiklpsalter zu, weil in ihm Gott selbst
spricht.

Und von diesem Zustand leitet sich die Schreibeweise des Kiihlpsalters ab. In
diesem Zustand muss man seinen Kiel — den Kuhlmann in seiner Privatety-
mologie in der Nihe des Kithlenden sieht® - in das kiihle Nass der Tinte
emntauchen und schreiben. Aus diesen Grinden bedarf der Kihlpsalter einer
eigenen »Schreibart«, in der Gott durch den Kithlmann hindurchschreibt
und damit diesem (und seinem Stil) alle gottlichen Souverinitétsrechte ver-
leiht.

Fiir diese Schreibart des Uber-Wissens gilt alles, was schon fiir die ersten
beiden Testamente galt. Kuhlmann reklamiert also fiir sich eine Art von
Sola Scriptura-Lehre: »Gegenwirtige Fiinffzehngesinge werden nimals mit
blossem lesen oder betrachten, sondern alleine in dem stande vollig verstan-
den werden, darinnen si geschriben« (KP I, 3). Luthers Sola Scriptura-Lehre
besagt bekanntlich, dass »ausser der schrifft nichts soll gelert werden«,” was
in den Augen des Reformators deswegen méglich ist, da die Schrift eine
mnnere wie duflere Klarheit besitzt. Bekanntlich setzt der Reformator gegen
Erasmus von Rotterdam, der behauptet, dass es in der Bibel »adyta«, also
»unzugingliche Stellen«, gibe,5 die »claritas scripturae«.’? Diese Klarheit er-

50 Vgl zum Begriffspaar Kiel/Kiihlen bei Kuhlmann, Walter Dietze, Kuhlmann, S. 242.

51 Martin Luther, Antwort Bock Emser, Werke, Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausga-
be), Weimar 1883ff. Bd. VII, S. 662 (im Folgenden WA).

52 Frasmus von Rotterdam, Diatribe, in: Ders., Ausgewihlte Schriften (It.-dt.), hg. von
Werner Welzig, tibers. von Winfried Lesowsky u.a., 8 Bde., Darmstadt 1995, Bd. IV,
S. 10f.

5% Martin Luther, De servo arbitrio, WA, Bd. XVII, S. 609.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elias Artista oder Das Uberﬂﬁssigwerden des Wissens 83

fasse, so sein Argument, wer »den Geist Gottes habe« (»qui spiritum dei ha-
bet«).?* Und genau das nimmt auch Kuhlmann fiir sich in Anspruch: Wer
den Geist Gottes, sprich: Kuhlmanns, hat, der kann die Texte Kuhlmanns
in ihrer vollkommenen Klarheit lesen, das heifdt: Sie konnen »in dem stande
vollig verstanden werden, darinnen si geschriben«.

Der entscheidende Unterschied gegentiber der paracelsisch-paracelsisti-
schen Elias-Artista-Vorstellung ist also der, dass sich Kuhlmann, als Autor
des Kiihlpsalters, nicht vollkommen aus der Zeit verabschiedet. Fiir die Pa-
racelsisten wire mit dem (von Kuhlmann behaupteten) Auftritt Elias’ des
Artisten ein Zustand jenseits der Zeit eingetreten. Daher wiirden dann alle
in der Zeit befindlichen Prozesse der buchgestiitzten Wissensproduktion
aufgehoben.

Nicht so fiir Kuhlmann. Fir thn beginnt mit der Vorstellung vom Dritten
Testament nur eine neue Zeit, die natiirlich nichts anderes als die »Kiihlzeit«
(KP II, 169 [Hervorh. MB]) sein kann (eine Anspielung auf Apg 3,20: »tem-
pora refrigerii«, bei Luther: »erquickung«).’® Dieser Begriff (»Frigeransc)
befindet sich ebenfalls als chiliastische Selbstbeschreibung in der vierten Be-
griffsserie der Subscriptio seines Portrdts (Abb. 1).

Die Konsequenz dieses Verbleibens in der (wenn auch neuen) Zeit ist, dass
der Kiihlpsalter wohl doch nicht das letzte Wort in dieser Sache darstellt: »Da-
rume, heiflt es im Inhalt des Kiihlpsalters, »iibergebe ich euch dis Buch, als ein
klemoth und das beste von meinem, in welchem haupttiffen nach der inneren und
euseren welt; dessen Worte wichtig und samen sind, aus welchem ein Baum
leiblich und sichtbar wichset durch das Paradeis in di Ewigkeit, wie in allen
Propheten geweissaget« (KP I, 316).

Kuhlmann bleibt zwar dabei, dass in seinem Buch alles steht, wie es »in allen
Propheten geweissaget«, bemiiht also wieder die Gedankenfigur der litera-
rischen Erfullung der Prophetien. Gleichzeitig behauptet er, dass sein Buch
sich nicht endgiiltig aus der zeitlichen Prozessualitit der Wissensproduktion
und -reproduktion befreien kann. Das Buch ist noch nicht in der »Ewigkeit,
sondern nur Samen, aus dem erst das erschriebene bzw. zu erschreibende
Jenseits der Zeit erwachsen wird. Entgegen allen anderslautenden Auflerun-
gen kann der Jingste Tag eben doch noch nicht angebrochen sein, wenn

ot Ebd.; Martin Luther, Daf} der freie Wille nichts sei. Antwort D. Martin Luthers an
Erasmus von Rotterdam, tibers. von Bruno Jordahn, Miinchen 1962 (= Ausgewihlte
Werke, hg. von Hans H. Borcherdt, Miinchen 1934-1983, Erganzungsreihe, Bd. I, S. 17).
Vgl. hierzu V., Warum Frauen.

5 Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 239; Wilhelm Schmidt-Biggemann, Apokalypse,
S. 214f.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 Maximilian Bergengruen

die Feder noch kratzt, die ihn oder sie be- oder eben erschreiben soll. Und
so macht Kuhlmann das einzig konsequente: Er bricht den Kihipsalter ab.%6

56 Hierzu Walter Dietze, Kuhlmann, S. 290.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JOHANNES F. LEHMANN

Das Unnutze Wissen (der Literaturwissenschaft)

Meine Titelformulierung vom Unniitzen Wissen (der Literaturwissen-
schaft) lasst sich doppelt lesen. Einmal im Hinblick auf eine Unterscheidung
innerhalb der Literaturwissenschaft selbst. Dann ginge es darum zu fragen,
welches Wissen in und fiir die Literaturwissenschaft unniitz und welches
niitzlich sei. Zum Beispiel kénnte man dann sagen, dass das Wissen um
Verfahren der Edition niitzlich, das Wissen tiber Unniitzes Wissen der Li-
teratur aber unniitz sei etc. Zum anderen aber lésst sich mein Titel auch
lesen im Hinblick auf eine Unterscheidung im Wissen tiberhaupt. Dann
ginge es darum zu fragen, ob etwa das Wissen der Physik oder der Medizin
nutzlich, das der Literaturwissenschaft aber unnttz sei. Denn das Wissen
um rhetorische Figuren oder die literaturtheoretischen Debatten um Dekon-
struktion und Diskursanalyse mag fiir den Literaturwissenschaftler in seiner
Disziplin niitzlich sein, aber was niitzt dieses Wissen aufierhalb ihrer selbst,
welchen Nutzen stellt das Wissen der Disziplin Literaturwissenschaft der
Gesellschaft zur Verfiigung? Wollte man die Frage in dieser Weise stellen,
dann liefle man sich allerdings immer schon auf die Kategorie der Niitz-
lichkeit des Wissens ein. Man wiirde dann vielleicht argumetieren, dass die
Literaturwissenschaft fiir die — auch in 6konomischen Zusammenhéngen -
so niitzliche Text- oder Lesekompetenz sorge und am Ende gar behaupten,
sie sei niitzlicher als etwa die Geschichtswissenschaft, deren Wissen tiber die
Bestattungsriten der Neandertaler nun wirklich nutzlos wére. Gerade die-
ses argumentative Wettrennen um die eigene disziplindre Niitzlichkeit soll
aber hier unterbleiben — und eben deshalb steht die Literaturwissenschaft in
meinem Titel in Klammern. Mehr als um das Unniitze Wissen der Litera-
turwissenschaft im Besonderen geht es im Folgenden um die Frage und die
Geschichte des Unniitzen Wissens tiberhaupt, und zwar ohne die Kategorie
des Niitzlichen selbst bereits zu akzeptieren. Vielmehr méchte ich als Litera-
turwissenschaftler fragen, wie und warum eine solche Kategorisierung des
niitzlichen und des unniitzen Wissens entstanden ist und wie man ihr — mit
diesem Wissen - vielleicht begegnen kénnte.

Zunichst: Was ist Wissen? Ansetzen mochte ich bei der grammatischen
Tatsache, dass es sich bei dem Verb >wissen< um ein priteritoprasentisches
Verb handelt. >Priteritoprisens« ist eine Bezeichnung fiir Vergangenheits-
formen mit prisentischer Bedeutung. So beschreibt >Ich weif3« das Ergebnis

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 Johannes F. Lehmann

eines vergangenen Prozesses, bezogen auf das Subjekt, und heif3t eigentlich:
JIch habe gesehen<! Es geht also um einen Zustand als Folge eines abge-
schlossenen Prozesses — ich weif etwas erst, wenn ich es gesehen, erfahren
oder gelernt habe. Das Verb >wissen< verweist somit auf die Vergangenheit,
die in der Gegenwart des Wissens prisent ist (oder auch wieder verges-
sen wird): Wissen ist in diesem genauen Sinne ein Priteritoprasens. Wenn
nun etwas zu wissen auf die Kategorie der Nitzlichkeit (in ihrer heutigen
Bedeutung) bezogen wird, so bekommt das durch Vergangenheitsbezug ge-
wonnene Wissen tendenziell iber das Prisens des Wissens hinaus einen
futurischen Bezug. Die Niitzlichkeit dessen, was ich weif}, bemisst sich an
seiner Potentialitit fiir die Gegenwart und mehr noch fiir die Zukunft: Ich
weill etwas (habe etwas erfahren), das mir nutzlich ist, indem es mich be-
fahigt, zu handeln bzw. mich zu erhalten oder Ziele zu erreichen. Insofern
spreizt sich im Begriff des niitzlichen Wissens eine spezifische Temporalitit
auf zwischen erfahren, gelernt haben einerseits und handeln andererseits.
Etwas Niitzliches zu wissen heif3t, dass ich als Subjekt in der Vergangenheit
etwas erfahren habe, das jetzt und fir die Zukunft wichtig sein wird.

Das Substantiv >Wissen< 16st nun, wenn es in objektiver Bedeutung ge-
braucht wird, den subjektiven Aspekt des Priteritums >ich habe erfahren,
sich habe gesehen« tendenziell auf, indem es allein das Wissbare bezeichnet,
die Menge all dessen, was gewusst werden kann, sozusagen unabhingig
vom subjektiven Akt des Sehens oder Erfahrens.? Die Belege fiir eine Sub-
stantivierung des Verbs >wissen< zur objektiven Bedeutung von >das Wissen«
hiufen sich erst seit dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts.® Diese Sub-

»Priteritoprisentia sind Verben, die der Form nach ein Priteritum, der Bedeutung nach
aber ein Prasens darstellen. Ein Beispiel dafiir ist das Verb wissen: Es leitet sich aus einer
Waurzel ab, die >sehen< bedeutet: was man gesehen hat, das weiff man.« Elke Hentschel/
Petra M. Vogel (Hg.), De Gruyter-Lexikon, Deutsche Morphologie, Berlin 2009, S. 338.
Vgl. zur Diskussion eines objektiven bzw. »impersonalen« Begriffs des Wissens: Tilmann
Képpe, Vom Wissen in Literatur, in: ZfG N.F. 17/2 (2007), S. 398-410, hier S. 406ff.
Koppe bestreitet den Sinn des Begriffs von impersonalem Wissen und beharrt darauf,
dass Wissen immer eine Beziehung zwischen Subjekt und Sachgehalt bezeichnet. Er un-
terschldgt damit den begriffsgeschichtlichen Prozess der Substantivierung und seinen me-
dienhistorischen Hintergrund. Kritisch zu Képpes Bestreitung eines Begriffs von »imper-
sonalem Wissen« Fotis Jannidis, Zuerst Collegium Logicum. Zu Tilmann K6ppes Beitrag
Wissen in Literatur, in: ZfG N.F. 18/2 (2008), S. 373-377, hier S. 376.

In Zedlers Universal-Lexikon gibt es keinen Eintrag zum Substantiv Das Wissen. Bei
Adelung gibt es zwar einen solchen Eintrag, aber zugleich den Hinweis, dass das Wort
»doch nur selten« vorkomme. Adelung kennt noch den Begriff »Wissenheit«, das aber
»fiir sich allein veraltet« sei und nur noch in >Unwissenheit« vorkomme; sowie das Wort
>Wissenschaft¢, das aber im Sinne von >Ich habe keine Wissenschaft von der Sache< im
Hochdeutschen zu veralten« beginne. Johann Christoph Adelung, Grammatisch-kriti-

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 87

stantivierung ermoglicht eine diskursive Objektivierung dessen, was potenti-
ell gewusst werden kann: Es bezeichnet eine Datenmenge, die fiir subjektive
Akte des Erfahrens/Sehens gleichsam bereitsteht — und die sich durch solche
subjektive Akte und ihre Vezeichnung bzw. Weitergabe die ganze Zeit tiber
andert, erweitert oder auch verschiebt. \Das Wissen< bezeichnet gleichsam
den sich veriandernden oder erweiternden, sich verschiebenden Pool aller
moglichen diskursiv jeweils vorritigen Erfahrungen und Kenntnisse. Da-
mit 16st sich das Substantiv zunichst von der spezifischen subjektiven Tem-
poralitit des priteritoprasentischen Verbs ab. Nicht »ich weifi< (im Sinne
von ich habe erfahren<), sondern: Es gibt das Wissen der Physiognomik,
der Medizin, der Physik, der Literaturwissenschaft etc. Das Wissen, das als
Singularetantum zugleich plurale Bedeutung hat, impliziert eine bestimmte
Menge an Daten bzw. Informationen etc., die auf bestimmte Weise medial
da sind und nun als medial gebundene ihrer eigenen zeitlichen Dynamik
unterworfen sind.* Die Substantivierung des Wortes >Wissen« korreliert so
mit der aufkldrerischen Reflexion von Medien und vor allem von Schrift als
zentralem Speichermedium von Wissen sowie — damit zusammenhéngend
- mit dem Prozess der Verzeitlichung von Zeit, wie er sich etwa im Historis-
mus Herders niederschligt.” Man kann »das Wissen< nun reflexiv entweder
auf Grof3subjekte beziehen, wie das Wissen der Gesellschaft, das Wissen
der heutigen Zeit, das Wissen vergangener Gegenwarten, das Wissen des
Menschen etc. — oder aber den Bezug auf Subjekte des Wissens ganz beisei-
telassen. Man kann dann einfach sagen, das Wissen ist genau oder ungenau,
sicher oder unsicher, praktisch oder theoretisch, aktuell oder veraltet, mehr
oder weniger, oder eben: niitzlich oder unniitz.

Im Hinblick auf die Frage der Nutzlichkeit des Wissens spreizt sich auch
beim Substantiv eine spezifische Temporalitit auf. Auch hier verkniipft sich

sches Worterbuch der hochdeutschen Mundart, Bd. 4, Wien 1811, Sp. 1582. Die friihes-
ten Grimm’schen Belege fiir -das Wissen< in objektiver Bedeutung stammen von Lavater,
Herder und Goethe. Jacob und Wilhelm Grimm, Artikel Wissen, in: Diess., Worterbuch
der deutschen Sprache, Leipzig 1854, Bd. 30, Sp. 743-748.
»Als strukturierte Menge von Kenntnissen, die in kulturellen Systemen erworben und
aktualisiert, modifiziert und weitergegeben werden, unterliegt Wissen einer zeitlichen Dy-
namik.« Ralf Klausnitzer, Literatur und Wissen. Zuginge, Modelle, Analysen, Berlin/
New York 2008, S. 29. Ein zu einer bestimmten Zeit publiziertes Lexikon veraltet eben
mit der Zeit.
»Tiefer gesehen, ist der Historismus die Erméglichung dieser Differenz von gegenwirti-
ger Vergangenheit und vergangenen Gegenwarten, wurzelt also im Reflexivwerden der
Zeit selbst.« Niklas Luhmann, Weltzeit und Systemgeschichte, in: Hans Michael Baum-
gartner/Jérn Risen (Hg.), Seminar: Geschichte und Theorie: Umrisse einer Historik,
Frankfurt a.M. 1976, S. 354.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 Johannes F. Lehmann

die Vergangenheit der Wissenserhebung und der (medial und diskursiv be-
dingten) Wissensweitergabe und der (medial und diskursiv bedingten) Ak-
kumulation von Wissen mit der Frage nach seiner jetzigen oder zukiinftigen
Anwendung. Beim Substantiv >Wissen« und der Frage seiner Niutzlichkeit
geht es dabei aber um die Zeitlichkeit bzw. die Temporalstruktur der Ge-
sellschaft selbst. Die Frage, wie Wissen und Niitzlichkeit jeweils verkoppelt
bzw. korreliert werden, hat seinen tieferen Grund in der jeweiligen Tempo-
ralstruktur der Gesellschaft und ihrer diskursiven Reflexivitit. Dafiir spricht
nicht zuletzt, dass die Herausbildung des objektiv gebrauchten Substantivs
»das Wissen< und die Hochkonjunktur der gesellschaftstheoretischen Kate-
gorie der >Nitzlichkeit« bei Hume, Helvetius oder Bentham zeitlich zusam-
menfallen: in die zweite Hilfte des 18. Jahrhunderts, d.h. genau in die Zeit
der »Historisierung der Zeit«.®

Anders gesagt, die Kategorie der Un/Nitzlichkeit durchlduft (gerade in ihrer
Anwendung auf das Wissen) seit der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts
selbst einen Transformationsprozess, der mit dem Prozess der Verzeitli-
chung der Zeit verzahnt ist. Das mochte ich anhand von Rousseaus Erzie-
hungsroman Emil zeigen, der intensiv iber das niitzliche und das Unniitze
Wissen nachdenkt und dabei seinerseits einen literarischen Text, ndmlich
einen Roman, ins Spiel bringt. Rousseaus Ausgangshypothese seines gesam-
ten padagogischen Unternechmens und der Beantwortung der Frage nach
der Nitzlichkeit dieses Unternehmens fiir den fiktiven Zogling Emil ist eine
Reflexion der Zeit, die er als Medium permanenter Veranderung beschreibt:

Wenn der Mensch immer in seinem Lande verhaftet bliebe, wenn immer das gleiche
Wetter herrschte, wenn niemand seinen Stand wechselte, so wire die herrschende
Praxis in gewisser Weise gut. Das Kind, einmal fiir seinen Beruf erzogen, brauchte
thn niemals mehr zu verlassen und wire niemals den Unbequemlichkeiten eines
anderen ausgesetzt. Aber die Verhéltnisse dndern sich stindig, der Geist des Jahr-
hunderts ist unruhig und stiirzt von Generation zu Generation alles um. Ist es daher
nicht unsinnig, ein Kind so zu erziehen, als brauchte es sein Zimmer nie zu verlas-
sen, als bliebe es immer inmitten seiner Leute?’

Derlei Reflexionen auf die Zeitlichkeit aller Bedingungen und Verhaltnis-
se finden sich auch bei anderen Autoren der gleichen Zeit. Diderot etwa
legt seiner Dramenreform die Einsicht zugrunde, dass, wie es heif3t, »taglich

° Fbd.,S. 352. }
JeanJacques Rousseau, Emil oder Uber die Erzichung, in neuer dt. Fassung besorgt von

Ludwig Schmidts, Paderborn/Wien/Ziirich 1991, S. 15.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 89

neue Stinde entstehen«.® In Lenz’ Hofmeister belehrt der aufgeklirte Gehei-
me Rat von Berg seinen Bruder: »Unsere Kinder sollen und miissen das
nicht werden, was wir waren: die Zeiten andern sich, Sitten, Umstinde,
alles.«’ Und bei Thomas Paine kann man lesen: »The circumstances of the
world are continually changing, and the opinions of men change also.«'?
Rousseau nun entwickelt vor diesem Hintergrund ein Modell von Erzie-
hung, das angesichts dieser permanenten Verianderung eine fiir den Erwerb
von Wissen und Erfahrung spezialisierte Eigenzeit einrichtet, die auf eine
spatere Zeit bezogen ist. Die wichtigste und niitzlichste Regel jeder Erzie-
hung lautet hierbei: »nicht: Zeit gewinnen, sondern Zeit verlieren.«'! Das
Prinzip ist, fiir die Kindheit Zeit zu opfern, die man dann aber mit Zinsen
zuriickerhélt. Gefordert wird ein vor den Anforderungen der Gegenwart
geschiitzter Zeitraum fiir die Kindheit, der auf die sich wandelnde Zeit
der Gesellschaft, auf zukiinftige Gegenwarten bezogen ist.!* Das Ziel ist
die Ausbildung eines »Menschen an sich«,'® der unter sich wandelnden
Bedingungen anpassungs- und lernfihig bleibt. Der Mensch soll nicht fir
einen bestimmten Platz, Stand oder Beruf erzogen werden, sondern seine
Berufung ist, Mensch zu sein, das »Leben ist sein Beruf:«!* »Und wenn das
Schicksal ithn zwingt, seinen Platz zu wechseln, er wird immer an seinem
Platz sein.«!®

Diese Erziehung fir unvorhersehbare zukiinftige Gegenwarten arbeitet
nun selbst mit dem Prinzip des niitzlichen Wissens, das innerhalb dieser ge-
schiitzten Eigenzeit ganz auf die Gegenwart und die Perspektive des Kindes
bezogen bleiben kann. »Ein Erwachsener mufl vieles wissen, dessen Nutzen

Denis Diderot, Unterredungen tiber den >Natiirlichen Sohn, in: Ders./Lessing, Das The-
ater des Herrn Diderot. Aus dem Franzgsischen tibersetzt von Gotthold Ephraim Lessing.
Anmerkungen und Nachwort von Klaus-Detlef Miiller, Stuttgart 1986, S. 159.

9 Jakob Michael Reinhold Lenz, Der Hofmeister, in: Ders., Werke und Briefe, hg. von
Sigrid Damm, Bd. 1: Dramen, Frankfurt a.M./Leipzig 1987, S. 43.

Thomas Paine, Rights of man (1791), in: Ders., The Writings of Thomas Paine, hg. von
Moncure Daniel Conway, Bd. 2, New York 1967, S. 281. Vgl. auch Paul Henri Thiry
d’Holbach, System der Natur oder von den Gesetzen der physischen und der moralischen
Welt, tbers. von Fritz-Georg Voigt, Frankfurt a.M. 1978, S. 80: »Andert sich nicht alles
um uns herum? Andern wir uns nicht selbst?«

Jean-Jacques Rousseau, Emil, S. 72.

Noch einmal Luhmann tber das neuzeitliche Zeitbewusstsein: »Die Gegenwart ver-
steht sich als Vergangenheit kunftig-kontingenter Gegenwarten und wihlt sich selbst als
Vor-Auswahl kiinftiger Kontingenz. [...] Deshalb wird Zukunft als Horizont von Selekti-
vitdt thematisch.« Niklas Luhmann, Weltzeit, S. 369f.

13 JeanjJacques Rousseau, Emil, S. 15.

4 Ebd., S. 14 [Hervorh. JL).

15 Ebd.

10

11
12

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 Johannes F. Lehmann

ein Kind noch nicht einsehen kann.«!® Daher sei dem Kind solches Wissen
als fiir es nutzlos auch zu ersparen. Vielmehr soll das Kind lernen, »was
seinem Alter niitzlich ist«<!” und nichts weiter. »Aber«, so fihrt Rousseau
den méglichen Einwand selbst formulierend fort, »wird dann noch Zeit sein,
das zu lernen, was man wissen muf}, wenn der Augenblick gekommen ist,
sein Wissen auch anzuwenden? Ich weil} es nicht. Was ich aber weif}, ist,
daf es unméglich ist, es frither zu lernen.«'® Was das Kind allerdings schon
jetzt, im Alter, in dem es prinzipiell den Nutzen der Voraussicht erkennen
kann, lernen soll, ist die Kategorie der Niitzlichkeit des Wissens selbst, es
soll lernen, »nur Niitzliches wissen zu wollen«.!® Rousseau schreibt: »Wozu
niitzt das? Das ist von nun an das geheiligte Wort, das zwischen ihm und
mir iiber alles Tun in unserem Leben entscheidet.«** Mit der Frage: »Wozu
niitzt das?« kann der Erzieher nun zum einen die Wissbegierde des Zéglings
lenken, sicht sich aber andererseits auch selbst der Frage ausgesetzt, die von
nun an der Zégling auch an den Erzieher richten wird. Was dabei her-
auskommit, ist ein Trainingslager des niitzlichen Wissens in der jeweiligen
Gegenwart, d.h. das Lernen der Zukunfts- und Voraussichtskategorie der
Niitzlichkeit aus der konkreten kindlichen Gegenwart heraus. Und genau
um dieser Gegenwart willen soll man Zeit verlieren wollen, d.h. sich von
der Niitzlichkeit fiir die jetzige Gegenwart der Erwachsenen abkoppeln. In
dieser eigens eingerichteten Eigenzeit sollen Wissen und Nutzen moglichst
eng — durch Erfahrung in der Gegenwart — miteinander verkniipft werden,
damit Emil in der unvorhersehbaren zukiinftigen Gegenwart jeweils das
niitzliche Wissen selbst suchen und finden kénnen wird. Dass dazu dann
noch Zeit sein wird, so dass man sich jetzt leisten kann, um dieser zukiinfti-
gen Zeit willen Zeit zu verlieren, ist der Zeit- und Zukunftsoptimismus, der
Rousseaus Zurichtung und Instrumentalisierung der kindlichen Neugier fiir
die Fokussierung auf das Nutzliche zugrunde liegt. Das Paradox besteht

16 Ebd., S. 173.

7" Ebd.

18 Ebd. Diese zeittheoretische Grundlegung der Pddagogik nimmt spdter Schleiermacher
auf: »Jede padagogische Einwirkung stellt sich dar als Aufopferung eines bestimmten
Moments fiir einen zukinftigen, und es fragt sich, ob wir befugt sind, solche Aufopfe-
rungen zu machen?« Friedrich Ernst Daniel Schleiermacher, Theorie der Erzichung. Die
Vorlesungen aus dem Jahr 1826, Nachschriften, in: Ders., Ausgewdhlte pidagogische
Schriften. Besorgt von Ernst Lichtenstein. Paderborn 1959, S. 36-243, hier S. 82. Siche
hierzu auch Manfred Liiders, Zeit, Subjektivitdt und Bildung. Die Bedeutung des Zeitbe-
griffs fir die Padagogik, Weinheim 1995, S. 113.

19 JeanJacques Rousseau, Emil, S. 173.

20 Ebd.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 91

demnach darin, dass einerseits der Nutzen eine Kategorie ist, die mit der
Voraussicht auf die Zukunft gerichtet ist, die aber als Gegenwartserfahrung
etabliert werden muss, und dass hierfir in einer sich wandelnden Gesell-
schaft selbst eigens Zeit zur Verfiigung gestellt werden muss.

Rousseaus Beispiel fiir die Erfahrung des niitzlichen Wissens ist gleichsam
das Paradigma des niitzlichen Wissens, namlich Orientierungswissen im
Moment der Gefahr. Wihrend Jean-Jacques mit seinem Schiiler »den Lauf
der Sonne und die Art studier|[t]e, wie man sich orientiert«,?! fragt ihn Emil,
wozu das niitze sein soll. Dieselbe Frage stellt Emil angesichts der geogra-
phischen Belehrung tiber die unmittelbare Umgebung (dass der Wald nérd-
lich von Montmorency liegt). Anstelle eines Vortrags hieriiber inszeniert
JeanJacques am nichsten Tag eine Situation, in der er und Emil sich in
genau diesem Wald verirren, so dass das Wissen der Astronomie und der
Geographie, wie mit dem Sonnenlauf und der Kenntnis von Himmelsrich-
tungen und geographischen Verhdltnissen der Weg nach Hause gefunden
werden kann, als niitzliches Wissen unmittelbar mit der Bewiltigung dieser
konkreten Gefahr, als Verirrte im Wald Hunger zu leiden, verbunden wird.
Jean-Jacques reduziert so die Kategorie des Nutzens auf erfahrbares, gegen-
wirtiges und letztlich korperbezogenes Handlungswissen; auf, so konnte
man sagen, Rettungswissen. Schliefilich will Emil vor allem deshalb aus
dem Wald herausfinden, weil er schon groflen Hunger hat. Nutzen wird
zuriickgebunden an den Korper und an Handlungen, die sich auf ihn und
seine Erhaltung beziechen. Am plausibelsten ist die Niitxichkeit des Wissens
offenbar im Moment der Gefahr, im Moment der Bedrohung, namlich als
Rettungswissen, da in der Situation der Gefahr das gegenwirtige Moment
und das zukiinftige - in der vollbrachten Selbsterhaltung — zusammenfallen.
Nichts macht die Niitzlichkeit des Wissens so evident wie Situationen, in
denen das Wissen Mittel der Rettung bzw. des Uberlebens ist. Das Paradig-
ma fiir den ausschliefllichen Bezug auf niitzliches Wissen ist fiir Rousseau
daher folgerichtig Daniel Defoes Robinson Crusoe, das einzige Buch, das fir
lange Zeit Emils »ganze Bibliothek«®? ausmacht, das er allerdings nur in
gekiirzter Form lesen darf: »Dieser Roman muf} von seinem tiberfliissigen
Beiwerk befreit werden. Er mufl mit dem Schiffbruch Robinsons beginnen
und mit der Ankunft des rettenden Schiffes enden.«*® Ausgespart werden
muss die Vorgeschichte des Vater-Sohn-Konflikts, die Robinson als seine

2l Ebd., S. 175.
22 Ebd., S. 180.
23 Ebd., S. 180f.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 Johannes F. Lehmann

Urstinde beschiftigt, sowie sein Reichtum am Ende, der gleichsam als Be-
lohnung seiner Bufzeit auf der Insel erscheint.?* Ins Bewusstsein des jungen
Lesers soll allein jener Crusoe treten, der die ganze Zeit mit den dridngen-
den Gegenwartsbedtrfnissen kampft und bei den Versuchen, sie zu befrie-
digen, unmittelbar merkt, welches Wissen niitzlich ist und welches nicht.
Der gerettete Schiffbriichige auf einer einsamen Insel ist somit in einer fiir
den Test auf die Nutzlichkeit des Wissens idealen Situation, da er all sein
Wissen unmittelbar fir seine Selbsterhaltung einsetzen muss und dabei auf
sich ganz allein gestellt ist — das niitzliche Wissen also auch selbst erzeugen
bzw. finden muss. Das Kind wird sich, so Rousseau, begeistert in Robinson
Crusoe versetzen. »Es mochte alles wissen, was niitzlich ist. Aber auch nur
das!«®® Das niitzliche Wissen schlechthin ist das rettende Wissen, das Wis-
sen zum Uberleben. Und die Niitzlichkeit dieses rettenden Wissens erweist
sich immer nur innerhalb einer bestimmten Geschichte, in der im konkreten
Ablauf der Zeit eine Krise eintritt, die durch ein Wissen im gegenwirti-
gen Moment der Gefahr gelést wird — und erst im Moment dieser Gefahr
bzw. der Rettung erweist sich, welches Wissen tatsichlich niitzlich gewesen
sein wird und welches nicht. Gerade wenn man - angesichts einer sich per-
manent wandelnden Welt - nicht voraussehen kann, welches Wissen in
Zukunft niitzlich sein wird, muss man das Finden des Niitzlichen in der je-

24 Ausgespart werden muss auch der noch im gleichen Jahr (1719) erschienene gesamte zwei-
te Teil, mit dem inhaltsangebenden Titel: »The Farther Adventures of Robinson Crusoe;
Being the Second and Last Part of His Life, And of the Strange Surprising Accounts of his
Travels Round three Parts of the Globe«, der in den Ausgaben des 18. Jahrhunderts oft
dem ersten Teil gleich beigefiigt war. Fir diesen Hinweis danke ich Roland Borgards.
Ebd., S. 181. Robinson Crusoe als Trainingsmedium niitzlichen Wissens steht auch im
Zentrum von Johann Heinrich Campe, Robinson der Jingere, zur angenehmen und niitz-
lichen Unterhaltung fiir Kinder. Nach dem Erstdruck hg. von Alwin Binder/Heinrich
Richartz, Stuttgart 2005 (zuerst Hamburg 1779). Gampe zitiert in der Vorrede die Passage
aus Rousseaus Emil tber Robinson Crusoe und kommt in seiner Version immer wieder auf
die Kategorie des niitzlichen Wissens und die Niitzlichkeit der Not zuriick. Diese besteht
darin, dass er »sich immer selbst fragte: wozu mégte das wohl ntitzlich sein?« Ebd., S. 94.
Allerdings geht es hier nicht allein um den Nutzen des Wissens fiir das eigene Uberle-
ben, sondern mehr noch um ein Training der Theodizee: Alle Ereignisse sind als weise
Veranstaltungen Gottes zu bewerten, die fiir die eigene moralische Vervollkommnung
niitzlich sind. Johann Karl Wezels Robinson Krusoe, der 1779 und 1780 in zwei Banden er-
schien, fokussiert dagegen weder das niitzliche Wissen noch die Theodizee, sondern die
Nutzlosigkeit historischer Erfahrung angesichts eines durch Egoismus, Herrschaftssucht
und Besitzgier angetriebenen >Fortschritts«. Vgl. hierzu Jérg Schonert, Wezels und Cam-
pes Bearbeitung des >Robinson Crusoe«. Zur literarischen Durchsetzung des biirgerlichen
Wertkomplexes >Arbeitc in der Literatur des spaten 18. Jahrhunderts, in: Ders., Perspek-
tiven zur Sozialgeschichte der Literatur. Beitrdge zu Theorie und Praxis, Tiibingen 2007,
S. 97-112.

25

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 93

weiligen Gegenwart trainieren — als Fahigkeit, die dann auch fiir zukiinftige
Gegenwarten bereitsteht.

Rousseau hatte also eine Eigenzeit fiir die Erziehung eingerichtet, die jen-
seits der unmittelbaren 6konomischen Niitzlichkeit genutzt werden soll, um
die Kategorie der Niitzlichkeit und des niitzlichen Wissens in der Gegen-
wart (und zugleich freigestellt von ihr) fiir die Zukunft zu trainieren. Die
Griindung der Humboldt-Universitdt um 1810 betreibt analog hierzu eben-
falls die Einrichtung einer Eigenzeit, in der die studierende Jugend von der
Verpflichtung auf Fragen der unmittelbaren Nitzlichkeit fir die Gegenwart
freigestellt wird. Schon Friedrich Schiller plddiert in seiner Jenaer Antritts-
vorlesung dafiir, in diesem Sinne Zeit zu verlieren. Wihrend der philoso-
phische Kopf gerade dasjenige Wissen sucht, »das den Geist nur als Geist
vergniigen kanne, so lasst der Brotgelehrte nur solches Wissen als niitzlich
gelten, das er in seinem Amt brauchen kann. »Alle Zeit«, so Schiller weiter,
die der Brotgelehrte dem blof3 geistig vergniiglichen Wissen widmet, »wiir-
de er seinem kiinftigen Berufe zu entzichen glauben und sich diesen Raub
nie vergeben.«*® Ahnlich argumentiert Henrik Steffens in seinen Vorlesun-
gen Uber die Idee der Universititen (1809). Auch hier geht es darum, dass die
Studierenden in der Institution Universitit aus »dem Drang des gegenwir-
tigen Lebens«, dem der Staat unterliegt, »heraustreten« sollen, um eine Zeit-
lang »unniitze Biirger« zu sein, die am »Kampf mit iufieren Umstinden«<®
nicht teilnehmen, damit sich die Talente und die Freiheit des Einzelnen ganz
entfalten kénnen. Die Eigenzeit der Institution Universitdt ist somit gerade
kein Trainingslager fir die Kategorie der gegenwartigen Niitzlichkeit, son-

26 Friedrich Schiller, Was heifit und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?
Eine akademische Antrittsrede, in: Ders., Sdmtliche Werke, hg. von Gerhard Fricke/
Herbert G. Gopfert, Bd. 4: Historische Schriften, Miinchen 1980, S. 750.

¥ Henrik Steffens, Uber Idee der Universitit, in: Ernst Anrich (Hg.), Die Idee der Universi-
tat. Die finf Grundschriften aus der Zeit ihrer Neubegriindung durch klassischen Idealis-
mus und romantischen Realismus, 2., unverdnd. reprograf. Nachdr. d. Ausg. Darmstadt
1956, Darmstadt 1964, S. 309-374, hier S. 324f. In dieser zweiten Vorlesung lasst Steffens
die Gegner seiner Idee von der Universitit zu Wort kommen, das heifit diejenigen, die
die Universitit auf die Teilnahme am gegenwirtigen Kampf um das Dasein des Staates
und auf unmittelbare Niitzlichkeit verpflichten wollen. Sie sagen etwa: »[...] der Staat
aber unterliegt dem Drange der erscheinenden Gegenwart. Aus diesem Grunde hat der
Staat recht, wenn er nur die Richtung des Geistes als ihm zugehorig anerkennt, die der
Gegenwart untergeordnet ist und ihren Bediirfnissen entspricht.« (ebd., S. 323f.) Und:
»Zwar habt ihr versucht, das sogenannte Nutzliche, welches nichts anders ist, als die
Richtung der Titigkeit eines jeden Biirgers zur Unterhaltung des Ganzen, zu schmihen
und herabzuwiirdigen. [...] Thr habt unrecht. Nicht umsonst genief3t ihr die Vorteile der
Gesellschaft. Ein jeder muf} seinen Platz im Staat bezahlen mit einer niitzlichen Tatigkeit«

(ebd., S. 325).

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 Johannes F. Lehmann

dern, im Gegentelil, fur die Transzendenz jeder Nutzlichkeit, fiir die Freiheit
zum Unniitzen Wissen. Sie bildet, jenseits der Gegenwart, das Prinzip des
Lebens des Staates. Aber genau wie fiir Rousseau ist auch fiir Steffens die
Frage nach dem niitzlichen bzw. nach dem Unniitzen Wissen eine Frage
der gesellschaftlich institutionalisierten Temporalitit. Und genau wie bei
Rousseau spielt auch fiir Steffens die Transzendenz der Gegenwart und die
Reflexion der Zeitlichkeit eine zentrale Rolle:

Thr behauptet, dafy der Staat, gefangen von dem Drange der Gegenwart, bei allen
Veranlassungen nur auf die Bediirfnisse derselben zu sehen hat. Aber was ist denn
diese Gegenwart? Bestimmt durch die Vergangenheit, aufgelost durch die Zukuntft,
14fit sie sich in keinem Momente fassen. Was ihr fiir die Gegenwart einrichtet, ist
verginglich wie sie.?®

Bezieht man sich allein auf die Gegenwart, verliert man die Zukunft. Wer
sich, so Steffens, dem »Drang der Umstande« unterwirft, der »vernichtet die
lebendige Zukunft, eine kurze Gegenwart voriibergehend darzustellen«:**

Nur derjenige Staat, der es einsicht, daf} das Entfaltende und Belebende in seiner Er-
scheinung nicht wiederum durch diese gemessen werden kann, dafl es vielmehr, den
unscheinbaren Keim der Zukunft enthaltend, als sein innerstes Heiligtum gepflegt
werden muf}, kann ohne Sorgen den Triibsalen der Zeit und dem unvermeidlichen
Untergang bestehender Einrichtungen entgegensehen, denn was in ithm lebt, gehért
nicht einer einzelnen Zeit oder bestimmten Umstanden, vielmehr der ewig sich neu
gestaltenden Geschichte.?

Mit seiner naturphilosophischen und organismustheoretisch begriindeten
Dialektik von Freiheit und Notwendigkeit, Leben und Staat, pladiert Stef-
fens einerseits, wie Rousseau, fiir eine institutionelle Zeit, in der die Niitz-
lichkeit der Gegenwart transzendiert wird und in der, gegen Rousseau, Zeit
fur Unniitzes Wissen sein soll; andererseits begriindet er diese Transzen-
denz aber selbst wieder mit einem, freilich ganz anders gelagerten, Ret-
tungsnarrativ. Denn nur der Staat hat »die heitersten Hoffnungen fur die
Zukunft«*' der auf diese Weise -~ und vor allem aufgrund des Studiums
der Dichter der eigenen nationalen Vorzeit — sein mnneres Leben erhdlt. Auch

28 Ebd., S. 341. Vgl. auch Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Vorlesungen tiber die Metho-
de des akademischen Studiums, in: Ernst Anrich (Hg.), Die Idee der deutschen Univer-
sitdt, S. 19. Schelling wendet sich explizit gegen all jene, die »die Wissenschaft tiberhaupt
nur als Niitzlichkeit begreifen«.

29 Ebd., S. 342.

30 Ebd., S. 34f.

*1 Fbd., S. 363.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 95

Steffens bezieht in letzter Konsequenz die Einrichtung einer Eigenzeit fiir
Wissen jenseits der Niitzlichkeit auf das Uberleben: Nicht als von der Ge-
genwart abgekoppelte Trainingszeit fir die Fahigkeit, zukiinftig rettungs-
niitzliches Wissen zu erzeugen, sondern dialektisch, als Eigenzeit jenseits
der Frage nach der Niitzlichkeit, die als solche jene Freiheit erméglicht, die
fiir den Staat das innere Leben (und dadurch auch das duflere) und den
Fortschritt allererst sichert.

Vierzig Jahre spater kommt Robert Eduard Prutz in seinem Gesuch um eine
Anstellung als Dozent der Literaturgeschichte an der Universitdt Halle auf
dieses Rettungsnarrativ zurtick. Zunéchst rdaumt er ein, dass man immerhin
fragen konne, wozu der Staat einen Dozenten einer Wissenschaft bezahlen
solle, »die weitab liegt von den Interessen dieser Zeit, die keinen politischen
Nutzen, keine praktische Wirksamkeit mehr hat«,** um dann folgenderma-
flen zu antworten:

Was Preuflen errettet hat aus einem noch viel tieferen Zusammensturz, als der ge-
genwirtige, nach dem Jahre 1806; was seine glorreiche Erhebung in den Freiheits-
kriegen erméglicht und vorbereitet; was endlich ihm Kraft gegeben, jene Jahre des
Irrthums und der Erniedrigung zu tiberdauern, ja was selbst auch sie nicht ohne
einen gewissen Schimmer des Ruhms und der Grofie gelassen hat - : die Macht der
Bildung, die Stirke der Wissenschaft, die rettende Kraft des Geistes.3

An dieser Begriindung, d.h. an der (wie auch immer vermittelten) Verwen-
dung des Rettungsnarrativs und seines Bezugs auf das Leben und Uberle-
ben mag es liegen, dass das Modell Humboldt-Universitit unserer Tage so
widerstandslos durch die heute dominierenden Rettungsnarrative hat aufge-
16st werden koénnen. Durch jene 6konomisch-liberalistischen Diskurse, die
uns permanent suggerieren, dass wir angesichts der Bedrohung durch die
Globalisierung und den Wettbewerbsdruck auf dem Weltmarkt keine Zeit
mehr fiir eine Zeit des unniitzen, d.h. des nicht immer schon auf unmit-
telbaren Praxisbezug gemiinzten Wissens haben. Denn an die Stelle jenes
Zukunftsoptimismus und Fortschrittsglaubens ist in unserer »breiten Ge-
genwart« der prinzipielle Zweifel daran getreten, ob wir iiberhaupt eine Zu-
kunft haben, da sie, wenn tiberhaupt, nur mehr im Modus der Bedrohung
erscheint: »Sie ist kein offener Horizont von Moglichkeiten mehr, sondern

32 Robert Prutz an das Ministerium: Gesuch um Anstellung an der Universitit Halle, Berlin
13.8.1848, in: Uwe Meves (Hg.), Deutsche Philologie an den preuflischen Universititen
im 19. Jahrhundert. Dokumente zum Institutionalisierungsprozess, Teilband I: Einfiih-

. rung, I. Teil: Universititen, Berlin/New York 2011, S. 462-472, hier S. 467.

Ebd.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 Johannes F. Lehmann

eine Dimension, die sich zunehmend allen Prognosen verschliefit und die
zugleich als Bedrohung auf uns zuzukommen scheint.«3*

Rousseau hatte in einem ersten Schritt fiir eine Eigenzeit der Bildung pla-
diert, die sich von der Nitzlichkeit der Gegenwart abkoppelt. Er hatte dann
in einem zweiten Schritt diese Eigenzeit fiir ein Training der Suche nach
niitzlichem Wissen vorgesehen. Die Humboldt-Universitit pladiert eben-
falls fiir die Institutionalisierung einer Eigenzeit fiir Bildung, allerdings als
Ort, an dem das Wissen gerade nicht der Forderung der Niitzlichkeit unter-
worfen sein soll. Begriindet wird dies am Ende aber doch wieder mit einer
Form von Nitzlichkeit, nidmlich mit der Niitzlichkeit dieser Institution fiir
das Leben und Uberleben des Staats.

Unabhingig davon, ob das Wissen im Rahmen eines prinzipiellen Zu-
kunftsoptimismus und in Form institutioneller Eigenzeit (wie bei Rousseau
und auch bei Steffens) oder aber gerade durch ihren Abbau (wie heute) an
die Niitzlichkeit gebunden wird, immer sorgen gerade Narrative der Ret-
tung fir den Begriindungsrahmen und mit ithm fiir die besondere Evidenx
der Nitzlichkeit von Wissen. Diese Evidenz unterminiert und reduziert
auch noch heute die urspriinglich viel weitere Bedeutung der Kategorie des
Nutzens.

Der philosophische Begriff des Nutzens kreist urspriinglich um die Frage des
Guten.®® Bis in die Neuzeit hinein steht das Niitzliche in inklusiver Opposi-
tion zum Guten. Neben dem in sich selbst Guten (honum honestum) und dem
Lustvollen (bonum delectabile) — ist das Niitzliche dessen dritte Form (bonum
utile), d.h. ein Gut, das nicht um seiner selbst willen erstrebt wird. Zugleich
aber, so Christian Thomasius, ist das Niitzliche selbst ein Kriterium, um das
wahre honestum vom falschen und das gute Lustvolle vom schéidlichen zu
unterscheiden. Daftir muss man vor allem gegenwirtiges und zukiinftiges
Gut trennen. So weist Thomasius die alte, aristotelische Unterscheidung der
drei Formen des Guts zurtick, insofern sie allein auf einen Unterschied im
Zeitbezug beruhe:

Betrachte ich aber das Gute in Ansehen seiner selbst und seiner Gegenwirtigkeit /
so heisset es ein belustigendes Gut. Endlich wenn ich seine Wiirckung betrachte / so
heisset es niitzlich / nemlich so ferne es ein neues Gute zuwegen bringet / oder das
gegenwirtige continuiret. Und also ist kein anderer Unterschied unter dem niitzli-

3% Hans Ulrich Gumbrecht, Unsere breite Gegenwart. Aus dem Englischen von Frank Born,
Berlin 2010, S. 17.

35 Vgl. Otfried Hoffe, Nutzen, Nutzlichkeit, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches Worter-
buch der Philosophie, Bd. 4, Basel 1984, Sp. 992-1008.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 97

chen und belustigenden Guten / als dafl jenes auff zukiinfftige Dinge / dieses aber
auff gegenwirtige sein Absehen hat.*®

Wenn demnach letztlich alles wahrhafte Gut ntitzlich ist, dann weil mit dem
Leben und dessen Dauer ein Referenzrahmen gefunden ist, auf den jedes
Gut im Hinblick auf seinen Nutzen bezogen werden muss. Thomasius stellt
fest, »dafl dasjenige alleine gut sey / was des Menschen Wesen und Kriffte
am dauerhafftesten erhilt / und vermehret / es mége diese Erhaltung und
Vermehrung alsobald sich ereignen / oder erst eine geraume Zeit hernach
zu spithren seyn«.*” Alles, was das Leben und das Wesen des Menschen
erhdlt, ist gut und also niitzlich. So sehr Thomasius auch gegen die scho-
lastische Gelehrsamkeit und ihr Streben nach nutzlosem Wissen polemi-
siert,®® so sehr geht sein Begriff des Nutzens doch weit tiber die Sicherung
des bloflen physischen Uberlebens hinaus. Nutzen zielt fiir Thomasius auf
die Gliickseligkeit des Menschen, die letztlich in der Gemiitsruhe und in
der Selbsterkenntnis besteht. Seine Durchmusterung der Wissenschaften im
Hinblick auf ithren Nutzen hat dann auch exakt in diesem Begriff sein ent-
scheidendes Kriterium. Die blof3 »belustigenden Studia«,* wie die Historie,
die Geographie oder die Mathematik und die »meisten Teile der Physi(:«,40
haben, so Thomasius, dennoch

ithren Nutzen darinnen / dafy weil sie nicht eben grossen Kopffbrechens brauchen
/ und des Menschen natiirliche curiositit in etwas vergniigen / sie zugleich unver-
merckt denselben angewehnen stille zu sitzen und eine attention zu haben / welches
zwey sehr nothwendige Stiicke seyn die ernsthaffteren Studia zu beférdern / und zu
denenselben eine Lust zu erwecken.*!

Man sicht, dass Thomasius gar nicht tiber die Niitzlichkeit des Wissens
spricht, sondern tiber den Nutzen, eine Wissenschaft zu betreiben. Belusti-
gende Wissenschaften haben ihren Nutzen, insofern der Gelehrte sich an
ithnen erquickt, »daf} er folglich die ernsthafften Studia zu continuiren desto
munterer wird.«<*? Die niitzlichste Wissenschaft ist dann die, die »uns zur

36 Christian Thomasius, Einleitung zur Sittenlehre. Mit einem Vorwort von Werner

Schneiders, Hildesheim 1968, S. 35.

3 Ebd., S. 12f.

38 Vgl. Christian Thomasius, Austibung der Vernunftlehre. Mit einem Vorwort von Werner
Schneiders, Hildesheim 1968, S. 61ff.

39 Ebd,, S. 56.

40 Ebd,, S. 57.

4 Ebd,, S. 571.

2 Ebd., S. 59.

—

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 Johannes F. Lehmann

Gemiiths-Ruhe fiithret«, und das ist die »Sitten-Lehre«.* Der Begriff des
Nutzens erhélt hier also einen sehr weiten Umfang, niitzlich ist jedes wahr-
hafte Gut, oder, wie es noch bei Adelung Ende des 18. Jahrhunderts heifit,
»jede Verbesserung des Zustandes, sie sey von welcher Art sie wolle«.** So
kann man »Nutzen aus einer Lehre, aus einer Erkenntnis ziehens, jeden-
falls dann, wenn man sie zur »Erweiterung seiner Erkenntnif} oder zur Ver-
besserung des sittlichen Zustandes anwenden«*> kann. Ahnlich umfassend
und zunichst nicht auf den Kérper und das blofle, physische Uberleben
bezogen, formuliert Jeremy Bentham: »Alles das ist dem Nutzen oder dem
Interesse eines Individuums gemaf}, was dahin zielt, die Totalsumme seines
Wohlseins zu vermehren.«*® Zwar basiert das Prinzip der Niitzlichkeit bei
Bentham und auch bei Claude-Adrien Helvétius auf dem antagonistischen
Spiel von physischer Lust und physischem Schmerz, aber Bentham bezieht
geistige Lust explizit mit ein: »[U]nter physischen Giitern und Uebeln ver-
stehe ich aber die geistige Lust und Unlust ebensowohl als die sinnliche.«*’
Wissen wire nach dieser Definition auch dann niitzlich, wenn es in physi-
scher Hinsicht und zur Lebensrettung nutzlos, aber dennoch Medium geis-
tiger Lust wire. Wenn es jemanden geistig zufriedenstellt, zu wissen, was
das Unniitze Wissen der Literatur ist, dann wire das ein schon in diesem
Sinne niitzliches Wissen. Leider ist das aber nicht die derzeit herrschende
Anschauung. Ihr gemifl muss das Wissen, das auf Kosten der Steuerzahler
erhoben und gelehrt wird, sich auch durch einen Nutzen fiir diesen Steuer-
zahler rechtfertigen kénnen — und dieser Nutzen ist dann eben nicht geistige
Lust, zielt nicht auf die Sinndimension des Menschen, der die Welt, in der
er lebt, verstehen will, sondern dieser Nutzen soll sich 6konomisch in verkauf-
baren Produkten und Arbeitsplatzen niederschlagen. Statt zu fragen, ob wir
ein Wissen wollen und ob es schoner und besser sei, ein bestimmtes Wissen
zu haben, als es nicht zu haben, fragen wir ausschliellich danach, ob wir ein
Wissen brauchen, d.h. nach dem 6konomischen Nutzen des Wissens.

Wo aber ist dieser urspriingliche, umfassende Begriff des Nutzens geblie-
ben, der Kategorien des Sinns und des geistigen Genusses mit einschliefit?
John Stuart Mill hatte 1861 noch einmal versucht, diesen weiten Begriff

3 Ebd., S. 55.

# Johann Christian Adelung, Artikel Der Nutzen, Bd. 3, Sp. 547.

5 "Ebd., Sp. 548.

46 Jeremy Bentham, Principien der Gesetzgebung, K6In 1833, S. 5.

47 Ebd., S. 6. Vgl. Manfred Kithn, War Hume Utilitarist?, in: Olaf Asbach (Hg.), Vom Nut-
zen des Staates. Staatsverstindnisse des klassischen Utllitarismus: Hume, Bentham, Mill,
Baden-Baden 2009, S. 92, sowie: Hoffe, Nutzen, Niitzlichkeit, Sp. 1004.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 99

von utility« zu verteidigen. Mit seiner beriihmten Formulierung »Es ist bes-
ser ein unzufriedener Mensch zu sein als ein zufriedenes Schwein«,*® zeigte
er explizit diese Differenz. Und er wies auf die Bedingungen hin, die es
braucht, damit es tiberhaupt sogenannte >héhere Bedtrfnisse« geben kann,
und diese Bedingungen sind im Wesentlichen eine Frage der Zeit: »Die ho-
heren Bediirfnisse und geistigen Interessen der Menschen sterben ab, weil
es thnen an Zeit und Gelegenheit fehlt, sie zu pﬂegen.<<49

Der Begriff des Nutzens hatte, wie umfassend er auch zunichst gedacht
worden war, dennoch die Tendenz, sich selbst zu spalten, in den schein-
baren und den wahren Nutzen, den subjektiven und den objektiven, den
quantitativen und den qualitativen etc. Der Zukunftsbezug des wahren Nut-
zens im Gegensatz zum blof} scheinbaren Augenblicksnutzen, wie thn schon
Thomasius formuliert und wie er dann, vor allem ausgehend von Benthams
Mathematisierung der Folgenabschétzung, gedacht wird,50 ist ein Nutzen,
der aufgrund seines quantitativen Kalkulationscharakters jede unmittelbare
Evidenz verliert. Sucht man aber die Evidenz des Niitzlichen, so sind es ge-
rade Narrative der Rettung, Situationen auf Leben und Tod, die das Niitzli-
che als Niitliches fiir das blofse Leben besonders eindriicklich und unbestreitbar
in Szene setzen. Dieses Rettungsniitzliche ist dann zwar evident niitzlich,
aber zugleich auf das physische Leben und seine unmittelbare Rettung be-
schrinkt. Hier wird die Zukunft allein in der Gegenwart gewonnen, fiir eine
Einrichtung einer zukunftsbezogenen Figenzeit ist dann keine Zeit mehr.
Die Reduktion der Kategorie des Nutzens auf die letztlich physischen oder
6konomischen Aspekte im Hinblick auf die Niitzlichkeit des Wissens erfolgt
durch das herrschende politische und 6konomische Paradigma der Rettung
und seiner spezifischen Temporalitit. Je weniger man glaubt, dass auch in
Zukunft noch Zeit sein wird, weil man in der Gegenwart die Zukunft retten
muss, desto weniger glaubt man, sich leisten zu kénnen, eine Zeit zu insti-
tutionalisieren, in der man Zeit verliert. Wer auf der Flucht ist, um sich zu
retten, hat in der Tat keine Zeit zu verlieren. Und so werden die Bediirfnisse
der Gegenwart, der unmittelbare Nutzen allen Wissens zum entscheidenden
Kriterium fir das, was und wie gelernt werden soll. Die Nicht-Schulzeit, die
Schulzeit und die Universititszeit werden verkiirzt;’' die Universitit wird

18 John Stuart Mill, Utilitarianism. Der Utilitarismus. Englisch. Deutsch, tibers. von Dieter
Birnbacher (Hg.), Stuttgart 2010, S. 33.

¥ Fbd., S. 35.

50 Vgl. Jeremy Bentham, Principien, S. 43-45.
»Das deutsche Bildungssystem raubt den Jugendlichen im europiischen Vergleich wert-
volle Zeit, die sie fir Familiengrindung, Beruf und den Aufbau ihrer Altersversorgung

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 Johannes F. Lehmann

zur Agentur fiir Praxisbeziige, gelernt werden soll nur noch, was wenig spa-
ter (oder schon gleichzeitig im Praktikum) auch tatsdchlich gebraucht wird,
fur eine Zeit nutzloser Gegenwart ist keine Zeit mehr. Dass unter solchen
Umstanden insbesondere das Wissen der Kultur- und Literaturwissenschaft
als tendenziell unniitz erscheint, ist klar, denn das organismustheoretische
Argument von der Dichtung als Paradigma des inneren Lebens des Staates
oder auch der »nationale[n] Wichtigkeit«,® wie es die Entstehung der Lite-
raturwissenschaft im 19. Jahrhundert begleitet und eine explizite und auf-
wendige Begriindung seiner Niitzlichkeit entbehrlich gemacht hat,® steht
nicht mehr zur Verfiigung. Auf diese Situation nun mit Versuchen zu ant-
worten, die Nitzlichkeit des Wissens der Literaturwissenschaft anderweitig
zu begriinden, wiirde dabei vermutlich nur die Kategorie der Niitzlichkeit

nutzen kénnten. Wenn deutsche Akademiker im Durchschnitt erst mit 28 Jahren ins Be-
rufsleben eintreten, ist das eine Vergeudung von Ressourcen fur die Sozialversicherungs-
systeme und letztendlich fiir das gesamte Gemeinwesen. Deshalb muss gelten: friher in
die Schule und frither in den Beruf« (Regierungserklarung des Bayerischen Ministerprésiden-
ten Dr. Edmund Stoiber am 6. November 2003, abrufbar unter: http://www.gdv-bayern.
de/2006/01aktuelles/pdf/RegErkl.pdf) [Datum des letzten Zugriffs: 20.08.2015]. Die
iiberhastete Einfiihrung des verkiirzten Gymnasiums (G 8) war Folge des sogenannten
Pisa-Schocks. Erstaunlich ist im Riickblick, dass eine wirkliche Begriindung gar nicht
gegeben wurde, es reichte der Hinweis darauf, dass andere schneller sind und dass das
im globalen Wettbewerb ein Nachteil sein konnte: »Eines der wichtigen Ergebnisse von
PISA ist, dass es in Deutschland im internationalen Vergleich einen >grofiziigigen Um-
gang mit Lebenszeit« gibt, wie es dort in einer freundlich gehaltenen Formulierung von
Professor Baumert heiflt.« (Rede der Ministerin fir Schule, Jugend und Kinder NRW
Ute Schifer zum Thema >Aktuelle schulpolitische Perspektiven unter besonderer Bertick-
sichtigung des Gymnasiums« bei der Jahresversammlung der Westfélischen Direktoren-
konferenz am 24.11.2003, abrufbar unter: http://westfaelische-direktorenvereinigung.de/
wordpress/wp-content/uploads/2012/11/Rede-schaefer-24-11-2003.pdf) [Datum des letz-
ten Zugriffs: 20.08.2015]. Einen solchen »grofiziigigen Umgang mit Lebenszeit« kann
man sich angesichts der Konkurrenz mit Chinesen oder Koreanern nicht mehr leisten,
wenn man im globalen Wettbewerb nicht untergehen méchte. Man muss dann den dro-
henden Untergang gar nicht an die Wand malen, es reicht, von »besseren Chancen« zu
reden: »Unsere Jugendlichen sollen die bestmégliche Ausgangsposition fiir ihren Start
in das Leben haben. Sie sollen hervorragend ausgebildet werden. Aber sie sollen auch
mit Jugendlichen aus anderen Liandern mithalten kénnen, die frither in das Berufsleben
einsteigen und damit in unserer globalen Welt bessere Chancen haben. Deskalb werden wir
das Gymnastum auf acht Jahre verkiiren.« (Regierungserkldrung des Bayerischen Ministerpra-
sidenten Dr. Edmund Stoiber am 6. November 2003).
Klaus Weimar, Geschichte der deutschen Literaturwissenschaft bis zum Ende des 19. Jahr-
hunderts, Miinchen 1989, S. 247.
Weimar zitiert den osterreichischen Minister Leo Graf Thun-Hohenstein (1858): »Das
unabweisbare Bediirfnis des Bestandes einer bleibenden Lehrkanzel fir deutsche Sprache
und Literatur an jeder Hochschule des Kaiserreichs bedarf wohl keiner niheren Begriin-

dung.« Ebd.

52

53

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 101

selbst (und ithre Tendenz zum Testfall der Rettungsniitzlichkeit) affirmieren.
Sicher ist es richtig, darauf hinzuweisen, dass zum Wissen der Literaturwis-
senschaft auch ein »kommunikatives Wissen gehort«, namlich das Wissen,
wie man Wissen kommuniziert,”* aber das wiederum betrifft nur einen Teil
des Wissens der Literaturwissenschaft.

Nétig scheint mir demgegeniiber eine Zurtickweisung des Bezugs des Wis-
sens auf Nutzlichkeit tiberhaupt und eine Zurtckweisung des regierenden
Rettungsnarrativs. Wer auf der Flucht ist, nimmt vermutlich wirklich eher
einen Laib Brot mit als eine Werkausgabe von Kafka, aber wir sind nicht
auf der Flucht. Es ist eben dieses Rettungsparadigma, das Rousseau seiner
Padagogik der Niitzlichkeit zugrunde gelegt hatte, das den Begriff des Nut-
zens aufspaltet und ihn an das physische Uberleben bindet. In Bezug auf das
Wissen sollte aber, auflerhalb des Ausnahmezustandes der Rettung, nie die
Frage sein, ob ein Wissen niitzlich ist, sondern schlicht, ob ein Wissen ge-
wiinscht wird. Erstaunlicherweise muss ja naturwissenschaftliche Forschung
selbst da, wo sie keinen 6konomischen Nutzen abwirft (z.B. Grundlagenfor-
schung), keinen Rechtfertigungsdiskurs fithren — und wirklich ist ja nie die
Frage, ob wir das Wissen brauchen, dass Pluto gar kein Planet ist oder dass
Hummeln die einzigen Insekten sind, die riickwirts fliegen kénnen - die
Frage ist immer nur, ob wir in einer Welt leben wollen, in der es unter an-
derem auch dieses Wissen gibt. Rousseaus Péddagogik eines Trainingslagers
des niitzlichen Wissens zeigt ja gerade, wie sehr die umfassende und eben
nicht auf das Niitzliche bezogene Neugier des Kindes zugerichtet und beschnitten
werden muss, wie viel disziplinatorischer Aufwand nétig ist, um die theo-
retische Neugier auf die Suche nach dem Nitzlichen zu reduzeren. Es gibt
aber sehr viele Griinde dafiir, etwas wissen zu wollen, das Spektrum reicht
von der Lebensrettung (Rumpelstilzchen!)® bis zur Befriedigung blofRer
Neugier und dem Wunsch, sich in der Welt durch Wissen zu beheimaten.
Bei der gesellschaftlich nétigen Aushandlung tiber die Ausschdpfung dieses
Spektrums sollte dieser Grund nicht ganz unter die Rader kommen.

ot Vgl Heinrich Bosse, Schul- und Brotwissenschaft. In: Merkur 68/3 (2014), S. 221-231.
%> »Endlich sagte es: »in drei Tagen komm ich wieder und hole das Kind, wenn du aber dann
meinen Namen weifit, so sollst du das Kind behalten!« — Kinder- und Haus-Mairchen,
gesammelt durch die Briider Grimm, Berlin 1812/15, S. 254.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTIANE HOLM

Von den alltdglichsten Sachen zu Abfall fir alle
Diaristische Praktiken und Unnitzes Wissen um 1800, 1900, 2000

I. Kurze Voruberlegung: Tagebuch und unsicheres Wissen vom Menschen

Das Tagebuch ist eine Gebrauchsform. Und wie kaum eine Textsorte ist
es durchlissig fiir alle Wissensfelder und zeigt dabei Subjektivitit i actu.
Durch seine Affinitit zu den Wissenschaften vom Menschen ist das Tage-
buch ein pridestinierter Ort fir unsicheres Wissen; entsprechende Ansit-
ze finden sich in der Forschung zur literarischen Anthropologie sowie zur
Poetologie des Wissens."! Und durch seine Tagestaktung, seine Dynamik
von Unterbrechung und Neueinsatz kann das Tagebuch der temporalen
Verfassung des unsicheren Wissens in besonderer Weise gerecht werden.?
In dieser Perspektive lassen sich in der Geschichte des Tagebuchs wich-
tige literar- und wissenshistorische Zdsuren um 1800, um 1900 und um
2000 ausmachen, und im Folgenden werden solche Diaristen in den Blick
genommen, die neue Darstellungsformate fiir das Wissen vom Menschen
erproben: Der Theologe und Anthropologe Johann Caspar Lavater publi-
ziert 1771 das Geheime Tagebuch. Von einem Beobachter Seimer Selbst sowie 1773
des Tagebuches Zweyter Teil und begriindet damit sowohl die literarische Gat-
tung als auch eine empirische Quellensorte fiir die sich ein Jahrzehnt spéter

! Vgl. Helmut Pfotenhauer, Literarische Anthropologie. Selbstbiographien und ihre Ge-

schichte — am Leitfaden des Leibes, Stuttgart 1987, S. 81-92; Manfred Schneider, Politik
der Lebensgeschichte um 1800 und das autobiographische Wissen im Theoriedesign des
20. Jahrhunderts, in: Joseph Vogl (Hg.), Poetologien des Wissens um 1800, Miinchen
1999, S. 267-288.

Siehe dazu die in Abgrenzung von der Differenz Wissen/Nichtwissen »graduell und pro-
zesshaft zu denkenden Unterscheidung von Unsicherem und Sicherem Wissen« im Konzept
des SNF-Forschungsprojekts Das unsichere Wissen der Literatur: Maximilian Bergengruen/
Peter Schnyder/Hans Georg von Arburg, Das unsichere Wissen der Literatur. Natur,
Recht, Asthetik, http://www.unsichereswissen.ch/fileadmin/pdfs/unsichereswissen-Aus-
bildungsmodul.pdf [Datum des letzten Zugriffs: 10.08.2014]; Zur tempordren Struktur
des Tagebuchs sieche: Giinter Oesterle, Die Intervalle des Tagebuchs — das Tagebuch als
Intervall, in: Helmut Gold/Christiane Holm/Eva Bés/Tine Nowak (Hg.), @bsolut privat?
Vom Tagebuch zum Weblog, Heidelberg 2008 (Kataloge der Museumsstiftung Post und
Telekommunikation; 26), S. 100-103.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 Christiane Holm

etablierende Erfahrungsseelenkunde.? Der Erfinder des inneren Monologs
und praktizierende Arzt Arthur Schnitzler bereitet die postume Publikation
seines umfangreichen, von 1875 bis 1931 entstandenen, diaristischen Le-
benswerkes vor, worin er sich im Selbstversuch mit Sigmund Freuds 1900
erschienener Traumdeutung auseinandersetzt.* Der promovierte Psychiater
und Pop-Literat Rainald Goetz verdffentlicht sein 1998 bis 1999 online ge-
fuhrtes und anschlieflend in Buchform tiberfithrtes Tagebuch Abfall fiir alle,
in dem er sich mit der elektronisch disponierten Aufnahme und Verarbei-
tung von Datenpaketen aus allen medial prasenten Wissensfeldern ausein-
andersetzt, und erhalt dafur nicht allein medienwissenschaftliche Aufmerk-
samkeit, sondern im Jahr 2000 auch den Raabe-Preis fiir eine innovative
Erzihlform.” Eine entscheidende Gemeinsamkeit der drei gewihlten Au-
toren besteht darin, dass sie ihre Tagebiicher nicht als literarische Werke,
wohl aber mit groflem Interesse fiir ihre Poetizitit konsequent aus einer
diaristischen Praxis heraus konzipieren.

Il. Das Tagebuch als Gebrauchsform

Bei Nutz und Unnutz handelt es sich, so das Konzept des vorliegenden
Bandes, um referenzielle Kategorien des Wissens, die tiber ihre diskursi-
ve Brauchbarkeit definiert sind.® Die Frage danach, ob das Tagebuch als
Gebrauchsform eine gattungsspezifische Beziehung zum Unniitzen Wissen
unterhdlt, riickt dessen Verfahrensweisen in den Vordergrund. Fokussiert

3 Vgl. Johannes F. Lehmann, Anthropologie, in: Roland Borgards/Harald Neumeyer/Ni-
colas Pethes/Yvonne Wiibben (Hg.), Literatur und Wissen. Ein interdisziplinares Hand-
buch, Stuttgart 2013, S. 57-63, hier S. 58-60. Sibylle Schénborn, Das Buch der Seele.
Tagebuchliteratur zwischen Aufklirung und Kunstperiode, Tiibingen 1999 (Studien und
Texte zur Sozialgeschichte der Literatur; 68), S. 86-126.

Vgl. Marcus Krause, Psychologie, in: Roland Borgards/Harald Neumeyer/Nicolas Pethes/
Yvonne Wiibben (Hg.), Literatur und Wissen. Ein interdisziplindres Handbuch. Stuttgart
2013, S. 131-141, hier S. 137-140; Leo A. Lensing, Nachwort, zu: Arthur Schnitzler,
Traume. Das Traumtagebuch 1875-1931, Gottingen 2012. S. 407-458.

Vgl. Rainald Goetz/Diedrich Diederichsen, mehr, mit einer Einleitung von Joseph Vogl,
am 3.5.2012, in: Fortsetzung folgt... Formate des Seriellen in den Kinsten und Medi-
en. [Mosse]Lectures an der Humboldt-Universitit zu Berlin im Sommersemester 2012,
http://www.mosse-lectures.de/web/index.php/de/content/archive/SS12.html [Datum des
letzten Zugriffs: 10.08.2014]. Elke Siegel, Remains of the Day. Rainald Goetz’s Internet
Diary Abfall fir alle, in: The Germanic Review: Literature, Culture, Theory, 81/3 (2006),
S. 235-254.

6 Vgl. Jill Biihler/Antonia Eder, Einleitung zum vorliegenden Band.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diaristische Praktiken und Unniitzes Wissen 105

die literaturgeschichtliche wie die wissenspoetologische Forschung zumeist
die Ich-Form und somit das Feld des unsicheren Wissens, wie einleitend
skizziert, so setzt die folgende Analyse bei der Tages-Form an, um das Un-
niitze Wissen in den Blick zu bekommen.

Ein Tagebuch ist durch einen unhintergehbaren Rhythmus definiert. Darin
unterscheidet es sich grundsitzlich von der Autobiographie, die retrospektiv
ein Ich entwirft, ob nun eingebettet in grofle Erzihlbogen oder episodisch
arrangiert. Das diaristische Schreiben hingegen ist im Tagestakt organisiert,
was sich formal in der »Texteinheit TAG« abbildet.” Und anders als in der
Chronik, die nach inhaltlichen Kriterien selektiert und nur eine bestimmte
Art von Ereignissen kalendarisch notiert, ist im Tagebuch jeder Tag einen
Eintrag wert. Die unterschiedliche Lange der Eintrage wie auch Auslassun-
gen unterliegen gleichsam diesem Tagestakt und machen den besonderen
rhythmischen Reiz dieser Schreibform aus.

Diese Offnung des Textes zum Alltiglichen macht ihn durchlissig fiir sol-
cherart Wissen, das entweder vom Diaristen selbst — im Schreibakt oder in
der Relektiire — oder auch von den externen Lesern als epistemisch unniitz
und isthetisch uninteressant eingestuft wird. Im Verlauf des 19. Jahrhun-
derts wird zur Beschreibung des Phinomens der pejorativ gefiarbte Begriff
banal aus dem Franzosischen iibernommen, der sich seinerseits von dem
altfranzosischen Rechtswort ban ableitet, das gemeinntitzige Giiter bezeich-
net. Insbesondere dem verdffentlichten und somit seinem subjektiven
Gebrauchskontext enthobenen Tagebuch wird seine hohe Affinitit zum
Banalen vorgeworfen. Banalitit bezeichnet nicht nur das Gemeine auf der
Ebene des Gegenstandes, sondern auch das Repetitive und Phrasenhafte
auf der Darstellungsebene.® Muss sich das Tagebuch immer auch dazu ver-
halten, dass es fiir andere Wissensfelder nicht brauchbare Informationen
aufnimmt, so konstituiert sich dartiber hinaus im Prozess des Schreibens
selbst ein Feld Unniitzen Wissens. Es handelt sich um Wissen, das inner-
halb der jeweiligen diaristischen Praxis keinen Gebrauchswert erhilt, und
das nur in Relation zum expliziten oder impliziten Programm des jeweiligen
Tagebuchs als unniitz taxierbar ist.

7 Arno Dusini, Tagebuch. Méglichkeiten einer Gattung, Minchen 2005, S. 83-108. Dieser
Ansatz hat sich zudem in der vergleichenden Analyse von Tagebiichern und Weblogs
bewihrt: Helmut Gold/Christiane Holm/Eva Bés/Tine Nowak (Hg.), @bsolut privat?
Vom Tagebuch zum Weblog, Heidelberg 2008.

8 Vgl. Julia Genz, Diskurse der Wertung. Banalitit, Trivialitit und Kitsch, Miinchen 2011,
S. 30-33.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 Christiane Holm

Im Folgenden seien drei zentrale Gebrauchsfunktionen sowie die ihnen ent-
sprechenden Verfahren des Diaristischen skizziert, welche sich innerhalb
eines Tagebuchs freilich selten in Reinform, sondern in unterschiedlichen
Konstellationen und Konjunkturen finden:’

Fiir die meisten Tagebticher ist die Erinnerungsfunktion zentral. Der archi-
vierende Zugriff transformiert das Tagesgeschehen in verfiigbare Vergan-
genheit. Im Unterschied zu anderen autobiographischen Verfahren bietet
der Kalender das Raster fiur die Eintrage, die Datumsziffern sind Teil des
Textes. Besonders augenscheinlich ist dieser Zusammenhang in den soge-
nannten Schreibkalendern, dem dominierenden Tagebuchformat vom 17.
bis ins 19. Jahrhundert, das jedem Tag ein Textfeld einraumt.'’

Die Funktion der Selbstformung hingegen ist weniger auf die Retrospek-
tion als vielmehr auf die Zukunftsgestaltung gerichtet. Im Verfahren des
Bilanzierens werden die Tagesertrdge gemessen, mitunter in Monats- und
Jahresertragen gebtindelt und mit Blick auf die Selbstoptimierung ausge-
wertet. Die zentrale Referenzform findet sich im Rechenbuch, das seit dem
16. Jahrhundert auch als »Tagbuch« oder »Diarium« bezeichnet wurde.'!
Die Funktion der Verortung pragt die Notation der offenen Verliufe. Als
strukturierendes Prinzip findet sie sich vor allem in Tagebiichern von Rei-
sen, ebenso im Sinne von Lebensreisen, oder auch von Arbeitsprozessen,
insbesondere in Textwerkstitten. Hier werden Ablaufe notiert, Varianten
ausprobiert, Positionen eingetragen und Etappen kommentiert. Die Refe-
renzform ist das Logbuch, das in den Neologismus des Weblogs bzw. Blogs
eingegangen ist, was auf die Navigationsverfahren in der elektronischen In-
formationsflut anspielt.

Quer zu diesen drei Verfahren — dem kalendarischen Archivieren, dem Bi-
lanzieren und dem Navigieren - sind die im Tagebuch, wie aber auch in an-
deren autobiographischen Schreibformen aufzufindenden, Selbsttechniken
zu erginzen.'? Zu nennen sind vor allem Selbstbeobachtung und -reflexion,
die sich nahezu automatisch in der Dissoziierung von schreibendem, ge-

Die folgende Skizze der Gebrauchsfunktionen basiert auf der ausfithrlichen Darstellung
im oben genannten Ausstellungskatalog: Christiane Holm, Montag Ich. Dienstag Ich.
Mittwoch Ich. Versuch einer Phinomenologie des Diaristischen, in: Helmut Gold/Chris-
tiane Holm/Eva Bos/Tine Nowak (Hg.), @bsolut privat? Vom Tagebuch zum Weblog,
Heidelberg 2008, S. 10-50.

Vgl. Harald Tersch, Schreibkalender und Schreibkultur. Zur Rezeptionsgeschichte eines
frithen Massenmediums, Graz-Feldkirch 2008, S. 75-80.

Christiane Holm, Montag Ich. Dienstag Ich. Mittwoch Ich, S. 15.

12 Vgl Michel Foucault, Technologien des Selbst, hg. von Luther H. Martin, Frankfurt a.M.
1993, S. 24-62.

10

11

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diaristische Praktiken und Unniitzes Wissen 107

schriebenem und adressiertem Ich einstellen, sowie die Selbsterleichterung
der Katharsis, die das Tagebuch bei konkretem Anlass in psychohygieni-
scher Absicht nutzt.'®

Im Folgenden wird nun an den eingangs genannten, epochalen Fallbei-
spielen der Tagebticher von Lavater, Schnitzler und Goetz untersucht, wie
Unniitzes Wissen erstens aus der Logik der jeweiligen Gebrauchsfunktion
heraus entsteht, wie es zweitens innerhalb der jeweiligen Textpraxis beob-
achtet und reflektiert wird und welche Rolle dieses drittens im Programm
des jeweiligen diaristischen Projektes spielt.

Il. ~1800: Lavater

Die beiden ersten zu Lebzeiten eines Autors gedruckten Tagebiicher, das
1771 erschienene Geheime Tagebuch, das den 1. bis 31. Januar 1769 umfasst,
und die 1773 daran anschlieRenden Unverdinderten Fragmente aus dem Tage-
buche, die ausgewahlte Eintrdge von November 1772 bis Juni 1773 enthalten,
folgen, bei gleich bleibenden Inhalten aus hauslichem Arbeits- und Familien-
leben, vollig unterschiedlichen Programmen.

Das Gehetme Tagebuch wird im Vorbericht des anonymen Herausgebers tiber
seinen Nutzen fiir die fromme Lebenspraxis definiert:

So viel ist gewi} [...], dal eine getreue und umstédndliche moralische Lebensbe-
schreibung des gemeinsten und unromanhaftesten Menschen unendlich wichtiger,
und zur Verbesserung des Herzens ungleich tauglicher ist, als der sonderbarste und
interessanteste Roman. Es giebt immer tausend Menschen, denen die erstere, ge-
gen Einen, dem der letztere einen wahren, einen dauerhaften moralischen Nutzen
gewiahren kann. Wenige sind berufen, Helden auf dem 6ffentlichen Schauplatze der
Welt, aber alle Helden in der Aduslichen Tugend zu werden.'*

Das Tagebuch setzt in der Silvesternacht ein mit der Formulierung einer
Versuchsanordnung, den »Tiglichen Grundsitzen<.!® In diesen zwdolf
Punkten werden Tageszeiten und andere Anlasse fiir Bibellektiire und Ge-
bete genauestens festgelegt, weitere Zielvorstellungen sind, den Mitmen-
schen in konkreten Lebenssituationen »niitzlich zu seyn« und schliefllich

13 Vgl. Peter Boerner, Tagebuch, Stuttgart 1969, S. 20-23.

4" Anon. [Johann Caspar Lavater], Geheimes Tagebuch. Von einem Beobachter Seiner
Selbst, [hg. von anon. Georg Joachim Zollikofer], Leipzig 1771, Vorbericht des Herausge-
bers [Hervorh. im Original], S. 5f.

15 Ebd., Einleitung. Januar 1769, S. 14-17.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 Christiane Holm

allabendlich die unerfiillten Punkte sowie die Lernerfolge »unter dem lauten
Beyfalle meines Gewissens« aufzuzeichnen.'® Dieses Bilanzieren wiederholt
sich idealiter tdglich, monatlich und jihrlich und arbeitet dem letzten Tag
der »Rechnung tiber mein Leben« zu.!” Es handelt sich um ein Musterbei-
spiel der frommen Selbstformung, in dem das von Gott ohnehin gefiihrte
Verzeichnis von Nutz und Unnutz im Buch des Lebens durch das Diarium
in die eigene Lebenspraxis vorverlegt wird.'® Dieser Tagebuch-Typus griin-
det auf dem theologischen Diktum von der »Auskauffung der Zeit« und
findet sich bereits im englischen Puritanismus wie im Halle’schen Pietismus
in voller Ausprigung.'?

Bei einer vergleichsweise negativen Bilanz, bedingt durch eine Reihe von
Zerstreuungen, konkret: einen Friseurbesuch, ein Gastmahl und eine Schlit-
tenfahrt, wechselt der Diarist von »aller Beschreibung« in die komprimie-
rende »Zeichnung«?’ Nicht verzichtet wird jedoch auf die Notation von
Tages- und Uhrzeit, so dass die Logik der Buchfithrung erhalten bleibt.
Im ersten Bild ist zudem die Uhr platziert, was in barocker Emblematik
mit den beiden en face ins Bild gesetzten und somit aufeinander bezogenen
Gesichtern von Totenschéddel und Frisiertem an die »Auskauffung der Zeit«
erinnert.

16 Ebd., S. 15; S. 17.

7 Ebd., S. 15.
Schénborn kontextualisiert das »strenge, didaktische Konstruktionsschema« dieses »Ro-
mans des Gewissens« in ihrer Studie tiber Tagebticher des 18. Jahrhunderts mit anderen
christlichen, vornehmlich pietistisch inspirierten Diarien. Schénborn, Das Buch der Seele,
S. 96.
August Herrmann Francke hat den deutschsprachigen Terminus 1713 in seiner Predigt
Der rechte Gebrauch der Zeit eingefithrt. Christiane Holm, Versuch einer Phinomenologie
des Diaristischen, S. 15. Vgl. dazu Shirley Briickner, Kulturen der Berechenbarkeit. Reli-
giositdt und Lebensfiihrung im Pietismus, Diss. Halle 2010, S. 79-112, http://digital.bib-
liothek.uni-halle.de/hs/content/titleinfo/2285797 [Datum des letzten Zugriffs: 15.09.2015].
20 Johann Caspar Lavater, Geheimes Tagebuch, 17ten Januar, o. S. (zwischen S. 174 und
175).

19

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diaristische Praktiken und Unniitzes Wissen 109

Abb. 1 Morgens um 9 Uhr, Kupferstich, 5,4 x 6,9 cm?

Am Folgetag wird die skizzierte Bilanz schriftlich nachbereitet:

[...] = der Verlust eines Tages — welch ein unersetzlicher Verlust! — wer giebt mir
die Freyheit und das Recht, einen Tag, der meines Gottes ist, wegzuwerfen? |[...] -

Gesetzt nun auch, daf} alles, was ich gethan habe, unschuldig gewesen, und alles,
was ich unterlassen habe, nach dem Urtheile aller Sittenlehrer mit Unschuld unter-
lassen worden wire — wird mir nicht immer noch die Kriankung tibrig bleiben, zu
denken, dieser Tag hitte dennoch auf eine weit niitzlichere, fiir mich und andere
noch in der Ewigkeit gesegnete Weise zugebracht werden kénnen? — Ein Kaufmann,
der an einem Tage, da er tausend Thaler hitte gewinnen kénnen, blof3 drey oder
vier gewonnen hat, wird sich schwerlich davon tiberreden koénnen, daf} er einen
guten Tag gehabt, wenn gleich vielleicht ein anderer, der gewohnt ist, in vielen
Tagen wenig oder nichts zu gewinnen, diese unbetrichtliche Summe grof§ genug
finden wird.*?

Die Siinde besteht hier nicht in der tugendlosen Tat, sondern im Wegwer-
fen der Zeit, in der Ignoranz ihres Kapitalwertes fiir potenziell niitzliche
Handlungen. Nicht nur die Lockungen der Welt, sondern gerade auch die
hauslichen Titigkeiten wie das bummelnde Entfachen des Kaminfeuers

2! Tllustration aus: [anon. Johann Caspar Lavater], Geheimes Tagebuch. Von einem Beob-
achter Seiner Selbst, Leipzig 1771, Zweigbibliothek Europiische Aufkldrung, Sign. Dd
2767d, © Universitits- und Landesbibliothek Halle.

22 Ebd., Den achtzehnten Januar [1769], S. 178f.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 Christiane Holm

oder unniitze Plaudereien kénnen als Minusgeschift verbucht werden, und
so wundert es nicht, dass schliefllich das Tagebuch selbst unter den Ver-
dacht der »Zerstreuungssucht« gerit.”> Denn, so beobachtet der Diarist sein
Tun, es verleitet dazu, die »Thorheiten« schreibend zu bekennen anstatt sie
handelnd zu verbessern, so dass das Notieren des Unniitzen paradoxerwei-
se zusdtzlich in die Negativbilanz eingerechnet werden muss — bei dieser
Einsicht wird der Eintrag umgehend untergebrochen, um sich erst am Fol-
getag mit positiven Bilanzen zuriickzumelden.*

Die entstandenen Aporien des Mediums selbst kénnen jedoch im letzten
Eintrag behoben und die unbeirrt fortgefithrte Praxis retrospektiv legitimiert
werden, indem Nutz und Unnutz in neuer Weise am »grofien Endzweck« ei-
nes frommen Lebens ausgerichtet werden.?> So resiimiert der Diarist, dass
die »ernsthaftesten Sachen« vielleicht »Zerstreuung fiir mich werden« kén-
nen, wihrend »die alltidglichsten und gleichgiiltigsten Sachen« sich durchaus
»auf diesen Endzweck lenkenc« lassen.?® So gibt es letztlich keine niitzlichen
und unntitzen Sachen, wie es die vorangestellten »Grundsitze« listen, son-
dern allein eine nutz- oder unnutzbringende Praxis.

In seiner zweiten Tagebuchpublikation, den Unverdnderten Fragmenten aus
dem Tagebuche eies Beobachters seiner Selbst, gibt sich Lavater, inzwischen hatte
er sich einen Namen als Autor gemacht, einleitend in einem Brief an den
anonym bleibenden Herausgeber zu erkennen.?” Das Buch bezieht seine
Spannung daraus, dass sich Herausgeber und Diarist in Folge nicht mehr
demselben Ideal verpflichten. Wihrend der Herausgeber in der Vorbemer-
kung und den mitgefiihrten Anmerkungen an dem Nitzlichkeitspostulat
festhalt, verfolgt der Diarist ein verdndertes Programm, indem er den Spiel-
raum fiir das Vergniigen erweitert. So dient der Gedanke, der »von einigen
verstdndigen Lesern abgeborget [wird], daf} ich noch nichts niitzlicheres ge-
schrieben habe, und nichts nutzlicheres schreiben werde, als ein solches Ta-
gebuch«, der Legitimation der letztlich nicht tiberpriifbaren Variante, dass
das Buch »im hochsten Grade erdichtet wire« und wie ein »moralischer

23 Ebd., Den achten Januar [1769], S. 98f.

2 Vgl. ebd., S. 99.

%5 Ebd., S. 259.

20 Fbd.

% Zu den darstellerischen Konsequenzen der enthiillten Anonymitit siche: Stephan Pabst,
Schamlose Beobachtung. Lavaters Geheimes Tagebuch, in: Ders. (Hg.), Anonymitit und
Autorschaft. Zur Literatur- und Rechtsgeschichte der Namenlosigkeit, Berlin/New York
2011, S. 177-204.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diaristische Praktiken und Unniitzes Wissen 111

Roman« wirkt.”® Und konsequenterweise wird im Folgenden der Wert des
verdffentlichten Tagebuchs an der — von Lavater fur die schone Literatur
selbst schon verabschiedeten — wirkungsésthetischen Formel von prodesse
und delectare ausgerichtet.?’

Die Unverdnderten Fragmente erscheinen ohne vorgeschaltetes Programm, erst
am 1. Januar 1773 wird die Versuchsanordnung nachgereicht:

Ein vollstindiges Tagebuch zu machen, dazu habe ich keine Zeit mehr; ich will also
nur, so viel meine tibrigen Augenblicke, die ich nicht besser anwenden kann, zulas-
sen, meine merkwiirdigsten Stunden, Beschiftigungen, Situationen, Vorfallenhei-
ten, Empfindungen, Schwachheiten, Uebereilungen, Fehler, so kurz, und far mich
lehrreich, als es mir moglich seyn wird, aufzuzeichnen; desto umstandlicher, je mehr
ich Zeit habe; desto kiirzer, je weniger. Es soll mich nicht unruhig machen, wenn ich
daran gehindert werde; ich will mich auch in diesem Stiicke ohne alle Angstlichkeit
nach der Schickung der Fiirsehung kindlich und einfiltig bequemen.’

Diese Neujustierung im Zeichen der Fiirsehung, der Verzicht auf die Selbst-
organisation zugunsten der kindlichen Einlassung auf das gottlich gelenk-
te Tagesgeschehen, wird tatsdchlich zum Zentralthema des Buches und
entsprechend kritisch von dem Herausgeber in den Anmerkungen kom-
mentiert. Es fithrt schliefllich so weit, dass solche im vorangegangenen

Tagebuch als Zerstreuung gekennzeichneten Tatigkeiten nun eine eigene
Aufmerksamkeit erhalten:

Mein Oncle kam. Eine Stadtgeschichte. Ich hérte sie mit der Aufmerksamkeit an,
als wenn ich sonst nichts in der Welt zu horen oder zu thun hitte, und es wur-
den dadurch manche gute, mit der Zeit brauchbare Reflexionen in mir veranlafit.
Ueberhaupt bemerke und erfahre ich mit einer Zuverlassigkeit, die mir keinen
Zwetifel tibrig 1af3t, daf} dieses einfiltige Horen bei den allergleichgtltigsten Reden,
diese Unterwerfung unter alle Fiigungen der géttlichen Fiirsehung auch bei den all-
taglichsten Dingen dieser Welt eine unvergleichliche Sache, eine vortreffliche Schule
der menschenliebenden Demuth, ein herrliches Mittel ist, andern zu niitzen und
von andern Nutzen zu haben. - — - 3!

Es zeichnet sich hier ein neuer Blick auf das Alltagliche ab, wobei sich im
Tagebuch »jene Umstellung von Dogmatismus auf Empirie« abbildet, die

28 Johann Caspar Lavater], Unverdnderte Fragmente aus dem Tagebuche eines Beobach-
ters seiner Selbst; oder des Tagebuches Zweyter Theil, nebst einem Schreiben an den
Herausgeber desselben, [anon. Georg Joachim Zollikofer (Hg.)], Leipzig 1773, S. XXVIIL

29 Vgl. ebd., S. XIV, XXIX.

30" Ebd., Freytag der 1. Jenner 1773, S. 69.

31 Ebd., Sonntag der 10. Jenner 1773, S. 87.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 Christiane Holm

die »Politik des anthropologischen Wissens« strukturiert.*> Rangierte das
Unniitze im ersten Tagebuch eindeutig unter der teuflischen Zerstreuung,
so wird es hier der géttlichen Firsehung zugerechnet. Dabei wird die zeit-
liche Ausrichtung des bilanzierenden Schreibens auf das Lebensende ab-
gelost durch den mitunter emphatischen Gegenwartsbezug des situativ-
navigierenden Schreibens. Die Leser der beiden Tagebiicher kénnen
nachvollzichen, wie Nutz und Unnutz im rhythmisierten Schreibprozess
neu definiert und dabei von absoluten zu relationalen Gréfien frommer Le-
bensfithrung werden.

IV. ~1900: Schnitzler

Schnitzler begann sein Tagebuch als 17-Jdhriger und fiihrte es regelmifiig
bis zum Lebensende. Dabei experimentierte er im ersten Jahrzehnt mit ver-
schiedenen Verfahren: Das Bilanzieren verwendet er etwa fiir seine Opern-
und Theaterbesuche, das Navigieren fiir das Liebesleben mit verschiedenen
Akteurinnen. Einen Grofiteil seiner frithen Biicher hat Schnitzler spiter ver-
nichtet, denn »seinen Zweck hat das Geschreibsel genugsam erfiillt, indem
es mich zur Zeit seines Entstehens beruhigte«.®® Sein Tagebuch fungierte
folglich als psychohygienisches Instrument, als »[h]older Spucknapf meiner
Stimmungen und Verstimmungen«.** Zudem problematisiert der Diarist,
dass weniger die Brisanz als vielmehr die Banalitit der >ausgespuckten< Ein-
trage Grund fiir thre Vernichtung ist, wie er am 1. Februar 1882 bemerkt:

Nichts neues.— Man geht eben ab und zu ins Theater — oder besucht eine Vorlesung
— oder liest eine Novelle — oder mikroskopiert,— oder studiert — oder geht ins Café -
plaudert iiber Dinge, die man will und nicht hat, wobei man sich drgert, oder iiber
Dinge, die man nicht will und doch hat, was einen auch argert, oder tiber Dinge,
die man will und hat - die einem folglich eine Stunde spiter gleichgiltig sind ... Um
Himmelswillen! Flammen! Glanz! Entziicken.

... Ob es nicht beinahe gescheidt wire, sich zu verlieben ... Und doch, wie kindisch,
wie Kkleinlich: Ich denke, hab ich einmal mein lastiges Rigorosum hinter mir, so
im Mai, Juni, wird sich wieder mal (wieder?) ungehindert leben lassen. Ah, blod,

32 Manfred Schneider, Politik der Lebensgeschichte um 1800, S. 271f.

33" Arthur Schnitzler, Tagebuch 1879-1892 [Bd. 1], hg. von Werner Welzig unter Mitwirkung
von Peter Michael Braunwarth, Susanne Pertlik und Reinhard Urbach von der Kommis-
sion fiir literarische Gebrauchsformen der Osterreichischen Akademie der Wissenschaf-
ten, Wien 1987, 16/10 Sonntag Abend [1881], S. 112.

3% Ebd., 27/6 Sonntag friih [1880], S. 66.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diaristische Praktiken und Unniitzes Wissen 113

lacherlich — wozu ich eigentlich das dumme Zeug alles hinkritzle, Blatt fir Blatt -
langweilt mich schon jetzt und wird spiter sicher verbrannt.?®

In solchen Selbstbeschreibungen des Tagebuchs werden Textpraxis und
Text prinzipiell voneinander geschieden: Movens ist der psychohygieni-
sche Nutzen des »Spucknapfes« im Schreibakt, sein Inhalt jedoch ist nicht
lesenswert, der aufgezeichnete Text wird folglich nicht mehr gebraucht, er
ist nutzlos und kann entsorgt werden.

Um 1900 findet Schnitzlers Tagebuch zu einer ginzlich anderen Form, die
sich fortan stabilisiert: Im niichternen Stenogrammstil, durchsetzt mit zahl-
reichen Abkiirzungen, werden die wichtigsten Erlebnisse des Tages notiert.
Teil dieses archivierenden Verfahrens ist die exzessive Relektiire, die nicht
nur zahlreiche Spuren wie Hervorhebungen und Kommentare in den Ma-
nuskripten hinterldsst, sondern sich auch in verschiedenen thematisch-chro-
nikal ausgerichteten Exzerpten manifestiert. Testamentarisch verfiigte
Schnitzler die Publikation seines etwa 8000 Manuskriptseiten umfassendes
Lebenswerkes nach seinem Tode, wobei es »in keiner Weise verfilscht, |...]
also nicht gemildert, gekiirzt, oder sonstwie verindert« werden diirfe.>¢

In den 1920er Jahren unterzog Schnitzler wieder einmal sein gesamtes
diaristisches Werk einer thematisch perspektivierenden Relektiire und
diktierte seiner Sekretirin Frieda Pollak alle bis dahin verzeichneten tiber
500 Traume, die in der Regel von Ausdeutungen begleitet sind, in denen
sich Hinweise auf eine fachlich-informierte Auseinandersetzung mit Freuds
Psychoanalyse finden.?” Bezeichnenderweise wird Schnitzlers frithe Lektii-
re der Traumdeutung im Marz 1900 nicht im Kontext des Tages-, sondern
des Traumgeschehens verzeichnet: »Traum, dass ich in Uniform mit Zivil-
hosen (wie im Traumdeutungsbuch von Freud gelesen), aber doch unent-
deckt von Kaiser Wilhelm II, dem ich begegne, von einem Tor unter den

35 Ebd., 1/2 Mittwoch Abend [1882], S. 121.

36 Arthur Schnitzler, Nachlassverfiigung vom 16.8.1918, zit. nach Werner Welzig, Zur He-
rausgabe von Schnitzlers Tagebuch, in: Arthur Schnitzler, Tagebuch 1879-1892, hg. von
Werner Welzig unter Mitwirkung von Peter Michael Braunwarth, Susanne Pertlik und
Reinhard Urbach von der Kommission fiir literarische Gebrauchsformen der Osterrei-
chischen Akademie der Wissenschaften, Tagebuch 1909-1912, Wien 1981, S. 7-33, hier
S. 15.

Leo A. Lensing, Nachwort, in: Arthur Schnitzler, Traume. Das Traumtagebuch 1875-
1931, hg. von Peter Michael Braunwarth/Leo A. Lensing, Gottingen 2012, S. 407-458,
hier S. 417-434. Zu Schnitzlers psychologisch informiertem literarischen Beitrag zur Kul-
turgeschichte des Traums: Peter-André Alt, Der Schlaf der Vernunft. Literatur und Traum
in der Kulturgeschichte der Neuzeit, Miinchen 2002, S. 345-348.

37

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 Christiane Holm

Linden ins andere gehe.«®® Der Diarist fiithrt die Auseinandersetzung mit
Freuds Traumdeutung als intensives Lektiireerlebnis eines Textes mit prig-
nanten Motiven und ignoriert das naheliegende Verfahren der Ausdeutung.
Schnitzler gilt, wie nicht zuletzt die zahlreichen Tagebucheintrige belegen,
als einer der frithesten Freud-Leser und erkennt auch dessen Rolle als Dis-
kursbegriinder an. Seine Auseinandersetzung bleibt jedoch kritisch, insbe-
sondere gegeniiber selbstreferenziellen Begriindungsverfahren, die er in der
Traumdeutung findet. Gerade mit Blick auf die methodisch zentrale Frage
nach den Tagesresten verbleibt Schnitzler dezidiert beim vorfreudianischen
Forschungsstand. Unumstritten ist, so fasste Friedrich Wilhelm Hildebrandt
1875 zusammen, »das Merkwiirdige, daf§ der Traum seine Elemente in der
Regel nicht aus den grofien und tiefgreifenden Ereignissen, nicht aus den
michtigen und treibenden Interessen des vergangenen Tages, sondern aus
den nebensdchlichen Zugaben, sozusagen aus den wertlosen Brocken [...]
nimmt«.?* Freud widerspricht der damit verbundenen Folgerung, dass der
Traum »psychische Tétigkeit an lappisches Material verschwendet« und be-
wertet derartige Banalitdten vollig neu, indem er sie als »Stellvertretung fiir
das psychisch [W]ertvolle« ausweist und »die Tatsache, dafy der Traumin-
halt Reste von nebensichlichen Erlebnissen aufnimmt, als eine Auflerung
der Traumentstellung [deutet] «* Schnitzler zweifelt generell an dem Status des
Unbewussten und der verborgenen Macht der unbewussten Wiinsche, sehr
wohl aber sieht er strukturelle Analogien von Traum- und Textarbeit. In
seinen diaristischen Traumaufzeichnungen plausibilisiert er immer wieder
aufs Neue, wie die Inhalte mit den randstindigen Erlebnissen des Tages, zu
denen insbesondere Lektiiren und Schreibarbeiten zihlen, verbunden sind.
Im Subtext seiner Auslegungen lauft die Kritik an Freuds Traumdeutung
haufig mit, wie abschlielend an einem Eintrag vom 17. Mérz 1927 gezeigt
sei:

Traum. Alserstrasse (wie so oft Krankenhausgegend), eilig, an einem Laden vor-
bei, - ja richtig — muss mir hier Bleistifte kaufen. (Deutung: Der tberfliissige Kauf
neulich durch Frau v. Klimbacher [Haushélterin]).

38 Arthur Schnitzler, Traume. Das Traumtagebuch 1875-1931, hg. von Peter Michael
Braunwarth/Leo A. Lensing, Géttingen 2012, 26.3. [1900], S. 25f.

39 Friedrich Wilhelm Hildebrandt, Der Traum und seine Verwertung fiir’s Leben, 1875, zit.
nach Sigmund Freud, Die Traumdeutung. Studienausgabe, Bd. II, hg. von Alexander
Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey, Frankfurt a.M. 2000, S. 45.

40 Sigmund Freud, Die Traumdeutung, S. 187; S. 189f.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diaristische Praktiken und Unniitzes Wissen 115

Gehe hinein. Altrer Verkiufer, bekannter Herr - (jetzt eben weiss ich, dass es der
Trafikant vom Kiosk war, der im Vorjahr starb); ich denke: der ist doch junger
als ich und ist alt. Ich komme mir nicht alt vor! [Schnitzler wird bald 65] - Ich
verlange meine gewdhnlichen Kohinoor B. [Markenbleistifte] — Nicht vorritig. Ich
frage nach den Unterschieden. Er weist einen auffallend dicken Bleistift vor; der
Verkaufer sagt: durch das Spitzen gehe etwa 25 % verloren; ich sage: »Liefie sich das
nicht verwerten, so wie der Dichter Abfille von Erlebnissen verwertet aus seelischer
Okonomie?!

Die als Deutung ausgewiesene Passage dringt nicht in die Tiefe des Subjekts
vor und ignoriert zudem die Freud’sche Steilvorlage zur Traumsymbolik
des Bleistifts, mit der Schnitzler sich drei Jahre zuvor an anderer Stelle ausei-
nandersetzte.*? Vielmehr notiert er lakonisch den Befund eines Tagesrestes
von einem iiberfliissigen Bleistiftkauf und formuliert dabei eine Deutungs-
theorie in engem intertextuellen Bezug zur Traumdeutung, die gerade nicht
auf das »psychisch [W]ertvolle« zielt, sondern an die Figur von Rest und
Abfall riickgekoppelt bleibt: Steht auch das »poetogene Potential des Trau-
mes« aufler Frage,*® so wird es gerade nicht in seinem psychischen Nutzen
im Sinne der Freud’schen »seelischen Okonomie« verstanden, sondern als
produktionsasthetisches Phinomen betrachtet, indem das tiberschiissige
Material in seinen semantischen Eigendynamiken ernst genommen wird.
So gesehen besteht der eigentliche Nutzen des Traumtagebuchs darin, die
Banalititen, die selbst der archivierende Tagebucheintrag ausblendet, wie-
der sichtbar zu machen und dabei ihre Reichweite bis ins poetische Zentrum
des tradumenden und dichtenden Subjekts zu verfolgen.

41 Arthur Schnitzler, Tréaume, 17.3. [1927], S. 232.

2 Freud hatte den Bleistift als Phallussymbol in seinen Vorlesungen zur Einfiihrung in die Bycho-
analyse beschrieben, die er Schnitzler 1922 schenkte. 1924 fithrte Schnitzler in seinen
Aufzeichnungen Uber Bychoanalyse aus, dass derartige Objekte »willkiirlich« fiir Symbole
eingesetzt sind und sich in der Traumdeutung am konkreten Material im »circulosis vitio-
sus« selbst bestdtigen. Sigmund Freud, Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse
(1916-1917), Studienausgabe, Bd. I, hg. von Alexander Mitscherlich/Angela Richards/

James Strachey, Frankfurt a.M. 2000, S. 101-241, hier S. 164. Arthur Schnitzler, Uber
Psychoanalyse (1924), in: Thomas Anz/Oliver Pfohlman (Hg.), Psychoanalyse in der lite-
rarischen Moderne, Eine Dokumentation, Bd. 1, Marburg 2006, S. 176-178, hier S. 177.
Manfred Engel, Jeder Traumer ein Shakespeare? Zum poetogenen Potential des Traumes,
in: Ders./Riidiger Zymner (Hg.), Anthropologie der Literatur. Poetogene Strukturen und
asthetisch-soziale Handlungsfelder, Paderborn 2004 (Poetogenesis. Studien und Texte zur
empirischen Anthropologie der Literatur; 2), S. 102-117.

4.

w

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 Christiane Holm

V. ~2000: Goetz

Mit »Los gehts« beginnt der Text i medias res an einem Mittwoch. Im Ver-
lauf der Woche kommt die Idee auf »geil wire natiirlich auch, zu sagen:
Sonntag: Ruhetag [...] Abfall gibts nur an Biirotagen — das wire doch lustig
— entstehen dann so Wochenpickchen«.** Und tatsichlich setzt der Diarist
am kommenden Sonntag aus und beginnt in der darauf folgenden Woche
mit einem von nun an giiltigen Zahlsystem. Nach siecben Wochen ldsst er
dann einen Teil »II« beginnen, und nun zeichnet sich der Plan ab, das Pro-
jekt in sieben solcher Teile von je siecben Wochen von je sieben Tagen zu
realisieren. Neben dem schlichten, oft kommentierten Datieren bietet dieses
parallel gefiihrte, fortlaufende, dreizigige Zahlsystem, das jeden Tag inner-
halb des Projektes positioniert, einen standigen und nicht selten emphatisch
gefeierten Orientierungspunkt: »Der Tag ist ein gottliches Mafi«.*”

Neben dieser i actu entwickelten Zeitordnung gewinnt auch der experimen-
telle Status des Textes an Kontur: Das im Februar einsetzende Arbeitstage-
buch soll online die fur das kommende Sommersemester unter dem Titel
Praxis angekiindigte Frankfurter Poetikvorlesung vorbereiten und begleiten.
In Abfall soll nun im Tagestakt alles das erscheinen, was keinen Eingang in
das Vorlesungsskript findet, was also nicht genutzt wird. Sehr genau befolgt
der Diarist in den ersten Wochen diese Regel, mit der Konsequenz, dass er
mitunter drgerlich das dort Publizierte als nun fiir die Vorlesung nicht mehr
nutzbar betrachtet. Im Laufe der kommenden Wochen geraten beide For-
mate in ein »Konkurrenz«Verhiltnis: »Der Aufstand der Baustelle.«<*® Wie
erfolgreich der Aufstand verlduft, dokumentiert sich schliellich darin, dass
die Vorlesungsskripte fir Praxis in Abfall veroffentlicht werden.

Dass das Banale sowie dessen kulturtheoretische Reflexion breiten Eingang
in Abfall finden, ist bei einem Akteur der Popliteratur und insbesondere bei
dessen literarischer Vorliebe fiir Medienprotokolle wenig iiberraschend.*”
Vorwiegend gerahmt von hauslichen Téatigkeiten wie Aufrdumen oder Du-
schen finden sich Lektiirenotizen zu Tagespresse, Fernsehen und Biichern
aller Zeiten. Dabei fasziniert den Diaristen insbesondere die Gleichzeitigkeit

# Rainald Goetz, Abfall fiir alle. Roman eines Jahres [Internetverdffentlichung 1999], Frank-
furt a.M. 2003, L, S. 13; S. 37.

4 Ebd., 7.7.7, S. 863.

“0 Fbd., I1I/1.5, S. 313.

4 Vgl. Lutz Hagestedy, ... und gehalten alles nur von der Strenge der Zeit. Rainald Goetz als
Tagebuch-Autor, in: Helmut Gold/Christiane Holm/Eva Bés/Tine Nowak (Hg.), @bsolut
privat?, S. 108-111.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diaristische Praktiken und Unniitzes Wissen 117

solcher Lektiiren: »Und dann speist sich das zurtick, tiber den eigenen Kopf,
in die Realitit des Diskurses, via Abfall zum Beispiel, so wie hier.«*® Der
Schreibende entwirft sich somit nicht als diskurspragender Autor, sondern
als Nachverwerter.

Wenngleich Goetz sich vehement gegen die metaphorische Rede verwehrt,
so bietet Abfall einer interpretationsfreudigen Lektiire, die die motivische
Prisenz von Miill kaum iibersehen kann, einiges an: So ist an einem Mon-
tag, wie eben zitiert, der diskursive Abfall, an einem Sonntag der hdusliche
Abfall Gegenstand des Diariums:

Armut: man fingt an mit zwei Fingern im halbvollen Staubsauger-Papiersack nach
den Staubballungen zu tasten, ob man das Ding schon wegschmeiflen mufi, oder
ob es eigentlich noch geht, gehen miifite, obwohl die Saugkraft schon so schwach
ist, beim laufenden Staubsauger usw usw, und ehe man sich versieht, puhlt man
da so konzentriert wollige Staubballen aus dem engen Staubansaugeloch, wie so
ein Gestorter, total Kranker — wirklich Armut? Oder ist das nicht eher schon Geiz,
Angst, Angstgeiz, totale Perversion? Kaputte Szene. Krank. Grofle Haushaltsoper,
riesen Spaf3.*’

Der Diarist als Wissens-Staubsauger, der bei nachlassender Saugkraft am
siebten Tage seinen Papiersack leert, und ein hochst verdichtetes Diskurs-
Konzentrat vorfindet, das sich unmerklich in ihm formiert hat. Insofern ent-
halt das Tagebuch das, was an Wissen hingen blieb.

Der Grund fiir die Wahl des Onlineformates liegt nicht, wie der Diarist aus-
fuhrt, in dessen interaktiven Moglichkeiten, die bezeichnenderweise vollig
ungenutzt bleiben: Der Text ist weder verlinkt noch kénnen die Leser sich
emnschalten. Die Entscheidung fiir die Form griindet allein auf dem real time
¢ffect, so dass die jeweilige Texteinheit »Tag« tiglich und nicht erst als Tage-
buch im Sinne eines Textganzen erscheint. Die Tages-Eintrige sind zudem
durch den »ZIFFERNWAHNSINN« der Minuten- und Sekundenangaben
strukturiert.”’ Diese Untereinheiten, die sogenannten »Minutendinger,
werden als zentrales Kriterium fiir die Unterscheidung von den in grofier
Zahl rezipierten gedruckten Tagebiichern herangezogen.®! Im Verlauf des
Diariums verstirken sich die Uberlegungen zur Reflexion dieser Zeitstruk-
tur auch durch den Einschub der Praxis-Skripte.

48 Rainald Goetz, Abfall fiir alle, 1/3.1, S. 55f.
4 Fbd., 1/3.7, S. 67.

50 Ebd., L, S. 14.

51 Ebd., L, S. 16.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 Christiane Holm

Wo also ist der Ort des Textes? Abstrakt gesprochen [...] steht der Text im Moment
der Entstehung am denkbar AUSGESETZTESTEN Ort: im Jetzt.

Harrend auf das Kommende des nichsten Moments, des jeweils ndchsten Augen-
blicks, des von daher kommenden, darin sich gebenden nichsten Worts.

Um den Text aufnehmen zu kénnen, muss man sich selbst an diesen Ort begeben.
Und wenn es etwas gibt, was einen am Schreiben, so absolut das Allerschonste es
auch ist, trotzdem zuinnerst und brutalst FERTIG macht, dann diese Position. Sie
bestimmt das Leben.*?

Das Tagebuch erméglicht dieses poetologische Konzept in radikaler Weise,
well es die bedingungslose Einlassung auf die Gegenwart provoziert. Und
es entwirft eine Praxis, die weder dem retrospektiven Archivieren noch
dem prospektiven Bilanzieren entspricht, sondern einer Form des Navigie-
rens, die den Ort als Zeitpunkt definiert. Entsprechend diesem diaristischen
Scripteur soll auch der Leser von Abfall kein Wissens-Staubsauger zweiter
Ordnung sein, sondern an der Praxis partizipieren:53 »Meine Lieblingsvor-
stellung vom Effekt dieser Téaglichkeit einer so abstrakten Nahe ist das Ver-
schwinden des Textes im Leben des Lesers. Dafl sich vielleicht nur ein leicht
gesteigertes Gefithl fiir die eigene Zeit ergeben wiirde.«**

Die konsequenteste Umsetzung dieser Navigation im Gegenwirtigen ist,
und dies ist mehrfach Thema, das Notieren von Zeitzahlen, bezeichnender-
weise erfolgt es am intensivsten zum Jahreswechsel.

Donnerstag, 31.12.98, Berlin.
1111.07.
1111.11.
1111.33.
1111.46.
1111.51.
1111.58.
1112.03.

1112.13.
1112.14.

1112.41. Chronist des Augenblicks. Ich wollte mal einen Tag lang hier nur Zeitzif-
fern notieren, einfach so, jedesmal wenn ich auf die Uhr schaue, weil das so schén

52 Ebd., PRAXIS IV, S. 328

53 Zu den Verfahren der digitalen Textnavigation: Natalie Binczek, »Wo also ist der Ort
des Textes?« — Rainald Goetz” 4bfall fiir alle, in: Peter Gendolla/Norbert Schmitz/Irmela
Schneider/Peter Spangenberg (Hg.), Interaktive Medienkunst, Frankfurt a.M. 2001, S.
291-318.

5 Rainald Goetz, Abfall fiir alle, 7.7.7, S. 864.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diaristische Praktiken und Unniitzes Wissen 119

ausschaut, nur diese Ziffern, die so viel bedeuten, aber letztlich sind mir solche
experimentellen Kaspereien dann eben doch immer wieder nach kiirzester Zeit zu
blod.>

VI. Résumé

Es ist die vom Tagestakt disponierte Gebrauchsform, iiber die sich das dia-
ristische Verhdltnis zum Unniitzen Wissen herstellt. Die drei Tagebiicher
von Lavater, Schnitzler und Goetz sind nicht nur einschlagig fiir das unsi-
chere Wissen vom Menschen, sondern sie kénnen dariiber hinaus zeigen,
dass das Unniitze Wissen ein Effekt der Praxis ist, da es im Schreibprozess
immer wieder umdefiniert und somit beobachtbar wird.

Der Vergleich von Lavaters beiden bilanzierenden Tagebiichern kann zei-
gen, wie die aus dem theologischen Wissen iibertragene normative Unter-
scheidung von Nutz und Unnutz zunehmend von einem sich konstituie-
renden diaristischen Praxiswissen korrigiert wird, infolge dessen Nutz und
Unnutz an Relation und Prozess ausgerichtet werden. Schnitzlers archivie-
rendes Tagebuch fithrt am Traum als dem zentralen Ort psychoanalyti-
scher Theoriebildung vor, dass gerade die Vergegenwirtigung solcherart
Tagesreste, die weniger in der Tiefe des Subjekts als in der Oberfliche des
Alltags griinden, eine diaristische Traumdeutung plausibilisieren kann, die
dem Banalen eine Schliisselposition einrdumt. Und Goetz geht es in sei-
nem momentanistischen Konzept des aktuell nicht Brauchbaren, des Minu-
ten-Abfalls, darum, sich in emphatischer Weise der Gegenwart auszuliefern,
um darauf eine Poetik zu begriinden.

% Ebd., VII/6.4, S. 833

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MANUEL CLEMENS

Zweckscheinbarkeit
Uber eine Kategorie im Umfeld von Kant und Schiller

Wenn man iiber Unniitzes Wissen in Bezug auf asthetische Bildung nach-
denkt, ist es nur eine Frage der Zeit, bis man auf Schillers Briefe Uber die
dsthetische Eruehung des Menschen (1795) stofit. Schiller formuliert dort eine
Kulturkritik! fiir das spite 18. Jahrhundert, die einmal besagt, dass sein
Zeitalter simtliche Bereiche des Lebens nur in Bezug auf einen 6konomi-
schen Nutzen denken kann, was die menschliche Existenz vereinseitigt und
ungliicklich macht, und das andere Mal, dass theoretische Grofiprojekte
wie die Aufkldrung und die Franzosische Revolution nicht realisiert werden
kénnen, weil sie den Menschen — auch wieder einseitig — namlich nur tiber
die Vernunft erreichen. Dies hat zur Folge, dass die Ideen der Aufklirung
zwar gedacht und unterrichtet, aber nicht oder nur schlecht umgesetzt wer-
den kénnen, da sie nicht der Realitdt des menschlichen Handelns entspre-
chen. Deshalb bringt Schiller eine Form des Unniitzen Wissens ins Spiel,
das er in der Kunst findet. Da die Aufklarung — wie z.B. mit dem kategori-
schen Imperativ Kants - sich nur an die Vernunft richtet, wird erginzend
eine Form des asthetischen Wissens eingebracht, welches auch die Sinne
ansprechen soll.

In Schillers Terminologie der Asthetischen Briefe tibersetzt, driickt sich dieser
Grundgedanke der dsthetischen Bildung so aus: Die Dominanz rationaler
Kopfgeburten ist das Resultat eines zu tbermichtig gewordenen »Form-
triebs«. Der rationale »Formtrieb«® ist zwar niitzlich, weil er der ungeformten

1" Das Verstindnis von Schiller als einen frithen Kulturkritiker iibernehme ich von Georg

Bollenbeck, Von der Universalgeschichte zur Kulturkritik, in: Lothar Ehrlich/Georg
Bollenbeck (Hg.), Friedrich Schiller. Der unterschitzte Theoretiker, Wien/Kéln/Weimar
2007, S. 11-26; sowie Georg Bollenbeck, Eine Geschichte der Kulturkritik. Von Rousseau
bis Gunther Anders, Miinchen 2007, S. 76-111. Bollenbeck betrachtet Schiller, neben
Rousseau, als den ersten Kulturkritiker, da er tiber eine kulturkritische Triade verfiigt, die
ihr Zeitalter im Verfall sicht, diese Kritik durch den riickblickenden Vergleich mit einer
idealisierten — meist griechischen — Vergangenheit begriindet, und, unter der Bedingung,
dass sich die Gegenwart ein Beispiel an dieser Vergangenheit nimmt, tiber einen ebenso
idealisierten Ausblick in eine mégliche Zukuntft verfiigt. In den Asthetischen Briefen Schillers
findet sich diese Kulturkritik vor allem in den ersten Briefen 2-6.

Friedrich Schiller, Uber die 4sthetische Erziehung des Menschen, in: Ders., Theoretische
Schriften, Bd. 8, hg. von Rolf-Peter Janz, Frankfurt a.M. 1992, 12. Brief, S. 602.

16.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 Manuel Clemens

Existenz Form (also Struktur, Dauer, Méfligung und Idee) verleiht, jedoch
nimmt er im Laufe des menschlichen Entwicklungsprozesses iiberhand und
dominiert den anderen menschlichen Grundtrieb, den »Stofftrieb«.® Letzte-
rer befindet sich urspriinglich in einem ausgeglichenen Verhiltnis mit dem
Formtrieb, den dieser als blofler Stoff (ungeformte Materie, Sinnlichkeit
und Irrationalitit) zu seiner Formgebung durchaus beno6tigt. Nimmt aber
die Form tiberhand, erstickt das Sinnliche und das Resultat sind die oben
beschriebenen ungliicklichen Versuche, Ideen aus dem Bereich der reinen
Vernunft zu realisieren. Zur Losung dieses Problems fithrt Schiller nun die
Kunst in Form einer dsthetischen Erziehung an: Wenn Form- und Stofftrieb
unausgeglichen sind, dann miissen sie ausgeglichen werden. Da dies aber
nicht von selbst geschieht, bedarf es einer vermittelnden Instanz, und dies
leistet die Kunst. Sie bringt Form und Stoff in das gewiinschte Gleichge-
wicht, fir das Schiller den Begriff »Spieltrieb«4 prégt. Mittels des Spieltriebs
vermag der Mensch nun seine Ideale zu realisieren, da er ihre Umsetzung
nicht mehr einseitig von der Vernunft gesteuert zu vollbringen versucht.
Wiihrend man sich nach Kant dazu tiberwinden muss, den kategorischen
Imperativ umzusetzen, wird die Idee des Guten mit Hilfe der Kunst gewis-
sermaflen in einen Trieb verwandelt, so dass sich das Gute automatisch, wie
andere Triebe auch, von selbst realisiert. Diesen Weg der Verwirklichung
der Ziele der Aufkldrung iiber die Kunst nennt Schiller den »ésthetischen
Umweg«,5 da der Verstand seine Plane nicht mehr direkt umsetzen darf,
sondern die Kunst zu Hilfe nehmen muss.

Auf diesem Umweg vollzieht sich auch das, was wir im Folgenden als das
Asthetisch-Zweckfreie in Bezug auf einen Nutzen untersuchen méchten. Die
von Schiller ins Spiel gebrachte Kunst kann, da sie sich gegen die Welt der
Zwecke richtet, durchaus als >unniitz« verstanden werden, denn die astheti-
sche Enklave des Bildungsprozesses konstituiert sich tiber Mufie, Eigensinn
und Ungeplantheit, was in Bezug auf die Arbeitswelt durchaus als nutzlos
verstanden werden kann, es dann aber trotz allem auch wieder nicht ist,
well sie ja etwas hervorbringen soll, nimlich Bildung. Deshalb verfolgt das
Unniitze eine Aufgabe — und diesen Nutzen, der vom Unniitzen hervor-
gerufen und geprigt wird, mochten wir genauer untersuchen. Da wir uns
mit diesem Changieren zwischen Nutzlosigkeit und Nutzen auf einer nur
schwer zu definierenden Schwelle ansiedeln, soll im Folgenden der Begriff

3

Ebd.
* Friedrich Schiller, Uber die #sthetische Erziehung des Menschen, 14. Brief, S. 607.
5 Ebd., 15. Brief, S. 614.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 123

»Zweckscheinbarkeit® Klarheit verschaffen. Er fithrt zu einer widerspriich-
lichen Verbindung zwischen Schénheit und Bildung bzw. zwischen Nutzen
und Nutzlosigkeit, und die Grundfrage lautet: Wie kann etwas, das von
jeder zweckhaften Bestimmung frei ist, dennoch einen Zweck entwickeln,
namlich den, die asthetische Erziehung des Menschen zu gestalten? Wie
operiert dieser besondere Zweck des Zweckfreien?

I. Schiller: Zweckscheinbarkeit

Schillers Asthetische Brigfe postulieren fiir den Menschen zunichst jedoch ei-
nen Zustand, der wenig Nutzen hervorzubringen verspricht: Der Spieltrieb
soll den einseitig bestimmten Menschen in einen >Nullzustand« versetzen, in
dem er noch einmal die Méglichkeit erhélt, >null bestimmt, d.h. von den
Folgen der Moderne undeterminiert, das Verhiltnis zwischen Form- und
Stofftrieb neu auszutarieren. Die historische Entwicklung des Nullzustands
skizziert Schiller dementsprechend utopisch: Am Beginn seiner Geschichte
ist der Mensch dem Zwang ausgesetzt, eine schlechte Einheit mit der Natur
eingehen zu miissen. Er unterliegt zunéchst passiv ithrer Gewalt und muss
mit thr »Eins« sein. Diese problematische Einheit wird noch intensiviert, in-
dem er ihrer Anforderung nachkommt, sich in der Welt zweckhaft zu beti-
tigen, damit er sein Uberleben sichern kann. Von Freiheit kann noch keine
Rede sein, da er mit seinen Handlungen nur auf die bedrohenden Einfliisse
seitens der Natur reagiert. Um diese allein dem Zweck des Uberlebens un-
tergeordnete Lebensweise in eine freiheitliche umwandeln zu kénnen, sucht
Schiller nach einer Moglichkeit, das Verhaltnis des Subjekts zur Welt auf
»Null<® herunterzufahren, so dass es eine Distanz zwischen ihm und der
Welt gibt, in der er seine Autonomie ausbauen kann. Diese menschliche Ei-
gengesetzlichkeit begriindet sich fiir Schiller in einem asthetischen Verhilt-
nis zur Welt, da der Mensch mit dieser Zweck{reiheit (von der Natur) sei-
nen eigenen Bediirfnissen nachgehen kann, die in dem Sinne zweckfrei sind,
dass sie ihm erlauben, sich frei zu machen von den Anforderungen, welche

Zu einer ausfihrlichen Diskussion der Zweckscheinbarkeit vgl. meine Dissertation, Das
Labyrinth der dsthetischen Einsamkeit. Eine kleine Theorie der Bildung, Wiirzburg 2015.
Friedrich Schiller, Uber die #sthetische Exziehung des Menschen, 25. Brief, S. 655.

8 Ebd., 21. Brief, S. 636.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 Manuel Clemens

die Natur an ihn stellt. In der Realisierung dieser Unabhéngigkeit begriindet
sich »das erste liberale Verhiltnis des Menschen zu dem Weltall«.’

Da dieser Annullierung der Wunsch nach Minderung des Zweckhaften zu-
grunde liegt, diese aber dennoch ein Anliegen verfolgt, beschreibt sie exem-
plarisch den Widerspruch des Zweckfreien: Einerseits zeichnet dieser Null-
zustand sich dadurch aus, dass er das Subjekt unbestimmt ldsst, andererseits
bereitet er das Subjekt auf etwas vor, welches es wieder neu — und besser als
vorher — bestimmt. Der Nullzustand wird im Rahmen des ausgleichenden
Stofftriebs eingefithrt und dient als Kristallisationspunkt der Nullstelle, die
in der Balance zwischen Form- und Stofftrieb entsteht. Seine Auspragung
erhilt der Nullzustand anschlielend in der Form des Spieltriebs im dstheti-
schen Zustand. Und genau hier setzt unsere Frage ein. Wenn das Zweck-
freie zugleich annullieren und formen kann, wie ldsst sich das darstellen,
wie dariiber sprechen, was geht in diesem ungreifbaren Zustand vor, von
dem es heifit: »In dem asthetischen Zustand ist der Mensch also Null, inso-
fern man auf ein einzelnes Resultat, nicht auf das ganze Vermogen achtet,
und den Mangel jeder besonderen Determination in thm in Betrachtung
zieht«?'? Ist der Mensch isthetisch geworden, dann ist er aus der Sicht
des Verstandes nichts oder eben »Null« und kann kein »einzelnes Resultat«
hervorbringen und nicht einer »besonderen Determination« entsprechen,
weil es ihn nicht zum Leben befihigt. Die Schonheit, so schreibt Schiller
nur einige Zeilen weiter, »findet [ndmlich] keine einzige Wahrheit, hilft uns
keine einzige Pflicht erfiillen und ist, mit einem Worte, gleich ungeschickt,
den Charakter zu grinden und den Kopf aufzukliren«.!! Jedoch verfiigt
die Schonheit tiber einen individuellen Wert, insofern sie den Menschen
nicht dazu dringt, alles sogleich auf etwas Allgemeines zu beziehen und auf
die Realitit zu tibertragen. In dieser dsthetischen Bestimmungslosigkeit zeigt
sich dann, dass sein allgemeines »Vermoégen« als Mensch keineswegs annul-
liert wurde, sondern dass es ihm durch die Abwesenheit der Verstandes-
kontrolle »nunmehr von Natur wegen moglich gemacht ist, aus sich selbst
zu machen, was er will«.'” Diese Méglichkeit innerhalb des Nullzustandes
gibt ihm seine Wiirde zuriick. »Null« ist der Mensch also nur als Verstan-
deswesen, das im ésthetischen Zustand keinen Begriff und somit auch kein
Resultat zu erfassen vermag und deshalb eine »leere Unendlichkeit«'® vor

9 Ebd., 25. Brief, S. 655.
O Ebd., 21. Brief, S. 636.
11 Fbd.
12 Epbd.
13 Fpd.

—

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 125

sich hat. Derselbe ésthetische Nullzustand erscheint jedoch als eine »erfiillte
Unendlichkeit«,'* wenn man sich in diesem annullierten Stadium auf sein
individuelles und &sthetisches Vermdgen als Mensch konzentriert, das ihm
in der Méglichkeitsform ein Dasein verspricht, das seiner Wiirde und nicht
der Pflicht des Verstandes gehorcht, ihn realitdtsgerecht zu determinieren.
Anders gesagt: Der Nullzustand erméglicht dem Menschen das Recht auf
Kunst, das ihm aber nur in Abgrenzung zum Leben ermdglicht werden
kann.

Fir die Beschreibung dieses annullierten oder zweckfreien Feldes fithren
wir den Begriff »Zweckscheinbarkeit« ein, der uns als Schliisselbegriff zum
Verstindnis des Zweckfreien dienen wird. Mit thm lésst sich eine Beschrei-
bung des Zweckfreien skizzieren, die verdeutlicht, dass der in dieser Be-
zichung entstehende asthetische Nullzustand nicht zweck- oder nutzlos ist.
Das Zweckfreie ereignet sich in unserem Verstdndnis der dsthetischen Bil-
dung nimlich nur schembar: Der Schein ist zwar losgelost von der Sphére
der eindeutigen Zwecke, was ihn zunichst auch zweckfrei aussehen lasst.
Doch Zwecke sind auch hier gegenwirtig, aber nur fiir eine andere Sphére
bestimmt, in die sie gelangen, wenn sie ihre unmittelbare Zweckhaftigkeit
ablegen. Zwecke werden zunéchst scheinbar, damit sie sich der Realitit ent-
zichen konnen. Da die ersten zweckfreien Momente eine zeitliche Dauer
brauchen, um sich auszubauen und bildend wirken zu kénnen, missen die-
se Momente Bestindigkeit haben. Das passiert durch die Umwertung der
Zwecke im dsthetischen Schein, der die Zwecke scheinbar wirken ldsst, um
sie der Arbeitswelt zu entziehen und anschlielend wiederum die Zwecklo-
sigkeit scheinbar werden ldsst, damit sie im Zweckfreien wie konventionelle
Zwecke wirken kann. Thre Zweck{reiheit besteht demnach darin, dass das
Subjekt seine Zwecke selbst wihlen kann. Zweckfreiheit operiert als ein Set-
zen von Zwecken in der Fretheit. Verdichten sich die scheinbaren Zwecke
zu einem Prozess, formt sich eine édsthetische Gegenwelt aus.

Es zeigt sich, dass in der dsthetischen Welt das Zweckrationale veredelt ist
und durch den dsthetischen Schein zu scheinbaren Zwecken wird, die einer
schonen Welt wiirdig sind. Kunst hemmt die stindige Ausbreitung einer
zweckhaften Weltorientierung und ersetzt sie — nicht durch véllig zweck-
freies, sondern — durch zweckhaftes Denken, Planen und Handeln om Schemn,
wodurch die Unterschiede zwischen Zweck und Kunst aufgehoben werden.
Diese Zwecke sind dem Subjekt nicht mehr entgegengesetzt, sondern ihre

14 Epd.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 Manuel Clemens

die Freiheit auswringenden zweckrationalen Eigenschaften werden in siche-
rem Abstand gehalten.

IIl. Kant: Zweckscheinbarkeit versus ZweckmaBigkeit ohne Zweck

Zu Beginn dieses Abschnitts muss zunichst hervorgehoben werden, dass
der zentrale Begriff der vorliegenden Untersuchung — Zweckfreiheit —, in
seiner Diskussion nie eine philosophische oder kulturtheoretische Definition
erfahren hat. Zweckfreiheit versteht sich vielmehr als ein Sammelbegriff,
der uns vor allem deshalb so sehr interessiert, weil er auflerhalb des philo-
sophischen Diskurses — im Feuilleton oder im Alltag — ein gebrduchlicher
Ausdruck ist. Suchen wir ihn in der Siiddeutschen oder Frankfurter Allgemeinen
Leitung, findet er sich regelmaflig im Kulturteil, und lassen wir das Internet
die gesamte Welt danach durchkdmmen, wird das Suchergebnis so um-
fangreich, dass sich Google zu einem endlos erscheinenden, ja an Schiller
erinnernden >Nullzustand« ausdehnt.

Die Durchsicht dieser Resultate ergibt, dass — unter Berufung auf Kant
und Schiller — »Zweckfreiheit« oder »zweckfrei« stets dann auftaucht, wenn
von Erfahrungen die Rede ist, die alltdgliche Zweckanforderungen kritisch
gegeniiberstehen und kompensieren moéchten - und dementsprechend
in einem gewissen Sinne >nutzlos< sind (z.B. musische Erziehung, Work-
Life-Balance oder Theaterbesuche). Durch diesen simplen Gebrauch wird
»Zweckfreiheit« etwas sehr Vages, auf das man sich immer berufen kann,
ohne es wirklich verstanden haben zu miissen oder sich der Schwierigkeit
des Verhiltnisses zwischen dem Zweckfreien und dem Zweckhaften be-
wusst zu sein. Unsere Untersuchung widerspricht dieser Leichtigkeit und
Unbestimmtheit des Zweckfreien.

Mit Zweckscheinbarkeit haben wir in Auseinandersetzung mit Schillers
Asthetischen Briefen einen Begriff eingefiihrt, der das Ambivalente des Zweck-
freien besser zum Ausdruck bringt und sich nicht in vagen Vorstellungen
verliert. Wir verstanden Zweckscheinbarkeit als einen Vorgang, der die
Zwecke nicht abschafft, jedoch das Setzen von Zwecken in einer Sphire
erlaubt, die den Bediirfnissen des Subjekts nicht entgegengesetzt ist. Es kann
dort mit den Zwecken spielen und zwar in dem Sinne, dass er die Zwecke
verfolgen kann, ohne aber verpflichtet zu sein, sie auch tatséchlich im Leben
zu aktivieren. Wir sagten auch, dass diese Art von spielerischer Zweckge-
richtetheit dem Hervorbringen von Zwecken in der Freiheit gleichkommt,

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 127

deren Aktivitit jedoch nicht geringer ist als im zweckgerichteten Alltag. Der
Hauptunterschied zwischen den Zwecken in der Realitit und denen im ds-
thetischen Zustand wurde namlich darin gesehen, dass die Zwecke erst im
Prozess der Ausiibung, d.h. im Nachhinein, verstdndlich werden und nicht
bereits im Vorfeld feststehen miissen. Da die Zwecke demzufolge jederzeit
auch zweckfrei sein und sich auflésen kénnen, wihrend das Zweckfreie je-
derzeit zu einem konkreten Zweck werden kann, ist dieser Moment ihrer
Entstehung ein scheinbarer.

Im Folgenden wenden wir uns nun Kant zu, da er mit der Jweckmdfsigheit
ohne Zweck eine Formel prigte, die das Resultat einer erstmaligen systemati-
schen Ausarbeitung des Zweckfreien ist und noch heute die Grundlage der
Diskussion eines jeden dsthetischen Weltverhaltnisses pragt. Wir mochten
nach der Aussagekraft der Kant’schen Formel fragen und zeigen, dass sich
Zweckschembarkeit besser dazu eignet, dem Zweckfreien niherzukommen,
weil es von scheinbaren Zwecken bzw. scheinbaren Freiheiten von Zwecken
ausgeht und deshalb im Gegensatz zu Kant kein reines édsthetisches Urteil
(also eines ohne jeglichen Zweck) anstrebt, sondern den prozessualen Cha-
rakter dsthetischer Momente betont, der eben nicht immer rein dsthetisch
sein muss. Dadurch kann gezeigt werden, dass gerade Kants Wunsch nach
dieser reinen Asthetik der Ausgangspunkt fiir eine dsthetische Bildungsidee
wurde, die das Zweckfreie so eigentiimlich sprach- und bildlos gemacht hat.
Wir werden Kants Zweck{reiheitskonzeptionen zunichst vorstellen, um das
hier vorliegende Problem genauer zu beschreiben, dann aber die Richtung
der Untersuchung verindern und das Problem auflerhalb seiner Theorie
und Begrifflichkeit (Zweckmaifligkeit, Zweckmifligkeit ohne Zweck und sei-
ner Definition der Schénheit) verfolgen.

Wie Kant am Beginn der Kritik der Urteilskraft schreibt, griindet sich das as-
thetische Urteil auf ein Gefiihl der Lust, das nicht primér auf den Verstand
und sein begriffliches Instrumentarium fiir Erkenntnisurteile zurtickgeht,
sondern auf ein besonderes Verhiltnis des Verstandes mit der Anschau-
ung.' Die Anschauung nimmt den schénen Gegenstand wahr, jedoch geht

15 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, hg. von Heiner F. Klemme, Hamburg 2009, AA
§§ 1-9. Zur weiteren Diskussion der Begrifflichkeit im dsthetischen Urteils bei Kant vgl.:
Paul Guyer, Kant and the Claims of Taste, Cambridge MA 1997, S. 85f.; Dieter Heinrich,
Aesthetic Judgment and the Moral Image of the World, Stanford 1994, S. 40-52; Rudolf
Makkreel, Imagination and Interpretation in Kant, Chicago 1990, S. 49-58, sowie David
Bell, The Art of Judgment, in: Mind 96 (1987), S. 221-244; Paul Crowford, Kant’s Aes-
thetic Theory, Madison 1974, S. 88f.; und Paul Crowther, The Kantian Sublime, Oxford
1989, S. 551.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 Manuel Clemens

sie keine Einheit mit einem Begriff ein. Durch dieses Zurtickdrangen der Be-
griffe wird fiir Kant das Geschmacksurteil interesselos, was bedeutet, dass
das Gefiihl der Lust bei der Betrachtung eines schonen Gegenstands nicht
mit dem Interesse an der materiellen Existenz dieses Objekts verbunden
ist. Stattdessen entsteht lediglich ein Wohlgefallen, das Kant »in der bloflen
Betrachtung«,'® also beim Verweilen dieser Anschauung ansiedelt. Damit
wird das édsthetische Wahrnehmen vom Angenehmen abgegrenzt, dem Kant
ein Interesse an einem realen Gegenstand unterstellt, und auch vom Guten,
das aufgrund seiner Universalitit auf einen Begriff zurtickgeht, d.h., wo
Verstand und Anschauung eine klar definierte Einheit bilden. Somit kann
Kant einmal im Hinblick auf die Interesselosigkeit folgern: »Geschmack
ist das Beurteilungsvermégen eines Gegenstands oder einer Vorstellungsart
durch ein Wohlgefallen ohne alles Interesse. Der Gegenstand eines
solchen Wohlgefallens heifit schén.«!” Und das andere Mal im Hinblick auf
die Begriffslosigkeit: »Schén ist das, was ohne Begriff [...] gefillt.«'® Die
Unabhingigkeit von Verstand und Embildungskraft fithrt zu einem »freien
Spiel«!? zwischen diesen beiden Polen, das dem Subjekt das Wohlgefallen
am schénen Gegenstand verschafft. — Und genau hier steckt die grofite
Schwierigkeit der dsthetischen Theorie Kants, weil nicht eindeutig ist, was
im Verlauf der Urteilsbildung mit den Begriffen geschieht, da sie, wenn der
Verstand im Spiel ist, nicht einfach verschwinden kénnen. Bevor wir uns
jedoch der Diskussion dieses Problems zuwenden kénnen, miissen wir mit
Kants Gebot der Universalitit des Geschmacksurteils und seiner Definition
als »Zweckmifigkeit ohne Zweck« noch zwei weitere Momente seiner As-
thetik einfithren.

Ein weiterer Widerspruch des Geschmacksurteils geht ebenfalls auf die kurz
angedeutete ritselhafte Begriffslosigkeit zurtick. Ein Geschmacksurteil — wie
ein begrifflich-logisches Urteil — wird universal gefillt, was fiir Kant bedeu-
tet, dass ein Individuum sein subjektives Wohlgefallen im ésthetischen Ur-
teil notwendig verallgemeinert und davon ausgeht, dass die anderen der
gleichen Ansicht sind und den gleichen Gegenstand ebenfalls als schon emp-
finden missen. Ein logisches Urteil, z.B. dass die Wiese griin ist, basiert auf
einem Begriff und unterstellt damit als Urteil seine allgemeine Geltung. Die
logische Uberpriifbarkeit entfillt jedoch, wenn das Urteil #sthetisch ist, da
es jetzt nicht mehr auf einen Begriff zuriickgeht. Gefillt einem also die griine

16 Ebd., S. AA 204.
7 Ebd., S. AA 211.
18 Ehd., S. AA 219.
19 Ebd., S. AA 217.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 129

Wiese im asthetischen Urteil, so kann diese Aussage nicht weiter bewiesen
werden. Dass dieses Gefallen aber dennoch den Anschein der Universalitit
besitzt — also scheinbare Begriffe produziert —, liegt an dem sich in einem
Spielzustand befindenden Verstand, der »irgendwie« immer noch anwesend
ist, aber der Anschauung keine Begriffe mehr aufdrangt. (Man kénnte zum
besseren Verstindnis bildlich und vereinfacht auch sagen, dass er experi-
mentelle Begriffe produziert, die probehalber formuliert werden, aber sich
auch wieder auflosen konnen.) Der dritte Punkt des dsthetischen Urteils
lautet deshalb fiir Kant: »Schén ist das, was ohne Begriff allgemein gefallt.«*”
Geht die subjektive Universalitit auf einen scheinbar anwesenden Begriff
zurtick, so kénnte man ebenfalls argumentieren, dass die berithmte Formel
von einer »Zweckmifligkeit ohne Zweck« im Geschmacksurteil auf schein-
bare oder experimentelle Zweckvorstellungen zuriickgeht, da sie aus der
gleichen formalen Verstandestitigkeit des »freien Spiels<*! der Erkenntnis-
krifte resultieren. Dazu werden wir uns im Folgenden Kants unterschiedli-
che Definitionen der Zweckméifligkeit anschauen, um herauszufinden, wel-
che Form der Zweckmafligkeit aus seiner Naturteleologie auf die dsthetische
Theorie angewandt wird und was in dieser Transformation mit der Begriff-
lichkeit passiert. Kants Verstandnis der »Zweckmafligkeit« stammt aus sei-
ner Naturphilosophie des 2. Teils der Kritik der Urteilskrafi, wo er der Frage
nachgeht, ob der Natur eine teleologische Ordnung zugrunde liegt. Im Zu-
sammenhang mit dieser Problematik unterscheidet er dann zwei verschie-
dene Arten der Zweckmifligkeit — die formal objektive der Vernunfi und die real
objektive des Verstandes. (1) Die formal objektive Qweckmdfsigkeit ist weder subjektiv
noch dsthetisch, sondern ein a priori operierendes Vermégen der Vernunft:
Das vom Menschen in der Natur Wahrgenommene strukturiert die Ver-
nunft in der Art, dass man ihr notwendigerweise eine sinnvolle Ordnung
unterstellt, die zum jetzigen Zeitpunkt zwar noch nicht bekannt ist und auch
in der Anschauung nicht zum Vorschein kommt, jedoch den Betrachter
ideell davon tiberzeugt, dass alles mit allem auf einen bestimmten Endzweck
hin organisiert ist: »Die Zweckmafligkeit ist hier objektiv und intellektuell,
[...], denn sie driickt die Angemessenheit der Figur zur Erzeugung vieler ab-
gezweckten Gestalten aus und wird durch Vernunft erkannt.<*? Die Zweck-
mafligkeit liegt jedoch nicht in den Begriffen und Dingen, sondern allein in
der apriorischen Ordnungsvorstellung der Vernunft. (I) Die real objektive

20 Ebd., S. AA 229 [Hervorh. MC).
2l Ebd., S. AA 217.
22 Ebd., S. AA 362.

16.01.2028, 22:22:1;


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Manuel Clemens

Lweckmdfsigheit dagegen griindet sich auf eine tatsichliche Anschauung, die
der Verstand mit einem Begriff verbindet und damit reale Gegenstinde in
eine kausale Ordnung eingliedert. Diese Form der Zweckmafigkeit ist real,
da sie nicht auf eine Vorstellung, sondern auf Beobachtungen zuriickgeht.
Sie konzentriert sich auf »existierende Dinge [...], die empirisch gegeben sein
miissen, um erkannt werden zu kénnen, und nicht eine blofle nach einem
Prinzip a priori bestimmte Vorstellung in mir. Daher die letztere (empiri-
sche) Zweckmafligkeit als real von einem Begriffe eines Zwecks abhingig
ist.«*® Die mit der realen Zweckméifiigheit der Natur operierende Forschung
dient demzufolge einem konkreten Zweck, wihrend die Vernunft eine fik-
tive Ordnung in die Natur projiziert, um der Mannigfaltigkeit der Natur-
erscheinungen einen Leitfaden zu geben, der als regulative Idee die reale
Forschung strukturiert und antreibt. Da die_formale Sweckmdjfsigkeit sich nur
mit ideellen Endzwecken befasst, 16st die Kant’sche Asthetik den Betrachter
aus der realen Zweckmdfsigkeit des Verstandes in dem Sinne, dass er die von
der Letzteren gesetzte Kausalkette der Begriffe und Zwecke unterbricht.
Die Dinge kénnen nun unbegrifflich und unkausal wahrgenommen wer-
den, jedoch bleibt formale weckmdéfsigkeit als Idee bestehen, die jetzt aber von
realen Zwecken befreit ist und nur noch ausgehohlt-formal, dem Betrachter
des Schonen in der Anschauung das Gefiihl eines Gesamtzwecks gibt, das
als Gefiihl subjektiv ist und darum nicht mehr begrifflich benannt wer-
den kann. In der vollends entwickelten dsthetischen Betrachtung féllt die reale
Zweckmafligkeit ohnehin weg und von der formalen wird zusitzlich noch der
objektive Zweck abgezogen. Dieser Moment des Schénen lautet deshalb in
der Kant’schen Formulierung:

»Schoénheit ist die Form der Zweckmifligkeit eines Gegenstandes, so-
fern sie ohne Vorstellung eines Zwecks anihm wahrgenommen
wird.«*

An dieser Stelle méchten wir auf die oben bereits angedeutete Schwierigkeit
in Kants Asthetik zuriickkommen und fragen, was in diesem Spiel mit den
Begriffen passiert. Kants Angaben dazu sind alles andere als eindeutig. Kant
selbst sagt einmal, dass es keine Begriffsbildung im Geschmacksurteil gibt,?®
dann aber auch, dass das Spiel, »ohne einen bestimmten Begriff vorauszuset-

zen«,? entsteht und schlieRlich wiederum, dass es zustande kommt, weil

23 Ebd., S. AA 3641,

24 Fhd., S. AA 236.

%5 Ebd., S. AA 211f., S. AA 219 und, wie hier zitiert, S. AA 229: »Schén ist das, was ohne
Begriff [...] gefallt.«

26 Ebd., S. AA 217 [Hervorh. MC].

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 131

»die Einbildungskraft ohne Begriff schematisiert<.*” Bei diesen unterschiedli-
chen Formulierungen verwundert es nicht, dass die Erkundung der Begriffe
auch in der Kant-Forschung umstritten ist. Die Frage, zu der Kants so un-
terschiedlich definierte Begriffslosigkeit herausfordert, dass sie immer eine
andere Schattierung bekommt und das Verhaltnis der daraus entstehenden
unterschiedlichen Momenten nicht verstandlich wird, lautet: Wie kann der
automatisch begriffsproduzierende Verstand® sich auf die Einbildungskraft
im »freien Spiel« beziehen, ohne Letztere durch Begriffe zu bestimmen? Das
asthetische Urteil schaltet ja den Verstand nicht einfach aus, sondern es
kommt nur durch die Einbildungskraft zustande, sofern sich diese in einem
Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand befindet. Dies aber bedeutet,
dass der Verstand sozusagen immer noch >mitspielt« und das Spiel Ziige
einer Formgebung tragt, die nicht allein der Einbildungskraft entspringen
kann. Kant schreibt, dass Einbildungskraft und Verstand »zusammenstim-
men«* miissen und findet »nur da, wo Einbildungskraft in ihrer Freiheit
den Verstand erweckt, und dieser ohne Begriffe die Einbildungskraft in ein
regelmafliges Spiel versetzt« die geforderte »Zusammenstimmung«. Die Ein-
bildungskraft befindet sich im Spielzustand in »threr Freiheit«, jedoch ist
es ein irgendwie geformtes, »regelmifiges Spiel«*’ Anders gesagt: Hier ist
eine uns bis jetzt unbekannte >freie Gesetzmifligkeit der Einbildungskraft«
am Werk, welche der Einbildungskraft einen autonomen Status verschafft
und sie dadurch >von selbst« gesetzmiflig werden lasst. Wie aber, so fragen
wir weiter, kann die Einbildungskraft sich selbst thre Gesetze geben, wih-
rend doch der Verstand der alleinige Gesetzgeber ist; und wie, so konnte
andersherum gefragt werden, kann der Verstand anwesend sein, ohne seine
begriffliche Bestimmung austiben zu kénnen?

Die Standardlésung®® dieses Zirkels lautet, dass die Einbildungskraft hier
keine Einheit mit einem bestimmten Begriff eingeht, sondern nur mit der
allgemeinen Fihigkeit, Begriffe zu bilden. Die Anschauung wird also nicht
so weit geformt, dass sie letztendlich mit einem Begriff verbunden ist, son-
dern wird inhaltsleer, im Sinne einer formalen Begriffsbildung bestimmt,

2 Ebd., S. AA 287 [Hervorh. MC].

28 Die Wahrnehmung von Objekten féllt immer unter das Gesetz der transzendentalen Ana-
lytik. D.h., wir brauchen immer einen empirischen Begriff, um die Synthese des Mannig-
faltigen zu erméglichen. Die Einbildungskraft synthetisiert das Mannigfaltige, aber nur
durch die Verstandestitigkeit, kann das Ergebnis auch verstanden werden. Vgl. ebd.,
S. AA 217

29 Ebd., S. AA 218.

%0 Ebd., S. AA 296.

31 Vgl. Paul Guyer, Heinrich und Makkreel.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 Manuel Clemens

indem sie lediglich mit dem allgemeinen Schematismus der Kategorien
zusammengebracht wird. »Zweckmifligkeit« konnte gemifl unserer Lesart
auch >Begriffsmifligkeit« genannt werden, da kategorial schematisierte An-
schauungen nur die Moglichkeit zur spezifischen Begriffsbildung enthalten,
ohne diese jedoch zu realisieren. Diese formal-kategoriale Ordnung der An-
schauung ist also >gréber« als die begriffliche; die Kategorien spannen ein
weitmaschiges Netz iiber die Wahrnehmung der Welt aus, das erst wenn
die formale Begrifflichkeit mit empirischen Begriffen >angefiilltc wird, die-
se Weltsicht inhaltlich-begrifflich prézisieren. Ein anderer Ansatz zur Kli-
rung der widerspriichlichen Begrifflichkeit im Geschmacksurteil kann in
einem streng phinomenologischen Ansatz gefunden werden.** Hier geht
man davon aus, dass der Betrachter im 4sthetischen Zustand in der reinen
Wahrnehmung verweilt, also weder Kategorien noch Begriffe bildet und
nur Farben, Formen und Téne erblickt, die nicht begrifflich geformt wer-
den. Das asthetische Urteil wird dieser Interpretation zufolge nur als ein
Spiel akustischer oder visueller Differenzen vernommen — man denke hier
an die Wahrnehmung einer Arabeske, die von Kant oft als ein Beispiel fiir
ein reines Kunstwerk angefiihrt wird. Diese Leere in Kants Beispielen fir
uninteressierte Kunsterfahrung findet sich auch in seiner Vorliebe fiir Blu-
menmuster wieder und aufgrund des ausschliefllich lieblich-ornamentalen
Charakters seiner Bildlichkeit — »Blumen, freie Zeichnungen, ohne Absicht
ineinander verschlungene Ziige, unter dem Namen eines Laubwerks«* — ist
seine reine Asthetik deshalb von Spottern auch schon mal als »Tapeten-
muster-Asthetik«* bezeichnet worden. Und wenn Bildung das Bemiihen
beschreibt, Kunst mit Welterfahrung zusammenzubringen, dann sehen wir
an dieser Stelle sehr gut, dass dies mit Kant nicht zu bewerkstelligen ist. In
Goethes Bildungsroman Wilhelm Meisters Lehrjahre konnen wir gleich zu Be-
ginn ein dhnliches Klagelied tiber die Schwierigkeit der Zusammenfithrung
von Kunst und Welt sehen, wenn Wilhelm beim Anblick der Tapetenmus-
ter im elterlichen Wohnzimmer in Wut gerit:

Als Wilhelm seine Mutter des andern Morgens begriifite, eréffnete sie ihm, dafy der
Vater sehr verdriefilich sei und ihm den téglichen Besuch des Schauspiels néichstens
untersagen werde. »Wenn ich gleich selbst, fuhr sie fort, »manchmal gern ins Thea-
ter gehe, so mochte ich es doch oft verwiinschen, da meine héusliche Ruhe durch

32 ygl. David Bell, Crowford und Crowther.

33 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. AA 207.

3% Werner Strube, Interesselosigkeit. Zur Geschichte eines Begriffs in der Asthetik, in: Ar-
chiv fur Begriffsgeschichte 23 (1979), S. 170.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 133

deine unmiflige Leidenschaft zu diesem Vergniigen gestort wird. Der Vater wieder-
holt immer wozu es nur niitze sei? Wie man seine Zeit nur so verderben kénne?«
»Ich habe es auch schon von ihm hoéren mussen«, versetzte Wilhelm, »und habe
thm vielleicht zu hastig geantwortet; aber um Himmels willen, Mutter! ist denn alles
unniitz, was uns nicht unmittelbar Geld in den Beutel bringt, was uns nicht den
allernéchsten Besitz verschafft? Hatten wir in dem alten Hause nicht Raum genug?
und war es nétig, ein neues zu bauen? Verwendet der Vater nicht jahrlich einen
anschnlichen Teil seines Handelsgewinnes zur Verschénerung der Zimmer? Diese
seidenen Tapeten, diese englischen Mobilien, sind sie nicht auch unniitz? Kénnten
wir uns nicht mit geringeren begniigen? Wenigstens bekenne ich, dafl mir diese
gestreiften Winde, diese hundertmal wiederholten Blumen, Schnorkel, Kérbchen
und Figuren einen durchaus unangenehmen Eindruck machen. Sie kommen mir
héchstens vor wie unser Theatervorhang. Aber wie anders ist’s, vor diesem zu sit-
zen! Wenn man noch so lange warten muf}, so weif§ man doch, er wird in die Hohe
gehen, und wir werden die mannigfaltigsten Gegenstinde sechen, die uns unterhal-
ten, aufkliren und erheben«.’

Die erwiinschte »hdusliche Ruhe« der Mutter steht einem Unbehagen Wil-
helms gegeniiber, das von den Tapeten ausgeht und seinen Vorbehalt ge-
gen die elterliche Langeweile zum Ausdruck bringt, welche sich nicht um
das Erleben der Kunst bemiiht, sondern sie in den immer gleichen priva-
ten vier Winden belédsst. Der nutzlose Charakter der luxuriésen Einrich-
tung ist, in Bezug auf die Tapeten, fir Wilhelm allenfalls ein &sthetisches
Vorspiel, welches auf ein zukiinftiges Versprechen in Form der Welt des
Theaters verweist. Jedoch kénnen die Winde nicht einfach verschwinden
und wie ein Theatervorhang geéffnet werden und in eine andere Welt fiih-
ren. Bedenkt man Wilhelms spitere Begeisterung fiir das Schauspiel und
Shakespeare, dann wird leicht verstandlich, wie gering die Bedeutung der
»gestreiften Winde, dieser hundertmal wiederholten Blumen, Schnérkel,
Koérbchen und Figuren« im Verhiltnis zu seiner kommenden Bildungsreise
ist. Das Tapetenmuster verschnoérkelt in Wilhelms Augen eine im elterli-
chen Haus existierende Leere, wihrend sein eigenes Bildungsstreben »die
mannigfaltigsten Gegenstinde« zu sehen begehrt, »die uns unterhalten, auf-
kldren und erheben«- all das, was das Schéne nach Kant nicht darf. Bildung
bezieht sich vor allem auf die Sphére der >anhdngenden Schonheit:, welche
allerdings tber vielfaltigere Spielarten verfiigt als in Kants Beschreibun-
gen:*® Wilhelm méchte das Angenehme steigern und nicht in der >freien
Schonheit« verweilen. Er wiinscht sich die »anhdngende Schénheit< in einer

35 Johann Wolfgang von Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Ders., Goethes Werke,
Hamburger Ausgabe, hg. von Erich Trunz, Hamburg 1950, S. 11f.
36 Vgl. Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. AA 230.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 Manuel Clemens

komplexeren Ausprigung. Gerade diese Schonheit ist es ja auch, die thn
aus der elterlichen Welt hinaus und in eine gréfiere Welt drangt, in der er
sich erhofft, seiner Leidenschaft als Schauspieler nachkommen zu kénnen.
Die freie Schonheit hitte thn im Stadium des Betrachters gefangen gehalten,
wihrend das, was seiner Fantasie zufolge die Schonheit >anhingts, ihn dazu
auffordert, diese aus der Schonheit resultierenden Ideen auch umzusetzen.
Das Unniitze Wissen in Wilhelm Meister sind demzufolge seine Erfahrun-
gen, die ihm bei diesem Weg von der reinen (und langweiligen) Schénheit
wegfithren und ihm anschlieffend in seinem neuen Leben als Schauspieler
widerfahren und dadurch der zweckfreien édsthetischen Sphére einen sozia-
len Kontext geben. Somit kann Literatur im Kontext der Fragestellung der
vorliegenden Publikation als Spielwiese zunichst weltloser Ideen aufgefasst
werden (Kants Asthetik), die im Laufe ihrer Entwicklung eine konkrete Auf-
gabe erhalten (Schillers Bildungsidee) und sich dann im Bildungsroman —
im Schutze der Zweckscheinbarkeit — literarisch konkretisieren.

Il. Begriffsscheinbarkeit

Die begrifflichen Abstraktionen des Zweckfreien bei Kant mit einer Bild-
lichkeit auf dem Niveau von Tapetenmustern appellieren an unsere Ein-
bildungskraft. Wir diirfen uns von seiner angestrebten Prizision nicht irre
machen und von seinen Bildern nicht langweilen lassen. Vielmehr gilt es,
vor allem sein Begriffsgebdaude als den Hintergrund zu verstehen, der un-
sere Fragestellung ausleuchtet und seine Bildlichkeit als einen Augenblick
der konkreten Erfahrung, die es weiter zu beschreiben gilt. Anders gesagt:
Bevor unsere Untersuchung an dieser Stelle anfangt, sich auf eine Kant-Exe-
gese zu verengen, fassen wir lieber den bisherigen Horizont des Beobacht-
baren zusammen, indem wir feststellen, dass die Frage nach den Begriffen
im dsthetischen Urteil Kants abschlieflend nicht zu kliren ist und an dieser
Stelle im Sinne der Zweckscheinbarkeit eine Begriffsscheinbarkeit festgestellt
werden kann. Dies bedeutet, dass es einerseits so zu sein scheint, als ob es
Begriffe oder zumindest Formen der Begrifflichkeit gebe, aber andererseits
kann die vermemtliche Begriffsbildung auch wieder tiber sich hinaus in das
Unbegriffliche gehen. Es werden also Anstalten zur Begriffsbildung unter-
nommen, ohne dass daraus letztendlich Begriffe entstehen miissen. Man er-
halt von Kant zahlreiche verfeinerte Begriffszuweisungen auf der Ebene des
Schematismus und stellt in diesen Momenten Bewegungen im Hinblick auf

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 135

Begriffsbildungen fest, welche den ésthetischen Zustand beschreiben sollen.
Suchen wir die Kldarung dieser Augenblicke jedoch ausschliellich innerhalb
der scheinbaren Begrifflichkeit Kants, werden wir das Asthetische weder
befriedigend beschreiben noch ihm bedeutend niherkommen kénnen. An-
dern wir jedoch die Richtung unserer Untersuchung, indem wir die Schein-
barkeit als Hauptmoment des dsthetischen Zustands verstehen, kommen
wir um die Hauptschwierigkeit der Kritik der Urtedskrafi herum, die Zweck-
fretheit durch penible und endlose Begriffskldrung verstehen zu miussen.

Wir kénnen uns diese Konzentration auf das Verweilen an einer spieleri-
schen und >scheinbaren« Stelle im Kant’schen System jedoch nur erlauben,
weil wir — und das ist ein zentraler Punkt fir den kommenden, sich hier
aufbauenden Gedankengang - nicht wie Kant und viele seine Interpreten
auf der Suche nach reinen isthetischen Urteilen sind.?” Dies hat folgenden
Grund: Das Kant’sche reine Geschmacksurteil — die begriffliche/unbegriff-
liche, d.h. die scheinbare »Zweckmafiigkeit ohne Zweck« — ist etwas Stati-
sches und benennt einen kurzen Moment, den es eigentlich gar nicht gibt. In
Wirklichkeit befinden wir uns namlich immer in einem Prozess, der durch
lauter wnreine (Geschmacks-)Urteile konstituiert wird. Man urteilt in den
seltensten Fallen entweder rein dsthetisch oder rein unéasthetisch, sondern
befindet sich meistens in einem Mischverhéltnis dieser beiden Pole. Kants
Asthetik lisst eigentlich nur die Kontemplation in einer stillen Enklave zu,
weil nur diese Orte genauso wie seine Theorie ohne Kontext verfasst sind.
Seine Bilder und Tapetenmusterspiele, aber auch der Vogelgesang oder die
Blumen, die Kant als Beispiele fiir seine Theorie dienen, tragen keine Ziige
ihrer Umgebung, in welcher sie dem Subjekt erscheinen. Sie sind alle >reinc
in dem Sinne, dass sie in keinen Zusammenhang eingebettet sind und ent-
sprechen deshalb einer Richtung der Interpretation des dsthetischen Urteils,
das die Schonheit als unbegrifflich ansieht, weil diese Beispiele hier ebenfalls
bar jeder Kausalitit — und das bedeutet bei Kant immer auch Begrifflichkeit
- sind. Doch ebenso wie wir Probleme haben, diese Unbegrifflichkeit zu ak-
zeptieren, so seltsam kommt uns auch die Kontextlosigkeit des dsthetischen
Urteils vor. Die zweckgemifle Setzung eines Zwecks wird in der »Zweck-
mifligkeit ohne Zweck« schliefllich blof§ unterbrochen und miindet nicht in

%7 Fiir eine Untersuchung des Kant’schen Schonheitsurteils, die nicht den Weg der analyti-
schen Philosophie auf der Suche nach einer genauen Klarung des Zusammenspiels zwi-
schen Verstand und Anschauung geht, sondern die angeschaute asthetische Lust eindeu-
tig vor der Erkenntnis ansetzt, weil diese mit dem Spiel beginnt und sich in der Erkenntnis
vorsetzt vgl. Andrea Kern, Schéne Lust. Eine Theorie der édsthetischen Erfahrung nach
Kant, Frankfurt a.M. 2000.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Manuel Clemens

den Prozess einer anderen Dimension der Weltwahrnehmung, wie es dem
Auftrag der dsthetischen Bildung nach Schiller entspréche. Das »freie Spiel,
das Kant im asthetischen Urteil am Werk sieht, wird von Schiller in ein
grofleres Projekt eingespannt, das sich durchaus um die Freiheit von dsthe-
tischen Zustinden bemiiht, jedoch in einem zweiten Schritt dieses weltlose
Moment auch wieder tiberwinden méchte.

Unser Begriff der Zweckscheinbarkeit sieht das Asthetische dagegen in ei-
nem sozialen Kontext. Kants asthetische Erfahrung ist stets nur ein kur-
zer Moment, der aufgrund der strengen Reinheitsanforderung gleich auch
schon wieder vorbei ist und mehr auf eine Idee als eine reale Erfahrung
zurtickgeht. Indem wir uns auf diese Erfahrung konzentrieren, kommen wir
der Kraft des Zweckfreien — namlich ihrer Zweckscheinbarkeit — naher und
konnen die Kant’schen Verengungen ausweiten.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JILL BUHLER

Lustwort: Lustmord
Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust bei
Krafft-Ebing, Musil, Schubert und Kleist

Ein im Jahre 1982 in der Zeitschrift Der Nervenarzt, einem international an-
gesechenen Publikationsorgan, das sich an Fachérzte fir Neurologie, Psych-
iatrie und Nervenheilkunde richtet, erschienener Artikel trigt den Titel Jur
Lust am Lustmord. Dies erscheint auf den ersten Blick wunderlich, zumal der
Terminus Lustmord, der in der Zeit um 1900 in der sexualmedizinischen
sowie kriminologischen Forschung Hochkonjunktur hatte, seit Ende der
1960er-Jahre in Fachkreisen eindeutig als iiberholt gilt.' Dennoch stellt der
Begriff fiir den Verfasser des Aufsatzes, Friedemann Pfafflin, noch immer
ein Argernis dar, weil er sich gerade »m allgemeinen Sprachgebrauch so
hartniickig behauptet«.? Dadurch wiirde der Sexualwissenschaftler immer
wieder genoétigt, sich mit sogenannten Lustmordern zu befassen. Aber nicht
nur durch die Aufsdssigkeit, die der im Grunde veraltete Begriff sowohl im
alltags- als auch im fachsprachlichen Bereich an den Tag legt, ldsst thn in
Pfifflins Beitrag im Kontext des Unsinnigen erscheinen; nach der Lektii-
re seines Aufsatzes kénnte man aus zwei weiteren Griinden sogar meinen,
beim Lustmord handle es sich um das Unniitze Wissen der Sexualkunde
schlechthin. Erstens fihrt Pfafflin an, dass sich die Sexualwissenschaft mit
dem Gegenstand der Lust an sich noch immer mehr als schwer tue - und
dies stets getan habe: »Lust, so tiberraschend es klingen mag, scheint der
Sexualwissenschaft ein Fremdwort, eine fremde Kategorie, etwas, das ihr
auflerlich bleibt, sich vor ihren Toren tummelt; Lustmorder aber ihr liebstes
Kind, umhegt, gepflegt und im Detail beschrieben«.® Zweitens reflektiert
der Text schon im ersten Satz seinen eigenen Titel und verweist darauf,
dass dieser »der Lust am Wortspiel, der Faszination des unsinnigen Lust-

Vgl. dazu Michael Schetsche, Der Wille, der Trieb und das Deutungsmuster vom Lust-
mord, in: Frank J. Robertz/Alexandra Thomas (Hg.), Serienmord. Kriminologische und
kulturwissenschaftliche Skizzierungen eines ungeheuerlichen Phédnomens, Bonn 2004,
S. 346-364, hier S. 346.

2 Friedemann Pfifflin, Zur Lust am Lustmord, in: Der Nervenarzt 53 (1982), S. 547-550,
hier S. 547.

® Fbd.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 Jill Bithler

worts Lustmord«* entsprungen sei, womit zumindest der zweischneidige,
doppeldeutige Begriff Lustmord dem Bereich der unniitzen (Fach-)Woérter
zugeordnet wird.

Ausgehend vom Befund der Aufséssigkeit und der Doppelsinnigkeit des
Ausdrucks Lustmord werden im Folgenden die epistemologischen Hin-
tergriinde der Entstehung des Begriffs untersucht, der sich in den 1880er-
Jahren etablierte und infolgedessen einen kometenhaften Aufstieg in Sexual-
wissenschaft, Forensik und ferner auch als Sujet dsthetischer Verarbeitungen
erlebte. Weiter wird das sprachliche Phinomen des spielerisch-lustvollen
Terminus >Lustmord« fokussiert, der einerseits mit seinem schlagworthaf-
ten Charakter gewiss fir die Durchsetzungskraft des Phinomens mitver-
antwortlich war, andererseits bereits noch zu seiner Bliitezeit Gegenstand
literarischer Reflexion, so beispielsweise in Robert Musils Der Mann ohne
Eigenschaflen, wird. Bei naherer Betrachtung der Begriffsgeschichte wird au-
Berdem deutlich, dass es sich zwar um ein neues Fachwort handelt, das
aber die der Krimialpsychologie bereits seit Beginn des 19. Jahrhunderts
bekannte Erscheinung des Zusammenfallens von Blutdurst und Wollust
beschreibt. Dieses Verwandtschaftsverhaltnis wiederum wird bei Gotthilf
Heinrich Schubert auf ein sprachliches Missverstindnis und sprach-
historisch-etymologische Begebenheiten zuriickgefithrt. Diese Theorie, so
meine im Folgenden ausgefiihrte These, wird literarisch in Heinrich von
Kleists Penthesilea aufgenommen und im Reimpaar >Kiisse und Bisse« auf die
Spitze getrieben.

I. Lustmord in Sexualwissenschaft und Forensik (1884-1930)

In einem forensischen Zusammenhang scheint der Begriff Lustmord erst-
mals in der Studie Die Psychologie des Verbrechens des Tiibinger Oberamtsarztes
August Krauss aus dem Jahr 1884 verwendet zu werden. Krauss nimmt un-
ter der Uberschrift »Der Lustmord«® Bezug auf Fille, die in der knapp zehn
Jahre zuvor erschienenen Untersuchung Die Psychologie des Mordes des Rechts-
wissenschaftlers Franz von Holtzendorff zwar bereits erwihnt, aber weder
niher beschrieben noch unter dem Terminus Lustmord gefithrt werden.

4
Ebd.

% August Krauss, Die Psychologie des Verbrechens. Ein Beitrag zur Erfahrungsseelenkun-
de, Tubingen 1884, S. 329.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 139

Holtzendorff konstatiert bei seinen Ausfithrungen zu einer psychologischen
Begriindung von Té6tungsdelikten, dass »geschlechtliche Triebfedern<® ne-
ben 6konomischen Beweggriinden zu den haufigsten Ursachen von Ver-
brechen zihlten. Auf der »Grundlage geschlechtlicher Verhéltnisse« sicht
er, neben den Motiven der Eifersucht, der Verletzung des geschlechtlichen
Ehrgefiihls und der Verzweiflung Liebender, den »Beweggrund unziichtiger
Liebe, welcher sich in einer Anzahl dusserlich verschiedener Mordthaten
ausprigen<’ kénne. Weiter fiihrt er an, dass »[sjchon die altere Criminal-
psychologie [...] auf den hiufiger hervortretenden Zusammenhang zwischen
geschlechtlicher Ausschweifung und blutdiirstiger Grausamkeit hingewie-
sen<® habe. Die »Psychologie« sieht er angesichts solcher Verbrechen grund-
satzlich mit der Frage konfrontiert, ob sie »als Grund der T6dtung einen
durch Geschlechtsreize unnatiirlichster Art hervorgerufenen Blutdurst oder
die Furcht vor Entdeckung und Strafe anzusehen<’ habe.

Krauss klassifiziert nun die T6tungen, die Holtzendorff blof} in Zusammen-
hang mit den daraus resultierenden Herausforderungen fiir die Kriminal-
psychologie erwidhnt, als Lustmorde, er gibt dabei aber keine Definition
dieses Terminus an. Der nur rund zwdlf Zeilen umfassende Absatz zu
Lustmord erscheint in der Studie Krauss’ im zweiten Teil des Buches zu
»Verbrechen in seinen Charakterformen«!® unter dem Punkt »Mord nach
Motiven«.!! Die Mordmotive werden in individuelle und soziale aufgeteilt,
wihrend >geschlechtliche Impulse« (bzw. sexuelle Motive) eines von vier in-
dividuellen Mordmotiven bilden, neben Eigennutz, Raub und Rache. Unter
den sexuellen Motiven des Mords finden sich »[nJur zwei dem Sexualismus
specifisch eigenthiimliche Mordformen«!? - die meisten anderen seien iden-
tisch mit denen, die aus allgemeinen Antrieben entstiinden — namlich der
erotische Doppelselbstmord und der Lustmord. Als Desiderat halt Krauss
fest, dass bis jetzt eine »eingehende Darstellung eines oder mehrerer solcher
Fille nicht vorhanden«'® sei.

Als weiterer Beleg dafiir, dass der Begriff Lustmord ab den 1880er-Jahren
erstmals fiir ein sexuell motiviertes Verbrechen verwendet wird, kann der

6 Franz von Holtzendorff, Die Psychologie des Mordes, Berlin 1875, S. 18.
7 Ebd., S. 19.

8 Ebd.,S. 19f

9 Ebd, S. 20.

August Krauss, Psychologie des Verbrechens, S. 243.

11 Ebd., S. 317

12 Fbd., S. 325.

3 Ebd., S. 330.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 Jill Bithler

Eintrag im zwolften Band des Grimm schen Worterbuchs von 1885 gelten, der
Lustmord als »mord aus wollust« definiert und betont, dass dies ein »neu-
erdings aufgekommenes wort«' sei. Dieses Urteil unterstiitzt auch Pfifflin,
der in einer kurzen sprachhistorischen Untersuchung festhilt, dass sich in
Daniel Sanders Wirterbuch der deutschen Sprache”® aus dem Jahr 1876 noch
kein Eintrag unter dem Lexem Lustmord finden lasse.'® Dem ist allerdings
hinzuzufiigen, dass der Schriftsteller und Historiker Adolf Stahr den Begriff
bereits 1854 im dritten Band seiner Trilogie Ein fahr in Italien verwendet,
wenn auch in einem anderen Kontext: Angesichts von Mosaikdarstellungen
in der Villa Borghese in Rom, die »Gladiatoren- und Thierkdmpfe« zeigen,
spricht er von »Lustmordkimpfer[n]«.!” In der Bedeutung liegt die Bezeich-
nung Lustmord an dieser Stelle wohl aber naher beim Terminus Mordlust,
was das Grimm’sche Woérterbuch als »lust zum mord« an sich, also jenseits
und unabhiingig von sexueller Lust, definiert.'8

Beiden von Krauss formulierten Desideraten — einer Definition von Lust-
mord und der Darstellung entsprechender Fille — kommt Richard von
Krafft-Ebing mit seiner im Jahr 1886 erstmals erschienenen Studie Psycho-
pathia sexualis und deren zahlreichen Folgeausgaben mehr als nach. Die Be-
deutung, die Krafft-Ebing innerhalb der modernen Sexualwissenschaft zu-
kommt, ist zwar umstritten. Wéhrend er lange Zeit neben Sigmund Freud
und Iwan Bloch zu einem der Wegbereiter der Sexualmedizin zéhlte, wurde
ihm dieser Rang nach und nach aberkannt.'® Krafft-Ebing kann aber inso-

Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Bd. 12, Leipzig 1885, Sp. 1348.
Als Referenztexte werden an dieser Stelle Zeitungsartikel aus dem Leipriger Tageblatt vom
5. November 1880 und aus dem Berliner Tageblatt vom 13. April 1881 angegeben. Vgl.
dazu weiter Amber Aragon-Yoshida, Lustmord and Loving the Other. A History of Sexu-
al Murder in Modern Germany and Austria (1873-1932), Electronic Theses and Disserta-
tions Paper 551, St. Louis 2011, S. 27f. Die fundierte, quellengestiitzte Untersuchung von
Aragon-Yoshida zeigt auf, dass sich beide Zeitungsartikel auf eine Mordserie beziehen, die
sich zwischen 1878 und 1882 im Grofiraum Bochum ereignete und der acht Frauen, meist
Dienstmiédchen, die sexuell missbraucht und stranguliert wurden, zum Opfer fielen.
Daniel Sanders, Worterbuch der Deutschen Sprache. Mit Belegen von Luther bis auf die
Gegenwart, Leipzig 21876. Es handelt sich hierbei allerdings um einen unverinderten
 Abdruck der zwischen 1860 und 1865 entstandenen Ausgabe.

16 Vel. Friedemann Pfifflin, Lust am Lustmord, S. 548.
17" Alfred Wilhelm Theodor Stahr, Ein Jahr in Italien. 2., durchges. Aufl., dritter Theil, Ol-

denburg 1854, S. 95.

18 Deutsches Worterbuch, Bd. 12, Sp. 2559.

19 Vgl. Heinrich Ammerer, Am Anfang war die Perversion. Richard von Krafft-Ebing. Psy-
chiater und Pionier der modernen Sexualkunde, Wien u.a. 2011, S. 258. Vgl. zu der
Forschungs- und Rezeptionsgeschichte zu Krafft-Ebings Person und Wirken ebd., S. 370-
374. Ammerer zeigt auf, dass Krafft-Ebings Einfluss auf die Sexualwissenschaft ab den

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 141

fern als Pionier gelten, als er genau das tut, was Krauss in seiner Untersu-
chung gefordert hatte, ndmlich in dem Sinne,

als er sich als Erster systematisch mit dem gesamten Feld der Sexualitit auseinan-
dersetzte und die Sexualkunde sowohl in der Wissenschaft wie auch in der Lai-
enwelt publikumswirksam etablierte. Er begriindete die Methodensystematik von
Definition, Anamnese und Therapie sexueller Krankheitsbilder und darf als Syste-
matiker und Therapeut jedenfalls fur sich beanspruchen, mit seinen einschlégigen
Forschungen zu einer Bekanntheit gelangt zu sein und eine Wirkung erzielt zu ha-
ben, die bis dahin beispiellos waren.?’

Fir den Lustmord als ein sich gerade erst etablierender forensischer Be-
griff bedeutet dies, dass er in der angesprochenen Methodensystematik
nicht von Anfang an seinen festen Platz bzw. seine sichere Definition hat,
sondern diesen erst nach und nach erhilt* Wihrend Lustmord seit der
ersten Ausgabe der Psychopathia sexualis als Produkt einer »Wollust, poten-
zirt als Grausamkeit«<** beschrieben wird, tritt ab den frithen 1890er-Jah-
ren fiir diese und andere Erscheinungen der Oberbegriff »Sadismus«*® auf.

1950er-Jahren als grof3 und negativ gewertet wurde, da die »psychologische und sexologi-

20
21

22

23

sche Historiographie [...] vornehmlich von Forschern besetzt war, die dem psychoanalyti-
schen Paradigma nahestanden« und die Krafft-Ebing »tendenzits als Biittel der viktoriani-
schen Moralverkrustung darstellten« (ebd., S. 370f.). Seit Mitte der 1990er-Jahre férdere
eine jiingere Forschung eine differenzierte Sicht zutage, was auch mit der tiberraschenden
Entdeckung des Privatnachlasses Krafft-Ebings in dieser Zeit in Zusammenhang stiinde
(vgl. ebd., S. 371).

Ebd., S. 259.

Vgl. zu den verschiedenen Ausgaben der Bychopathia sexualis und den von Krafft-Ebing
vorgenommenen Umarbeitungen im Kontext eines sich gerade erst konstituierenden Wis-
sens um Lustmord: V., >Nach dem bertichtigten Jack der Aufschlitzer so benannt.« Die
Gattung des Aufschlitzer-Mordes im Lustmord-Narrativ in Richard von Krafft-Ebings By-
chopathia sexualis (1886-1903), in: Katharina Alsen/Nina Heinsohn (Hg.), Bruch-Schnitt—
Riss. Deutungspotenziale von Trennungsmetaphorik in den Wissenschaften und Kiins-
ten, Hamburg u.a. 2014, S. 365-379.

Richard von Krafft-Ebing, Psychopathia sexualis. Eine klinisch-forensische Studie, Stutt-
gart 1886, S. 36.

Ders., Psychopathia sexualis. Mit besonderer Berticksichtigung der contriren Sexualemp-
findung. Eine klinisch-forensische Studie. Achte, verbesserte und theilweise vermehrte
Auflage, Stuttgart 1893, S. 57. In einer Fufinote gibt Krafft-Ebing an gleicher Stelle die
folgende Begriffserklarung zu Sadismus: »So genannt nach dem bertichtigten Marquis de
Sade, dessen obscone Romane von Wollust und Grausamkeit triefen. In der franzosischen
Literatur ist der Ausdruck >Sadismus«< zur Bezeichnung dieser Perversion eingebiirgert.«
Erstmals wird der Begriff in der 1890 erschienenen Zusatzstudie Neue Forschungen auf dem
Gebiet der Bychopathia sexualis verwendet. Vgl. dazu Volkmar Sigusch, Geschichte der Sexu-
alwissenschaft, Frankfurt a.M. 2008, S. 179.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 Jill Bithler

Als Beispiel eines »erdachten vollkommen weiblichen Sadismus«** fungiert
fur Krafft-Ebing dabei Heinrich von Kleists Penthesilea. Unabhéngig davon
bleibt bis zur zwdlften Ausgabe, derjenigen letzter Hand, die Zuordnung
des Lustmords i das Oberkapitel: »Paraesthesie [Perversion, Anm. von JB]
der Geschlechtsempfindung«*® bestehen. Infolgedessen wird der Lustmord-
begriff in der Sexualpathologie, beispielsweise bei Magnus Hirschfeld, sowie
in der Kriminologie, beispielsweise bei Erich Wulffen, weiter ausdifferen-
ziert.?® Die Definition Krafft Ebings bleibt aber im Grofien und Ganzen die
gleiche. So findet sich im vom Wiener Institut fiir Sexualforschung wihrend
der Jahre 1928-31 in mehreren Banden herausgegebenen Bilder-Lexikon der
Erotik unter dem Lexem >Lustmord« die folgende Begriffsbestimmung: »Da-
runter versteht man in der gerichtlichen Medizin die T6tung eines Men-
schen, bei der der Titer durch Akte von Grausamkeit, [...] sich eine sexuelle
Befriedigung zu verschaffen sucht. Es ist dies jene Perversitit [...], die man
als Sadismus bezeichnet.«*’

Dass der Lustmord tiber die forensische und sexualwissenschaftliche Diskus-
sion hinaus aber auch Gegenstand zahlreicher asthetischer Verarbeitungen
ist, wird im Erganzungsband des Bilder-Lexikons deutlich. Denn unter dem
Lexem >Lustmord-Motiv< wird angegeben: »Lustmord-Motiv in Kunst und
Literatur. Der Lustmord beschéftigt in ungemein starker Weise die Phan-
tasie unserer Dichter und Graphiker.«<?® Auch wenn im Bilder-Lexikon ein
breiter, beinahe schon kulturwissenschaftlich einzuordnender, Sexualitits-
begriff vorherrscht — so befasst sich der erste Band mit Kulturgeschichte,
der zweite mit Literatur und Kunst und blof§ der dritte mit Sexualwissen-
schaft — wird an dieser Stelle dennoch ersichtlich, dass sich die Diskussion
um Lustmord nicht nur in der kriminologischen und sexualpathologischen
Forschung abspielt, sondern sich diese auch in das Feld dsthetischer Verar-
beitungen ausbreitet — und sich umgekehrt von Anfang an aus diesem Feld
speist. So verweist Krafft-Ebing im Vorwort zur ersten Ausgabe der Psycho-

24 Richard von Krafft-Ebing, Psychopathia sexualis 1893, S. 89.

5 Ders., Psychopathia sexualis. Mit besonderer Beriicksichtigung der contréren Sexualemp-
ﬁndung Eine medicinisch-gerichtliche Studie fiir Arzte und Juristen. Zwéolfte, verbesserte
und vermehrte Auflage, Stuttgart 1903, S. 64.

Vgl. zum angesprochenen Ausdifferenzierungsprozess in den 1910er- und 1920er-Jahren
Irina Gradinari, Genre, Gender und Lustmord. Morderische Geschlechterfantasien in der
deutschsprachigen Gegenwartsprosa, Bielefeld 2011, S. 44-47.

z Ludwig Altmann u.a. (Hg.), Bilder-Lexikon der Erotik. Sexualwissenschaft, Bd. III, Wien
w.a. 1930, S. 520.

Ludwig Altmann u.a. (Hg.), Bilder-Lexikon der Erotik. Ergédnzungsband, Wien u.a. 1930,
S. 422.

26

28

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 143

pathia sexualis darauf, dass »die Dichter bessere Psychologen sein [diirften],
als die Psychologen und Philosophen von Fach«.?

Il. Die Lust am Lustmord - ein sprachliches Phanomen eines Doppelworts?
(Krafft-Ebing — Musil)

Das in Pfafflins Analyse angesprochene Faszinosum, das vom zusammenge-
setzten Substantiv Lustmord ausgeht, griindet selbstverstandlich nicht allein
darin, dass sich damit bestens Wortspiele anstellen lassen. Vielmehr zeich-
net sich hierbei eine Problematik ab, die dem Begriff Lustmord — und dem,
was er zu bezeichnen sucht — per se innewohnt. Pfifflin nennt die »Kombina-
tion von Lust und Mord in dem Wort Lustmord« gar »monstros<,”” nicht
zuletzt, da der Begriff suggeriere, der Mord geschehe aus Lust, wohingegen,
so zeigten praktische Erfahrungen, es dem Téater immer eher darum gehe,
nicht nur das Opfer, sondern auch die aufkeimende Lust totzuschlagen.®!
Dabei wire, so Pfafflin weiter, nur die sprachliche Konstruktion des Wortes
niher zu betrachten und das Missverstindnis ausgemerzt: Der Terminus
Lustmorder bezeichne jemanden, der aus Lust morde. Setze man den Be-
griff aber neben denjenigen des »Vatermoérders«, werde auch die eigentliche
Wortbedeutung klar: »Das erste Substantiv bezeichnet das Objekt, nicht
das Motiv. Mir scheint, beim Lustmord gilt eben dies: gemordet wird die
Lust.«<*? Zwar ist es an sich wenig erstaunlich, dass anfangs der 1980er-Jahre
die beinahe hundertjahrige Begriffsdefinition, wie sie sich bei Krafft-Ebing
findet, mit Pfafflins Verstandnis von einem Sexualmord kollidiert. Dennoch
wird aber an Pfafflins Analyse des Kompositums Lustmord deutlich, dass
das Faszinosum sowohl auf der Ebene des Kompositums, des unniitzen
Un-Wortes sozusagen, als auch auf derjenigen der monstrésen Bedeutung
liegt, zum einen also auf der Ebene des Signifikaten, zum anderen auf der-
jenigen des Signifikanten.

Zu einem ghnlichen Befund gelangt auch Clarisse in Robert Musils Der
Mann ohne Eigenschaflen. Arne Hockers treffliche These, wonach »die Figur
des Lustmoérders Moosbrugger in Musils Roman das literatur-dsthetische

2 Richard von Krafft-Ebing, Vorwort zur ersten Auflage, in: Ders., Psychopathia sexualis
1893, S. III.

30 Friedemann Pfifflin, Lust am Lustmord, S. 547.

31
Ebd.

% Ebd., S. 549.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 Jill Bithler

Programm einer Poetik der Méglichkeit umsetz[e] und Verké')rper[e]«,?’3 kann
angesichts des Wortspiels, das Clarisse zu Lustmord und anderen >Doppel-
wortenc anstellt, dahingehend ergénzt werden, als die Poetik der Méglich-
keit nicht nur in der Figur des Lustmérders umgesetzt wird, sondern dass
sie dem Begriff Lustmord ohnehin schon inhidrent ist. Die >Doppelworte«
sind vorhergehend zu Clarisses Reflexion Gegenstand einer diesbeziiglich
prominenteren Passage des Romans, des Kapitels Moosbrugger denkt nach.3*
Die Arzte legen an dieser Stelle dem Lustmorder Moosbrugger in Anleh-
nung an Eugen Bleulers Lehrbuch der Psychiatrie, das die eigentiimliche Rede-
und Denkweise des Epileptikers als »etwas Unklares, Unbestimmtes« defi-
niert, in der die »Grenzen der Begriffe und Ideen verschwimmens«, wobei ein
»Eichhorn« schon mal zu »ein[em] Hase[n] oder eine[r] Katze oder ein[em]
Fuchs<®® werden kann, das Bild eines Eichhornchens vor.® Moosbrugger
als »weitgereister Mensch« enthebt nun das Bleuler’sche Problem, wonach
das gezeigte Tier fir den Epileptiker nicht eindeutig als Hase, Katze oder
Fuchs zu definieren sei, seiner pathologischen Dimension und transferiert es
in den Bereich des Sprachlichen bzw. Dialektalen: Wahrend man in man-
chen Regionen durchaus von einem »Eichkatzl« sprache, wiirde andernorts
der Begriff »Baumfuchs<®” verwendet. Weiter verweigert sich Moosbrugger
aber, die Bezeichnung >Eichkatzl« ihres metaphorischen Charakters gemaf}
zu lesen — »es sollte blof} einmal einer versuchen, mit dem richtigen Ernst
auf der Zunge und im Gesicht >Die Fichenkatze« zu sagen<®® - und zieht
damit die bildlich-wortliche Lesart des Doppelworts der Metapher vor.
Clarisse dient nun im Gesprich mit dem Dichter Meingast Lustmord als
Beispiel fiir ein sogenanntes Doppelwort und sie treibt damit die bereits von

33 Arne Hécker, Epistemologie des Extremen. Lustmord in Kriminologie und Literatur um

1900, Munchen 2012, S. 201.

Vgl. Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften. Erstes und Zweites Buch, hg. von

Adolf Fris¢, Hamburg 2°2005, S. 235-242.

3% Eugen Bleuler, Lehrbuch der Psychiatrie, Berlin 1916, S. 334.

36 Vgl. zu den Exzerpten, die Musil aus Bleulers Lehrbuch erstellt hat und zu den Ubernah-
men in den Roman Erhard von Biiren, Zur Bedeutung der Psychologie im Werk Robert
Musils, Ziirich 1970, S. 120f.; vgl. Fred Lonker, Der Fall Moosbrugger: zum Verhiltnis
von Psychopathologie und Anthropologie in Robert Musils >)Der Mann ohne Eigenschaf-
tens, in: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 47 (2003), S. 280-302, hier S. 283;
vgl. Stefan Howald, Asthetizismus und #sthetische Ideologiekritik. Untersuchungen zum
Romanwerk Robert Musils, Miinchen 1984, S. 208.

37 Robert Musil, Der Mann ohne Figenschaften, S. 240.

38 Ebd.

39 Vgl. dazu auch Alexander Honold, Die Stadt und der Krieg. Raum- und Zeitkonstruktio-
nen in Robert Musils Roman >Der Mann ohne Eigenschaftens, Miinchen 1995, S. 404f.

34

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 145

Moosbrugger vorgenommenen »Wortspiele[ J«** um die Kontextualisierung

und Dekontextualisierung der Komposita auf die Spitze: »Das [>Anziehen,
Anm. von JB] ist so ein Doppelwort« erklarte sie. >Es gibt auch andere: Lust-
mord zum Beispiel.«*! Grundsitzlich kénnen die Komposita An-ziehen
und Lust-mord allein aufgrund ihrer Zusammengesetztheit als Doppelworte
gelten. Clarisse geht es bei ihrer Definition aber vielmehr um die doppelte
bzw. mehrfache Bedeutung, die die beiden Begriffe haben kénnen. So gibt
sie an, dass sie einerseits »Walter in einer Weise anziehe«*? und sich an-
dererseits rascher »anzuziehn vermag als ein Mann«.*® Ahnliches gilt fiir
den Lustmord - wenn die Krafft-Ebing’sche Bedeutung durch den Fall des
Prostituiertenmérders Moosbrugger im Roman prominent vertreten wird,
gibt Clarisse in einer Diskussion um ihre Frigiditit an, dass sie selbst zum
Lustmérder werden wiirde, wenn sie ihren Mann »gewihren lieRe«.** Da
sie im Gegensatz zu ihren Freundinnen nicht in den Armen eines Mannes
vergehen kann und sie weiter »der Lust der Manner nicht erlaubt, sich von
ihnen zu trennen und [ihre] Lust zu werden«,*> meint ihr Wortgebrauch an
dieser Stelle auch mehr ein T6ten der Lust als ein T6ten aus Lust; dies ganz
im Sinne des Monitums von Pfafflin, wonach Lust nicht das Motiv, sondern
das Objekt des Mordes bezeichnet.

Ein Blick zurtick an die Stelle, an der der Lustmord seine Definition und
Systematik erfahrt — in Krafft-Ebings Psychopathia sexualis — zeigt zweierlei.
Einerseits sind im Kontext des bereits angesprochenen Systematisierungs-
prozesses Zuordnungen, Zuschreibungen und somit auch Begrifflichkeiten
wie Lustmord oder Sadismus von grofler Wichtigkeit. Andererseits zeigt
sich gerade am Begriff Lustmord auch, dass das Konzept als solches ein
schon langer beschriebenes und reflektiertes ist und dass im Falle des Lust-
mords die Ambiguitét gerade nicht nur an die Erscheinungen rund um das
»Doppelwort« gekoppelt, sondern dem Phianomen schon eigen ist, das es zu
beschreiben sucht.

Die Darlegung der Lustmord-Theorie in der Psychopathia sexualis grindet
auf einem Beispiel, das als »[aJm grdsslichsten, aber auch am bezeichnend-
sten fiir den Zusammenhang zwischen Wollust und Mordlust«*® angese-

40" Robert Musil, Der Mann ohne Figenschaften, S. 920.

4 Ebd,, S. 919.

2 Ebd., S. 918.

3 Ebd., S. 919.

4 Ehbd., S. 921.

5 Ebd., S. 920.

46 Richard von Krafft-Ebing, Psychopathia sexualis 1886, S. 38.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 Jill Bithler

hen wird. Krafft-Ebing dient hierbei das beinahe 80 Jahre alte Fallbeispiel
des Médchenschliachters Andreas Bichel, welches er aus den merkwiirdigen
Criminal-Rechtsfillen des renommierten Rechtsgelehrten Paul Johann Anselm
Feuerbach aus dem Jahr 1811 tibernimmt. Bichel hatte in den Jahren 1806
und 1808 zwei Madchen getotet. Die Lesart der Morde, wonach Wollust
und Mordlust zusammenfallen und fiir das Verbrechen ursichlich sind, fin-
det sich an dieser Stelle bereits angelegt:*”

Daf} Bichel auch wolliistige Absichten auf die ungliicklichen Médchen gehabt, oder
an ihnen befriedigt habe, wurde zwar auf wiederholtes Befragen stets von ihm ge-
ldugnet. Aber seine Neugier nach der inneren Beschaffenheit eines weiblichen Kér-
pers, seine bis zum Zittern gesteigerte Lust nach dem Genusse des noch rauchenden
Fleisches der Ermordeten, endlich die allgemeine Erfahrung, wie genau Wollust und
Blutdurst mit einander verbunden sind: *) alles dieses macht es im hochsten Grade
wahrscheinlich, daf} die Geschlechtslust, wenigstens verborgen auf den Entschluf}
des Mordes, und auf die Art der Ausfiihrung desselben mitgewirkt habe.*®

Um die Verbindung von Wollust und Blutdurst plausibel darzulegen,
nimmt Feuerbach in einer Fufinote Bezug auf die beiden indischen Gott-
heiten Siwah und Durga. Es geht dabei dezidiert darum, eine Belegstelle
fur die blofle Existenz eines Verwandtschaftsverhaltnisses von Wollust und
Blutdurst anzufiihren, das anstelle einer Erklarung fungieren kann, wobei
es selbst unerklart bleibt.

*) Siwah und Durga sind zwei verwandte indische Gottheiten, jene Sinnbild des
Todes, diese der Wollust; jene gefeiert durch blutige Menschenopfer, diese durch
bachantische Ziigellosigkeit. So ist selbst in orientalischen Mythen diese seltsam
schreckliche, noch nie erklarte, Verwandtschaft zwischen Blutdurst und Wollust
ausgesprochen.*

47 Vgl. zu diesem Umstand Arne Hécker, >Die Lust am Text«. Lustmord und Lustmord-Mo-
tiv, in: Susanne Komfort-Hein/Susanne Scholz (Hg.), Lustmord. Medialisierungen eines
kulturellen Phantasmas um 1900, Kénigstein/Taunus 2007, S. 37-51, hier S. 45. An ande-
rer Stelle wird dies hingegen nicht thematisiert, sondern lediglich die innovative Sichtwei-
se Krafft-Ebings hervorgehoben. Vgl. Susanne Komfort-Hein/Susanne Scholz, Lustmord
- zu einem kulturellen Phantasma um 1900, in: Diess., Lustmord. Medialisierungen eines
kulturellen Phantasmas um 1900, Kénigstein/Taunus 2007, S. 7-18, hier S. 9; vgl. Hania
Siebenpfeiffer, >Bose Lust. Gewaltverbrechen in Diskursen der Weimarer Republik, Koln
2005, S. 187.

18 Paul Johann Anselm Feuerbach, Andreas Bichel der Madchenschlichter, in: Ders., Merk-

wiirdige Criminal-Rechtsfille, Bd. I, Gieflen 1811, S. 3-30, hier S. 29f.

Ebd., S. 29. Feuerbach ruft damit einen Mythos auf, den er, dafir sprechen die teilwei-

se wortlichen Ubernahmen, in Friedrich Schlegels Schrift Ueber die Weisheit und Sprache

der Indier vorfindet. Friedrich Schlegel, Ueber die Weisheit und Sprache der Indier. Ein

Beitrag zur Begriindung der Althertumskunde, Heidelberg 1808, S. 119: »Bald als allver-

49

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 147

Dem Phianomen, das spiter unter dem »Doppelwort« Lustmord gefasst wer-
den wird, ist bereits hier eine zweischneidige Bedeutung nhirent, indem
die im Grunde als diametral gegensitzlich erachteten Begriffe von Blutdurst
und Wollust als verwandtschaftlich und zusammengehérig erachtet werden.

Ill. Gotthilf Heinrich Schuberts >ganz andre Sprache« ...

Zu der Zeit, in der Feuerbach die merkwiirdigen Kriminalrechtsfille ver-
fasst, taucht das Begriffspaar aber nicht nur in Zusammenhang mit den
beiden indischen Gottheiten auf. So wird in Gotthilf Heinrich Schuberts
Symbolik des Traumes aus dem Jahr 1814 unter Riickbezug auf den schwedi-
schen Mystiker Emanuel Swedenborg »die schon lédngst anerkannte Ver-
wandschaft der Wollust (Fleischeslust) und Mordlust«®” festgestellt und zu
grofen Teilen als sprachlich bedingte Erscheinung angesehen, die mehrfach
auch als Sinnbild dafiir herangezogen wird, dass im Traum, wie Freud riick-
blickend auf die Schubert’sche Studie rund hundert Jahre spiter konstatie-
ren wird, »ein Ding [...] sein Gegenteil bedeuten konne« 5!

In Schuberts Werk geht es grundsitzlich um die Ergriindung der Sprache
des Traums, die sich deutlich von derjenigen des Wachzustands unterschei-
det: »Im Traume, und schon in jenem Zustande des Deliriums, der meist
vor dem Einschlafen vorhergeht, scheint die Seele eine ganz andre Sprache

nichtende Zerstoerung aufgefaflt, bald als Zeugungskraft der Natur als eines unendlichen
Thieres, bietet uns der Dienst des Sivo, und der furchtbare Durga, Bilder des Todes und
der Wollust, blutige Menschenopfer und bakchantische Zuegellosigkeit in einem grausen
Gemisch dar.« Zur Bedeutung von Schlegels Studie im Kontext der sich gerade erst her-
ausbildenden wissenschaftlichen Beschiftigung mit dem Orient vgl. Christine Maillard,
’Indiomanie« um 1800: dsthetische, religivse und ideologische Aspekte, in: Charis Goer/
Michael Hofmann (Hg.), Der Deutschen Morgenland. Bilder des Orients in der deut-
schen Literatur und Kultur von 1770-1850, Miinchen 2008, S. 67-84, hier S. 69 und vor
allem S. 73; vgl. Andrea Polaschegg, Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgen-
landischer Imagination im 19. Jahrhundert, Berlin 2005, S. 179-191.
50" Gotthilf Heinrich Schubert, Die Symbolik des Traumes, Bamberg 1814, S. 123. Das zeit-
genossische Verstandnis von >Mordlust«ist identisch mit demjenigen, das im Grimm’schen
Worterbuch von 1885 dargelegt wird. Auch bei Campe wird Mordlust« als »die Lust zu
morden« (Johann Heinrich Campe, Worterbuch der Deutschen Sprache. Dritter Theil
L-R, Braunschweig 1809, S. 346) definiert.
Sigmund Freud, Uber den Gegensinn der Urworte (1910), in: Ders., Gesammelte Werke
VIIIL Werke aus den Jahren 1909-1913, hg. von Anna Freud, London 1943, S. 214-221,
hier S. 214.

51

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 Jill Bithler

zu sprechen als gewShnlich.«® Diese Traumsprache wird als eine symboli-
sche oder bildhafte verstanden, die im Gegensatz zu der sogenannten Wort-
sprache des wachen Zustands steht und ferner als die Sprache des urspriing-
lichen Menschen gilt.”® Die Trennung zwischen der Wortsprache und der
Sprache des Traums evoziert eine Vielzahl von »Mifiverstindnisse[n]<’*
und »Tiuschungfen]«.® Sie wird im Kapitel [vfon einer babylonischen Spra-
chenverwirrung®® als »Sprachenkatastrophe«® bezeichnet und auf den Um-
stand zurtickgefiihrt, dass sich die Interessen der Menschen nach und nach
vermehrt auf eine sinnlich gegebene Aufienwelt verlagert hitten.”® Die fiir
diese Verwechslungen verantwortliche Verschiebung wird folgendermafien
beschrieben: »Die uns umgebende Sinnenwelt sollte [...] Symbol, bildlicher
Ausdruck der héheren Region, und des Gegenstandes unserer geistigen
Neigung seyn. Durch eine optische Tauschung ist aber der Schatten zum
Urbild, dieses zum Schatten seines Schattens geworden«.’ Die Sinnenwelt
wird als Ausdruck der geistigen Welt angesehen. Durch eine optische Téu-
schung, die sich aber per definitionem nicht nur auf die Optik, sondern immer
auch auf die Sprache bezieht, da es sich bei den Bildern um keine >reinenc
Bilder, sondern dezidiert um den bildlichen Ausdruck, um eine bildhafte
Sprache handelt, verschieben sich die Wortbedeutungen. Dabei geht der
urspriingliche Sinn verloren: »Die sinnlichen Eigenschaften jener (symboli-
schen) Gestalten, erscheinen uns als ihre Bedeutung, der urspriingliche Sinn
derselben ist uns erloschen; umgekehrt sehen wir dagegen die Gegenstén-
de der geistigen Region zum Bilde und Symbol der Gegenstinde unserer
sinnlichen Neigung herabgewiirdigt [...].«<®” Diese »alte Verwechslung« hat
»das Aeuflere zum Innern, das Niedere zum Héheren und umgekehrt ge-
macht«. 5!

Diese Verkehrung des urspriinglichen Sinns und der Bedeutungen wird nun
auch auf der Ebene der artikulierten Sprache ersichtlich, wie Schubert unter

52" Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 1.

53 Vagl. fiir eine prignante inhaltliche Ubersicht der Symbolik des Traumes Otto Friedrich
Bollnow, Zwischen Philosophie und Piddagogik. Vortrige und Aufsdtze, Aachen 1988,
S. 158-163.

5% Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 73.

%> Ebd., S. 77.

%% Val. ebd., S. 71-98.

57 Ebd., S. 81.

%8 Otto Friedrich Bollnow, Philosophie und Pidagogik, S. 159.

%9 Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 77.

69 Ebd.

6! Ebd.

16.01.2026, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 149

Riickgriff auf »[e]ine neuere, tiefer gehende Sprachforschung«® ausfiihrt.
Er gibt an, dass »Worte, welche ganz entgegengesetzte Begriffe bezeichnen,
aus einer und derselben Wurzel hervorgehen«,” wobei sich dies dadurch
bemerkbar macht, dass diese Worte gleichlautend sind. Als Beispiel fiir die-
ses Phanomen fungiert das einander auf der Bedeutungsebene diametral
entgegengesetzte Begriffspaar warm und kalt:

So sind die Worte, welche warm und kalt bezeichnen, nicht nur noch jetzt in meh-
reren Sprachen gleichlautend: z.B. Caldo, was im Italienischen warm bedeutet, ist
gleichlautend mit unserem kalt; sondern selbst in einer und derselben Sprache, ge-
hen die Worte fiir kalt und warm aus einer und derselben Wurzel hervor (gelu,
gelidus, Kilte, kalt, mit caleo, calidus, warm) und der Gott des heilen Stidens ist
aus dem kalten Norden geboren.64 [Hervorh. im Zitat durch Kursivdruck von JB]

Es ist anzunehmen, dass sich Schubert hierbei auf den Jenaer Philologen
und Lyriker Friedrich Riickert bezieht. Riickert legte im Jahre 1811 eine
Schrift mit dem Titel Dissertatio philologico-philosophica de idea philologiae vor, die
unter Absatz XXI die teilweise so unterschiedlichen Bedeutungen dhnlich
lautender oder reimender Begriffe darin begriindet sieht, dass sie urspriing-
lich aus der gleichen Wurzel stammen und sich die einzelnen Wérter entge-
gengesetzt entwickelt hitten, was ihre Bedeutung angeht.% An ungleichen
Wortpaaren wie >legen< und >regen< oder >rege< und >trage< oder >innig« und
»minnig« treten Gegensatz und Verwandtschaft gleichermaflen zutage: »Der
Reim ist die Polaritat der Bestandteile der Sprache, bzw. die Freundschatft,
die zwischen den einzelnen Wortern wirkt. Der Gegensatz und die Ver-
wandtschaft der Buchstaben sind auch der Gegensatz und die Verwandt-
schaft der Idee.«%

%2 Ebd., S. 78.

%3 Fbd.

o4 Fhbd.

55 Das zeitgendssische Verstandnis von Reim kann als dquivalent zu Gleichklang angese-
hen werden. So wird in Adelungs Worterbuch denn auch als erste Definition unter dem
Lexem >Reim« angegeben, es handle sich dabei um »&hnlich klingende Worter« (Johann
Christoph Adelung, Grammatisch-kritisches Worterbuch der hochdeutschen Mundart,
Bd. 3 M-Scr, Wien 1811, Sp. 1053).

Ich zitiere an dieser Stelle nach der deutschen Ubersetzung des lateinischen Textes in
der folgenden Publikation: Claudia Wiener, Friedrich Riickerts »De idea philologiae« als
dichtungstheoretische Schrift und Lebensprogramm, Schweinfurt 1994, S. 193. Vgl. zu
Ruckerts Drissertatio und deren Bedeutung fiir die Begrindung einer Etymologie im All-
gemeinen Stefan Willer, Poetik der Etymologie. Texturen sprachlichen Wissens in der
Romantik, Berlin 2003, S. 172-199, fiir die hier behandelte Frage nach Wurzel und Reim
vgl. ebd. S. 185-188.

66

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 Jill Bithler

Bezeichnenderweise wird das >sprachwissenschaftliche« Erklarungsmuster
der gemeinsamen Wortwurzel mittels eines stirker personalisierten, auf
einen Mythos bezogenen Begriindung eingeholt: Der Gott des warmen
Stidens stammt eigentlich aus dem kalten Norden. Insofern dhnelt das
Vorgehen Schuberts an dieser Stelle demjenigen Feuerbachs, der in einer
Fufinote auf die orientalische Sage von Siwah und Durga sowie auf den
antiken Bacchusmythos Bezug nimmt, um die Verbindung von Wollust
und Blutdurst zu illustrieren. Schuberts Analyse geht dabei aber an einem
entscheidenden Punkt in eine andere Richtung als diejenige Feuerbachs.
Woihrend Feuerbach in einem kriminalpsychologischen Kontext den My-
thos bemiiht, um die nur schwer zu ergriindenden Triebfedern eines merk-
wiirdigen Verbrechens plausibel darzulegen, liegt bei Schubert der Fokus
auf der sprachlichen Bedeutung im Allgemeinen. Denn schon den Woértern
an sich, obschon bei thren Wurzeln gepackt und somit auf die ureigene, ur-
springliche Bedeutung zurtickgeworfen, ist die Doppeldeutigkeit inhirent
- der alte Mythos dient dabei als Verdeutlichung dieses Umstandes. Zum
Abschluss des Abschnittes, der eine kurze etymologische Erklarung fir die
vorhergehend illustrierte Figur der Verdrehung emner Wortbedeutung ins
Gegenteil gibt, wird bezeichnenderweise wiederum auf Swedenborg Bezug
genommen: »wie nach Schwedenborg aus sinnlicher Liebe jenseits der grim-
migste Hafl geboren wird«.%’

Es kann festgehalten werden, dass von Schubert ein sprachliches Missver-
stindnis konstatiert wird, dessen Ursprung er grundsitzlich darin sieht,
dass die symbolische, urspriingliche Sprache nicht mehr fehlerfrei gelesen
werden kann und es daher zu Missdeutungen kommt. Diese Problematik
findet sich jedoch nicht nur auf der Deutungsebene, sondern auch auf der-
jenigen der artikulierten Sprache. Unter Riickgriff auf etymologische Analy-
sen wird sie dadurch erklért, dass Begriffe, die entgegengesetzte Bedeutun-
gen haben, aus der gleichen Wortwurzel stammen und dass ihnen so ein
Verwandtschaftsverhaltnis inne ist, was den Wortlaut angeht. Dieser Punkt
der Verschrankung einer Traumforschung, die Vorbilder bereits in der An-
tike hat,%® mit einer zeitgemaflen Sprachforschung ist als Besonderheit der
Symbolik des Traumes hervorzuheben. Diesem sprachlich-etymologischen Er-
klarungsmuster schliefit sich bei Schubert noch ein weiteres an: Im Kapitel

87" Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 78.

88 Vgl. zu den Vorliufertexten der Symbolik des Traumes Walter Hinderer, Traumdiskurse
und Traumtexte im Umfeld der Romantik, in: Gabriele Brandstetter/Gerhard Neumann
(Hg.), Romantische Wissenspoetik. Die Kiinste und die Wissenschaften um 1800, Wiirz-
burg 2004, S. 213-242, hier S. 216f.

16.01.2026, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 151

[dJie Echo®® wird die sprachliche Problematik als in Zusammenhang stehend

mit einem krankhaften Zustand des Nervensystems verstanden.

70

IV. ... und Penthesileas radikale Auslegung

Wilhelm Lechner zieht in seiner im Jahre 1911 erschienenen Studie iiber
Schuberts Einfluss auf die zeitgendssische Literatur bereits eine Paralle-
le zwischen der Symbokk des Traumes und Heinrich von Kleists Penthesilea
(1808).”! Den »Umschlag ihrer [Penthesileas, Anm. von JB] unermefilichen

%9 Vgl. ebd., S. 99-164. )
70 Vgl. Heinz Schott, Narziss und Echo: Uber Tod und Wiedergeburt in der medizinischen

71

Anthropologie der Romantik, in: Dietrich von Engelhardt (Hg.), Sterben und Tod bei
Heinrich von Kleist und in seinem historischen Kontext, Beitrage zur Kleist-Forschung
18 (2004), Wiirzburg 2006, S. 45-54, hier S. 48. Eine pathologische Lesart eines Zusam-
menfallens von Blutdurst und Fleischeslust findet sich auch in medizinischen Texten der
Zeit. So tbernimmt Schubert beispielsweise aus Johann Christian Reils Rhapsodieen iiber die
Anwendung der psychischen Curmethode auf die Geisteszerriittungen die Krankengeschichte einer
schwangeren Frau, die ihren Ehemann t6tet und dessen Leichnam zerteilt und einsalzt,
um ihn nach und nach essen zu kénnen. Als Begriindung des Mords gibt sie an, unwi-
derstehlichen Appetit auf das Fleisch ihres Gatten bekommen zu haben, worauthin ihre
Tat als eine wahnsinnige gelesen wird (vgl. Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des
Traumes, S. 122f,; vgl. Johann Christian Reil, Rhapsodieen tiber die Anwendung der
psychischen Curmethode auf Geisteszerriittungen, Halle 21818, S. 394f.).

Heinrich von Kleist, Penthesilea, in: Ders., Samtliche Werke und Briefe. Zweibandige
Ausgabe in einem Band, hg. von Helmut Sembdner, erster Band, Miinchen 22008,
S. 321-428. Ich zitiere im Folgenden nach dieser Ausgabe direkt im Fliefitext unter An-
gabe der Verszeilen. Auch wenn zwischen dem Erscheinungsdatum der Fenthesilea und der
Symbolik des Traumes sechs Jahre liegen, scheint mir eine Lektiire der Tragddie unter dem
Eindruck von Schuberts Hauptwerk durchaus sinnvoll. Dass Kleist und Schubert 1807
in Dresden aufeinandertrafen, die beiden demselben Freundeskreis angehorten, Schubert
zwei Texte im Phobus verdffentlichte und Kleist an der Vorlesungsreihe von Schubert teil-
nahm, die den Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaf zugrunde liegt, ist hinlanglich
bekannt (vgl. dazu Anzhelika Vaskinevitch, >'Bekanntschaften, daheim und auf Reisenc.
G.H. Schuberts Bezichungen zu Kleist und Goethe im Jahre 1807 und ihre spitere Aus-
wirkung, in: Kleist als Dramatiker. Kleist und Dresden. Beitrige zur Kleist-Forschung
21 (2007/2008), S. 123-142, hier S. 128-130; vgl. dazu weiter Katharine Weder, Kleists
magnetische Poesie. Experimente des Mesmerismus, Gottingen 2008, S. 110f.). Weiter ist
anzunchmen, dass Schubert sich schon Jahre vor dem Erscheinen der Symbolik des Traumes
mit Phdnomenen umtrieb, die darin besprochen werden sollten. Schuberts Lehrer Johann
Gottfried Herder verweist im vierten Stiick seiner Zeitschrift Adrasteaim Jahr 1801 auf die
Bildhaftigkeit der Traumsprache (vgl. Johann Gottfried Herder, Werke in zehn Bénden,
Bd. 10, Adrastea, hg. von Giinter Arnold, Frankfurt a.M. 2000, S. 309f. und S. 327; vgl.
zum Verweis auf Herder in Zusammenhang mit Schuberts Symbolik Monica Tempian, >Ein
Traum, gar seltsam schauerlich...«. Romantikerbschaft und Experimentalpsychologie in

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 Jill Bithler

Liebe in die furchtbarste Rachbegierde« liest Lechner ndamlich mit Schu-
bert, der »[v]on solch entsetzlichen Verwirrungen der Menschennatur auch
schon zu berichten [wufite.]«”* Konkret Bezug genommen wird hierbei auf
die Schubert’sche Feststellung der »Verwandschaft der Wollust (Fleisches-
lust) und Mordlust«.”® Die »zwei nahe verwandte[n] Laster: Wollust und
Blutgier« seien »durch eine verkehrte Ideenassociation des Wahnsinnes«’*
miteinander verbunden. Somit nimmt Lechner auf das nervlich-pathologi-
sche Erklirungsmuster Bezug, das sich ebenfalls in der Symbolik des Trau-
mes findet. Die von Lechner angesprochenen Parallelen zwischen Schubert
und Kleist finden sich aber nicht nur auf dieser rein inhaltlichen Ebene, auf
der sich Penthesileas bekanntes Verhalten - sie zerfleischt mit threr Hunde-
meute ihren Geliebten Achill - nach zeitgenéssischem Verstindnis erkldren
lasst. Vielmehr verhandelt Kleists Text die Schubert’sche Verschrankung
einer traumsprachlichen Erkldrung (wonach sich Bedeutungen durch die
Verschiebung zwischen Symbol- und Wortsprache umdrehen kénnen)
und einer sprachlich-etymologischen Erklirung (wonach reimende Wor-
te eine gemeinsame Wurzel haben) des Verwandtschaftsverhiltnisses von
Fleischeslust und Mordlust.

Eine Liebesverbindung zwischen Penthesilea und Achill erscheint ange-
sichts der Heiratspolitik des Amazonenstaates nur dann als legitimierbar,
wenn die K6nigin im Kampf einen Sieg tiber den Griechen erringt. Diesen
Sachverhalt erklart sie ihm in einem Zwiegesprich: »Im blutgen Feld der
Schlacht muf} ich ihn suchen, / Den Jiingling, den mein Herz sich auser-
kor, / und ihn mit ehrnen Armen mir ergreifen, / Den diese weiche Brust
empfangen soll.« (V. 1898-1901) Achill plant nun, sich Penthesilea in einer
symbolischen Kampthandlung zu ergeben. Er ist davon tiberzeugt, dass sie
seine Absicht erkennen wird und ist sich im Gegensatz zu seinen Gefolgs-
leuten, die diesen Plan nicht gutheifien, keiner Gefahr bewusst.”” Penthesi-

der Traumdichtung Heinrich Heines, Gottingen 2005, S. 15). Tempian bezieht sich in
ihrer Ausfithrung auf Binswanger. Vgl. zur »Bildersprache des Traumes« bei Herder und
Schubert weiter Ludwig Binswanger, Wandlungen in der Auffassung und Deutung des
Traumes. Von den Griechen bis zur Gegenwart, Berlin 1928, S. 34.

2 Wilhelm Lechner, Gotthilf Heinrich Schuberts Einflufl auf Kleist, Justinus Kerner und
E. T.A. Hoffmann, Minster 1911, S. 29.

8 Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 123.

™ Ebd., S. 73.

7 Vgl. zu dieser Fehleinschitzung Achills in Bezug auf die Rhetorik des Krieges und die
figurative Rede Bettine Menke, Kérper-Bild und -Zerfillung, Staub. Uber Heinrich von
Kleists >Penthesileas, in: Claudia Ohlschliger/Birgit Wiens (Hg.), Kérper — Gedichtnis
- Schrift. Der Kérper als Medium kultureller Erinnerung, Berlin 1997, S. 122-156, hier
S. 131f.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 153

leas Reaktion jedoch soll seinen Kritikern recht geben. Sie verwundet Achill
schwer mit threm Bogen, hetzt ihre Hunde auf ihn und verhilt sich gar
selbst »[g]leich einer Hiindin, Hunden beigestellt« (V. 2659). Sie reifit ihm
die Ristung vom Leib, wihrend sie »[d]en Zahn« in seine »weifle Brust«
(V. 2670) schlagt.

Unmittelbar nachdem Penthesilea gewahr wird, dass sie Achill ermordet
hat, erklart sie ihre Tat mittels einer sprachlichen Verwechslung, die sie
auf einen Reim zurtckfiithrt: »~ So war es ein Versehen. Kusse, Bisse, / Das
reimt sich, und wer recht von Herzen liebt, / Kann schon das Eine fiir das
Andre greifen« (V. 2981-2983). Sie greift mit ithrem Befund eines Reims
zwischen >Kiisse« und >Bisse« und der daraus abgeleiteten Ahnlichkeit die
Riickert’sche Reimtheorie auf. Dieses Begriffspaar erweist sich aber gerade
innerhalb dieser Theorie als auflergewdhnliches, denn die beiden Worte ste-
hen auf der inhaltlichen Ebene sowohl in einem Verwandtschafts- als auch
in einem Gegensatzverhltnis zueinander. Wihrend sich eine Gemeinsam-
keit dadurch ergibt, dass beide Tatigkeiten mit dem Mund ausgefithrt wer-
den, ist deren Resultat doch grundverschieden, wie nicht zuletzt an Achills
Leichnam deutlich ersichtlich wird. Das durch den Reim gegebene Ahn-
lichkeitsverhaltnis auf der Bedeutungsebene der beiden Ausdriicke allein
erklirt aber Penthesileas Verhalten noch nicht ausreichend - dazu ist die
Schubert’sche Verschrankung der Reimtheorie mit dem traumsprachlichen
Modell vonnéten. Das Gebaren der Amazone resultiert zu einem grofien
Teil auch aus ihrer Unfdhigkeit, die symbolische Handlung Achills als eine
solche zu lesen. Aber nicht nur ist Penthesilea nicht in der Lage, den Gehalt
der symbolischen Sprache Achills zu erkennen, sie ist vielmehr auch unfa-
hig, sich selbst der Symbolsprache zu bedienen. Dies verdeutlicht sich, als
sie thre Tat folgendermafien weiter kommentiert: »Wie Manche, die am
Hals des Freundes hingt, / Sagt wohl das Wort: sie lieb 1thn, o so sehr, / Daf§
sie vor Liebe gleich ithn essen kénnte; / Und hinterher, das Wort bepriift,
die Narrin! / Gesittigt sein zum Eckel ist sie schon« (V. 2991-2995). Die
Frau, die so spricht, bedient sich im Schubert’schen Sinne eines Symbols,
und benutzt den bildlichen Ausdruck, dass sie thren Freund sosehr liebt,
dass sie ihn vor Liebe sogleich essen kénnte, um den der geistigen Welt
angehorigen Begriff der Liebe in die sinnliche Welt zu tibersetzen — und das
mit dem tiberaus sinnlichen Ausdruck des Essens. Durch die von Schubert
beschriebene Téuschung hat sich jedoch der Sachverhalt zwischen Sinnen-
welt und Bildersprache umgedreht.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 Jill Bithler

[Jlene Sinnenwelt, die fiir uns Region der ruhigen, kalten Reflexion und eine Bilder-
sprache sein sollte, deren Bedeutung sich auf den Gegenstand der hoheren Neigung
blof} bezogen, ist nun fiir uns der Gegenstand jener Neigung selber, und Region der
Licbe, des Gefiihls; dagegen ist uns die geistige Sphire Region der kalten Reflexion
geworden.”®

Diese Umkehr, die das Einbrechen der geistigen Sphére in die sinnliche be-
deutet, vollzieht sich nun bei Penthesilea in aller Radikalitdt. Wenn sich die
Bildersprache nun nicht als reine Bildersprache, sondern als bildliche Spra-
che zeigt, wenn sich die Aussage »vor Liebe essen kénnen< nicht blofi auf die
Bedeutung >stark lieben« bezieht, sondern selbst zum Gegenstand wird, be-
deutet dies eine Vergegenstindlichung der Sprache in genau diesem Sinne.
Wenn die Amazonenkdnigin nun feststellt: »Hab ichs wahrhaftig Wort fiir
Wort getan; / Ich war nicht so verriickt, als es wohl schien« (V. 2998-2999),
rechtfertigt sie thr Tun mit einem wortwdrtlichen bzw. wortlich vergegen-
stdndlichtem Handeln. Mit der Aussage »nicht so verriickt, als es wohl schienc
gewesen zu sein, entfernt sich Penthesilea sogleich aus dem Zusammenhang
geistiger Umnachtung, der bei Schubert ein weiteres Erklarungsmuster fiir
die Nihe von Mordlust und Wollust bildet.”” Durch Penthesileas explizites
Negieren eines wahnsinnigen Zustandes wird jedoch nachdriicklich auf die
anderen beiden Erkldrungsmuster verwiesen, die sich in der Symbolik des
Traumes befinden: auf die sprachlichen. Penthesilea treibt die Schubert’sche
Fusion der beiden sprachlichen Theorien um die Verwandtschaftsverhalt-
nisse entgegengesetzter Phanomene - derjenigen um Wurzel und Reim und
derjenigen um die Umkehr einer Symbol- und Wortsprache — auf die Spitze.
Durch die Vergegenstandlichung der Sprache, die durch die bei Schubert
beschriebene Sinnentduschung entsteht, kann in einer radikalen Auslegung
und unniitzen Uberhéhung die auf dem Reim fuflende Verwechslung in
der artikulierten Sprache zur Tat werden. Es findet eine Umkehr und eine
Dekontextualisierung der Theorien statt, die bei Schubert eigentlich die
Sprache des Traums oder anderer ddmmernder Zustinde entschliisseln
wollen, indem diese nachtréglich eine Handlung zu beschreiben suchen.

76 Gotthilf Heinrich Schubert, Symbolik des Traumes, S. 77.

77 Penthesileas Dissoziationen und Absencen sind auffillig und machen sie durchaus -
und insbesondere in Bezug auf die zeitgendssischen Positionen, z.B. diejenigen Johann
Christian Reils - als wahnsinnige Figur lesbar. Vgl. Yvonne Wiibben, Forensik und Phi-
lologie. Heinrich von Kleists >Penthesileas, in: Nicolas Pethes (Hg.), Ausnahmezustand
der Literatur. Neue Lektiiren zu Heinrich von Kleist, Gottingen 2011, S. 166-184, hier
S. 182.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachliche Verschrankungen von Blutdurst und Wollust 155

Im reimenden Wortpaar >Kiisse und Bisse« sind in Penthesileas Lesart ithrer
Tat die gegensitzlichen, zusammenfallenden Begriffe Wollust und Blutdurst
bereits angelegt. In diesem Sinne verhélt sich dieses Reimpaar sehr dhnlich
wie das Doppelwort Lustmord in Clarisses Analyse. Auch wenn der Ter-
minus Lustmord fiir die Durchschlagkraft des dazugehérigen Phianomens
knapp 80 Jahre nach der Entstehung der Penthesilea mit ausschlaggebend
ist, so liegt der lustvolle Charakter dieses Kompositums nicht allein an der
Bezeichnung, sondern an dem, was es zu bezeichnen sucht.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANTONIA EDER

Mauseparze und Weltweiser
Zuviel/Zuwenig-Wissen in Jean Pauls Des Feldpredigers Schmelzle
Reise nach Flatz

Uberschiefendes, aufgepfropftes, ausgestelltes, tiberstrapaziertes, wieder-
holtes, ermiidendes, ermiidetes, ausfallendes, impotentes Wissen ist zielfiih-
rendem Kalkul ein Graus: Statt Effizienz, Produktivitit, Innovation, Mehr-
wert, Leistung ist da stets ein Zuviel oder Zuwenig — nie das rechte Maf} halt
dieses Wissen, das Tunichtgute, Taugenichtse und Nichtsnutze auszeichnet.
Warum aber geraten diese Figuren und ihre Geschichten voll Unniitzen
Wissens gerade nicht in Vergessenheit, sondern queren beharrlich die (ka-
nonischen) Texte der Philosophie, Kulturtheorie und Literatur?® Warum
sind Phinomene des Uberschusses und des Totalausfalls nie blof} licher-
lich, sondern balancieren stets auf intrikaten Genregrenzen des Erhabenen
und Komischen, im Zwischen des Tragikomischen? Faszination tiben das
Zuviel- und das Zuwenig-Wissen offenbar als aporetische Figuren des gelin-
genden Scheiterns aus.

Im Folgenden soll diesen Fragen anhand von Lektiirevignetten und pointi-
listischen Episoden aus Jean Pauls Des Feldpredigers Schmelde Reise nach Fliitz
(1809)? nachgegangen werden, die phinomenologisch und wissenspoetisch
auffillig das Unniitze zelebrieren, generieren, zitieren, performieren.? Gera-

! Um nur cinige Beispiele nichtsnutziger Figuren zu nennen: Joseph v. Eichendorff, Aus

dem Leben eines Taugenichts, in: Sdmtliche Werke, Bd. V/1, hg. von Karl Konrad Pol-
heim, Tubingen 1998; Iwan Gontscharow, Oblomow, tibers. v. Vera Bischitzky, Miin-
chen 2012; Georg Biichner, Leonce und Lena, in: Ders., Dichtungen, hg. von Henri
Poschmann, Frankfurt a.M. 2006, S. 91-141; Gustave Flaubert, Bouvard und Pécuchet,
Frankfurt a.M. 2003; Peter Handke, Versuch tiber die Mudigkeit, Frankfurt a.M. 1989;
John Kennedy Toole, Die Verschworung der Idioten (Original: A Confederacy of Dun-
ces), tibers. von Alex Capus, Stuttgart 2013, t.b.c. Vgl. dazu Antonia Eder, Die Macht der
Miidigkeit. Biichners Leonce und Lena, in: Hans Richard Brittnacher, Irmela von der
Lithe (Hg.), Engagement und Enttauschung. Zur ésthetischen Radikalitit Georg Biich-
ners, Vormérz-Studien XXXIII, Bielefeld 2014, S. 131-151.

Jean Paul, Des Feldpredigers Schmelzle Reise nach Flitz — mit fortgehenden Noten; nebst
Der Beichte des Teufels bei einem Staatsmanne, in: Ders., Samtliche Werke, Abt. I, Bd.
6, hg. von Nobert Miller, Miinchen 1996, S. 7-76; Zitate werden direkt im fortlaufenden
Text mit Sigle und Seitenangaben in Klammern ausgewiesen.

Der grofle, vielfach erforschte Zitatenreichtum in Jean Pauls Werk beruht nicht zuletzt auf
der intensiven Exzerpiergewohnheit des Autors: Von 1778 bis 1823 versammelt Jean Paul

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 Antonia Eder

de nicht die »handgreifliche Vernunft«,* die praktikable und nutzbringende
Anwendung erworbenen Wissens, den Produktiven oder den nach getaner
Arbeit rechtschaffen Miiden fokussiert dieser Text, sondern Phinomene
des Ubertriebenen, Wahllosen, Uniibersichtlichen, Lebensuntiichtigen und
des Leerlaufs.”

Formal evoziert eine ungerichtete, iterative Erzdhlweise auf der Rezeptions-
ebene zudem eine Zeitlosigkeit: Zitation reiht sich an Allusion, Zwischenfall
an Episode, das auf Dauer gestellte Erzahlen hat sich von einer Teleologie
des Handelns verabschiedet und méandriert endlos lustvoll durch die auf-
geklarten Wissens- und literarischen Geschehensfelder, ohne finalisierende
Absichten erkennen zu lassen: »Kiinftig das Nahere! — — « (I/6, 68) ver-
spricht das Ende von Schmelzles »Zirkelbrief« (I/6, 13), das sich damit er-
neut lediglich als Suspension zu erkennen gibt.% Das hier zu diskutierende
Wissen vom Unniitzen als Zuviel und Zuwenig gehorcht also nicht mehr
nur keinem prodesse, es scheint zeitweilig nicht einmal mehr ein delectare zu
erfiillen, weil sein »Zu< derart enervierend insistiert. Wie dieses asthetische
Jenseits von Horaz’ Diktum in Jean Pauls Text Kontur gewinnt, zeigen mei-
ne folgenden Ausfithrungen.

Das Zuviel-Wissen des Angelesenen, das Zu-genau-Nehmen des Pedanten,
aber auch das dngstliche Zuwenig an Lebenspraxis und Weltgenuss resul-
tieren in Des Feldpredigers Schmelde Reise nach Flit:, so meine These, intra-
diegetisch wie rezeptionsasthetisch und poetologisch in symptomatischen
Formen des Uberschusses. Auf diesen drei Ebenen divergieren Selbst- und

in nicht weniger als 110 Exzerptbanden seine eigene »fremde« Bibliothek - ein Phianomen,
das sich auch in seinen Texten alludiert findet, bspw. wenn das Schulmeisterlen Wtz aus
Geldnot und Mangel an Beschaffungsmoglichkeiten die im Messkatalog annoncierten
Werke der zeitgenossischen Denker wie Kant und Schiller kurzerhand selbst schreibt; vgl.
zu den Exzerpten v.a. Gotz Miiller, Jean Pauls Exzerpte, Wiirzburg 1988; auch Gert Ue-
ding, Episches Atemholen. Uber Jean Pauls widerspenstiges Erzihlen, in: [JPG (1/2004),
S. 61-82; sowie Christian Schwaderer, Jean Pauls Quellmaschinerie, in: JJPG (1/2010),
S. 99-108; zu Jean Paul auch Ulrich Stadler/Magnus Wieland, Gesammelte Welten. Von
Virtuosen und Zettelpoeten, Wiirzburg 2014, S. 127-145.

Den Hiéndel »schulfiichsische« vs. »handgreifliche Vernunft« diskutiert fiir das einsetzende
Zeitalter aufgeklarten Wissens einschldgig: Christian Thomasius, Kurtzer Entwurff der
politischen Klugheit (1705), Leipzig 1744, besonders Cap. 8 §5, 8, 10; vgl. dazu Walther
Ch. Zimmerli, Wissenskulturen des 18. und 21. Jahrhunderts, in: Ulrich J. Schneider
(Hg.), Kulturen des Wissens des 18. Jahrhunderts, Berlin 2008, S. 2-22.

Bereits in seinem ersten Roman Die unsichtbare Loge (1793) spielt Jean Paul anhand des in
seinen ersten Lebensjahren unterirdisch lebenden und von gesellschaftlicher und prak-
tischer Nitzlichkeit ferngehaltenen Helden Gustav die Ideale ineffizient kontemplativer
gegen die 6konomisch produktiver Bildung und Erziehung aus.

Vgl. dazu Magnus Wieland, Vexierziige. Jean Pauls Digressionspoetik, Hannover 2013.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuviel/Zuwenig-Wissen in Des Feldpredigers Schmelde Reise nach Fléit: 159

Fremdwahrnehmung des humanistisch wie polyszientistisch gebildeten, Epi-
steme herbetenden Protagonisten fulminant komisch wie auch ermiidend.
Jean Paul als notorischer Autor der Umwege, Ubertreibungen, Zusitze,
Ausschweifungen und Anhédnge stellt in seiner spiten Erzdhlung eine Art
Ubersprungswissen aus - ich werde diesen Begriff im Folgenden niher erliu-
tern (vgl. IL). Dieser Ubersprung verdankt sich Schmelzles Angst vor dem
Leben als Angst um das Leben. Der Held dieser in Briefform gehaltenen
Ich-Erzihlung, Attila Schmelzle, zeichnet sich allererst durch seine Ubervor-
sichtigkeit aus, die perpetuierte Umsténdlichkeit und Ergebnislosigkeit als
ausdriickliche Merkmale des Nicht-Handelns tragt. Aus der grofien Angst
vor allem, was ein tiickenreiches, dufieres Leben als Anschlag auf das ge-
liebte eigene Leben bereit halten mag, ergeht sich Schmelze in Vorsorge-, Vor-
sichts- und Absicherungsmafinahmen, die er aus einem nicht enden wollen-
den Wissenspool speist. Dabei fungiert das Wissen stets als Stellvertreter fiir
das potentielle Handeln, indem der Protagonist, noch bevor eine situative
Herausforderung eintreten kann, immer schon bei deren wissensgeleiteter
Vermeidung angelangt ist — qua Wissen iiberspringt er so gefahren- wie
lustvolle Potenzen des Lebens zugunsten der (Vor-)Sorge.

Soweit allerdings nur die eine, der Handlungsebene zugekehrte, Seite der
Medaille — denn weder figural noch poetologisch wird auf Lust verzichtet,
da Jean Paul als unnachgiebiger Aufklarer, humanistischer Phantast und
humoristischer Analyst’ in diesem Text einmal mehr das Zuviel als Zu-
wenig favorisiert: In der ausgestellten, ornamentalen und darin stets auch
ermiidenden, tiberfordernden Wissenskaskade stiirzt der Text mit seiner
Hauptfigur in die vermeintliche Leere des Unniitzen — nicht aber, soviel sei
vorweggenommen, ohne vorgingig eine Lust an der iterativen Digression
dieses tiberzogenen >Zu« und dessen entwaffnender Impotenz als dsthetische
Potentialitit zu feiern. Die Spannungen, die sich dabei zwischen Unnutz
und Wissen sowie deren Beurteilung auf den drei Ebenen (intra-, extradie-
getisch, poetologisch) ergeben, lassen sich, so meine These, analog als dre:
Ordnungen des Unniitzen Wissens selbst beschreiben, die tiber die narrative
Dynamik perspektiviert werden und in ithrem Urteil je miteinander konfli-
gieren, so dass der Text die Méglichkeit epistemisch eineindeutiger Katego-
rialisierung (niitzlich/unniitz, relevant/irrelevant etc.) konsequent unterlduft.

7 Vgl. Ralph Rainer Wuthenow, Gefihrdete Idylle, in: [JPG (1/1966), S. 79-94.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 Antonia Eder

I. Vorsicht ist keineswegs besser als Nachsicht

Der Feldprediger Attila Schmelzle ist alles andere als ein souverdner Seel-
sorger. Bereits das sprechende Namensamalgam, das den Hunnenkonig
apostrophiert, ihn aber mit einem Hang zum Schmelzenden, Weichen ver-
sieht, paart historisch sprichwortliches Draufgédngertum mit pathologischer
Angstlichkeit zum konstitutiven Dilemma zwischen Name und Charakter
der Figur.® Sein stets iiberbesorgter, bedenklicher, jedwedes Unheil antizi-
pierender Habitus erschwert dem Pedanten und Hasenful3 Schmelzle dabei
nicht nur die alltiglichsten Dinge, sondern hat ihn in jiingster Vergangen-
heit als Feldprediger auch militirisch und damit professionell desavouiert:
Er habe nimlich bei Pimpelstadt’ aus »bedeutenden Schlachten Reiffaus
genommen«! (I/6, 15) Als Deserteur gilt der Mann Gottes nun, dessen
Gottvertrauen bei derart demonstrierter Lebensangst offenbar nicht weit,
Jja womdglich nicht einmal ins Jenseits reicht — ein Verdacht, der bei der
Amtsenthebung des Feldpredigers nicht ganz irrelevant gewesen sein dirfte.
Dabei, so Schmelzles Argument, sei die Desertion reine »Verleumdungs,
da er doch in »gar keinem Treffen gewesen« war, denn er habe sich vor-
ausschauenderweise bereits »mehrere Stunden vor demselben [...] so viele
Meilen rickwirts« bewegt, dass kein »Riickzug« je »mit solcher Ordnung,
Stirke und Sicherheit« durchgefiihrt worden sei. Die »Verfumfeiung« seines
»Mutes« (ebd.) kommt den peinlich genau vorsorgenden, doch nicht eben
tatendurstigen Attila teuer zu stehen, da ihm, dem beflissenen Vielleser, Al-
les- und Besserwisser, nicht nur sein Feldpredigeramt abhanden kommt,
sondern letztlich auch die Professur der Katechetik verwehrt wird: Denn
leider gelte, so der praxismeidende Risikoexperte sich dem Leser erklarend,
allzu »leicht Vorsicht [...] fir Feigheit« (I/6, 17). Dieses Scheitern nun nimmt
Attila Schmelzle zum Anlass, sich in einem »Zirkelbrief« zu entlasten, den er

Namen sprechen in dieser Erzihlung konsequent nicht das aus, was das Benannte cha-
rakteristisch auszeichnet: So ist Schmelzles Ehefrau Teutoberga alles andere als von teuto-
nischer Brachialitdt, sondern ein heiteres, etwas einfiltiges, aber fried- und liebevolles
Wesen; auch der Umstand, dass Schmelzle seine Reise nach und den Aufenthalt in Flitz
als auflerordentlich unruhig und ereignisreich schildert, will zu den sich bei diesem Stédte-
namen einstellenden Assoziationen von behédbiger Gemitlichkeit (flazen<) nicht recht pas-
sen.

Alexander Kosenina, Gefihrliche Sachbticher: Jean Pauls »Feldprediger Schmelzle« schei-
tert durch naturwissenschaftliches Halbwissen an Phobien, in: Zeitschrift fiir Germanistik
20/3 (2010), S. 490-507, weist darauf hin, dass im Grimm’schen Worterbuch »Pimpeln«
ein »empfindlich und weinerlich klagen« bedeutet (ebd., S. 494) und somit bereits am Ort
der vermiedenen Schlacht Schmelzles Feigheit namhaft wird.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuviel/Zuwenig-Wissen in Des Feldpredigers Schmelde Reise nach Fléit: 161

an »seine Freunde, eine Ferien-Reise nach Flitz enthaltend, samt einer Ein-
leitung, sein Davonlaufen und seinen Mut als voriger Feldprediger betref-
fend« (I/6 13) richtet. Die Reiseschilderung trigt verschiedenste »Beweise«
(I/6, 16) und »Tatsachen« (I/6, 17) zusammen, die Giber rhetorische Kniffe
und Zirkelschltusse Schmelzles Ruf rehabilitieren sollen, ihn in dieser Dar-
stellung jedoch ungewollt (als Ich-Erzihler) zur Selbstkarikatur und damit
unweigerlich zum »ausgearbeitetsten, regelrichtigsten Spafi«'? fiir die Lesen-
den werden lassen.

Eine Art lebensanisthesierendes Ubersprungswissen spielt dabei eine gro-
e Rolle: Die ausufernden Risikobeschworungen Schmelzles lassen die
Zirkelbriefadressaten eifrig angelesene, vermeintliche Lebensgefahren, von
denen diese vorher vermutlich nicht einmal etwas ahnten, kennenlernen,
bzw. bringen sie fiir die Gefdhrten seines >Reiseabenteuers« allererst hervor:
Mythische, naturkundliche, philosophische, militirhistorische, physikali-
sche, physiognomische, psychologische, chemische und religiése Episteme
kreuzen und paratextualisieren die Erzihlung dabei permanent.!! Die dop-
pelte Volte eines Zirkeldenkens bewahrt den Helden jedoch, und das ist das
Entscheidende, stets vor einem Eintritt in die vermeintlich gefahrenvolle
Wirklichkeit, sogar angesichts seiner niederschmetternd kurzen Karriere
nicht zuletzt vor dem Einbruch der Selbsterkenntnis: »Willst Du ein blofler
Staats-Schofthund werden — ein Hunds-Hund [...] — ein Ex-Ex — ein Nichts-
Nichts?« (I/6, 47f.) Seine verschachtelten Strategien der Warnung vor der
Warnung (vgl. I/6, 36) und der »Furcht vor der Furcht« (I/6, 29) fungieren
als multiple Einhegungen des éngstlich bewachten, philistrésen Regellebens
dieses veritablen Tunichtguts: Ein Leben, das aus Angst um das Leben wis-
sensbewafnet gerade aus Angst vor dem Leben gegen dieses aufriistet. Ein
Wall aus rhetorisch evoziertem Zuviel-Wissen trennt den paradigmatisch
unheroischen Attila Schmelzle von jedwedem Realititsdruck — diesen er-
setzt (ebenso aber: erhoht) er konsequent durch eine vorgéngig paranoische
Antizipation von realiter niemals sich Ereignendem. Dabei schieflen seine
Praventivmafinahmen zuverlissig tiber das Ziel hinaus und die Anwen-
dung missverstandenen oder allzu wortlich genommenen Wissens fiihrt
sich selbst in der Ubertreibung ad absurdum: So kann der immer schon tiber
alle Gefahren informierte und diese antizipierende Schmelzle beispielsweise

10 Brief von Jean Paul an Christian Otto vom 22.05.1808, in: Jean Paul, Samtliche Werke,
Historisch-kritische Ausgabe, Bd. I11/5, hg .von Eduard Berend, Berlin 1961, S. 217.

1 Vgl. Magnus Wieland, Parasitirer Paratext, in: Bernhard Metz (Hg.), Am Rande be-
merkt, Berlin 2008, S. 191-208; sowie generell zu den Intertexten Jean Pauls vgl. Gotz
Miiller, Jean Paul im Kontext, Wiirzburg 1996.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 Antonia Eder

nicht einschlafen, ohne sich aus Angst vor »Nachtwandel« seine »rechte Fufi-
zehe jede Nacht mit einem drei Ellen langen Wickelbande [...] an die linke
Hand« (I/6, 51) seiner Frau »Teutobergas, liebevoll »Bergelchen« (I/6, 22)
genannt, als »lebendigen Zaun« anzubinden, um sich nicht schlafwandelnd
»den Hals [zu] brechen« (I/6, 51). Paradigmatisch tiberspringt so die wissens-
gegriindete Vermeidung stets die potentielle Lebenserfahrung. Diese symp-
tomatische Amalgamierung aus Wissen und Nicht-Handeln méchte ich im
Folgenenden als Ubersprungswissen beschreiben.

II. Ubersprungswissen

Dass sich der Unnutz von Schmelzles Wissen auf der Handlungsebene stets
als Ausfall, auf Seiten der Lesenden aber mit einer gewissen Lust paart,
liegt an der Rezeptionskonfiguration. Als eine Art Unniitzes Wissen zweiter
Ordnung 16st dieses Wissen, das erst durch die Lesenden als solches ent-
tarnt wird, auf der Rezeptionsseite einen Erkenntnis- und Lustgewinn aus:
Intradiegetisch bleibt Schmelzle fiir das Unniitze seines Wissens unsensi-
bel, rezeptionsdsthetisch aber ist es die reinste Apotheose der epistemischen
Anagnorisis. Wie einem befriedigenden Erkennungsspiel folgen die Lesen-
den jeder Episteme — zumindest insoweit man sie entschliisselt — und deren
angewandter, situativer und kontextueller Falsifikation.'? Das ordnungslo-
gisch Unpassende dieses Wissens lasst sich anhand verschiedener Episoden
beleuchten, in denen zunichst die Spielarten des Unniitzen Wissens zweiter
Ordnung - also das durch den Leser zu identifizierende - verfolgt werden
sollen.

Wenn Schmelzle die Postkutsche nach Flitz besteigt, begleitet den argwoh-
nischen, »physiognomischen Meflkiinstler« (I/6, 34) hochgradig »verdich-
tiges, unbekanntes Gesindel«: ein »Zwerge, eine »héchstwahrscheinliche
Hurex, ein »blinder Passagier« namens Jean Paul'® und ein »hisslicher Glatz-
kopf« von »Kammerjager« (I/6, 25). Dass in dieser Episode Lavaters These
von den am Schidel ablesbaren Charakterziigen parodiert wird,'* erhellt

12 Dass sich Unniitzes Wissen vor allem durch zeitliche, situative etc., d.h. ordnungslogische

Fehlkonstellationen konstituiert und damit vor allem eine Form des Unpassenden dar-
stellt, erldutert bereits die Einleitung zu diesem Band.

Als »blinder Passagier« besteigt hier wohl der Verfasser metaleptisch als Figur das Trans-
portmittel des eigenen Textes.

Vgl. zu der von Jean Paul mitverhandelten Kontroverse zwischen Lavaters Physiognomik
und Lichtenbergs Pathognomik: Alexander Kosenina, Gefihrliche Sachbiticher, S. 498f.;

13

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuviel/Zuwenig-Wissen in Des Feldpredigers Schmelde Reise nach Fléit: 163

nicht zuletzt daraus, dass sich das am »scharfen Knochen-Gesicht« des Kam-
merjagers durch Schmelzle physiognomisch diagnostizierte »Fatale« (I/6, 26)
in ein veritables Nichts auflost: Es handelt sich ndmlich bei dem Oberkopf
des Kammerjagers um eine kunstvoll transplantierte Schideldecke, einen
»Kapselkopf«, einen »Reprisentations-Schidel« aus der Anatomie, der sich
far Schmelzles Physiognomik-Argument so in die reinste »Mistbeet-Glocke«
(I/6, 27) verwandelt — das anwendungsbezogene Wissen des Feldpredigers
wird hier als haltlos, als durch und durch unniitz qualifiziert. Gekleidet
ist dieser Unnutz allerdings in wortschépferische Kapriolen, die ihrerseits
den Fall vom Héchsten ins Niedrigste gekonnt als Bathos™ zelebrieren: In
einer Kombination aus griechischem Mythos und »Ungezieferreich« atzt
Schmelzle hier poetisch gekonnt gegen den kunstképfigen Kammerjager als
»diese Miuse-Parze« (I/6, 26).

Die rhetorische Tradition des griechischen Bathos verhandelt paradigmatisch
die Spannung zwischen Zuviel und Zuwenig: Es gilt, den erhabenen Ton
des Pathos kunst- und vor allem absichtsvoll zu brechen, um sich souveran
in die Tiefe zu stiirzen. Diese topologische Konstellation von Hohem und
Niederem evoziert den unvermittelten Bruch, den ésthetisch riskanten frei-
en Fall. Das Niedrige betont dabei das Ubermaf} im Hohen und umgekehrt
entbloflt die Zusammenstellung beider den Niveauabfall ins Lacherliche:
»Du sublime au ridicule, il n’y a qu’un pas!«!® An dieses (Napoleon von
Heine in den Mund gelegte) Apercu lieflen sich vielfach Varianten aus Jean
Pauls Text anschliefien, ich greife hier nur eine weitere heraus, in der, fir
Schmelzles Unniitzes Wissen prototypisch, der Hiatus zwischen klassischer
Bildung und physiologischem Wissen, genauer: der Arzneikunde, virulent
wird.

zu Fiktion und Physiognomik vgl. Stephan Pabst, Fiktionen des inneren Menschen. Die
literarische Umwertung der Physiognomik bei Jean Paul und E.T.A. Hoffmann, Heidel-
berg 2007; sowie zur ebenso widerspenstigen wie fruchtbaren Verschrankung von asthe-
tischer und anthropologischer Form: Maximilian Bergengruen, Schéne Seelen, groteske
Korper. Jean Pauls dsthetische Dynamisierung der Anthropologie, Hamburg 2003.
Vgl. Lemma Bathos, griech.: Hohe, Tiefe, Sinken, Abstieg vom Erhabenen zum Liacher-
lichen, in: Gert Ueding (Hg.), Historisches Worterbuch der Rhetorik, Bd. 1, Tibingen
1992, S. 1366-1372. Jean Paul diskutiert die komische Wirkung dieses Phdnomens selbst
bspw. in seiner Vorschule der Asthetik (1804) im VI. Programm »Uber das Licherliche« wie
auch in einigen seiner Texte (Titan, Auswahl aus des Teufelspapreren) und bezieht sich dabei
explizit auf den populdren, Pseudo-Longinus parodierenden Text zum Umschlag von
Pathos in Bathos als Absinken (sinking) des Denkens (thinking) von Alexander Pope, Peri
Bathous or, Martinus Sciblerus his Treatise of the Art Of Sinking In Poetry, London 1727.
16 Heinrich Heine, Ideen. Das Buch Le Grand (1826), in: Ders., Samtliche Schriften, Bd. 3,

hg. von Klaus Briegleb, S. 282.

15

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 Antonia Eder

Die Lektiire!” von »Hallers grofler Physiologie« lisst Schmelzle »teuflisches
Steingut« furchten, das sich in Form von Nierensteinen »niederschlagt,
wenn man nicht darauf achtet, regelmaflig »zu pissen« (I/6, 36). Die Sorge,
den »Leichenstein« womdéglich einmal »auf sich«, da zuvor »in sich« zu tra-
gen, verlangt Opfer von ihm selbst wie von seiner Umgebung. So gerit er
auf der Flatzer Reise in Streit mit dem Postillion, weil dieser, beileibe keiner
der sensiblen »Urinpropheten«, zu Schmelzles Verdruss »nicht von Viertel-
stunde zu Viertelstunde halten« will, damit der dringlichen »Sache« (ebd.)
nachgegangen werden kann. Dabei ist Schmelzle auch gegen sich selber aus
Gesundheitsgriinden hart: Wider alle Regeln des Kunstgenusses verldsst er
beispielsweise »in Weimar oft« die »langsten Abschiedsauftritte Schillers,
um regelmaflig auszutreten und gerade nicht vom »Medusenkopf« der »Mi-
nerva« zumindest »partiell versteinert zu werden« (ebd.). Die wissenspoe-
tische Amalgamierung von Nierenstein und Medusenhaupt nimmt dem To-
pos der tddlichen Petrifikation die Letzterem theoriedsthetisch einschlagig
eignende Erhabenheit denn auch restlos: das fascinosum et tremendum wird hier
nur mehr durch Lachsalven evoziert.

Der Fall vom Erhabenen ins Lacherliche, den Bathos als rhetorische Stil-
figur beschreibt, legt traditionell die Vermutung nahe, dass die »Kunst der
Rhetorik unzulinglich ist, vielleicht sogar die Sprache selbst.«!® Jean Paul
iiberbietet diese These hier, indem erst die dichte, pointen- und temporei-
che Rhetorik zwei Wissensfelder iiber einen Begriff so inkompatibel mitei-
nander verschriankt, dass sie sprachvirtuos implodieren. Beide Situationen
enden selbstredend unergiebig fiir den selbstgekiirten Gesundheitsapostel:
Die medizinische Vorsorge torpediert das eine Mal den kathartischen The-
atereffekt, wenn er nach der Erleichterung umso »munterer« ins »weinende
Komédienhaus« zuriickkehrt; ebenso wie sie das andere Mal den Fortgang
der Reise hindert, die durch die zahlreichen Halte »sehr im Finstern« enden
muss. Doch noch im diisteren Reisefinale ist ein dsthetischer Paroxysmus
des Unniitzen gestaltet, der lakonisch die Kutschfahrt am Ort des zugleich
Hochsten und Tiefsten ausbremst: »in Niederschéna« (I/6, 36).

Mit seinem Ubersprungswissen verhindert Attila Schmelzle aber nicht nur
kein eigenes Ungliick, sondern lduft Gefahr, eher diejenigen zu beunruhi-
gen, die vormals vollig ruhig waren. Bei der Fahrt mit der Postkutsche zieht
ein Gewitter auf, das die fur Schmelzle sozial ohnehin besorgniserregende
Reisesituation in namenlosen, physikalischen Schrecken verwandelt: Er,

17 Vgl. Gétz Miller, Jean Pauls Exzerpte, v.a. S. 180f. und S. 190-199.
18 1 emma Bathos, Worterbuch der Rhetorik, S. 1367.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuviel/Zuwenig-Wissen in Des Feldpredigers Schmelde Reise nach Fléit: 165

der selbst bei »ganz heiterem Himmel« stets einen »Blitzschirm« iiber sich
trigt, der ihn, so die wissenschaftlichen Befunde, durch eine daran befestig-
te »Ableitungskette« davor bewahrt, »von einem Wetterstrahl aus blauem
Himmel« (I/6, 18) erschlagen zu werden,'? ist »im vollen Postwagen« nun
von Menschen umringt, »denen Physik wahre Narretei« ist. Schmelzle, ohne
seinen Blitzschirm den Naturgewalten wehrlos ausgeliefert, will hier Vor-
sichtsmafinahmen ergreifen, die seinen physikalischen Quellen gemafi das
Schlimmste bei Gewitter verhindern helfen: »Diese Vorsicht hat mir nie
geschadet, da ich ja dato noch lebe« — einmal mehr spiegelt sich hier Lebens-
liebe als paradoxe Mischung aus Lebensangst und Lebenswille. Die lebens-
rettenden Mafinahmen verlangen zunichst, sich aller leitenden Materialien
wie »Uhren, Ringe, Gelder« (I/6 30) zu entledigen, also ein »Pretiosen-
Pickenick« (I/6, 31) zu veranstalten, das von den um ihre Wertsachen
bangenden Mitreisenden argwohnisch ausgeschlagen wird, was Schmelzle
empfindlich krinkt. Die wichtigste Priavention gegen den Blitzeinschlag al-
lerdings ist, nicht durch Angst »in Hitze und Schweifi« zu geraten, da »star-
kes Fiirchten durch Diinsten den Strahl zulockt«. Liegt Schmelze in seinem
»elektrischen Kapitel« (I/6 31) beztiglich der leitenden Metalle noch auf der
Linie des zeitgendssischen Wissens,? iiberschreitet gerade diejenige Mafi-
nahme, die er fiir die zentrale beziiglich der Gewittergefahr halt (»Diinste),
auch die zeitgendssischen Hypothesen, ja legt deren Missverstechen mehr
als nahe. Zwar wird um 1800 durchaus diskutiert, inwieweit »Ausdtinstun-
gen« (I/6 31) den Blitzeinschlag beférdern und darum ihrerseits eventuell
als Blitzableiter funktionalisiert werden kénnten, diese Annahme wird aber
in Anbetracht der Feuchtigkeit, die einerseits ein das Gewitter meist beglei-
tender Regen produziere sowie andererseits der menschliche Koérper selbst
mit seinem verhiltnisméflig hohen Wasseranteil stets mitbringe, als haltlos
zuriickgewiesen. !

19 Dieser »Blitzschirm ist nimlich ganz der Reimarussche« und damit nicht allein ein tragba-
rer Blitzableiter »(paratonnere portatif)« (I/6, 18), der 1778 in der Abhandlung FVom Blitze
von Johann Albert Hinrich Reimarus, einem Hamburger Arzt und Naturforscher, be-
schrieben wird (vgl. dazu Kommentar 1/6, 1240), sondern schitzt, laut Schmelzle, ebenso
vor der todlichen Eventualitit einer im »Winkel von 45° abgefeuerten »Kugels, die »im
Herunterfallen« so ungliicklich auf Schmelzles »Scheitel« aufschlagen kénnte, »damit es so
gut ist, als wiird ich seitwirts ins Gehirn geschossen« (I/6, 18).

Vgl. den auch hierzu kenntnis- und quellenreichen Text von Ko$enina, Geféihrliche Sach-
buicher, der die betreffende Diskussion bei Reimarus ausweist: »Die Anlockung durch
Metal am Leibe kann den Sprung des Strahls noch etwas weiter herfithren« (Reimarus,
Vom Blitze, S. 131; zit. nach Ko$enina, S. 501).

Vgl. zu Reimarus und mit dem Hinweis auf Schmelzles Fehlschluss: Alexander KoSenina,
Gefahrliche Sachbucher, S. 502.

20

21

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 Antonia Eder

Schmelzle redet aus seinem Unniitzen Wetter-Wissen heraus mit ange-
strengt selbstverordneter Ruhe, obwohl ja selbst in »ordentlicher Angst vor
meiner und fremder Furcht« wegen der »vielen Ausdiinstungens, auf die
begriffsstutzige »rohe Menschenfracht« ein, damit diese in »so augenschein-
licher Gefahr nichts fiirchten« sollen: »O Gottl« rief ich, »nur Mut! Keine
Furcht! Nicht einmal Furcht vor der Furcht! - [...] Furchte sich meinetwegen
jeder, wenn er aus der Kutsche heraus ist, nach Belieben an anderen Orten,
wo weniger zu befiirchten ist, nur aber nicht hier!« (I/6 31)

Seine sibyllinischen Prophezeiungen und Beschwoérungsformeln tragen er-
wartbarerweise keine Friichte — weder schldgt der Blitz in die Kutsche ein,
noch folgt auch nur einer der Insassen seinem panisch sedativen Aufruf, im
Gegenteil: Sein »Schwager, der Dragoner, stieg gar mit gezogenem nacktem
Degen auf den Bock hinaus und schwur, er leite ab« (I/6, 30). Die ausbleiben-
de Wirkung seines physikalisch gegriindeten Warnwissens lasst sich freilich
ebenso wenig wie dessen Erfolg nachweisen: Ob das gliickliche Entkommen
aus der »firchterlichlen] Lage« (I/6, 31) letztlich seiner »Kutschen-Predigt«
zu verdanken ist, die daher »Anspruch auf Menschen-Rettungs-Preise« er-
heben koénne, oder der im Gewitterungliicksfall, da »unter Millionen kaum
ein Mensch an der Gewitterwolke stirbt«, giinstigen Statistik zukommt, will
Schmelzle, so bekennt er gener6s, »nicht entscheiden« (I/6, 32 [Hervorh. im
Text]).

Die einmal mehr mit Verve performierte Besorgnisrhetorik steht in dieser
wetterwendischen Episode im Verdacht, die Furcht vor der Furcht allererst
auszuldsen, vor der sie doch eigentlich bewahren will. Allerdings kommt
es gerade nicht zu der befiirchteten Entladung (potentielle Massenpanik) in
dieser selbstreflexiv aporetischen Situation: In einer umgekehrten Klimax
werden Schmelzles Wissensphantasien sukzessive konterkariert, indem
seine Warnungen zunéchst von den Insassen ignoriert, dann von seinem
Schwager lacherlich gemacht werden und letztlich gar das gesamte Endzeit-
szenario in einer relativierenden Statistik verpufft. Dass Schmelze mit der
Statistik als Wissenschaft erst anbandelt, verrit ein fiir ihn auffallend unge-
wisses »vielleicht« (I/6, 32), wenn er die Opferzahlen bei Gewitter abwagt
- eine vielversprechende Ressource, die auf dem Feld des Versicherungs-
wesens und der Vorsorge fiir Schmelzles Ubersprungswissen unendliche
Moglichkeiten eréfinen kénnten, statistisch gesehen.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuviel/Zuwenig-Wissen in Des Feldpredigers Schmelde Reise nach Fléit: 167

IIl. Welt-Sterb: Unnitzes Wissen 1. und 3. Ordnung

Die oben angedeutete Unterscheidungsmoglichkeit des Unniitzen Wissens
in differente Ordnungen treibt vor allem der letzte Abschnitt des Zirkelbriefs
hervor, in dem ein Aphorismus von Lichtenberg22 und der darin (ironisch)
prophezeite Weltuntergang durch die noch junge »Leitwissenschaft«*® der
Chemie diskutiert werden. Schmelzle qualifiziert, Lichtenbergs Warnung
allzu wortlich nehmend, die »scheidekinstlerische[n]« Experimente als
gefahrlich, »welt- und selbst-moérderische, als ein Wissen also, das nun in-
tradiegetisch entschieden als nicht niitzlich, ja bedrohlich desavouiert wird.
Seine Einschitzung lasst thn gar politische Restriktionen seitens der »auf-
geklarten Potentaten« fordern, die »keine anderen chemischen Versuche«
mehr erlauben sollten als »die schon gemachten, die doch bisher den Staaten
weit mehr geniitzt als geschadet« (I/6, 67) hitten.

In dieser Passage wird erstmals der Problemhorizont einer soziopolitischen
Verantwortung fir Wissen, dessen Gewinnung, Vermehrung und dessen
Fortschreiten und Freiheiten angedeutet: Es gibt, so hier das Fazit, keine
Wissenschaft um ihrer selbst Willen, sondern sie — das »Teufels-Ferment«
(I/6, 66) beweist dies — ist immer schon einem empfindlichen Lebensraum
und Gesellschaftsgefiige inharent, die unweigerlich diesen epistemischen
»Welt-Umwilzungen« (I/6, 67) erliegen werden. Prominent, im Finale des
Textes, wird damit eine hochgradig moderne Wissens- und Wissenschafts-
kritik extrapoliert, die unversehens iiber die Vorsorge fixierten Bedenklich-
keiten Schmelzles hinausweist — oder eher: diese in einem neuen Lichte ihrer
iiberraschenden Berechtigung erscheinen ldsst. Angesichts der von unstill-
barem Wissensdurst immer weiter getriebenen Experimente, daraus resul-
tierender Profite, Interessenskonflikte und Risiken gerdt das sapere aude, das
Wage-zu-wissen ohne jede Stoppregel, als genuin emanzipatorisches Projekt
der Aufklarungsphilosophie unter Verdacht, epistemisch immer schon sein
okologisch, sozial und politisch unkalkulierbares Gegenteil mitzuproduzie-
ren. Wissensgesellschaften generieren in demselben Mafle, wie sie Wissen

22" Schmelzle ist auch hier im Nachweis seiner Quelle akkurat, wenn er angibt, der »Teufel«

habe ihn »tiber Lichtenbergs neunten Band, und zwar auf die 206te Seite gefiihret, wo
dieses steht: Es wire doch méglich, dafl einmal unsere Chemiker auf ein Mittel gerieten,
unsere Luft plétzlich zu zersetzen durch eine Art von Ferment. So konnte die Welt unter-
gehen.« (I/6, 65).

23 Alexander Ko$enina, Gefshrliche Sachbiicher, S. 505.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 Antonia Eder

gewinnen, ein uneinsehbares Nicht-Wissen.?* Hier thematisiert Jean Pauls
Text die reziproke Logik eines Wissenswagnisses (Zuviel/Zuwenig-Wissen)
der Aufklarung, die den Begriff des Unniitzen Wissens noch einmal neu kon-
turiert und scharft.

Diese Scharfe fithrt Jean Pauls Text nun intrikaterweise tiber die figurale
Perspektive Schmelzles ein: Symptomatisch fiir die Hauptfigur ist, dass sich
die Abqualifikation des chemischen Zuviel-Wollens erst aus der Transfer-
leistung, von der eigenen Lebenskreisbedrohung auf das allgemeine »Welt-
Sterb« (I/6, 66) schlieflend, formt: Es »packt much und uns in Flitz der un-
geheure herschnaubende Weltsturm bei der Gurgel, mein Atemholen und
dergleichen ist in der Erstick-Luft vorbei und alles iberhaupt — « (1/6, 65 [Her-
vorh. AE]). Moglicherweise letale Wissenseffekte — und dazu gehoren die
der »Scheidekiinstler, die so leicht Leib von Seele scheiden« (I/6, 67) — sind
in Schmelzles Wissenskonzept der Selbstsorge nicht zu integrieren.

Diese unmittelbaren Uberlegungen Schmelzles zu Niitzlichkeit und Schid-
lichkeit von wissenschaftlichen Experimenten lassen sich somit einerseits als
Verhandlung von Unniitzem Wissen erster Ordnung klassifizieren, da sie
nicht erst durch die Rezeption der Lesenden als Unniitzes Wissen erkannt
und qualifiziert werden, sondern die intradiegetische Textebene selbst be-
spielen. Die entscheidende Differenz zwischen Nutz und Unnutz ist auf der
ersten, figuralen Ordnungsebene souverin einzuziehen: Nichts, was seiner
»Gehirn-Kugel sowohl als der Erd-Kugel« (I/6, 66) schadet, sondern allein
lebenssichernde, -rettende und -schiitzende Episteme gehéren in Schmelzles
Wissensuniversum der ersten Ordnung. Andererseits geraten mit Schmelz-
les Sorge um Sauerstoff und Atmosphire hier plotzlich globale (statt wie
bisher lediglich lokale) sowie tiberzeitliche Phinomene in den Blick und mit
ihnen ein Wissen, das auf einmal ein Zuviel ist: Das Wissen selbst riickt so
in die Position der Gefahr ein, wenn es plotzlich die globalen Lebensbedin-
gungen fiir alle zerstort, ndmlich das Atmen.

Damit stoflen gerade die als licherlich, tiberfliissig und enervierend gezeich-
neten Eigenarten Schmelzles eine Dynamik an, die den Text transzendiert
und auf die Selbstsorge als Problemhorizont der Moderne schlechthin
verweist. Die Beschreibung humaner Unart, sich durch eigenes Handeln
(Zuviel-Wissen, Zuviel-Wollen) selbst die Lebensgrundlage zu entziehen,
dies zugleich verhindern und regeln zu wollen (Vorsorge, Versicherungen),

u Vgl. zum Zusammenhang von Wissenszugewinn und dem damit unvermeidlich und
gleichzeitig hervorgetriebenen Erkennen dessen, was man alles (noch) nicht weifi, den
umfangreichen und instruktiven Band: Michael Bies/Michael Gamper (Hg.), Literatur
und Nicht-Wissen. Historische Konstellationen 1730-1930, Ztrich 2012.

16.01.2026, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuviel/Zuwenig-Wissen in Des Feldpredigers Schmelde Reise nach Fléit: 169

eréffnet eine ebenso intrikate wie im betulichen Umfeld der genuin sati-
rischen Erzahlung tiberraschend weitsichtige Dimension literarischer Wis-
sensverhandlung. Mit dieser Volte erzeugt der Text nicht nur eine Rehabi-
litierung der bis dahin als reine Ubertreibung gedeuteten Figur Schmelzle,
sondern evoziert auch eine kritische Irritation eben der Deutungs- und
Leseposition, die zunéchst ein externes und darin scheinbar zuverléssiges
Urteil tiber die Kategorien des Unniitzen Wissens zweiter Ordnung bilden
konnte. Das der weltlichen Wissensgenese inhdrente und omniprisente
Risiko sowie die Vergegenwirtigung dieser Bedrohung kénnen plétzlich
nicht mehr als hasenfiiflige Schwarzseherei, als Unniitzes Wissen zweiter
Ordnung, eingehegt werden, sondern die Positionen beginnen zu oszillieren
und diffundieren in ein Auflen des Textes als eine Reflexion des Unniitzen
Wissens dritter Ordnung.

IV. Poetologische Selbstsorge

In der Kollision von Unniitzem Wissen erster Ordnung (figurale Qualifi-
kation) mit dem zweiter Ordnung (Lesediagnose) wird mithin eine weitere,
zunichst unauffillige, aber letztlich alles irritierende Wissensebene evoziert.
Dieses Unniitze Wissen einer dritten Ordnung ldsst sich allerdings nicht
ohne weiteres kategorisieren, denn hier laufen intra- und extradiegetische,
figurale, rezeptionsisthetische und selbstreflexive Ebenen der Textgenese
zusammen, torpedieren und kreuzen einander. Ich mdchte das anhand der
diskutierten Motive und unbestindigen Wissensbestinde als Textfaktur
noch einmal abschlieflend als potentielle Poetologie des Textes nachzeich-
nen.

Wenn das Textfinale im Namen des Ferments als eines Gérungsprozesses
epistemologische Grundfragen aufwdlbt, ist nicht das Entscheidende, die-
se restlos aufzukldren und damit petrifizierend still zu stellen, sondern zu
vergegenwirtigen, dass sie »girend im Kopfe« (I/6, 66) insistieren. Gerade
das als Unniitzes abqualifizierte Wissen bleibt merkwiirdig renitent: Es ist
passivisch dynamisiert und bleibt dabei fortwihrend haften,® es stort als
»Zersetz-Mittel« (I/6, 66) die gingigen Klassifikationen und widersetzt sich
den Gesetzen der Nutzbarmachung, kurz, man hitte es sich zu gern »aus

25 Vgl. zum Phinomen des Kleinen, Klebenden, Anhaftenden, Renitenten des Unniitzen
Wissens die Einleitung zu diesem Band.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 Antonia Eder

dem Kopfe geschlagen« (I/6, 68), aber vergebens: Das Phanomen gehorcht
keiner Funktionslogik, sondern der Lust an (der Unlust) der eigenen géren-
den Existenz. In dieser Selbstgeniigsamkeit, Anmaflung, Endlosig- und
Nutzlosigkeit riicken das Unniitze Wissen und sein Tréager Attila Schmelzle
narrativ auffallend zusammen. Die figurale und phdanomenale Inkorpora-
tion schliefit sich mit ihrer literarischen Faktur performativ so zusammen,
dass das Unniitze Wissen in Jean Pauls Text als Form und Stoff emergiert.
In seinen unzihligen Wiederholungen, dem rhetorischen Bathos, der pra-
xeologischen Impotenz des Titelhelden, dem Erzihlen in Exkursen voll
willkiirlich gesetzter Fufinoten und Parenthesen, die das akademische, wis-
senschaftliche Schreiben parodieren, aus- und in Frage stellen, in der Satire,
die offenherzig angewiesen bleibt auf die eigene rhetorisch-humanistische
Gelehrsamkeit des Autors, ist Jean Pauls Des Feldpredigers Schmelzle Reise nach
itz eine ebenso lustvolle wie anstrengende, pointenreiche wie umwegige,
gut gelaunte wie abgriindige Hommage an das figurale, formale, perfor-
mierte Unniitze Wissen. Die poetische Dynamik von Zirkelschliissen und
Riickbeziiglichkeiten dieser miandrierenden Erzahlung spiegelt dsthetisch
das oszillierende Verhaltnis von Unnutz und Wissen zueinander, das nicht
linear eindeutig zu- oder kategorial unterzuordnen ist und deshalb, »solang’
es noch Atmosphdren einzuatmen gibte, sich »im Kopfe« (I/6, 68) unverfiig-
bar perpetuiert. Die Verweigerung von Sanktionierung, Hierarchisierung
und Selektion zeichnet dieses Wissen wie die Erzahlung von ithm aus - funk-
tionalisieren ldsst es sich derart nicht, abschutteln aber eben auch nicht.

Es wire daher die Frage, ob nicht eine Sammlung von Aufsétzen niitzete und gefiele,
worin Ideen aus allen Wissenschaften ohne bestimmtes gerades Ziel — weder kiinst-
lerisches noch wissenschaftliches — sich nicht wie Gifte, sondern wie Karten misch-
ten und folglich, dhnlich dem Lessingschen geistigen Wiirfeln, dem etwas eintrigen,
der durch Spiele zu gewinnen wiisste; was aber die Sammlung anlangt, so hab’ ich sie
und vermehre sie taglich, schon blof§ deshalb, um den Kopf so frei zu machen, als
das Herz sein soll.26

So kehrt das prodesse et delectare doch wieder durch die autopoetische Hin-
tertiir von »Kopf« und »Herz«, denn Jean Pauls Schmelzle ist nicht allein
der bedenkliche Vielwisser und iiberbesorgte Nichtsnutz, sondern zugleich
ein lebensverliebter Kombinationskiinstler poetischer Wissensmontage,”

26 Jean Paul, Vorschule der Asthetik, in: Ders., Simtliche Werke, 1/5, S. 202f.

%7 "So auch Gert Ueding, Epistemisches Atemholen, S. 78f.: »Vielmehr setzt die Lektiire sei-
ner Prosa die Fihigkeit voraus, aus dem Sprachprogramm der rasanten Instrumentalisie-
rung [...] auszusteigen und sich einer Sprachwelt der Unsicherheit, der Nichtidentitit und

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuviel/Zuwenig-Wissen in Des Feldpredigers Schmelde Reise nach Fléit: 171

der Begriffe zutraulich jeden mit jedem verbindet, praxeologisch betrachtet
zu Unniitzem Wissen, immer jedoch narrativ-tektonisch ziindend, zu einer
Falle Giberspringender Wissenspoetologie.

Bleibt, die Gegenrechnung aufzumachen: Als Feldprediger wegen Feigheit
entlassen, das Gesuch einer Professur der Katechetik abschlagig beschieden,
blicbe Attila Schmelzle mangels Brotberuf nichts als sein tberreiches, be-
merkenswert lebensuntiichtiges, in keinerlei Produktivitit sich niederschla-
gendes Wissen zwar ausgiebig, doch im Alltag letztlich untauglich, entbeh-
rungsreich zu pflegen — wire da nicht »das Vermogen« seiner »guten Fraug,
das ithn »besser besoldet als zehn katechetische Professuren« (I/6, 47). Das
unbestreitbare Wissensgefille, das Schmelzle von seinem einfiltigen, sorglo-
sen »herzigen Weib« (I/6, 25) trennt, wird durch einen 6konomischen Uber-
schuss ihrerseits insgesamt austariert zu einer ungebrochen »liebend[en]«
(I/6, 65) Ehe, in der die Rollen der Lebenspraxis und Wissenshoheit of-
fenbar derart gelingend komplementir verteilt sind, dass dieses aufrichti-
ge Zugewandtsein sich selbst dem satirischen Ton entzicht, bzw. diesen in
der Ungebrochenheit des Gefiithls matt setzt. Und weil Teutoberga »alle
Ecken [s]eines Buchs des Lebens mit so viel goldnen Beschligen versiehts,
dass Schmelzle dies, »ohne es abzuntitzen, immer aufschlagen kann!« (I/6,
47), hat der schemnbar so lebensuntiichtige »verborgene Weltweise« (I/6, 62)
seinem Lebensmotto getreu doch immer schon vor- und ausgesorgt: Das
Unniitze Wissen erhilt sich so in poetischer Selbstsorge — Bergelchens Erbe
besorgt die Prosa.

Umsténdlichkeit, des Widerspruchs und der ornamentalen Weitschweifigkeit zu tiberlas-
sen.« Diese Form von Literatur lasst keinen Mehrwert fir eine »Vernutzung, sei es des
»Menschen« oder der Kunst, entstehen: »Ich meine damit, dafy auf der Skala, die vom
Zweckmafligen zum Unzweckmifligen fiihrt, Jean Paul eine extreme Position einnimmit,
weil er sich besonders schwer in die Funktionszusammenhénge unserer schnellebigen
‘Welt hineinzwingen ldfit« (ebd., S. 80).

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURKHARDT WOLF

Der Nichtsnutz als Noch-Nichtsnutz
Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus

Worauf der Realismus programmatisch setzt, ist Niitzlichkeit. Jene >wirk-
liche< Sache, jene res, nach der sich diese Literatur benennt, ist ein Ding
des Nutzens oder, besser noch, »das gemeine Niitzliche«.! Damit entspricht
sie einer Zeit, die sich als »allem Unniitzen abholde« Epoche versteht und
sich zugleich ihren demokratischen »Ruf nach méglichster Erweiterung und
Ausbreitung der Bildung« zugute hilt. Unzeitgemifle wie Friedrich Nietz-
sche jedoch vermuten dahinter nur die »nationalékonomischen Dogmen
der Gegenwart.« Demokratisierte Bildung meint ndmlich nur jene moglichst
allen eingeschirfte »Einsicht, mit der man sich >auf der Héhe seiner Zeit«
hélt, mit der man alle Wege kennt, auf denen am leichtesten Geld gemacht
wird«. Bildung hat also nur mehr wenig mit dem Besonderen, mit Abson-
derung und Sonderlingen zu schaffen. Die »eigentliche Bildungsaufgabe« ist
nun vielmehr, »méglichst >courantec Menschen zu bilden, in der Art dessen,
was man an einer Miinze >courant< nennt.«*

Bereits zur Mitte des 19. Jahrhunderts demonstriert Gustav Freytags Soll
und Haben den Idealfall des Realismus: den Deutschen da zu zeigen, wo er
»am gréfiten und schénsten« ist — nimlich bei der niitzlichen Titigkeit.?
Und lange, ehe Anton Tschechow die innere Zweckmifiigkeit eines Dra-
mas daran erweisen wird, dass die Flinte, deren Schuss die Katastrophe des
letzten Akts besiegelt, bereits an den Kulissenwénden des ersten Aktes hing,
lange vorher entdeckt Freytags Rezensent Theodor Fontane einen noch
niitzlicheren Erweis innerer Motivierung: Wird im ersten Band von Soll und
Haben ein Nagel eingeschlagen, dann nicht, ohne dass an eben diesem Nagel
spatestens im dritten Band »irgendwas, sei es ein Rock, sei es ein Mensch,

! Allgemeine Realenzyklopadie (1848), abgedruckt in: Gerhard Plumpe (Hg.), Theorie des

biirgerlichen Realismus. Eine Textsammlung, Stuttgart 1985, S. 41.

Friedrich Nietzsche, Ueber die Zukunft unserer Bildungsanstalten. Sechs 6ffentliche Vor-

triage (1872), in: Ders., Kritische Studienausgabe, hg. von Giorgio Colli/Mazzino Monti-

nari, Bd. 1, Miinchen/Berlin/New York 1988, S. 664, 667.

3 Gustav Freytag, Neue deutsche Romane, in: Die Grenzboten 12/2 (1853), S. 121-128,
hier S. 128.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 Burkhardt Wolf

aufgehingt wiirde.«* Die realistische Erzihlkunst ist eine Kunst des ordent-
lich vertauten Imaginiren, eine museale Technik der Bilderhdngung. Selbst
augenscheinlich funktionslose Details werden zu guter Letzt als >Aufhanger«
und somit dazu dienen, Ausschnitte von Wirklichkeit zu einer reprisentati-
ven Ordnung zusammenzufiihren.

Welches schiefe Bild muss aber dann eine Literatur abgeben, in der die
Dinge nicht mehr als dramatisch brauchbare Flinten oder narrativ zweck-
dienliche Nebensachen, sondern allein noch als nutzloses und vernutztes
Zeug auftauchen? Definitiv unniitz gewordene Dinge, blofler Plunder und
Trodel dringen mit Auflenseitern wie Adalbert Stifter, Friedrich Theodor
Vischer oder Wilhelm Raabe zusehends in den Realismus ein, um hier
nur mehr als Zeuge entzogener Dinghaftigkeit und als Zeichen verlorener
Sinnbeziige zu erscheinen.” Doch gerade dieser Entzug und Verlust gibt
Anlass zu einer eigentiimlichen Poetik: Weil es nicht mehr das tiberfliissige
oder funktionslose Detail einer eigentlich intakten Ordnung niitzlicher oder
sinnhafter Dinge, sondern die gleichsam leere Mitte des Erzdhlens darstellt,
zeitigt derart unniitzes Zeug immer weniger jene »referentielle Illusions, die
Roland Barthes als >Realitétseffekt« des klassischen Realismus beschrieben
hat. Hier dienten die kontingenten Inhalte des Wirklichen noch als des-
sen Platzhalter, kompensierte mithin der nebenséchliche Referent noch das
Fehlen des Signifikats >Wirklichkeit<’ Nunmehr scheinen die funktionslosen
Sachen indes diesen semiotischen Nutzen eingebiifit zu haben: Sie zeitigen
den Effekt einer eigentiimlichen Derealisierung und referentiellen Desillusi-
onierung, dem allenfalls noch ein zeitlicher oder, wie man glauben kénnte,
eschatologischer Index entgegen steht.

In Raabes quasihistorischem Kriegsroman Das Odfeld (1888) etwa zeigt der
Magister Noah Buchius eine gewisse »Vorliebe fiir das, was Abziehende
als ginzlich unbrauchbar und im Handel der Erde nimmer mehr verwend-

4 Theodor Fontane/Gustav Freytag: »Soll und Habens, in: Theorie des biirgerlichen Rea-
lismus, S. 226-232, hier S. 230.

Vgl. hierzu etwa Julia Bertschik, Gesammeltes Wissen. Wissenschafts-Dilettanten und
ithre Sammlungen bei Stifter, Raabe und Vischer, in: Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft
(2006), S. 78-96; Barbara Hunfeld, Zeichen als Dinge bei Stifter, Keller und Raabe. Iro-
nisierung von Reprisentation als Selbstkritik des Realismus, in: Dies./Sabine Schneider
(Hg.), Die Dinge und die Zeichen. Dimensionen des Realistischen in der Erzahlliteratur
des 19. Jahrhunderts, Wiirzburg 2008, S. 123-141; Sabine Schneider, Vergessene Dinge.
Plunder und Trédel in der Erzihlliteratur des Realismus, in: Barbara Hunfeld/Sabine
Schneider (Hg.), Die Dinge und die Zeichen, S. 157-174.

% Roland Barthes, Der Wirklichkeitseffekt, in: Das Rauschen der Sprache. Kritische Essays

IV, Frankfurt a.M. 2006, hier S. 164-172, S. 171.

5

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 175

bar hinter sich zuriickzulassen pflegen.«’ (17; 17) Seine Sammlung des
Unniitzen umfasst eben entsorgte T6pfe, romische Rittersporne oder auch
einen versteinerten homo diluvii testis, einen Zeugen »der Stindflut« (129).
Er inventarisiert also Sachen, von denen nur klar ist, dass sie aus vorzeiti-
ger >Stindhaftigkeit, aus dem Krieg, der die Geschichte ist, oder aus einem
konsequenten Grundverlust herrithren — nicht aber, ob sie tiberhaupt noch
ordentliche Dinge sind und sich mit den verba des Katalogs nicht nur rein zu-
fallig kontaminiert haben. Die Erwartung, die solche Sachen inmitten seiner
Klosterzelle, jenes von Wirklichkeit verschonten Riickzugsraums, zunachst
noch wecken, ist die einer dereinst wiederhergestellten Ordnung der Din-
ge. Doch mit der Entropie der Sammlungsbestdnde wird selbst die fromme
Hoffnung auf eine Musealisierung von Wirklichkeit zunichte. Denn eines
von Buchius’ Bestandsstiicken, ein vom Schlachtfeld geborgener Rabe, zer-
stort die Sammlung von innen, von ihrer materiellen Seite wie von ihrer
inventarisierten Ordnung her.

Zur Hochzeit des Trodelhandels und des buchhindlerischen Geschifts
mit Historienstoffen entstanden, kénnte man Raabes Odfeld auch einfach
als eine Zeitsatire verstehen. Doch ist des Magisters Noah Unfdhigkeit zur
zweckdienlichen Ordnung ein Symptom zahlreicher Helden Raabes. Bereits
sein Erstling Die Chronik der Sperlingsgasse (1856) prasentiert sich als Bestands-
aufnahme des gealterten Johannes Wacholder, fiir den die Erinnerung an
die Stelle der Hoffnung getreten, die sinnhafte und chronologische Riick-
schau aber ihrerseits zur Unmoglichkeit geworden ist. Deshalb verfasst er
eine Chronik, »diese bunten Blitter ohne Zusammenhange, die das Vort-
bergegangene wie ein »Kinderbaukasten« zusammenstellen (1; 140, 142).
Hefteten die alten Chronisten, nachdem sie thre Aufzeichnungen beendet
hatten, »noch einige weifle Bogen hinten an, damit der kiinftige Besitzer die
>wenigen«< Ereignisse, welche vor dem Untergang der Welt noch gesche-
hen wiirden, darauf nachtragen kénnex, so verzichtet Wacholder auf diese
Praxis (170). Fir seine Chronik, statt eines Metatexts ihrerseits ein Doku-
ment dinglicher und geistiger Disparitit, erwartet er keine restitutio in integrum
mehr. Und sich selbst sieht er als einen Sonderling, der die Woérter und die
Dinge nicht mehr zu synthetisieren vermag — der wie Trodel von der Ge-
schichte ausgemustert wurde.

Mit unniitzen Dingen, unniitzen Ordnungen oder iiberhaupt unniitzem
Wissen sind bei Raabe etliche Figuren befasst. Erscheinen sie nicht, wie der

7 Wilhelm Raabes Simtliche Werke, Braunschweiger Ausgabe, Géttingen 1951ff., werden

im fortlaufenden Text unter Angabe von Band und Seitenzahl zitiert.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 Burkhardt Wolf

Magister Noah Buchius, selbst »als das unniitzeste, verbrauchteste, tiberfliis-
sigste Stiick des Hausrats« (17; 19), so werden sie zumindest >Nichtsnutze«
geschimpft. Lexika geben zu Raabes Zeit fur das zugrunde liegende Adjek-
tiv nichtsniitze eine dreifache, lateinisch aufgefiacherte Bedeutung an: mfructuo-
sus, also »fruchtlos, erfolglos<; wnutile, mithin >unbrauchbar<; oder wncommodus,
ndmlich >ungelegen, >ldstige oder sunbequems. Ein typischer Nichtsnutz ist
Leonhard Hagebucher aus Abu Telfan (1867), wie so oft bei Raabe ein ge-
scheiterter »Studiosus der Gottesgelahrtheit« (7; 28). Als Taugenichts hat es
ihn aus dem Provinznest Nippendorf zum Suez-Kanal und zum Kolonial-
handel getrieben, ehe er im inneren Afrika in elfjahrige Sklaverei geriet, er
von einem Sklavenhidndler freigekauft wurde und sich auf den Heimweg
machte. Da er nicht, wie etliche deutsche Afrikareisende der Epoche, als
Mirtyrer der Wissenschaft verschollen geblieben, sondern nur als Leon-
hard Hagebucher, ohne besondere Reichtiimer oder verwertbare Kennt-
nisse, heimgekehrt ist, wirft man diesem »unniitzen Menschen« nun seine
»Unreellitdt« und »Phantasterei« vor (39, 41). Im Wirtshaus bezweifelt man
seine Erzdhlungen, die Existenz des Konigreichs >Abu Telfan¢, wenn nicht
gar die von Afrika tiberhaupt, und aus dem viterlichen Haus wird er ver-
stoflen.

Vom Vetter Wassertreter aufgenommen, einem vormaligen Revolutionir,
studiert Leonhard nun die politischen und literarischen Tagesnachrichten
rickwirtig bis zum Jahre 1845 — mit »unermesslichem Nutzen«, wie es heifit,
denn ohne dieses tagtagliche Studium obsoleten Tageswissens safie er langst
in der Landesirrenanstalt (125). Doch nicht im Zuge dieses eigentiimlich
verkehrten Bildungsgangs wird er zuletzt rehabilitiert und zu einer niitzli-
chen Stiitze der Gesellschaft, sondern weil sein Vater stirbt und ihm mit des-
sen Erbe ein ansehnliches Vermégen zufillt. Ein Nichtsnutz, weil erfolglos
beim Aufbruch und unbrauchbar bei der Heimkehr, war er von Anbeginn
gewesen. Lastig, unbequem und somit immer noch ein Nichtsnutz war er,
als er in einem Vortrag iiber Abu Telfan dessen Sitten und Einrichtungen
mit denen Nippendorfs verglich und skandaléserweise beide zu seiner Hei-
mat oder vielmehr beide zur Fremde erkldrte. Erst schlussendlich findet er
Gefallen daran, »in der Wirklichkeit« zu leben (293). Doch bezeichnet das
derart iiberwundene »wahre innere Afrika<® ein zugleich geographisches
und psychisches Inkognito; es bezeichnet Leonhards unniitzes, weil weder
wissenschaftliches noch erbauliches Wissen vom dunklen Kontinent; und

8 Jean Paul, Samtliche Werke, hg. von Norbert Miller, 4. Aufl., Minchen 1987, Abt. I, Bd.
6,S.1182.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 177

es bezeichnet zuletzt das Reale, weil kollektiv Verdrangte des Poetischen

und Politischen Realismus: die gescheiterte, von Hagebucher in der Sklave-
rei verschlafene Revolution des Jahres 1848.°

Die gestorte Ordnung der Dinge; das eigentiimlich unniitze, weil erfolglo-
se, unbrauchbare oder unbequeme Wissen; und der krumme Werdegang
des Nichtsnutzes - dies scheinen von Anbeginn die >Authénger« fiir Raabes
Poetischen Realismus. Es liegt nahe, diese Themen besonders in Raabes
spateren Publikationen auf seine unzeitgemafie Poetik, auf seinen allméhlich
sinkenden Marktwert und seine immer offensichtlichere Randstandigkeit
im Literaturbetrieb zu bezichen. Vom existenzbedrohenden Tiefpunkt sei-
ner Geltung hat er 1884, im Erscheinungsjahr von Ffisters Miihle, gesprochen
- vielleicht dasjenige unter Raabes Biichern, das die Bezichung zwischen
Kunst und Niitzlichkeit am konsequentesten ausleuchtet.!” Im Untertitel als
»Sommerferienheft« bezeichnet, dokumentiert der Text die Erinnerungs-,
Erzihl- und Schreibbemiithungen des Berliner Gymnasiallehrers Eberhard
Pfister, wahrend dieser mit seiner jungen Frau Emmy noch einmal vier
Wochen auf der alten viterlichen Miihle verbringt. Diese Miihle war Jahr-
hunderte lang in Familienbesitz, muss nun aber einem Fabrikbau weichen.
In Eberhards Jugend wurde hier tatséchlich noch Korn gemahlen, und im
Schatten der Miihle hatte man bis vor kurzem noch ein Ausflugslokal be-
trieben. Doch mit dem Néherrticken des griinderzeitlichen Berlins zeichne-
te sich ihr Schicksal unverkennbar ab. Der alte Pfister lie deshalb seinen
Sohn, statt ihm den Familienbetrieb zu tbertragen, lieber vom Studiosus
Asche klassisch unterrichten, damit er studieren und etwas Niutzliches wer-
den kénne.

Die Miihle und die Pfisters wollte die Welt zuletzt nicht mehr »zu ithrem
Nutzen und Vergniigen« (16; 20), denn eines Tages war das Miihlwasser
verdreckt, zahllose tote Fische trieben im nunmehr stinkenden Bach vorbei,

9 Vgl. hierzu Daniela Gretz, Das »innere Afrika« des Realismus. Wilhelm Raabes Abu Zelfan
(1867) und der zeitgendssische Afrikadiskurs, in: Michael Neumann/Kerstin Stiissel
(Hg.), Magie der Geschichten. Weltverkehr, Literatur und Anthropologie in der zweiten
Halfte des 19. Jahrhunderts, Konstanz 2011, S. 197-216, hier S. 214-216.

10 Vgl. hierzu Wilhelm Raabe, Briefe, in: Karl Hoppe/Hans-Werner Peter (Hg.), Ergin-
zungs-Band 2, Gottingen 1975, S. 253, und Erginzungs-Band 3, S. 374. Vgl. zudem
allgemein: Markus Winkler, Die Asthetik des Niitzlichen in »Pfisters Miihle«. Problem-
geschichtliche Uberlegungen zu Wilhelm Raabes Erzahlung, in: Jahrbuch der Raabe-
Gesellschaft (1997), S. 19-39.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 Burkhardt Wolf

und nach und nach blieben so auch die Ausflugsgiste fern. Adam Asche,
vormals noch ein Student der Philosophie, zuletzt aber in der Chemie pro-
moviert, konnte mittels mikroskopischer Gewasseruntersuchungen bewei-
sen, dass der >Unflat« aus der in nachster Nahe errichteten Zuckerruben-
fabrik Krickerode stammt. Zwar zog der alte Pfister darauthin vor Gericht
und bekam dort auch Recht. Doch schloss er die Miihle nun endgiiltig,
schliefilich hatte sein Weltvertrauen einen unwiderruflichen »Knacks« (143)
erlitten: Das Experiment des Herrgotts mit der Schépfung und ihren Ubeln
mochte in seiner Unerforschlichkeit ja noch zu etwas gut gewesen sein.'!
Dass es aber nun »in nichtsnutziger Halunkenhaftigkeit« (53) den neuen
Industrien erlaubt sein sollte, brach des alten Pfisters Glauben an die Vor-
sehung so sehr wie an einen Ausgleich zwischen Arbeitsékonomie und Na-
turschonem. Und nur auf diesem griindete ja die Verquickung von Nutzen
und Vergniigen mittels seiner Miihle: als Mahlwerk, das durch seine Funk-
tionstiichtigkeit oder innere Zweckmafigkeit erfreut, und als idyllischer, da-
mit kommerziell nutzbarer Einklang zwischen Natur und Mensch.

Raabes Erzahlung hat man ein Jahrhundert nach ihrer Entstehung als ein
frihes literarisches Zeugnis >6kologischen Bewusstseins< wiederentdeckt.
Doch betrifft dieses Bewusstsein von einer gestorten Ordnung der Dinge
auch und gerade das Kunstsystem und seinen Funktionswechsel im Spat-
realismus. Jene Systemgrenzen némlich, die zu Zeiten romantischer Autono-
miedsthetik die Welt des objektiven Nutzens und der dufleren Zwecke noch
als blofle "Umwelt« von Kunst, Literatur und deren innerer Zweckméfiigkeit
oder Vollkommenbheit abzuddmmen wussten, werden hier durchlissig fiir
Belange der Wirtschaft und der Produktion, des Wissens und der Politik.
Damit aber wird die romantische Trennung von prodesse und delectare nicht
nur aufgehoben, sondern auch als blofle Episode kenntlich: Einerseits wa-
ren bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts Nutzen und Wohlgefallen immer
wieder Hand in Hand gegangen, sei es bei den antiken Rhetorikern oder in
der Ars poetica des Horaz, sei es — zugunsten Gottes oder der Erziehung zum
Menschengeschlecht — in der barocken oder aufgeklarten Dichtung. Ande-
rerseits bahnte sich in der Spitzeit des Realismus, am prominentesten mit
dem Arts and Crafts Movement, von der Seite dullerer Zweckdienlichkeit her
eine erneute Anniherung von Schénheit und Niitzlichkeit an.

1" Bis hin zu Leibniz’ Theodizce dient das Ubel in der Welt dem héchsten und als solchem
unverrechenbaren Nutzen, nimlich dem Erweis und der Ausiibung gottlicher Providenz:
utilitatem vero divinam providentiam, schreibt deshalb bereits Augustinus. — Summa Theologi-
ca, L. 3, 3.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 179

Dieses neue Verhiltnis zwischen utilitas und pulchritudo musste gerade die
eklektische Poetik des Biirgerlichen Realismus irritieren, was sich bei Raa-
be schon am Geltungsverlust klassischer Gattungsbestimmungen erweist,
etwa an der Zersetzung des Bildungsromans. Nicht eines (wie in Wilhelm
Meister) zunichst noch verborgenen Ratschlusses oder seines freien, weil
bildungsbeflissenen Gehorsams wegen verldsst Eberhard Pfister die viter-
liche Miihle. In die Miihlen des reichsdeutschen Erziehungssystems wird
er geschickt, damit es thn und seine unzeitgemifle »Phantasie« gegen die
unverkennbare Misere der Epoche »abhirten« kann (28). Zwar gewdhrt
die reichsdeutsche Universitit noch eine gewisse Eigenzeit der Bildung,'
die der Beschiftigung mit schlechtweg unniitzem Wissen gewidmet werden
kann, doch nur, damit sich das tiberkommene Bildungssubjekt in ein umso
nachhaltiger niitzliches verwandelt.

Dies verdeutlicht schon die gewandelte Funktion des Lateinischen: Fir den
jungen Eberhard erfiillt es noch den Zweck, Denken und Gedichtnis zu
schulen, etwa indem man auch mit »nichtsnutzigen Ausnahmen« zu ope-
rieren lernt (25). Fiir Naturwissenschaften, die wie die Biologie und Che-
mie weniger mit dem schénen Schein als dem unflitigen Realen der Natur
befasst sind, mag die klassische Bildungssprache als Grundlage ihrer No-
menklaturen noch eine gewissen Rolle spielen. Doch enthiillt bereits die
wuchernde Terminologie, mit welcher Asche die Algen im Miihlwasser
identifiziert, dass die Briicke zwischen klassischem und pragmatischem Wis-
sen abgebrochen ist. Die Mikroorganismen, deren Namen Asche lateinisch
apostrophiert, sind, wie der Vater resigniert erkennt, zu Zeiten seiner Bil-
dung einfach »noch nicht erfunden« worden (93). Das pragmatische Wissen
der Naturwissenschaften generiert jedenfalls eine neue Ordnung der Dinge:
neue Objekte und Begriffe, neue Themen und Wissenstrager. Vor der re-
alen Misere kapituliert das klassische Bildungssubjekt, und der alte Pfister
gesteht Asche seinen nachtréglichen Wunsch, er hitte den Sohn »weniger
auf das Griechische und Lateinische dressieren lassen und mehr auf Thr
Vergrofierungsglas.« (92)

Weil, im >chronotopischen< Rahmen von Ffisters Miihle, die reichsdeut-
sche Wirklichkeit ihrerseits wie unter einem Vergroflerungsglas erscheint,
prasentiert Raabes Text eine kleine Typologie ihrer Bildungstrager: den
nutzbringend gewordenen Wissenschaftler und Unternehmer Asche, den
nutzlicherweise mit Unniitzem befassten Eberhard Pfister und, vollends

12 Vgl. zur Figenzeit der Bildung als Ideal der Universitit den Beitrag von Johannes
Lehmann im vorliegenden Band.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 Burkhardt Wolf

randstindig, den vormals gefeierten Poeten und nunmehr renitenten
Nichtsnutz Felix Lippoldes. Dieser hingt noch der klassisch-romantischen
Zweckfreiheit der Kunst und deren freischaffender Wirklichkeit an, »aller
Pragmatik in der Welt zum Trotz« (81), weshalb er den Anschluss an die
Welt mehr und mehr verliert. Das »grofie, phantastische Wort, die idyl-
lische oder, in Hoélderlins Sinne, hymnische Stromdichtung war ihm nur
moglich, solange thm die Miihle noch als Chronotopos des Poetischen vor
Augen stand (106). Nunmehr aber ist ihm der »Lebensquell« vergiftet (97).
Der vormals bedeutende Dichter wird zum verarmten poetischen Tauge-
nichts, der in der Prosa der Verhéltnisse kein »nutzbare[s] Ergebnis [s]eines
Menschendaseins« vorzuweisen hat (96). Statt Holderlins heiliger Niichtern-
heit ergibt er sich der Trunksucht, ergeht er sich in apokalyptischen Visi-
onen und ertrinkt zuletzt im verschmutzten Miihlbach. Sein Tod besiegelt
die Schlieung der Miihle, und bestattet wird er anonym — damit ihn kein
»Literaturgeschichtenschreiber« so leicht finden und zum Gegenstand niitz-
licher Kenntnisse machen kénnen wird (159).

Zu einem solchen Literaturhistoriker ist allerdings zuletzt Eberhard Pfister
geworden. Als staatlich bestellter Experte des Unniitzen, als Philologe und
Lehrer soll er die Poesie in die Literaturgeschichte >aufthebens, mithin als
Bildung verkldren und damit aus der prosaischen Wirklichkeit beseitigen
- oder sie einfach, als Privatsache, in seinem Familienalbum bewahren.
Spétromantische Muhlengedichte wie das von August Ferdinand Alexan-
der Schnezler kennt er nicht nur auswendig, sondern weif} sie auch fach-
mannisch zu interpretieren und in seinem Sommerferienheft als »Allegorie«
seines eigenen Aufenthalts zu deuten (133). Schliefllich vermitteln thm die
Wochen, in denen er verabredungsgemifl ein letztes Mal auf der Miihle
weilen darf, »als ob« es diesen Chronotopos noch wirklich gibe, »ein kon-
zentriertestes Dasein all dessen, was an Bekanntschaft und Gewohnheit ge-
wesen war, von Kindheit an« (10, 18). Das Wissen um den bereits erlittenen
Referenzverlust macht die allerletzten Tage in der Mithle »immer schoner«
(110). Sie werden zur Essenz gelebter Wirklichkeit und damit zum Parade-
fall asthetischer >Verkldrungs, durch die das Erzdhlen, nach dem Vorbild
von »Scheherezade«, noch einmal einen Aufschub zu erméglichen scheint
(50). Doch vollzieht sich diese imaginire Bestandssicherung eben nur in
emnem urlaubsgemafl »nichtsnutzigen< Kopfe« (50). Unweigerlich und
wiederholt stellt sich Eberhard deshalb die Frage: »Wozu?« Wozu sollte
er »auf literarischem Wege« (38) bandelang iiber seine gliickliche Kindheit
schreiben? Sein Sommerferienheft versenkt er zuletzt »in den tiefsten Tiefen
meines Hausarchivs« (150), denn nur als derart unniitzes Schreiben kann

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 181

es Eberhard zur zwischenzeitlichen und rein privaten Versenkung in die
Vergangenheit, Raabe selbst aber noch als Roman dienen.

Diese Schreibszene, die ja den gesamten Text in der Schwebe hilt, kann man
imm Sinne Roland Barthes’ als >intransitives, »absolutes< oder >diathetisches<
Schreiben verstehen, das das Subjekt in der Mitte zwischen Passivitidt und
Aktivitit platziert oder vielmehr in der Ubereinkunft von Affekt und Hand-
lung allererst auftauchen lasst.'* Zugleich aber fithrt sie die Depotenzierung
poetischen Schreibens vor: Die »Verklarung, seit Anbeginn ein Leittheorem
realistischer Programmschriften, wird zur Privatsache. Unniitze Phantaste-
reien lassen sich so nochmals in persénlichen Nutzen konvertieren. Doch
das poetisch >konzentrierteste Dasein« ist nicht mehr als imaginérer Durch-
griff auf die Wirklichkeit, sondern blof} noch als zwischenzeitliche Selbst-
vergewisserung derer zu verstehen, die normalerweise in einer Wirklichkeit
des Nutzens zu leben wissen. »Verkldrung« organisiert also weniger den poe-
tologischen Kanon der Zeit, als dass sie innerhalb der Literatur selbst ein
Kritertum dafiir liefert, zwischen realititsbewussten >Normalen«< einerseits
und - zwischenzeitlichen oder vollends renitenten — >Sonderlingen< anderer-
seits zu unterscheiden.'* Der >Nutzen und Nachteil« solcherart verklirender
Privathistorie entspricht demjenigen antiquarischer Historie generell: Dem
»Bewahrenden und Verehrenden, dem, der mit Treue und Liebe dorthin
zuriickblickt, woher er kommt«, ermdglicht sie nach Nietzsche, die »Bedin-
gungen« seines Gewordenseins der Nachwelt zu tiberliefern und derart dem
»Leben« zu dienen. Doch wenn die Betrachtung von »Urviter-Hausrath«
zum Selbstzweck wird, wenn sich das »Wittern auf fast verloschten Spuren«
verliert, der »Gesichtskreis« auf »alles Alte und Vergangene« zusammen-
schrumpft und man somit »allein Leben zu bewahren, nicht zu zeugen« ver-
mag, leidet der »Instinct« fiir »das Werdende«.'?

Diesen Instinkt hat sich indes Adam Asche so sehr bewahrt wie zunutze
gemacht: Als die Miihle dem »Wirbel des Ubergangs der deutschen Nation
aus einem Bauernvolk in einen Industriestaat« nicht standhalt und als der
Miihlbach »wahrhaftig niemand mehr als Bild des Lebens und des Reinen
dienen« kann, erkennt Asche die Zeichen der Zeit — und betreibt zuletzt

13 Vgl. Roland Barthes, Die Vorbereitung des Romans. Vorlesung am Collége de France,
Frankfurt a.M. 2008, S. 232f.

4 Vgl. hierzu Moritz Bafler, Figurationen der Entsagung. Zur Verfahrenslogik des Spitre-
alismus bei Wilhelm Raabe, in: Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft (2010), S. 63-80, hier
S. 73.

15 Friedrich Nietzsche, Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben, in: Ders.,
Kritische Studienausgabe, Bd. 1, S. 243-334, hier S. 265, S. 267f.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 Burkhardt Wolf

selbst »das wasserverderbende Geschift am Ufer der Spree« (126). Kein
Nichtsnutz mehr, beherzigt er die »Pflicht der anstindigen Menschen, die
Strome dieser Welt«, nunmehr vor allem Geld- und Warenstrome, »nicht
blof} den andern zu tberlassen« (109). Denn »der beste Mann wird immer
derjenige sein, welcher sich auch mit dem schofelsten Material [...] zurecht-
zufinden weil.« (101) Und kann »das nttzliche Element« nicht mehr die
Daseinsquellen der Miiller und Poeten speisen, so mag es doch wenigstens
zum Abwasser dienen (99). Als man allerorten und jederzeit »Soll und Ha-
ben« zu iiberschlagen beginnt, gelangt Asche rasch vom Latein und von
der Philosophie zur Buchhaltung, unterwirft er sich bald der »T'agesherrin,
der realen Wissenschaft«, experimentiert er mit chemischen Verfahren der
Wiischereinigung und wird zuletzt an solchen reich (42, 75). Was er sich
von der Romantik seiner Jugend noch bewahrt hat, ist das ironische Pathos
des naturphilosophischen Experimentators — so als ringe er bei seinen Wi-
schereinigungsversuchen mit dem »Weltgeheimnis« und eréffne sich hier
»das Mysterium« schlechtweg: das >Unbedingtes, >Reale< oder >Ding an siche
(58f.).16

Wie die Architekten des historistischen Neubaus, der an die Stelle der Miihle
ricken wird, fordert Asche das »Schéne, das Groflartige im innigen Verein
mit dem Nutzlichen« und rit folglich dem jungen Erben Pfister, sein nach
Verkauf der Mihle »nutzlos gewordenes Kapital in seinem Unternehmen
anzulegen.« (125) Als Sohn eines gewerbsmafiigen Schénférbers hat Asche
von Hause aus die »Fahigkeit, den Beschwerden dieser Erde eine angeneh-
me Farbung zu gebene, die Misere des groflartig Niitzlichen etwa durch den
ornatus der klassischen Redekunst zu verkliren (24). Und als Bildungsphilis-
ter weild er auch, »wozu doch am Ende das Griechische niitzt«: zur Homer-
lektiire, die thm neben der tagtiglichen Wischereinigung und Einkehr zu
seiner »besten Frau« erquickt und damit den Alten nochmals pragmatischen
Nutzen verschafft (163, 178). Dass ausgerechnet Asche, dieser vormalige
»Nichtsnutz« und »Phantastikus«, sich der Welt des Niitzlichen verschreibt,
ja zu ihrem Nutzniefer wird, gilt dem Vater als definitiver Beweis dafiir,
dass der Zeitenwandel unwiderruflich ist (84, 175).

16 Romantische Dichtung und Wissenschaft hatten noch konzertiert versucht, durch Nach-
und Neuvollzug von Naturprozessen und ihrer inneren Zweckmifligkeit das >Unbeding-
tes, »Reale« oder >Ding an sich« einzuholen, statt es nur zu reprisentieren, zu manipulieren
und zu nutzen. Beim Realisten Asche bleibt hiervon lediglich ein handfester Kalauer: »er
gelangte, wie immer der Mensch, auch diesmal nur bis zu den Grenzen der Menschheit,
und er nahm das Ding, nachdem er es zum drittenmal auseinandergebreitet und wieder
zusammengewickelt hatte, an sich, das heifit, er nahm es jetzt unter den Arm« (59).

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 183

Raabes Text hat die Neuaufteilung zwischen Niitzlichem und Unniitzem
zundchst tiber das Thema der Bildung skizziert. Die Inversionen zwischen
dem Niitzlichen der Asthetik und der Asthetik des Niitzlichen buchstabiert
er zuletzt aber tber die metapoetische Figur der Bilder und Einbildungen
aus: Als sie mit threm Mann eine der neuen Kunstausstellungen besucht,
durch die sich der Kunstmarkt auch im Deutschen Reich zu etablieren
beginnt, stellt die junge, von keiner tibermifligen Bildung angekrinkelte
Emmy unvermittelt die Leitfrage von Pfisters kiinftigem Sommerferienheft:
»Wo bleiben all die Bilder?« Eberhard antwortet, »es wiirde uns, die wir sel-
ber voriibergehen, den Raum arg beschrianken im Leben, wenn alle Bilder
blieben!« (30, 32) Fir uns, die wir immer schon an der Schwelle unserer
eigenen Vergangenheit stehen, wire deren Uberlast und deren bestindige
imagindre Vergegenwartigung unniitz, schidlich oder gar, wie im Falle von
Lippoldes, todlich. Anders als in den frithen Programmschriften des Realis-
mus gefordert, miissen die Bilder und Erinnerungsbilder deshalb ins Private
oder ins Archiv verschwinden. Somit lehrt die Erzahlung zuletzt, »daf} es
eine Tauschung des Menschen ist, wenn er glaubt, daf} die Bilder der Welt
um ihn her stehenbleiben« (42). Entstanden ist der Text schliefilich, als der
Kunst- und auch Literaturmarkt vor Augen fithrte, wie sehr die autonome
Preisbildung die édsthetische Autonomie dominiert.

Zur >Umwelt« des Textes gehort aber auch die Diskussion um den Begriff
des Grenznutzens und dessen Reichweite, die seit den 1870er-Jahren in vol-
lem Gange war. Hatte man zunichst noch versucht, die Grenznutzenlehre
aus dem Fechner-Weber’schen Gesetz abzuleiten, also jenem psychophy-
sischen Prinzip, auf dessen Grundlage auch die ersten >empirischen< und
>experimentellenc Asthetiken entstanden, wurden diesem Unternechmen spa-
testens nach der Jahrhundertwende die Grenzen aufgewiesen. In seinem Re-
simee der Diskussion unterstrich Max Weber 1908, dass die Nationaloko-
nomie autonom zu Werke geht: Mogen >Empfindungen« auch quantitativ
messbar sein, das Gliicksempfinden ist es nicht, zumal es in der Okonomie
weniger auf Geschmacksurteile denn auf Bediirfnislagen bezogen wird. In
der >Wertelehre« stehe also die Nationalokonomie »durchaus auf eigenen
Fuflen«; und die Grenznutzenlehre sei nicht psychologisch oder dsthetisch,
sondern »pragmatisch« fundamentiert, d.h. unter Verwendung der Katego-
rien: »Zweck« und >Mittel.«!” Zwischen der Sphire des Nutzens und Scho-
nen, der Okonomie und Asthetik gibt es keine Vermittlung. Oder anders

17" Max Weber, Die Grenznutzlehre und das »psychophysische Grundgesetz«, in: Gesammel-
te Aufsitze zur Wissenschaftslehre, Tubingen 1922, S. 360-375, hier S. 369, S. 372.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 Burkhardt Wolf

gesagt: Vermittlung gibt es alleine iiber die vermittelnde Sphare schlechthin:
tiber den Markt.

sk

Solange allein in seinen Horizont gestellt, definiert sich Unniitzes Wissen
und die Poetik des Unniitzen unweigerlich als das Andere des Okonomi-
schen. Raabes Stopfkuchen (1890) tiberschreitet diesen Horizont >national-
6konomischer Dogmens jedoch, indem er >Wissen< und >Nutzenc« strukturell
vollig neu fasst. Der Roman handelt von Eduard, einem nach Afrika ausge-
wanderten, dort zum wohlhabenden Familienvater avancierten Deutschen
und seinem Besuch in der heimatlichen Provinzstadt. In einem der dortigen
Gasthduser erfihrt er, dass sein alter Mentor, der Brieftrdger Storzer, wel-
cher ihm frither durch seine geographischen Kenntnisse die Welt allererst
erschlossen hat und selbst, im kleinen Kreis der Heimatstadt, die Entfer-
nung des finffachen Erdradius abgelaufen sein soll, eben verstorben ist.
Eduard erinnert sich an seinen alten Kameraden Heinrich Schaumann und
besucht ihn sogleich. Seiner Leibesfiille und Fresssucht wegen >Stopfkuchenc
genannt, war dieser zu Schulzeiten als Faulpelz und Nichtsnutz verschrien.
Deshalb hat er sich bald auf die "Rote Schanzes, eine alte Wallaufschiittung
aus dem Siebenjdhrigen Krieg, gefliichtet, die ihn ihr Besitzer, der Bauer
Quakatz, samt seiner Tochter Tinchen versprach, sollte Stopfkuchen nur
den - damals Aufsehen erregenden — Mord an dem Bauern Kienbaum auf-
kldren helfen.

Weil man ihm nachsagte, er habe Kienbaum eines Viehhandels wegen er-
schlagen, war Quakatz unter den Philistern des Orts verfemt. Bis zu seinem
eigenen Tod ist die Tat nicht aufgeklart worden, vorher aber hat Quakatz
noch den gescheiterten Theologiestudenten Stoptkuchen zu seinem Schwie-
gersohn und Erben bestimmt. Als vormaliger Nichtsnutz, der nunmehr
seinen Grund und Boden gewinnbringend an »die nachste Zuckerfabrik«
verpachtet und mit Tinchen das »behaglichste« Dasein fiihrt, empfangt
Schaumann, dieser Daheimgebliebene, den Weltreisenden Eduard (18; 75,
168). Er rollt beider schwierige Jugendfreundschaft, vor allem aber seine
»Eroberung« der Roten Schanze, zudem deren historische und préhistori-
sche Vergangenheit und schliefilich den Mordfall Kienbaum auf (94). Ne-
benbei fiithrt er Eduard seine Sammlung paldontologischer Fundstiicke aus
dem Hiigel vor und gibt — nach endlosen und umsténdlichen, von etlichen
Details und Exkursen aufgebldhten Erzahlungen — schlief8lich kund, Storzer
habe thm gestanden, Kienbaum im Affekt getttet zu haben. Diese Auflosung

16.01.2026, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 185

prasentiert er im noch leeren Gasthaus >Zum Goldenen Arms, che die dor-
tige Wirtin Meta die Fama unter die eintrudelnden Géste bringt. Bestiirzt
reist Eduard am néichsten Morgen nach Hamburg ab, um rasch wieder nach
Stidafrika zu gelangen. Das Erlebte bringt er wihrend seiner Uberfahrt zum
Kap der Guten Hoffnung als, wie es im Untertitel heif3t, »See- und Mordge-
schichte« zu Papier — im Unterdeck des Schiffs >Hagebucher«.

Nicht nur anhand dieser Verkniipfung mit 4bu Telfan, die Eduard und
Schaumann als Gegen- und auch Parallelfiguren Hagebuchers bestimmt,
schliefit Raabe an das Thema des Nichtsnutzes an. Stopfkuchen ist ein
Nichtsnutz eigenen Rechts, ein >Noch-Nichtsnutz¢, wie man sagen kénnte,
dessen Potential man immer schon verkannt hat. Schaumann, den »Dicks-
ten, Faulsten und Gefrafligsten« (22), zeichnete namlich von jeher eine be-
sondere »Veranlagung zum Idiotentum« (65) im emphatischen Sinne aus:
zu einer Art heiligen Einfalt, einer Art tiberempirischen Dummbeit jenseits
des gesunden Menschenverstands, aber auch jenseits blofler Buchgelehr-
samkeit, die allererst die htheren oder tieferen Bedingungen der Erkenntnis
offenlegt.'® Thren Mann adressiert Tinchen als eine Mischung aus Erléser
und Récher, denn »sie wuflten nicht ganz vollkommen, was du alles in dir
hattest, Heinrich, und was du alles tun und sagen konntest« (110). Indem er
auf der Schanze ein rauschendes, nutzlos verschwenderisches Hochzeitsfest
veranstaltete, hat Stopfkuchen den alten Quakatz wieder gesellschaftsfihig
gemacht, und so ist dieser »hiniibergegangen in der vollen Uberzeugung,
unter der Menschheit in integrum restituiert worden zu sein.« (149) Von der
Stadt und ihren Philistern, seinen vormaligen Peinigern, halt sich Stopfku-
chen selbst, auch und gerade als »gemachter Manns, jedoch fern — und sinnt
oben auf seiner Schanze insgeheim auf Rache.

Zu Stopfkuchens eigentiimlicher >Natur« rechnet nicht nur seine Verfres-
senheit, sondern, als geborener Schaumann, auch seine Neigung zur — von
Arthur Schopenhauer, dem »Weisen von Frankfurts bester Table d’hote,
beschriebenen - intuitiven und vom Begriff gelosten »Anschauung« (117).
Diese ermdglicht nicht nur eine »schéne Aussicht«, wie die von der Ro-
ten Schanze in die Landschaft oder wie die kontemplative auf die Ideen
selbst (61). Sie fihrt auch zu einer Evidenz< im verwaltungstechnischen und
juristischen Sinne: zur Sichtung jener Bestinde und Beweismittel, die der

18 Vgl hierzu Stopfkuchen selbst: »die Klugen haben wahrhaftig lange nicht so viel Behag-
lichkeit in die Welt gebracht und so viele Gliuckliche drin gemacht wie die Einfiltigen.«
(109) - Zur theologischen und philosophischen Figur des Idioten vgl. Henning Teschke,
Springe der Differenz. Literatur und Philosophie bei Deleuze, Berlin 2008, besonders
S. 483-500.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 Burkhardt Wolf

gestorten Ordnung der Dinge auf den Grund gehen lassen. Als »Kriminal-
geschichte« (60) untersteht Stopfkuchen dem Indizienparadigma, das seit dem
18. Jahrhundert an die Stelle von Zeugenaussagen und Gestdndnissen das
Aufdecken, Anschauen und Deuten von Spuren und Zeichen aller Art ge-
setzt hat, das also nicht von vornherein Essentielles von Zufilligem oder, im
Sinne der realistischen Verkldrungsprogramme, poesiefihige von gemeiner
Realitidt zu unterscheiden versucht, sondern sich vielmehr dem >Realen« als
dem Abhub der Erscheinungen, den vermeintlich msignifikanten Sympto-
men und Details zuwendet.'?

Dass dieses Wissen nur ein schlechtweg unsicheres und daher blof3 poten-
tiell niitzliches sein kann, war bereits bei der Geburt dieses neuen krimina-
listischen Blicks unbestritten. Auch im Falle der vermeintlichen »Indizienc
in Sachen Kienbaum« (33), die wiederholt gegen den Bauern von der Roten
Schanze aufgeboten wurden, hat es versagt und somit weniger zur Aufde-
ckung von Wahrheit und Wirklichkeit gefiihrt, als dass es Quakatz einem
dauernden Verdacht und bésen Blick aussetzte. »Was blieb thm wbrig, um
nicht ganz verriickt zu werden, als seinen Sinn und seine Gedanken auf
allerlei Dinge zu richten, auf die vor ihm noch kein Bauer auf der Roten
Schanze gekommen war?«, fragt Stopfkuchen.

Und an einem der néchsten Tage schon steckten wir statt tiber dem Corpus juris die
Képfe tiber meiner Abschrift aus der Sammlung des alten Schwartner zusammen,
und der Bauer auf der Roten Schanze suchte herauszubringen, welche Leute heute
die Rechtsnachfolger der Totgeschlagenen von Siebenzehnhunderteinundsechzig
waren und moglicherweise die Rechtsnachfolger des Grafen von der Lausitz darob
verklagen konnten. (98f.)

Uber das Recht und seine Frage nach der rezenten Wirklichkeit dringen
sie in die Geschichte mit ihren endlosen Bedingungsketten und zur Frage
nach der historischen Gerechtigkeit vor, ehe Stoptkuchen zu guter Letzt
die Frage nach dem Ursprung von Schuld, Recht und Gerechtigkeit in den
dunklen Horizont des Vor- oder Uberhistorischen riicken wird. Damit er-
gibt sich, wie es Ernst Bloch zum Kriminalroman allgemein formuliert hat,
zunichst der »Verdacht eines verdammten Geheimnisses ante rem, ante
lucem, ante historiam«; und damit wird zugleich der Versuch gewagt, jen-
seits des »Kausalnexus« auf ein »Unvordenkliches« oder »an den Kern zu

19 Vgl. zur juridischen und literarischen Diskussion von Indizien um 1800 bspw. Antonia
Eder, Doing Truth. Indizien und verdichtige Schliisse bei Heinrich von Kleist, in: Yvonne
Nilges (Hg.), Dichterjuristen. Studien zur Poesie des Rechts vom 16. bis 21. Jahrhundert,
Wiirzburg 2014, S. 67-89.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 187

kommen« (119).2° Als Bild eines Siindenfalls, der sich nicht verscharren
und verdecken ldsst, erscheint gerade fiir Schaumann die Szene von Stérzers
Uberfithrung. Denn bei Quakatz’ Beerdigung sicht er, was nicht geschieht,
und entdeckt darin ein Zeichen, das anderen entgehen muss: »dafl einer die
drei Schaufeln fiir den Toten mit dem Zeichen Kains auf der Stirne verwei-
gert habe.« (174)

Die Verquickung von Anschauung und Ausgrabung liegt schon durch die
Namensihnlichkeit zwischen Heinrich Schaumann und Heinrich Schlie-
mann nahe, und tatsichlich hat Raabe selbst Edmund Striters briefliche
Vermutung bestitigt, mit Schaumanns dilettierender Grabungstitigkeit und
romantischer Philisterfeindschaft sei eine Analogie zum weltbekannten Ar-
chiologen gegeben.?! Diese Analogie mag zunichst aktuelle kulturpolitische
Griinde gehabt haben, sah sich doch Schliemann, wihrend Raabe am Stopf-
kuchen saf}, scharfen Angriffen nicht nur von Deutschnationalen wie Ernst
Botticher, sondern auch von der Zunft der Archéologen mit threm Kul-
tur- und Wissenschaftsanspruch ausgesetzt.?> Ohne deren philistrése Selbst-
gewissheit tiber den wissenschaftlichen - oder patriotischen — Wert und
Nutzen der institutionalisierten Archéologie versuchen Schlie- und Schau-
mann, dem »Kulturpferch« deutscher Bildung durch den romantischen »Di-
lettantenwahnsinn« von »Embildungskraft und Phantasien und Lektiire« zu
entkommen (21, 77, 116).23 Man kann, was die archdologische Ausrichtung
von Stopfkuchens Willen zum Wissen angeht, von einem zugleich personli-
chen und tiberpersonlichen Nutzen sprechen. Stopfkuchen sind seine (hand-
festen wie intellektuellen) Grabungen zunichst héchst niitzlich, da sie ihn
allererst zum >Herr im eigenen Haus< werden und damit — wie Schliemann
- seinen Kindheitswunsch erfillen lassen. (Die Wissenschaft im Dienst der
Phantasien, die Archiologie als Belebung des Verschiitteten — nichts ande-

20 Ernst Bloch, Philosophische Ansicht des Detektivromans, in: Ders., Verfremdungen I,

Frankfurt a.M. 1976, S. 37-63, hier S. 55.

Vgl. hierzu — samt der einschldgigen Briefstellen — Kathrin Maurer, Das Ausgraben der

Vergangenheit. Heinrich Schaumanns und Heinrich Schliemanns historischer Sinn, in:

Seren R. Fauth/Rolf Parr/Eberhard Rohse (Hg.), »Die Besten Bissen vom Kuchen«.

Wilhelm Raabes Erzihlwerk: Kontexte, Subtexte, Anschlisse, Gottingen 2009, S. 283-

294, hier S. 283-285.

Vgl. hierzu Mark Lehrer, Der ausgegrabene Heinrich Schliemann und der begrabene

Theodor Storm. Anspielungen auf Zeitgenossen in Raabes »Stopfkuchens, in: Jahrbuch

der Raabe-Gesellschaft (1989), S. 63-90, hier S. 70.

23 Vgl. hierzu Michael Schmidt, Der Dilettant, ein Detektiv. Wilhelm Raabes Stopfkuchen und
die »Moglichkeit« des Kriminalromans, in: Guri Ellen Barstad/Marie-Theres Federhofer
(Hg.), Dilettant, Dandy und Décadent, Hannover 2004, S. 49-78, hier S. 53, S. 71.

21

22

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 Burkhardt Wolf

res werden spéter Raabes Freund Wilhelm Jensen in Gradiva (1903) und
dessen Kommentator Sigmund Freund beschreiben.)

Zum Herr im eigenen Haus zu werden, bedeutet fiir Stopfkuchen jedoch
auch, die Rote Schanze und damit jenen erhabenen Standpunkt zu erobern,
der ihm gegentiber der Vergangenheit ein gewisses >Pathos der Distanz< und
zudem die Moglichkeit gestattet, den Ort seiner ungliicklichen Kindheit
— wie emst der Graf von der Lausitz — aufs Korn zu nehmen: »Bombardie-
ren werde ich noch mal von ithm aus das Philistertum da unten« (38). Im
Vergleich zum »Weltwanderer« Eduard ist Stopfkuchen ein »Hinhocker,
der sich nicht fiir ferne Erdteile oder die globale Weltgeschichte, wohl aber
fir das Lokale und dessen Tiefendimensionen interessiert (61). Dass Stopf-
kuchens Stand- oder vielmehr Sitzpunkt vielleicht wenig Geschichte, wohl
aber zahllose Schichtungen birgt, dass seine begrenzte Gegenwart ganz
und gar mit Vergangenheit durchdrungen ist — mit dieser archiologischen,
seit Einfithrung der Stratigraphie wortwortlich begriindeten »dig where you
standMentalitat** lsst er zuletzt das Historische hinter sich. »Daf ich mich
mit ihm, immer dem historischen Sinn, einzig und allein auf die Rote Schan-
ze zu beschrianken wufite, spricht«, wie Stopfkuchen resiimiert, »zuletzt denn
doch dafiir, dafy noch etwas in mir lag, was selbst iiber den historischen Sinn
hinausging.« (71)

»An diesem Punkte« des tiberhistorischen Sinns muss allerdings, wie es Ru-
dolf Virchow 1865 formulierte, »der Geschichtsschreiber seine Rechte an
den Naturforscher abtreten, oder, wenn er das nicht will, so muf} er selbst
Naturforscher werden und aus dem Buche der Natur lesen lernen.«*> Kon-
kret hief dies fiir die Archéologen, von der oberflachlichen Geographie zur
Geologie und ihrer Tiefenperspektive tiberzugehen — und von der Petre-
faktenkunde, wie sie lange Zeit als historische Hilfswissenschaft betrieben
wurde, zur Paldontologie. Was ihn zu dieser Wissenschaft drangt, ist fir
Schaumann die tiberhistorische Sicht auf sich selbst, die Selbstanschauung
sub specie aeternitatis: »die Vorstellung, in einer spatern Schicht auch mal unter
den merkwiirdigen Versteinerungen gefunden zu werden« (100). Dabei be-
treibt Stopfkuchen, »Mitglied von einem halben Dutzend paldontologischer
Gesellschaften«, das Petrefaktensammeln nur in seinen Muflestunden froh-
lichen Dilettierens (111). Und was er — zum Nutzen allein seiner Selbstfin-
dung - auszugraben vermag, ist weniger ein wissenschaftliches Zeugnis vor-

24 Christiane Zintzen, Von Pompeji nach Troja. Archiologie, Literatur und Offentlichkeit im
19. Jahrhundert, Wien 1998, S. 37. — Zum Folgenden vgl. auch ebd., S. 26.

25 Rudolf Virchow, Uber Hiinengriber und Pfahlbauten. Nach zwei Vortréigen im Saale des
Berliner Handwerkervereins, gehalten am 14. und 18. December 1865, Berlin 1866, S. 6.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 189

maliger Lebensformen als vielmehr sein fossiles Double: ein Megatherium,
ein urzeitliches Riesenfaultier.

Im Gegensatz zum fleiffigen und karrierebewussten Heinrich Schliemann
grabt Schaumann keinen heroischen Doppelginger wie Agamemnon aus.
Und anders als fiir Noah Buchius ist in seinen fossilen Fundstiicken nicht
der Gewihrsmann der eigenen unvordenklichen Stindhaftigkeit verewigt:
der »arme Stinder und diluvii testis, der Stindflut Zeuge« (17; 151). Viel-
mehr bezeugen fiir Stoptkuchen die Knochen des Megatheriums (und die
im Kiichenschrank aufbewahrten Koprolithen) die tiberhistorische Geltung
seiner eigenen >behaglichen< Natur — nicht die untilgbare ewige Schuld und
Verschuldung des Lebens, sondern eine frohliche »Vision der ewigen >Frefi-
barkeitc der Dinge«.?® Mit Stopfkuchens »Studium des Miifliggangs<*’
(im doppelten Sinne) wird also sein Dasein als Nichtsnutz und Vielfrafl auf
gleichsam tiberzeitliche Weise gerechtfertigt: durch Verweis auf den >Ar-
chetypus« jenes rezenten Faultiers, jenes Bradypus, als welcher Schaumann
selbst seinen Mitschilern »wissenschaftlich zum abschreckenden Beispiel«
vorgefithrt worden war (18; 82). Stopfkuchen, so ist daraus zu folgern, wire
inmitten seiner arbeitsamen Zeitgenossen als ein >lebendes Fossil< zu respek-
tieren, das vom Fluch Adams immer schon ausgenommen war. Fiir ihn ist
das Behagen an der eigenen unzeitgemiflen Natur dem Unbehagen in der
Kultur allemal vorzuziehen.

Unzeitgemiflen, gleichsam tiberhistorischen Wesen wie dem Megatherium
vermochte die paldontologische Forschung allerdings erst allméhlich auf die
Spur zu kommen. Und die mafigeblichen Etappen dieser Forschung werden
durch gerade jene Fossilien markiert, die bei Raabe auftauchen: Hatte der
Schweizer Naturforscher Johann Jakob Scheuchzer 1726 ein Fossil vom Bo-
densee als homo diluvii tristis testis identifiziert, so erkannte Georges Cuvier in
dem Skelett fast ein Jahrhundert spiter das eines Riesensalamanders.?® Al-
lerdings bezeugt die theologisch unterlegte — auch von Quakatz vertretene
(vgl. 18; 99) - Sintfluttheorie nicht nur das Nichtwissen des 18. Jahrhunderts
in urgeschichtlichen Belangen. Sie hatte immerhin dazu gefiihrt, Fossilien
nicht nur als schimérische Gesteinsbildungen, die rein zufillig an Lebewe-
sen erinnern, sondern als erkenntnisfihige Gegenstinde zu begreifen. Seit-

26 Mark Lehrer, Der ausgegrabene Heinrich Schliemann, S. 89.

7 Friedrich Schlegel, zit. nach: Gerhard v. Graevenitz, Der Dicke im schlafenden Krieg.
Zu emner Figur der europidischen Moderne bei Wilhelm Raabe, in: Jahrbuch der Raabe-
Gesellschaft (1990), S. 1-21, hier S. 10.

2 Vgl. etwa Erich Thenius, Versteinerte Urkunden. Die Paliontologie als Wissenschaft
vom Leben in der Vorzeit, 3. Aufl., Berlin/Heidelberg/New York 1981, S. 5.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 Burkhardt Wolf

her belegten maritime, aber in erhéhten Lagen aufgefundene Petrefakte den
Untergang vormaliger Lebensformen und eine ehedem véllig andersartige
Erdgestalt. Cuvier tibernahm die Pramissen dieser diluvianischen >Mord-
und Seegeschichte< und buchstabierte sie zu seiner Kataklysmentheorie aus.
In dieser Theorie setzte er eine Ordnung konstanter Arten voraus, die aller-
dings durch erdgeschichtliche Katastrophen (wie die Sintflut) immer wieder
revolutioniert worden sei. Fossilien waren in diesem Sinne Schliisselzeug-
nisse der Erdgeschichte, und die Geologie war von der Paldontologie nicht
mehr zu trennen. Seine funktionalistische Konzeption der Anatomie, auf de-
ren Basis man von einem Knochen mit seinen charakteristischen Gelenkfla-
chen, Kriimmungen und Vorspriingen auf das gesamte Skelett, von diesem
auf Muskeln, Fleisch und Haut, ja sogar auf die Lebens- und Verhaltens-
weise schlieflen kénne, demonstrierte Cuvier am (von ithm so benannten)
Megatherium.

Dessen »Wiederauferstehung en miniature«, wie es Cuvier nannte,? be-
sorgt Stoptkuchen allerdings nicht durch die anschauliche und museums-
taugliche Rekonstruktion seiner vermeintlichen Gestalt, sondern indem
er es, auf gleichsam eucharistische Weise, selbst verkorpert. Als Dilettant
zwischen den Dominen von Theologie, Recht und »Osteologie« (132) sagt
Stoptkuchen, auf seine paldontologische Sammlung zeigend: »dieses sind
meine Knochenl« (76) Nur durch sich selbst und seine innere Evidenz ver-
mag er fiir die >Wiederauferstehung« zu btirgen, denn als solches muss das
stberhistorische« Wissen unsicher bleiben. Diese Epistemologie des unsi-
cheren und unabschliefflbaren Wissens teilt die Paldontologie aber mit der
Archiologie und der Kriminalistik, weshalb Stopfkuchen auch seine natur-
kundlichen Interessen mit denen in der Geschichte, Altertumskunde und
Verbrechensforschung unbekiimmert vermengen kann. Zu einer narrativ
zwingenden Verkntipfung zwischen Lokalhistorie, urzeitlichem Faultier
und Kriminalfall gelangt er zwar nicht; zur Schau tragt Stopfkuchen aber
einen eigentiimlich »archivarischen« statt nur »antiquarischen< Willen zum
Wissen: Die »Geschichte seiner Stadt« wird ihm tatséchlich »zur Geschichte
seiner selbst«, und die Rote Schanze erscheint »wie ein ausgemaltes Tage-
buch seiner Jugend«; nur fithrt thn sein »Wittern auf fast verléschten Spu-

29 Vgl. hierzu Martin J. S. Rudwick, Bursting the Limits of Time. The Reconstruction of
Geohistory in the Age of Revolution, Chicago 2005, S. 413. - Vgl. auch ebd., S. 356-360,
und mit Bezug auf Raabe, Peter Schnyder, »Dieses sind meine Knochen.« Geologie und
Anthropologie in Wilhelm Raabes Stopfkuchen, in: Michael Neumann/Kerstin Stiissel
(Hg.), Magie der Geschichten, S. 305-319, hier S. 315-317.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 191

ren« nicht dazu, wie Eberhard Pfister und Noah Buchius »allein Leben zu
bewahren< und »das Werdende« zu unterschitzen.®’

Stoptkuchen nennt sich einen Noah, dem Gott aufgetragen habe: »Gehe aus
dem Kasten.« (75) Noahs >Kasten¢, die Arche, in der die iiberlebenswiirdi-
gen Arten fiir die Zukunft gerettet werden, hat man als Urbild eines Archivs
aufgefasst, obschon dem eine falsche etymologische Ableitung (vom lat. arca
statt vom griech. archeia) zugrunde liegt. Aus dem Kasten zu gehen - dieses
Lebensmotto des Noah Stoptkuchen bedeutet, er solle sich nicht (wie der
Noah Buchius) auf die Hegung des Gewesenen beschranken. Doch auch
die bildungsphilistrése Nutzbarmachung der (ohnehin unsicheren oder gar
toten<) Kenntnisse ist nicht seine Sache, sondern die Freisetzung ihres poten-
talis. Das Gewesene will er als allererst Werdendes bergen und hegt deshalb
ein Wissen darum, dass und wie die Dinge auch anders oder auch nicht
sein konnten. Eduards Schopenhauer-Motto: »Nichts ist ohne Grund, warum
es sey«, und die daran geknupfte »irdische Gerechtigheit« (197) tiberschreitet
dieser potentialis, indem er neben das >rationale« und in diesem Sinne gerech-
te Sein, neben die Urspriinge und Teleologien auch die Moglichkeit des
Bruchs, eines unbegriindeten Auftauchens oder ungerechten Ausbleibens,
des zufilligen und singuldren Ereignisses oder des unvorhersehbaren Wer-
dens setzt.

Das Paradigma des Ausgrabens, das man in der Kriminalistik, Archéologie
und Paldontologie gleichermafien verfolgt, kennzeichnet eine >Potentiali-
sierung« des Wissens nicht nur in dieser »genealogisch« zuriickblickenden
Perspektive, sondern bereits bei der Erkenntnisproduktion: Fundstellen zu
bearbeiten, bedeutet, sie unwiderruflich zu verindern und somit letztlich zu
zerstoren; deshalb geht das Ausgraben mit systematischer Registratur und
Archivierung einher, mit der Produktion von Dokumenten, die an die Stelle
der Monumente, d.h. des Fundstiicks und der Fundstelle, treten.?! Schon
weil das Geborgene an Ort und Stelle nicht vollstindig zu durchdringen ist,
wird es dem Papier anvertraut: nicht bereits als festes "Wissens, sondern als
noch unendlich interpretierungsbediirftiger >Datensatz«. Die — unerschopfli-
che - Anschauung soll nicht in begriffliche Kenntnisse umgemiinzt, sondern
vielmehr als potentielles Wissen zu jenen Akten genommen werden, auf
die man kiinftig, unter dieser und jener Perspektive, auf diesem oder jenem
Wissensstand, zuriickgreifen kann. Der archivarische Wille zum Wissen

30 Friedrich Nietzsche, Vom Nutzen und Nachtheil, S. 265.

31 Vgl. etwa Irina Podgorny, Medien der Archiologie, in: Lorenz Engel/Bernhard Siegert/
Joseph Vogl (Hg.), Archiv fir Mediengeschichte: Medien der Antike, Weimar 2003,
S. 167-179, hier S. 174-179.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1992 Burkhardt Wolf

bejaht also das imperfekte Noch-Nichtwissen. Erkenntnisse halt er latent,
um sie zwischenzeitlich von der Notwendigkeit tatsidchlicher Referenz zu
befreien. Die entsprechend >potentialisierten< Dingkorrelate sind damit aber
firr den >Poetischen Realismus«< vollends prekér geworden: Sie kénnen nicht
mehr als »Priifungsstein« und »Widerhalt« einer sonst taumelnden »Phan-
tasie« dienen.®? Sie taugen nicht mehr als Platzhalter des Signifikats >Wirk-
lichkeit< oder als semiotischer Triger eines >Realititseffekts<, denn statt der
Beliebigkeit eines Wirklichkeitsausschnitts meint ihre >Kontingenz< nun:
Maéglichkeit, Nichtsein-Kénnen und Derealisierung.

Ist solches Wissen >potentiell, dann nicht notwendig und ein fir alle Mal
unniitz, sondern vielmehr »noch-unniitz«. Gerade diese seine Potentialitit,
seine virtuelle Geltung und Tauglichkeit kann hie und da aktualisiert und
als potentia eingelost werden: als Macht, die ihrem Begriff nach ja nichts ande-
res als suspendierte und potentialisierte Gewalt ist. Und nennt man solches
Disponieren tiber Wissen, das Macht generieren kann, »Diskurs¢, dann iibt
bei Raabe niemand so gezielt diskursive Macht aus wie Stopfkuchen. Die
Wahrheiten, die er — auf der Schanze oder auf dem Friedhof - den >Eingewei-
den der Erde« abgetrotzt hat, verleibt er sich zundchst noch privat ein. Dann
zicht er »nicht ganz ohne Nutzen« auch »das Kochbuch« zu Rate, ehe er eine
bestimmte Wahrheit dem Widerkauen der »Nebenmenschen« iiberldsst und
sie folgerichtig im Gasthaus auftischt (56). Hierbei dient das Wirtshaus zum
»Goldenen Arm« mit seiner Wirtin >Meta< dieser Manipulation der Fama, die
als rasches >Hin- und Herlaufen< von Reden 6ffentliche Wahrheit produziert.
Das Gasthaus ist also »ein diskursiver Ort im Wortsinne«.>* Dass aber das
Wissen, das von der philistrésen Sensationsgier umgehend als Gewissheit
verschlungen und so dem nichsten Nebenmenschen aufgetischt wird, nur
ein potentielles ist, fiir das Stopfkuchen selbst nicht zur Rechenschaft gezogen
werden kann - das zeigt bereits die diskursive Konstruktion der vermeintli-
chen Wahrheit: Eduard, der einzig und allein den Wortlaut des Manuskripts
verbiirgen kann, berichtet, dass Stopfkuchen (der einzig lebende Zeuge des
Gestandnisses) von Storzers (dem damals einzig lebenden Zeugen der >Tat)
Bericht berichtet, er habe, von diesem wieder einmal misshandelt, auf Kien-
baum einen Stein geworfen, der ihn getdtet haben kdnnte.

32 Friedrich Theodor Vischer, Notwendigkeit und Grenzen der Naturnachahmung (1851),
abgedruckt in: Christian Begemann, Realismus. Das grofle Lesebuch, Frankfurt a.M.
2011, S. 33f.

3 Harald Neumeyer, Rederaum Gasthaus. Zur Konstruktion von Wirklichkeit in Theodor
Storms »Der Schimmelreiter« und Wilhelm Raabes »Stopfkuchen«, in: Jahrbuch der
Raabe-Gesellschaft (2011), S. 87-103, hier S. 94.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus 193

Man hat tber den Nutzen geritselt, der iiberhaupt daraus zu ziehen ist,
Storzer nachtraglich und punktgenau zu seiner Beerdigung als Téter zu ent-
larven. Quakatz ist zu diesem Zeitpunkt bereits rehabilitiert, Tinchen am
Wiederaufrollen des Falls nicht weiter interessiert, und Stopfkuchen selbst,
dieser >eingefleischte« Sonderling, ist langst tiber den bosen Blick seiner Ne-
benmenschen erhaben. Da er aber als Junge selbst oft Steine nach seinen
Peinigern geworfen hat, und da auch dem alteren Stopfkuchen nichts tibrig
blieb, als nach dem »Erdboden« zu greifen, um dort an etwas Festem Halt
zu finden, kénnte er in Stérzer auch einfach seinen Doppelginger imaginiert
und mit dessen Totschlag eine Rachephantasie ausbuchstabiert haben; diese
hitte thn, vermittelst eines Landpostboten, zum »Jingsten-Gerichts-Boten
in Person« gemacht, der die Herstellung tiberhistorischer Gerechtigkeit fiir
sich reklamieren kann (183, 192).

Zu guter Letzt war Raabe selbst an einer Aufwertung des unniitzen Wis-
sens, an der Revision der realistischen Poetologie und auch an seiner eige-
nen Anerkennung im Betrieb gelegen. Und dem sollte Stopfkuchen als Aufien-
seiterfigur und unzeitgemafler Roman durch die poetische Nutzbarmachung
potentiellen Wissens dienen. Die Frage diskursiver Macht durchzieht den
Text deshalb auf unterschiedlichen Ebenen: auf dem Niveau der Handlung,
wenn Stopfkuchen sein Wissen bis zur rechten occasio zurtickhélt, um dann
durch gezielte Enthiillung und Veréffentlichung, durch die smetapoetische«
Nutzbarmachung potentiellen Wissens >tiberirdische« Gerechtigkeit (oder
auch behagliche Selbstgerechtigkeit) herzustellen; auf der Ebene des Erzéh-
lens, wo Stopfkuchen seine Zuhorer (und Leser) durch endloses Retardieren
und seine Schwatzhaftigkeit regelrecht auf die >Folter< spannt (vgl. 177, 181);
»metapoetisch¢, ndmlich im Verhiltnis von Reden und Schreiben, wenn sich
Eduard dazu gezwungen sieht, statt seiner eigenen Geschichte — oder eines
schulmaflig >realistischen Romans< — Stopfkuchens Erzahlung zu Papier zu
bringen;** und auf dem Kampfplatz des Literaturbetriebs, wo Raabe den
kommerziell erfolgreichen >Poetischen Realismus< mitsamt seinen historis-
tisch-philistrésen Tendenzen torpediert.®*

34 Tnsofern handelt es sich hier auch nicht, wie in Eiseles bahnbrechender Studie nahe-
gelegt wird, einfach um den »Ubergang von der Natur zur Kultur, vom Sprechen zum
Schreiben, von der Realitit zum Realismus«. — Ulf Eisele, Der Dichter und sein Detektiv.
Raabes »Stoptkuchen« und die Frage des Realismus, Tubingen 1979, S. 34.

3 7u Stopfkuchen als verschlisselte Polemik Raabes gegen Storms todesseliges Erzahlwerk
und zudem den Storm-Getreuen Jensen vgl. Mark Lehrer, Der ausgegrabene Heinrich
Schliemann, S. 24-27.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 Burkhardt Wolf

kK

Doch steht zuletzt dahin, ob sich die Poetik des Potentiellen bereits in dis-
kursiver potentia erschopft. Schaumanns >Pathos der Distanz< erfillt sich
schliefflich nicht im blofien >Geist der Rache«. Sein »fréhliches<« Wissen vom
Unniitzen erméglicht ihm einfach Gelassenheit und dadurch, inmitten al-
ler Ohnmacht, Selbstbehauptung. Stopfkuchen lisst sich als >humoristischs
beschreiben, insofern der Roman - nach Jean Pauls Bestimmung — immer
wieder das Erhabene (der Feldherrenblick von der Schanze) in das Niedri-
ge (die Grabungen) verkehrt, die beschrankte Welt durch »sinnlichen Stil«
bis ins Geringste »individualisiert« und mit ihr doch »die unendliche aus-
misset«. Stopfkuchens humoristischer Wille zum Wissen delegitimiert als
»lex inversa« das herrschende Gesetz, denn »seine Hollenfahrt bahnet ihm
die Himmelfahrt«, sein Aufstieg zur tiberirdischen Gerechtigkeit verlduft
durch den Abstieg in die >Eingeweide< der Erde (und des Menschen), in
den »Untersinn« oder »Unsinn der Tiefen«.>® Wie von Freud nahegelegt,
vermag der Humorist Stopfkuchen die Welt und sein Leiden an ihr da-
durch zu bagatellisieren, dass er als Erwachsener auf sich selbst als Kind
blickt wie ein giitiges Uber-Ich auf das bedringte Ich.*” Und wie in den
jungeren Theorien der Komik beschrieben, unterschreitet er die »Ordnung
der Verstindigkeit« derart, dass das aus ihr Ausgeschlossene sichtbar wird.
Besonders das »Spiel von Moglichkeiten, die unbedacht und unbeachtet in
dieser Welt selbst verborgen liegenc, ist Sache von Stopfkuchens Humor.
Beschreiben kann man ihn als das, »was im offiziell Geltenden das Nichtige
und im offiziell Nichtigen das Geltende sichtbar werden lifit«*’ Letztlich
projiziert er den schénen Schein, dass das Unniitze immer (noch) zur Ord-
nung der Dinge gehért — und das niitzliche Wissen nur ein potentielles ist.

36 Jean Paul, Vorschule der Asthetik, Hamburg 1990, S. 129, S. 140, und Gilles Deleuze,
Logik des Sinns, Frankfurt a.M. 1993, S. 171.

37 Vgl. Sigmund Freud, Der Humor, in: Ders., Gesammelte Werke, hg. von Anna Freud
w.a., Bd. 14, Frankfurt a.M. 1999, S. 383-389.

38 Joachim Ritter, Subjektivitit. Sechs Aufsitze, Frankfurt a.M. 1989, S. 74, 81, 92.

39 Odo Marquard, Exile der Heiterkeit, in: Wolfgang Preisendanz/Rainer Warning (Hg.),
Das Komische, Minchen 1976, S. 133-151, hier S. 141.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PETER SCHNYDER

»Conjekturen-Wistlinge«
Vom Nutzen und Nachteil des UnnUtzen bei Nietzsche

Alles kann einmal niitzlich werden: wichtiger Gedanke!
(Friedrich Nietzsche)!

Der Nutzen bei Nietzsche ist ein weites Feld, auf dem man sich nur allzu
leicht verirrt. So kann es nicht schaden, sich vor einem Vorstof} in diese
tickischen Gefilde ein bisschen Mut anzulesen — beispielsweise in den ein-
schligigen Nietzsche-Lexika. Doch da klaffen an den entscheidenden Stellen
nur Liicken: In Henning Ottmanns Netzsche-Handbuch st6f3t man nur auf das
Stichwort »Nihilismus«, zum Nutzen findet man aber — 7/, denn nach dem
»Nihilismus« folgt sogleich das Lemma »Opfern«.> Und auch in Christian
Niemeyers Nietzsche-Lexikon gibt es keinen Eintrag zum »Nutzen« — nur einen
zu »Nizza«.3

Nun gibt es zweifellos einige gute Griinde dafiir, dass dem »Nutzen« kein
eigenes Lemma zugeteilt wurde; denn so lange der Begriff nicht anhand klar
konturierter Fragen und Konstellationen konkretisiert wird, bleibt er recht
abstrakt. Zugleich kénnten aber durchaus valable Gegengriinde genannt
werden, denn zum einen profiliert Nietzsche sein Denken immer wieder in
Abgrenzung von verschiedenen Varianten rutilitaristischer< Philosophie, die
sich den Nutzen auf die Fahnen geschrieben hat und auf deren Grundlage,
wie er meint, keine menschliche Gemeinschaft, sondern nur »Systeme von
Einzelegoismen«, das heifft »Verbriiderungen zum Zweck raubstichtiger
Ausbeutung der Nicht-Brider und dhnliche Schépfungen utilitarischer Ge-
meinheit« (HL, 319)* moglich seien. Zum andern aber umreifit er kontrastiv
zu diesem gerade im 19. Jahrhundert prominenten Nitzlichkeitsprogramm
durchaus auch eine eigene Vorstellung des Nutzens und des Niitzlichen,

! Friedrich Nietzsche, Nachlass 1869-1874, in: Kritische Studienausgabe [KSA], hg. von
Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Bd. 7, Munchen 1988, S. 383 (14 [20]).

2 Henning Ottmann (Hg,), Nietzsche Handbuch. Leben ~Werk-Wirkung, Stuttgart 2000.

3 Christian Niemeyer (Hg.), Nietzsche-Lexikon, 2. Aufl., Darmstadt 2011.

Hier und im Folgenden wird mit der Sigle HL und Seitenzahl verwiesen auf Friedrich

Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie fir das Leben, in: KSA, Bd. 1, S. 243-

334.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 Peter Schnyder

etwa, wenn er vom Nutzen einer Historie spricht, die »zum Zwecke des
Lebens« (HL, 257) getrieben wiirde.

Es sind ganz unterschiedliche Felder, auf denen sich Nietzsche mit der Fra-
ge des Nutzens beschiftigt hat. So zum Beispiel auf dem der Moral, wo
er sich nicht erst in der Genealogie der Moral, sondern schon in Menschliches,
Allzumenschliches daran macht, die Beweggrinde moralischer Handlungen
und damit den »Anschein, als ob die Moral nucht aus dem Nutzen herausge-
wachsen sei«, genealogisch zu dekonstruieren.’ Ebenso unterliuft er tiber
die Kategorie des »Niitzlichen« konventionelle Vorstellungen einer autono-
men »Schénheit« in der Kunst: »Wenn das Schéne gleich dem Erfreuenden
ist — und so sangen es ja einmal die Musen — so ist das Niitzliche der oftmals
nothwendige Umweg zum Schénen und kann den kurzsichtigen Tadel
der Augenblicks-Menschen, die nicht warten wollen und alles Gute ohne
Umwege zu erreichen denken, mit gutem Recht zuriickweisen.«’

Von besonderem Interesse im Kontext des vorliegenden Bandes ist aber
Nietzsches frihe Thematisierung des Nutzens und der Niitzlichkeit im Zu-
sammenhang mit der Frage der Bildung, denn hier geht es explizit um »niitz-
liches< und >unniitzesc Wissen. Dabei scheint die Sachlage auf den ersten
Blick recht klar, wenn man Nietzsche — wie es oft geschieht — allein als
den groflen Kritiker der historistischen Wissenskultur seiner Epoche be-
trachtet: Wiahrend seine Zeitgenossen im historischen Wissen eine hohe
kulturelle Errungenschaft und einen zentralen Bestandteil der Bildung gese-
hen haben, wire Nietzsche demnach der unzeitgemafle Mahner, der dieses
Wissen als unniitzen, lebensfeindlichen Bildungsballast angeprangert hat.
Das ist — wenn man denn dieses Wort im Zusammenhang mit Nietzsche
iiberhaupt verwenden darf — »selbstverstindlich«’ nicht falsch. Doch diese
Zusammenfassung von Nietzsches friher Haltung gegentiber dem histori-
schen (Bildungs-)Wissen greift zu kurz. Sie blendet tendenziell das zweite
Wort im Titel der zweiten Unzeitgemdissen — den »Nutzen« — aus und legt das
Gewicht zu ausschliefilich auf den »Nachtheil«. Das ist nicht zuletzt auch,

5 Friedrich Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches 11/2, Nr. 40, in: KSA, Bd. 2, S. 571.
Vgl. dazu auch Ders., Zur Genealogie der Moral, in: KSA, Bd. 5, S. 258-261.

6 Ders., Menschliches, Allzumenschliches II/1, Nr. 101, in: KSA, Bd. 2, S. 420f. Vgl. zur
Kategorie der Niitzlichkeit in der Asthetik Markus Winkler, Niitzlich, in: Karlheinz Bark
uwa. (Hg.), Asthetische Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart 2002, S. 563-582, zu Nietzsche
S. 5771.

‘Wie der frithe Nietzsche immer wieder betonte, sollte das Wort »selbstverstandlich« ver-
boten werden. Vgl. z.B. in den Vortragen Ueber die Zukunfi unserer Bildungsanstalten, in:
KSA, Bd. 1, S. 676, 707 u. 724 (in allen drei Fillen spricht der »Philosoph« des erzéihlten
Gesprichs).

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 197

um ein prominentes Beispiel zu erwihnen, in Foucaults Gegentiberstellung
des frithen Antihistoristen Nietzsche einerseits und des mittleren und spéten
»Genealogen« Nietzsche andererseits tendenziell der Fall.® Foucault spricht
in seiner Rekonstruktion von Nietzsches Konzept der Genealogie nur da-
von, wie der Philosoph die monumentalische, antiquarische und kritische
Historie, die er in der zweiten Unzeifgemdssen kritisiert habe, seit den spéten
1870er Jahren dann in affirmativem Sinne in seine genealogische Arbeit in-
tegriert habe — freilich mit anderen Zielsetzungen als denjenigen, die er den
Historikern zuvor zugeschrieben habe: Hitten die drei Formen der Historie
zuvor auf ein Festhalten der »grofien Gipfel des Werdens in einer immer-
wihrenden Gegenwart« (monumentalische Historie), auf Kontinuitdt und
Identitit (antiquarische Historie) und auf einen kritisch >gesauberten< Ur-
sprung (kritische Historie) abgezielt, so jetzt — im Dienste der Genealogie
— auf Diskontinuitit, Nicht-Identitdt, Dissemination des Ursprungs und Pa-
rodierung der »Verehrung der Monumente«.” Nun hat Nietzsche die drei
Formen der Historie in der zweiten Unzeilgemdssen aber eben nicht nur kri-
tisch perspektiviert, sondern, im Gegenteil, zundchst und vor allem als drei
Varianten einer Historie eingefiihrt, die dem »Zweck des Lebens« in einem
emphatische Sinne »Dienste« leistet, denn »jeder Mensch und jedes Volk
braucht je nach seinen Zielen, Kriften und Néten eine gewissen Kenntnis
der Vergangenheit, bald als monumentalische, bald als antiquarische, bald
als kritische Historie: [...]« (HL, 271).

Diese Formen der Historie gehéren gleichsam zur conditio humana, da der
Mensch schlechterdings nicht leben kann ohne Erinnerung, und sie sind
schon zur Zeit der Unzeitgemdssen keineswegs nur auf Identitit, Kontinuitit,
Ursprung, Verehrung etc. ausgerichtet. Vielmehr ldsst sich auch schon beim
frithen Nietzsche und in dessen Konzept der Historie eine antimetaphysi-
sche Identitits- und Ursprungskritik ausmachen.'’ — Die drei Varianten
der Historie werden ihm erst da zum Problem, wo sie sich in hypertropher
Steigerung dialektisch aus threm Bezug auf das Leben hin 16sen.

Das Verhiltnis von Nutzen und Nachteil der Historie ist demnach kom-
plexer, und es wird noch komplexer, wenn man Nietzsches Ausfithrungen
im Kontext der zeitgendssischen Bildungsdebatten betrachtet, denn es war
ja nicht so, dass der Nutzen einer hypertroph ausgebildeten historischen

8 Vgl. Michel Foucault, Nietzsche, die Genealogie, die Historie [1971], in: Ders., Von der
Subversion des Wissens, tibers. von Walter Seitter, Frankfurt a.M. 1987, S. 69-90.

% Ebd., S. 85-89, dic Zitate S. 86, S. 89.

10" Das habe ich ausfiihrlicher dargelegt in Peter Schnyder, Ursprungskritik. Nietzsches An-
fange und die Urspriinge der Rhetorik, in: Nietzsche-Studien 42 (2013), S. 1-20.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 Peter Schnyder

Bildung in der Zeit des frithen Wilhelminischen Kaiserreichs unbestritten
gewesen wire und Nietzsche nun als einsamer Rufer in der Wiiste gegen
diesen angeblichen Nutzen hitte anschreiben miissen. Vielmehr gerieten die
Geisteswissenschaften — und insbesondere die historische Bildung — gerade
damals zunehmend unter Druck, weil sie eben keinen >Nutzen< generier-
ten. Die in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts in Deutschland rasch
voranschreitende Industrialisierung fithrte zu Verdnderungen in den Bil-
dungspriorititen und damit zu heftigen Auseinandersetzungen zwischen
den Verfechtern einer klassisch-humanistischen Bildung einerseits und je-
nen einer technisch-naturwissenschaftlichen andererseits. Wihrend Letzte-
re eine >zeitgemifle« Aufwertung der entsprechenden Bildungsinhalte und
-institutionen, das heifdt insbesondere der Realschulen, forderten, fiirchte-
ten die Anhdnger der humanistisch ausgerichteten Gymnasialbildung »die
ausschlieffliche Richtung der Geister auf das Handgreifliche, auf den Be-
darf des sinnlichen Lebens«; sie verwahrten sich gegen »den Utlitarismus,
der vom Materialismus ausgeht und im Materialismus endet«.!! In dieser
Konstellation gehort der Altphilologe Nietzsche in manchen Punkten zu
den Anhingern der historisch-humanistischen Bildung, die sich den Anti-
Utlitarismus auf die Fahnen geschrieben hat: »Die héchste Bildung [ist]
etwas vollig Unniitzes: Privilegium des Genius.«!? Zugleich stehen seine
Ausfiihrungen aber auch quer zu den Grenzverlaufen in der entsprechen-
den Debatte, denn er polemisierte nicht gegen die zunchmende Bedeutung
einer praxisorientierten Ausbildung. Er sah darin relativ niichtern einen
unumkehrbaren Prozess und sperrte sich auch nicht — wie das viele Ver-
fechter der klassischen Bildung taten — gegen die Offnung der Universitit
fizr Schiiler aus Realschulen.'® Seine Polemik zielte vielmehr auf die Art und

I Dies die Worte eines ferventen Verfechters der humanistischen Bildung um 1850. Zit.
nach Fritz K. Ringer: Die Gelehrten. Der Niedergang der deutschen Mandarine 1890-
1933 [1969], tibers. von Klaus Laermann, Stuttgart 1983, S. 36. Vgl. zur damaligen Bil-
dungsdebatte die konzise Darstellung ebd., S. 33-47.

126 Nietzsche in Nachlass 1869-1874, S. 380 (14 [15)).

13 Dazu heidt es in Ueber die Lukunft unserer Bildungsanstalten, in: KSA, Bd. 1, S. 716f.: »Glaubt
also ja nicht, meine Freunde, dafl ich unsern Realschulen und hoheren Biirgerschulen ihr
Lob verkiimmern will: ich ehre die Stitten, an denen man ordentlich rechnen lernt, wo
man sich der Verkehrssprachen bemaichtigt, die Geographie ernst nimmt und sich mit den
erstaunlichen Erkenntnissen der Naturwissenschaft bewaffnet. Ich bin auch gern bereit
zuzugeben, daf} die auf den besseren Realschulen unserer Tage Vorbereiteten vollkom-
men zu den Anspriichen berechtigt sind, die die fertigen Gymnasiasten zu machen pfle-
gen, und die Zeit ist gewil} nicht mehr fern, wo man derartig Geschulten die Universitdt
und die Staatsdmter iiberall eben so unumschrinkt 6ffnet wie bisher nur den Zéglingen
des Gymnasiums [...].« (Es spricht der Philosoph.)

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 199

Weise, wie die historisch-humanistische Bildung am Gymnasium und in
den einschligigen universitiren Disziplinen vermittelt wurde.!* Wihrend
diese Bildung von ihren lautesten Fiirsprechern als Gegenkraft zum um sich
greifenden Geist des >Utilitarismus« gefeiert wurde, machte sich Nietzsche
daran, zu zeigen, wie diese vordergriindig anti-utilitaristische Bildung in den
Bildungsinstitutionen seiner Zeit doch dem Nutzen des Staats dient — und
es ist diese Nutzbarmachung, diese staatliche Instrumentalisierung des in
einem falschen Sinne als >unniitz« verklarten Wissens, gegen die er vor al-
lem anschreibt, um den Blick auf ein allein dem Leben und nicht dem Staat
nitzliches, das heifdt auf ein in einem echten und positiven Sinne >unniitzes«
Wissen freizulegen.

Das soll im Folgenden in einem ersten Schritt durch einige Beobachtungen
zu den fiir Bildungsfragen einschligigen Abschnitten in der zweiten Unzeilge-
mdssen noch weiter vertieft werden. In einem zweiten Schritt soll dann aber
die Perspektive auf die fiir die Frage einer (un-)zeitgemaflen Bildung — und
damit fiir die Frage nach dem Nutzen und Nachteil >unniitzen< (Bildungs-)
Wissens - zentralen Vortrige hin gedffnet werden, die Nietzsche schon zwei
Jahre vor dem Erscheinen seiner Historien-Schrift unter dem Titel Ueber die
Lukunft unserer Bildungsanstalten in Basel gehalten hat. Dabei wird auch - im
Sinne einer der Leitfragestellungen des vorliegenden Bandes — die Frage
nach dem literarischen Form-Wissen, das in einer streng rationalistischen
Tradition als eine Variante Unniitzen Wissens konzeptualisiert wurde, in
den Fokus gertickt. Denn gerade bei diesen Vortrigen, die sich durch eine
idiosynkratisch-hybride Form auszeichnen, spielt die Frage nach Nutzen
und Nachteil des Unniitzen nicht nur auf der inhaltlichen Ebene, sondern
auch auf jener der rhetorisch-literarischen Performanz eine wichtige Rolle.

Der Umstand, dass Nietzsche seine Erérterung tiber den Nutzen und Nach-
teil der Historie im Rahmen seiner im Titel als unzeitgemdfs deklarierten Be-

4 Insofern ist Nietzsches Kritik an der Historie als »Wissenschaft« (HL, 271) vor allem
als Kritik an der staatlich institutionalisierten wissenschaftlichen Historie und nicht an der
Wissenschalft per se zu verstehen. Das scheint mir z.B. nicht differenziert genug gesehen zu
werden in Kurt Hibner, Vom theoretischen Nachteil und praktischen Nutzen der Histo-
rie. Unzeitgemifies tiber Nietzsches unzeitgemifie Betrachtungen, in: Dieter Borchmeyer
(Hg.), »Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben«. Nietzsche und die Erinne-
rung in der Moderne, Frankfurt a.M. 1996, S. 28-47.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 Peter Schnyder

trachtungen publizierte, war schon fiir seine Zeitgenossen ein Signal dafiir,
dass hier nicht von einem Nutzen im zeitgendssischen Sinne die Rede sein
wirde. Zudem waren diese Zeitgenossen auch schon durch die bereits 1872
publizierte Geburt der Tragidie aus dem Geiste der Musik und die erste Unzeitge-
mdsse Uber David Friedrich Strauss von 1873 darauf eingestimmt, dass hier
nicht mit gewohnlichen Gedankengéngen zu rechnen war - wobei nicht
ausgeschlossen war, dass gerade das Ungewohnliche in fast schon dialek-
tischer Wendung wiederum als Gewdhnlich-Philistroses ausgelegt werden
konnte; so zum Beispiel von Gottfried Keller, der anlasslich der Lektiire der
Anti-Strauss-Polemik gegeniiber Emil Kuh bemerkte:

Das knidbische Pamphlet des Herrn Nietzsche gegen Strauf habe ich auch zu lesen
begonnen, bringe es aber kaum zu Ende wegen des gar zu monotonen Schimpfsti-
les [...]. Nietzsche soll ein junger Professor von kaum 26 Jahren sein, Schiler von
Ritschl in Leipzig und Philologe, den aber eine gewisse Grofimannssucht treibt, auf
anderen Gebieten Aufsehen zu erregen. Sonst nicht unbegabt, sei er durch Wag-
ner-Schoppenhauereti [sic!] verrannt und treibe in Basel mit ein paar Gleichverrann-
ten einen eigenen Kultus. Mit der Strauflbroschiire will er ohne Zweifel sich mit
einem Coup ins allgemeine Gerede bringen, da ihm der stille Schulmeisterberuf zu
langweilig und langsam ist. Es diirfte also zu erwégen sein, ob man einem Spekulier-
burschen dieser Art noch einen Dienst leistet, wenn man sich stark mit ihm beschaf-
tigt. [...] Ich halte den Mann fir einen Erz- und Cardinalphilister; denn nur solche
pllegen in der Jugend so mit den Hufen auszuschlagen und sich fir etwas anderes
als fiir Philister zu halten, gerade weil dieses Wihnen etwas so Gewdhnliches ist.'?

Aber ganz gleich, ob man Kellers Ansicht teilte oder nicht, klar war, dass in
einer Schrift dieses Basler »Spekulierburschen« keine neutralen Ausfiihrun-
gen zum Nutzen und zur Niitzlichkeit des historischen Wissens zu erwarten
waren.

Nietzsche beginnt seine Ausfithrungen im Vorwort mit einem Zitat Goethes,
in dem dieser, im Anschluss an seine gemischte Erfahrung bei der Lektiire
von Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), seinem Unwillen iiber
»nicht belebendes« Wissen Ausdruck gibt: »Uebrigens ist mir Alles verhasst,
was mich bloss belehrt, ohne meine Thatigkeit zu vermehren, oder unmit-
telbar zu beleben.< Dies sind Worte Goethes, mit denen, als mit einem herz-
haft ausgedriickten Ceterum censeo, unsere Betrachtung iiber den Werth
und den Unwerth der Historie beginnen mag« (HL, 245).'% Vermittelt iiber

15 Gottfried Keller an Emil Kuh, 18. November 1873. Zit. nach Hauke Reich, Rezensionen
~ und Reaktionen zu Nietzsches Werken 1872-1889, Berlin/Boston 2013, S. 453.

16 Das GoetheZitat findet sich im Brief an Schiller vom 19. Dezember 1798, in: Siegfried

Geisel (Hg.), Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, Bd. 2, Miinchen 1984, S. 181.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 201

seinen literarischen Cato Goethe holt Nietzsche also zu seinem Pladoyer fiir
die Schleifung der Historien-Festung des 19. Jahrhunderts aus — wobei er
sein Anliegen nicht direkt, sondern tiber einen Umweg angeht. So beginnt
er das erste der zehn Kapitel mit einigen Reflexionen zur menschlichen Un-
fahigkeit, das Vergessen zu erlernen. Wihrend das Tier am »Pflock des
Augenblicks« (HL, 248) angekettet ist, wird der Mensch immer wieder von
vergangenen Augenblicken wie von Gespenstern heimgesucht. Er muss er-
kennen, »was sein Dasein im Grunde ist — ein nie zu vollendendes Imper-
fectum« (HL, 249). Das Erinnern des Vergangenen, die Riickbindung ans
Historische gehort mithin zur conditio humana, und insofern die historische
Riickbindung zu dieser conditio gehort, ist es auch miiflig, sie iberwinden zu
wollen. Sie muss aber in ein ausgewogenes Verhiltnis zum historischen Ver-
gessen gesetzt werden, denn nur so kann sie dem Leben niitzen, und dieser
Nutzen fiirs Leben ist eben fiir Nietzsche das entscheidende Kriterium zur
Beurteilung des Umgangs mit der Historie. In den Kapiteln 2 und 3 macht
er sich dann in systematischer Hinsicht daran, die erwdhnten »drei Arten
der Historie« zu unterscheiden, die je ihre Berechtigung haben - freilich
bei tibertriebener und einseitiger Pflege, bei der sie sich auch nicht mehr
gegenseitig in Balance halten, zu einer Gefahr fir das Leben werden. Diese
Gefahr ist nun aber, wie Nietzsche ab dem 4. Kapitel darlegt, in seiner Ge-
genwart akut geworden; hier habe sich der Sinn fiirs Historische zu einem
»verzehrenden historischen Fieber« (HL, 246) ausgewachsen, und die wahl-
los zusammengewtirfelten Versatzstiicke historischen Wissens seien — wie
er unter Anspielung auf das Marchen vom Wolf und den sieben jungen Gerfslein
ausfiithrt - zu ganz und gar unniitzem, ungesundem Ballast geworden: »Der
moderne Mensch schleppt [...] eine ungeheure Menge von unverdaulichen
Wissenssteinen mit sich herum, die dann bei Gelegenheit auch ordentlich
im Leibe rumpeln, wie es im Mirchen heisst« (HL, 272).!7 Und die Phi-
nomenologie und Symptomatologie dieses historischen Fiebers und dieser
wissensbedingten Magenverstimmung wird darauf in den Kapiteln 4 bis 9
breit ausgefiihrt, bevor im abschlielenden 10. Kapitel ein direkter Appell an
die Jugend erfolgt, sich vom tibermichtigen historischen Wissen zu befrei-

17 Im Grimm’schen Mirchen Der Wolf und die sicben Jungen Gefslein heifit es in der Schluss-
szene, nachdem die Mutter-Geif} ihre Jungen aus dem Bauch des schlafenden Wolfs ge-
schnitten und durch Steine ersetzt hat: »Als der Wolf ausgeschlafen hatte, so fiihlte er dass
es thm so schwer im Leibe war, und sprach >es rumpelt und pumpelt mir im Leib herum,
und habe doch nur sechs Geiflerchen gefressen«.« Kinder- und Hausmérchen. Gesammelt
durch die Briidder Grimm. Vollstandige Ausgabe auf der Grundlage der dritten Auflage
(1837), hg. von Heinz Roélleke, Darmstadt 1999, S. 45.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 Peter Schnyder

en; es aktiv zu bekdmpfen, um sich dann freilich - spéter — durchaus wieder
in einer dem Leben niitzlichen Weise der Historie in ithren drei Varianten
zuzuwenden (vgl. HL, 332).

Liest man Nietzsches Plddoyer als eine Umwertung des Werts »Nutzenc,
stellt sich die Frage, welchen Nutzen denn seine am »historischen Fieber«
erkrankten Zeitgenossen in der Historie gesechen haben oder welche Vor-
stellung von Niitzlichkeit thnen Nietzsche unterstellt. Denn die Gegeniiber-
stellung, die in seinen Ausfithrungen erkennbar wird, fillt aus den bereits
dargelegten Griinden nicht mit derjenigen zwischen den Verfechtern einer
auf praktischen Nutzen ausgerichteten Kultur einerseits und den Vertei-
digern einer allen utilitaristischen Nitzlichkeitsforderungen enthobenen
Bildung andererseits zusammen. Vielmehr liegt die Pointe seiner Polemik
darin, dass er gerade den gewohnlichen Verteidigern der nicht-utilitaristi-
schen historischen Bildung, die sich als Hiiter wahrer Kultur vorkommen,
ein utilitaristisches Denken unterstellt. Wahrend diese mit dem Diinkel der
Gebildeten ihr im utilitaristischen Sinne unniitzes Wissen im Namen einer
hoheren Geistesbildung verteidigen, weist Nietzsche darauf hin, dass diese
hohere Geistesbildung« in den meisten Fallen zu einer bloflen Verwaltung
des Geistes verkommen sei — und zwar zu einer Verwaltung im Interesse
des Staates. Das Problem, gegen das er anschreibt, ist vor allem, dass dem
im utilitaristischen Sinne unniitzen Wissen gerade im Namen dieses (freilich
missverstandenen) Wissens sein subversiver Stachel gezogen worden ist.
Diese staatliche Nutzbarmachung des nicht-praktischen Wissens der Histo-
rie wird von Nietzsche in den Kapiteln 4 bis 9 ndher bestimmt, wobei sich
drei Varianten ausmachen lassen, die sich untereinander teilweise grundle-
gend unterscheiden, was Nietzsche selbst freilich nicht explizit thematisiert.
Klagt er zundchst dariiber, dass die Moderne zu einem permanenten »Fest
einer Weltausstellung« (HL, 279) verkommen sei, in der alle Stile blof3 noch
Maskeraden seien, so zielt er damit auf den Historismus in seinen verschie-
denen Erscheinungsformen. In dieser Form des historistischen Umgangs
mit Historie, in dem im Zeichen einer falsch verstandenen Objektivitit alles
Vergangene >gleich unmittelbar zu Gott« ist, — im Angesicht dieses historis-
tischen Wissenssammelsuriums werden die Menschen zu »nachténenden
Passiv(a]« (HL, 288), zu »eingefleischten Kompendien« und »historische[n]
Bildungsgebilde[n]« (HL, 283). Sie verlieren ihre Orientierung, ihre Ent-
scheidung, sich mit diesem oder jenem Versatzstiick aus der Vergangenheit
zu beschiftigen, wird beliebig, und ihr Wissen zu einem »Wissen ohne Wir-
ken« (HL, 282) — was dem Staat eben nur recht sein kann, denn davon geht,
wie von allem »modernen Philosophieren«, das »politisch und polizeilich

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 203

durch Regierungen, Kirchen, Akademien, Sitten und Feigheiten der Men-
schen auf den gelehrten Anschein beschrinkt« (HL, 282) ist, keine Gefahr
aus.

Auch eine ganz andere Variante des »historischen Fiebers« niitzt aber dem
Staat: die historizistische oder geschichtsphilosophische, deren Vertreter
sich nicht, wie die Historisten, sunvoreingenommenc in alle méglichen histo-
rischen Phanomene versenken, sondern die empirischen historischen Daten
— tiber deren Kontingenz hinweg — einem teleologischen Entwicklungsplan
unterordnen, als dessen End- und Héhepunkt immer die eigene Gegenwart
- und das heifdt bet Hegel die Gegenwart des preuflischen Staats (vgl. HL,
308) — konzeptualisiert wird. Inwiefern diese geschichtsphilosophische Vari-
ante historischen Denkens, die Nietzsche vor allem auch am Beispiel Eduard
von Hartmanns kritisiert, dem Staat ideologisch niitzt, liegt auf der Hand.
Als dritte Variante des historischen Fiebers wird schliefSlich noch einmal
eine ganz andere Geschichtsschreibung zumindest kurz erwéhnt: eine Histo-
riographie, die die »Gesetze« der Geschichte nicht in idealistisch-qualitativem
Sinne iiber einen >Weltgeist, sondern quantitativ tiber die damals noch jun-
ge Wissenschaft der Statistik erschlieflen wollte. Ein gerade in den 1860er
und 70er Jahren intensiv diskutiertes Beispiel fiir diese Form der Historio-
graphie ist Thomas Buckles History of Civilization in England (1857/61), die
Nietzsche iibrigens auch in deutscher Ubersetzung besaf3.!® Das war eine
Geschichtsschreibung, die nicht auf einzelne herausragende Individuen
abzielte, sondern auf die >Vielens; auf die »Massen« (HL, 319), die nach
Nietzsche »der Teufel und die Statistik« (HL, 320) holen sollte. Diese Form
der >wissenschaftlichen< Betrachtung der Geschichte leistete nach ihm einem
auch vor allem dem Staat niitzlichen Statistik-Fatalismus Vorschub.
Nietzsche polemisiert also gegen drei Varianten eines »historischen Fiebersc,
das sich vordergriindig anti-utilitaristisch gibt, in Tat und Wahrheit aber
dem Nutzen des Staats zuarbeitet. Und diese Ausrichtung des (scheinbar)
Unniitzen auf den Nutzen tritt vor allem da in den Vordergrund, wo er nicht
allgemein von der Historie, sondern konkret von der Bildung der Jugend
in den Gymnasien und Universititen spricht. Hier ist am ausfiihrlichsten
von der Kategorie des Nutzens die Rede (die sonst, wie auch das Adjektiv

18 Vgl. dazu Anthony K. Jensen, Nietzsche and Historiography, Cambridge 2013, S. 215,
Anm. 26; zu Nietzsches Auseinandersetzung mit Buckle in Zur Genealogie der Moral, in:
KSA, Bd. 5, S. 262: »[...] der Plebejismus des modernen Geistes, der englischer Abkunft
ist, brach da [bei Buckle] einmal wieder auf seinem heimischen Boden heraus, heftig wie
ein schlammichter Vulkan und mit jener versalzten, tiberlauten, gemeinen Beredtsamkeit,
mit der bisher alle Vulkane geredet haben.«

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 Peter Schnyder

niitzlichs, eher selten vorkommt, wenn man bedenkt, dass im Titel dieser
zweiten Unzeitgemdssen prominent vom »Nutzen« die Rede ist). So meint er,
direkt an die Jugend gerichtet, die eigene Gegenwart sei eine »Zetit [...], die
ihren Nutzen darin sieht, euch nicht reif werden zu lassen, um euch, die
Unreifen, zu beherrschen und auszubeuten« (HL, 295). Oder er geifielt die
»Abrichtung« der jungen Menschen »zu den Zwecken der Zeit« und beklagt,
dass die Jugendlichen gemiaf} der staatlichen Niitzlichkeitsdoktrin »in der
Fabrik der allgemeinen Utilitdten arbeiten [sollen], bevor sie reif sind, ja
damit sie gar nicht mehr reif werden — weil dies ein Luxus wire, der dem
»Arbeitsmarkte« eine Menge von Kraft entziechen wiirde« (HL, 299). Das
klingt wie eine Polemik gegen die Ausrichtung der Bildung auf die Anforde-
rungen der Wirtschaft — und das ist es »selbstverstédndlich« auch —, doch es
ist eben nicht die unmittelbare Ausrichtung auf den Markt, die hier vor allem
im Fokus steht, denn die iibermifiige historische Bildung ist ja schwerlich
ein Postulat 6konomischer Ultilitaristen. Vielmehr geht es Nietzsche, wie
gesagt, um die mittelbare »Nutzbarmachung« (HL, 300, vgl. auch 323, 326)
einer Jugend, die in der Schule »durch alle Jahrtausende gepeitscht« (HL,
299) und mit historischem Wissen gleichsam zugeschiittet wird, um ihre
Eigentatigkeit zu zdhmen und die entsprechenden Energien dem Staat zu-
zufiihren. Diejenigen aber, die sich dann nach dem Gymnasium auch noch
auf der Universitat historischen Studien widmen, betreiben diese im Geiste
eben jener Markt-Utilitéten, von denen sie sich im Namen der klassischen
Bildung mit Pathos abzusetzen pflegen. Thre Tatigkeit gleicht sich unverse-
hens der Fabrikarbeit an, wie Nietzsche in einer virtuosen Passage darlegt,
die es verdient, ausfiihrlicher zitiert zu werden:

Nun betrachte man aber gar den historischen Studenten, den Erben einer allzufri-
hen, fast im Knabenalter schon sichtbar gewordenen Blasirtheit. Jetzt ist thm die
»Methode« zu eigener Arbeit, der rechte Griff und der vornehme Ton nach des
Meisters Manier zu eigen geworden; ein ganz isolirtes Capitelchen der Vergangen-
heit ist seinem Scharfsinn und der erlernten Methode zum Opfer gefallen; [...]. War
er schon als Knabe »fertige, so ist er nun bereits tiberfertig: man braucht an thm
nur zu schitteln, so fillt einem die Weisheit mit Geprassel in den Schooss; doch die
Weisheit ist faul und jeder Apfel hat seinen Wurm. Glaubt es mir: wenn die Men-
schen in der wissenschaftlichen Fabrik arbeiten und nutzbar werden sollen, bevor
sie reif sind, so ist in kurzem die Wissenschaft ebenso ruinirt, wie die allzuzeitig in
dieser Fabrik verwendeten Sclaven. Ich bedaure, dass man schon néthig hat, sich
des sprachlichen Jargons der Sclavenhalter und Arbeitgeber zur Bezeichnung sol-
cher Verhiltnisse zu bedienen, die an sich frei von Utilititen, enthoben der Lebens-
noth gedacht werden sollten; aber unwillkiirlich dringen sich die Worte »Fabrike,
»Arbeitsmarkt«, »Angebot«, »Nutzbarmachung« — und wie all die Hiilfszeitworter
des Egoismus lauten — auf die Lippen, wenn man die jiingste Generation der Ge-

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 205

lehrten schildern will. [...] Denen, die unermiidlich den modernen Schlacht- und
Opferruf »Theilung der Arbeit! In Reih’ und Glied!« im Munde fihren, ist einmal
klarlich und rund zu sagen: wollt ihr die Wissenschaft méglichst schnell férdern, so
werdet ihr sie euch méglichst schnell vernichten; wie euch die Henne zu Grunde
geht, die ihr kinstlich zum allzuschnellen Eierlegen zwingt. Gut, die Wissenschaft
ist in den letzten Jahrzehnten erstaunlich schnell geférdert worden: aber seht euch
nun auch die Gelehrten, die erschépften Hennen an. Es sind wahrhaftig keine »har-
monischen« Naturen: nur gackern kénnen sie mehr als je, weil sie 6fter Eier legen:
freilich sind auch die Eier immer kleiner (obzwar die Bucher immer dicker) gewor-
den. (HL, 300f.)

So wie er mit dem »historischen Fieber« im Gymnasium abrechnet, rechnet
Nietzsche also auch mit dem fabrikméflig-arbeitsteiligen Wissenschaftsbe-
trieb an der Universitat ab. Damit schliefit er nahtlos an seine bereits zwei
Jahre zuvor in seinen Vortrigen Ueber die Jukunft unserer Bildungsanstalten
geduflerte Kritik an, und um die Frage nach dem niitzlich-unniitzen histo-
rischen Wissen in der Jugenderziechung weiter zu profilieren, lohnt es sich,
wie angekiindigt, noch einen Blick auf diese Vortrage zu werfen. Dabei wird
nun auch das »unniitzec Form-Wissen der Literatur in den Fokus riicken.'

Gehalten wurden die fiunf Vortrige tiber die Bildungsanstalten in der Zeit
zwischen Januar und Marz 1872; ein urspriinglich geplanter sechster Vor-
trag musste aus gesundheitlichen Griinden abgesagt werden und wurde
auch nicht in schriftlicher Form ausgearbeitet.”” Der erst 27hrige Nietzsche
stand damals noch ziemlich am Anfang seiner Basler Karriere, zugleich aber
auch mitten in jenem »Lebensalter der Anmaassung«, von dem er spdter

19 1m Folgenden werde ich teilweise auf Punkte zuriickgreifen, die ich in anderem Kontext
dargelegt habe in Schnyder, Ursprungskritik.

Angekiindigt waren, wie auch der Untertitel von Nietzsches Manuskript zeigt, »Sechs
offentliche Vortrage« (KSA, Bd. 1, S. 641); fir den sechsten (und sogar einen siebten)
existieren nur Notizen. Vgl. dazu z.B. Friedrich Nietzsche, Nachlass 1869-1874, S. 249
(8 [69]) und S. 254-256 (8 [86]-[89]). Hatte Nietzsche zunachst noch an eine Publikation
gedacht, riickte er spiter von diesem Plan ab. Die ausgearbeiteten finf Vortrage wurden
erst in den 1890er Jahren von seiner Schwester publiziert. Vgl. zu den Publikationsplanen
Timo Hoyer, Nietzsche und die Padagogik. Werk, Biographie und Rezeption, Wiirzburg
2002, S. 265f. u. 277f.

20

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 Peter Schnyder

sprechen sollte,?! und so hinderte ihn der Status des Neulings nicht daran,
vor jewells 300 Angehorigen des Basler Burgertums und der Universitit
- unter ihnen auch Jacob Burckhardt — zu einer vernichtenden Kritik der
von allen als niitzlich gefeierten, in seinen Augen aber ganz und gar unniit-
zen zeitgendssischen Gymnasial- und Universitétsbildung auszuholen - und
das Publikum war offenbar begeistert.?? Das spricht fiir das damalige Basel,
denn es ist doch ein starkes Stiick, wenn einer, der gerade als Universi-
tits- und Padagogiumsprofessor berufen worden ist, keinen guten Faden an
den Institutionen lasst, fiir die er arbeitet. — Nietzsche hat seine rhetorische
Bombe zwar insofern entschirft, als er im Rahmen einer einleitenden captatio
benevolentiae darauf hinweist, er spreche nicht von den Basler Verhéltnissen,
well er sich als aus Deutschland zugewanderter Professor »fiir viel zu fremd
und unerfahren halte« (BA, 643).%> Mit feinem Gespiir fiir eidgendssische
Empfindlichkeiten merkt er an, er spreche allein von den »deutschen
[Bildungs-]Institutionen« (BA, 644). Nur sind das eben, wie er sel-
ber unauffallig konzediert, diejenigen, »deren wir uns ja auch hier [in Basel]
zu erfreuen haben« (BA, 644). Sein Rundumschlag zielte mithin durchaus
auch auf die Basler Institutionen und damit auf sein eigenes Arbeitsumfeld.
Nietzsche beginnt seine Kritik also mit einer klassischen, notdiirftig den
Affront seiner Vortrage verschleiernden captatio benevolentiae, doch dann
verlésst er schnell das Geleise der rhetorischen Erwartungen, denn was er
im Folgenden bietet, sind keine diskursiv erérternden Reden. Vielmehr
setzt er zu einer hybriden Vortragsform an, indem er vom Katheder aus
eine Geschichte zu erzihlen beginnt; und zwar nicht einfach eine Exem-
pelgeschichte, wie sie zur Illustration des diskursiv Erérterten in jede Rede
eingestreut sein kann, sondern eine sich tiber alle Vortrdge hinzichende,
angeblich autobiographische Geschichte, in der die Beteiligten ausfiihrlich
zu Wort kommen.

21 Vgl. Friedrich Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches I, in: KSA, Bd. 2, S. 341: »Le-
bensalter der Anmaassung. — Zwischen dem sechsundzwanzigsten und dreissigs-
ten Jahre liegt bei begabten Menschen die eigentliche Periode der Anmaassung; es ist die
Zeit der ersten Reife, mit einem starken Rest von Sduerlichkeit. [...].«

22 Vgl. den Brief an Erwin Rohde vom 28. Januar 1872. Friedrich Nietzsche, Briefwechsel.

Kritische Gesamtausgabe [KGB], begriindet von Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Ber-

lin/New York 1975ff., Bd. II/1, S. 279: »Hier halte ich jetzt Vortrige >tiber die Zukunft un-

serer Bildungsanstalten< und habe es bis zur >Sensation, hier und da zum Enthusiasmus
gebracht.« Von 300 Zuhorern ist die Rede in Nietzsches Brief an Ernst Wilhelm Fritzsch

vom 22. Mirz 1872, ebd., S. 300.

Hier und im Folgenden wird mit der Sigle BA und Seitenzahl verwiesen auf Friedrich

Nietzsche, Ueber die Zukunft unserer Bildungsanstalten, in: KSA, Bd. 1, S. 641-752.

23

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 207

Die lange Geschichte, die Nietzsche seinen Basler Zuhorern tiber mehre-
re Wochen hinweg zu erzihlen unternahm, wird einleitend - obschon sie
weitgehend frei erfunden ist — als eigenes Erlebnis angekiindigt:2* »Ich bin
einmal durch seltsame, im Grunde recht harmlose Umstinde Ohrenzeuge
eines Gesprachs gewesen, [...J« (BA, 651). In der Folge werden dann diese
»recht harmlosen Umstinde« in wenigen Séitzen umrissen, wobei Nietzsche
sein Publikum auf eine kleine Zeitreise zuriick nach Bonn mitnimmt, wo er
einst tatsdchlich als Student ein Jahr verbracht hat; ein Jahr, »welches durch
die Abwesenheit aller Pline und Zwecke, losgeldst von allen Zukunftsab-
sichten« gewesen sei und im Riickblick »fast etwas Traumartiges an sich
tragt« (BA, 653). Der junge Nietzsche der Erzahlung bewegte sich mithin,
zusammen mit einem engen Freund, in einem Raum auflerhalb jeder Niitz-
lichkeit, wie in einer Passage weiter ausgefiihrt wird, die sich wie eine hochst
verdichtete Modulation tiber das Thema der Niitzlichkeit liest und in der
auch der Nexus von Macht und niitzlichem Wissen ganz direkt angespro-
chen wird:

Wir waren uns bewuf}t, dafl wir damals an einen sogenannten Beruf insgesammt
nie gedacht hatten [...]. Die nur zu hdufige Ausbeutung dieser Jahre durch den Staat,
der sich moglichst bald brauchbare Beamte heranziechen und sich ihrer Fiigsamkeit
durch tberméafiig anstrengende Examina versichern will, war durchaus von unserer
Bildung in weitester Entfernung geblieben; [...] ein solches zweckloses Sich-Beha-
genlassen am Moment, ein solches Sich-Wiegen auf dem Schaukelstuhle des Au-
genblicks [muss] fiir unsre allem Unniitzen abholde Gegenwart fast unglaubwiirdig,
jedenfalls tadelnswerth erscheinen [...]. Wie unniitz waren wir! Und wie stolz waren
wir darauf, so unniitz zu sein! Wir hitten mit einander uns um den Ruhm streiten
konnen, wer von Beiden der Unniitzere sei. Wir wollten nichts bedeuten, nichts
vertreten, nichts bezwecken, wir wollten ohne Zukuntft sein, nichts als bequem auf
der Schwelle der Gegenwart hingestreckte Nichtsnutze —— und wir waren es auch,
Heil uns! (BA, 663f.)

Damals habe er mit seinem Freund beschlossen, einen bereits einige Jahre
zuvor geschlossenen philosophisch-kiinstlerischen Bund zu erneuern, und
zwar an eben derselben Stelle wie damals. Also seien sie am verabredeten
Tag zundchst mit ihrer Studentenverbindung nach Rolandseck am Rhein
aufgebrochen und hitten dann am Mittag mit ithren Farbenbriidern noch
ausgiebig gefeiert, wobei Nietzsche offenbar selbst als »musikalischer Be-

24 Nietzsche meinte dazu in seinem Brief vom 20. Dez. 1872 an Malwida von Meysenbug:
»Die ganze Rheinscenerie, so wie alles Biographisch-Scheinende [in den Vortragen] ist er-
schrecklich erlogen. Ich werd’ mich hiiten die Baseler mit den Wahrheiten meines Lebens
zu unterhalten oder nicht zu unterhalten: [...]«, KGB, Bd. II/3, S. 104.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 Peter Schnyder

rather« (BA, 655) fir die immer wilder werdende musikalische Unterhal-
tung zustindig war — ein Umstand, der tibrigens durchaus gedeckt ist durch
biographische Details aus Nietzsches Leben als Mitglied der Studentenver-
bindung Franconia in Bonn.”

Auf dem Hohepunkt des zweifelhaften bacchantisch-musikalischen Treibens
setzen sich die beiden Freunde aber ab: »[...] unmittelbar nach dem geheul-
dhnlichen Schluflaccord verschwanden wir beide durch die Thiire: hinter
uns klappte gewissermaflen ein briillender Abgrund zu« (BA, 655). Da die
fur die Erneuerung des Bundes vorgesehene Abendstunde allerdings noch
nicht herangeriickt ist, beschlieen die beiden, in der unmittelbaren Néhe
ithres Geheimortes noch ein bisschen einer ihrer »einsamen Liebhabereien«
(BA, 655) zu frénen: »Wir pflegten damals mit Passion Pistolen zu schieflen,
[...J« BA, 655). Und als wire die Vorstellung des schieflenden Studenten
Nietzsche nicht schon skurril genug, lasst es sich der Professor Nietzsche
nicht nehmen, sein Basler Publikum an dieser Stelle darauf hinzuweisen,
dass ihm sein praktisches Schiitzenwissen in seiner »spiteren militarischen
Laufbahn von grofiem Nutzen gewesen« sei (BA, 655) — eine Behauptung,
die gerade vom Basler Publikum, das kurz zuvor das ganz und gar unhero-
ische Ende von Nietzsches Militdrkarriere miterlebt hatte, eigentlich nur als
ironisch gemeint verstanden werden konnte: Er hatte 1867/68 in Naumburg
eine militdrische Grundausbildung begonnen, die er nach einem schweren
Reitunfall abbrechen musste. Mit seiner Berufung nach Basel verlor er die
preuflische Staatsbiirgerschaft und war deshalb nicht mehr wehrpflichtig.
Trotzdem wollte er 1870 unbedingt auf deutscher Seite gegen Frankreich
kampfen und stellte deshalb ein Urlaubsgesuch beim Rektorat. Dieses Ge-
such wurde erstaunlicherweise bewilligt, allerdings mit der Auflage, dass er
nur als unbewaffneter Sanititssoldat in den Krieg ziehen diirfe. Tatsdchlich
ging er dann nach Deutschland, doch dort erkrankte er schon im Kasernen-
dienst so schwer, dass er nie zum Einsatz kam und schon nach knapp einem
Monat wieder nach Basel zurtickkehrte. Mit einem »grofien« militarischen
»Nutzen« des Pistolenschiefiens ist es da nicht weit her.

Aber zurtick zu den beiden schieflenden Nichtsnutzen im Wald: Kaum sind
die ersten Schiisse auf einen Baumstrunk gefallen, werden sie von einem al-
ten Mann und dessen Begleiter unterbrochen. Der Greis argert sich schreck-
lich und sein Begleiter meint, die »explodirenden Vergniigungen« der Jing-
linge seien »ein wahres Attentat gegen die Philosophie« (BA, 658), denn der

25 Vgl. fiir eine Schilderung eines tatséichlichen Verbindungsausflugs nach Rolandseck den
Brief Nietzsches an seine Schwester vom 11./12. Dez. 1864, ebd., Bd. 1/2, S. 23-25.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 209

Greis sei einer der grofiten »Philosophen« und habe sich »diese ruhige und
abgelegne Einsambkeit fiir ein Wiedersehen mit seinem Freunde ausgesucht«
(BA, 659). Die Studenten wollen ihrerseits zunichst nicht recht einsehen,
weshalb man bloff wegen eines alten Philosophen authéren sollte zu schie-
len. Schliefilich arrangiert man sich aber, und so wird der junge Nietzsche —
sozusagen mit noch rauchendem Colt im Giirtel — zum Ohrenzeugen jenes
Gesprachs zwischen dem Philosophen und dessen Begleiter, das er in seinen
Vortragen in extenso referiert und damit wieder aufleben lésst.

Wie sich im Gespréch bald herausstellt, ist der alte Philosoph der einstige
Lehrer seines Begleiters, der unterdessen selber zum Lehrer geworden ist;
freilich zu einem, der an der >realexistierenden Schule« leidet, wo man, wie
er ausfiihrt, »den Nutzen als Ziel und Zweck der Bildung« (BA, 667) gesetzt
habe und die Bildungsaufgabe — man kénnte sagen: im Sinne einer >employ-
ability< avant la lettre — allein darin sehe, »méglichst >courante« Menschen
zu bilden, in der Art dessen, was man an einer Miinze >courant« nenne
(BA, 667).2° In manchen Punkten pflichtet ihm sein Schopenhauer’scher
Mentor bei, tadelt ihn aber zugleich fiir seine vorschnelle Resignation und
o6ffnet den Blick auf eine Zukunft hin, in der wieder, jenseits der Erziehung
niitzlicher Staatsdiener, eine wahre Bildung im Kreis einer Elite moglich
sein werde. Im méandrierenden Verlauf dieses Gesprachs klingen mithin
viele Uberlegungen an, die spiter auch in die Uneitgemdissen Betrachtungen
iiber die Historie und tiber Schopenhauer als Erueher eingeflossen sind: Schon
hier ist ausfiihrlich die Rede von den Irrwegen der zeitgenossischen Gym-
nasien und Universitéten, die laut dem Philosophen von » Anstalten der
Bildung« zu »Anstalten der Lebensnoth« (BA, 717) geworden
seien, in denen im Namen einer »Pseudokultur« (BA, 710) junge Menschen
vom Staat diszipliniert und mit der Aussicht auf Beamtenstellen gekodert
werden: »Ein neues Phanomen! Der Staat als Leitstern der Bildung!« (BA,
710), wie Nietzsche den Philosophen sarkastisch ausrufen lasst. Und was
von den Gymnasien gilt, gilt nach der Meinung des Philosophen auch fiir
die Universititen, wo im Rahmen der sogenannten »akademischen Freiheit«
zwar alles mogliche Wissen (auch >unniitzes<) vermittelt werden kann — aber
nur so lange, wie der Staat als Endzweck der ganzen universitiren »Sprech-
und Horprozedur« anerkannt bleibt:

Wenn ein Auslidnder unser Universitdtswesen kennen lernen will, so fragt er zuerst
mit Nachdruck: Wie héngt bei euch der Student mit der Universitdt zusammen?

%6 Vgl. die fast wortlich gleichen Ausfithrungen in Friedrich Nietzsche, Schopenhauer als
Erzieher, in: KSA, Bd. 1, S. 387

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 Peter Schnyder

Wir antworten: Durch das Ohr, als Horer. [...] Der Student hort. [...] Der Lehrer
aber spricht zu diesen hérenden Studenten. [...] Ein redender Mund und sehr viele
Ohren mit halb soviel schreibenden Hénden - das ist der auflerliche akademische
Apparat, das ist die in Thatigkeit gesetzte Bildungsmaschine der Universitit. Im
Ubrigen ist der Inhaber dieses Mundes von den Besitzern der vielen Ohren getrennt
und unabhingig: und diese doppelte Selbstindigkeit preist man mit Hochgefiihl
als >akademische Freiheit. Ubrigens kann der Fine — um diese Freiheit noch zu
erhéhen - ungefihr reden, was er will, der Andre ungefahr héren, was er will: nur
daf} hinter beiden Gruppen in bescheidener Entfernung der Staat mit einer gewis-
sen gespannten Aufsehermiene steht, um von Zeit zu Zeit daran zu erinnern, dafl
er Zweck, Ziel und Inbegriff der sonderbaren Sprech- und Hérprozedur sei. (BA,
7391.)

Das Hauptziel von Nietzsches Polemik ist mithin eben die anpasserische
Unterwerfung der Bildung unter die Interessen des Staats. Natiirlich nimmt
er auch die Vermittlung gewisser >verstaubter< oder >unniitzer< Wissensin-
halte sowie das wissenschaftliche Spezialistentum per se kritisch aufs Korn,
doch besonders stofiend ist fur ihn, dass das historische Wissen in der
zeitgenossischen »Bildungsmaschine« (BA, 740) jedes subversive, kritisch-
kreative Potential verliert und allein zu einem ideologischen Schmiermittel
fur den Staat wird. Es sind demnach weniger die konkreten Versatzstiicke
unniitzen< Wissens, die er anprangert, sondern die Art und Weise, wie mit
ihnen umgegangen wird - die Art und Weise, wie ein im utilitaristischen
Sinne unniitzes Wissen vom Staat instrumentalisiert wird, anstatt dass man
es in seiner >Unniitzlichkeit< ernst nimmt und fiir den nicht-staatlichen Nut-
zen des Lebens fruchtbar macht.

Vergegenwirtigt man sich die radikale Absage an den Staatsnutzen in die-
sem Bildungskonzept, wird deutlich, wie fragwiirdig es ist, Nietzsche zum
»Vorldufer<« nationalsozialistischer Erziehungsprogramme zu stempeln. Seine
Absage an jede staatliche »Utilitétsriicksicht« (BA, 708) im Umgang mit his-
torischem Wissen miisste jedem totalitdren Regime ein Dorn im Auge sein.
Wer entsprechend argumentiert, blendet denn auch diese Absage meistens
aus und konzentriert sich vor allem auf den elitiren Charakter des von
Nietzsche postulierten Bildungsprogramms, in dem wiederholt davon die
Rede ist, dass nur wenige Auserlesene wahrer Bildung fihig seien und dass
solche Bildung nur durch »Zucht« (BA, 730) und »grofle Fihrer« (BA, 746)
moglich sei.

Nun werden bei Nietzsche zweifellos verschiedene Ideen angesprochen, die
befremdlich klingen, doch was dabei nur zu oft vergessen geht, ist, dass er
seine Bildungsanstalten-Vortridge in einer Form vorgetragen hat, die ver-
schiedene Perspektivierungen zuldsst und die in dieser Polyperspektivitit

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 211

viel Raum fiir Ironie bietet. Meistens werden diese Vortrige — sofern man
sie {iberhaupt ernst nimmt und nicht einfach stillschweigend tibergeht?’
— ihrer literarisch-rhetorischen Form entkleidet und auf einen eindeutigen
diskursiven Gehalt reduziert. Die Form wird sozusagen als >unniitzes< Ber-
werk aufler Acht gelassen; die Erzihlung als Erzihlung nicht beachtet.?®
Demgegentiber soll im Folgenden, wie angekiindigt, gezeigt werden, dass
man Nietzsches Bildungsvortragen nur gerecht wird, wenn man dieses >un-
niitze« Formwissen ernst nimmt.

Die gleichsam sokratische Ironisierung der Vortrdge ergibt sich zunichst
aus der dialogischen Form, in der zwar dem Schopenhauer’schen Philoso-
phen — wie dem platonischen Sokrates - eine besondere Mentoren-Rolle zu-
kommt, in der aber auch diese Mentoren-Stimme durch die Gesprachsform
perspektiviert ist. Zudem wird das Verhandelte nicht zuletzt gerade vom
dominanten Philosophen explizit ironisiert, wenn er das Gesprach mit sei-
nem Begleiter selbst als »Bildungskomddie« (BA, 721) bezeichnet. Und dass
nicht nur dieses Gesprich, sondern die ganze Erzdhlung Nietzsches etwas
von einer solchen Komddie hat, ist ja schon durch den fritheren Hinweis auf
die Pistolen-Episode deutlich geworden. Es wird aber noch deutlicher, wenn
man jene narrative Uberleitung liest, in der Nietzsche erzihlt, wie er und
sein Freund sich - begeistert von dem unbemerkt mitgehdrten Gesprich
- dem Philosophen im eigentlichen Sinne an den Hals werfen wollen: Als
die beiden Jiinglinge in der unterdessen eingebrochenen Dunkelheit auf die
beiden Gesprichspartner losstiirzen, glauben diese, es handle sich um einen
Uberfall, denn sie haben die beiden jungen Studenten schon wieder ver-
gessen. Der greise Philosoph und sein Begleiter wollen also mitsamt ihrem
Hund fliichten, — und so verkommt die enthusiastische Philosophen-Umar-
mung zur Karikatur:

Unsere Umarmung mifilang véllig, als wir ihn [den Philosophen] einholten. Denn
mein Freund schrie in dem Augenblicke, weil der Hund ihn gebissen hatte, und der
Begleiter sprang mit solcher Wucht auf mich los, dafl wir beide umfielen. Es ent-
stand, zwischen Hund und Mensch, eine unheimliche Regsamkeit auf dem Erdbo-
den, die einige Augenblicke andauerte - bis es meinem Freunde gelang, mit starker

% Im Nietzsche-Handbuch z.B. wurde den Vortrigen im Abschnitt zu den Werken kein
Artikel gewidmet. Eine besondere Haltung nimmt Niemeyer in einer seiner jingsten Pu-
blikationen ein: Er sondert die BA zusammen mit dem ganzen Frithwerk bis 1876 aus
Nietzsches (Fuvre aus, mit der Begriindung, dass es zu stark von Wagner beeinflusst sei.
Vgl. Christian Niemeyer, Nietzsche. Werk und Wirkung eines freien Geistes, Darmstadt
2013, S. 11.

2 Vgl. 2.B. die Zusammenfassungen des >Gehalts< in Timo Hoyer, Nietzsche und die Pida-
gogik, S. 264-278, und in Christian Niemeyer (Hg.), Nietzsche-Lexikon, S. 38-40.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 Peter Schnyder

Stimme und die Worte des Philosophen parodirend, zu rufen: »Im Namen aller Kul-
tur und Pseudokultur! Was will der dumme Hund von uns! Vermaledeiter Hund,
weg von hier du Uneingeweihter, Nie-einzuweihender, weg von uns und unseren
Eingeweiden, gehe schweigend zuriick, schweigend beschamt!« (BA, 719)

Spatestens nach dieser Wilhelm-Busch-Szene mit Slapstick-Charakter, in der
zudem durch das paronomastische — und frithere Ausfithrungen parodie-
rende®® - Spiel um die Worte »Eingeweihte« und »Eingeweide« jedes elitire
Initiations-Pathos ironisch gebrochen wird, miisste klar sein, dass Nietzsche
hier vor seinem Basler Publikum auch ein komddiantisches Maskenspiel
spielt. Und mit dem Verweis auf das nicht nur, aber doch auch komédianti-
sche Maskenspiel kommt auch die literarische Form von Nietzsches Darle-
gungen zum >unniitzen« Wissen in der Jugendbildung ins Spiel: Nietzsches
Vortrage sind, wie erwdhnt, keine Reden, sondern eine tiber finf Vorle-
sungsstunden ausgedehnte Erzihlung, die zu keinem rechten Ende kommt
- auch aus dem handfesten Grund, dass Nietzsche seinen Vortragszyklus
nicht abgeschlossen hat. Es geht also um eine lange Erzihlung, die ihrer-
seits vor allem aus in direkter Rede berichteten Gespriachen besteht. Kein
Wounder, dass bei dieser Form der rote argumentative Faden zuweilen aus
dem Blick gerdt (und Nietzsche offenbar auch selbst an manchen Stellen
die Ubersicht iiber sein Erzahlarrangement verlor)** — kein Wunder, zumal
wenn man sich noch einmal vergegenwirtigt, bei welchen erzihlerischen
Nebenumstinden sich Nietzsche lange aufhilt, ohne dass deutlich wiirde,
was diese Details und Umwege zum Gesamtargument beitragen sollen.
Und doch scheint ihm selbst gerade an manchen dieser Details viel gelegen
zu haben. Denn schon in seinen im Nachlass erhaltenen Konzepten fiir seine
Vortréige taucht in eier Reihe von nur wenigen Worten zum Beispiel pro-
minent das Stichwort »Pistolen<®! auf. Doch welche Bedeutung kommt der

29 Die Worte, auf die der Freund »parodirend« Bezug nimmt, sind die folgenden: »Den Aller-
meisten von denen, welche von ihrer Universititszeit an so selbstgeféllig und ohne Scheu
in den erstaunlichen Triimmern jener [hellenischen] Welt herumwandern, sollte eigentlich
aus jedem Winkel eine méchtige Stimme entgegenténen: >Weg von hier, Ihr Uneingeweih-
ten, Thr niemals Einzuweihenden, fliichtet schweigend aus diesem Heiligthum, schwei-
gend und beschidmtl« (BA, 701). In dieser Passage spricht nicht (wie Nietzsche schreibt)
der Philosoph, sondern dessen Begleiter; die parodierten Worte sind also diejenigen einer
anonymen »méchtige[n] Stimmes, von der der Begleiter spricht.

30 Vgl. dazu noch einmal Anm. 29; ebenso z.B. den >Fehler,, dass der Philosoph sich im
vierten Vortrag plotzlich an »[s]eine Freunde« (BA, 713 u. 716) wendet, obschon er zu
diesem Zeitpunkt mit seinem Begleiter allein spricht. Die beiden Jiinglinge stoflen erst
spdter dazu (vgl. BA, 719f.).

*! Friedrich Nietzsche, Nachlass 1869-1874, S. 414 (18 [5]).

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 213

entsprechenden skurrilen Szene in der Erzdhl- und letztlich dann auch Ar-
gumentationsdkonomie zu? Auf den ersten Blick eigentlich keine. Doch bei
genauerem Hinsehen ist es allein dieses >unniitze« Pistolenschieflen der jun-
gen »Nichtsnutze« (BA, 664), das zu deren Zufallsbegegnung mit dem alten
Philosophen und damit zu einem entscheidenden Bildungsimpuls fihrt. Aus
der zweckfreien Knallerei geht unversehens ein fruchtbares philosophisches
Gesprich hervor, in dem das Pistolenschiefien iibrigens spater auch noch in
einer wiederum komédiantischen Szene sogar zu einem Mittel fiir den alten
Philosophen wird, um mit seinem sehnlich erwarteten Freund zu kommu-
nizieren®? —, diesem Freund, von dem anfangs die Rede ist (BA, 659) und
der im ungeschriebenen sechsten Vortrag als »Litterat« oder »Musiker« zur
Gruppe um den Philosophen hitte stoflen sollen.?® Bildung findet hier also
tiber den vordergriindig unniitzen Umweg des otium, der Mufie, zweier jun-
ger Ménner statt. Und diese fruchtbar-unniitze Umwegigkeit, die hier nur
an der Pistolen-Episode gezeigt wurde, liefle sich auch an vielen anderen
Elementen in Nietzsches Text nachweisen. Sie gehdrt eben mit zu einem
erzihlerisch-literarischen Wissen um Digressionen, das nach konventionel-
len Wertmaf3stiben als unniitz erscheint, das aber nach Nietzsche — der den
Meister der Digression, Laurence Sterne, als den »freiste[n] Schriftsteller«
verehrte®® - entscheidend ist fiir den wahren Nutzen des philosophischen
und historischen Bildungswissens: Dieses literarische Wissen des Umwegs
sperrt sich in produktiver Weise gegen alle Varianten der Rickfiihrung von
Bildung und Historie auf angebliche Grundgesetze - seien es nun geschichts-
philosophische oder statistische. Es verhindert die unzulidssige Reduktion
der »Dramen« der Historie auf schliissige Hauptgedanken, wie Nietzsche in
der zweiten Unzeitgemdissen durch einen entsprechenden Vergleich ausfiihrt:

Wenn der Werth eines Dramas nur in dem Schluss- und Hauptgedanken liegen
sollte, so wiirde das Drama selbst ein moglichst weiter, ungerader und mithsamer
Weg zum Ziele sein; und so hoffe ich, dass die Geschichte ihre Bedeutung nicht in

32" Als der Philosoph aus der Ferne das Signal des Freundes hort, wendet er sich an die Stu-
denten: »p]Auf! Thr Pistolenschiitzen, jetzt zeigt eure Kiinste einmal! Hort thr den strengen
Rhythmus jener uns begriifienden Melodie? Diesen Rhythmus merkt euch und wieder-
holt ihn in der Reihenfolge eurer Explosionen!< / Dies war eine Aufgabe nach unserem
Geschmack [...]. Der erste, der zweite und der dritte Schuf} giengen schneidig in die Nacht
hinaus - jetzt schrie der Philosoph >falscher Taktl; [...]J« (BA, 734).

In Nietzsches Notizen ist vom »Freund« sowohl als »Musiker« als auch als »Litterat« die
Rede. Vgl. Friedrich Nietzsche, Nachlass 1869-1874, S. 246 (8 [62]) und S. 254 (8 [86]).
Vgl. dazu den Sterne gewidmeten Aphorismus 113 »Der freieste Schriftsteller« in Mensch-
liches, Allzumenschliches II, in: KSA, Bd. 2, S. 424-426, v.a. S. 425: »Seine Abschweifun-
gen sind zugleich Forterzdhlungen und Weiterentwicklungen der Geschichte; [...].«

33

34

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 Peter Schnyder

den allgemeinen Gedanken als einer Art von Bliithe und Frucht, erkennen diirfe:
sondern dass ihr Werth gerade der ist, ein bekanntes, vielleicht gewohnliches The-
ma, eine Alltags-Melodie geistreich zu umschreiben, zu erheben, zum umfassenden
Symbol zu steigern und so in dem Original Thema eine ganze Welt von Tiefsinn,
Macht und Schoénheit ahnen zu lassen. (HL, 292)

Spater hatte Nietzsche nicht mehr mit so viel Emphase vom »umfassenden
Symbol« gesprochen, doch bereits hier ist jene Fokussierung auf das All-
tagliche, Gewohnliche und vermeintlich Nebensichliche auszumachen, das
nach Nietzsches Meinung von der problematischen Version der monumen-
talischen Historie unbeachtet bleibt. Schon hier ist von den »ganze[n] gros-
se[n] Theilen« der Geschichte die Rede, die »verachtet« werden und »wie
eine graue ununterbrochene Fluth« (HL, 262) in den Fluss des Vergessens
flieflen; schon hier ist also jenes »graue« Forschungsfeld umrissen, das spater
fiir Nietzsche — in Ankniipfung an die positive Variante der antiquarischen
Geschichtsschreibung - zu dem des »Genealogen« werden sollte, dessen
Farbe »das Graue, will sagen, das Urkundliche, das Wirklich-Feststellba-
re, das Wirklich-Dagewesene«® ist. Nach utilitaristischen Maf3stiben ist das
Wissen tiber das graue Meer des Nebensichlichen und Marginalen ein >un-
niitzes Wissen, doch wenn man sich auf dieses Wissen — entgegen prakti-
schen Nitzlichkeitserwagungen und anders als in den staatlichen »Bildungs-
maschineng, die diesem Wissen seinen Stachel nehmen - einlisst, kann es
zu wahrem Bildungswissen werden. Schreibt Nietzsche dem antiquarischen
Historiker in der zweiten Unzeilgemdssen in positivem Sinne ein »Hindurch-
fuhlen und Herausahnen, ein Wittern auf fast verloschten Spuren, ein in-
stinctives Richtig-Lesen der noch so tiberschriebenen Vergangenheit, ein
rasches Verstehen der Palimpseste, ja Polypseste« (HL, 265f.) zu, so bleibt
dies auch eine zentrale Qualitit des Genealogen — entscheidend ist sowohl
fur den frihen wie fiir den spéteren Nietzsche nur, dass dieses »Wittern
auf fast verloschten Spuren« eben nicht im Sinne eines toten, staatlichen
Bildungsbegriffs domestiziert wird. Oder noch einmal anders formuliert:
Wenn Nietzsche in den frithen Basler Jahren gegen eine >fabrikméfiige or-
ganisierte historische Philologie polemisiert, in der — mit dem Philosophen
aus den Bildungsanstalten-Vortrégen gesprochen — »Conjekturen-Wiistlin-
ge« (BA, 705) ithr Unwesen treiben, so zielt diese Kritik vor allem auf die
arbeitsteilige Organisationsform der Philologie und nicht so sehr auf das

35 Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: KSA, Bd. 5, S. 245-412, hier S. 254.
Auf diese Stelle nimmt Foucault Bezug, wenn er seinen Nietzsche-Aufsatz mit den Worten
beginnt: »Grau ist die Genealogie; [...].« Michel Foucault, Nietzsche, S. 69.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Nutzen und Nachteil des Unniitzen bei Nietzsche 215

unniitze« Geschift dieser »Wistlinge«. Denn deren Arbeit hat im Rahmen
des »Richtig-Lesen[s] der Vergangenheit« durchaus seine Berechtigung.®® Es
darf ihr nur nicht im Zuge einer »fabrikméifligen« Bildungsverwaltung ihre
potentielle Sperrigkeit genommen werden. Auch das Unniitze Wissen der
»Conjekturen-Wiistlinge« kann niitzlich sein.

36 Vgl. zur Bedeutung der Philologie in allen Schaffensphasen Nietzsches Christian Benne/
Carlotta Santini, Nietzsche und die Philologie, in: Helmut Heit/Lisa Heller (Hg.), Hand-
buch Nietzsche und die Wissenschaften. Natur-, geistes- und sozialwissenschaftliche Kon-
texte, Berlin/Boston 2014, S. 173-200; ausfiihrlicher Christian Benne, Nietzsche und die
historisch-kritische Philologie, Berlin/New York 2005, zur Konjektur v.a. S. 96-101.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STEFAN WILLER

Wie unnutz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet?

Bouvard et Pécuchet ist Gustave Flauberts letzter Roman.! Er blieb unvollen-
det und erschien, nachdem Flaubert im Mai 1880 mit 58 Jahren gestorben
war, zundchst in Fortsetzungen als Zeitschriftenpublikation, dann im Marz
1881 als Buch. Die tiberaus sparliche Handlung scheint fast ausschliefilich
ein chikel zur Darstellung von Wissen zu sein; allerdings auf merkwiirdige
Weise. Bouvard und Pécuchet, zwei Pariser Angestellte — Schreiber, »copis-
tes« (48) —, ziehen sich mit einem kleinen ererbten Vermogen in das fikt-
ve normannische Provinzstddtchen Chavignolles zuriick, wo sie sich tiber
etliche Jahre mit praktischen und theoretischen Wissenschaften befassen,
von der Agrikultur iiber die Naturwissenschaften und Medizin, Geschichte,
Literatur und Politik, bis hin zum Spiritismus, der Religion und der Pa-
dagogik. Ihr immer neuer dilettantischer Enthusiasmus endet jedes Mal in
Enttduschung oder Langeweile, bis sie sich wieder auf das beschrinken,
was sie am besten (oder als Einziges) konnen — abschreiben. So stellt sich
gemafl Flauberts nachgelassenen Notizen ein méglicher Abschluss des im
Manuskript abbrechenden zehnten Kapitels dar: »Bonne idée nourrie en
secret par chacun d’eux. IIs se la dissimulent [...] puis se la communiquent
simultanément: copier. [...] Ils s’y mettent.« (399)2

Wihrend man mit Blick auf die Romanhandlung zunéchst von vollig nutz-
losem Wissen sprechen méchte, zeigt die Betonung der Schreibszene, dass es
mit jenem oberflichlichen Befund nicht sein Bewenden haben kann. Viel-
mehr liegt hier ein komplexes Spannungsverhaltnis von Wissen und Schrei-
ben vor, das bei einem poetologisch so reflektierten Autor wie Flaubert
nicht ohne Auswirkungen auf das Verhaltnis von Wissen und Literatur

L' Zitiert wird nach der Ausgabe Gustave Flaubert, Bouvard et Pécuchet. Avec des frag-

ments du »second volumes, dont le Dictionnaire des idées regues, hg. von Stéphanie
Dord-Crouslé, Paris 1999. Deutsche Zitate nach der Ausgabe: Gustave Flaubert, Bou-
vard und Pécuchet, tibers. von Thomas Dobberkau, Berlin 1980. Zitate aus beiden Aus-
gaben werden im Folgenden nur mit Angabe der Seitenzahl nachgewiesen (die deutschen
zumeist in den Fufinoten).

»Ein guter Gedanke, den beide heimlich hegen. Sie verschweigen ihn voreinander [...]
dann endlich teilen sie ihn sich gleichzeitig mit: Abschreiben wie frither [...]. Sie gehen ans
Werk.« (347) Die Ubersetzung folgt der Pléiade-Ausgabe (Paris 1975, S. 301), in der die
Formel lautet »copier, comme autrefois«.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 Stefan Willer

sein kann. Auch unabhingig davon lésst sich die Frage nach dem Nutzen
des Wissens nicht rein utilitaristisch formulieren und beantworten. Zum
Beleg sei auf die semantische Aufficherung von »nutzen< und »niitzlich« im
Franzosischen hingewiesen, das in diesem Fall ja immer mit zu befragen ist.
'Nitzlich« kann wtile sein, aber auch bénéfigue oder productif; -nutzen« heif3t
étre utile, aber auch servir; >unniitz« konnte man aufler mit mutile auch mit
vain ibersetzen; hinzu kdme die Frageformel & quot bon ?, entsprechend der
lateinischen Wendung cui bono?, in der »nutzen« als >gut sein fiir< erscheint.
Diese Anreicherung im Sprachgebrauch zeigt, dass mit der Frage nach dem
Nutzen des Wissens ein grammatisch-logisch weitldufiger Bereich betreten
ist, in dem sich die Finalitit des »um zu< und >damit< mit der Konsekutivitit
des >so dass¢ tiberschneidet, und dass diese Uberschneidung noch dazu die
wissens-ethischen Probleme des »dienen zu< und >gut sein fiir< aufwirft.

Was also bewirkt, wohin fuhrt Wissen in Bouvard et Pécuchet, wozu dient
es, wofur ist es gut? Diese Frage fordert zundchst eine Vorbemerkung zum
Problem des Enzyklopédischen in seinem Zusammenhang mit dem Nutzen
des Wissens in der und fiir die Literatur. Im Anschluss daran werde ich fiir
Flauberts Roman drei Ebenen unterscheiden: 1. die Ebene der fiktiven Ro-
manhandlung, auf der sich das Wissen der beiden Protagonisten vollzieht,
2. die Ebene der Textgenese, auf der Wissen als materielle Grundlage des
Romans fungiert, 3. die Ebene der Poetologie, auf der sich Flauberts Ro-
mankunst als das (angestrebte) Andere des Wissens profiliert.

I. Enzyklopadie und Roman

Flaubert hat Bouvard et Pécuchet wiederholt mit dem schlechthin maximalen
Ordnungsmodell des Wissens in Verbindung gesetzt: mit dem Modell der
Enyklopidie?® Tn brieflichen Auflerungen wihrend der jahrelangen Arbeit

3 In der neueren Flaubert-Forschung ist der Enzyklopédie-Hinweis topisch: »ce roman en-
cyclopédique« (Atsushi Yamazaki, Bouvard et Pécuchet ou la pulvérisation de la philo-
sophie, in: Etudes de Langue et Littérature Frangaises 90 (2007), S. 81-100, hier S. 81),
»enzyklopédische[r] Roman des Wissens« (Moritz Bafiler, Erhabene und komische Ko-
pisten. Roland Barthes tiber Gustave Flauberts »Bouvard und Pécuchet«, in: Heinz-Peter
Preufler/Matthias Wilde (Hg.), Kulturphilosophen als Leser. Portrits literarischer Lektii-
ren, Goéttingen 2006, S. 315-321, hier S. 321). In der wissensgeschichtlich vergleichen-
den Goethe-Melville-Flaubert-Analyse von Claire Barel-Moisan u.a. figuriert das Enzy-
klopadische unter den geradezu lehrbuchmiflig abzuschreitenden Themen (Fictions du
savoir, savoirs de la fiction. Goethe, »Les affinités électives«, Melville, »Mardi«, Flaubert,

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 219

am Roman nannte er das entstehende Werk eine Enzyklopédie der Dumm-
heit, sei es der modernen oder der allgemeinen menschlichen,* und sprach
von einer »espéce d’encyclopédie critique en farce«.® Diese oft zitierte, biin-
dige Formel fasst die spezifische Art (espece) des Romans im Ineinander von
Enzyklopadie, Kritik und Farce: eine kritische Enzyklopadie »als< oder »>in
Gestalt einer< Farce — also eines probaten literarischen Mittels, wenn es um
die Erniedrigung des Hohen, Erhabenen geht.6 Demnach wire die Farce in
Flauberts Formel als Instanz der Kritik, genauer gesagt: der kritischen De-
struktion des enzyklopéddischen Konzepts einer Totalisierung des Wissens
zu verstehen.

Allerdings ist >Kritik« im franzdsischen Sprachraum schon lange vor Flau-
bert integraler Bestandteil enzyklopadischer Unternehmungen, die die Ge-
samtheit des Wissens ihrer Zeit abbilden sollen. Zuerst findet sich diese
Kennzeichnung in Pierre Bayles Dictionnaire historique et crifique (1695-1697).
Wihrend es Bayle noch vorwiegend bei der impliziten Aufforderung an
seine Leser beldsst, als kritische Selbstdenker die Widerspriiche in den von
thm unverbunden nebeneinandergestellten divergierenden Lehrmeinungen
zu erkennen, beruht ein knappes Jahrhundert spater Diderots und d’Alem-
berts aufklarerische Encyclopédie (1751-1780) auf Kritik als einem Schliissel-
konzept der Wissenserfassung und -darstellung.” Kritik ist dort die Kunst-

»Bouvard et Pécuchet«, Neuilly-sur-Seine 2011, S. 204-214: »Encyclopédies et dictionnai-
res«, darin zu Bouvard et Pécuchet S. 209-214); vel. auch Hildegard Haberl, Ecriture
encyclopédique - écriture romanesque. Représentation et critique du savoir dans le ro-
man allemand et francais de Goethe a Flaubert, These, EHESS/Universitdat Wien 2010.
Besonders differenzierte Auseinandersetzungen finden sich bei Claudine Cohen, Bouvard
et Pécuchet réécrivent les sciences, in: Alliage 37/38 (1998), online unter http://www.
tribunes.com/tribune/alliage/37-38/cohen.htm [Datum des letzten Zugriffs: 23.12.2015]
und bei Dietrich Scholler, Umzug nach Encyclopaedia. Zur narrativen Inszenierung des
Wissens in Flauberts Bouvard et Pécuchet, Berlin 2002.

»Ce sera une espece d’encyclopédie de la Bétise moderne« (Brief an Adele Perrot,
17.10.1872, Correspondance, Bd. 4, S. 590); »L'ouvrage que je fais pourrait avoir com-
me sous-titre« >encyclopédie de la Bétise humaine« (Brief an Raoul-Duval, 13.10.1879,
Correspondance, Bd. 5, S. 535). Briefzitate folgen der Pléiade-Ausgabe: Gustave Flau-
bert, Correspondance, hg. von Jean Bruneau und Yves Leclerc, 5 Bde., Paris 1973-2007.
Zum programmatischen Stellenwert der Briefe Flauberts vgl. Gerhard Walter Frey, Die
asthetische Begriffswelt Flauberts. Studien zu der ésthetischen Terminologie der Briefe
Flauberts, Miinchen 1972.

% Brief an Edma Roger des Genettes, 19.8.1872, Correspondance, Bd. 4, S. 559.

Zur theatergeschichtlichen Herkunft der Farce aus den Zwischenakten spatmittelalterli-
cher Mysterienspiele vgl. Alan E. Knight, The Late Medieval French Farce. A Study in
Cultural Paradox, New Haven 1965.

7 Vgl. Andreas Kilcher, Mathesis und poiesis. Die Enzyklopidik der Literatur 1600 bis

2000, Miinchen 2003, S. 228. Kilcher weist darauf hin, dass seit Bayle speziell die Alpha-

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290 Stefan Willer

fertigkeit der Unterscheidung, die notwendig ist, um herauszufinden, was
aus der Fiille des zu Wissenden tiberhaupt wissenswert ist. Das geschieht
in Absetzung vom bloflen Vielwissen der frihneuzeitlichen Enzyklopidien
oder >Polymathien«. Wie man dem diesbeziiglichen Eintrag bei Diderot und
d’Alembert entnehmen kann, ist unkritisches — unterscheidungsloses — Viel-
wissen geradezu der Inbegriff des Unniitzen Wissens: Die »POLYMATHIE«, s0
heif}t es, liefere nur eine wirre Anhdufung unniitzer Kenntnisse (»un amas
confus de connoissances inutiles«); stattdessen mége man sich seines Wis-
sens nur insoweit bedienen, wie es fiir ein ganz bestimmtes Thema notwen-
dig sei (»pour la nécessité seule du sujet que I'on traite«).?

Damit wird das Problem aufgeworfen, inwiefern enzyklopadisches Wissen
tiberhaupt begrenzbar ist. Fur die aufklarerische Encyclopédie ist die Frage
nicht so klar zu beantworten, wie es der »POLYMATHIE«-Artikel verspricht.
Immerhin fithrt aus diesem Artikel ein Verweis auf den schlechthin pro-
grammatischen Artikel Diderots: » Voyez ENcycLoPEDIE«.” Und gerade die fiir
dieses Werk so charakteristische Arbeit mit fortwihrenden Verweisen aus
einem Artikel in zahlreiche andere zeigt, dass die Identifikation der Begren-
zung des Wissens mit seiner Niitzlichkeit bzw. Nutzanwendung (»pour la
nécessité seule du sujet que I'on traite«) nicht leicht zu haben ist. Denn es
ist die zyklische Struktur der enkyklios paideia, der im Kreis laufenden Erzie-
hung, aufgrund derer fortwihrend ein Bestandteil in den anderen greift.
Damit bleibt die Enzyklopédie trotz der kritischen Wende im 18. Jahrhun-
dert das literarische Muster des Vielwissens — auch und gerade im 19. Jahr-
hundert. Das gilt fiir Hegels Enzyklopidie der philosophischen Wissenschafien im
Grundrisse (1830) ebenso wie fiir das Projekt einer Encyclopédie positiviste, wie
es Auguste Comte in den 1840er-Jahren als zugleich systematische und pro-
gressive Anordnung aller wissenschaftlichen Disziplinen vorschwebte, oder
far die Encyclopédie und Methodologie der philologischen Wissenschaften (1877), mit
der August Boeckh die gesamten antiquarischen Kenntnisse der altertums-
kundlichen Wissenschafts- und Kulturgeschichte ordnen wollte.

Vor dem Hintergrund dieses epistemischen Optimismus scheint Bouvard et
Pécuchet vor allem eines zu sein: ein Abgesang auf das enzyklopadistische
Begehren der Erfassung und Wiedergabe alles irgend erreichbaren Wis-
sens. Zugleich ist der Roman in seinen Techniken der Wissensverarbeitung

betisierung der Enzyklopéddieeintrage das »addquate Medium der Kritik dlterer Wissens-
zusammenhénge« darstellt.
Art. Polymathie, in: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des
. métiers, Bd. 12 (1765), Ndr. Stuttgart/Bad Canstatt 1967, S. 944.

Ebd.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 221

und -verwaltung aber auch selbst ein unbestritten enzyklopddisches Unter-
fangen. Dieser Widerspruch, auf enzyklopadische Weise dennoch Distanz
zur Emphase des Enzyklopédischen zu halten, prigt das Zusammengehen
von Roman und Enzyklopédie schon seit der frithen Neuzeit, und auch
die Farce ist hier von Beginn an mit im Spiel: Man denke an Rabelais’ gro-
tesken Roman Gargantua et Pantagruel, mit dem um 1530 das Wort >Enzy-
klopidie« in die europiische Literaturgeschichte eintritt,'’ oder an Johann
Fischarts Rabelais-Bearbeitung, die Geschichtkhitterung, die in der Tradition
des frithneuzeitlichen Gelehrtenromans steht und zugleich eine Parodie en-
zyklopadischer Wissensbestrebungen liefert. Auch fiir die polyhistorischen
Romane des Barock, fir die selbstreflexiv-wissenspoetischen Romane der
Romantik oder fiir Emile Zolas Versuch, die Natur- und Sozialgeschichte
des Second Empire in einen zwanzigbéndigen Romanzyklus zu fassen, gilt,
dass Romane niemals Enzyklopadien erster Ordnung sind und auch nicht
zu sein versuchen, sondern das in sie eingegangene >Ganze des Wissens« in
irgendeiner Weise tiberbetonen und es so in seiner Thematisierung zugleich
problematisieren.!!

Angesichts der komplexen Wechselbeziehungen von Enzyklopadie und Ro-
man, von Kritik und Farce, stellt sich umso mehr die Frage danach, was das
Wissen in Flauberts letztem Roman niifzf, wozu es niitze oder niitzlich ist, ob es
unniitz ist — und wenn ja, in welcher Weise und in welchem Ausmaf.

Il. Arten der Wissensnutzung bei Flaubert

II.1 Romanhandlung: Das Wissen der beiden Protagonisten

Moéchte man das Unniitze des Wissens von Bouvard und Pécuchet bele-
gen, wird man im Roman stets aufs Neue fiindig. Flauberts Protagonisten
verkorpern geradezu beispielhaft ein Wissen, das zu nichts fihrt. Unent-
wegt bringen sie sich nach Kriften auf den jeweils aktuellen Wissensstand,
betreiben fir kurze Zeit ihre Forschungen und lassen sie dann unverrichte-

10" Rabelais spricht vom »wahren Brunnen und Abgrund der Enzyklopadie«: »le vray puys
et abysme de Encyclopedie«, http:/fr.wikisource.org/wiki/Page:Rabelais_-_Pantagruel,_
ca_1530.djvu/89 [Datum des letzten Zugriffs: 23.12.2015].

1 Vgl. dazu, mit Beispielen vom 16. bis ins 21. Jahrhundert, die Beitrdge in: Stefan Willer
(Hg.), Roman als Enzyklopédie, Schwerpunkt der Zeitschrift arcadia 48 (2013), S. 259-
410.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

299 Stefan Willer

ter Dinge liegen. So werden ithnen die Naturwissenschaften, eine nach der
anderen, schnell zu kompliziert: »la loi des équivalents les embarrassa en-
core une fois. Ils tdcherent de I'élucider avec la théorie des atomes, ce qui
acheva de les perdre« (108); »Cependant toutes ces lectures avaient ébranlé
leur cervelle« (125); »Les minéraux ne tarderent pas a les fatiguer« (130).12
Bei geologischen Grabungen an der normannischen Steilkiiste werden sie
von Feldhiiter und Strandwichter verwarnt und verursachen einen beinahe
todlichen Erdrutsch.'® Als Archiologen fiillen sie ihr Haus mit wertlosem
Gertimpel und nennen das thr >Museums; als Historiker wéhlen sie zum
Forschungsgegenstand die maximal langweilige Gestalt des Herzogs von
Angouléme, an dessen bedeutungsloser Biografie es schlechthin nichts zu
erforschen und aus der es nichts zu erschlieflen gibt; als Literaten verzetteln
sie sich zwischen grammatischen Detaildiskussionen und demonstrieren
ihre vollige Unempfinglichkeit fiir Fragen der Asthetik — und so fort.

In der Aufreithung immer neuer Unzuldnglichkeiten liegt sowohl das Ver-
gniigliche als auch das Monotone der Romanhandlung, wobei sich das
eine kaum vom anderen trennen lisst.'* Allerdings sollte man angesichts
des seriellen Scheiterns von Bouvards und Pécuchets Wissenserwerb nicht
iibersehen, wie wissbegierig die beiden sind und, allen Enttduschungen zum
Trotz, auch iiber viele Jahre hinweg bleiben. Ebenso bemerkenswert wie
ihre Unfihigkeit ist die Unverdrossenheit, mit der sie ihren Weg durch die
enkykhos paideia fortsetzen. Als sie etwa den Arzt von Chavignolles um eine
Belehrung in Sachen Chemie angehen, sehen sie bei ihm die Abbildung ei-
ner anatomischen Lehrfigur, und sofort vermag sich Pécuchet fiir die néchs-
te Disziplin zu begeistern: »Ce doit étre une belle étude que I'anatomie P«
(108)*® Und nicht nur in ihrem Wissensdrang, auch in threm Habitus und

»[Sie] gerieten abermals in Bedrangnis beim Gesetz der Aquivalenzen. Sie bemiihten sich,
mit Hilfe der Atomtheorie Licht in die Angelegenheit zu bringen, aber da versagten sie
vollends.« (65) »Indessen, all die Biicher hatten sie ganz wirr im Kopf gemacht.« (81) »Die
Minerale ermiideten sie bald [...].« (87)

Die Situationskomik dieser Szene ist uniibersehbar: Pécuchet betont das »wissenschalft-
liche Ziel« ihres Tuns, und wie auf ein Stichwort geht die Gerdllmasse nieder. Flaubert
gentigt dafiir der lakonische Anschluss mit der Konjunktion alors: »C’est dans un but
scientifique« répondit Pécuchet. Alors une masse tomba, en les frélant de si pres tous les
quatre, qu'un peu plus ils étaient morts.« (138) — »Wir verfolgen ein wissenschaftliches
Ziel, sagte Pécuchet. Mit einemmal fiel eine schwere Masse so dicht bei den vieren herab,
daf} sie um ein Haar verschiittet worden wiren.« (93)

1 Vgl. Hans Jost Frey, Flauberts Monotonie, in: Ders. (Hg.), Der unendliche Text, Frankfurt
a.M. 1990, S. 202-229, zu Bouvard et Pécuchet S. 220-229.

»Die Anatomie ist gewif} ein interessantes Fach?« (66).

13

15

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 293

ihren Praktiken zeigen sich Bouvard und Pécuchet als mustergiiltige Wis-
senschaftler des 19. Jahrhunderts. Immerhin, so Claudine Cohen, »errichten
sie ein Labor fiir ihre chemischen Experimente, ein Museum zum Erhalt ih-
rer geologischen und archédologischen Funde und ein Netzwerk mit korres-
pondierenden Beratern«.'6

Die Frage ist also, wie sich die Haltung dieser beiden Romanfiguren zum
Wissen niher beurteilen lasst. Vieles spricht daftir, Bouvard und Pécuchet
im engeren Sinne des Wortes als Dilettanten zu bezeichnen, um ihre liebe-
volle Hnwendung zu allem irgendwie Interessierenden zu charakterisieren.
Die Bezeichnung dringt sich gerade deswegen auf, weil der Dilettantismus
in der professionalisierten und disziplinér differenzierten Wissenschaftskul-
tur des 19. Jahrhunderts kaum noch als Option der Erkenntnisgewinnung
in Betracht kommt.!” Die Flaubert'’schen Helden sind aber nicht einfach
nur historisch verspitete Amateure in Zeiten der >Wissenschaft als Beruf«.
Vielmehr birgt thr Dilettantismus eine Kritik der neuen, disziplindren Wis-
senschaftssystematik.!® Die Art und Weise, in der sie die Fachleute nachah-
men, bewirkt eine Karikatur des Fachwissens, so wie es kapitelweise von
Disziplin zu Disziplin abgeschritten wird; ihr Weg durch die Wissenswelten
erscheint als Zerrbild wissenschaftlichen Fortschritts und entstellt dessen
Ideologie zur Kenntlichkeit. Der Roman liest sich als Parodie des univer-
sitaren Curriculums, und die stets unzureichende habituelle Eintbung der
Protagonisten in das Wissenschaftlerideal des 19. Jahrhunderts als Satire
auf eben dieses Ideal und auf die damit einhergehende Wissenschaftsgliu-
bigkeit der Moderne.'

16 Claudine Cohen, Bouvard et Pécuchet réécrivent les sciences, 0.5.: »[Ils] mettent en place
un laboratoire pour leurs expériences de chimie, un muséum pour conserver des spéci-
mens de géologie et d’archéologie, organisent un réseau de correspondances avec des
conseillers qui leur envoient livres, instruments et spécimens«. Vel. Scholler, Umzug nach
Encyclopaedia, mit einer ausfithrlichen Aufschlusselung einzelner wissenschaftlicher Ta-
tigkeiten der Protagonisten (z.B. Studieren, Dozieren, Experimentieren, Sammeln, Notie-
ren).

Zu dieser Umgewichtung des Dilettantismus vgl. Stefan Blechschmidt/Andrea Heinz
(Hg.), Dilettantismus um 1800, Heidelberg 2007.

Dahingehende Perspektivierungen des Dilettantismus im 19. und 20. Jahrhundert finden
sich in: Safia Azzouni/Uwe Wirth (Hg.), Dilettantismus als Beruf, Berlin 2010. Zum Pro-
blem von Dilettantismus und Expertentum in Bouvard und Pécuchet vgl. Karin Westerwelle,
Fiktionen des Wissens. Bouvard und Pécuchet, in: Merkur 66 (2012), Nr. 760, S. 971-979
(Doppelheft »Macht und Ohnmacht der Expertenc).

Vgl. Claudine Cohen, Bouvard et Pécuchet réécrivent les sciences, 0.S.: »Image inversée
d’un siecle fasciné par le développement des sciences, l'itinéraire des deux employés est
une critique décapante des savoirs positifs, une caricature de la foi naive dans la science.«

17

18

19

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294 Stefan Willer

Einschrinkend ist jedoch zu sagen, dass Begriffe wie Satire, Parodie und Ka-
rikatur auf eine klare Wertung deuten, die Flauberts Roman gerade verwei-
gert. Es fehlen wie auch immer geartete Hinweise darauf, wie ein anderer,
sinnvollerer und woméglich néitzlicherer Umgang mit Wissen denn aussehen
konnte. Stattdessen beschrinkt sich der Roman in seinem noch néher zu
erorternden literarischen Verfahren auf das, was Roland Barthes die »Aus-
fuhrung eines Textes« genannt hat — ein Verfahren, das, wie er ausdriicklich
hinzuftgt, »nicht durch die Parodie« zustande kommt, sondern durch die
Kopre. Darin liegt die Bedeutung der (Berufs-)T4atigkeit der Protagonisten:
»[D]ie beiden Kopisten sind Abschreiber von Codes«, ndmlich jener »kul-
turellen Codes«, die Barthes zufolge im realistischen Roman die »Vulgata
des Wissens« (vulgate scientifique) bilden.?® Es ist daher von weitreichender
Bedeutung, dass Bouvards und Pécuchets Weg durch das System der empi-
rischen und schongeistigen Wissenschaften schliefllich — dem nicht zu Ende
gefuihrten Plan Flauberts zufolge — zurtick zum alten Kopistentum fithren
sollte. Thre fehlgehenden Versuche auf dem Feld des Wissens sollten also in
die erprobte Praxis des Abschreibens miinden.

Diese zirkuldre Struktur erzeugt im geplanten zwolften und letzten Kapitel
des ersten Bandes eine mise en abyme. In Flauberts kurzem Entwurf finden
Bouvard und Pécuchet einen Brief des kleinstidtischen Arztes, in dem sie
als »zwel harmlose Schwachkopfe« bezeichnet werden (»deux imbéciles
moffensifs«). Dieser Brief sollte offenbar alle Handlungen und Gedanken
der Helden nochmals zusammenfassen: »en résumant toutes leurs actions
et pensées«. Der erste Teil des Romans sollte also mit einer ausgedehn-
ten Zusammenfassung seiner selbst schlieflen, was zugleich eine Selbstkri-
tik des Romans im Roman bedeutet hitte: »[la lettre] doit, pour le lecteur,
étre la critique du roman«. Um das selbstreflexive Arrangement noch zu
tberbieten, sollten Bouvard und Pécuchet den Brief, der sie denunziert,
schliefflich unverdrossen abschreiben, wie alles andere auch, allerdings aus-
driicklich unter Zuriickweisung dieser Selbstreflexivitit, »ohne Reflexion«:
»Qu’allons-nous en faire P« — Pas de réflexion ! copions !« Damit wire dann
das Schlusstableau des ersten Bandes erreicht worden, das die beiden tber
ihre Pulte gebeugt beim Kopieren gezeigt hitte: »Finir par la vue des deux
bonshommes penchés sur leur pupitre, et copiant.« (401)

20 Roland Barthes, S/Z (1970), tibers. von Jurgen Hoch, Frankfurt a.M. 1987, S. 101. Die
anderen Zitate lauten im franzésischen Original (in: Ders., (Puvres complétes, hg. von
Eric Marty, Bd. 2, Paris 1994, S. 555-741, hier S. 620): »en opérant un texte, non une
parodie«; »C’est ce qu’a fait Flaubert dans Bowvard et Pécuchet : les deux copistes sont des
copieurs de codes«. Vgl. dazu Bafller, Erhabene und komische Kopisten, S. 319.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 9295

Liegt nicht in dieser Riickkehr zum Kopistentum sogar ein Erkenntnisfort-
schritt? Allerdings einer, der nicht mit dem >wissenschaftlichen Fortschritt«
als solchem zu verwechseln wire. Gerade diesem schwoéren Bouvard und
Pécuchet ja schliefilich ab, indem sie aus ithrem Scheitern die Konsequenz
ziehen, sich nur mehr als Dokumentaristen und Archivare des Wissens
zu betitigen. Damit werden sie letztlich selbst zu Enzyklopéddisten, wie
Flauberts Planen fiir einen zweiten Band des Romans zu entnehmen ist.

1.2 Textgenese: Wissen als Material des Romans

Mit dem zweiten Band von Bouvard et Pécuchet hitte es eine merkwiirdige
Bewandtnis gehabt: Offenbar sollte er eben jene Abschriften enthalten, an
die sich die Protagonisten zum Ende des ersten Bandes setzen (mit der zi-
tierten Abschlussformel »ils s’y mettent«, 399), also eine fiktionsimmanente
Sammlung von Kopien wissenschaftlicher Literatur.*! Was konkret vor-
liegt, sind aber die vom empirischen Autor Flaubert angefertigten Kopien,
seine Notizen und Exzerpte. Demnach wire der zweite Band insgesamt zur
Dokumentation der Vorstudien des Romans geworden. In der Flaubert-Phi-
lologie wurde und wird intensiv diskutiert, welche unter den tausenden von
nachgelassenen Blittern in ihrer »hétérogénéité profonde et polymorphe«*?
als Grundlage des zweiten Bandes zu Kklassifizieren seien. Eine tatsichliche
Textkonstitution bezeichnete schon Guy de Maupassant, der nach Flau-
berts Tod die erste Sichtung des Nachlasses tbernommen hatte, als »unaus-
fithrbar«,”® und fast alle Editoren sind ihm in dieser Einschitzung gefolgt. In
den meisten Ausgaben beschrankt sich die Auswahl letztlich auf eine tiber-
schaubare Anzahl von Fragmenten, etwa die Nofes des auteurs précédemment lus,
der Catalogue des idées chic oder das Album de la marquise.**

2L Vgl. Jacques Neefs/Claude Mouchard, Vers le second volume: »Bouvard et Pécuchetc,

in: Raymonde Debray-Genette (Hg.), Flaubert a I'ccuvre, Paris 1980, S. 169-217; Anne
Herschberg Pierrot, Ironie et érudition: le second volume de »Bouvard et Pécuchets, in:
Vincent Jouve/Alain Pages (Hg.), Les Lieux du réalisme, Paris 2005, S. 257-283.
Stéphanie Dord-Crouslé, Fragments pour le second volume, in: Flaubert, Bouvard et
Pécuchet, S. 403-409, hier S. 405.

Brief an Flauberts Nichte, 30.7.1881, zit. nach Stéphanie Dord-Crouslé, Fragments pour
le second volume, S. 403: »je crois maintenant cette besogne inexécutable.«

In der hier verwendeten Ausgabe finden sich — neben weiteren — die beiden erstgenannten
Sammlungen. Die Griinde gegen eine Aufnahme des Album de la marquise nennt Stéphanie
Dord-Crouslé, Fragments pour le second volume, S. 408f. Vgl. auch die umfangreiche
deutsche Ausgabe: Gustave Flaubert, Universalenzyklopédie der menschlichen Dumm-
heit, hg. und tibers. von Hans-Horst Henschen, 2 Bde., Frankfurt a.M. 2004.

22

23

24

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 Stefan Willer

Am bekanntesten unter diesen Fragmenten ist sicherlich der Dictionnaire des
wdées reques. In dieser Kollektion von Gemeinplitzen interessieren >Ideenc
nicht in ihrem Gehalt, sondern in ihrem Charakter des Konventionellen,
Herkémmlichen, Uberkommenen (regu); der Dictionnaire dokumentiert nicht
eigentlich einen Wissensstand, sondern eine bestimmte Art des Bescheid
wissenden Sprachgebrauchs. Dazu passt, dass die Eintrige keiner sachlichen
Systematik, sondern nur der Arbitraritit des Alphabets folgen.?> Mit dem
Format des Wérterbuchs entsteht ein Gegengewicht zur curricularen Form
des ersten Romanteils. Umso deutlicher wird, dass sich die vermeintliche
Expertise der idées regues unterschiedslos auf alles Mogliche richtet. Die Ein-
triage lauten etwa: »ABSINTHE. Poison extra-violent. A tué plus de soldats que
les Bédouins l«, »FIEVRE. Prouve la force du sang. Est causée par les prunesc,
»LUNE. Inspire la mélancolie. Est peut-étre habitée P« oder »PALMYRE. Reine
dEgypte ? - ou ruines ? on ne sait pas.«*®

Es werden also stark verengte oder ganzlich unzureichende Definitionen
mit bestimmten Konversations-Topoi verkniipft, die selbst noch die Geste
des philosophischen Staunens und Wissen-Wollens zum Klischee werden
lassen. Viele der Eintrage haben einen gleichsam memorativen Gestus, so
als miisse man sich die Gemeinpldtze immer neu einpragen: »EUNUQUE.
Fulminer contre les castrats de la chapelle Sixtine«, »STUART (Marie).
S’apitoyer sur son sort« oder »VACCINE. Ne fréquenter que les personnes
vaccinées.«*’ Da dieser Sprachgebrauch unkommentiert dokumentiert wird,
handelt es sich in gewisser Weise um einen dictionnaire critique nach dem
Muster Pierre Bayles — wenn auch ohne Nachweis einzelner Belegstellen,
cher als Extrakt oder Essenz eines Sprechens im Modus der dées regues. Die
Intention dieser Sammlung ist jedoch kaum auf die kritische Entlarvung
eines solchen Sprechens zu reduzieren. Gerade als Vorhaben der fiktiven
Kompilatoren Bouvard und Pécuchet miisste man es sich vielmehr radikal
affirmativ vorstellen.

Damit richtet sich nun nochmals der Blick auf die textkonstitutive Funktion
des Wissens in Bouvard et Pécuchet insgesamt. Denn Wissen - szientifisches,
historisches, belletristisches sowie para- und pseudowissenschaftliches — ist
nicht nur der Gegenstand von Bouvards und Pécuchets Bemithungen, son-
dern auch der Stoff, durch den sich Flaubert selbst hindurchgearbeitet hat.

% Zum Zusammenhang mit der Konjunktur des Konversationslexikons im 19. Jahrhundert
vgl. Andreas Kilcher, Mathesis und poiesis, S. 304f.
26 Diese und die folgenden Nachweise aus der zitierten Ausgabe, Gustave Flaubert, Bouvard
” et Pécuchet, S. 417-450, unter dem jeweiligen alphabetischen Eintrag.
Ebd.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 9297

Schon lange vor Bouvard et Pécuchet hatte er die Technik entwickelt, vor der
eigentlichen Niederschrift seiner Erzdhltexte ausfihrliche Stoffsammlun-
gen anzulegen: Nicht nur fiir die historisch-orientalistischen Szenarien von
Salammbo und Hérodias, sondern auch fiir die zeitgendssisch-zeitgeschichtli-
chen von Madame Bovary oder L éducation sentimentale betrieb er jahrelange
Vorstudien. Wie kaum einem anderen Autor des 19. Jahrhunderts war
Flaubert daran gelegen, den Gegenstandsbereich seiner Werke jenseits des
bloflen Sujets in ein geradezu uferloses Forschungsfeld auszuweiten. >Stoff
meint also sowohl das Thematische des Gegenstands als auch seine Materia-
litat, und er deutet bei Flaubert vor allem auf den Stoffwechsel, auf denjenigen
Umwandlungsprozess, in dem der Stoff zu literarischem Text wird.

Fir seinen letzten Roman steigerte Flaubert die Arbeit am Material bis zum
Exzess.?® Die Fiille der von ihm studierten Literatur aus verschiedenen Dis-
ziplinen ist geradezu legenddr, wobei er in seinen begleitenden Selbstkom-
mentaren an der Legendenbildung bereitwillig mitwirkte. Zu Beginn des
letzten Arbeits- und Lebensjahres veranschlagte er die Anzahl der durch-
gearbeiteten Biande auf mehr als 1500 und die Dicke seiner Notizenmappe
auf acht Daumen.? Mit wachsender Quantitiit intensivierte sich die Mithe
bei der Umwandlung dieses Stoffes, was sich in Flauberts Briefen in einer
durchgingigen Metaphorik des Metabolismus ausdriickt. Immer wieder be-
tont er Akte des Einverleibens (innerhalb eines Jahres habe er 194 Bande
»verschlungene, er sei mit Lektiire »gemistet<*”) und imaginiert hyperbo-
lische Ausscheidungsvorginge: Uber seine Zeitgenossen will er »den Ekel
ausspucken, den sie in mir erregen [...], meinen Groll ausdiinsten, meinen
Hass auskotzen, meine Galle auswiirgen, meine Wut abspritzen, mich von

2 Vgl. Jacques Neefs, Couper, copier, coller. Les dossiers de »Bouvard et Pécuchets, in:
Sonya Stephens (Hg.), Esquisses/ébauches. Projects and Pre-Texts in Nineteenth-Century
French Culture, New York u.a. 2007, S. 113-121; Atsushi Yamazaki, »Bouvard et Pécu-
chet« ou la pulvérisation de la philosophie, in: Etudes de langue et littérature francaises
90 (2007), S. 81-100. — Die Materialien befinden sich in der Bibliothéque municipale
von Rouen und sind seit 2013 online zugdnglich, vgl. http://flaubert.univ-rouen.fr/bou-
vard_et_pecuchet [Datum des letzten Zugriffs: 23.12.2015].

»Savez-vous a combien se montent les volumes qu’il m’a fallu absorber pour mes deux
bonshommes ? A plus de 1 500 ! Mon dossier de notes a huit pouces de hauteur« (an
Edma Roger de Genettes, 24./25.1.1880, Correspondance, Bd. 5, S. 796).

»Savez-vous combien j’ai avalé de volumes depuis le 20 septembre dernier ? 194 !« (an
Edma Roger de Genettes, 4.8.1873, Correspondance, Bd. 4, S. 695); »Je suis gorgé de
lectures pieuses« (an Iwan Turgenjew, 8.11.1879, Correspondance, Bd. 5, S. 737).

29

30

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 Stefan Willer

meinem Arger reinigen«;®! bevor er »krepiert«, mochte er seinen Mitmen-
schen noch »ein paar Kiibel Scheifie« iiber den Kopf kippen.*?

Flaubert hat die Wissensverarbeitung aber nicht nur metabolistisch tber-
steigert, sondern fihrt sie auch in gleichsam skelettierter Weise vor. Denn
in Bouvard et Pécuchet bleibt der Anteil an Angelesenem, Gesammeltem so
deutlich erkennbar wie in keinem anderen seiner Texte. Immer wieder gibt
es weite Passagen mit Exzerptcharakter, oft unter genauer Nennung der
ausgewerteten Fachliteratur. Diese Passagen sind von programmatischer
Tragweite: In thnen wird nicht einfach nur korrekt das zugrunde liegende
Material nachgewiesen, sondern die Lektiire- und Nachweistechnik selbst
wird dokumentiert. Allerdings kommt dieses Dokumentarische — sofern der
erste Teil des Romans fertig gestellt worden ist — nicht in roher, unbearbei-
teter Form vor; vielmehr wird man gerade dort, wo das Material besonders
deutlich zu Tage tritt, die intensivste Bearbeitung durch den manischen Sti-
listen Flaubert vermuten diirfen.®® Daraus resultiert der kennzeichnende
Stil dieses Romans: eine eigentiimliche Mischung aus Exzerpt und Figuren-
rede. Hier ein Beispiel aus den philosophischen Studien des achten Kapitels.
Bouvard und Pécuchet entdecken soeben fir sich den Skeptizismus:

Mais si I'idée est spirituelle, comment représenter la matiére ? De la, sceptisicme
quant aux perceptions externes. Si elle est materielle, les objets spirituels ne seraient
pas représentés ? De 1a, sceptisicme en fait de notions internes. »D’ailleurs qu’on y
prenne garde ! Cette hypothése nous ménerait a I'athéisme !« Car une image étant
une chose finie, il lui est impossible de représenter 'infini.

- »Gependant« objecta Bouvard »quand je songe a une forét, a une personne, a un
chien, je vois cette forét, cette personne, ce chien. Donc les idées les représentent.«
Et ils abordérent I'origine des idées.

31 ,Tout cela dans Punique but de cracher sur mes contemporains le dégotit qu'ils m’inspi-

rent. Je vais enfin dire ma maniére de penser, exhaler mon ressentiment, vomir ma haine,
expectorer mon fiel, éjaculer ma colére, déterger mon indignation« (an Léonie Brainne,
5.10.1872, Correspondance, Bd. 4, S. 583).

»Et je ne voudrais pas crever avant d’avoir déversé encore quelques pots de merde sur la
téte de mes semblables« (an Iwan Turgenjew, 8.11.1879, Correspondance, Bd. 5, S. 737).
Das Ausmaf} der Bearbeitung ldsst sich durch minutiésen Abgleich der Vorstudien mit
dem Romantext im Einzelnen nachweisen. Eine solche mikrologische Auswertung der
Exzerpte, am Beispiel von Flauberts Vorstudien zu Kapitel 5 (in dem sich Bouvard und
Pécuchet als Literaten betitigen), findet sich etwa bei Stéphanie Dord-Crouslé, Le beau
dans tous ses états. Le moment esthétique dans »Bouvard et Pécuchets, in: Gisele Séginger
(Hg.), Gustave Flaubert 6: Fiction et philosophie, Caen 2008, S. 85-107. Dord-Crouslé
sicht den Roman als »univers intertextuel complexe«, gekennzeichnet durch »le montage
et la mise en fiction« der philosophischen Versatzstiicke (ebd., S. 100).

32

33

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 299

D’apres Locke, il y en a deux, la sensation, la réflexion. Condillac réduit tout a la
sensation. (291)

Auch die hier verhandelten >Ideen< des schulmifiig philosophischen Diskur-
ses sind vor allem als >ttberkommenes, als idées recues von Interesse. Das von
den Protagonisten rekapitulierte philosophische Lehrbuchwissen, hier die
sduberliche Dichotomie des Skeptizismus hinsichtlich der perceptions externes
und der notions internes, ist im Indikativ Prasens notiert, wird also ohne aus-
driickliche Signale der indirekten Rede gleichsam eins zu eins im Text ab-
gebildet. Bouvard und Pécuchet zichen aus dem Gelesenen Schliisse, die sie
far ihre eigenen halten, die aber dennoch blofle Gemeinplitze sind, wie die
Woarnung vor dem Atheismus, die in wortlicher Rede als gegenseitiger oder
zweistimmiger Zuruf erscheint (»D’ailleurs qu’on y prenne garde ! Cette
hypothése nous menerait a I'athéisme !«), oder Bouvards Raisonnement
tiber die Reprasentationsfunktion der Ideen. Die Erzahlerfigur halt sich auf
die fir Flaubert typische Weise weitestgehend zuriick, benennt nur kurz
den Ubergang zum néchsten Forschungsfeld und iiberlisst dann wieder das
Feld den Protagonisten, ihren beschrankten Reflexionen und ihren Dialo-
gen mit anderen, dhnlich beschrinkt reflexionsfihigen Figuren.

Wie schwierig diese Struktur ist, merkt man daran, dass der Perspektivis-
mus-Experte Flaubert bisweilen die Maskerade nicht durchhilt, so als kon-
ne er es momentweise nicht ertragen, seine farcenhafte Kritik des Wissens
nur durch die doppelte persona seiner Protagonisten zu duflern. Daraus re-
sultieren kurze Anfliige von Auktorialitit, also unvermittelte Einblendun-
gen einer Erzdhlerfigur, die sich von den Hauptfiguren distanziert. Diese
Stellen bewirken kurze Offnungen im Zeitgefiige der Erzihlung: Wihrend
normalerweise alles Geschehen durch die >Reflektorfiguren< Bouvard und
Pécuchet vermittelt wird, also immer nur in ihrer jeweiligen Gegenwart
stattfinden kann,® ist dieser Exzihler zu ganz anders gearteten Aussagen
imstande, etwa wenn es heifit, bestimmte wissenschaftliche Abhandlungen

34 >Wenn aber die Idee unkérperlich ist, wie lifit sich dann die Materie darstellen? Daher

der Zweifel an den Wahrnehmungen von auflen. Ist sie materieller Natur, wire dann das
Geistige nicht vorstellbar? Daher der Zweifel hinsichtlich der inneren Wahrnehmungen.
Ubrigens ist hier Vorsicht geboten! Diese Hypothese kénnte zum Atheismus fithren.<>In-
des¢, wandte Bouvard ein, >wenn ich an einen Wald, an einen Menschen, an einen Hund
denke, sehe ich diesen Wald, diesen Menschen, diesen Hund. Folglich werden sie durch
die Ideen dargestellt.« Und sie wandten sich dem Ursprung der Ideen zu. Nach Locke gibt
es deren zwei: die sinnliche Wahrnehmung und das Denken, und Condillac fithrt alles auf
die sinnliche Wahrnehmung zuriick.« (240)

Vgl. die Gegeniiberstellung von Erzihlerfigur und Reflektorfigur bei Franz K. Stanzel,
Theorie des Erzéhlens, 4. Aufl., Géttingen 1989, S. 190-239.

35

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 Stefan Willer

seien »zu jener Zeit« berithmt gewesen, oder wenn unvermittelt eine kurze
Vorausdeutung iiber »viele Jahre« erfolgt.36

Auch wenn dieser Abstand zwischen dem Erzihler und dem perspektivi-
schen Protagonisten-Doppel immer nur kurz aufscheint, markiert er doch
eine fir das Zeitmanagement des Romans entscheidende Distanz. Diese
Distanz lasst sich quantifizieren: Das Schreiben des Notars, mit dem Bou-
vard im ersten Kapitel zur Testamentser6ffnung geladen wird, ist auf den
14. Januar 1839 datiert.*’ Die Handlung vollzieht sich also im Verlauf der
1840er-Jahre, was bedeutet, dass der in den 1870er-Jahren verfasste Roman
durchweg drei Jahrzehnte zurtickblickt. Das ist nicht nur ein erzahlzeitli-
ches, sondern auch ein wissenshistorisches Argument. Aus der Fortschritts-
logik des 19. Jahrhunderts betrachtet, bewegen sich Flauberts Protagonisten
durchgehend im Bereich des Veralteten, ja Obsoleten — am deutlichsten
gewiss angesichts des Umstands, dass sie sich eine Wissenswelt vor Darwin
erschlieflen, womit ihre Begriffsstutzigkeit im Bereich der Arten- und auch
der Erdgeschichte in besonderer Weise pointiert erscheint.®® Im Sinne der
historischen Epistemologie entsteht jedoch gerade aus dieser Distanz eine
Dialektik von sich fortwahrend veranderndem Wissen und retrospektiv
organisierter Wissens- und Wissenschaftsgeschichte. Ohne dass im oben
erwahnten Verstindnis einfach von Satire oder Parodie die Rede sein miiss-
te, entsteht so ein wonisches Verhiltnis zur Emphase des wissenschaftlichen
Fortschritts.

>Wissen« dringt also fortwihrend in den Romantext ein und speist ihn un-
ausgesetzt. Es ist auf seltsame Weise unniitz und nutzbringend zugleich.
Was auf der Figuren- und Handlungsebene des Romans als ziel- und nutz-
los klassifiziert werden kann, ist auf der Ebene der Textkonstitution immer
schon ntitzlich, im Sinne des Produktiven, des Funktionalen, der Wirksam-
keit. So gesehen steht Bouvard et Pécuchet zweifellos in der wissenspoetologi-
schen Kontinuitit des franzésischen Romans, der im 19. Jahrhundert die
Wissenschaften »reflektiert, anwendet und umschreibt«, um so — weit jen-
seits vermeintlich realistischer Nachahmungspostulate — die »Authentizitit

36 »[...] un bouquiniste leur procura les traités de Richerand et d’Adlon, célébres a I'époquec

(113; dt. 70); »et pendant plusieurs années, ils se détournaient dans la campagne, sitot
qu’apparaissait un chien, ressemblant a celui-la« (117; dt. 74: es geht um Bouvards und
Pécuchets noch Jahre wihrende Furcht vor einem Hund, mit dem sie experimentiert
haben).

37 Vgl. 57 (dt. 16).

38 Vgl. Anthony Zielonka, Fossils and Theories of Evolution in Gustave Flaubert’s »Bou-
vard et Pécuchetc, in: Flaubert. Revue critique et génétique 5 (2011), http://flaubert.revu-
es.org/1337?lang=en [Datum des letzten Zugriffs: 23.12.2015].

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 9231

und Bedeutsamkeit der Erzihlung zu beglaubigen«.*” Auch wenn man den
Stellenwert des Umschreibens bei Flaubert wesentlich stirker gewichten
muss als den der Beglaubigung, bleibt doch der Nutzen des von thm ange-
eigneten Wissens in funktioneller Hinsicht untibersehbar. Bouvard et Pécuchet
ist auch das Ergebnis angewandter Wissenschaft.

I1.3 Poetologie: Flauberts Romankunst als das Andere des Wissens

Bei aller Produktivitit der Wissensverarbeitung: Flauberts briefliche Aufie-
rungen aus der Entstehungszeit von Bowvard et Pécuchet zeugen weniger vom
Stolz des Wissenserwerbs als vielmehr von einer fiir die moderne Literatur
exemplarischen Selbstpathetisierung. Die leidvolle Arbeit dieses enzyklopa-
dischen Autors bestand darin, immer mehr Wissen zu schlucken, bis zur
Erstickung, weil er (in Umkehrung des beriihmten Max-Liebermann-Zitats)
nicht soviel kotzen konnte, wie er fressen musste. Auch wenn er Bouvards
und Pécuchets Pathos des Opfers fiir die Wissenschaft deutlich ironisch sti-
lisierte,?* pathetisierte er doch riickhaltlos sein eigenes Leiden am Wissen,
das er auf sich nahm, um sein letztes Werk als Monument der modernen
Kunst zu errichten. Denn das in seiner Vielfalt ungestalte Material war in
einen stilistisch bis ins letzte Detail durchgearbeiteten literarischen Text um-
zuwandeln, der aber trotzdem die thm zugrunde liegende Heterogenitit und
Heteronomie deutlich, ja iiberdeutlich ausstellen sollte. Es war dieser mehr-
fache Widerspruch zwischen der textkonstitutiven und der poetologischen
Funktion von Wissen, an dem Flaubert, emphatisch gesprochen, schliefilich
zugrunde ging, als er in der Arbeit am Ende des ersten Bandes seine finale
Hirnblutung erlitt.

Der Weg in die Affirmation des Wissens, den vor ithm Balzac beschritten
hatte und den Zola seit den 1860er-Jahren mit Begeisterung verfolgte, war
fur Flaubert also ausgeschlossen. Dennoch wird sein Stil oft mit Wissen-
schaftlichkeit assoziiert, vor allem mit szientifischer Objektivitit und Kiihle.
Auch viele semer Selbstdeutungen zielen in diese Richtung. Schon frih de-
klarierte er: »La littérature prendra de plus en plus les allures de la scien-

39 Claudine Cohen, Bouvard et Pécuchet réécrivent les sciences, 0.S.: »Le roman du XIXe
siecle réfléchit, applique, réécrit les sciences. [...] [T]out se passe comme si la caution de
la science apparaissait alors nécessaire pour valider I'authenticité et la pertinence du récit
romanesque.«

»Ils ambitionnaient de souffrir pour la science« (111), tibersetzt als: »ihr Bestreben war es,
far die Wissenschaft Opfer zu bringen« (68).

40

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

239 Stefan Willer

ce«, verlangte also vom Schriftsteller, so Claudine Cohen, »dieselbe Ob-
jekavitdt, dieselbe Strenge und dieselbe Askese wie vom Wissenschaftler in
seinem Laboratorium«.** Doch selbst wenn die Literatur die allures de la sci-
ence ibernimmit, also wissenschaftliche Gangart und Geschwindigkeit, wird
sie darum doch nicht mit der Wissenschaft identisch. Sonst ware Bouvard et
Pécuchet nicht nur von seinem Gegenstand >Wissenschaft¢, sondern auch von
wissenschaftlicher Methodik nicht zu unterscheiden — was aber beides sehr
wohl der Fall ist. Die nun folgenden, abschlieRenden Uberlegungen gehen
daher von der Hypothese aus, dass in Flauberts Poetologie das Wissen einen
programmatisch anderen Stellenwert hat als das Scireiben. Der Roman als
Ergebnis emner enormen Anstrengung des literarischen Schreibens ist das
Andere des Wissens. Das heif3t: Um zu schreiben, muss man authéren zu
wissen. Um aber mit dem Wissen authoren zu kénnen, muss man es sich
zunichst einmal auf umfassendste Weise angeeignet haben. Um noch dazu
einen Roman wie Bouvard et Pécuchet zu schreiben, muss man das angeeignete
Wissen im Zuge des Schreibens auch noch explizit wie implizit zuriickwei-
sen.

Daraus resultiert die maximal anspruchsvolle Aufgabe, den Roman iiber
das so beschrinkte und doch so wissbegierige Figuren-Doppel Bouvard und
Pécuchet zu perspektivieren. Angesichts dieser poetologischen Herausfor-
derung relativiert sich Flauberts fortwihrend bekundete Absicht, mit dem
Roman eine Attacke auf die Dummbeit seiner Epoche zu liefern. Das zeigt
sich nicht zuletzt an der einzigen Stelle des Romans, an der Bouvard und P¢-
cuchet selbst zu Kritikern der Dummbeit werden, nachdem sie ihre philoso-
phisch-kritischen Studien so weit getrieben haben, dass sie die Grundlagen
der kleinstadtischen Gesellschaft von Chavignolles in Zweifel ziehen: »Alors
une faculté pitoyable se développa dans leur esprit, celle de voir la bétise et
de ne plus la tolérer.« (305)* In dieser Passage des achten Kapitels erwigen
die beiden den Suizid und bringen es bis zum Aufbau einer Vorrichtung
zum Erhidngen, scheitern aber geradezu slapstickhaft an der Ausfithrung.
Darauthin besinnen sie sich eines Besseren und machen sich auf den Weg
zur Kirche. So entdecken sie ein neues Betdtigungsfeld — die Religion in

41 Brief an Louise Colet, 6.4.1853, Correspondance, Bd. 2, S. 298.

42 Claudine Cohen, Bouvard et Pécuchet réécrivent les sciences, 0.5.: »La littérature prend-
ra de plus en plus les allures de la science¢, déclare Flaubert, demandant a I'écrivain la
méme objectivité, la méme rigueur et la méme ascese que celles du savant dans son labo-
ratoire.«

»Da entwickelte sich in ihrem Verstand eine bedauernswerte Fahigkeit, namlich die, die
Dummibeit zu sehen und sie nicht mehr dulden zu kénnen.« (254)

43

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unniitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 233

Theorie und Praxis — und finden zugleich ihren alten Antrieb wieder: »Une
curiosité les y poussa.« (309)**

Bouvard und Pécuchet kehren also von ihrer Kritik der Dummbheit alsbald
zu ithrer Suche nach Wissen zurtick - einer Suche, bei der sie immerfort und
immer weiter auf dem Weg der Dummbeit bleiben. Diese Beharrungskraft
der Dummibeit ist in der franzésischen Literaturkritik um 1970 wiederholt
als Charakteristikum des Romans hervorgehoben worden. Roland Barthes
betonte in seiner bereits zitierten Reflexion tiber Bouvard und Pécuchet,
dass sie in threr Funktion als Kopisten »dummc (hétes) seien.* Gilles Deleuze
notierte in einer Anmerkung zu Différence et répétition, Flaubert werfe Dumm-
heit »auf philosophische Weise« auf, »als transzendentales Problem der Be-
ziehungen zwischen Dummheit und Denken«.*® Und Michel Foucault be-
fand in seinem Nachwort zu Flauberts Tentation de Saint-Antoine, dass Bouvard
et Pécuchet auf die Dummbheit hinauslaufe, genauer auf die »Blodheit und
Tugend, Heiligkeit und Dummbeit derer, [...] die sich mit ihrer ganzen
Existenz still abmiihen, in verblendeter Verbissenheit wieder ihrer Natur
innezuwerden.«*” Neuerdings hat sich die Flaubert-Forschung in dem von
Anne Herschberg Pierrot herausgegebenen Band Flaubert, l'empire de la bétise
(2012) dem Faszinosum der Dummbeit wieder zugewendet. Dort wird un-
ter anderem bemerkt, wie sehr Flaubert schon zu Beginn seiner Autorschaft
von der Beschiftigung mit Dummheit besessen war; erst im Spatwerk je-
doch sei1 sie thm als bétise mit groflem B erschienen: »la Bétise est devenue
majuscule«, womit sie die Dimensionen des >grofien Tiers«< (Béte) der Apoka-
lypse gewonnen habe.*®

u »Neugierig machten sie sich auf den Weg dorthin.« (259)

%> Roland Barthes, S/Z, S. 101, frz. S. 620.

46 Gilles Deleuze, Differenz und Wiederholung (1968), tibers. von Joseph Vogl, Miinchen
1992, S. 344, Anm. 5. Im Original (Différence et répétition, Paris 1968, S. 353, Anm. 1):
»comme probleme transcendental des rapports de la bétise et de la pensée«.

Michel Foucault, Nachwort [Un »fantastique« de bibliotheque, 1967], iibers. von Hans
Dieter Gondek, in: Michel Foucault, Schriften zur Literatur, hg. von Daniel Défert/
Francois Ewald, Auswahl von Martin Stingelin, Frankfurt a.M. 2003, S. 117-141, hier
S. 139f. Im Original (Dits et écrits 1954-1988, hg. von Daniel Défert/Francois Ewald,
Bd. 1, Paris 1994, S. 293-312, hier S. 311): »stupidité et vertu, sainteté et bétise de ceux
[...] qui s’efforcent silencieusement, toute leur existence, de rejoindre leur nature par un
acharnement aveugle.«

Anne Herschberg Pierrot, Avant-propos, in: Dies. (Hg.), Flaubert, I'empire de la bétise,
Nantes 2012, S. 7-14, hier S. 8. Als Beleg zitiert Herschberg Pierrot Flauberts briefliche
Auflerung: »Voili la vraie immoralité: I'ignorance et la Bétise ! Le Diable n’est pas autre
chose« (Brief an die Nichte Garoline, 12.1.1877, Correspondance, Bd. 5, S. 169). Vgl. dazu
auch Pierre-Marc de Biasi, »Le Diable n’est pas autre chose, in: Anne Herschberg Pierrot
(Hg.), Flaubert, I'empire de la bétise, S. 35-67.

47

48

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9234 Stefan Willer

Es geht hier also um eine weit mehr als kleinbiirgerliche Dummbheit, an der
daher die blof} zeitkritische Satire scheitern muss. Nicht im Besserwissen,
sondern erst in der komplexen literarischen Aufgabe des Wissens — im Dop-
pelsinn von Arbeit und Verzicht — wird die Dummbeit in threm vollen Um-
fang und ihrer wissenspoetologischen Faszination erkennbar. Somit kann
Flauberts letzter Roman geradezu als eine Studie iiber die Verdummung,
die Verblodung, die Idiotie verstanden werden. Das haben, im Anschluss
an Jean-Yves Jouannais’ Buch L’diotie,"® Anne Herschberg Pierrot und
Jacques Neefs betont: Bouvard und Pécuchet seien Idioten im Wortsinn des
griechischen wdidtes, >Einzel-, Privatpersons, dies allerdings in der burlesken
— farcenhaften — Erscheinungsform des komischen Duos, das sich von der
biirgerlichen Welt der Provinz unterscheidet und absetzt.”’ Flaubert selbst
nannte seine Protagonisten in einem Brief an Turgenjew »mes deux idiots«,”!
bezog die Kennzeichnung aber auch auf die Arbeit am Roman selbst: Man
miisse verriickt sein, um solche Arbeiten in Angriff zu nehmen; das entste-
hende Werk sei moglicherweise idiotisch, werde aber jedenfalls nicht banal
ausfallen.”® Der Roman handelt also nicht einfach von zwei Idioten — in der
mehr oder weniger achtungsvollen Bedeutung des Wortes -, sondern ist
selbst ein Projekt der Idiotie, ein idiotisches Projekt.

49 Jean-Yves Jouannais, Lidiotie, Paris 2003, dort S. 48 tiber Bouvard et Pécuchet.

50" Anne Herschberg Pierrot/Jacques Neefs, »Bouvard et Pécuchet« et la Bétise, in: Anne
Herschberg Pierrot (Hg.), Flaubert, 'empire de la bétise, S. 127-166, hier S. 132. Ahnli-
ches hat auch Botho Strauf} in seinem Buch tiber die Idiotie beschrieben: »Verblédung als
rebellischer Untergrund des Geistes interessierte Swift wie Flaubert. Ersterer erreichte sie
selbst. Fiir Flaubert wurde sie die intime Partnerin seiner Wissensexzesse.« Botho Strauf},
Lichter des Toren. Der Idiot und seine Zeit, Miinchen 2013, S. 6.

51 Brief an Iwan Turgenjew, 27.7.1877, Correspondance, Bd. 5, S. 265.

52 Vgl. Brief an Iwan Turgenjew, 19.7.1877, Correspondance, Bd. 5, S. 261: »Il faut étre fou
pour entreprendre des ceuvres pareilles ! Celle-1a, d’ailleurs, pourrait bien étre idiote ? —
En tout cas, elle ne sera pas banale.«

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UWE WIRTH

UnnUtzes Wissen als epistemisches Problem der Spurensuche

»Alle Manner vom Fach«, schreibt Goethe in seinen Maximen und Reflexionen,
»sind darin sehr tibel dran, daff ihnen nicht erlaubt ist, das Unniitze zu igno-
rieren«.! Damit beschreibt Goethe den Fachmann als einen epistemischen
Akteur, der scheinbar an einem berufsmifligen Mangel an Ignoranz leidet:
Anstatt sich auf das, was Niitzlich ist, konzentrieren zu durfen, muss der
Fachmann Niitzliches und Unniitzes gleichermafien berticksichtigen und
- das wird dann die Doktrin des positivistischen Zeitalters werden — sam-
meln. Umso erstaunlicher ist es in meinen Augen, dass rund 60 Jahre nach
Goethe ein Protagonist des szientistischen Positivismus gerade durch seine
bemerkenswerte Fahigkeit hervorsticht, das Unniitze 2 ignorieren: Ich mei-
ne Sherlock Holmes. »His ignorance«, so lesen wir im zweiten Kapitel von
Conan Doyles 4 Study in Scarlet, das den Titel »Science of Deduction« tragt,
»was as remarkable as his knowledge«.”

Sherlock Holmes, seines Zeichens Meisterdetektiv und Fiirsprecher exak-
ten Wissens, tiberrascht seinen Freund durch eklatantes Nicht-Wissen: Von
Literatur, Philosophie und Politik »he appeared to know next to nothing,
schreibt Watson, und seine Uberraschung erreicht ihren Hoéhepunkt, als er
herausfindet, dass Holmes nichts tiber die Zusammensetzung unseres Son-
nensystems weif}: »[H]e was ignorant of the Copernican Theory«.?

Wie kann es sein, so fragt sich Watson, dass ein zivilisierter Mensch des
19. Jahrhunderts nicht weif3, dass sich die Erde um die Sonne dreht? Wie
kann sich ein Sherlock Holmes derartige Liicken im Feld des Allgemein-
wissens leisten? Die Antwort, die Holmes seinem Freund gibt, setzt Nicht-
Wissen und Wissen in ein strategisches Verhiltnis, das unter dem Vorzei-
chen einer professionalisierten, dem Gesetz der Okonomie gehorchenden
episteme steht: Nur das nitzliche Wissen — das Wissen, das fir die spezielle
Arbeitsaufgabe eines consulting detectives notig ist — erhdlt tiberhaupt Zugang
zu seinem Gedéchtnis, wobei dieses, topologisch nicht allzu originell, als

! Johann Wolfgang Goethe, Maximen und Reflexionen, in: Ders., Berliner Ausgabe der
Werke Goethes, hg. von Siegfride Seidel, Berlin 1984, Bd. 18, S. 649.
Arthur Conan Doyle, A Study in Scarlet [1887], in: Ders., The new annotated Sherlock
Holmes, hg. von Leslie S. Klinger, New York 2007, S. 3-207, hier S. 32.
Ebd.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 Uwe Wirth

Dachboden eines otkos beschrieben wird, in dem nur wenig Platz zur Verfi-

gung steht:

I consider that a man’s brain originally is like a little empty attic, and you have to
stock it with such furniture as you choose. A fool takes in all the lumber of every
sort that he comes across, so that the knowledge which might be useful to him gets
crowded out, or at best is jumbled up with a lot of other things so that he has a dif-
ficulty in laying his hands upon it. Now the skillful workman is very careful indeed
as to what he takes into his brain-attic. He will have nothing but the tools which
may help him in doing his work, but of these he has a large assortment, and all in
the most perfect order.*

Die in dieser Passage beschriebene Knappheit von Speicher-Ressourcen,
die Holmes zur Begriindung fiir seine Fokussierung auf »niitzliches Wis-
sen< (knowledge which might be useful), impliziert zugleich ein Wissensmodell,
in dem die Gegenstinde des Wissens zunichst als Mobiliar, und damit als
»immutable mobile«,” beschrieben werden. Kurz darauf wechselt das me-
taphorische Register: Aus dem Besitzer eines durch Wissensmobel angefiill-
ten Speichers wird ein Handwerker, ein »skillful workman«, der auf dem
Dachboden seine Werkstatt eingerichtet hat, in der er nicht nur fiir eine
Ordnung der Dinge, sondern vor allem auch fiir eine perfekte Ordnung der
Werkzeuge sorgt.

Damit erfihrt der Wissensbegriff im Verlauf der zitierten Passage unter
der Hand eine Transformation: Wurde Wissen zunéchst als Ensemble von
niitzlichen Einrichtungsgegenstéinden beschrieben, erscheint es nun als En-
semble von niitzlichen Werkzeugen, die fiir »epistemische Praktiken« al-
ler Art bereitstehen. Zugleich vollzieht sich eine Modulation des Konzepts
»Wissensraum«:® Aus dem »little empty attic«, der in Gefahr steht, zu einer
Gertimpelkammer des Gedachtnisses zu verkommen, ist eine wohl geord-
nete Werkstatt des Wissens geworden. Sherlock Holmes nimmt damit eine
Unterscheidung vorweg, die rund 50 Jahre spiter von Gilbert Ryle einge-
fuhrt werden wird, namlich die Unterscheidung von »knowing how and
knowing that«, die Ryle folgendermaflen erldutert:

4 Ebd., S. 32-34.

Bruno Latour, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissen-
schaft, tibers. von Gustav Rofiler, Frankfurt a.M. 2002, S. 372.

Vgl. hierzu Hans-Jérg Rheinberger, Wissensraume und experimentelle Praxis, in: Helmar
Schramm u.a. (Hg.), Bithnen des Wissens. Interferenzen zwischen Wissenschaft und
Kunst, Berlin 2003, S. 366-382.

16.01.2026, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unniitzes Wissen als epistemisches Problem der Spurensuche 9237

There is a distinction between the museum-possession and the workshop-possession
of knowledge. A silly person can be stocked with information, yet never know how
to answer particular questions. The uneducated public erroneously equates educa-
tion with the imparting of knowledge-that.”

Das blof3 angehéufte knowing that wird hier als epistemologisch Unniitzes
Wissen markiert, da es kein Problemldsungswissen ist und mithin keine
Antworten auf kontextsensible Fragen zu geben erlaubt. In gleicher Weise
wendet sich auch Sherlock Holmes gegen eine positivistisch angehauchte
»bucket theory of the mind«,® der zufolge wir unser Wissen durch die Be-
obachtung der Welt wie in Kiibeln sammeln. In gewisser Hinsicht steht die
Kiibel-Theorie des Wissens in Analogie mit der von Holmes abgelehnten
attic-theory: In beiden Fillen handelt es sich um Wissenskonzepte, die unter
dem Vorzeichen des bloflen Sammelns und Speicherns stehen. Nun soll
Holmes zufolge der Kopf gerade nicht zum Wissensmuseum verkommen,
sondern ein Ort sein, an dem nur die Werkzeuge aufbewahrt werden - das
heiflt, Holmes vollzieht offensichtlich einen Wechsel, hin zu einer workshaop-
theory of the mind.

Damit hat sich aber auch der Status des Nicht-Wissens als Kontrastfolie
des Wissens verandert, und zwar sowohl in rdumlicher als auch in mo-
daler Hinsicht: Zum einen wird der bram-attic zu einem Operations- und
Experimentalraum, in dem man nicht mehr einfach nur Tatsachen-Wissen
versammelt, sondern in dem Wissen hergestellt wird: Das blofRe knowing that
einer statisch gedachten Ordnung des Wissens tritt gegeniiber dem dynami-
schen knowing how epistemischer Praktiken der Wissensverarbeitung in den
Hintergrund. Zum anderen erweist sich die Eigenschaftsbestimmung »emp-
ty« in der oben zitierten Passage als ambivalente Bezeichnung: Zunidchst
bezieht sie sich auf einen tabula rasa-Zustand vollstindiger Unwissenheit, der
nach und nach durch die unsystematische Ansammlung niitzlicher und un-
niitzer Wissensgegenstinde in einen Zustand der Fiille, ja der Uberfiillung
tberfithrt wird.

Dann jedoch wird die emptiness zum Resultat eines Ausleseprozesses, in des-
sen Verlauf dariiber entschieden wurde, welche Gegenstinde des Wissens
iiberhaupt eine Eintrittserlaubnis erhalten. Diese Form der emptiness bedeutet
nicht mehr Unwissenheit, sondern ist das Resultat eines epistemischen Kal-
kiils, das die Leer- und Zwischenrdume des Nicht-Wissens als Ordnungs-

7 Gilbert Ryle, Knowing How and Knowing That: The Presidential Address, in: Procee-
dings of the Aristotelian Society. New Series 46 (1945/1946), S. 1-16, hier S. 16.
Karl R. Popper, Objective Knowledge. An Evolutionary Approach, Oxford 1979, S. 3.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 Uwe Wirth

faktoren in Dienst nimmt, um die Operationen der Wissensverarbeitung
nicht durch unniitzes Wissensgertiimpel zu behindern.
In eben diesem Sinne erklart Holmes:

[TThere comes a time when for every addition of knowledge you forget something
that you knew before. It is of the highest importance, therefore, not to have useless
facts elbowing out the useful ones.’

Der brain-attic ist mithin nicht nur dem 6konomischen Dispositiv knappen
Raums, sondern auch einem pragmatischen Prinzip der epistemischen
Auslese unterworfen, das quasi darwinistische Ziige tragt: Alles Unniitze
Wissen erhalt Platzverweis und wird entsorgt, da es ansonsten >ellbogelnd«
das niitzliche Wissen verdrangen wiirde. Dieser Verdrangungskampf der
Gegenstande des Wissens, eine Antizipation dessen, was Peirce und Pop-
per spiter als evolutionary theory of knowledge propagieren werden,'? offenbart
den strategischen Aspekt des Nicht-Wissens: Angesichts begrenzter Raum-
kapazititen wird das Leerraumen tiberfillter Wissensspeicher zur Voraus-
setzung dafiir, dass man sich mit neuem Wissen einrichten kann. Anders
gewendet: Nur das Vergessen von bereits Gewusstem schafft Raum fiir
zukiinftiges Wissen — und unter dieser Pramisse wird das Nicht-Wissen zu
einem ebenso bemerkenswerten Phanomen wie das Wissen.

Diese These ist ein Gemeinplatz jeder Gedéchtnis- und Archivtheorie. So le-
sen wir im Handbuch der Speicherung von Information als Antwort auf die Frage:
»Was muss gespeichert werden?«:

Das individuell Gelernte und im Gedéchtnis Gespeicherte eines Lebewesens bringt
oft fur seine Nachkommen keinen Nutzen, sondern z.T. sogar Nachteile. Sowohl die
Umgebung als auch die Bediirfnisse dndern sich, zumindest teilweise, viel schneller.
Dann ist dieses "Wissen< unniitzer Ballast.!!

9 Arthur Conan Doyle, A Study in Scarlet, S. 34.

10 Vgl. Charles Sanders Peirce, Guessing, in: The Hound and the Horn 2/3 (1929), S. 267-
282.

' Horst V6lz, Geschichte und Zukunft elektronischer Medien. Handbuch der Speicherung
von Information, Bd. 3, Aachen 2007, S. 663.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unniitzes Wissen als epistemisches Problem der Spurensuche 239

I. Towards a bin-theory of knowledge

Aus der Einsicht, dass das Vergessen von bereits Gewusstem die Vor-
aussetzung fiir neues Wissen ist, ergibt sich die Notwendigkeit, die oben
erwihnte positivistische Kiibeltheorie zu erweitern. Neben dem Bucket als
Sammelbehélter fiir positive Gegenstinde des Wissens muss es auch einen
Miilleimer (einen »Bin«) geben, in dem Unniitzes Wissen entsorgt wird.'?
Insofern impliziert jedes Konzept Unniitzen Wissens die Aufgabe, Krite-
rien der epistemischen Miilltrennung zu formulieren. Ich werde also davon
ausgehen, dass es neben der Bucket-Theory auch eine Bin-Theory of Knowledge
gibt. Freilich erkaufe ich die Anschlussmoglichkeit der Bin-Theorie an die
Bucket Theorie damit, dass ich das Register wechsle: Wissen ist nicht mehr
nur das Mobiliar des brain-attic, das als Sperrmill natiirlich in keinen Eimer
passt, sondern auch der Hausmiill, der téglich entsorgt werden muss.

Wenn ich es recht sehe, dann schlieit die Bin-Theory of Knowledge zum ei-
nen an die Uberlegungen zur Rubbish-Theory an.** Zum anderen bildet die
Bin‘Theorie aber auch so etwas wie den Subtext all jener Debatten, die seit
cinigen Jahren unter Schlagworten wie »Negatives Wissen«,'* »Agnoto-
logy«,'> »Kultur der Ignoranz«,'® »Nichtwissenskulturen«!’ gefiithrt werden.
Die Quintessenz dieser Debatten lautet: Nicht mehr nur die Frage, »wie wir

wissen, was wir wissen«,'® interessiert, sondern es geht um die Frage, wie

12 Vgl. hierzu den Aufsatz von Michael Thompson, Benji the Binman and his Anti-Archive,

in: Hedwig Pompe/Leander Scholz (Hg.), Archivprozesse. Die Kommunikation der Auf-
bewahrung, K6ln 2002, S. 100-110.

Vgl. hierzu die Auseinandersetzung mit der Rubbish-Theory bei: Jonathan D. Culler, Fra-
ming the sign. Criticism and its institutions, Norman OK 1988, S. 171-174 und Aleida
Assmann, Erinnerungsraume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedachtnisses,
Miinchen 1999, S. 22f.

Karin Knorr-Cetina, Wissenskulturen. Ein Vergleich naturwissenschaftlicher Wissensfor-
men, Frankfurt a.M. 2002, S. 94.

Vgl. Robert N. Proctor, Agnotology. A Missing Term to Describe the Cultural Production
of Ignorance (and Its Study), in: Ders./Londa Schiebinger (Hg.), Agnotology. The Ma-
king and Unmaking of Ignorance, Stanford 2008, S. 1-33.

Achim Geisenhanslitke/Hans Rott, Vorwort Ignoranz, in: Diess. (Hg.), Ignoranz. Nicht-
wissen, Vergessen und Missverstehen in Prozessen kultureller Transformationen, Biele-
feld 2008, S. 7-14, hier S. 10.

Peter Krause/Torger Moller, Vorwort: Die Forderinitiative >Wissen fiir Entscheidungspro-
zesse — Forschung zum Verhiltnis von Wissenschaft, Politik und Gesellschaft, in: Renate
Mayntz/Friedhelm Neidhardt/Peter Weingart/Ulrich Wengenroth (Hg.), Wissensproduk-
tion und Wissenstransfer. Wissen im Spannungsfeld von Wissenschaft, Politik und Of
fentlichkeit, Bielefeld 2008, S. 11-18, hier S. 15.

Karin Knorr-Cetina, Wissenskulturen, S. 11.

13

14

15

16

17

18

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 Uwe Wirth

sich die Grenzen zwischen Wissen und Nicht-Wissen bestimmen lassen.
Hier scheint das Unniitze Wissen eine Art frickster-Rolle zu spielen: Es ge-
hort de facto zum Bestand des positiv Gewussten, obwohl es in den Bereich
des Nicht-mehr-Gewussten, des Vergessenen gehoren sollte, damit wieder
Platz fiir relevantes, niitzliches Wissen geschaffen werden kann.

Um es im Bildregister der gerade skizzierten Bin-Theory of Useless Knowledge zu
formulieren: Die Frage ist, wo steht eigentlich der Miilleimer?

Auf diese Frage gibt es zwei Antworten. Die eine Antwort lautet: Der Mull-
eimer steht im brain-attic — und muss von Zeit zu Zeit heruntergebracht wer-
den: in den Hinterhof des Verdringten und Vergessenen. Das impliziert
aber auch eine zweite mégliche Antwort, die der ersten nicht widerspricht,
sondern sie erweitert: Es gibt zwei Miilleimer. Einen beweglichen Miillei-
mer im brain-attic und einen groflen Miilleimer im Hinterhof des Vergessens
— also dort, wo das Unniitze Wissen entsorgt werden soll. So besehen wire
Unniitzes Wissen jenes Wissen, das sich zwar noch im bramn-attic befindet,
aber gedanklich bereits aussortiert wurde - sich also gewissermafien kon-
zeptionell schon im Miilleimer auf dem Hinterhof befindet, auch wenn der
Miill de facto exst noch heruntergebracht werden muss: eine Art Vorhélle des
Entsorgens. Das heifit aber auch: Unniitzes Wissen befindet sich konzepti-
onell in einem epistemischen Zwischenraum, ndmlich in einer, mit Homi
Bhabha zu sprechen, »interstitial passage«, die als »pathway between the
upper and lower areas«'?, sprich: als Treppenhaus zwischen brain-attic und
Hinterhof qua back-yard of oblivion fungiert.

Die Frage nach dem Verhiltnis von Wissen und Nicht-Wissen ist natiirlich
alles andere als neu: Sie beherrscht das ganze 19. Jahrhundert. So schreibt
William Whewell 1840 im ersten Band seiner Phulosophy of the Inductive Scien-
ces: »[Bly tracing the boundary-line between our knowledge and our igno-
rance, we may ascertain in some measure the extent of the powers of man’s
understanding«.>’ Obwohl nicht neu, ist diese Aufgabe aktueller denn je
- angesichts einer Gesellschaft, die sich selbst als Wissensgesellschaft be-
greift und in der demgemifl »Wissen und Nichtwissen« eine zentrale Rolle
spielen.?!

Die eigentiimliche Interferenz von Wissen und Nicht-Wissen wird auch
von Dr. Watson in 4 Study in Scarlet festgestellt — in Form einer Liste, die

19 Homi Bhabha, The Location of Culture, London 2003 (1994), S. 5.

20 William Whewell, The Philosophy of the Inductive Sciences, founded upon their history,
3 Bde., London 1840, Bd. 1, S. 18.

21 Vgl. Peter Weingart/Martin Carrier/Wolfgang Krohn (Hg.), Nachrichten aus der Wis-
sensgesellschaft. Analysen zur Veranderung der Wissenschaft, Weilerswist 2007, S. 37.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unniitzes Wissen als epistemisches Problem der Spurensuche 241

iiberschrieben ist mit: »SHERLOCK HOLMES - his limits«.* Es folgt eine
insgesamt zwolf Punkte umfassende Liste, die ein Protokoll seines personal
knowlege,™® vor allem aber auch seiner personal ignorance ist:

1. Knowledge of Literature.—Nil.

2. Philosophy.—Nil.

3. Astronomy.—Nil.

4. Politics.—Feeble.

5. Botany.—Variable. Well up in belladonna, opium, and poisons generally. Knows
nothing of practical gardening.

6. Geology.—Practical, but limited. Tells at a glance different soils from each other.
After walks has shown me splashes upon his trousers, and told me by their colour
and consistence in what part of London he had received them.

7. Chemistry.—Profound.

8. Anatomy.—Accurate, but unsystematic.

9. Sensational Literature.—Immense. He appears to know every detail of every hor-
ror perpetrated in the century.

10. Plays the violin well.

11. Is an expert singlestick player, boxer, and swordsman.

12. Has a good practical knowledge of British law.?*

Diese Liste ist mehr als eine Inventarliste des Holmes’schen bram-aitic; sie
ist ein epistemisches Charakterbild, denn sie zeigt an, was Holmes offenbar
als Unniitzes Wissen ansicht: Philosophie, Astronomie und Héhenkamm-
Literatur — Schauerromane sind dagegen well received. Holmes wird damit
als Figur dargestellt, die sich durch einen, mit Ludwik Fleck zu sprechen,
»besonderen Grenzgebiet-Stil<®® des Denkens auszeichnet: ein Denken, das
durch das Gefille zwischen Spezialwissen und Ignoranz Giberhaupt erst in
Gang zu kommen scheint.

In der gegenwirtigen Debatte um die boundary line zwischen Nicht-Wissen
und Wissen kommt indes noch ein Aspekt dazu, der in den wissenschafts-
theoretischen Auseinandersetzungen des 19. Jahrhunderts zumeist latent
geblieben war: die Einsicht namlich, dass die Trennung von Wissen und
Nicht-Wissen auf einem Machteffekt beruht. Die Trennung ist, glaubt man
David Gugerli und Philipp Sarasin, eine »ideologische Demarkation zwi-

22 Arthur Conan Doyle, A Study in Scarlet, S. 34.

23 Vgl. hierzu Michael Polanyi, Personal Knowledge. Towards a Post-Critical Philosophy,
London 1958.

24 Arthur Conan Doyle, A Study in Scarlet, S. 34f.

%5 Ludwik Fleck, Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Ein-
fuhrung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv [1935], hg. von Lothar Schifer/
Thomas Schnelle, Frankfurt a.M. 1980, S. 145.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 Uwe Wirth

schen machtigem Wissen und willentlich erzeugtem angeblichem Nicht-Wis-
sen«.?® Dies riickt auch all jene forschungspolitisch motivierten »Akte der
Grenzziehung<®’ ins Schlaglicht, denen sich die boundary line von Wissen
und Nicht-Wissen verdanken. Diese Aufmerksamkeitsverschiebung wird
von einer historischen Epistemologie vollzogen, die sich darum bemiiht,
die unterschiedlichen Formen zu rekonstruieren, wie die Grenzen zwischen
Wissen und Nicht-Wissen im Zuge der Professionalisierungsschiibe des
19. Jahrhunderts disziplindr bestimmt wurden, und wie sich zugleich das
herausbildet, was Kuhn als normal science paradigm bezeichnet hat.”® Dabei
kann man dem Kuhn’schen Begriff des Paradigma eine Art Grenzwichter-
respektive Tiirsteher-Funktion zuschreiben: Das Paradigma erweist sich als
»Bollwerk gegen veraltetes wie neues Nicht-Wissen, also gegen tiberwunde-
ne Anschauungen und die Hiresien der Jungen«.?® Der Generalschliissel
zu diesem Bollwerk ist — und dies kann man auch als Konsequenz jenes
Shifis von der attic-theory zar workshop-theory of knowledge ansehen, den wir bei
Sherlock Holmes beobachtet hatten — die Frage nach der wissenschafilichen
Methode: Nur ein methodisch gewonnenes Wissen wird als epistemologisch
niitzliches, namlich als »wissenschaftlich qualifiziert[es]<*” Wissen akzeptiert.

Il. Modi der Wissensverarbeitung

Insbesondere das ausgehende 19. Jahrhundert beruft sich immer wieder auf
die »feste Sicherheit der Arbeitsmethode«,*! durch die sich die Verarbei-
tung und Beurteilung von Wissen seitens eines »speziellen Fachmanns«*?
von den epistemischen Praktiken eines Dilettanten unterscheidet:*® Die

%6 David Gugerli/Philipp Sarasin, Editorial, in: David Gugerli/Michael Hagner/Philipp
Sarasin/Jakob Tanner (Hg.), Nach Feierabend. Ziircher Jahrbuch fiir Wissensgeschichte
(5/2009): Nicht-Wissen, S. 7-9, hier S. 7.

27 Michel de Certeau, Kunst des Handelns, tibers. von Ronald Voulli¢, Berlin 1988, S. 227.

28 Fiir die Geschichte der Naturwissenschaften vgl. Michel Serres (Hg.), Elemente einer
Geschichte der Wissenschaften, tibers. von Horst Brithmann, Frankfurt a.M. 1994, sowie
Michael Hagner (Hg.), Ansichten der Wissenschaftsgeschichte, Frankfurt a.M. 2001.

2 David Gugerli/Philipp Sarasin, Editorial, S. 8.

30 Michel Foucault, Dispositive der Macht. Uber Sexualitit, Wissen und Wahrheit, tibers.
von Elke Wehr/Walter Seitter/Ulrich Raulf, Berlin 1978, S. 124.

31 Max Weber, Wissenschaft als Beruf [1919], in: Ders., Gesammelte Aufsitze zur Wissen-
schaftslehre, hg. von Marianne Weber, Tiibingen 1924, S. 524-555, hier S. 532.

32" Ludwig Fleck, Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache, S. 147,

33 Vgl. hierzu Safia Azzouni/Uwe Wirth (Hg.), Dilettantismus als Beruf, Berlin 2010.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unniitzes Wissen als epistemisches Problem der Spurensuche 9243

»Einfille« und »Konjekturen«<® der Dilettanten mogen, so Max Weber in
Diulettantismus als Beruf, genauso fruchtbar sein wie die der Fachleute — den-
noch: Ihnen fehlen die Ausbildung und das Gerit, um diese Einfille in ih-
rer Tragweite »nachzukontrollieren«.?> Mithin bleibt diesen wissenschaftli-
chen Amateuren, diesen saentifiques amateurs, wie Bruno Latour sie nennt,
nichts anderes tbrig, als zu versuchen, die Resultate der Wissenschaften
unter nicht-professionellen Bedingungen auflerhalb der Institution, »in ihren
Werkstitten, Garagen und Speichern in kleinerem Maf3stab zu reproduzie-
ren«.% Auch wenn hier von Werkstitten die Rede ist, so muss man doch
darauf hinweisen, dass sich mit dem Rekurs auf die wissenschaftliche Me-
thode die workshop-theory of knowledge intern ausdifferenziert: Die Werkstatt
des Wissenschaftlers wird zum Labor und der Wissenschaftler zu einem In-
genieur. Der scentifique amateur erscheint dagegen als Bastler, der, wie es bei
Lévi-Strauss heif3t, »mit seinen Hinden werkelt und dabei Mittel verwendet,
die im Vergleich zu denen des Fachmanns abwegig sind«.3” Anders als beim
Ingenieur sind die Mittel des Bastlers — wie die des Amateurs — begrenzt.
Dennoch ist er in der Lage,

eine grofle Anzahl verschiedenartigster Arbeiten auszufithren; doch im Unterschied
zum Ingenieur macht er seine Arbeiten nicht davon abhéngig, ob ihm die Rohstoffe
oder Werkzeuge erreichbar sind, die je nach Projekt geplant und beschafft werden
mufiten: die Welt seiner Mittel ist begrenzt, und die Regel seines Spiels besteht im-
mer darin, jederzeit mit dem, was thm zur Hand ist, auszukommen, d.h. mit einer
stets begrenzten Auswahl an Werkzeugen und Materialien.®8

Die Werkstatt im brain-attic wird zu einer epistemischen Bastelstube. Der Stil
der dort gepflegten Wissensverarbeitung ist eine Form der Bricolage, bei
der eine merkwiirdige Umkehrung der Verhaltnisse zu beobachten ist: Der
Umstand, dass der Bastler nur mangelhaft ausgeriistet ist — vor allem auch
mit Blick auf seine Werkzeuge —, bedingt, dass sich die Kriterien fir die epis-
temische Milltrennung und mithin fiir die Entscheidung »niitzlich/unniitz«
verdndern: Wenn man nicht weif}, ob man womdglich ein Material oder
ein Werkzeug fiir ein noch unbestimmtes, zukiinftiges Projekt gebrauchen
konnte, dann wird man sich hiiten, es wegzuwerfen. Mit anderen Worten,

34 Max Weber, Wissenschaft als Beruf, S. 532.

35 Ebd.

36 Bruno Latour, Die Liebhaber der Wissenschaft [1993], in: Ders., Der Berliner Schliissel.
Erkundungen eines Liebhabers der Wissenschalft, tibers. von Gustav Rofiler, Berlin 1996,
S. 7-13, hier S. 7.

57" Claude Lévi-Strauss, Das Wilde Denken [1962], Frankfurt a.M. 1973, S. 29f.

38 Ebd,, S. 30.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 Uwe Wirth

die bin-theory of knowledge muss grundlegend modifiziert werden: Es gibt kei-
nen kleinen Miilleimer im brain-attic mehr und auch der grofle Miilleimer
im Hinterhof bleibt ungenutzt. Vielmehr ist die Bastelstube Werkstatt und
Miilleimer zugleich. Der Bastler ist ein epistemischer Messie, der nichts weg-
wirft: Es konnte ja noch einmal niitzlich werden. Insofern ist er auch eine
Figur, die eine Art Grenzgebietstil des Denkens etabliert, weil er die »Grenze
zwischen Archiv und Miill« beweglich hile.3

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen muss man sich freilich fragen,
wie es um den bramn-attic von Sherlock Holmes bestellt ist: Handelt es sich
um die Bastelstube eines saentifique amateurs — oder um das Labor eines, wie
er sich selbst gerne sieht, »scientific detective«?*’ Tatszchlich kann man in
den Romanen und Geschichten von Conan Doyle immer wieder eine iro-
nische Uberblendung dieser beiden Aspekte beobachten: Einerseits wird
Holmes als Amateur-Detektiv markiert, der der professionellen Polizei nur
Hilfsdienste leistet. Andererseits bedient sich Holmes modernster experi-
menteller Labor-Methoden.

Zu Beginn des Romans 4 Study in Scarlet bemerkt Stamford, ein Freund
von Dr. Watson, der thn wenig spater mit Holmes bekannt machen wird:
»Holmes is a little too scientific for my taste«, denn Holmes habe nur eine
Leidenschaft: »a passion for definite and exact knowledge«.*' Allerdings
ist das exakte Spezialwissen allein noch kein Garant fiir Wissenschaftlich-
keit: Diese stellt sich erst im Zusammenspiel mit zwei weiteren Quellen des
Wissens ein. Dies wird deutlich, wenn Holmes tiber einen seiner Kollegen,
Frangois Le Villard, sagt: »He has the power of observation and that of
deduction. He is only wanting in knowledge«.*?

Der hier angesprochene Mangel an Wissen bezieht sich offensichtlich nicht
auf das allgemeine Welt- und Hintergrundwissen, das von Holmes ja als
cher unniitzes Wissensgerimpel angesehen wird, sondern es geht um das
von Holmes so hoch geschitzte, exakte Detail-Wissen, das der Beobachtung
zur Seite gestellt werden soll. Signifikant ist in diesem Zusammenhang der in
den Geschichten von Holmes immer wieder anzutreffende Hinweis auf die
deduction. Die deduction ist ndmlich in der gerade erwdhnten Trias das ingeni-
eurhafte Prazisionswerkzeug des Denkens: Sie wird nicht nur als inferenti-

39 Aleida Assmann, Erinnerungsraume, S. 22.

40" Arthur Conan Doyle, The Sign of Four [1890], in: Ders., The new annotated Sherlock
Holmes, S. 209-381, hier S. 220.

41 Ders., A Study in Scarlet, S. 19.

42 Ders., The Sign of Four, S. 219.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unniitzes Wissen als epistemisches Problem der Spurensuche 945

eller modus operandi der Wissensverarbeitung eingefiihrt, sondern garantiert
die Wissenschaftlichkeit des Prozesses der Wissensverarbeitung.

Nicht zufillig findet sich sowohl in 4 Study in Scarlet als auch in The Sign of
Four - jeweils zu Beginn - ein Kapitel mit der gleichlautenden Uberschrift:

»Science of Deduction«.*3 Die deduction wird von Holmes — »you know my
methods« — als einzig mogliche Arbeitsmethode fiir einen scentific detective
gepriesen. Und durch eben diese science of deduction glaubt er seinem Vorgan-

ger, Edgar Allan Poes Meisterdetektiv Auguste Dupin, iiberlegen zu sein.**

Hief} es zu Beginn der Murders in the Rue Morgue: »His results, brought about
by the very soul and essence of method, have, in truth, the whole air of
intuition«,* so scheint es bei Holmes genau umgekehrt zu sein: Die Katego-
rie der mtuition oder des analytic genius spielen nur noch eine untergeordnete
Rolle - der Schliissel zum Erfolg ist die Methode der deduction. Aus dem De-
tektiv mit Ingenium soll ein Detektiv werden, der sich als Ingenieur begreift.

Dies wird in der berithmten Uhr-Episode in The Sign of Four deutlich, wo
Holmes anhand einer Uhr bis ins Kleinste die Lebensumstinde von Wat-
sons Bruder erschliefit. Watson vermutet zunichst einen Trick: »You have
made inquires into the history of my unhappy brother, and you now pre-
tend to deduce this knowledge in some fanciful way«.*® Doch Holmes de-
monstriert Schritt fiir Schritt, aufgrund welcher Beobachtungen er zu seinen
Schlussfolgerungen gelangt ist.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang zunichst die Formulierung
»to deduce this knowledge«: Offenbar ist die deduction eine Maschine zur
Produktion von Wissen, die anders als die Beobachtung (observation) keinen
direkten Zugang zu den Quellen des Augenzeugen-Wissens hat, sondern
nur auf indirektem Weg zu threm Wissen gelangt: dem Weg der logischen
Inferenz. Dieses, wie ich es nennen mochte, Folgerungs-Wissen, wird jedoch
erst dann zu einem niitzlichen Werkzeug der Problemlésung, wenn es zu
einer Verbindung von deduction und observation kommt: »Surely the one to
some extent implies the other«,*7 stellt Holmes fest.

Bemerkenswert ist aber auch noch etwas anderes: die Vehemenz, mit der
Holmes verneint, seine Methode basiere auf bloflem Raten, es handele sich

3 Vgl. Ders., A Study in Scarlet, S. 28-46, Kapitel IT und Ders., The Sign of Four, S. 213-
225, Kapitel L.

# Vgl. Ders., A Study in Scarlet, S. 42f.

4 Edgar Allan Poe, The Murders in the Rue Morgue [1848], in: Ders., The Complete Tales
and Poems. With an Introduction by Hervey Allen, New York 1938, S. 141.

6 Arthur Conan Doyle, The Sign of Four, S. 223.

7 Fbd., S. 220.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 Uwe Wirth

bei seinen Folgerungen womdglich um »mere guess-work«: »No, no: I never
guess. It is a shocking habit, — destructive to the logical faculty. What seems
strange to you is only so because you do not follow my train of thought or
observe the small facts upon which large inferences may depend. [...J« 4
Dieses »No, no« ist Ausdruck einer scentific attitude, die sich von dem explizit
als guessing markierten Denkstil in Poes Murders in the Rue Morgue abheben
will.** Dies ist deshalb signifikant, weil mit dem Begriff des guessing ein Kon-
zept von Unsicherem Wissen aufgerufen wird, das einen ganz anderen Grenz-
gebiet-Stil des Denkens impliziert, als er in den Sherlock Holmes-Geschich-
ten zum Ausdruck kommt. Man kann die Grenze zwischen Wissen und
Nicht-Wissen namlich, wie bereits angedeutet, auch als einen noch nicht
vollstandig disziplindr konfigurierten epistemischen Zwischenraum fassen,
der anstatt zu trennen, wie ein Treppenhaus, Uberginge moglich macht.
Statt von Nicht-Wissen wire dann von Nicht-Sicher-Wissen zu sprechen;
statt von Unniitzem Wissen von wissenschaftlich nicht qualifiziertem oder
nicht qualifizierbarem Wissen.

Was kann sich in einem wissenschaftlichen Sinne als niitzliches Wissen
qualifizieren — und was erscheint unter epistemologischen Vorzeichen als
Unniitzes Wissen? Die fiir diese epistemischen Ubergangssituationen des
Unsicheren Wissens haufig verwendeten Begriffe sind neben dem guessing die
Konjekturund die Hypothese. Wihrend die deduktiv gerechtfertigten Ergebnis-
se der Induktion als durch die wissenschaftliche Methode gesichertes Wis-
sen erscheinen, stehen die conjecture und der guess zum einen fiir einen Zu-
stand des Noch-nicht-Wissens respektive des Noch-Nicht-Sicher-Wissens,
zum anderen fiir eine im Konjunktiv gehaltene Relevanz-Vermutung: das
konnte nochmal niitzlich werden! Die Art der Wissensverarbeitung erfolgt
dabei nun nicht mehr mit dem Prazisionswerkzeug der Deduktion, sondern
im Modus einer bastelnden Inferenz, die den Charakter eines magischen
Klebestreifens hat und die man mit Peirce als Abduktion bezeichnen kénn-
te: als konjekturales Zusammenwerfen verschiedener Ideen und als Prozess
des Aufstellens von plausiblen Hypothesen.>

Die Abduktion ist Peirce zufolge eine Strategie des kontrollierten Ratens,
die sich aus mehreren Wissensquellen speist — zwar folgt sie einem 6kono-
mischen Dispositiv, doch gleichwohl gilt: »After all, abduction is nothing

8 Ebd., S. 224.

49 Vgl. Edgar Allan Poe, The Murders in the Rue Morgue, S. 152, S. 159, S. 162f.

50 Vgl. Charles Sanders Peirce, Collected Papers, Bd. I-'VI, hg. von Charles Hartshorne/Paul
Weiss, Cambridge 1931-1935; Bd. VII und VIII, hg. von Arthur W. Burks, Cambridge
1958, hier 1.81 (zitiert wird nach Bandnummer und Abschnitt), hier 4.541.

16.01.2026, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unniitzes Wissen als epistemisches Problem der Spurensuche 947

but guessing«.”! Allerdings handelt es sich nie um reines Raten, sondern
der Prozess des Hypothesenaufstellens wird durch unser Vorwissen (pre-
vious knowledge) geleitet. »In that case«, so schreibt Peirce in seinem Aufsatz
Guessing, »they will not be pure guesses but will be compounds of deductions
from general rules, we already know, applied to the facts under observation,
for one ingredient, and pure guess for the other ingredient«.”?

Insofern handelt es sich bei der Abduktion um eine zusammengebastelte
Form des Folgerungs-Wissens, bei dem alle Wissensressourcen und Wissens-
werkzeuge verwendet werden, die gerade zur Hand sind. Auf diese Weise
funktionieren Peirce zufolge nicht nur alltdgliche Riickschliisse, sondern
Abduktionen sind auch die konzeptionelle Voraussetzung fir die meisten
wissenschaftlichen Entdeckungen — immer wieder nennt Peirce in diesem
Zusammenhang die Theorien von Galileo, Kopernikus und Kepler.® In
modernen Forschungszusammenhidngen nimmt das Abduzieren natiirlich
cher ingenieurhafte Ziige an, insofern es komplexe Berechnungen mit in die
Hypothesenbildung einbezieht.”* Doch am Anfang steht fiir Peirce immer
eine neuartige Verkniipfung oder Verbindung von Ideen und Konzepten,
die den Charakter der intellektuellen Bastelei hat.

lll. Gedankenspiel und Gedankenexperiment

Eine Vollzugsform dieses intellektuellen Herumwerkelns beschreibt Peirce
in seinem 1908 veroffentlichten Aufsatz »A Neglected Argument for the Re-
ality of God« unter dem Begriff Musement als griibelndes Gedankenspiel.
Wihrend die normale Wissenschaft unter dem Vorzeichen einer »Economy
of Research« steht, die — hier bezieht sich Peirce auf Ernst Mach — Riicksicht
auf das Kosten-Nutzen-Dispositiv Geld, Zeit und Energie zu nehmen hat,”
verfolgt das »Musement« keinen anderen Zweck, als den, einen angeneh-
men Geisteszustand zu erreichen, »casting aside all serious purpose«.56 Das
Gedankenspiel wird somit zu einer pragmatisch noch nicht konfigurierten

51 Ders., Collected Papers, 7.219.

52 Ders., Guessing, S. 268.

53 Vel. Ders., Collected Papers, 2.96.

Vgl. Ian Hacking, Einféhrung in die Philosophie der Naturwissenschaften [1983], Stutt-
gart 1996, S. 352.

5 Charles Sanders Peirce, Collected Papers 7.139.

%% Ebd., 6.458.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 Uwe Wirth

und insofern unniitzen Gedanken-Operation. Es ist ein Spiel mit den Werk-
zeugen des Wissens im brain-attic des Denkens: ein Spiel — Peirce nennt es,
explizit mit Bezug auf Schiller, »pure Play« -, das dem »lively exercise of
one’s powers« dient: ein Spiel, das keine Regeln, sondern nur »this very law
of liberty« kennt.”” Befreit von den pragmatischen Zwingen forschungsiko-
nomischer Dispositive gibt sich das »Play of Musement« entweder der dstheti-
schen Kontemplation hin oder spekuliert tiber die méglichen Ursachen von
Phianomenen, etwa von ritselhaften Verbrechen.

Hier erwihnt Peirce Edgar Allen Poes Detektivgeschichte »Die Morde in
der Rue Morgue«, in der Dupin eine bestimmte geistige Disposition schil-
dert, die zwischen logischer Analyse und Ratselraten oszilliert: eine Dispo-
sition, die, wie es heifit, eine »Quelle des lebhaftesten Vergniigens bildet«:

Wie sich der starke Mensch seiner kérperlichen Fahigkeiten freut, indem er an allen
solchen Ubungen gefallen hat, die seine Muskeln zum Einsatz bringen, so entziickt
den Analytiker jene geistige Wirkungskraft, welche entwirrt. [...] Er findet Gefallen
an Denkaufgaben, an Ritseln, an Hieroglyphen [...].5

In eben diesem Sinne kann man das Musement als vergniigliches Gedanken-
spiel bezeichnen, das ohne pragmatische Zweckorientierung operiert, das in
einem musischen Sinne unniitz, namlich frei von Niitzlichkeitserwagungen
ist, weil es als Selbstzweck betrieben wird. Dabei erweist sich der bram-at-
tic als Ort geistigen Probehandelns, der nicht mehr nur als Bastelstube er-
scheint, sondern als Ort, an dem Denkgymnastik betrieben wird: ein Fit-
nessraum. Umgekehrt kann aus dem Musement durchaus wissenschaftliches
Studium werden, sobald man, wie Peirce schreibt, seinen Beobachtungen
und Reflexionen erlaubt, sich zu spezialisieren. In diesem Fall wird das Spiel
»converted into scientific study«.”? So kann ein »wildes Spiel der Vorstellun-
gen« unter Umstinden das »Vorspiel der eigentlichen Wissenschaft« sein.®”
An dieser Stelle muss man sich natiirlich fragen: Was geschieht bei dieser
Konvertierung? Wird hier ein entpragmatisiertes Spielgeld zur harten Wih-
rung? Und: Wie ldsst sich der Wechsel des unniitzen Spiels mit den Denk-
werkzeugen des Wissens zu einem niitzlichen Studium beschreiben? Das
niitzliche Studium ist Scence of Deduction — aber was geschieht davor: Was
geschieht beim Vorspiel der eigentlichen Wissenschaft?

57 Fbd.

58 Edgar Allan Poe, Die Morde in der Rue Morgue, in: Ders., Detektivgeschichten, Miin-
chen 1979, S. 5.

59 Charles Sanders Peirce, Collected Papers, 6.458.

0 Ders., Collected Papers, 1.235.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unniitzes Wissen als epistemisches Problem der Spurensuche 249

Wenn ich es recht sehe, dann kann der Wechsel vom Gedankenspiel zur
Wissenschaft zwei Formen annehmen: Erstens kann er im Modus des Ge-
dankenexperiments erfolgen, und zwar in eben der Weise, die Ernst Mach
m Erkenntmis und Irrtum sehr ausfuhrlich beschreibt, wodurch der bramn-attic
zum Gedankenlabor wird. Das Gedankenexperiment ist eine besondere
Form des Gedankenspiels, das hypothetisch und deduktiv zugleich ist, wo-
bei der Weg sowohl in Richtung Phantasie als auch in Richtung Pragmatik
fuhren kann. So experimentieren,

der Projektenmacher, der Erbauer von Luftschléssern, der Romanschreiber, der
Dichter sozialer oder technischer Utopien [...] in Gedanken. Aber auch der solide
Kaufmann, der ernste Erfinder oder Forscher tut dasselbe. Alle stellen sich Umstan-
de vor, und kniipfen an diese Vorstellung die Erwartung, [die] Vermutung gewisser
Folgen; sie machen eine Gedankenerfahrung.%!

Worin besteht nun aber der Unterschied zwischen Projektemacher respek-
tive Dichter einerseits und dem soliden Kaufmann respektive dem ernsten
Erfinder andererseits? Projektemacher und Dichter kombinieren »in der
Phantasic Umstéinde [...], die in Wirklichkeit nicht zusammentreffenc,%?
wihrend der pragmatische Kaufmann - ebenso wie der »ernste Erfinder« -
versucht, in seinem Denken der bisher erfahrenen Wirklichkeit sehr nahe
zu bleiben. Heifdt: Bei ernsthaften Gedankenexperimenten wird versucht,
das Projekt konzeptionell den pragmatischen Gelingensbedingungen der
Lebenswelt anzupassen — mithin einen Kontext kiinftiger Niitzlichkeit zu
antizipieren.

Die zweite Form des Wechsels vom Spiel zur Wissenschaft beschreibt Peirce
in einem Fragment gebliebenen Entwurf, der unter dem Titel: »THE STU-
DY OF THE USELESS« steht. Dort vertritt Peirce die Auffassung, dass,
»[tlrue science is distinctively the study of useless things«.® True Science
meint hier offensichtlich etwas, das wir heute als Grundlagenforschung be-
zeichnen wiirden. Peirce zufolge wire Keplers Berechnung der Umlaufbah-
nen der Planeten nicht méglich gewesen, hitte es nicht die Méglichkeit der
Kegelberechnung gegeben.

But Kepler’s discovery would not have been possible without the doctrine of conics.
Now contemporaries of Kepler — such penetrating minds as Descartes and Pascal -

1 Ernst Mach, Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, Leipzig
1905, S. 186.

62 Ebd.

3 Charles Sanders Peirce, Collected Papers, 1.76.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 Uwe Wirth

were abandoning the study of geometry [...] because they said it was so UTTERLY
USELESS.%*

Wenn man nun bedenke, fihrt Peirce fort, dass Keplers Forschung tiber-
haupt erst Newtons Entdeckungen méglich machte — und dessen Entde-
ckungen wiederum die Voraussetzung fiir die Dampfmaschine und die
Elektrizitit war, die dann das gesamte 19. Jahrhundert pragen sollten, dann
sei es ein Gliick, dass der Vorwurf der Nutzlosigkeit Kepler offenbar nicht
bekiimmerte, denn:

True science is distinctively the study of useless things. For the useful things will get
studied without the aid of scientific men. To employ these rare minds on such work
is like running a steam engine by burning diamonds.%

Vor dem Hintergrund dieses Bildes muss man sich dann natiirlich auch
fragen: Was will man lieber sein: Dampfmaschine oder Diamant? Ob die

Antwort darauf in die Domine des niitzlichen oder des Unniitzen Wissens
fallt, bleibt zu kliren.

64 Ebd., 1.75.
% Ebd., 1.76.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARGARETE FUCHS

»unbrauchbar fur die Zettelwand«
Das Archiv des unnitzen Wissens in Max Frischs Der Mensch
erscheint im Holozén

»Ohne Gedichtnis kein Wissen«<! — so kommentiert Herr Geiser, der Pro-
tagonist in Max Frischs Erzihlung Der Mensch erscheint im Holozin aus dem
Jahr 1979, sein Tun.

Denn well er, ein alterer Mann, sein Gedachtnis allmahlich zu verlieren
furchtet, weil er merkt, dass es als interner Wissensspeicher allmihlich
briichig wird, baut er sich ein externes Archiv aus Zetteln auf, das sich aber
nach und nach als nicht minder briichig erweist.

Die Erzihlung ist im Tessiner Onseronetal angesiedelt, in einer nur spar-
lich bewohnten Berggegend, touristisch wenig erschlossen. Von eben jener
Spérlichkeit ist auch das Figurenrepertoire rund um den Protagonisten der
Erzihlung, sie handelt fast ausschlieflich von Herrn Geiser. 2

Herr Geiser ist einsam, denn seine Frau ist vor einigen Jahren gestorben,
Nachbarn gibt es keine und es regnet seit Tagen. In dieser Isolation stellt
er fest, dass sein Gedéchtnis und sein Kombinationsvermdégen nachlassen.
Deshalb sucht er sich zu vergewissern, was tiberhaupt noch da ist, und hofft
zugleich, manches, was er vergessen zu haben meint, wieder erinnern zu
kénnen. Verschiedene mnemotechnische Praktiken sollen sowohl dem Wis-
sensverlust als auch dem Verlust der Anwendbarkeit und damit Niitzlichkeit

1 Max Frisch, Der Mensch erscheint im Holozan. Eine Erzidhlung, Frankfurt a.M. 1979,
S. 14. Die Seitenzahlen werden kiinftig in Klammern im fortlaufenden Text angegeben.

2 Man bekommt das Geschehen in einer Perspektive und Redeform prisentiert, die sich
nur mithsam in die wissenschaftlichen Kategorien und Termini einordnen lasst — so sehr
sich die Forschung auch daran abmiiht. Jeder Satz scheint von Herrn Geiser selbst zu
stammen, sei er nun gedacht, geschrieben oder etwa gesprochen, selbst wenn er in der
Form des unpersénlichen »man« formuliert ist, oftmals auch in der dritten Person Singu-
lar (>Herr Geiser«) — doch nie in der ersten Person Singular. Es bleibt in der Schwebe,
ja, fast geisterhaft, ob es ein Erzihler ist oder Herr Geiser selbst, der das Geschehen
kommentiert, den Kommentar selbst wiederum kommentiert. Die Erfahrungen macht
er selbst — doch wer spricht, wer hinterfragt sie sogleich wieder, fast zeitdeckend sogar?
Einen Uberblick iber die Bemiihungen zur Bestimmung der Erzihlform und -perspektive
gibt Rémy Charbon, Zeit und Raum, Zeit-Raum in Max Frischs Erzdhlung »Der Mensch
erscheint im Holozdng, in: Dariusz Komorowski (Hg.), Jenseits von Frisch und Diirren-
matt. Raumgestaltung in der Deutschschweizer Literatur, Wiirzburg 2008, S. 15-24.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 Margarete Fuchs

des noch verbliebenen Wissens entgegenwirken. Und so verwandelt Herr
Geiser sein internes Archiv der Erinnerung in ein externes, hochst konkre-
tes, das er sich in seinem Haus allméhlich anlegt. Damit will er die Vergéng-
lichkeit und das Vergessen »durch eine Kunst des Bewahrens gleichsam
tiberwinden, dem Vergehen Einhalt gebieten.«® Das Spannungsverhltnis,
in dem Gedéchtnis und Archiv dabei stehen — denn medientheoretisch ge-
sehen sind im individuellen Gedéchtnis personliche Erfahrungen, im Ar-
chiv hingegen fremdes Wissen gespeichert —, soll durch das Abgleichen des
Individuellen mit dem Allgemeinen aufgehoben oder zumindest gemildert
werden.

Bevor er mit der eigentlichen Archivierungsarbeit beginnt, versucht Herr
Geiser sein Wissen dadurch zu fixieren, dass er es aufzihlt, zusammenfasst,
rekapituliert, nachschliagt — dass er also all das erinnert, was noch da ist, aber
auch das, was er nur noch bruchstiickhaft weiff. Doch eigentlich, so merkt
er schliefllich, ist dieses erinnerte Wissen unniitz, »aber Wissen beruhigt«
(S. 20). Es wird also nicht erinnert um des erinnerten Objekts, sondern um
des Erinnerns selbst willen. Doch weil Erinnerungen nicht nur unzuverlds-
sig, sondern auch gefihrdet sind, schligt das Erinnern um in Archivarbeit.
Denn schliefilich schreibt Herr Geiser auf Zettel auf, »was er nicht vergessen
will« (S. 28), und heftet diese an die Wand, bis er — und damit wird auch der
Ubertritt vom bloflen Zettelkasten zum Archiv markiert* - schlielich aus
den Biichern und Nachschlagewerken »mit der Schere ausschneide(t], was
wissenswert ist und an die Wand gehort.« (S. 48)

Das Archiv ist seit dem 17. Jahrhundert ein Aufbewahrungsort fir Doku-
mente, Akten, Zeitschriften und Urkunden. Es umfasst in metaphorischer
Erweiterung letztlich alle Einrichtungen, die von einer Kultur ausgebildet
wurden, um (Schrift-)Zeichen und damit Wissen zu sammeln, zu erhalten
und auch auszuwerten, steht also fiir »kulturelle Speicherung, Gedéchtnis
und Aussagesysteme«,” mit deren Hilfe Vergangenheit zuginglich gemacht
werden soll. Archive sind folglich Einrichtungen, die die Uberlieferung do-
kumentieren und kulturell bedeutsames Material und damit verkniipftes
Wissen sammeln und bewahren und somit selbst zu Medien der Uberlie-

3 Dietmar Schenk, Kleine Theorie des Archivs, Stuttgart 2008, S. 52.

4 STheoretisch ist der Zettelkasten, hierin ein Archiv im Kleinen, in seinen Inhalten und
Verkniipfungen unendlich.« Heike Gfrereis/Ellen Strittmatter, Einleitung, in: Diess. (Hg.),
Zettelkdsten. Maschinen der Phantasie, Marbacher Katalog 66 (2013), S. 7.

5 Annika Wellmann, Theorie der Archive — Archive der Macht. Aktuelle Tendenzen der
Archivgeschichte, in: Neue Politische Literatur 57 (2012), H. 1, S. 385-401, hier S. 385.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Archiv des unniitzen Wissens in Frischs Der Mensch erscheint im Holoxin 9253

ferung werden. Sie sind Wissensspeicher, die Zugénge zur Vergangenheit
bieten und zugleich eine Art Zeugenschaft fiir diese annehmen.

Allerdings kénnen Archive nie eine vollstindig objektive Rekonstruktion
des Vergangenen ermdglichen, da sie Aussagestrome nicht neutral festhal-
ten, sondern immer schon unter bestimmten diskursiven Ordnungen und
Wissensstrategien angelegt sind. Foucault beschreibt dies in der Archdologie
des Wissens folgendermafien:

Anstatt zu sehen, wie im grofien mythischen Buch der Geschichte sich Worter an-
emanderreihen, die vorher und woanders gebildete Gedanken in sichtbare Zeichen
umsetzen, hat man in der Dichte der diskursiven Praktiken Systeme, die Aussagen
als Ereignisse (die threr Bedingungen und ihr Erscheinungsgebiet haben) und die
Dinge (die ihre Verwendungsmaglichkeit und ihr Verwendungsfeld umfassen) ein-
fuhren. All diese Aussagensysteme (Ereignisse einerseits und Dinge andererseits)
schlage ich vor, Archiv zu nennen.

Foucault begreift den Begriff Archiv also nicht einfach als die Gesamtheit von
gesammelten Dokumenten, Texten, Werken oder Schriften, sondern deren
diskursive Formation als allgemein bindendes System von Aussagen. Dabei
zeigen sich »Diskurse als spezifizierte Praktiken im Element des Archivs«.’
Im Anschluss an Foucault und zugleich in Abgrenzung zu ihm beschreibt
Derrida das Archiv im Hinblick auf dessen technische, juridische und poli-
tische Konfiguration und zeigt die archivische und interpretatorische Macht
in ihrer rdumlichen Verortung. Durch die Verkniipfung von Archivarbeit
und Psychoanalyse wird dariiber hinaus deutlich, dass Speicherung auch
immer zugleich Verdringung und Vergessen bedeutet.®

Der Begriff des Archivs erdffnet folglich mehrere Dimensionen und lisst
sich einerseits materiell-gegenstandlich verstehen, andererseits kann es auch
als theoretisch-philologisches Konzept gefasst werden und erlaubt damit,
epistemologische Grundannahmen und Strukturen zu erhellen, die litera-
rischen Texten, die das Archiv thematisieren, zugrunde liegen. Schliefilich
geraten generell durch erzihlte Tatigkeiten des Sammelns und Generierens
auch bestimmte Erzihlverfahren und Ordnungsmechanismen in den Blick.
In Max Frischs Erzihlung wird vorgefiihrt, wie die Konfigurationen der
Ordnung, der Archivierungen und Interpretationen zugleich (im Sinne Der-
ridas) Verdrangungsarbeit leisten und damit die Fragwiirdigkeit der Wis-
senssammlung herausstellen. Schliefllich konnen diese Techniken der Ver-

6 Michel Foucault, Archiologie des Wissens, Frankfurt a.M. 1981, S. 186f.
7 Ebd., S. 190.
Vgl. Jacques Derrida, Dem Archiv verschrieben. Eine freudsche Impression, Berlin 1997.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 Margarete Fuchs

driangung gelesen werden als Fragen nach dem Zweck und der Niitzlichkeit
des Wissens. Dabei ist die 6konomische und ethische Unterscheidung des
niitzlichen und des Unniitzen Wissens, die damit in das gesamte Feld des
Wissens eingezogen wird, grundsitzlich als diskursive Praktik zu verste-
hen und beruht auf ideologischen und machttheoretischen Implikationen
im Sinne Foucaults. Die daraus resultierenden Probleme wiederum mani-
festieren sich in Frischs Erzahlung auf den Feldern der Lesbarkeit und der
Materialitit des Textes sowie auf denen der Wertung, der Ordnung und
Kohirenz des Materials, das in das Archiv aufgenommen werden soll.

I. Lesbarkeit und Materialitat

Das Aufhéngen der ausgeschnittenen Zettel ist fir Herrn Geiser jedoch
schwieriger als gedacht, die Materialitit der Zettel ist widerspenstig: Die mit
Reifindgeln an der Wand befestigten Zettel »beginnen zu rollen, »sie blei-
ben nicht flach« und man muss »die Hande zu Hilfe nehmen, um sie zu le-
sen« (S. 52). Lesen wird so zu einer manuellen Technik, die an frithe Zeiten
des Lesens erinnert, an das Aufrollen von Papyrusrollen. Dartiber hinaus
»flattert und raschelt die ganze Zettelwand« (S. 53), sobald ein Durchzug
entsteht. Damit verwandelt sich Wissen, das nicht in eine feste Ordnung
eingefiigt ist, in ein akustisches Phanomen, das nicht zu verstehen oder zu
entziffern ist.

Hilfe fiir dieses Problem der widerspenstigen Materialitit und der Lesbar-
keit findet sich schliefllich in einem Klebe- und Zauberband, >Magic Tape-.
Es soll Ordnung und Lesbarkeit garantieren und so ein Archiv erst méglich
machen.

Allerdings ist es eine geisterhafte Ordnung, die sich einstellt, eine Ordnung,
wie es die Werbung fiir »Magic Tape< aus dem Jahre 1978 vorfithrt.” In
diesem kurzen Werbetrailer wird zunichst ein Raum in einem alten Schloss
vorgefiihrt — zumindest suggeriert dies das ganze Ambiente: eine Standuhr,
ein schwerer, altertiimlicher Tisch mit einem ebenso altertiimlichen Sessel
davor, ein Kamin, Steinfuflboden. Vor den Fenstern blitzt und donnert es.
Durch ein Portal betritt der »invisible man< den Raum, eine unsichtbare
Gestalt, von der nur der weifle Hut, die weiflen Handschuhe und Schuhe
sichtbar sind. Nach einer freundlichen Begriflung kiindigt sie ihr Vorha-
ben an: »adding photos to my album with Scotch Magic Tape«, es sollen

9 http://www.fuzzymemories.tv/index.php?c=405 [Datum des letzten Zugriffs: 06.01.2015].

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Archiv des unniitzen Wissens in Frischs Der Mensch erscheint im Holoxin 955

also Erinnerungen geordnet und archiviert werden. Bei dieser Arbeit wird
trotz widriger Umstinde das beworbene Produkt Hilfe leisten: Obwohl sich
aufgrund eines vom Sturm aufgerissenen Fensters der Regen tiber das Foto-
album ergiefit, fixiert der >invisible man« ein Foto in seinem Album. Der Zu-
schauer bekommt aber aufler dem beworbenen Produkt auch noch das zu
sehen, was das Foto, das der >invisible man« in sein Album klebt, vorstellt:
Es zeigt ebenfalls den >invisible mans, im selben Raum, mit derselben Ges-
te. Der Unterschied zum Protagonisten des kurzen Films wird erst durch
dessen handschriftliche Erlauterung am Rande des Bildes markiert: »Dad«.
»Magic Tape« fixiert also den Doppelginger des ordnenden, geisterhaften
Herrschers tiber das Bilderarchiv. Auf diese Verdopplung des unsichtbaren
Archivars wird spéter nochmals zurtickzukommen sein.

Il. Koharenz

Herr Geiser wird von einer »dilettantischen Wissbegier«!? angetrieben.
Er »fithrt keinen rationalen Diskurs mit dem Wissen, das er sammelt«, so
Cohen, »[eJr sammelt auch nicht methodisch, sondern assoziativ vom Hun-
dertsten ins Tausendste kommend.«'! Auch fiir die Leserin stellen sich erst
nach und nach einige Assoziationsketten her: Eine Assoziationskette besteht
aus Wissenspartikeln von Schulwissen (goldener Schnitt, Geschwindigkeit
des Blitzes), eine andere aus medizinischem Wissen (Gedichtnisschwiche
oder Schlaganfall). Eine weitere verbindet verschiedenste Zeitschichten und
-dimensionen: mythologisches, erdgeschichtlich-geologisches, historisches
und biologisches Wissen, wobei allmdhlich die Schichtungen, Durchdrin-
gungen und gegenseitigen Spiegelungen der verschiedenen (wissensarchéo-
logischen) Zeitebenen sichtbar werden.

Bei genauerem Hinsehen werden auf diese Weise zwei Geschichten mit-
einander kontrastiert: auf der einen Seite die eines Individuums, »das mit
der Last seiner Subjektivitit nicht fertig wird«,'? auf der anderen Seite die

10" Max Frisch-Archiv, Mappe mit dem Titel »Berlin, Februar 1974/1. Fassunge, hier ein Text
»KLIMA/Zur Struktur« (am Schluss datiert auf »9.7.73«), hier S. 4. Zitiert nach Robert
Cohen, Zumutungen der Spatmoderne. Max Frischs »Der Mensch erscheint im Holo-
zdne, in: Weimarer Beitrdge 54 (2008), H. 4, S. 541-556, hier S. 555.

' Ebd., S. 552.

2 Georg Braungart, »Katastrophen kennt allein der Mensch, sofern er sie tiberlebt«. Max
Frisch, Peter Handke und die Geologie, in: Carsten Dutt/Roman Luckscheiter (Hg.),
Figurationen der literarischen Moderne, Heidelberg 2007, S. 23-41, hier S. 40.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 Margarete Fuchs

Geschichte der Natur, einer Natur jenseits des Menschen. Georg Braungart
beschreibt die Verschrinkung beider Erzihlstrange folgendermafien:

Der Weg des Herrn Geiser in die Paralyse und zurtick ist beinahe konventionell
erzahlt; die Geschichte der Erde, die jeden menschlichen Zeithorizont tibersteigt,
wird dagegen als Montage dargeboten. Das Subjekt wird aus dem Zentrum der
Welt gestofien, und die Geschichte, die eigentlich zéhlt, spielt sich in Fragmenten
der Wissenschaft ab.'®

Die Geschichte der Erde, geologische Fakten und kulturhistorische Prozesse
werden erzdhltechnisch so aneinandergereiht, dass sie auf narrativer Ebene
unverbunden bleiben, um damit der »liickenhaft tiberlieferte[n] Geschichte
der Erde«!* Rechnung zu tragen und sich einer konsistenten und konstrukti-
vistischen Erzahlung der Erdgeschichte zu verweigern. Denn um die Spuren
der Erdgeschichte in eine Darstellung zu tibersetzen, sei es nun kartogra-
phisch, als Bild oder als Text, miissen Hypothesen, Korrekturen, Ergéin-
zungen und Verkniipfungen vorgenommen werden, so dass »der Ubergang
von der Rekonstruktion zur Konstruktion mithin oft ein flieRender«" ist.
Diese konstruktivistische Arbeit wird dagegen in den intertextuell markier-
ten Nachschlagewerken und Biichern geleistet, auf die in der Erzihlung ver-
wiesen wird und die am Ende der Erzdhlung in einer Art Literaturverzeich-
nis aufgelistet sind. So findet sich etwa in der Geschichte des Kantons Tessin iiber
die romische Besiedelung der Gegend folgende Bemerkung:

Weil die Rémer den Einrichtungen der Bewohner der Tessingegend Verstidndnis
entgegenbrachten, vollzog sich die Romanisierung des Landes ohne ernstliche Zwi-
schenfille. Die Gallier wurden nicht unterdriickt und lebten friedlich neben und mit
den rémischen Kolonisten [...].16

Als Beleg fur diese Aussage werden Griberfunde genannt, in denen »neben
Gegenstinden rein gallischen Charakters auch solche romischer Art gefun-
den wurden.«!” Es ist problematisch, aus den Griberfunden zwingend auf
eine friedliche Koexistenz zu schlieflen. Der hypothetische Charakter dieser
Argumentation wird aber verschleiert, tritt jedoch kurz danach umso signi-

13
Ebd.

14 Peter Schnyder, Geologie, in: Roland Borgards/Harald Neumeyer u.a. (Hg.), Literatur
und Wissen. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart/Weimar 2013, S. 75-79, hier
S. 76.

15 Ebd.

16 Giulio Rossi/ Eligio Pometta, Geschichte des Kantons Tessin, deutsch bearbeitet von Max
Griitter-Minder, mit einem Vorwort von Bundesrat Celio, Bern 1944, S. 19.

17" Ebd.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Archiv des unniitzen Wissens in Frischs Der Mensch erscheint im Holoxin 957

fikanter hervor. Denn im selben Abschnitt wird darauf hingewiesen, dass
es kaum Baudenkmiler oder auch nur die Uberreste davon aus rémischer
Zeit im Tessin gibt, die die Hypothese stiitzen und untermauern kénnten.'®
Trotzdem werden die Ergebnisse der archéologischen Forschung als konsis-
tente, liickenlose Erzahlung prasentiert, was jedoch keineswegs den tatsdch-
lichen Befunden entspricht.

Dieser Verschrankung von Wissenschaft und Literatur in den Intertexten
begegnet nun die Erzihlung mit einer Verweigerung von Kohirenz und
Konsistenz, stattdessen wird eine Aneinanderreihung von Beschreibungen,
Zitaten u.d. vorgefithrt, die stellenweise den Aussagen der Intertexte wider-
sprechen und anstelle von Menschheitsgeschichte eine blof3e Naturgeschich-
te vorstellen:

Es gibt Schlangen, Ringelnattern, die harmlos sind, und verschiedene Arten von
Vipern [...]. Kithe sind selten, da die Hénge zu schroff sind, es ist eher ein Tal fiir
Schafe und Ziegen und Hithner.

Neuerdings gibt es Kehrichtabfuhr.

Noch vor kurzem warfen sie thre Abfille einfach tiber den Hang neben der Kirche
[...], wobei das eine und andere in den Biischen héingen blieb.

Die Bevolkerung ist katholisch.

Zeugnisse dafiir, dal das Tal schon von den Rémern bewohnt worden wire, gibt
es kaum. Kein rémisches Pflaster, geschweige denn Reste einer Arena. [...] Kein
Ortsname erinnert an Sieg oder Niederlage, weder Hannibal noch Suvaroff sind
hier vorbeigekommen.

Ein Tal ohne Durchgangsverkehr. (S. 61-62)

Ahnlich zusammenhangslos wirken auch die Abschnitte und Bemerkungen
tiber Herrn Geiser selbst, seltsam hineinmontiert zwischen die Fragmente
der Wissenschaft. Dadurch entsteht nach und nach eine Perspektive, die ge-
16st zu sein scheint von einer personalisierten Sichtweise, eine Perspektive,
die die Geschichte des Menschen nicht mehr im Zentrum verortet, sondern
zwischen den Wissens- und Archivsplittern fast gleichgiiltig darbietet. Die
Dezentrierung des Menschen, die sich mit der Entdeckung der geologischen
Zeitrhythmen vollzieht,' wird auf der Ebene des Textes in der Schichtung

8 Vgl ebd., S. 19.
19 Vgl. hierzu Peter Schnyder, Geologie, S. 78.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 Margarete Fuchs

und Ineinanderverschiebung, in der Gleichzeitigkeit von verschiedenen er-
wihnten Zeitrdumen und Intertexten sicht- und lesbar gemacht.

So wird beispielsweise ein Auszug mit dem Titel Das Zeitalter der Dinosaurier
geboten (S. 83 £.). In diese Darstellungen verschiedener Saurierarten einge-
fugt ist ein kurzer Absatz tiber Herrn Geiser:

Zum Gliick ist es die Lesebrille, die auf den Kiichenboden gefallen und zerbrochen
ist, zum Gliick nicht die andere. Das wire schlimmer gewesen. Alles durch die Le-
sebrille zu sehen, macht schwindlig. Lesen kann man zur Not auch mit der Lupe.

(S. 84)

Das Zerbrechen der Brille, die dadurch eingeschrankte Lesefahigkeit und
der sich einstellende Schwindel setzen die Zerbrochenheit einer anthropo-
zentrischen und kohdrenten Erzdhlperspektive ins Bild. Das Aufeinander-
treffen der verschiedenen Geschichten und ihrer Fragmente lésst eine trans-
humane Perspektive sichtbar werden, die jedoch keine >ganze« Geschichte
mehr bietet, sondern ausschliefllich den Montagecharakter des Geschicht-
lichen ausstellt.

I1l. Auswahl

Eine derartige Asthetik der Montage, des gleich-giiltigen Wissens, der
scheinbar willkiirlichen Ansammlung und des Aufeinandertreffens unter-
schiedlichster Wissenspartikel l4sst zugleich auch das Problem einer Ethik
des Wissens sichtbar werden: Was kommt tiberhaupt ins Archiv, was wird
ausgewihlt, was verworfen? Herrn Geiser steht ndmlich nur ein begrenz-
ter Platz zum Sammeln und Archivieren zur Verfiigung: die Wande seines
Hauses. Seine Sammelwut geht allerdings so weit, dass schliefllich auch das
Bild seiner verstorbenen Frau seinem Archiv weichen muss, die subjektive
Erinnerung einem angeblich naturwissenschaftlichen Faktenwissen.

Doch ist nicht jedes Treffen einer Auswahl zugleich ein Verwerfen von An-
derem, unterliegt die Archivierung damit nicht zugleich auch einer Logik
des Ein- und Ausschlusses?*’

20 Die den Archiven inhérenten Prozesse des Vergessens und Verdriangens werden in den
Blick genommen von: Anne Barnert/Julia Herzberg/Christine Hikel (Hg.), Themenheft
Archive vergessen, WerkstattGeschichte 52 (2009).

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Archiv des unniitzen Wissens in Frischs Der Mensch erscheint im Holoxin 259

Archive haben deshalb auf der Ebene der Selektion, der Klassifikation und Disposi-
tion eine ebenso konservatorische wie generative Funktion, denen je eine spezifische
Gewaltsamkeit eigen ist. [...] Schon mit der allerersten Auswahl dessen, was ins Ar-
chiv kommt und was nicht, ist eine Entscheidung dariiber gefallen, was als nutzlos

oder unwichtig verworfen werden und was welcher Sphére des Wissens zugehtren
21
soll.

Wenn Herr Geiser seine Bilder und Lexikonartikel ausschneidet, muss
er kurz darauf feststellen, dass »der Text auf der Riickseite, den [er] erst
bemerkt, nachdem er die Illustrationen auf der Vorderseite sorgsam aus-
geschnitten hat, [...] vielleicht nicht minder aufschlufireich gewesen [wire];
nun ist dieser Text zerstiickelt, unbrauchbar fiir die Zettelwand.« (S. 116)
Die Unlesbarkeit der Riickseite des Textes wird in der Forschung, so etwa
bei Cohen, als Sinnbild dekonstruktivistischer Texttheorie gelesen: »Ver-
stehen trifft auf ein Spiel aus Zufall und Tiefsinn. Jeder Text zerschneidet,
zerstort, Uberschreibt einen anderen. Alles, was wir von der Wirklichkeit
haben, sind Bruchstiicke, unentwirrbar durcheinandergeraten.«22

Dieses Problem ist auch dahingehend lesbar, dass die Auflésung eines vor-
gefundenen Archivs — der Biicher bzw. Nachschlagewerke in ihrer je ei-
genen Ordnung - und die Inkorporierung in das eigene Archiv bzw. in
die eigene Ordnung offensichtlich nur auf Kosten der >Brauchbarkeit« des
Wissens gehen kann, bzw. auf Kosten von »anderem« Wissen, das nicht fiir
nitzlich erachtet, das nicht archiviert wird, Wissen, das — in anderen syste-
matischen Zusammenhingen und Ordnungen - vielleicht die Vorderseite
wire. Erst diese (gewissermaflen kontingenten) Ordnungsmechanismen er-
zeugen die Unterscheidung von niitzlichem Wissen und unniitzem Wissen,
die tiber die Logik des Ausschlusses funktioniert.

IV. Ordnung

Auch diese Ordnungsmechanismen selbst sind dufierst problematisch. Fiir
Herrn Geiser wird im Laufe der Erzahlung die Anordnung der Zettel frag-
wirdig: Was gehort wohin? Wie soll man wiederfinden, was schon aufge-
hingt wurde? Die auf diese Weise vorgefiihrte Entstehung eines Wirrwarrs

21 Thomas Weitin/Burkhardt Wolf, Einleitung. Gewalt der Archive. Zur Kulturgeschich-
te der Wissensspeicherung, in: Diess. (Hg.), Gewalt der Archive. Studien zur Kulturge-
schichte der Wissensspeicherung, Konstanz 2012, S. 9.

22 Robert Cohen, Zumutungen der Spatmoderne, S. 552.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 Margarete Fuchs

wird auf der Ebene der Erzahltechnik reflektiert, da die Erzahlung selbst aus
unterschiedlichsten Texturen besteht, weil Herrn Geisers Zettelarchiv in die
Erzéhlung hineinmontiert und verwoben ist. Es finden sich Textabschnitte
aus unterschiedlichsten Biichern und Nachschlagewerken, in verschiedens-
ten Schrifttypen, Handgeschriebenes, Zeichnungen, »Schulwissen fiir An-
fanger«, »sichtlich veraltet«, wie es Robert Cohen nennt.?? Gebrauchstexte,
»eine beamtenhafte Lexikonsprache, buchhalterisch bis in die hafllichen
Abkiirzungen und schulmeisterlichen Hervorhebungen«,24 so zitiert Cohen
eine Kritik an Frischs Erzahlung — und weiter sogar: »Der Autor von Der
Mensch erscheint im Holozdn indessen (falls er diese Bezeichnung tiberhaupt ver-
dient) hat sich nicht einmal die Mithe gemacht, die Quellen typographisch
seinem Text anzugleichen. Ausgeschnitten und eingeklebt.«*

Dartiber hinaus wiederholen sich viele der sehr kurzen, schnorkellosen Sét-
ze der Erzihlung, manche sogar zwei-, drei-, viermal.2® Viele Passagen sind
blofle Auflistungen, kommentarlos, sind Textmaterial, das grofitenteils aus-
tauschbar ist, schlicht, autorlos — verwechselbar wie das Bild im Fotoalbum
des »invisible man« der schon erwihnten Werbung. Im Doppelgingercha-
rakter des >invisible man« spiegelt sich die Struktur der Zitate und Fragmen-
te der Erzihlung, denn auch sie fithren ein doppelgangerhaftes, geisterhaftes
Leben im Text. Das Verhiltnis der abgedruckten Zettel zu den von Herrn
Geiser gesammelten ist ndmlich duflerst unklar, da nie auf die Zettel direkt
Bezug genommen wird. Sind sie identisch mit den ausgeschnittenen Zetteln,
sind es Kopien oder gar Faksimiles? Der Versuch, sie zu charakterisieren,
verstarkt noch die intrikate Differenz von fiktionalem und nichtfiktionalem
Text und verfremdet beide Felder. Diese Verfremdung entsteht vor allem
an den Nabhtstellen, wo die Zettel sowohl aneinander als auch an den Erzihl-
text stoflen, weil es keine Erzahlinstanz gibt, die diese Schnittstellen irgend-
wie vermittelnd integriert. Diese Arbeit wird der Leserin zugemutet, wobei
die dufieren Ereignisse, die Herrn Geiser widerfahren, kaum festzumachen
sind: Erleidet er tatsdchlich einen Schlaganfall oder wird man als Leser nur
zu dieser Assoziation verleitet, weil die entsprechenden Zettel und Lexikon-
artikel im Text auftauchen?

In dieser Ansammlung aus unklaren Zitaten, Faksimiles und Erzihltext
lasst sich das dsthetische Prinzip der Erzahlung erkennen: »Montage, Col-

23 Ebd., S. 541.

2 Epd.

2 Ebd.

26 So findet sich z.B. der Satz: »Viele der Kastanien haben Krebs« auf den S. 62, S. 104,
S. 142.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Archiv des unnutzen Wissens in Frischs Der Mensch erscheint im Holozin 261

lage und Reflexion.«*” In seinen Tagebiichern (1946-49) verweist Frisch
auf seine »Scheu vor einer férmlichen Ganzheit, die der geistigen vorauseilt
und nur Entlehnung sein kann«.?® Thm gilt besonders das Fragment als zen-
trale Erzihlform. Denn damit werden keine fertigen »Ergebnisse« geliefert:
»[Dlie Vorliebe fur das Fragment, die Auflésung tberlieferter Einheiten,
die schmerzliche oder neckische Betonung des Unvollendeten<®® verwei-
gert Antworten, wirft Fragen auf. In seinem Tagebuch 1966-71 hat Frisch
in groflem Umfang »fremdes, literaturfernes Material — Zeitungsausschnit-
te, Ausziige aus Reden, Appellen und Handbiichern — aufgenommenc,*
das typographisch vom tibrigen Text abgesetzt ist. Eine dhnliche Technik
zeigt sich auch in Der Mensch erscheint im Holozin, doch die Ansammlung von
»Wissensfaksimiles« ist hier keine simple Aufklarungs- und Wissenschafts-
kritik, da die Technik der »Collage<®! das Alter der Quellen und damit
grundsdtzlich die Historizitdt von Wissen deutlich werden lasst, was durch
die Bibliographie im Anhang der Erzdhlung schliefilich verifiziert wird: Die
Handbiicher und Nachschlagewerke stammen teilweise noch aus der Zeit
vor dem Ersten Weltkrieg oder aus den 20er Jahren, vor allem aber aus den
40er und 50er Jahren des 20. Jahrhunderts.

Was der Protagonist und die Erzihlung hier also archivieren, ist bereits
anderen Ordnungen und Archiven entnommen und in narrative Ordnungs-
und Verweisstrukturen eingebunden und somit auch transformiert worden,
weshalb Herr Geisers Archiv als ein Archiv dritter Ordnung betrachtet wer-
den kann. Der Zusammenhang und die Systematik des Archivierten bleiben
dabei allerdings zumeist unklar oder geisterhaft. Denn weder die Figur des
Herrn Geiser noch der Text geben einen Hinweis darauf, welche Ordnung
dem Archiv zugrunde liegt, weshalb es nun am Leser ist, eine Ordnung
hineinzulesen — und sei es eine demente, verwirrte Ordnung. Lesen bedeu-
tet hier also, zu kombinieren und Kohirenzen zu schaffen, Wissensordnun-
gen zu entwerfen, Verbindungen herzustellen zwischen Erzdhltem, Archi-
viertem und Erinnertem.

Georg Braungart, Katastrophen, S. 31.
23 Max Frisch, Tagebuch 1946-1949, Frankfurt a.M. 1958, S. 106.
Ebd.
Robert Cohen, Zumutungen der Spitmoderne, S. 544.
So charakterisiert von Robert Cohen, Zumutungen der Spatmoderne, S. 546.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 Margarete Fuchs

V. Geisterhafte Archivarbeit

Die Grenzen der lesereigenen Wissenspraktiken und Ordnungsversuche
werden aber dann deutlich, wenn der Protagonist der Erzdhlung Kohdren-
zen herstellt, die einer eigenen geiser-/geisterhaften Logik nicht entbehren
und die zugleich auf die Ordnung des Archivs verweisen: So will Herr
Geiser einen Feuersalamander - spétestens seit der Romantik der Topos fiir
die Ordnung des Archivs und die Arbeit des Archivars®® -, der sich fast die
ganze Erzihlung tiber »im Bad« befindet, in den Garten transportieren, ver-
gisst es aber immer. Doch gegen Ende heifit es dann lakonisch knapp: »Der
Feuer-Salamander ist nicht mehr im Bad. Herr Geiser hat ihn ins Kamin
geworfen« (S. 124) - also ins Feuer.

Herr Geiser verliert zunehmend den Uberblick iiber die Ordnung seines
Archivs. Das enzyklopidische Wissen, das er angehéuft hat, stellt sich als
ein Wissen tiber Worter heraus, die sich ausschlieflich aufeinander bezie-
hen, um so eine eigene Wissensordnung zu konfigurieren, ohne einen Be-
zug zum Referenten, zum Objekt des Wissens aufzubauen. Diese rein lexe-
matische Ordnung der Worter, die auf Kosten des Lebendigen, genauer:
des Reptilien-Lebens, gehen und damit geisterhaft werden, bestimmt tiber
das Lexem >Feuer« die beiden Begriffe "Kaminfeuer< und >Feuersalamander«
als einander zugehorig.

Dieses scheinbar geisterhafte Wissen schliagt zugleich aber auch um in ein
mythisches Wissen, da dem Feuersalamander seit alters her die Macht zu-
gesprochen wird, Brande zu 16schen - und er, der Salamander selbst, konne
auch durch Feuer nicht zerstort werden.*® Hier fallen also verschiedene
Wissenspraktiken und -ordnungen ineinander, ohne dass dadurch aber ein
Mehrwert an Wissen entsteht. Im Gegenteil, dieses Wissen bleibt blofies
'Buchstabenwissen, ein totes und zugleich tétendes Wissen.

So kann Herr Geisers Wissen tiber den Salamander nicht mehr fir ande-
res taugen, Herrn Geisers Versuch, das Wissen iiber den Salamander zur
Versicherung des eigenen anthropologischen Status heranzuziehen, muss

32 Bei E.T.A. Hoffmann ist der Archivarius Lindhorst in »Der goldene Topf« zugleich »my-
thischer Schriftbewahrer und verbeamteter Feuersalamander« (so Uwe Wirth, Der golde-
ne Topf, in: Detlef Kremer (Hg.), E. T.A. Hoffmann. Leben-Werk-Wirkung, Berlin 2009,
S. 114-130, hier S. 129). Der Archivar steigt hier in der letzten Virgilie in einen Pokal
mit angeziindetem Punsch und verschwindet in den Flammen, um so dem Erzéhler bei
seinem Schreiben Gesellschaft zu leisten.

Dies erwidhnt auch: Rémy Charbon, Zeit und Raum, S. 20. Vgl. aber auch: Hanns
Bichtold Staubli (Hg.), Handworterbuch des deutschen Aberglaubens (1935), Bd. 6, Ber-
lin 1945, Sp. 455-459.

33

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Archiv des unniitzen Wissens in Frischs Der Mensch erscheint im Holoxin 263

scheitern. Denn Herr Geiser stellt seine eigene Erinnerung, sein Geburts-
jahr, seinen Namen, seine Eltern usw. dem Nichtwissen des Salamanders
gegeniiber, der derartige Fakten »nicht weill« (S. 125). Aus dieser Gegen-
tiberstellung von menschlicher Erinnerung und tierischem Nicht-Wissen
leitet er syllogistisch zwar korrekt ab, dass er selbst kein Lurch sei, doch in-
sofern sein Wissensvermégen selbst immer briichiger wird, wird auch diese
Differenz und anthropologische Grenzziehung zwischen Mensch und Tier
allmihlich fragwiirdig.

Ahnlich funkdonieren auch die Assoziationsketten der Zettelwand, die eine
Verbindung zwischen der persénlichen Lebensgeschichte des Protagonisten
und den unvorstellbaren Dimensionen der Erdgeschichte herstellen sollen.
Sie sollen eine Riickversicherung konstituieren, machen aber zugleich die
Bedeutungslosigkeit des eigenen Lebens sichtbar. Die Erweiterung und Ver-
sicherung des eigenen Wissens durch das Archiv, das unvorstellbare Di-
mensionen des erdgeschichtlichen Wissens umfasst, wird verkniipft mit der
eigenen, menschlichen Hinfélligkeit — und dies bedriickt den Protagonisten
eher, als dass es seinen Horizont erweitert.

VI.»invisible manc«

Herr Geiser bastelt die ganze Erzihlung tiber an seinem Archiv, doch
mit dem letzten Zettel verschwindet er aus der Geschichte, wird er zum
invisible man«. Denn die Erzdhlung listet am Ende verschiedene Lexikon-
artikel auf, etwa zur Erosion, zu Kastanien, zum Schlaganfall, und sie erzéhlt
vom Leben im Tal, vom blauen Himmel, von der Landschaft usw., jedoch
nicht vom Protagonisten. Dieser ist nur noch geisterhaft vorhanden, nur
noch in den Spuren, die er hinterlassen hat: Alle Satze, die am Schluss der
Erzahlung zu lesen sind, sind zuvor schon im Text aufgetaucht, es sind
Wiederholungen aus der Erzidhlung iiber ihn. Es sind damit seine Sitze,
auch ohne ihn. Und zugleich sind es Sdtze aus seinem Archiv. So wird der
Text zu einem Archiv von Herrn Geisers Sitzen, allerdings zu einem frag-
wirdigen, geisterhaften Archiv. Denn weil sowohl der interne als auch der
externe Wissensspeicher versagt, die Zettelwiande sich allméhlich aufgelost
haben, >Magic Tape« sein Versprechen nicht gehalten, das Bild des Vaters
(»Dad«) und/oder des Erzihlers sich gelost hat und »invisible« geworden
ist — deshalb ist auch das Archiv des Wissens unniitz geworden. Der Ga-
rant der Ordnung ist verschwunden, was zurtickbleibt, sind die Spuren der

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 Margarete Fuchs

Assoziationsketten, die die Leserin tiber die letzten anderthalb Seiten bildet,
anstelle einer textinternen, einer durch >Magic Tape« verbiirgten Ordnung,.
So schreibt sich auch der Leser in die Erzdhlung ein und aktualisiert sie zu-
gleich, wird zum Archivar des dort angehduften Unniitzen Wissens.

16.01.2026, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen und Autoren

MAXIMILIAN BERGENGRUEN ist Professor fir Deutsche Literatur am Karls-
ruher Institut fir Technologie (KIT). Studium der Germanistik, Philoso-
phie, Geschichte und Theaterwissenschaften an den Universititen Erlangen
und Marburg. Forschungsschwerpunkte: Literatur und Wissen, Literatur
und Recht von der frithen Neuzeit bis in die Moderne; Literaturtheorie.
Wichtigste Verdftentlichungen: Schone Seelen, groteske Korper. Jean Pauls
asthetische Dynamisierung der Anthropologie, Hamburg 2003; Nachfolge
Christi — Nachahmung der Natur. Himmlische und natiirliche Magie bei
Paracelsus, im Paracelsismus und in der Barockliteratur, Hamburg 2007;
Mystik der Nerven. Hugo von Hofmannsthals literarische Epistemologie
des ,Nicht-mehr-Ich’, Freiburg 1.Br. 2010.

Hans RICHARD BRITTNACHER, Prof. Dr., geb. 1951; nach Studium in Mar-
burg und Berlin Promotion 1994, Habilitation 2002; Gastprofessuren in
Bern, Wien, Durham und Chapel Hill (North Carolina); Stipendiat des
Hamburger Instituts fiir Sozialforschung; lehrt am Institut fiir Deutsche
Philologie der Freien Universitit Berlin. Forschungsschwerpunkte: Inter-
medialitit des Phantastischen; die Imago des Zigeuners in der Literatur und
den Kinsten; Literatur- und Kulturgeschichte des Goethezeitalters und des
Fin de siécle. Publikationen in Auswahl: Asthetik des Horrors. Gespenster,
Vampire, Monster, Teufel und kiinstliche Menschen in der phantastischen
Literatur, Frankfurt a.M. 1994; Erschopfung und Gewalt. Opferphantasien
in der Literatur des Fin de siecle, Koln/Weimar 2002; Leben auf der Gren-
ze. Klischee und Faszination des Zigeunerbildes in Kunst und Literatur,
Gottingen 2012; Phantastik. Ein intermediales Handbuch, Stuttgart/Wei-
mar 2013 (Mithg.).

JiLL BUHLER, lic. phil., ist als wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut fiir
Germanistik des KIT (Karlsruher Institut fiir Technologie) titig, zuvor
war sie wissenschaftliche Assistentin an der Universitdt Genf. Forschungs-
schwerpunkte: Literatur und Wissen (Recht und Forensik, Sexualwissen-
schaft, Historismus und Geschichte); Asthetik und Poetik des Lustmordes
und verwandter Phinomene; Literatur und Kultur der Romantik, der Klas-
sischen Moderne und der Gegenwart. Veréffentlichungen u.a.: »Nach dem
bertichtigten Jack der Aufschlitzer so benannt.« Die Gattung des Aufschlit-

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 Autorinnen und Autoren

zer-Mordes im Lustmord-Narrativ in Richard von Krafft-Ebings Psycho-
pathia Sexualis (1886-1903), in: Nina Heinsohn u.a. (Hg.), Bruch - Schnitt
- Riss (2014); Anatomien der Lust in Grimmelshausens Courasche, in: Sim-
pliciana XXXIV (2012).

MANUEL CLEMENS, Studium der Kulturwissenschaften und Philosophie in
Frankfurt (Oder) und Paris. Promotion 2013 im German Department der
Yale University. Danach Gastdozent an der Universidad Iberoamericana in
Mexiko-Stadt. Derzeit Wissenschaftlicher Mitarbeiter im Institut fur Deut-
sche Sprache, Literatur und ihre Didaktik an der Leuphana Universitat Li-
neburg. Veroffentlichungen: Das Labyrinth der asthetischen Einsamkeit.
Eine kleine Theorie der Bildung, Wiirzburg 2015.

ANTONIA EDER, Dr. phil., Studium der Literaturwissenschaft, Philosophie,
Politologie, Psychologie (Sorbonne Paris IV, FU Berlin), Promotionsstipen-
dium 2007-2009 an der Universitat Tiibingen, anschlieBend Oberassistentin
der Germanistik (Universitit Genf, CH), derzeit Mitarbeiterin am Institut
fur Germanistik, Karlsruhe (KIT). Forschungsschwerpunkte: Literatur &
Kultur des 18.-20. Jahrhunderts, Wiener Moderne, Gender Studies, Inter-
medialitit, Mythos-, Asthetik- und Kulturtheorie, Literatur und Wissen.
Publikationen u.a.: Geschlechter-Szene. Représentation von Gender in Li-
teratur, Film, Performance und Theater, Freiburg 1.Br. 2010 (Mithg.); Der
Pakt mit dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals zerstérendes Zitieren von
Nietzsche, Bachofen, Freud, Freiburg 1.Br. 2013; Doing Truth. Indizien
und verdachtige Schliisse bei Heinrich von Kleist, in: Yvonne Nilges (Hg.),
Dichterjuristen. Studien zur Poesie des Rechts vom 16. bis 21. Jahrhunderts,
Wiirzburg 2014.

MARGARETE Fucas, Dr. phil., Studium der Neueren Deutschen Literatur
und Philosophie an der Universitat Tibingen, seit 2008 wissenschaftliche
Mitarbeiterin am Institut fiilr Neuere deutsche Literatur der Universitit
Marburg. Forschungsschwerpunkte: Literatur- und Theatertheorie, Litera-
tur und Kultur von der Aufklarung bis zur Gegenwart, Populéar- und Un-
terhaltungskultur. Veréffentlichungen: Der bewegende Blick. Literarische
Blickinszenierungen der Moderne, Freiburg i.Br. 2015. Weitere Veroffentli-
chungen u.a. zu Annette von Droste-Hiilshoff, Heinrich Mann, Franz Kafka
(in Vorbereitung), Heiner Miiller.

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen und Autoren 267

CHrSTIANE Horm, Dr. phil., geboren 1969. Studium der Germanistik,
Kunstgeschichte und Kunstpiadagogik in Gieflen, dort 2003 Promotion.
Wissenschaftliche Mitarbeiterin im SFB »Erinnerungskulturen« an der
JLU Gieflen, im IZEA an der MLU Halle-Wittenberg, im BMBF-Projektes
»Sinnlichkeit — Materialitit — Anschauung« an der Klassik Stiftung Wei-
mar; seit 2012 am Germanistischen Institut der MLU Halle-Wittenberg.
Kuratorin verschiedener kultur- und literaturhistorischer Ausstellungen in
Frankfurt, Berlin, Weimar. Veréffentlichungen (Auswahl): Amor und Psy-
che. Die Erfindung eines Mythos in Kunst, Wissenschaft und Alltagskultur
(1765-1840), Miinchen u.a. 2006 (Mithg.); Absolut privat?! Vom Tagebuch
zum Weblog, Heidelberg 2008 (Mithg.); Schlift ein Lied in allen Dingen?
Romantische Dingpoetik, Wiirzburg 2011 (Mithg.); Weimarer Klassik.
Kultur des Sinnlichen, Berlin 2012 (Mithg.).

CHRISTINA ISENSEE, ML A, ist seit August 2011 Wissenschaftliche Assistentin
fir Vergleichende Literaturwissenschaft und Germanistik an der Universi-
tit Genf. Arbeitstite] der Promotionsthese: Quixoteske Subjektkonstitutio-
nen in der Literatur der Moderne. Von Januar 2011 bis Juli 2011 war sie
Wissenschaftliche Mitarbeiterin und von Oktober 2009 bis Dezember 2010
Wissenschaftliche Hilfskraft am Lehrstuhl fur Vergleichende Literaturwis-
senschaft/Européische Literaturen der Universitit Augsburg. Magisterab-
schluss in der Allgemeinen und Vergleichenden Literatur, der Romanistik
(Franzoésisch) und der Kunstgeschichte.

JoHANNES F. LEHMANN, Dr. phil., Professor fiir Neuere deutsche Literatur-
und Kulturwissenschaften an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Univer-
sitdt, geb. 1966, Studium der Germanistik und Geschichte in Dusseldorf
und Freiburg 1.Br. Promotion in Freiburg 1.Br. mit der Arbeit: Der Blick
durch die Wand. Zur Geschichte des Theaterzuschauers und des Visuellen
bei Diderot und Lessing, Freiburg 1.Br. 2000; Habilitation in Duisburg-Es-
sen: Im Abgrund der Wut. Zur Kultur- und Literaturgeschichte des Zorns,
Freiburg 1.Br. 2012. Forschungsschwerpunkte: Literatur des 18. und 19.
Jahrhunderts, Erzihl-, Literatur- und Theatertheorie, kulturwissenschaftli-
che Fragestellungen, Theorien der Gewalt, der Emotionen, Anthropologie,
Geschichte der Gegenwart. Jiingste Veroffentlichungen: Einfithrung in das
Werk Heinrich von Kleists, Darmstadt 2013; Rettung und Erlésung. Politi-
sches und religiéses Heil in der Moderne, Paderborn 2015 (Mitvf.).

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268 Autorinnen und Autoren

ANGELIKA MEIER, Dr. phil., lebt als freie Autorin in Berlin. Sie studierte Po-
litologie und Literaturwissenschaften und war wissenschaftliche Mitarbeite-
rin an der FU Berlin, an der sie mit der Arbeit Die monstrise Klemheit des Den-
kens: Derrida, Witigenstein und die Aporie in Philosophie, Literatur und Lebenspraxis
(Freiburg 1.Br. 2008) promovierte. Ihr zweiter Roman Heumlich, heimlich mich
vergiss (Zurich 2012) stand auf der Longlist fir den Deutschen Buchpreis
2012. Weitere Veroffentlichungen: England, Ziirich 2010; Stiirzen, driiber
schlafen. Kleine Geschichten und Stiicke, Zurich 2013.

PETER SCHNYDER, Prof. Dr., Studium der Germanistik und der Allgemeinen
Geschichte in Zirich, Géttingen, Berlin und Cambridge. Forschungsauf-
enthalte in Gieflen, Berkeley und Wien. Seit 2010 Ordinarius fiir Neuere
deutsche Literaturwissenschaft an der Universitit Neuchatel. Publikatio-
nen (Auswahl): Die Magie der Rhetorik. Poesie, Philosophie und Politik in
Friedrich Schlegels Frithwerk, Paderborn/Miinchen u.a. 1999; Alea. Zih-
len und Erzdhlen im Zeichen des Gliicksspiels 1650-1850, Gottingen 2009;
»Die Zeit bringt Rath.« Schillers Wilhelm Tell als Drama der Temporalitit,
in: Michael Gamper/Helmut Hiihn (Hg.), Zeit der Darstellung. Asthetische
Eigenzeiten in Kunst, Literatur und Wissenschaft, Hannover 2014.

STEFAN WILLER, Prof. Dr., stellvertretender Direktor des Zentrums fiir Li-
teratur- und Kulturforschung Berlin, Professor am Institut fiir Kulturwis-
senschaft der Humboldt-Universitdt zu Berlin. Arbeitsschwerpunkte: Ge-
schichte des Zukunftswissens; kulturelle Konzepte von Generation und
Erbe; Theorien und Praktiken der Ubersetzung. Buchpublikationen u.a.:
Poetik der Etymologie. Texturen sprachlichen Wissens in der Romantik,
Berlin 2003; Das Beispiel. Epistemologie des Exemplarischen, Berlin 2007
(Mithg.); Das Konzept der Generation. Eine Wissenschafts- und Kulturge-
schichte, Berlin 2008 (Mitvf.); Erbe. Ubertragungskonzepte zwischen Natur
und Kultur, Berlin 2013 (Mithg.); Prophetie und Prognostik. Verfiigungen
tiber Zukunft in Wissenschaften, Religionen und Kunsten, Miinchen 2013
(Mithg.); Erbfille. Theorie und Praxis kultureller Ubertragung in der Mo-
derne, Miinchen 2014; Futurologien. Ordnungen des Zukunftswissens,
Miinchen 2016 (Mithg.).

Uwe WIRTH ist Professor fur Neuere deutsche Literatur und Kulturwis-
senschaft an der Liebig-Universitit Gieflen. Von 2005 bis 2007 war er wis-
senschaftlicher Geschiftsfihrer am Zentrum fiir Literatur- und Kulturfor-
schung, Berlin. Publikationen u.a.: Performanz. Von der Sprachphilosophie

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen und Autoren 269

zu den Kulturwissenschaften, Berlin 2002; Die Geburt des Autors aus dem
Geist der Herausgeberfiktion. Editoriale Rahmung im Roman um 1800.
Wieland, Goethe, Brentano, Jean Paul und E.T.A. Hoffmann, Miinchen
2008; Kulturwissenschaft. Eine Auswahl grundlegender Texte, Berlin 2008;
Konjektur und Krux, Géttingen 2010 (Mithg.); Dilettantismus als Beruf.
Professional Dilettantism, Berlin 2010 (Mithg.); Impfen, Pfropfen, Trans-
plantieren, Berlin 2011; Rahmenbriiche, Rahmenwechsel, Berlin 2013.

BURKHARDT WOLF, PD Dr., z.Zt. Gastprofessor am Institut fiir deutsche Li-
teratur der Humboldt-Universitit zu Berlin. Letzte Forschungsschwerpunk-
te: Kulturgeschichte des Meeres und der Seefahrt; Asthetik von Gefahr und
Risiko; Biirokratie und Literatur. Publikationen u.a.: Die Sorge des Souve-
rians. Eine Diskursgeschichte des Opfers, Ziirich/Berlin 2004; Fortuna di
mare. Literatur und Seefahrt, Zirich/Berlin 2013.

18.01.2028, 22:22:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 22:22:1


https://doi.org/10.5771/9783968216706
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einleitung
	Meine Nutzlosigkeit geb ich nicht her
	Das Herz der Welt. Hohlwelt-Theorien in der Literatur-, Wissens- und Konspirationsgeschichte
	Von Wissen und Wahn, Romanen und Rittern: (Un)nützes Wissen als Don Quixoterie?
	Elias Artista oder Das Überflüssigwerden des Wissens in Kuhlmanns Kühlpsalter
	Das Unnütze Wissen (der Literaturwissenschaft)
	Von den alltäglichsten Sachen zu Abfall für alle. Diaristische Praktiken und Unnützes Wissen um 1800, 1900, 2000
	Zweckscheinbarkeit. Über eine Kategorie im Umfeld von Kant und Schiller
	Lustwort: Lustmord. Sprachliche Verschränkungen von Blutdurst und Wollust bei Krafft-Ebing, Musil, Schubert und Kleist
	Mäuseparze und Weltweiser. Zuviel/Zuwenig-Wissen in Jean Pauls Des Feldpredigers Schmelzle Reise nach Flätz
	Der Nichtsnutz als Noch-Nichtsnutz. Wilhelm Raabe und das potentielle Wissen im deutschen Realismus
	»Conjekturen-Wüstlinge«. Vom Nutzen und Nachteil des Unnützen bei Nietzsche
	Wie unnütz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet?
	Unnützes Wissen als epistemisches Problem der Spurensuche
	»unbrauchbar für die Zettelwand«. Das Archiv des unnützen Wissens in Max Frischs Der Mensch erscheint im Holozän
	Autorinnen und Autoren

