
AmeHöcker 
Literatur durch Verfahren 
Beschreibung eines Kampfes 

I. 

Kafkas zwischen 1904 und 1910 in zwei sich nur leicht voneinander unter­

scheidenden Fassungen entstandene Erzählung Beschreibung eines Kampfes 

ist der fortgesetzte Versuch, eine Beobachtungssituation herzustellen, aus der 
literarisches Schreiben möglich wird. Die Erzählung, wenn denn dieser Beg­
riff hier überhaupt noch angemessen erscheint, gleicht einem experimentellen 
Versuchsaufbau und ihr Modus ist ein Ringen um Perspektive. Zu Beginn per­
spektiviert sich der Erzähler, der abseits und allein an einem »kleinen Tisch­
ehen« einer schon fortgeschrittenen Abendveranstaltung beiwohnt, vor ihm 
einen »kleinen Vorrath an Backwerk« aufgehäuft hat und »an dem dritten 
Gläschen Benediktiner« nippt, als Beobachter des gesellschaftlichen Treibens: 

Gegen zwölf Uhr standen schon einige Leute auf, verbeugten sich, reichten einander die 

Hände, sagten, es wäre sehr schön gewesen und giengen dann durch den großen Thür­

rahmen ins Vorzimmer, sich anzukleiden. Die Hausfrau stand mitten im Zimmer und 

machte bewegliche Verbeugungen, während ihr Kleid gezierte Falten warf. (N 54) 

Diese anfängliche Beschreibung hat nicht viel von einer Handlung, sie gleicht 
vielmehr einer Regieanweisung, die eine Bühne bereiten soll für das, was im 
Erzählen geschehen und vorgeführt werden kann. Die wenigen Handlungen 
jedoch, die das beschriebene Bühnengeschehen bestimmen, wirken starr und 
eingeübt, sie gehorchen ritualisierten gesellschaftlichen Konventionen, einem 
Zeremoniell der Verabschiedung, höflich, doch distanziert. Die Hausfrau, ih­
ren Gästen zum Abschied freundlichen Respekt bezeugend, macht Verbeu­
gungen, als wenn sie sich dabei bewegen würde. Nichts deutet auf das Eintre­
ten eines originären Ereignisses hin, das sich ein hier einsetzendes Erzählen 

zueigen machen könnte, stattdessen inszeniert sich die Szene als Abtritt. Man 
kann in dieser Beschreibung unschwer ein Ritual erkennen, wie es sich im 
Theater nach jeder Vorstellung wiederholt: die Schauspieler reichen einander 
die Hände und verbeugen sich vor dem anwesenden Publikum, um kurz darauf 
den Bühnenraum durch eine Seitentür zu verlassen. 
Kafkas Erzählung beginnt mit einem Ende, dem Ende einer Vorstellung, das 
zugleich das Ende einer im vorangegangenen Schauspiel erzeugten Illusion 
bedeutet, denn oft, so notierte Kafka in sein Tagebuch, »vergißt man im Zu­
schauerraum, daß nur dargestellt wird.« (T 240) Gleiches lässt sich auch für 

235 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arne Höcker 

236 

das Erzählen behaupten, das in der bürgerlichen Romantradition, seit Blan­
ckenburgs Versuch über den Roman und Goethes Lehrjahren, auf eben jener 
Schwelle zwischen Bühne und Zuschauerraum die Identität einer Perspektive 
simulierte, die die Illusion einer Präsenz erzeugte und zu einer Komplizen­
schaft von Erzähler und Leser führte, welche letzterem eine kontemplative 
Haltung einzunehmen gestattete. Theodor W. Adomo hat den traditionellen 
Roman, dessen Idee er am authentischsten in Flaubert verkörpert sah, den be­
kanntlich auch Franz Kafka verehrte, mit der Guckkastenbühne des bürgerli­
chen Theaters verglichen: »Diese Technik war eine der Illusion. Der Erzähler 
lüftet einen Vorhang: der Leser soll Geschehenes mitvollziehen, als wäre er 

Ieibhaft zugegen.« 1 In dem Vermögen, diese Illusion herzustellen, bewährte 
sich die Subjektivität des Erzählers und eröffnete sich eine »ästhetische Dis­
tanz«, wie es Adomo nannte, die dem Leser erlaubte, es sich in der »kontem­
plativen Geborgenheit vorm Gelesenen« gemütlich zu machen2 In der moder­
nen, verwalteten Welt, der Welt der Sozialstatistiken und Unfall-Versicherun­
gen, ist es mit dieser Gemütlichkeit vorbei. Die Anschaulichkeit des Erzählens 
wird abgelöst von der Evidenz der großen Zahl und das authentifizierende Er­
zählen kann sich nur noch als realistische Farce wiederholen. Anstatt eine 
Handlung noch weiterhin anschaulich vorstellen zu können, wird diese nun 
selbst zum Gegenstand von Verhandlung, und mit ihr die Bedingungen ihrer 
Möglichkeit, ihre Form. 
Kein anderes Werk steht für dieses poetologische Verfahren der Auflösung 

der ästhetischen Distanz so sehr ein wie dasjenige Franz Kafkas. Als dieser 
am Weihnachtsabend vom 24. auf den 25. Dezember 1910 mit Schreibübun­
gen beschäftigt ist, ordnet sich ihm sein Schreibtisch zum Theater. Doch die 
(Un-)Ordnung der Dinge, die aus den Fächern hervorquellen, ist »ohne 
Gleichmäßigkeit und ohne Verträglichkeit«, so 

als wäre es im Teater erlaubt, daß im Zuschauerraum der Kaufmann seine Geschäftsbü­

cher ordnet, der Zimmermann hämmert, der Officier den Säbel schwingt, der Geistliche 

dem Herzen zuredet, der Gelehrte dem Verstand, der Politiker dem Bürgersinn, daß die 

Liebenden sich nicht zurückhalten u.s.w. (T 138) 

Der Schreibtisch als Theater, in dem sich die Dinge zueinander in Beziehung 

setzen und sich das äußere Leben einer sinnlich wahrnehmbaren Erfahrung 
erschließt, ist keine schlechte Metapher für einen Ort, an dem Romane entste­
hen sollen. Zugleich jedoch ist der Schreibtisch auch der Ort, an dem Einstel­
lungsgespräche geführt, Anträge verfasst, Statistiken erstellt und Akten ver­
waltet werden. Kafkas Amerika-Roman Der Verschollene kann als das Proto­
koll dieser Funktionen gelesen werden3 Wenn sich der Angestellte der Arbei­
ter-Unfall-Versicherung Kafka nachts in den Schriftsteller Kafka verwandelt 
und den Schreibtisch des Büros mit dem seines Zimmers eintauscht, vollzieht 
sich ein Übergang, der zwei Verfahren des Schreibens, die Welt der Akten 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur durch V erfahren 

und die der Romane miteinander vermischt, und der für Kafka zur schmerz­

haften Unmöglichkeit verkommt4 Benno Wagner hat diesen Übergang als 

»Interferenzbereich« charakterisiert, in dem man sich »nicht nur zwischen In­

stitution und Person, zwischen öffentlichen und privaten Angelegenheiten« 

bewege, »sondern auch zwischen Lesbarkeit und Unlesbarkeit, zwischen der 

Geschichte oder den Geschichten der Subjektwerdung des Individuums und 

den Dispositiven seiner Zerstreuung in die Datensätze des Durchschnittsmen­
schen.«5 Wenn Kafka diesen Übergang forciert und seinen heimischen 

Schreibtisch als Theater phantasiert, treffen diese beiden Welten abrupt auf­

einander, ohne dass die Metapher des Theaters den Transfer vollständig be­

wältigen könnte. Der Bereich des Sichtbaren verschiebt sich vielmehr von der 

Bühne auf den Zuschauerraum, in dem sich die »gemeinsten Leute«, »alte Le­

bemänner«, »rohe Kerle« und »Familien mit soviel Kindern, daß man nur kurz 

hinschaut, ohne sie zählen zu können« (T 138) eingerichtet haben, die weder 

statistisch noch in ihrer Individualität erfasst werden können. Den Übergang 

vom Zählen zum Erzählen gestaltet die Aufzählung der Dinge, die sich nicht 

mehr zu einer literarischen Einheit fügen wollen. Der Schreibversuch vom 

Heiligabend 1910 bricht mitten im Satz ab: »Elend, elend und doch gut ge­

meint.« (T 13 9) Kafka hat noch Arbeit mit nach Hause gebracht. 

Mit der Beschreibung eines Kampfes beschäftigt, hat Kafka nicht so schnell 

aufgegeben, auch wenn die Ausgangssituation durchaus die gleiche zu sein 

scheint. Der Abtritt der Abendgesellschaft von der Bühne der Observanz be­

deutet zugleich die Einziehung der ästhetischen Distanz. Ein »Bekannter« hat 

den Erzähler unter den Anwesenden erblickt und kommt auf ihn zu, um ihm 

von einem Liebesabenteuer zu berichten, was den Erzähler als unpassende 

Distanzlosigkeit verärgert. War er eben noch stiller Betrachter einer sich ihm 

darbietenden Szene, die durch seine Augen Gestalt annahm, so sieht er sich 

nun selbst Blicken ausgesetzt, zu denen er sich verhalten, die er auf sich be­

ziehen und mit denen er seine eigene Darstellung abstimmen muss. Im Blick 

des Bekannten glaubt er, ein belustigtes Lächeln über seine Beschäftigung 

wahrnehmen zu können, und als auch noch einige Herren, ein »lebhaftes Ge­

spräch« vermutend (N 56), gähnend näher kommen, tritt er die Flucht nach 

vorne an und fordert seinen Bekannten zu einem nächtlichen Spaziergang auf. 

In der vom Mondschein erhellten Nacht, in der »hier und da jemand in einem 

Fenster« lehnte und »uns betrachtete« (N 58), tritt der Erzähler ins Rampen­

licht einer Bühne, auf der, wie Joseph Vogl es ausgedrückt hat, »Blicke Zei­

chen sehen und Zeichen setzen« 6 Die Erzählung ist in einem Zeichenraum 

angekommen, in dem die Subjektivität des Erzählens sich perspektivisch ver­

flüchtigt und sich die Distanz zum Erzählten als Abstand des erzählenden Ichs 

zu sich selbst vermisst. In diesem Raum ist Bedeutung im Blick des anderen 

immer schon vorausgesetzt und wird Deutung zum Modus eines um Perspek­

tive bemühten Erzählens. Dieses poetologische Verfahren, das von Bildlich­

keit und Beschreibung bestimmt ist, erzeugt Evidenz nicht mehr durch Sicht-

237 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arne Höcker 

238 

barkeit und bloßes Zuschauen. Was Kafka literarisch vor Augen stellt, ist die 
Vergeblichkeit dieses Unterfangens, die Vergeblichkeit, den Ursprung des Er­
zählens mit dem Ursprung des Subjekts in Übereinstimmung zu bringen. Der 
Spaziergang mit dem Bekannten inszeniert sich als ein Spiel von Blicken und 
ihren Deutungen, als ein unaufhörliches sich ins Verhältnis setzen. Das zuvor 
begonnene Gespräch will sich nicht mehr entwickeln, zu sehr ist der Erzähler 
nun mit sich selbst beschäftigt. Nicht einmal mehr vermag er »in gleichem 
Schritt« (N 58) mit seinem Begleiter zu bleiben, mal eilt er voraus, mal bleibt 
er hinter diesem zurück. Solange er vorausgeht, kann er sich vorübergehend 
wieder hineinversetzen in eine Situation, in der er als perspektivisches Zent­

rum selbst unbeobachtet ist, doch bleibt der Blick des Bekannten im Rücken 
stets gegenwärtig. Lässt er sich hingegen hinter diesem zurückfallen, perspek­
tiviert er sich zwar als Beobachter, ist jedoch damit beschäftigt, sich des Ein­
drucks zu vergewissern, den er bei seinem Bekannten hinterlässt. Möglicher­
weise sei diesem seine »lange Gestalt« unangenehm, »neben der er vielleicht 
zu klein erschien«: 

Und dieser Umstand quälte mich, trotzdem es doch Nacht war und wir fast niemandem 

begegneten, doch so sehr, daß ich meinen Rücken so gebückt machte, daß meine Hände 

im Gehn meine Knie berührten. Damit aber mein Bekannter meine Absicht nicht merk­

te, veränderte ich meine Haltung nur ganz allmählich mit großer Vorsicht und suchte 

seine Aufmerksamkeit von mir abzulenken[ ... ]. (N 65) 

Vergeblich, denn dieser reagiert auf die körperlichen Verrenkungen semes 
Gesprächspartners zunächst mit Misstrauen und gibt sich schließlich damit 
zufrieden, sie als eine eigentümliche Laune des Erzählers abzutun. Der wie­
derum interpretiert dies als Zeichen von Gleichgültigkeit; womöglich war er 
seinem Bekannten gar so gleichgültig, dass, sollte er sich vor ihm ins Wasser 
der Moldau stürzen, es den von seinem Liebesabenteuer Beseelten in seinem 
stillen Glück nicht einmal stören würde. Ja, die »Art der Glücklichen« sei es, 
»alles natürlich zu finden, was um sie geschieht.« (N 66) Eine ungeschickte 
Geste, eine misslungene Handlung, ein falsches Wort ist für sie nur eine Lau­
ne und die hat nichts zu bedeuten. Deswegen geht von einem Glücklichen eine 
besondere Gefahr aus, er ist im wahrsten Sinne des Wortes nicht zurechnungs­

fähig. Sein Glück, das einen natürlichen und »glanzvollen Zusammenhang« 
(N 66) herstellt, enthebt ihn allen gesellschaftlichen Konventionen, Regeln 
und Gesetzen und macht sein Verhalten daher unberechenbar und unzuverläs­
sig. Wenn der Mensch natürlich wird, so hat es der Anthropologe und Institu­
tionentheoretiker Amold Gehlen gefasst, wird alles möglich7 Was also, so 
setzt der Erzähler dieses Gedankenexperiment fort, wenn er nun »in die Laune 
käme« »mich todtschlagen« zu wollen »wie ein Straßenmörder.« (N 66) Der 
Mord ist hier der zugleich tragischste und vollkommenste Ausdruck des 
Scheitems von Kommunikation. Oder anders gesagt, er ist die vollkommene 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur durch V erfahren 

Metapher der Auslöschung eines Subjekts, das nicht mehr in der Lage ist, sein 
Dasein aus sich selbst heraus zu sichern und an den komplexen Anforderun­
gen scheitert, sein Selbst im Blick des anderen spiegelbildlich zu erfahren und 
reflexiv herzustellen. So scheitert die Kommunikation hier an der grundlegen­
den Verantwortung, die im fremden Blick gesetzten Zeichen zu internalisie­
ren, und an der damit einhergehenden Pflicht zur Selbstbeobachtung. »Nie­
mals«, so heißt es in einer autobiographischen Notiz aus Kafkas Nachlass, 
»stand ich unter dem Druck einer andern Verantwortung, als jener, welche das 
Dasein, der Blick, das Urteil anderer Menschen mir auferlegte.« (N II 322) 
Und ein weiterer Eintrag im Tagebuch zeugt von seiner »unentrinnbaren Ver­

pflichtung zur Selbstbeobachtung: Werde ich von jemandem andern beobach­
tet, muß ich mich natürlich auch beobachten, werde ich von niemandem beo­
bachtet, muß ich mich umsogerrauer beobachten.« (T 874) 
Die Frage, zu deren Lösung die Beschreibung eines Kampfes nicht beiträgt 
und die Kafka eng an das Thema der Beobachtung geknüpft hat, ist die nach 
dem Subjekt. Die Subjektivität des Erzählers, die in der Erzählung auf dem 
Spiel steht, ist zwischen Zwang und Freiheit, sozialer Prägung und autonomer 
Selbstfindung einer grundlegenden Differenz ausgesetzt, die in einer funktio­
nal differenzierten Welt die Werte und Normen bestimmt. Dem entsprechen 
auf der narrativen Ebene des Beobachtens und des Handeins zwei zu unter­
scheidende Formen der Organisation und Strukturbildung, die Gerhard Neu­
mann als Ritual und Theater gekennzeichnet hat. 8 Auf der einen Seite ein ritu­

alisiertes Sozialisationsspiel, geprägt von Disziplin und Vor-Schrift, auf der 
anderen eines theatraler Inszenierung, von Improvisation und freier Entfal­
tung. In der Beschreibung eines Kampfes sind diese beiden komplementären 
Formen Struktur bestimmend gegeneinander ausgespielt, indem sie sich zwar 
wechselseitig ablösen, allerdings niemals miteinander versöhnt werden kön­
nen. Zugleich lässt die Lektüre kaum einen Zweifel darüber aufkommen, wel­
cher Seite Kafka hier den Vorzug gibt. Die Erzählung ist beständig darum 
bemüht, zu einer das Erzählen bestimmenden und ermöglichenden Ordnung 
des Theaters zurückzufinden, die mit dem Abtritt der Abendgesellschaft be­
reits zu Beginn der Erzählung ihr Ende gefunden hat. Dies illustriert insbeson­
dere eine Szene, die sich gegen Ende des Spaziergangs mit dem Bekannten als 
Flucht inszeniert, als Flucht in die Opazität eines Raumes, in dem Beobachten 

Zuschauen und Erzählen Anschauen meint: 

Als wir unter dem Bogen am Ende des Quais hervortraten, rannte ich mit erhobenen 

Armen in die Gasse; doch als ich gerade zu einer kleinen Thüre der Kirche kam, fiel 

ich, denn dort war eine Stufe die ich nicht gesehen hatte. Es krachte. Die nächste Later­

ne war entfernt, ich lag im Dunkel. Aus einer Weinstube gegenüber kam ein dickes 

Weib mit einem rauchigen Lämpchen heraus, um nachzusehen was auf der Gasse ge­

schehen war. Das Klavierspiel härte auf und ein Mann öffnete die jetzt halboffene Thür 

völlig. Er spie großartig auf eine Stufe und während er das Frauenzimmer zwischen den 

239 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arne Höcker 

240 

Brüsten kitzelte, sagte er, das was geschehen sei, sei jedenfalls ohne Bedeutung. Sie 

drehte sich darauf um und die Thüre wurde wieder zugemacht. Als ich aufzustehn ver­

suchte, fiel ich wieder. »Es ist Glatteis«, sagte ich und verspürte einen Schmerz im 

Knie. Aber doch freute es mich, daß die Leute aus der Weinstube mich nicht sehen 

konnten und es schien mit daher das Bequemste hier bis zur Dämmerung liegen zu 

bleiben. (N 67) 

Die zweite Fassung der Beschreibung eines Kampfes verstärkt den Eindruck 
der theatralen Situation noch durch leichte Modifizierungen. Das Klavierspiel 
hört nicht auf, sondern wird im Hintergrund schwächer fortgesetzt und unter­

malt somit die auf der Bühne stattfindende Inszenierung. Die zweite wesentli­
che Veränderung, die Kafka von der ersten zur zweiten Fassung vorgenom­
men hat, betrifft die Schwelle zwischen Bühne und Zuschauerraum selbst. 
Denn erkennen die beiden auf der Schwelle des Türrahmens handelnden Per­
sonen in der ersten Fassung noch an, dass draußen etwas geschehen ist, was 
jedoch ohne Bedeutung sei, so löscht die zweite Fassung diese Anerkennung 
vollständig aus. >»Es ist ja gar nichts geschehen<, rief [der Mann] ins Zimmer 
hinein« (N 136), worauf beide durch die Tür im Inneren des Hauses ver­
schwinden und sich der Vorhang für den gefallenen Beobachter schließt. 
»Es ist ja gar nichts geschehen«, kann auch der Leser der Beschreibung eines 

Kampfes ausrufen, denn tatsächlich hat die Erzählung bisher ihr Versprechen 
nicht einhalten können, Handlung zu gestalten. Geradezu ins Plakative gestei­

gert, führt diese Passage vor, worum es in der Erzählung geht: um die Mög­
lichkeit von Erzählen selbst. Zum ersten Mal seit ihrem Beginn wird die Er­
zählung ihrem Namen gerecht: es wird erzählt, wo vorher Blicke und Deutun­
gen sich wechselseitig ablösten und ein Fortschreiten von Handlung sowie ei­
nen perspektivischen Standort des Erzählers konsequent verhinderten. Aber 
erzählt wird hier auch, dass nicht erzählt wird. Oder anders gesagt, erzählt 
wird ein Geschehen, in dem es darum geht, dass nichts geschehen ist. 
Das gleich in mehrfacher Hinsicht vermeintliche Glück des Erzählers, der auf 
dem harten und kalten Pflaster der Gasse endlich seine ersehnte Position ge­
funden zu haben glaubt, währt nicht lang. Schon ist sein lästiger Begleiter 
wieder bei ihm und erneut beginnt das Ringen um Perspektive. Nur durch 
konzentriertes Anschauen der leblosen Statue Karls des Vierten auf der nach 

diesem benannten Brücke, kann sich der Erzähler noch seines Standpunktes 
versichern. Kurz bevor die Erzählung jeden realistischen Anspruch aufgibt, 
der Erzähler auf den Rücken des Bekannten springt und den Leser zu einem 
geradezu surrealen Ritt einlädt, schreit er seinen Begleiter an: »Los mit den 
Geschichten! Ich will nichts mehr in Brocken hören. Erzählen Sie mir alles, 
von Anfang bis zu Ende. Wenigerhöre ich nicht an, das sage ich Ihnen. Aber 
auf das Ganze brenne ich.« (N 140) 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur durch V erfahren 

Dieser Ausruf kann geradezu als Kommentar zu der Erzählung verstanden 
werden, deren Anfang bereits ein Ende ist und die aus dieser Aporie nicht 
mehr hinausfindet. 

II. 

»Es kommen[ ... ] immer nur abreißende Anfänge zu Tage, abreißende Anfän­
ge«, notiert Kafka einmal verzweifelt in sein Tagebuch. (T 227) An selber 
Stelle ist später vom »Unglück eines fortwährenden Anfangs« die Rede, und 
vom »Fehlen der Täuschung darüber, daß alles nur ein Anfang und nicht ein­

mal ein Anfang ist [ ... ]. « (T 863) Seinem Begehren nach einem vollendeten 
Ganzen, »wohlgebildet vom Anfang bis zum Ende« (T 227), hat Kafka nach 
eigenen Aussagen bekanntlich nur ein einziges Mal entsprechen können. Dar­
um wollte er auch die »in der Nacht vom 22 zum 23 [September 1912] von 10 
Uhr abends bis 6 Uhr früh in einem Zug« (T 460) niedergeschriebene Erzäh­
lung Das Urteil als seinen literarischen Durchbruch verstehen. Doch auch da­
nach hat sich das Problem des Allfangens für Kafka nicht erledigt, es rückt 
nun jedoch auf eine andere formal charakteristische Weise ins Zentrum seiner 
literarischen V ersuche. 
Für seine Anfangs- und Schreibblockaden hat Kafka in seinen Tagebüchern 
und Briefen immer wieder nach Erklärungen gesucht und diese darin gefun­
den, dass die Arbeit im Büro ihn zu stark beanspruchte. Literarisches Schrei­

ben ist für ihn nur als ein Schreiben jenseits des Büros denkbar und als eines, 
das ihn von den Zwängen des bürokratischen Apparates, dem er tagsüber seine 
Fähigkeiten lieh, befreite. Als Kafka am 17. Dezember 1911 den Plan einer 
»Selbstbiographie« erwägt, notiert er in sein Tagebuch: 

Meinem Verlangen eine Selbstbiographie zu schreiben, würde ich jedenfalls in dem 

Augenblick, der mich vom Bureau befreite, sofort nachkommen. Eine solche ein­

schneidende Änderung müßte ich beim Beginn des Schreibens als vorläufiges Ziel vor 

mir haben, um die Masse der Geschehnisse lenken zu können. Eine andere erhebende 

Änderung aber als diese, die selbst so schrecklich unwahrscheinlich ist, kann ich nicht 

absehen. Dann aber wäre das Schreiben der Selbstbiographie eine große Freude, da es 

so leicht vor sich gienge, wie die Niederschrift von Träumen und doch ein ganz ande­

res, großes, mich für immer beeinflussendes Ergebnis hätte, das auch dem Verständnis 

und Gefühl eines jeden anderen zugänglich wäre. (T 298) 

Die Bedingungen für diese Selbstbiographie bleiben in Kafkas Formulierung 
paradox. Vorstellbar ist dieses Schreiben nur unter der Voraussetzung der Be­
freiung vom Büro, zugleich ist diese Befreiung nur durch das Schreiben der 
Selbstbiographie denkbar, sie ist gleichermaßen ihre Ermöglichung wie das ihr 
von Anfang an vorausgesetzte Ziel. Man stößt auch hier wieder unweigerlich 
auf das Problem des Anfangens, das voraussetzen muss, was umzusetzen das 

241 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arne Höcker 

242 

Schreiben prozessual erst durch sich selbst hindurch verspricht. Mit der 
Selbstbiographie ist darüber hinaus schon benannt, was in diesem Schreiben 
auf dem Spiel steht: die Vorstellung des von allen äußeren Zwängen befreiten 
Subjekts, das sich zu seiner eigenen Lebensgeschichte in Beziehung setzt und 
sich in diesem Prozess seiner selbst gewiss wird. Diesen autobiographischen 
Anspruch mit seinem literarischen Programm gleichzusetzen, erscheint plau­
sibel vor dem Hintergrund eines weiteren Tagebucheintrags, den Kafka nur 
zwei Wochen später notierte. Es ließe sich nicht vermeiden, schreibt er dort, in 
einer Selbstbiographie das Wort >öfter< zu benutzen, wo es wahrheitsgemäß 
>einmal< heißen müsste. Diese Ersetzung aber würde den Schreibenden über 

Partien hintragen, »die vielleicht in seinem Leben sich gar nicht vorgefunden 
haben aber ihm einen Ersatz geben für jene, die er in seiner Erinnerung auch 
mit einer Ahnung nicht mehr berührt.« (T 342) Autobiographisches Schreiben 
ist Vollzug des Lebens als und durch Literatur, darum aber auch immer nur 
Ersatz des Lebens oder gar, wie man für Kafka behaupten könnte, sein Ent­
zug. 
Mit dem projektierten Schreiben einer Selbstbiographie unter literarischen 
Bedingungen rückt Kafka sein Schreiben in Beziehung zu einer literarischen 
Tradition, die seit dem Ende des 18. Jahrhunderts Leben und Literatur wir­
kungsvoll kurzgeschlossen hat und für die die Gattung des Romans als abge­
schlossene Geschichte einer Individuation und Subjektwerdung das Formprin­
zip abgibt. Mit dem Roman ist die Forderung nach dem Ganzen, dem zielge­

richteten, auf Kausalität und Finalität ausgerichteten Schreiben, dessen Un­
möglichkeit Kafka so oft beklagte, bereits vorgegeben und formal untrennbar 
an eine Perspektive geknüpft, aus der sich Lebensgeschichten narrativ entwi­
ckeln lassen und die zugleich die Autonomie des Subjekts begründet, das von 
hier aus über seine eigene Geschichte souverän verfügen kann. Diese Illusion 
eines Ursprungs, der doch selbst niemals voraussetzungslos sein kann, ist es, 
an dem Kafka verzweifelt, wenn er schreibend in fortlaufend sich wiederho­
lenden Anfängen stecken bleibt. Zwar lassen sich all diese Anfänge noch als 
Versuche begreifen, das Subjekt den Fesseln der es umgebenden Zwänge zu 
entwinden, oder in Kafkas Worten, dem Büro zu entkommen, doch führen sie 
nur die Vergeblichkeit dieses Unterfangens in der modernen funktionalisier­
ten, und wie Adomo es ausdrückte, »verwalteten, von Standardisierung und 

Immergleichheit«9 geprägten Welt vor. Formal scheitert diese Literatur an der 
modalen Feststellung einer Perspektive, aus der sich dem Subjekt die Welt 
sinnlich wahrnehmbar erschließen soll. Auf eine eigentümliche aber charakte­
ristische Weise arbeitet sich Kafkas Erzählen solchermaßen am Modell des 
Romans und seinen Formvorgaben ab. In Kafkas frühen Erzählungen ge­
schieht dies noch anhand eines theatralen Beobachtungsmodells, das im tradi­
tionellen Roman für die mimetische Erzeugung von Wirklichkeit einstand. 
Den Ausgang dieser Erzählungen bilden zumeist sich im Detail verlierende 
Beschreibungen, die den Boden bereiten sollen für die narrative Inszenierung 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur durch V erfahren 

einer Handlung, doch wie in der Beschreibung eines Kampfes scheitern sie mit 

zunehmender Komplexität immer wieder daran, vom anschaulichen Beschrei­

ben zum vorstellenden Erzählen fortzuschreiten. In einem späten Tagebuch­

eintrag, der auf die Zeit der beginnenden Arbeiten am Schloß-Roman datiert, 
hat Kafka diese Form des Erzählens als» Totschlägerreihe Tat- Beobachtung, 

Tat- Beobachtung« bezeichnet und als »Trost des Schreibens« - »merkwür­

diger, geheimnisvoller, vielleicht gefährlicher, vielleicht erlösender« - das 

»Hinausspringen« aus dieser Reihe in Aussicht gestellt, »indem eine höhere 

Art der Beobachtung geschaffen wird«. (T 892) »Eine höhere, keine schärfe­

re«, betont Kafka, »und je höher sie ist, je unerreichbarer [ist sie] von der 

>Reihe< aus«. (T 892) Man mag in dieser höheren Art der Beobachtung so et­

was wie eine Beobachtung zweiter Ordnung erkennen, eine Beobachtung, die 

zwar unerreichbar, aber doch nicht vollständig losgelöst von der »Reihe« ist, 

und die den Blick richtet auf die Aporie des Erzählens, die in dem alternieren­

den Schema von Tat und Beobachtung eine des verfehlten Anfangs und un­

möglichen Endes ist. 

Eine solche Beobachtung hat Kafka zunächst im Tagebuch erprobt, dem Ort 

autobiographischen Schreibens schlechthin. »Die Frage des Tagebuchs ist 

gleichzeitig die Frage des Ganzen«, schreibt Kafka auf Reisen, und es enthalte 

zugleich »alle Unmöglichkeitendes Ganzen.« (T 1062) In seinen Tagebüchern 

nimmt Kafka die Bedingungen des Lebens unter dem Primat der Literatur in 

den Blick und entwirft an dieser Grundopposition sein poetologisches Pro­

gramm. Dieses wird in den Tagebüchern nach seinen eigenen Möglichkeiten 

befragt; das Tagebuchschreiben Kafkas ist ein Schreiben, das sich selbst kom­

mentiert und beobachtet auf der Ebene eines gelebten Lebens, das selbst nichts 

anderes ist als Schreiben und nichts anderes sein will als Literatur. 

Unter anderen formalen Voraussetzungen hat Kafka in seinen späteren Erzäh­

lungen und seinen Romanen auf ein Beobachtungsmodell umgestellt, das in 

einem gewissen Sinne dem des Tagebuchschreibens entspricht, insofern es die 

Möglichkeitsbedingungen autobiographischen Schreibens nun zum eigentli­

chen Fokus des Erzählens macht. Das Problem des Ganzen und damit das des 

Anfangs, in dem das Ganze bereits beschlossen sein muss, ist zwar weiterhin 

durchgehend präsent, doch es ist nun vielmehr das Motiv, an dem sich das Er­

zählen ausrichtet, als das Problem, an dem es zu scheitern droht. 

Mit der Umstellung auf eine andere Art der Beobachtung ändert sich das lite­

rarische V erfahren Kafkas und damit der perspektivische Ausgangspunkt des 

Erzählens. In den späteren Erzählungen und Romanen treten an die Stelle des 

Subjekts, das über seine eigene Lebensgeschichte souverän verfügt, Instanzen, 

für die das Leben und die Biographie nicht Gegenstand von Erzählen, sondern 

von Verwaltung ist. Der Anfang als literarische Ursprungs- und Befreiungs­

szene des Subjekts trifft auf die modernen Verhältnisse, in die es funktional 

eingebunden ist, auf Institutionen, die das Leben einem sozialtechnischen 

Kalkül entsprechend statistisch verwalten. Kann man darin einerseits die Aus-

243 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arne Höcker 

244 

geliefertheit des modernen Subjekts an einen unmenschlichen Apparat erken­
nen, so kann der perspektivische Fokus auf die Institution unter formalen Ge­
sichtspunkten als Lösungsmodell eines Problems verstanden werden, dem mit 
konventionellen Formen des Erzählens nicht mehr beizukommen war. 
In diesem Sinne hat Rüdiger Campe Kafkas Romane als »Institutionenroma­
ne« gekennzeichnet und die These aufgestellt, diese seien eine Antwort auf die 
Frage nach dem Subjekt. 10 Institutionen, so Campe, treten in Kafkas Romanen 
»an die Stelle der autobiographischen Ursprungsperspektive«, sie nehmen 
»die Perspektive des Ersatzes der Autobiographie ein und halten an ihr fest, 
indem sie ihre eigene Auflösung und Formalisierung unaufhörlich in Gang 

halten.« 11 

Institutionen treten also in Kafkas Werk gerrau dort in Funktion, wo die Erzäh­
lung des Subjekts ihren und damit seinen Ursprung verfehlt. Insbesondere also 
gleich am Anfang. Am Anfang von Der Proceß steht die Verhaftung K.s, am 
Anfang von Das Schloß K. s Ernennung zum Landvermesser. In den späteren 
Texten Kafkas wird Subjektivität nicht mehr erschrieben, sondern zugeschrie­
ben. Und ganz wie in einer kurzen theoretischen Erzählung Louis Althussers 
findet das Subjekt seinen Ursprung in der Anrufung durch die Institution: 

Man kann sich diese Anrufung nach dem Muster der einfachen und alltäglichen Anru­

fung durch einen Polizisten vorstellen: »He, Sie da!« [ ... ]Ein Individuum[ ... ] wendet 

sich um in der Ahnung, dem Glauben, dem Wissen, es sei gemeint, und erkennt damit 

an, dass es >gerade es ist<, an den sich der Anruf richtet. 12 

Tatsächlich, so fügt Althusser seiner kleinen, so alltäglichen wie kafkaesken 

Geschichte hinzu, gingen diese Dinge ohne jede zeitliche Abfolge vor sich. 
Sie sind immer schon geschehen. Das heißt, dass ihre Erzählung, und das gilt 
auch für jene Althussers, immer nur nachträglich ist. Kafkas Erzählen, so ist 
sich die Kafka-Forschung seit jeher einig, ist ein verspätetes Erzählen. Doch 
müsste man vor dem skizzierten Hintergrund nicht geradezu umgekehrt be­
haupten, dass es ein verfrühtes Erzählen ist, dass es für das Erzählen zu früh 
kommt? Es ist immer schon da, bevor erzählt werden könnte und kennt somit 
die Bedingungen für das Erzählen, die dieses ausblenden muss, um erfolgreich 
sein zu können. 

Man kann dies auch literaturgeschichtlich und genretheoretisch fassen. Wenn 
der Institutionenroman die Antwort auf die Frage nach dem Subjekt ist, wie 
Campe meint, dann weil diese Frage schlechthin die des Romans ist, weil die 
Frage von der Gattung des Romans ausgeht. So gesehen ist die Institution die 
Antwort auf den Roman als Form. Die Form des Romans, die seinem ästheti­
schen Anspruch nach identisch sein soll mit der Form des Lebens, also Le­
bensform ist, 13 bedingt die Institution, weil sie diese insgeheim bereits als 
Form vorausgesetzt hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur durch V erfahren 

Dementsprechend also beginnen Kafkas Romane nicht zu spät, sondern zu 
früh. Sie beginnen nicht dort, wo das Subjekt seine Subjektwerdung als Erzäh­
lung wiederholt und ihr den Anschein eines autonomen Ursprungs verleiht, 
sondern dort, wo sich diese Erzählung zuallererst legitimiert, mit der Anru­

fung durch die Institution, auf die das angerufene Subjekt mit seiner Lebens­
geschichte antwortet. An die Stelle der autobiographischen Erzählung des Ro­
mans tritt bei Kafka die Verhandlung ihrer funktionalen Voraussetzungen und 
damit die Verhandlung von Form. Anders ausgedrückt: an die Stelle der »in­
haltlich ausgeführten Autobiographie« 14 tritt das Verfahren ihrer Legitimation. 

III. 
Man kann dafür in Kafkas Werk viele Beispiele finden. Selbstverständlich die 
Romane Der Proceß und Das Schloß, aber auch Der Verschollene, wo der 
Held immer wieder verstoßen wird, von Kapitel zu Kapitel von einem sozialen 
Raum in den nächsten wechselt und jeweils von Neuern beginnen muss. Man 
könnte an den Affen Rotpeter denken, der von den hohen Herren der Akade­
mie bestellt wird, um von seinem äffischen Vorleben Bericht zu geben und 
Rechenschaft abzulegen, und wohl am Prominentesten an die in den Proceß­

Roman eingelassene Parabel Vor dem Gesetz, in der sich das Problem der Le­
gitimation ganz konkret im Sinne einer Zugangsfrage stellt und sich gerade 
denen verschließt, die es mit dem Schlüssel der Interpretation aufzuschließen 

versuchen und nicht als »Verfahrenstechnik« verstehen. 15 

Am Ausdrücklichsten hat Kafka das Problem legitimierenden Verfahrens al­
lerdings im Schloß-Roman behandelt, in dem die Anerkennung K.s als Land­
vermesser, die mit seiner Ankunft im Dorf bereits vollzogen ist, von Kapitel 
zu Kapitel jeweils neu verhandelt wird. »Nirgends noch«, heißt es dort einmal 
mit unmissverständlicher Klarheit, »hatte K. Amt und Leben so verflochten 
gesehen wie hier, so verflochten, daß es manchmal scheinen konnte, Amt und 
Leben hätten ihre Plätze gewechselt.« (S 94) Doch ist dies schon gleich am 
Anfang des Romans klar. Von Beginn an steht K.s Leben im Dorf unter dem 
Zeichen seiner beruflichen Anerkennung als Landvermesser, erst diese recht­
fertigt seine Anwesenheit im Wirtshaus und im Dorf, das in den Einzugsbe­
reich und damit in den Besitz des Schlosses fällt und in dem Meldepflicht 

herrscht. K.s Leben steht von Anfang an unter der Voraussetzung einer sol­
chen Legitimation und sein Bestreben richtet sich von nun an beständig dar­
auf, diese schriftlich, gewissermaßen Schwarz auf Weiß, von offizieller Seite 
zu erwirken. Das autobiographische Element des Romans reduziert sich im 
Schloß-Roman auf diesen einzigen Akt der Anerkennung und die Erzählung 
findet daran ihre Fortsetzung, dass sie die Instanzen durchläuft, die das Leben 
K.s solchermaßen an Institutionen ausrichten. Der Schloß-Roman ist der Ro­
man eines Verfahrens und als Verfahren, er führt auf formaler Ebene aus, was 
er inhaltlich verhandelt. 

245 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arne Höcker 

246 

Der Begriff V erfahren ist dementsprechend in seiner zweifachen Bedeutung 
aufzufassen, als poetologisches, figuratives und narratives V erfahren einer­
seits, als legitimierende Form staatlicher, sozialer sowie rechtlicher Verwal­
tung und Organisation andererseits. In Kafkas Institutionenromanen - und das 
wird am Schloß-Roman besonders deutlich- verschränken sich diese literari­

schen Verfahren mitjenen bürokratischer Verwaltung und bilden ihren Form­
zusammenhang16 Das literarische Verfahren des Romans, das aus dem Blick 

des Helden dessen Leben in der Welt einrichtet, trifft auf das Verfahren von 
Institutionen, durch das diese das Leben von Menschen einrichten. Wenn dem 
so ist, dann steht im Institutionenroman die Form des Romans selbst zur Dis­

position, indem seine grundlegende Voraussetzung zur Verhandlung kommt. 
Denn die Erzählbarkeit der Geschichte findet ihren Grund dann nicht mehr in 
der Fiktion ihres Ursprungs im Subjekt, aus dessen Perspektive sie sich als 
Form des Romans erfüllen konnte, sondern bedarf einer anderen Fiktion, die 
das Erzählen legitimiert, und sie findet diese in den Institutionen. Mit dieser 
Umstellung auf Institutionen gewinnt der Roman seine Form nun nicht mehr 
am Leben des Subjekts, sondern an den Verfahren, in die dieses institutionell 
eingebunden ist. Behaupten möchte ich im Folgenden, dass die Umstellung, 
die Kafka vornimmt, die Umstellung des Romans auf die Form des Verfahrens 
ist. 
Evident wird diese Umstellung zunächst nicht nur auf der Ebene des darge­
stellten Inhalts, sondern auf der seiner darstellenden V erfahren. Kafkas Erzäh­

len gehorcht nicht mehr den Gesetzen der Sichtbarkeit, die die wahrnehmbare 
Erfahrungswelt des Subjets beherrschten, sondern den Gesetzen der Funktio­
nalität. Das »Verfahren Kafkas«, hat Adorno geschrieben, ziehe die Distanz 
zum Erzählten vollends ein: »bald wird der Leser draußen gelassen, bald 
durch den Kommentar auf die Bühne, hinter die Kulissen, in den Maschinen­
raum geleitet.« 17 In diesem Sinne sprach Amold Gehlen davon, dass bei Kafka 
der »Verlust und das Herumtaumeln der Zentren« anschaulich werde18 Die 
subjektive Wahrnehmungen der Figuren, die Kafkas Schreiben bevölkern, 
treffen immer wieder auf eine Bildlichkeit der Beschreibung, deren Bedeutung 
nicht mehr referentiell erschlossen werden kann, sondern wie die Schrift, die 
der Apparat der Strafkolonie dem Delinquenten auf den Rücken tätowiert, am 
eigenen Leib schmerzhaft entziffert werden muss. Das bloße Bild enthüllt sei­

ne wahre Bedeutung nicht mehr durch Anschauung und lässt stattdessen einen 
Apparat in Erscheinung treten, der auf seine funktionalen Bedingungen ver­
weist. Folglich wäre Kafkas literarische Bildlichkeit, wie Burckhardt Wolf 
feststellt, »als ein Verfahren zu beschreiben, das Evidenz durch Abstraktion 
erreicht«. 19 Das exzessive Beschreiben führt in Kafkas Prosa nicht zu einer 
Orientierung in der Welt, durch die sie sich dem beobachtenden Subjekt und 
durch dieses hindurch dem Leser erschließt, sondern unterbricht solche Wahr­
nehmungsprozesse und greift das Erzählen gerrau dort an, wo es sich aus der 
Perspektive des Subjekts ereignen soll. 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur durch V erfahren 

Ganz in diesem Sinne hat Viktor Sklovskij in einem insbesondere vom russi­

schen Formalismus viel rezipierten Aufsatz von der Kunst als Verfahren ge­
sprochen20 Darin beschreibt er die Literatur als ein Verfahren- eine Technik 

oder einen Kunstgriff, so die divergierenden Übersetzungen des Aufsatzes -

der Unterbrechung. Sklovskij tritt damit einer weit verbreiteten Auffassung 

explizit entgegen, die der Literatur eine bildgebende Funktion zuschreibt, die 

es ihr ermöglichen soll, die Unanschaulichkeit und Abstraktheit der äußeren 

Welt vorstellbar und anschaulich zu machen. Dem setzt er entgegen, dass die 

Literatur sich vielmehr bestimmter V erfahren, Techniken oder Kunstgriffe der 

Verfremdung und der Komplizierung der Form bediene, die ihre anschauliche 

Beziehung zur äußeren Welt unterbrechen und das ästhetische Objekt der 

Dichtung als eines von artistischen Verfahren produziertes ausstellen. Dem­

entsprechend bestimmt sich die Literatur als ein künstlerisches Verfahren, das 

beständig über sich selbst Auskunft gibt. 

Ich möchte hier nun noch einen anderen Verfahrens-Begriff einführen, der mit 

jenem literaturtheoretischen und darstellungstechnischen Konzept Sklovskijs 

zunächst kaum etwas gemein zu haben scheint. Legitimation durch Verfahren 

hat Niklas Luhmann eine frühe, 1969 erschienene Studie betitelt, in der er das 

Verfahren als ein soziales System beschreibt, das unabhängig von Kriterien 

wie Wahrheit oder Gerechtigkeit, Entscheidungsfindungen ermöglicht und 

Entscheidungen legitimiert, indem es die Erwartungshaltungen und das Ver­

halten der am Verfahren Beteiligten entsprechend normativer Regeln umformt 

und kanalisiert21 Verfahren sind, Luhmann zufolge, Systeme eigener Rationa­

lität, sie sind strukturell so organisiert, dass sie das Handeln Einzelner zwar 

nicht festlegen, es jedoch in eine bestimmte funktionale Perspektive bringen. 

Das Verfahren schaffe somit seine eigene Realität und Geschichte und damit 

eine »Matrix möglicher Ereignisse«,22 die als verlässlich angenommen werden 

können. Luhmann kann damit das Verfahren vom Ritual abgrenzen, denn es 

könne nicht als eine festgelegte Folge bestimmter Handlungen angesehen wer­

den, auch wenn Verfahren durchaus ritualisierte Elemente in sich aufnehmen 

können. Sie könnten beispielsweise das Anfangen erleichtern, »bis sich die 

Szene selber trägt.«23 Das Verfahren ist in Luhmanns Sinne ein auf Kontinui­

tät angelegtes System, das wesentlich auf Rollengestaltung und Rollenüber­

nahme, also auf Darstellungen beruht. Es sichert sein Funktionieren nicht da­

durch, dass es das Handeln in eine vorgeschriebene Form zwingt, sondern 

zeichnet sich im Gegenteil durch seine tendenzielle Offenheit aus, eigentümli­

che Verfahrensrollen auszubilden, auf die dann jedoch im weiteren Verlauf 

bindend zurückgegriffen werden kann. Auf der Ebene von Rollen führt es so­

mit eine Unterscheidung ein, die das Verfahren von der Umwelt, Verfahrens­

praxis von alltäglicher Praxis trennt. Das Verfahren lässt sich also zusammen­

fassend als eine Form beschreiben, die ihre Form prozessual aus sich selbst 

heraus generiert. Es siedelt sich an zwischen Vorschrift oder Setzung und frei­

er Entfaltung, oder, um die frühere Unterscheidung Gerhard Neumanns hier 

247 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arne Höcker 

248 

wieder aufzugreifen, zwischen dem formalisierten Ritual und der freien Form 
der Improvisation im Theater. 
Nun mag der Vergleich der beiden Verfahrenstheorien Luhmanns und Sklov­
skijs durchaus illegitim erscheinen, zumal er erst durch eine vielleicht unzu­
reichende Übersetzung eines Aufsatztitels nahe zu liegen scheint. Und tatsäch­
lich fallen zunächst die Unterschiede ins Auge. Denn während Luhmann die 
Kontinuität von Entscheidungsprozessen hervorhebt, betont Sklovskij an den 
künstlerischen Verfahren gerade ihr Moment der Unterbrechung. Während 
Luhmann an der Legitimation staatlicher, rechtlicher und sozialer Einrichtun­
gen interessiert ist, geht es Sklovskij um literarische Techniken. Doch in ei­

nem wesentlichen Punkt lässt sich eine Gemeinsamkeit der beiden ansonsten 
so unterschiedlichen Ansätze festmachen. Sowohl für Luhmann als auch für 
Sklovskij sind es Darstellungen und Darstellungsleistungen, an denen sich die 
für beide Konzepte wesentliche Unterscheidung zwischen Verfahren und All­
tagswelt vollzieht und die Eigengesetzlichkeit des Verfahrens, sei es als insti­
tutionelles oder literarisches System, begründet. Diese strukturelle Ähnlichkeit 
beider Ansätze erlaubt es, sie miteinander in Beziehung zu setzen, und inso­
fern sie sich aufFormen der Darstellung gründen, für die Literatur und hier im 
Speziellen für die Beschreibung von Kafkas V erfahren fruchtbar zu machen. 

IV. 

Bei Kafka gehen diese beiden unterschiedlichen Verfahren, das künstlerische 
Verfahren der Unterbrechung durch Verfremdung und Komplizierung der 
Form und das Verfahren institutionalisierter Abläufe, ineinander über und 
greifen gar Form bestimmend ineinander. Die vielen Beschreibungen Kafkas 
und die zu bloßer Form gerinnende Anschaulichkeit seiner Texte führen auf 
der Ebene des Erzählens zu einer Unterbrechung im Perspektivischen. Wie in 
der Beschreibung eines Kampfes artikuliert sich in den frühen Texten Kafkas 
das unbedingte Begehren, erzählen zu wollen, doch ist dieses Begehren nur 
noch dadurch einzulösen, dass es jeden realistischen Bezug vollends tilgt und 
sich zu Höhenflügen des Phantastischen aufschwingt. In seinen späteren Tex­
ten und seinen Romanen hingegen gelingt es Kafka das Narrativ zu stabilisie­
ren, jedoch nur indem er die Souveränität des Erzählens an Institutionen und 

deren Organisation durch Verfahren abtritt. Das Subjekt findet zu seiner Le­
bensgeschichte nicht mehr durch sich selbst, sondern bekommt sie in einem 
gewissen Rahmen vor- und zugeschrieben. Weder Ritual noch Theater sind 
hier weiterhin Garanten des Erzählens. Das Naturtheater von Oklahoma im 
Schlusskapitel vonDer Verschollene ist ein Verwaltungsapparat ohne Vorstel­

lungen. Die theatrale Wiederholung seiner »Verhaftung«, die K. im Proceß 

dem Fräulein Bürstner in ihrem Zimmer vorspielt, um ihr die Lächerlichkeit 
der ihn betreffenden Ereignisse vorzuführen, wird selbst zum absurden Schau­
spiel, in dem sich K. entgegen seiner Absicht gerade nicht souverän gegen die 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur durch V erfahren 

Institution behaupten kann. Das Theater, das in den früheren Texten Kafkas 
sich als Fluchtpunkt des Erzählens abzeichnet und die Präferenz einer Per­
spektive markiert, die einen Raum der Sichtbarkeit organisiert, in dem sich 
Geschichten ereignen, beobachten und erzählen lassen, wird in Kafkas Roma­
nen zu einem Ort, an dem sich durch theatrale Re-Inszenierung die Verstri­
ckung in die Institution und die Anerkennung des Verfahrens als Darstellung 
vollzieht. 
Die Befreiung, die sich K. im Proceß von seiner Aufführung verspricht, ist 
nur als scheinbare zu haben, als »scheinbarer Freispruch« oder als »Ver­
schleppung«, wie der Gerichtsmaler Titorelli erklärt. (P 205) Es ist durchaus 

nicht zufällig, dass es gerade der Künstler Titorelli ist, der K. in die Verfah­
renstechnik des Gerichts einweiht, denn er ist es, der sich recht eigentlich auf 
Darstellung versteht. Er kennt die Regeln der Repräsentation des Gerichts 
ebenso wie die Regeln der technischen Abläufe rechtlicher V erfahren. Das ist 
das Wissen oder die Einsicht, die K. fehlt. Darum bedarf er des Künstlers als 
Vermittler in seinem Prozess. Denn was K. nicht begreift, ist, dass das V erfah­
ren weder auf Gerechtigkeit noch überhaupt auf ein finales Ziel ausgerichtet 
ist. Es ist in diesem Sinne geradezu selbstgenügsam, es geht in diesem Verfah­
ren nur um das Verfahren selbst, darum, das am Laufen zu halten, was es am 
Laufen hält. Nur davon handeln die Berichte, die K. dem Advokaten, dem 
Fabrikanten und schließlich Titorelli über das Gericht entlockt. Eine dieser 
Geschichten, die »man erzählt«, vermag das Funktionieren des Verfahrens be­

sonders anschaulich zu machen. Ein alter Beamter, der ohne Pause einen Tag 
und eine Nacht an einer schwierigen Gerichtssache gearbeitet hatte, ließ am 
Morgen daraufkeinen Advokaten mehr in das Gericht. Einenjeden von ihnen, 
der eintreten wollte, stieß er die Treppe hinunter. Die Advokaten, die keinen 
rechtlichen Einwand gegen den Beamten geltend machen konnten, berieten 
und einigten sich darauf, »daß sie den alten Herren ermüden wollten.« (P 159) 
Nun rannte einer nach dem anderen gegen die Tür des Beamten an, bis dieser 
erschöpft aufgeben musste. 
Diese kleine komische Geschichte, die K. vom Advokaten erzählt wurde, ist 
tatsächlich eine präzise Beschreibung der Funktionsweise des Verfahrens, das 
nicht primär auf Argumentation und Überzeugung basiert, sondern auf be­
stimmten institutionalisierten Abläufen. Zu Entscheidungen gelangt das Ge­

richt nicht, wie noch in den klassischen Verfahrenslehren, durch Bezugnahme 
auf unhintergehbare Voraussetzungen wie Wahrheit oder Gerechtigkeit als 
Ziel; die Annahme und das Akzeptieren von Entscheidungen erreicht das Ver­
fahren vielmehr durch sich selbst, nicht durch die Legitimität von Urteilen, 
sondern als Legitimation durch Verfahren. Wenn man so will, lässt sich die 
Geschichte der Advokaten auch in Luhmanns Verfahrenstheorie wiederfinden, 
wenn auch in einem viel teehilischeren und theoretischeren Vokabular: 

249 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arne Höcker 

250 

Die Interaktionsform des Verfahrens hat[ ... ] nicht nur die Funktion, brauchbare Ent­

scheidungsgesichtspunkte herauszufiltern; sie dient auch ganz unmittelbar der Konflikt­

dämpfung, der Schwächung und Zermürbung der Beteiligten, der Umformung und 

Neutralisierung ihrer Motive im Laufe einer Geschichte, in der Darstellungen und En­

gagements in Darstellungen sich unter Eliminierung von Alternativen ändern24 

Alles, was K. vom Gericht und seinem Prozess erfährt, ist eigentlich dieser 
Verfahrenstechnik geschuldet. Eingaben müssen gemacht werden, selbst wenn 
ihr unmittelbarer Erfolg zweifelhaft bleibt, sie möglicherweise gleich ungele­
sen zu den Akten wandern. Man muss »sich ruhig verhalten, selbst wenn es 

einem noch so sehr gegen den Strich geht.« (P 160) Es geht allein um Effi­
zienz, um das Haushalten mit den eigenen Kräften. Wer »gleich beim alle­
rersten Eintritt in den Proceß an Verbesserungsvorschläge zu denken« anfan­
ge, verschwende nur »Zeit und Kraft«, »die anders viel besser verwendet wer­
den könnte.« (P 160) Auf diese Einsicht in das Verfahren gründen sich auch 
die beiden Möglichkeiten der »Befreiung«, die K. unter Ausschluss der nur als 
Legende zu habenden »wirklichen Freisprechung« vom Maler unterbreitet 
werden. Sowohl im »scheinbaren Freispruch« als auch in der »Verschlep­
pung« wird das Verfahren nicht unterbrochen, sondern gewissermaßen auf 
kleiner Flamme weiter geführt. Im Falle des »scheinbaren Freispruchs« »pen­
delt [es] mit größeren und kleineren Schwingungen, mit größem und kleinem 
Stockungen aufund ab« (P 214), »die Verschleppung« hingegen »besteht dar­

in, daß der Proceß im niedrigsten Proceßstadium erhalten wird.« (P 216) 

Wenn K. trotz dieser einschlägigen Informationen weiterhin auf die Entschei­
dung des Gerichts drängt und sich gegen die Institution als Persönlichkeit be­
haupten will, verkennt er das eigentliche Wesen des Verfahrens und das der 
Institution. »Wer nicht innerhalb seiner Umstände, sondern unter allen Um­
ständen Persönlichkeit sein will«, schrieb Gehlen in einem Aufsatz zum Ver­
hältnis Mensch und Institution, könne nur scheitern. 25 Und dieses Scheitern 
vollzieht sich im Proceß an der Form des Romans. Denn zu Beginn des Kapi­
tels, in dem die Verfahrenstechnik des Gerichts recht präzise vorgeführt wird, 
beschließt K. sich seines Advokaten zu entledigen, um seinen Proceß in die 
eigenen Hände zu nehmen und eine eigene Eingabe bei Gericht zu machen: 

Öfters schon hatte er überlegt, ob es nicht gut wäre, eine Verteidigungsschrift auszuar­

beiten und bei Gericht einzureichen. Er wollte darin eine kurze Lebensbeschreibung 

vorlegen und bei jedem irgendwie wichtigeren Ereignis erklären, aus welchen Gründen 

er so gehandelt hatte, ob diese Handlungsweise nach seinem gegenwärtigen Urteil zu 

verwerfen oder zu billigen war und welche Gründe er für dieses oder jenes anführen 

konnte. (P 149) 

Die »Lebensbeschreibung« Ks., die nicht von ungefähr die Form des Romans 
besäße, würde sie denn geschrieben werden, ist das, was im Roman Der Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur durch V erfahren 

ceß fehlt. Ihre Unmöglichkeit liegt zum einen daran, dass, wie Campe fest­
stellt, sie von Anfang an als » Verteidigungsschrift« geplant ist und somit nur 
als Fallgeschichte und den Regeln des Gerichtsverfahrens folgend als Akten­

material zu haben wäre, 26 zum anderen in der Aussichtslosigkeit sie »jemals 
fertigzustellen«. (P 170) So, wie K. den Prozess von seiner Entscheidung her 
denkt, so geht er auch das Projekt seiner Lebensbeschreibung von ihrem Ende, 
ihrer Fertigstellung an und scheitert folglich an seiner Pragmatik: 

Wenn er im Büro keine Zeit für sie fand, was sehr wahrscheinlich war, dann mußte er 

sie zuhause in den Nächten machen. Würden auch die Nächte nicht genügen, dann 

mußte er einen Urlaub nehmen. [ ... ]Und wie traurig war eine solche Arbeit überdies. 

Sie war vielleicht geeignet einmal nach der Pensionierung den kindisch gewordenen 

Geist zu beschäftigen und ihm zu helfen, die langen Tage hinzubringen.[ ... ] Aber jetzt, 

wo K. alle seine Gedanken zur Arbeit brauchte, [ ... ] wo er die kurzen Abende und 

Nächte als junger Mensch genießen wollte, jetzt sollte er mit der Verfassung dieser 

Eingabe beginnen. (P 170) 

Nicht von ungefähr denkt man bei der Lektüre dieser Passage an Kafkas eige­
ne Schreibpraxis und man erinnert sich an Kafkas im Tagebuch erwähnten 
Plan der Selbstbiographie, der hier unter anderen Bedingungen unverkennbar 
wieder erscheint. Die literarische Arbeit unterliegt dabei einem ständigen 
Rechtfertigungsdruck und Literatur ist für Kafka immer nur als Verteidigungs­

schrift zu haben. Das ist ihre Unmöglichkeit. Soll sie das Leben darstellen, so 
muss sie sich zuallererst rechtfertigen, dass sie im wörtlichen Sinne an seine 
Stelle tritt. Literatur ist nicht als Vollzug des Lebens, sondern nur als sein Ent­
zug vorstellbar. Auch deshalb tritt an die Stelle des Romans eines Lebens der 
Roman Der Proceß, an die Stelle der Erzählung der abgeschlossenen Bildung 
eines Subjekts eine Literatur durch Verfahren. 

Anmerkungen 

Theodor W. Adomo: >>Standort des Erzählers im zeitgenössischen Roman<<, in: Ders.: Noten 
zur Literatur, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981, S.41-48, hier S. 45. 

2 Ebd., S. 46. 
3 Zu Kafkas Schreibtischen vgl. Rembert Hüser in diesem Band. 
4 Auf die doppelte Bedeutung vonactaals >Handlungen< und >Akten< hat bereits Comelia Vis­

mann hingewiesen. Das zwischen diesen beiden Bedeutungen vermittelnde Aufschreibesystem 
sei das Protokoll: >>Eine Handlung wird protokolliert, Protokolle ihrerseits in Akten zusam­
mengefasst.<< Comelia Vismann: Akten. Medientechnik und Recht, Frankfurt/Main: Fischer 
2000, insb. S. 83-91. 
Benno Wagner: >>Kafkas phantastisches Büro<<, in: Klaus R. Scherpe/Elisabeth Wagner (Hg.), 
Kontinent Kafka. Mosse-Lectures an der Humboldt-Universität zu Berlin, Berlin: Vorwerk 8 
2006, S. 104-118, hier S. 111. 

6 Joseph Vogl: Ort der Gewalt. Kafkas literarische Ethik, München: Fink 1990, S. 14. 

251 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arne Höcker 

252 

7 Vgl. Amold Gehlen: >>Das Bild des Menschen im Lichte der modernen Anthropologie<< 
(1952), in: Ders.: Philosophische Anthropologie und Handlungslehre, Gesamtausgabe Bd.4, 
hg. von Karl-SiegbertRehberg, Frankfurt!Main: Klostermann 1983, S.127-142, hier S. 133. 

8 V gl. Gerhard Neurnann: >>Ritual und Theater. Franz Kafkas Bildungsroman Der Verscholle­
ne<<, in: Philippe Wellnitz (Hg.), Franz Kafka. Der Verschollene. Le Disparu/L 'Amen3rique. 
Ecriture d'un nouveau rnonde?, Strasbourg: Presses Universitaires de Strasbourg 1997, S. 51-
78. 

9 Th. Adomo: Standort des Erzählers, S. 42. 
10 Vgl. Rüdiger Campe: >>Kafkas Institutionenrornan. Der Proceß, Das Schloß<<, in: 

Ders./Michael Niehaus (Hg.), Gesetz. Ironie. Festschrift fur Manfred Schneider, Heidelberg: 
Synchron 2004, S. 197-208. 

11 Ebd., S. 199. 
12 Louis Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theo-

rie, Harnburg/Westberlin: VSA 1977, S.108-153, hier S. 142f. 
13 Rüdiger Campe hat dies in einem Vortrag >>Roman/Theorie<< genauer ausgefuhrt. 
14 R. Campe: Kafkas Institutionenrornan, S. 198. 
15 Vgl. hierzu Burkhardt Wolf: >>Zwischen Tabelle und Augenschein. Abstraktion und Evidenz 

bei Franz Kafka<<, in: Sibylle Peters/Martin Jörg Schäfer (Hg.), >>Intellektuelle Anschauung<<. 
Figurationen von Evidenz zwischen Kunst und Wissen, Bielefeld: transcript 2006, S. 239-257, 
hier S. 242. 

16 Dieser Zusammenhang von Literatur und Verwaltung ließe sich, wie schon oft geschehen, 
auch diskursgeschichtlich belegen. Selbstverständlich mit Verweis auf Kafkas Doppelleben 
als Angestellter der Arbeiter-Unfall-Versicherung und Schriftsteller (vgl. hierzu Benno Wag­
ners einschlägige Arbeiten auf diesem Gebiet und die ausfuhrliehen Kommentare in den von 
ihm mit herausgegebenen amtlichen Schriften Kafkas: Franz Kafka: Amtliche Schriften, hg. 
von Klaus Hermsdorfund Benno Wagner, Frankfurt/Main: Fischer 2004.), aber auch in Bezug 
auf zeitgenössische Publikationen, wie jenen Der Beamte betitelten Aufsatz von Kafkas Dok­
torvater Alfred Weber (vgl. Nils Werber: >>Bürokratische Kommunikation. Franz Kafkas Ro­
man Der Proceß<<, in: The German Review 73 (Fall 1998), S. 309-326.), oder bezüglich Hein­
rich Rauchbergs Propagierung der Hollerith-Zähhnaschine, der Kafka ebenfalls beiwohnte 
(vgl. B. Wolf: Zwischen Tabelle und Augenschein.). 

17 Th. Adomo: Standort des Erzählers, S. 46. 
18 Amold Gehlen: >>Mensch und Institutionen<<, in: Ders.: Anthropologische Forschung. Zur 

Selbstbegegnung und Selbstentdeckung des Menschen, Reinbek: Rowohlt 1961, S. 69-77, hier 
S. 73. 

19 B. Wolf: Zwischen Tabelle und Augenschein, S. 254. 
20 Vgl. Viktor Sklovskij: >>Die Kunst als Verfahren<<, in: Jurij Striedter (Hg.), Russischer Forma­

lismus. Texte zur allgerneinen Literaturtheorie und zur Theorie der Prosa, München: Fink 
1994, S. 3-35. Den Hinweis auf diesen Aufsatz verdanke ich einem Vortrag mit dem Titel 
>>Verfahren: Procedures and Other Devices in Law, Science, Politics, and Heinrich von 
Kleist<<, den Rüdiger Campe arn 24. Oktober 2006 im Deutschen Haus der NYU gehalten hat 
und dessen Manuskript er so freundlich war, mir zur Verfugung zu stellen. 

21 Niklas Luhrnann: Legitimation durch Verfahren, Frankfurt/Main: Sohrkamp 1983. 
22 Ebd., S. 45. 
23 Ebd., S. 39. 
24 Ebd., S. 4. 
25 A. Gehlen: Mensch und Institution, S. 72. 
26 R. Campe: Kafkas Institutionenrornan, S. 198; diesbezüglich muss hier auch auf einen grund­

legenden Aufsatz WolfKittlers verwiesen werden, der diese Schreibszene als K.s Initiation in 
die Funktion der Autorschaft liest, in der sich K. nun >>selbst zum Untersuchungsrichter seiner 
eigenen Lebensgeschichte<< einsetzt, >>[s]tatt sein Recht weiterhin in theatralischen Auftritten 
vor der Öffentlichkeit zu suchen<<. (WolfKittler: >>Heimlichkeit und Schriftlichkeit. Das Öster­
reichische Strafprozessrecht in Franz Kafkas Roman Der Proceß<<, in: The Germanie Review 
78 (2003) 3, S. 194-222. hier S. 212) Der Wechsel der Darstellungsebenen kündigt sich im 
Roman schon weit früher an, in der theatralen Situation der >>Erste[n] Untersuchung<<, wo sich 
K. vor versammeltem Publikum selbst zum Fall erhebt: >>[ ... ] >was mir geschehen ist, ist ja nur 
ein einzelner Fall und als solcher nicht sehr wichtig, da ich es nicht sehr schwer nehme, aber 
es ist das Zeichen eines Verfahrens wie es gegen viele geübt wird. Für dieses stehe ich hier 
ein, nicht fur mich.<<< (P 64) Im seihen Maße wie sich K. zum Fürsprecher anderer erklärt, er-

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur durch V erfahren 

klärt er sich selbst zum Fall, zu einer statistischen Variablen und zum kalkulierbaren Fehler­
quotienten des Verfahrens. (Für diesen Hinweis auf die Fallwerdung K.s, die sich vor dem 
Hintergrund einer Geschichte der juristischen Fallgeschichte zu untersuchen lohnen würde, 
danke ich Doreen Densky, die in ihrem Aufsatz Kajkas Fürsprecher- Für Schrift und >Ge­
genschrift< (Ms. Baitimare 2007) ausdrücklich darauf verweist.). 

253 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405086-010 - am 14.02.2026, 08:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

