
ISBN 978-3-95832-228-8

Ist »Gerechtigkeit« ein geeigneter Grundbegriff für eine kritische 
Theorie der Gesellschaft? 

Esther Neuhann analysiert das im Kontext der Kritischen Theorie 
infrage stehende Konzept im Verhältnis zu individuellen Rechten 
und positivem Recht. Sie systematisiert unterschiedliche Spiel-
arten der Skepsis an der emanzipatorischen Kraft des Gerech-
tigkeitsbegriffs und untersucht davon ausgehend Rainer Forsts 
prozedurale Gerechtigkeitskonzeption. Hierfür legt sie eine voll-
ständige Rekonstruktion seiner Theorie vor und verleiht ihrer nor-
mativen Grundlage mithilfe von Fichtes Anerkennungsbegriff eine 
neue Wendung. 

Die Autorin stellt heraus, dass gegenüber dieser kritisch-prozedu-
ralen Gerechtigkeitskonzeption die bisherigen Zweifel am Gerech-
tigkeitsparadigma nicht tragen, sie aber das Potential für einen 
anderen zweistufigen Beherrschungseffekt ausbildet: »Beschleu-
nigung«, verstanden als stetige Verringerung der Geltungsdauer 
sozialer Institutionen, und die Subjektivierungsform der »Flexibi-
lisierung«. 

Eine Reflexion auf diesen Beherrschungseffekt wirft schließlich die 
Frage nach dem gewünschten Modus der Entwicklung des Rechts 
(als Realisierungsform der Gerechtigkeit) in der Zeit auf. Die Mög-
lichkeit einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit entscheidet sich 
also mit Blick auf die Zeitstrukturen des Rechts.

Esther Neuhann ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Philosophischen 
Seminar der Universität Hamburg. 2019 wurde sie an der Johann Wolf-
gang Goethe-Universität Frankfurt am Main promoviert. N

eu
ha

nn
 •  

Ze
it

st
ru

kt
ur

en
 d

es
 R

ec
ht

s Esther Neuhann

Zeitstrukturen  
des Rechts
Über die Möglichkeit einer  

kritischen Theorie der Gerechtigkeit

www.velbrueck-wissenschaft.de

VELBRÜCK
WISSENSCHAFTVELBRÜCK

WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Esther Neuhann  
Zeitstrukturen des Rechts

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Esther Neuhann

Zeitstrukturen  
des Rechts 

 
Über die Möglichkeit einer  

kritischen Theorie der Gerechtigkeit 

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erste Auflage 2020
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2020

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-228-8

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Claudia und Florian

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Vorwort		   .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 11

1. 	 Einleitung	  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 15
	 1.1 	 Welche Gerechtigkeit?  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 19
	 1.2 	 Methodische Reflexion  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 25
	 1.3 	 Aufbau  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 32

I. DAS PROJEKT EINER KRITISCHEN THEORIE  
DER GERECHTIGKEIT

2. 	 Ein modernes Konzept der Gerechtigkeit und 
	 die Normativität des modernen Rechts  .   .   .   .   .   .   .   .   	 39
	 2.1 	 Der reduzierte Blick der Gerechtigkeit  .    .    .    .    .    .    . 	 42
	 2.2 	 Subjektive Rechte: Gleichheit als Gleichheit von Rechten .   	 45
	 2.3 	 Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild  .    .  	 51

3. 	 Libertäre und egalitaristische Konzeptionen der 
	 Gerechtigkeit und ihre jeweiligen Beherrschungsformen  .    .  	 58
	 3.1 	 Libertäre Gerechtigkeit und Machtstabilisierung 
		  (Ausbeutung)  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 64
		  3.1.1 	 Die libertäre Spezifizierung des allgemeinen 
			   Begriffs der Gerechtigkeit .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 64
		  3.1.2 	 Machtstabilisierung (Ausbeutung) als 
			   Beherrschungsform libertärer Gerechtigkeit  .    .  	 71
	 3.2 	 Egalitaristische Gerechtigkeit und Normalisierung  .    .  	 73
		  3.2.1 	 Die egalitaristische Spezifizierung des 
			   allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit  .    .    .    .  	 73
		  3.2.2 	 Normalisierung als Beherrschungsform 
			   egalitaristischer Gerechtigkeit .   .   .   .   .   .   .   	 80

4. 	 Positionierung des Begriffs der Gerechtigkeit in der 
	 zeitgenössischen deutschen Kritischen Theorie .    .    .    .    .    . 	 87
	 4.1 	 Erweiterte Gerechtigkeit: Axel Honneth  .    .    .    .    .    .  	 88
		  4.1.1 	 Keine reduzierte Perspektive  .    .    .    .    .    .    .    . 	 91
		  4.1.2 	 Individuelle Freiheit als Autonomie – 
			   anstatt Gleichheit von Rechten  .    .    .    .    .    .    . 	 92
		  4.1.3 	 Plurale Sphären der sozialen Freiheit – 
			   anstatt Realisierung im Gesetz  .    .    .    .    .    .    .  	 94

 .   .   .  

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 4.2 	 Lebensform: Rahel Jaeggi  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 97
		  4.2.1 	 (Nicht-gelingende) Lebensformen als Interesse 
			   der Kritik  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 98
		  4.2.2 	 Kollektive Lebensform statt individuellem Recht 	 100
		  4.2.3 »Keine Polizeifragen«  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 100
	 4.3 	 Resonanz: Hartmut Rosa  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 103
		  4.3.1 	 Resonanzräume als Interesse der Kritik .    .    .    . 	 107
		  4.3.2 	 Resonanz als Kriterium für die Kritik von 
			   Lebensformen?  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 109
		  4.3.3 	 Resonanzpolitik oder unverfügbare Resonanz?  .   	 111

5. 	 Zwischenfazit I: Die Herausforderungen einer 
	 kritischen Theorie der Gerechtigkeit  .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 113

II. DER VORSCHLAG EINER KRITISCH-PROZEDURALEN  
THEORIE DER GERECHTIGKEIT (FORST)

Einleitung	  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 125

6. 	 Die Systematik von Forsts Gerechtigkeitstheorie .    .    .    .    .  	 145
	 6.1 	 Was ist die Frage, auf die Forsts 
		  Gerechtigkeitstheorie antwortet?  .   .   .   .   .   .   .   .   	 145
	 6.2 	 Rechtfertigung als normativer Begriff  .    .    .    .    .    .    .  	 162
		  6.2.1 	 Der Rechtfertigungsbegriff .   .   .   .   .   .   .   .   	 163
		  6.2.2 	 Die Kriterien für gute Rechtfertigungen: 
			   Reziprozität und Allgemeinheit  .    .    .    .    .    .    . 	 167
		  6.2.3 	 Ebenen der Moralbegründung  .    .    .    .    .    .    .  	 169
	 6.3 	 Rechtfertigung als deskriptiver Begriff .    .    .    .    .    .    . 	 171
		  6.3.1 	 Die handlungstheoretische Dimension des 
			   deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs  .    .    .    .    . 	 172
		  6.3.2 	 Die sozialtheoretische Dimension des 
			   deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs  .    .    .    .    . 	 176
	 6.4 	 Einige (vom Gerechtigkeitsbegriff) 
		  normativ abhängige Begriffe .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 187
		  6.4.1 	 Ausbeutung .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 188
		  6.4.2 	 Demokratie .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 191
		  6.4.3 	 Entfremdung .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 192
		  6.4.4 	 Fortschritt .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 195
		  6.4.5 	 Frieden .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 196
		  6.4.6 	 Legitimität  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 197
		  6.4.7 	 Toleranz .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 198
		  6.4.8 	 Autonomie, Freiheit und Gleichheit als 
			   normativ abhängige Begriffe?  .   .   .   .   .   .   .   	 211

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


		  6.4.9 	 Normativ abhängige, redundante oder 
			   dichte Begriffe?  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 215
	 6.5 	 Die Grenzen der Rechtfertigung  .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 218

7. 	 Das »Recht auf Rechtfertigung« als ›Recht 
	 auf Politik auf Rechte‹. Eine Deutung auf Grundlage
	 von Fichtes Anerkennungsbegriff  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 228
	 7.1 	 Meta-Recht auf Grundrechte und die Idee 
		  der Menschenrechte .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 229
	 7.2 	 Praktische Einsicht zweiter Ordnung 
		  (in das moralische Rechtfertigungsprinzip)  .    .    .    .    . 	 232
	 7.3 	 Fichtes Anerkennungsbegriff .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 243
	 7.4 	 Fichtes und Forsts Anerkennungsbegriff  .    .    .    .    .    .  	 249
	 7.5 	 Recht auf Politik .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 252
	 7.6 	 Welche Grundrechte?  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 259

8. 	 Das Recht kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit: 
	 reflexives Recht?  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 268
	 8.1 	 Die starke Normativität kritisch-prozeduraler 
		  Gerechtigkeit .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 269
	 8.2 	 Die Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit 
		  (Habermas)  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 274
	 8.3 	 Die normative Bedeutung des zeitlichen 
		  Auseinandertretens von Gesetzgebung und 
		  Rechtsanwendung .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 278
	 8.4 	 Habermas’ Umgang mit der Dialektik von 
		  rechtlicher und faktischer Gleichheit .   .   .   .   .   .   .   	 286
	 8.5 	 Reflexives Recht als Alternative zu Habermas’ 
		  prozeduralistischem Rechtsparadigma?  .    .    .    .    .    .  	 294
		  8.5.1 	 Die Steuerungskrise des modernen Rechts .    .    . 	 296
		  8.5.2 	 Die Grundidee von reflexivem Recht .    .    .    .    . 	 301
		  8.5.3 	 Die Angepasstheit reflexiven Rechts  .    .    .    .    .  	 304

9. 	 Zwischenfazit II: Was leistet die kritisch-prozedurale 
	 Theorie der Gerechtigkeit?  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 310

III. DAS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL UND DIE 
ZEITSTRUKTUREN KRITISCH-PROZEDURALER 

GERECHTIGKEIT

10. 	Soziale Beschleunigung und Subjektivierung zu 
	 flexiblen Identitäten. Das Beherrschungspotential 
	 kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 317

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 10.1	Die Angepasstheit reflexiven Rechts und 
		  (soziale) Beschleunigung  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 317
	 10.2 	Soziale Beschleunigung und flexible Identitäten .   .   .   	 324
	 10.3 ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ als 
		  Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler 
		  Gerechtigkeit .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 330
	 10.4 	Eine Verhältnisbestimmung der Beherrschungsformen 
		  der Gerechtigkeit  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 336

11. Die historische Zeit kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit .   .   	 341
	 11.1 	Historische Zeit .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 341
	 11.2 	Historische Zeit und Normativitätskonzeptionen 
		  in der Kritischen Theorie  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 349
	 11.3 	Auf dem Weg zu einem angemessenen Bewusstsein 
		  historischer Zeit aus Sicht kritisch-prozeduraler 
		  Gerechtigkeit .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 354

12. Fazit und Ausblick .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 359
	 12.1 	Zusammenfassung .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 359
	 12.2 	Institutionelle Milderungen für 
		  ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹  .   .   .   .   .   .   	 365
		  12.2.1 Rechtliche Mittel  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 365
		  12.2.2 Bildungspolitische Mittel  .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 370
	 12.3 	Kosten-Nutzen-Abwägung kritisch-prozeduraler 
		  Gerechtigkeit .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 373

Literaturverzeichnis .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 376

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

Vorwort

Das vorliegende Buch ist eine geringfügig überarbeitete Fassung meiner 
Dissertation, die ich im Oktober 2018 am Fachbereich für Philosophie 
und Geschichtswissenschaften der Johann Wolfgang Goethe-Universität 
Frankfurt am Main eingereicht und im Februar 2019 verteidigt habe.

Zunächst möchte ich meinem Erstbetreuer, Rainer Forst, herzlich dan-
ken: für sein Vertrauen zu Beginn meiner Arbeit an diesem Projekt, für 
seine institutionelle Unterstützung und die damit verbundene großzügi-
ge Mitfinanzierung meiner Promotion und insbesondere für die Verläss-
lichkeit seiner Unterstützung, auch wenn er vermutlich denkt, dass ich 
bisweilen vor lauter Fichten den Forst nicht mehr gesehen habe. 

Christoph Menke möchte ich herzlich dafür danken, dass er mein 
Überstrapazieren seiner Rolle als Zweitbetreuer nicht nur freundlich er-
tragen, sondern mir immer wieder wertvolles Feedback gegeben hat, und 
dafür, dass ich mich nach Gesprächen mit ihm stets bestärkt und moti-
viert gefühlt habe. Außerdem danke ich ihm für die Ermöglichung der 
Teilnahme an verschiedenen Veranstaltungen, insbesondere der Work-
shop-Reihe »Critical Theory in Translation«.

Der Studienstiftung des deutschen Volkes danke ich für das Stipendi-
um, das ich während meiner Promotion erhalten habe. 

Der Druck des Buches wurde durch das Leibnizprogramm der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft (DFG) in der Gruppe »Transnationale 
Gerechtigkeit« (Rainer Forst) sowie dem Deutschen Akademikerinnen-
bund gefördert – vielen Dank dafür. Für die Aufnahme in das Verlags-
programm von Velbrück Wissenschaft sowie die Betreuung dieser Pu
blikation danke ich Marietta Thien und Jana Katczynski. 

Mit der jedenfalls bislang noch nicht vollständig lösbaren Aufgabe 
der geschlechtergerechten Sprache im Deutschen wird in diesem Buch 
folgendermaßen umgegangen. Wenn alle Geschlechtsidentitäten gemeint 
sind, wird in den meisten Fällen der Gender-/ verwendet, z.B. Bürger/in-
nen oder jede/r. Ausnahmen ergeben sich etwa, wenn ich mich auf Zita-
te beziehe, in denen selbst nicht gegendert wird, oder um sehr umständ-
liche Satzonstruktionen zu vermeiden. In Beispielen etwa, in denen die 
Geschlechtsidentität von Personen irrelevant ist, verwende ich mal die 
weibliche und mal die männliche Form.

Neben meinen Betreuern haben eine Reihe weiterer Personen den 
langwierigen Prozess hin zu diesem Buch geprägt, verschönert, erleich-
tert und überhaupt ermöglicht: 

Daniel Hutton Ferris, Sonja Janositz, Lars Schiemann und Johannes Su-
dau danke ich dafür, dass sie mich zu Beginn dieses Projekts unterstützt 
und seine Anlage geformt haben; für wegweisende Gespräche während un-
serer gemeinsamen Studienzeit, lebenspraktische Hilfestellungen zwischen 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

verschiedenen Städten und geduldiges Korrekturlesen. Sebastian Haug 
danke ich für seine räumliche Präsenz an verschiedenen Orten vor und 
während unserer Promotionszeit und für sein Interesse. Für ihre strapazier-
bare und treue Freundschaft bedanke ich mich zudem bei Bonnie Kräh-
mer-Schepens, Lisa-Marie Kunz, Lisa Miebach, Viola Schmidt und Phil-
ipp Stavenhagen.  

Meinen Frankfurter Freund/innen und Kolleg/innen danke ich für das 
herzliche Umfeld und die inhaltliche und sonstige Unterstützung beim 
Promovieren. Vielen Dank insbesondere an: Tobias Albrecht, Mahmoud 
Bassiouni, Oliver Brokel, Eva Buddeberg, Julian Culp, Marcus Döller, 
Dorothea Gädeke, Jonas Heller, Katharina Hoppe, Ronan Kaczynski, 
Sonja Kleinod, Regina Schidel, Johannes Schulz, Dirk Setton, Tatjana 
Sheplyakova, Sonja Sickert und Paladia Ziss.

Frederick Neuhouser danke ich für seine Einladung an die Columbia 
University und die präzisen Kommentare zu meiner Arbeit. Axel Hon-
neth danke ich insbesondere für ein motivierendes Gespräch in New 
York zu einem für mich entscheidenden Zeitpunkt.

Für ihre gewinnbringende Kommentierung von einzelnen Teilen der 
Dissertation vor der Einreichung danke ich herzlich Dorothea Gädeke, 
Jonas Heller, Katharina Hoppe, Ronan Kacyznski, Johannes Müller-Salo 
und Regina Schidel. Für seine gründliche Korrektur des gesamten Ma-
nuskripts – und dafür, dass er auch diesen Satz gegenlesen wird – dan-
ke ich Thomas Meyer. 

Zuvor habe ich Vorarbeiten und Ideen bei unterschiedlichen Gelegen-
heiten vorstellen, diskutieren und publizieren können sowie schriftliche 
Kommentare zu einzelnen Textteilen erhalten. In diesem Kontext möchte 
ich mich neben den bisher genannten – und ohne Anspruch auf Vollstän-
digkeit – insbesondere bei folgenden Personen bedanken: Nate Adams, 
Svenja Ahlhaus, Mark Alznauer, Penelope Deutscher, James D. Ingram, 
Rahel Jaeggi, Paul Kindermann, Lukas Kübler, Cristina Lafont, Brian Mil-
stein, Peter Niesen, Clotilde Nouët, Markus Patberg, Bastian Ronge, David 
Roth-Isigkeit, Ludwig Siep und Benedict Vischer. Ich danke zudem dem 
Verlag Mohr Siebeck und dem mentis Verlag für die Erlaubnis, ein paar 
Passagen aus meinen Aufsätzen, »Reflexives Recht aus Perspektive proze-
duraler Rechtfertigung – fortschrittliches oder angepasstes Recht?« (2018 
in Prozeduralisierung des Rechts, hg. von Tatjana Sheplyakova, Tübingen: 
Mohr Siebeck) und »Die zeitliche Dimension von Rainer Forsts Gerech-
tigkeitskonzeption« (2020 in Die zeitliche Dimension der Gerechtigkeit, 
hg. von Reinold Schmücker und Ludwig Siep, Münster: mentis), in leicht 
überarbeiteter Form im 8. und 11. Kapitel erneut abdrucken zu dürfen. 

Zuletzt komme ich zu den Personen, die eigentlich zuerst kamen: Hen-
ning Doebler danke ich für den Mut und die Motivation, die er Sophie 
Hasters, meinem Bruder und mir mitgegeben hat, um zumindest zu ver-
suchen, Dinge zu Ende zu denken. Meinem Bruder, Daniel Neuhann, 

VORWORT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

danke ich für seine liebevolle Unterstützung und dafür, mich seit je-
her angespornt zu haben. Meiner Großmutter, Bertl Neuhann, danke 
ich dafür, mir stets ein Vorbild für eine starke Frau zu sein. Als Teil 
meiner erweiterten Ursprungskleinfamilie danke ich Erika Wegener für 
ihre andauernde aufmerksame Anteilnahme an meinem (Arbeits-)Leben. 
Meinen Eltern, Claudia Warter-Neuhann und H. Florian Neuhann, dan-
ke ich für ihre stetige, unhinterfragte Begleitung sowie ihr Interesse an 
meiner Arbeit – ihnen ist dieses Buch gewidmet. 

   
Berlin, November 2020

VORWORT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

1. Einleitung

Die Frage, mit der sich das vorliegende Buch auseinandersetzt, ist, ob 
ein Begriff der Gerechtigkeit sinnvollerweise als Grundbegriff einer kri-
tischen Theorie der Gesellschaft fungieren kann. Ausgangspunkt dafür 
ist Karl Marx’ Skepsis an der emanzipatorischen Kraft des Gerechtig-
keitsbegriffs: 

»Was ist ›gerechte‹ Verteilung? 
Behaupten die Bourgeois nicht, daß die heutige Verteilung ›gerecht‹ ist? 
Und ist sie in der Tat nicht die einzige ›gerechte‹ Verteilung auf Grund-
lage der heutigen Produktionsweise?« (Marx 1987 [18751]: 18)

Bekanntlich ist Marx ein Kritiker der »heutigen« kapitalistischen Pro-
duktionsweise. Wie das Zitat aus der Kritik des Gothaer Programms 
zeigt, lässt sich diese kritische Haltung für Marx allerdings nicht mithil-
fe des Vokabulars der Gerechtigkeit adäquat fassen.2 Im Gegenteil sogar 
mag die normative Perspektive der Gerechtigkeit gerade die »heutige[] 
Produktionsweise« noch stabilisieren, indem sie diese als gerecht aus-
zeichnet. In der Marx-Forschung hat sich insbesondere seit den 1970er 
und 1980er Jahren eine differenzierte Debatte darüber entsponnen, ob 
Marx für seine Kritik an der kapitalistischen Produktionsweise einen 
anderen (nicht bürgerlich-distributiven) Gerechtigkeitsbegriff zugrunde 
legt, ob er ein anderes normatives Vokabular, womöglich ein ethisches 
und kein moralisches, verwendet oder ob er gar keine normative, son-
dern eine bloß funktionale Kritik äußert.3 Für den Kontext dieser Arbeit 

1	  	Die Kritik des Gothaer Programms wurde 1875 von Marx verfasst und 
1891 das erste Mal veröffentlicht. Die zitierte Fassung (MEW) basiert auf 
Marx’ Handschriften von 1875, weshalb ich diese Jahreszahl in Klammern 
angebe.

2	  	Eine einschlägige Stelle in Das Kapital ist: »Der Umstand, daß die tägli-
che Erhaltung der Arbeitskraft nur einen halben Tag Arbeitstag kostet, ob-
gleich die Arbeitskraft einen ganzen Tag wirken, arbeiten kann, daß daher 
der Werth, den ihr Gebrauch während eines Tages schafft, doppelt so groß 
ist als ihr eigner Tageswerth, ist ein besondres Glück für den Käufer, aber 
durchaus kein Unrecht gegen den Verkäufer.« (Marx 2019 [1867]: 162, 
Herv. E.N.) Siehe auch Michael Quantes Kommentar zu dieser Stelle: »Die 
für die Mehrwertproduktion notwendige Verwendung der Arbeitskraft über 
ihren Tauschwert hinaus ist also Marx zufolge kein Unrecht innerhalb der 
rechtlichen und moralischen Vorstellungen von Gerechtigkeitskonzeptio-
nen.« (ebd.: 854) 

3	 	 Für den deutschen Kontext siehe etwa: Leist 1985, Wildt 1997, Quante 
2018. Für den englischsprachigen 	Kontext siehe beispielhaft: Wood 1972, 
Buchanan 1982, Geras 1985, Lukes 1985 und jüngst Shoikhedbrod 2019.

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

ist unabhängig davon, wie man diese Fragen beantwortet – also auch 
für den Fall, dass man zu dem Schluss kommt, Marx lege einen auf 
bestimmte Weise modifizierten oder erweiterten Gerechtigkeitsbegriff 
zugrunde –, entscheidend, dass der ›Marx’sche Verdacht‹ gegenüber dem 
Gerechtigkeitsbegriff prägend war für dessen Verwendung innerhalb der 
Kritischen Theorie der Frankfurter Schule.4 Das gilt sowohl für die Mit-
glieder der sogenannten ersten Generation, etwa Max Horkheimer und 
Theodor W. Adorno, als auch für die sogenannte zweite und dritte Ge-
neration der Kritischen Theorie sowie für heutige Sympathisanten einer 
kritischen Theorie.5 Aufgrund von Marx’ Verdacht kann der Gerechtig-
keitsbegriff in diesen Kontexten nicht vorbehaltslos verwendet werden, 
sondern muss stets auf seinen emanzipatorischen Gehalt hin befragt wer-
den. Ausgehend von einem Vorschlag, wie der Kern des systematischen 
Gehalts der Skepsis am Gerechtigkeitsbegriff zu fassen ist, wird in die-
sem Buch ein zeitgenössischer Vorschlag für eine kritische Theorie der 
Gerechtigkeit, nämlich Rainer Forsts, analysiert. Dabei ist die Intuition 
leitend, dass die Skepsis am Gerechtigkeitsvokabular zwar berechtigt ist, 
der Gerechtigkeitsbegriff aber gleichwohl, gerade für pluralistische Ge-
sellschaften und ›zwischen‹ Gesellschaften, eine normative Perspektive 
bietet, auf die man schwerlich verzichten kann.

Der normative Grundgedanke von Forsts Gerechtigkeitstheorie ist, 
dass eine soziale Ordnung, um gerecht zu sein, gegenüber allen Betrof-
fenen adäquat rechtfertigbar6 sein muss und dass dies – über die Zeit 
hinweg – nur dadurch gewährleistet werden kann, dass die soziale Ord-
nung selbst einen Mechanismus enthält, durch den die adäquate Recht-
fertigbarkeit gegenüber den Betroffenen überprüft werden kann und so-

4	 	 Für eine überblicksartige Darstellung der Verarbeitung des ›Marx’schen Ver-
dachts‹ gegenüber dem Gerechtigkeitsbegriff bei einigen Autor/innen der 
frühen und späteren Kritischen Theorie siehe: Neuhann und Ronge 2016.

5	 	 Ich folge der Konvention ›Kritische Theorie‹ zu schreiben, wenn die Kritische 
Theorie der Frankfurter Schule gemeint ist und ›kritische Theorie‹ zu ver-
wenden, um sowohl Theoretiker/innen, die zwar nicht personell, aber me-
thodisch mit der Kritischen Theorie sympathisieren, als auch ein breiteres, 
oft US-amerikanisches Verständnis der gemeinsamen Methode einzuschlie-
ßen – und damit auch methodische Vorgehen, die sich etwa an Foucault 
oder der feministischen Theoriebildung orientieren. Vgl. Amy Allens Unter-
scheidung von »critical theory« im engen und weiteren Sinn (Allen 2016a: 
xii ff.).

6	 	 Ich schreibe an dieser Stelle ›adäquat rechtfertigbar‹ und nicht einfach 
›rechtfertigbar‹, weil Forst, wie später deutlich werden wird, Rechtferti-
gung als normativ neutralen Begriff verwendet. In diesem Sinne wäre mit der 
bloßen – nicht adäquaten – Rechtfertigung einer sozialen Ordnung für die 
Gerechtigkeit noch nicht viel gewonnen; die infrage stehende soziale Ord-
nung würde dann womöglich durch ideologische Rechtfertigungen gestützt.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

mit auch mitkonstituiert wird. Die moralische Grundlage ist dabei die 
Vorstellung, dass Menschen ein Recht auf und eine Pflicht zur Recht-
fertigung haben. Forst entwickelt seine Gerechtigkeitstheorie seit Be-
ginn der 1990er Jahre und schließt auch in seiner aktuellen Arbeit wei-
ter daran an. Den Ausgangspunkt bildet seine Monographie Kontexte 
der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von Liberalismus und 
Kommunitarismus (1996). Die wichtigsten Aufsätze, die sein dort be-
gonnenes Programm weiterentwickeln, finden sich in drei monographi-
schen Aufsatzsammlungen: Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente ei-
ner konstruktivistischen Theorie der Gerechtigkeit (2007), Kritik der 
Rechtfertigungsverhältnisse. Perspektiven einer kritischen Theorie der 
Politik (2011) und Normativität und Macht. Zur Analyse sozialer Recht-
fertigungsordnungen (2015). Die aus seiner Habilitationsschrift hervor-
gegangene Monographie Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und 
Gegenwart eines umstrittenen Begriffs (2003) setzt methodisch und in-
haltlich einen anderen Schwerpunkt, indem sie mehr als Forsts andere 
Schriften eine historische Arbeit darstellt und sich inhaltlich auf den To-
leranz- anstatt den Gerechtigkeitsbegriff fokussiert. Gleichwohl ist diese 
Arbeit, wie deutlich werden wird, sowohl methodisch als auch inhaltlich 
eng mit seinen anderen Schriften verwoben. 

Der Bezug auf die kritische Theorie ist bei der Analyse von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie negativ. Ich beginne nicht mit einem positiven Vor-
schlag dafür, welchen Merkmalen eine kritische Theorie entsprechen 
muss, und überprüfe dann, ob Forsts Vorschlag einer Gerechtigkeitstheo
rie diesen entspricht. Ich rekonstruiere stattdessen den systematischen 
Gehalt der Kritik am Gerechtigkeitsbegriff aus dem Kontext der kriti-
schen Theorie und analysiere davon ausgehend Forsts Gerechtigkeits-
konzeption. Den systematischen Gehalt dieser Kritik fasse ich unter zwei 
Formen der Beherrschung zusammen, die der Gerechtigkeitsbegriff in 
zwei unterschiedlichen Konzeptionen, einer libertären und einer egalita-
ristischen, produziert: Ausbeutung bzw. Machtstabilisierung7 und Nor-
malisierung. Eine wichtige und noch zu erläuternde Voraussetzung die-
ser Systematisierung ist, dass ich – im Übrigen wie Marx – von der Kritik 
an einem Gerechtigkeitsbegriff ausgehe, der intrinsisch verknüpft ist mit 
der Idee, dass sich Gerechtigkeit in positivem Recht manifestieren muss. 

Die Hauptthese dieser Arbeit ist, dass eine kritisch-prozedurale Kon-
zeption der Gerechtigkeit, zu der ich Forsts Ansatz rechne, die Be-
herrschungsformen von Ausbeutung und Normalisierung nicht veran-
lasst, allerdings – zumindest ohne weitere Ergänzung der Konzeption 
– ein Potential für die Produktion einer anderen zweistufigen Form der 

7	 	 Ich verwende eine weite Variante des Ausbeutungsbegriffs, die mit ›Ausbeu-
tung‹ die Stabilisierung von kritikwürdigen Machtverhältnissen bezeichnet, 
siehe 3.1.2.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

Beherrschung hervorbringt. Diese Hauptthese der Arbeit gilt allerdings 
nur für die Version kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, die ich im An-
schluss, aber auch in Abgrenzung von Forst bestimme. Die Punkte der 
Abweichung mache ich im Verlauf der Arbeit kenntlich. Die andere zwei-
stufige Form der Beherrschung besteht einerseits auf einer gesellschaft-
lichen Makroebene in Prozessen der sozialen Beschleunigung. Unter so-
zialer Beschleunigung verstehe ich im Anschluss an Hartmut Rosa die 
stetige Verringerung der Zeitspanne, in der soziale und kulturelle Insti-
tutionen, die für Individuen handlungsleitend sind, inklusive Gesetzes-
normen, soziale Geltung innehaben (vgl. Rosa 2005: 133). Andererseits 
bezieht sich Flexibilisierung auf die individuelle Subjektivierungsebene. 
Flexible Individuen passen sich an wechselnde Umstände an, unabhängig 
davon, ob sie diese befürworten oder nicht, und schließlich ohne über-
haupt eine Bewertung der Veränderung der für sie relevanten Umstände 
vornehmen zu können. Warum und inwiefern ich ›Beschleunigung‹ und 
›Flexibilisierung‹ als Formen der Beherrschung ansehe, werde ich an ge-
gebener Stelle begründen und erläutern (10.3). 

Der genannte normative Grundgedanke von Forsts Gerechtigkeits-
theorie sowie die skizzierte Hauptthese der Arbeit deuten auf den titel-
gebenden Bezug der hier behandelten Fragestellung nach der Möglich-
keit einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit auf die Zeitstrukturen 
des Rechts hin. Gerecht in Forsts Sinne ist eine soziale Ordnung, wenn 
sie sich dann verändert, wenn Betroffene gute Gründe gegen Bestand-
teile der Ordnung hervorbringen, und wenn sie dann stabil bleibt, wenn 
schlechte Gründe der Betroffenen (oder anderer) gegen die Ordnung 
geäußert werden (bzw. gute Gründe der Betroffenen8 sie stützen). Da-
mit kann eine soziale Ordnung nicht ein für alle Mal gerecht sein, son-
dern muss sich im Verlauf der Zeit entsprechend den guten Gründen 
der (sich verändernden) Betroffenen verändern, um gerecht zu sein und 
zu bleiben. Gerechtigkeit zielt also letztlich auf eine angemessene Form 
der sozialen Entwicklung in der Zeit und nicht auf einen Zustand. Ohne 
die normative Stoßrichtung dieser Idee zu hinterfragen, entwickle ich 
im Laufe der Arbeit die hier zunächst nur skizzierte These, dass es mit 
den von Forst bereitgestellten Mitteln alleine nicht möglich ist, diese 
Form der Gerechtigkeit in der Zeit hinreichend zu bestimmen. Das be-
deutet, dass zwar die Veränderung einer sozialen Ordnung in der Zeit 
aus Gründen der Gerechtigkeit gefordert ist. Die Kriterien aber, die gute 
Gründe, die eine Veränderung der sozialen Ordnung veranlassen sollten, 
von schlechten Gründen, die keine Veränderung veranlassen sollten, in 

8	 	 Sobald Forsts Kriterien für ›gute‹ Gründe (Reziprozität und Allgemeinheit) 
eingeführt sind (siehe ausführlich 6), wird sich die Qualifikation ›für die Be-
troffenen‹ erübrigen, da gute Gründe, für Forst, per definitionem Gründe für 
die Betroffenen sein müssen. 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

Forsts Programm unterscheiden können sollen (Reziprozität und Allge-
meinheit), können dies schlussendlich nicht hinreichend leisten. Dem-
entsprechend erscheint dann, wie zu zeigen sein wird, fälschlicherwei-
se die Veränderung sozialer Ordnungen per se als wünschenswert. Ein 
geringer werdender Abstand von maßgeblichen Veränderungen sozia-
ler Ordnungen kann, wie oben eingeführt, mit Rosa ›soziale Beschleu-
nigung‹ genannt werden. Soziale Beschleunigung wiederum führt zu der 
Produktion von flexiblen Identitäten. Und ›Beschleunigung‹ und ›Fle-
xibilisierung‹ sind, so werde ich argumentieren, aus Gerechtigkeitsper-
spektive selbst nicht wünschenswert. Die Weise, in der somit Zeit und 
Gerechtigkeit in Bezug gesetzt werden, unterscheidet sich von den in 
der zeitgenössischen Gerechtigkeitstheorie prominenten Debatten um 
intergenerationale Gerechtigkeit und historische (Un)Gerechtigkeit (vgl. 
Schefczyk 2016a und 2016b). Darin werden etwa die Fragen danach, 
wie speziell vergangenes Unrecht bewertet und Gerechtigkeitspflichten 
gegenüber zukünftigen Generationen verstanden werden können, ge-
wissermaßen als zugehörig zu einem Teilgebiet der Gerechtigkeitstheo
rie – neben anderen wie beispielsweise globaler Gerechtigkeit – begrif-
fen.9 Nach meinem Verständnis hingegen ist Gerechtigkeit in ihrem 
Bezug auf positives Recht10 insgesamt intrinsisch mit Fragen der (histo-
rischen11) Zeit verknüpft und die ›Zeitfrage‹ nicht ein spezifisches An-
wendungsfeld der Gerechtigkeitstheorie.12 

Im weiteren Verlauf der Einleitung werde ich auf drei Aspekte genau-
er eingehen: den für den Kontext der Arbeit relevanten Gerechtigkeits-
begriff (1.1), die methodische Perspektive (1.2) und den Aufbau der Ar-
beit (1.3). 

1.1 Welche Gerechtigkeit?

Auch wenn das folgende Kapitel 2 noch einmal der Frage gewidmet ist, 
welcher allgemeine Gerechtigkeitsbegriff für die Arbeit relevant ist, wo-
bei insbesondere das Verhältnis von Gerechtigkeit und modernem Recht 

9	 	 Kritik an einer »überbordenden Pluralisierung« innerhalb der Gerechtig-
keitstheorie übt auch Forst (Forst 2007a: 285).

10		 Zum Verhältnis von Recht und Zeit, siehe erst Kapitel 8 und 11.
11		 Siehe Kapitel 11. 
12		 In seinem Aufsatz »Die zeitliche Dimension der Gerechtigkeit und ihre Be-

deutung für die Ethik« zeigt Schmücker die intrinsische zeitliche Dimension 
von drei Arten der Gerechtigkeit, nämlich distributiver, restitutiver und re-
tributiver Gerechtigkeit auf (Schmücker 2016). Diese Arten der Gerechtig-
keit sind allerdings nicht die, die in dieser Arbeit primär interessieren. 

WELCHE GERECHTIGKEIT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

im Fokus steht, seien hier bereits drei allgemeinere Bemerkungen dazu 
gemacht, welche ›Gerechtigkeit‹ in dieser Arbeit untersucht wird. 

Da ›Gerechtigkeit‹ in den Blick genommen werden soll als möglicher 
Grundbegriff einer kritischen Theorie der Gesellschaft, blende ich ers-
tens Verwendungen von ›Gerechtigkeit‹ aus, die den nicht weiter be-
stimmbaren, unverfügbaren normativen ›Überschuss‹ der Gerechtigkeit 
ins Zentrum rücken.13 In individueller Perspektive sei damit auf alteri-
tätstheoretische Ethiken hingewiesen, die die Erfüllung einer unendli-
chen ethischen Verantwortung gegenüber ›dem Anderen‹ als Gerechtig-
keit bezeichnen (vgl. Lévinas 2002 [1961]).14 Rechtstheoretisch hat diese 
Idee die Konsequenz, dass ein allgemeines Recht als eines erscheint, das 
niemals gerecht sein kann, weil es dem einzigartigen Individuum niemals 
angemessen gegenüber treten kann, d.h. ihm gerecht werden kann (vgl. 
Derrida 2014 [1990]).15 Konkret beschreibt Derrida das in Bezug auf die 
Frage, inwiefern ein richterliches Urteil gerecht zu sein vermag.16 Seine 
These ist, dass die Gerechtigkeit des Urteils nicht dadurch gesichert wer-
den kann, dass es sich am geltenden Recht orientieren muss. Das lässt 
sich auch nicht dadurch verändern, dass das geltende Recht verbessert 
wird. Ein gerechtes Urteil würde gerade dadurch verhindert, dass es zu 
stark auf das geltende Recht vertraut (vgl. Menke 2004 [2000]: 129). 
Gleichzeitig ist Gerechtigkeit aber auch nicht ohne irgendeinen Bezug 
aufs Recht denkbar (vgl. Menke 2004 [2000]: 128). Ein gerechtes Ur-
teil (und somit Gerechtigkeit simpliciter in diesem Bild) ist – wenn über-
haupt – nur als eine Art Widerfahrnis möglich. Die Wahrscheinlichkeit 
der Gerechtigkeit eines Urteils kann man nur dadurch erhöhen, dass man 
anerkennt, dass sie nicht durch vorher festgelegte Regeln (Recht) gesi-
chert werden kann (vgl. Menke 2004 [2000]: 131). 

Ohne behaupten zu wollen, dass solche Perspektiven dem Denken 
über gesellschaftliche Verhältnisse nichts hinzufügen könnten,17 ist der 
bloße Verweis auf Gerechtigkeit als erstrebenswerter, nicht erreichba-
rer und nicht weiter bestimmbarer Fluchtpunkt jedenfalls nicht hinrei-
chend, um Gerechtigkeit als Grundbegriff einer kritischen Theorie der 

13		 Die Rede von einem Überschuss der Gerechtigkeit übernehme ich von Jörn 
Reinhardt, der ihr eine Monographie gewidmet hat (Reinhardt 2009).

14		 Bei Adorno findet sich ein vergleichbares Verständnis von Gerechtigkeit als 
angemessener Erfassung eines konkreten anderen bzw. auch einer konkre-
ten anderen Sache oder Situation vgl. Neuhann und Ronge 2016: 242. 

15		 Derrida schließt explizit an Lévinas an: Derrida 2014 [1990]: 45f. Vgl. zu 
Lévinas’ und Derridas Gerechtigkeitsbegriff: Honneth 2012b [2000]: insb. 
153–165.

16		 Das Problem der richterlichen Rechtsanwendung diskutiere ich in Bezug auf 
Habermas und Forst in 8.3.

17		 Vgl. zu dem, was eine Lektüre von Lévinas zum Nachdenken über Politik 
beitragen kann, etwa: Buddeberg 2016: 114f.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

Gesellschaft in Erwägung zu ziehen.18 Gleichwohl ist diese Ausklamme-
rung der genannten Perspektive der ›Gerechtigkeit als Überschuss‹ zu 
relativieren, da ich ihr an zwei Stellen in der Arbeit nahekomme. Ers-
tens rekurriere ich in Kapitel 7, in dem es um die normative Grundla-
ge der Gerechtigkeit geht, auch auf die Idee eines unbestimmbaren nor-
mativen Überschusses des anderen Menschen. Allerdings ist dort dann 
bloß der Grund der Gerechtigkeit und nicht die Gerechtigkeit selbst ge-
meint. Zweitens beschreibe ich in Kapitel 11 und im Schluss (12.), dass 
die Entwicklung des Rechts in der Zeit auch nur dann als gerecht ver-
standen werden kann, wenn sie nicht versucht, historische Ereignisse (im 
emphatischen Sinne19) zu unterdrücken. Der emphatische historische Er-
eignisbegriff – auch wenn er auf einer kollektiven und nicht individuel-
len Ebene angesiedelt ist – erinnert an den verwendeten Ausdruck von 
›Gerechtigkeit als Widerfahrnis‹. 

Der Gerechtigkeitsbegriff wird hier, zweitens, im politisch-sozialen 
Kontext betrachtet. Damit ist einerseits eine Abgrenzung von der Ver-
wendung des Begriffs in individualethischer Hinsicht gemeint (wie bei 
alteritätstheoretischen Ethiken, s.o., und in antiken Ethiken, s.u.)20. An-
dererseits wird damit eine strikte Trennung von sozialer (oft distributiv 
verstandener) und politischer Gerechtigkeit (oft auch mit Legitimität be-
zeichnet, vgl. 6.4.6) vermieden.

Drittens möchte ich etwas ausführlicher in Bezug auf Aristoteles’ klas-
sische Unterscheidungen zwischen verschiedenen Arten der Gerechtigkeit 
in der Nikomachischen Ethik noch genauer klären, um welche Gerechtig-
keit es mir geht, und dabei auch herausarbeiten, in welchem Sinne mich 
eine moderne Gerechtigkeit interessiert, was dann im folgenden Kapitel 
2 weiter ausgeführt wird. Aristoteles unterscheidet zunächst zwischen 
einer allgemeinen und einer partikularen Gerechtigkeit. Die allgemeine 
Gerechtigkeit bezeichnet die wichtigste individuelle Tugend. Gleichwohl 
ist sie eine Tugend, die sich auf das gute Verhalten gegenüber und mit 
anderen bezieht (vgl. Ladwig 2011: 60). Bei Platon war die Gerechtig-
keit noch vor allem als Tugend gegen sich selbst zu verstehen (vgl. Lad-
wig 2011: 60). Gerechtigkeit als solch eine umfassende individuelle Tu-
gend21 ist nicht Thema dieser Arbeit. Bei der partikularen Gerechtigkeit 
geht es um einen speziellen Gegenstandsbereich, nämlich um solche Din-
ge, von denen Menschen »ein Zuviel und ein Zuwenig haben können« 

18		 Vogelmann kritisiert die Ausklammerung solcher Perspektiven der Gerech-
tigkeit aus dem ›Kerngeschäft‹ der politischen Philosophie, was ich hier also 
gewissermaßen – entgegen seiner Kritik – wiederhole. Vgl. Vogelmann 2016: 
86, Fn. 33.

19		 Zum emphatischen Verständnis von Ereignissen, siehe 11.1.
20		 Auch Fragen lokaler Gerechtigkeit stehen in dieser Arbeit nicht im Zentrum, 

dazu: Elster 1992.
21		 Vgl. zur Gerechtigkeit als Tugend: Borchers und Guinebert 2016.

WELCHE GERECHTIGKEIT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

(Aristoteles 2017: 146 [NE V, 13, 1137a]). Obwohl Aristoteles die parti-
kulare Gerechtigkeit auch als individuelle Teiltugend bezeichnet, spielen 
für ihre Umsetzung intersubjektive Normen, die eben diesen Bereich der 
Dinge regeln, von denen man zu viel oder zu wenig haben kann,22 eine 
bedeutende Rolle (vgl. Fleischacker 2004: 19).23 Das Feld der partikula-
ren Gerechtigkeit ist für den Kontext dieser Arbeit relevanter. Innerhalb 
der partikularen Gerechtigkeit unterscheidet Aristoteles zwischen austei-
lender (oder distributiver) und ausgleichender Gerechtigkeit. 

Distributive Gerechtigkeit bezeichnet die Forderung, dass Ehre, poli-
tische Ämter oder Geld nach dem Maßstab der »Würdigkeit« (Aristote-
les 2017: 125 [NE V, 6, 1131a]) verteilt werden (vgl. Fleischacker 2004: 
19). In seinem Buch A Short History of Distributive Justice (2004) ar-
gumentiert Samuel Fleischacker überzeugend, dass das, was John Rawls 
und Philosoph/innen, die an ihn anschließen, unter distributiver Gerech-
tigkeit verstehen, sich maßgeblich von dem ursprünglichen aristoteli-
schen Sinn unterscheidet (vgl. auch Hinsch 2016). Bei Aristoteles ginge 
es bei der distributiven Gerechtigkeit darum, jedem das Seine zu ge-
ben.24 ›Jedem das Seine zu geben‹ bedeutet bei Aristoteles jedem das zu 
geben, was er (seiner Würdigkeit entsprechend) verdient. Was verschie-
dene Individuen verdienen, kann dabei allerdings sehr unterschiedlich 
sein. Nichtsdestoweniger werden Individuen dabei in gewisser Hinsicht 
gleichbehandelt, weil sie alle gerecht behandelt werden. An dieser Stelle 

22		 Um Missverständnissen vorzubeugen, sei hier erwähnt, dass die allgemeine 
oder universale Gerechtigkeit auch gesetzliche Gerechtigkeit heißt. Das heißt, 
dass jemand ein vollständig tugendhafter Mensch wäre, wenn er allen Geset-
zen folgen würde. Dabei ist es wichtig zu sehen, dass mit Gesetzen dann Re-
geln in allen möglichen Lebensbereichen (nicht nur bezogen auf Dinge, von 
denen man zu viel oder zu wenig haben kann) gemeint sind, es sich also um 
die Gesetze einer zu folgenden »›rechtliche[n] Ordnung‹ […] in einer sehr wei-
ten Bedeutung« handelt (Bien 2006: 136). Damit ist dann also ganz allgemein 
eine wohl eingerichtete Welt gemeint, der entsprechend sich zu verhalten tu-
gendhaft wäre (vgl. ebd.). Die Idee eines umfassenden Rechtsverständnisses 
in diesem Sinne wird laut Bien wieder von Hegel aufgegriffen (vgl. ebd.). Mit 
einem erweiterten Rechts- bzw. Gerechtigkeitsbegriff in Hegels Sinne setze 
ich mich nicht weitergehend auseinander, aber mit Axel Honneths an Hegel 
anschließendem erweiterten Gerechtigkeitsbegriff (siehe 4.1, vgl. auch 2.1). 
Vogelmann kritisiert die Ausblendung der erweiterten Perspektive im Main
stream der politischen Philosophie (vgl. Vogelmann 2016: 86, Fn. 33).

23		 Laut Koller hat sich der Fokus der Verwendung des Gerechtigkeitsbegriffs in 
der Moderne auf die »institutionelle Rahmenordnung sozialen Handelns« 
verschoben – »während das antike und mittelalterliche Gerechtigkeitsden-
ken hauptsächlich auf interpersonales Handeln abstellte« (Koller 2016: 14). 

24		 Zum Ursprung der Formel ›Jedem das Seine‹ bei Platon, die besonders in 
der lateinischen Formulierung von Ulpian als suum cuique berühmt wurde, 
siehe: Horn 2016: 7.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

ist ein bedeutender Unterschied zu modernen Vorstellungen (distributi-
ver) Gerechtigkeit festzustellen. Neu an der modernen Vorstellung von 
Gleichheit, die für die distributive Gerechtigkeit wichtig ist, ist, dass aus 
der Idee, dass alle gleichermaßen gerecht behandelt werden sollen und 
damit allen gewissermaßen ein gleicher Wert zugestanden wird, auch 
folgt, dass alle in bestimmen Hinsichten tatsächlich gleich behandelt 
werden, »that the equal worth of humanity entails equality in political 
and social goods« (Fleischacker 2004: 9). Spezifisch modern ist also ein 
»substanzielle[s] Gleichheitsverständnis« (Ladwig 2011: 11).25 Solch ein 
substanzielles Gleichheitsverständnis lege ich der Auseinandersetzung 
mit dem Gerechtigkeitsbegriff in dieser Arbeit zugrunde.26 

Der ausgleichenden Gerechtigkeit geht es im Gegensatz zur distributi-
ven Gerechtigkeit nicht darum, anhand der individuellen Würdigkeit an-
gemessen Güter zu verteilen, sondern den Schaden oder Nachteil, der ei-
ner Person durch den Vorteil einer anderen Person entstanden ist, wieder 
auszugleichen.27 Hier kann wiederum zwischen zwei Unterformen unter-
schieden werden: Tauschgerechtigkeit (kommutative Gerechtigkeit) und 
wiedergutmachende (oder korrektive), wobei die wiedergutmachende Ge-
rechtigkeit auch zu einer strafenden (oder retributiven) Gerechtigkeit wer-
den kann (vgl. Bien 2006 und Ladwig 2011: 70). Bei der Tauschgerechtig-
keit handelt es sich um den angemessenen Ablauf einer Transaktion von 
Gütern und Leistungen zwischen unterschiedlichen Parteien. Wenn ich ei-
ner Person angeboten habe, ihr Auto für 500 Euro zu reparieren, das Auto 
dann eine Woche später repariert habe, also meine Leistung erfüllt ist, 
dann ist so lange keine Gerechtigkeit wiederhergestellt, bis ich nicht meine 
500 Euro erhalten habe. Wiedergutmachende Gerechtigkeit wird relevant, 
wenn ich beim Einparken den Rückspiegel eines anderen Autos beschä-
digt habe. Ich muss den Rückspiegel ersetzen (oder der Besitzerin des Au-
tos eine dem Wert des Rückspiegels vor dem Einparkunfall entsprechende 
Entschädigung zukommen lassen), um den entstandenen Schaden wieder 
zu korrigieren.28 Die Strafgerechtigkeit29 wiederum kommt ins Spiel, wenn 

25		 Siehe auch: Heller 1987: 2, Gosepath 2008: 398 und Koller 2016: 14.
26		 Bei Forst wird später die Rede von qualitativer Gleichheit sein, was ich als 

eine Unterform des hier referierten substanziellen modernen Gleichheitsver-
ständnisses verstehe, vgl. Kapitel 6.4.7.

27		 Die Gleichheitsideen, die hinter der jeweiligen Form der Gerechtigkeit ste-
hen (distributiv/ausgleichend), betrachte ich bezogen auf ihre Bestimmung 
nach dem Vorbild geometrischer Proportionalität (distributiv) auf der einen 
und arithmetischer Proportionalität (ausgleichend) auf der anderen Seite 
nicht weiter, siehe dazu zum Beispiel: Fleischacker 2004: 19. 

28		 Das Problemfeld der wiedergutmachenden oder korrektiven Gerechtigkeit wird 
im positiven Recht etwa durch das Rechtsgebiet des Deliktsrechts geregelt. 

29		 Das Problemfeld der Strafgerechtigkeit oder der retributiven Gerechtigkeit 
wird im positiven Recht durch das Rechtsgebiet des Strafrechts geregelt. 

WELCHE GERECHTIGKEIT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

eine Person für einen Schaden, den sie bei einer anderen Person angerich-
tet hat, nicht nur denselben wieder ausgleichen muss, sondern ihr ein zu-
sätzlicher Schaden zugefügt wird. In dem vorherigen Fall würde ich also 
beispielsweise der Besitzerin des Autos den neuen Rückspiegel bezahlen 
und müsste zudem als Strafe noch Sozialstunden ableisten. Abstrakt ge-
sprochen unterscheiden sich also Tauschgerechtigkeit auf der einen und 
wiedergutmachende und strafende Gerechtigkeit dadurch, dass es sich im 
ersten Fall um eine freiwillige und im zweiten Fall um eine unfreiwilli-
ge (zumindest von einer Partei) Beziehung handelt (vgl. Bien 2006: 163).  

Bernd Ladwigs Erläuterungen zu einem möglichen Verständnis der 
Beziehung zwischen distributiver Gerechtigkeit und Tauschgerechtigkeit 
sowie wiedergutmachender und strafender Gerechtigkeit sind hilfreich 
für die weitere Erläuterung der Frage, welche Gerechtigkeit für den Kon-
text dieses Buches relevant ist. Ladwig schlägt vor, sich das Verhältnis 
folgendermaßen vorzustellen: 

»Eine einfache Überlegung spricht dafür, dass […] die gerechte Vertei-
lung zeitlich wie logisch die erste ist. Schließlich soll sie gewährleisten, 
dass jeder überhaupt bekommt, was ihm zusteht. Die Tauschgerechtig-
keit tritt auf den Plan, um durch alle Transaktionen hindurch die Be-
rechtigung aller 	Besitztümer zu wahren. Die wiedergutmachende und 
die strafende Gerechtigkeit schließlich sollen für eine Wiederherstellung 
gebotener Verhältnisse sorgen.« (Ladwig 2011: 70)

Die distributive Gerechtigkeit genießt also eine Vorrangstellung, weil sie 
ganz allgemein beschreibt, wie die Verhältnisse in einer Gesellschaft aus-
zusehen haben. Es macht keinen Sinn von Wiedergutmachung oder Stra-
fe zu sprechen, wenn die geltenden Regeln ohnehin keinem Anspruch der 
Gerechtigkeit genügen. In dieser Arbeit wird Gerechtigkeit auch in die-
sem grundlegenden Sinne (nicht zu verwechseln mit Aristoteles’ allge-
meiner Gerechtigkeit, s.o.) verstanden. Tauschgerechtigkeit, korrektive 
und Strafgerechtigkeit werden in dem Sinne als Bestandteile oder Folgen 
einer grundlegenden Gerechtigkeit betrachtet, aber in dieser Arbeit nicht 
eigenständig zum Thema gemacht.30 Gleichwohl wird diese grundlegen-
de Art der Gerechtigkeit aber nicht nur als distributive oder soziale Ge-
rechtigkeit verstanden, sondern ebenso als politische und damit als po-
litisch-soziale. Ladwig fragt, unmittelbar nachdem er obigen Vorschlag 
für die Relation der unterschiedlichen Arten der Gerechtigkeit unterei-
nander gemacht hat, nach: »Aber ist die Herstellung gerechter Verhält-
nisse wirklich eine Frage der Verteilung oder nicht zuerst eine der Herr-

30		 Tauschgerechtigkeit wird allerdings in einer libertären Konzeption der Ge-
rechtigkeit gewissermaßen sogar zum Modell für Gerechtigkeit schlechthin, 
vgl. 3.1.1. Für eine kurze Problematisierung der fehlenden eigenständigen 
Behandlung von korrektiver und Strafgerechtigkeit in dieser Arbeit, siehe 
2.2.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

schaft?« (Ladwig 2011: 70) Wenn sie auch und vor allem eine Frage der 
Herrschaft ist, wie ich im Laufe der Arbeit mit Forst vertreten werde, 
dann ist hiermit die klare Unterscheidung von sozialer Gerechtigkeit und 
politischer Gerechtigkeit unterlaufen. 

Durch die Auseinandersetzung mit Aristoteles’ verschiedenen Arten der 
Gerechtigkeit wurden also drei Aspekte dessen deutlich, welche Gerechtig-
keit für diese Arbeit relevant ist: Es geht nicht um Gerechtigkeit als indivi-
duelle Tugend, es geht um Gerechtigkeit, die ein substanzielles (im obigen 
Sinne) Verständnis der Gleichheit von Individuen zugrunde legt, also mo-
derne Gerechtigkeit, und schließlich, wie bereits in der zweiten Bemerkung 
formuliert, um Gerechtigkeit als Maßstab politisch-sozialer Verhältnisse.

In Kapitel 2 wird dieses Vorverständnis der Gerechtigkeit anhand von 
drei Merkmalen zu dem Vorschlag eines allgemeinen modernen Begriffs 
(Konzepts) der Gerechtigkeit ausgearbeitet. Dabei wird der Bezug der 
Gerechtigkeit, die für diese Arbeit interessant ist, zum modernen Recht 
verdeutlicht. Zuvor wird im folgenden Unterkapitel (1.2) unter anderem 
noch die Unterscheidung zwischen allgemeinem Begriff (oder Konzept) 
und Konzeptionen erläutert, die ich für meine Auseinandersetzung mit 
›Gerechtigkeit‹ in Kapitel 2 und im restlichen Verlauf der Arbeit verwende. 

1.2 Methodische Reflexion 

In diesem Unterkapitel möchte ich drei Hinweise zu der methodischen 
Perspektive dieser Arbeit machen. Da auch ich die viel zitierte Unter-
scheidung zwischen concept und conceptions of justice von Rawls ver-
wende, gehe ich erstens auf sie ein. Im Anschluss daran erläutere ich 
zweitens, inwiefern der Anspruch dieser Arbeit als historischer oder sys-
tematischer zu verstehen ist. Drittens konkretisiere ich den negativen Be-
zug auf die kritische Theorie, den ich oben bereits erwähnt habe. 

Konzept und Konzeptionen der Gerechtigkeit

Zum ersten Punkt schreibt Rawls in A Theory of Justice: 

»[…] it seems natural to think of the concept of justice as distinct from 
the various conceptions of justice and as being specified by the role 
which these different sets of principles, these different conceptions, have 
in common. Those who hold different conceptions of justice can, then, 
still agree that institutions are just when no arbitrary distinctions are 
made between persons in the assigning of basic rights and duties and 
when the rules determine a proper balance between competing claims 
to the advantage of social life.« (Rawls 1999 [1971]: 5) 

METHODISCHE REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

Nach dem ersten Satz des Zitats folgt eine Fußnote, in der Rawls schreibt, 
dass er hierbei H.L.A Hart »folgt« [follow]. Es ist allerdings nicht ganz klar, 
worin Rawls Hart genau folgt. Hart macht in den von Rawls angegebenen 
Seiten in The Concept of Law nämlich nicht explizit eine Unterscheidung 
von concept und conception der Gerechtigkeit. Inhaltlich nennt Rawls in 
dem obenstehenden Zitat zwei Komponenten eines jeden Konzepts der Ge-
rechtigkeit: dass Institutionen dann gerecht sind, wenn sie a) keine willkür-
lichen Unterscheidungen zwischen Personen treffen (in Bezug auf grundle-
gende Rechten und Pflichten)31, und b), wenn sie eine angemessene Balance 
zwischen unterschiedlichen Ansprüchen schaffen, die für das soziale Leben 
insgesamt von Vorteil ist. Mir scheint allerdings, dass der Verweis auf Hart 
nur für die erste Komponente (a) passend ist – zumindest bezogen auf Fra-
gen sozialer Gerechtigkeit, um die es Rawls geht (vgl. Rawls 1999 [1971]: 
6). Von dem Schaffen einer Balance zwischen unterschiedlichen Ansprü-
chen (b) schreibt Hart erst in Bezug auf Fragen ausgleichender Gerechtig-
keit, die auch er, wie oben beschrieben (1.1), als sekundär zu distributiver 
(bzw. sozialer) Gerechtigkeit versteht (vgl. Hart 1981 [1961]: 159–163). 
Deshalb und weil auch nur dieser Punkt (a) in meinem eigenen Vorschlag 
für den allgemeinen modernen Begriff der Gerechtigkeit wichtig wird (sie-
he Kapitel 2), beschränke ich mich hier auf die genauere Darstellung von 
a).32 Hart schreibt, dass ein zentrales Element der Idee der Gerechtigkeit 
(bzw. in Rawls’ Terminologie des Konzepts der Gerechtigkeit) sei: »›Treat 
like cases alike and different cases differently‹« (Hart 1981 [1961]: 155). 
Hiermit drückt sich eine »prima facie equality among men« aus (Hart 1981 
[1961]: 158). Gleichwohl sei diese Anweisung »by itself incomplete«, man 
könnte – wieder in Rawls’ Terminologie – sagen, ergänzungswürdig durch 
spezifische Konzeptionen der Gerechtigkeit, die klären »what resemblan-
ce and differences are relevant« (Hart 1981 [1961]: 155). Damit, dass a) 
ein Merkmal des Konzepts oder des allgemeinen Begriffs der Gerechtig-
keit ist, stimme ich überein (siehe Kapitel 2). Gleichwohl halte ich dieses 
Konzept der Gerechtigkeit bereits für ein modernes und nicht eines, das 
für alle Zeiten gilt, wie Rawls es von seiner Beschreibung (auch inklusive 
b)) zu glauben scheint (vgl. Rawls 1999 [1971]: 6).33 Davon abgesehen ist 

31		 Diesen Teil der grundlegenden Begriffsbestimmung der Gerechtigkeit über-
nimmt Forst von Rawls (vgl. Forst 2007a: 9).

32		 Ich arbeite daher mit einem normativ eindimensionalen Begriff von Gerech-
tigkeit. Das hießt an dieser Stelle, dass soziale Balance bereits dann (qua-
si automatisch) mitgeschaffen wäre (b), wenn wirklich niemand willkürlich 
behandelt würde (a). Dafür, dass auch Forst so ein eindimensionales Gerech-
tigkeitsverständnis vertritt, vgl. Kapitel 6. Vgl. zu Forsts Interpretation von 
Rawls’ Differenzprinzip, welches als Ausdeutung von (b) zu sehen ist, Ein-
leitung zu II und Kapitel 7.

33		 Hart scheint bezüglich der Frage, ob es bereits in der Antike das Ge-
rechtigkeitskonzept mit dem Merkmal a) gab, unentschieden: »Instead 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

die grundsätzliche Idee der Unterscheidung zwischen Konzept (oder allge-
meinem Begriff) und Konzeptionen festzuhalten: Ein Konzept hat einige 
allgemeine Merkmale, die allerdings in verschiedenen Konzeptionen un-
terschiedlich ausgedeutet werden. Damit gibt es eine gemeinsame ›Kom-
munikationsbasis‹ zwischen verschiedenen Konzeptionen; sie sind nicht in-
kommensurabel.34 Gleichwohl halte ich es für irreführend, bezüglich des 
Gerechtigkeitsbegriffs gar nicht die Möglichkeit offen zu halten, dass es 
– insbesondere historisch gesehen – unterschiedliche Konzepte und nicht 
bloß unterschiedliche Konzeptionen der Gerechtigkeit gibt. In diesem Sin-
ne möchte ich im Folgenden (Kapitel 2) einen Vorschlag für die Merk-
male eines modernen Gerechtigkeitskonzepts machen. Ich schließe mich 
Fleischacker an, wenn er schreibt, die gewichtigen Unterschiede zwischen 
einer antiken und einer modernen Verwendung von ›Gerechtigkeit‹ wür-
den unterschätzt, wenn man hier bloß von zwei unterschiedlichen Kon-
zeptionen spreche (vgl. Fleischacker 2004: 13–16). Fleischacker bezieht 
sich insbesondere darauf, dass vormoderne Begriffe von Gerechtigkeit kei-
nen substanziellen Gleichheitsbezug oder keine Betonung der prima facie 
Gleichheit von Menschen (Hart) hatten, was für den modernen Begriff al-
lerdings entscheidend sei (vgl. 1.1).

Systematischer Geltungsanspruch

Der Geltungsanspruch dieser Arbeit ist, zweitens, vor allem ein systema-
tischer: Ich schlage drei Hauptmerkmale zur Erfassung eines modernen 
Gerechtigkeitsbegriffs vor und beschreibe die Ausdeutung dieser Merk-
male und daraus entstehende Probleme von drei unterschiedlichen Kon-
zeptionen (libertär, egalitär, kritisch-prozedural) desselben. Auch bei dem 
Vorschlag des allgemeinen modernen Begriffs der Gerechtigkeit geht es mir 
nicht primär darum zu behaupten, alle, die in der Moderne (als bestimmter 
historischer Periode gedacht) ›Gerechtigkeit‹ verwenden, meinen das, was 
ich in Kapitel 2 ausführen werde. Mich interessiert eine bestimmte Art und 

human beings might be thought of as falling naturally and unalterably into 
certain classes, so that some were naturally fitted to be free and others to 
be their slaves, or as Aristotle expressed it, the living instruments of others. 
Here the sense of prima facie equality among men would be absent. Some-
thing of this view is to be found in Aristotle and Plato, though even there, 
there is more than a hint that any full defence of slavery would involve 
showing that those enslaved lacked the capacity for independent existence 
or differed from the free in their capacity to realize some ideal of the good 
life.« (Hart 1981 [1961]: 158)

34		 Vgl. zu der Kommensurabilität von verschiedenen Konzeptionen eines Kon-
zepts bezogen auf den Toleranzbegriff und verschiedene Toleranzkonzeptio-
nen: Forst 2003a: 30. 

METHODISCHE REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Weise zu denken, ein Gerechtigkeitsdenken, und die Probleme und Vortei-
le davon, so zu denken. Die drei in Kapitel 2 zu erläuternden Hauptmerk-
male eines modernen Gerechtigkeitsbegriffs sind somit gewissermaßen als 
heuristischer Vorgriff35 zu verstehen. Ihre ›Richtigkeit‹ sollte sich daran 
bemessen, ob die in dieser Heuristik dargestellten Gerechtigkeitskonzep-
tionen (und ihre Probleme) sowie die Abgrenzung von Philosophien, die 
sich explizit von einem Gerechtigkeitsdenken distanzieren, sinnvoll erfasst 
werden können. Der systematische Anspruch der Arbeit wird aber durch 
zwei unterschiedliche Überlegungen ergänzt bzw. relativiert. Insbesonde-
re in Bezug auf Forsts Theorie der Gerechtigkeit erhebe ich erstens – auch 
wenn ich mich explizit stärker konstruktiv auf den Text beziehe (insbeson-
dere Kapitel 7 und 8) – einen Anspruch der exegetischen Richtigkeit. Zu-
dem teile ich, zweitens, Andrea Maihofers in Bezug auf Marx beschriebene 
Idee, dass der moderne allgemeine Begriff der Gerechtigkeit nicht zeitlos, 
sondern »selber als eine spezifische Form gesellschaftlichen Bewußtseins [] 
historisch« sei (Maihofer 1992: 74). Das heißt – mit Fleischacker (s.o.) – 
auch, dass es nicht »zu allen Zeiten Gerechtigkeitsvorstellungen [oder Ge-
rechtigkeitskonzeptionen, E.N.] gegeben hat« (ebd.) – jedenfalls nicht im 
Sinne von Spezifizierungen desselben modernen Begriffs. Damit wird zu-
mindest implizit eine Art historische bzw. zeitdiagnostische These mit die-
ser Arbeit vertreten, nämlich, dass es Sinn macht, heutige Gesellschaften 
mithilfe eines modernen Gerechtigkeitsbegriffs (in seinen spezifischen Kon-
zeptionen) erfassen zu wollen – oder womöglich sogar auch, dass er fak-
tischen Gerechtigkeitsbewertungen implizit zugrunde liegt. Dafür möchte 
ich zwar nicht argumentieren, aber zumindest auf die Möglichkeit hinwei-
sen, dass es – sozusagen hinter meinem Rücken – kein Zufall ist, dass sich 
die Herausforderung, die ich einer kritisch-prozeduralen Gerechtigkeits-
konzeption attestiere, auch als (soziologische) Zeitdiagnose in der Belle
tristik36 und im Feuilleton finden lässt.  

Negatives Vorgehen

Bei der Frage nach der Möglichkeit einer kritischen Theorie der Gerech-
tigkeit gehe ich, wie erwähnt, drittens, in gewisser Weise negativ vor,37 

35		 Ich schließe mich dabei locker an Kosellecks Verwendung von ›heuristi-
schem Vorgriff‹ an (Koselleck 1972–1997: XV).

36		 Z.B. Kunkel 2005, Probst 2016. Vgl. zu Kunkel: Honneth 2011: 169f. Hon-
neth verweist auf Kunkels Roman als Darstellung einer »Pathologie der 
rechtlichen Freiheit«. Zum Verhältnis dieser Pathologie zur Subjektivierung 
von flexiblen Identitäten, siehe Kapitel 10. 

37		 Man könnte diesen negativen Zugriff als Wiederholung der in der kritischen 
Theorie wirkmächtigen Idee auf Ebene der Theorie verstehen, dass Moral- 
oder Politische Philosophie nicht so funktionieren soll, dass in der Philosophie 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

indem ich nicht einen positiven Vorschlag für die notwendigen und/oder 
hinreichenden Merkmale einer kritischen Theorie mache und dann prü-
fe, ob Forsts kritisch-prozedurale Gerechtigkeitstheorie ihnen entspricht,38 
sondern von existierenden Kritiken an Gerechtigkeitskonzeptionen aus 
dem Kontext der kritischen Theorie ausgehe, sie systematisiere und dann 
auf ihre Stichhaltigkeit prüfe. Aber das Prüfen auf Stichhaltigkeit – sowie 
überhaupt der angemessene Nachvollzug der aus Perspektive einer kriti-
schen Theorie geübten Kritik an der Gerechtigkeitsperspektive – geht na-
türlich auch selbst auf eine bestimmte Art und Weise vor, weshalb hier nun 
doch zwei positive Bemerkungen zu meinem methodischen Verständnis 
einer kritischen Theoriebildung gemacht werden sollen. 

Selbstreflexion eines normativen Grundsatzes

Eine Aufgabe einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit39 ist laut Forst, 
dass sie »die Maßstäbe ihrer kritischen Tätigkeit ausweisen können 
[muss], und zwar als solche, die sich auch selbstkritisch auf sich und 
ihre eigenen blinden Flecken und Ausschließungen zurückwendet. […] 
Dieser Grundsatz gilt als für Kritik, auch die Kritik der Kritik, unverzicht-
bar.« (Forst 2011: 21)40 In dieser Arbeit möchte ich gewissermaßen einen 
›blinden Fleck‹ einer kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit 

abstrakte Maßstäbe entwickelt werden, die dann auf gesellschaftliche Verhält-
nisse angewendet werden, sondern dass normatives Denken sich auf bestehen-
de gesellschaftliche Problemlagen kritisch beziehen sollte. Das nennt Freyenha-
gen in seinem Buch über Adorno »methodological negativism«, der besagt: 
»the way to find out about something positive […] is to look at where things 
go badly, where the positive element is missing or being denied« (Freyenha-
gen 2013: 4). 

38		 Wenn ich positiv vorgehen würde, müsste ich etwa explizit die Frage themati-
sieren, ob es ein notwendiges Merkmal kritischer Theorie ist, immanente Kri-
tik zu üben oder nicht und was das überhaupt bedeutet. Obwohl ich das nicht 
mache, werden Aspekte dieser Frage im Verlauf der Arbeit aufscheinen. Für eine 
monographische Auseinandersetzung mit immanenter Kritik, siehe: Stahl 2013.

39		 An dieser Stelle schreibt Forst von Aufgaben einer kritischen Theorie der 
Rechtfertigungsverhältnisse. Die Kritik von realen Rechtfertigungsverhält-
nissen hängt bei Forst aber eng mit der normativen Idee von (rechtferti-
gungstheoretisch bestimmter) Gerechtigkeit zusammen (siehe Kapitel 6). 

40		 Diesen Anspruch stellt Forst auch noch einmal bezüglich seiner Theorie der 
Toleranz, die, wie deutlich werden wird, eng mit seiner Gerechtigkeitstheo-
rie verknüpft ist: »[eine] kritische[] Theorie der Toleranz [...] [soll und kann, 
E.N.] nicht nur Formen der Intoleranz, sondern auch Formen repressiver und 
disziplinierender Toleranz kritisch […] analysieren [vermögen]« (Forst 2003a: 
22).

METHODISCHE REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

aufzeigen. Das geschieht im Modus einer Selbstreflexion41, die in diesem 
Fall angestoßen wird durch die Frage, ob die Kritik am Gerechtigkeits-
begriff auch auf die kritisch-prozedurale Konzeption zutrifft. Unter der 
Selbstreflexion eines normativen Grundsatzes42 verstehe ich im Anschluss 
an Christoph Menke zweierlei: einerseits die Reflexion auf den Grund 
des normativen Grundsatzes und andererseits auf die Konsequenzen des-
selben (vgl. Menke 2000: 102 und Menke 2005: 156). Die genannten 
Beherrschungsformen unterschiedlicher Konzeptionen der Gerechtigkeit 
können jeweils als Ergebnisse der Reflexion auf die Konsequenzen der 
Befolgung des jeweiligen normativen Grundsatzes verstanden werden: 
Ausbeutung als nicht-wünschenswerte (und nicht von der Konzeption 
gewünschte) Konsequenz einer libertären Gerechtigkeitskonzeption, Nor-
malisierung als ebensolche Konsequenz einer egalitaristischen Gerechtig-
keitskonzeption und, was der Hauptthese der Arbeit entspricht, Beschleu-
nigung und Flexibilisierung als ebensolche potentielle Konsequenzen einer 
kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit. In Bezug auf die 
Konsequenzen der kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit 
wird sich allerdings auch zeigen, dass dies verbunden ist mit einer Refle-
xion auf ihren Grund (siehe zu ihrem Grund Kapitel 7).

Nancy Fraser hat in ihrer Kritik am »second-wave feminism« eine 
Selbstreflexion bezogen auf die Konsequenzen der normativen Forderun-
gen dieses Feminismus vorgenommen, die ich hier kurz als Veranschauli-
chung für die Methode der Reflexion auf die Konsequenzen eines norma-
tiven Grundsatzes darstellen möchte (vgl. Fraser 2013: 209–226). Fraser 
analysiert, dass die von second-wave Feministinnen vorgebrachte nor-
mative Kritik u.a. am Einverdienermodell unbeabsichtigter Weise eine 
Legitimation für den von Luc Boltanski und Éve Chiapello so benann-
ten »neuen Geist des Kapitalismus« darstellt (Boltanski und Chiapel-
lo 2003 [1999]).43 Das Bild eines Doppelverdienerhaushalts etwa wür-
de, obwohl jeweils das Gehalt einer vollen Stelle für die Versorgung der 
Kleinfamilie gar nicht ausreichen würde, durch die feministische Kritik 
als »a new romance of female advancement and gender justice« verklärt 
(Fraser 2013: 220). Diese »›dangerous liaison‹« (Fraser 2013: 224) zwi-
schen second-wave Feminismus und Neoliberalismus bedeute allerdings 
weder, dass die normativen Ziele des Feminismus falsch seien, was bei 

41		 McNay spricht Forsts theoretischer Perspektive ab, eine solche Selbstrefle-
xion vornehmen zu können: McNay 2020.

42		 Menke schreibt von der Selbstreflexion der Moral. Da ich die normative 
Grundlage der Gerechtigkeit schließlich als nicht-moralische beschreiben 
werde (siehe Kapitel 7), verwende ich hier den weiteren Ausdruck ›norma-
tiver Grundsatz‹. 

43		 Auch inhaltlich weist diese Kritik in eine ähnliche Richtung wie meine Pro-
blematisierung der kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit. Vgl. 
Teil III, insb. Kapitel 10. 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

einer Reflexion auf den Grund eines normativen Grundsatzes ein mög-
liches Ergebnis wäre,44 noch, dass ihre kapitalistische Instrumentalisie-
rung unvermeidbar ist (vgl. Fraser 2013: 224). Frasers Kritik zielt hin-
gegen darauf ab, Feminist/innen davor zu warnen, nicht bloß moralisch 
richtige Forderungen vorzubringen, sondern diese auch hinsichtlich ih-
rer faktischen oder in der Theorie angelegten (Fehl)Wirkungsweisen, ih-
rer Konsequenzen eben, zu untersuchen. Laut Menke sollte dies zu einer 
Relativierung der normativen Perspektive führen: »[…] it [die Reflexi-
on auf die Konsequenzen, E.N.] should ›relativize‹ the moral attitude 
precisely by putting it in relation to its (internal) other.« (Menke 2000: 
114)45 In Bezug auf die Normativität der Gerechtigkeit könnte dies hei-
ßen, sie nicht zu verabsolutieren, sondern in Bezug zu setzen zu ihren ei-
genen Möglichkeitsbedingungen und Grenzen (vgl. 12). 

Diese Form der selbstreflexiven Haltung gegenüber der eigenen theo-
retischen Arbeit und demnach der Vorstellung, dass Selbstreflexivität46 
das wichtigste Gütekriterium für eine Theorie ist, scheint mir ein ver-
breiteter Anspruch in der zeitgenössischen kritischen Theorie (und nicht 
nur hier) zu sein, den, meiner Ansicht nach etwa auch Axel Honneth und 
Rahel Jaeggi teilen. Bei Hartmut Rosa hingegen verhält sich das anders 
(siehe Neuhann und Kaczynski 2016 und Kapitel 4). 

Theorie und Praxis

Die Seite des Anspruchs auf Selbstreflexivität, die sich auf die Konse-
quenzen bezieht, hat zudem mit dem Verhältnis von Theorie und Praxis 
zu tun, was ein bedeutendes Thema in der Methodendiskussion der kri-
tischen Theorie darstellt. Grob gesagt ist ein wichtiges Ideal kritischer 
Theorie, das ich teile, dass die Stellung von philosophischem Nachden-
ken oder Theorien der Gesellschaft in ihrem Bezug zu realen Verhältnis-
sen reflektiert wird. Dabei soll die »kritische Theorie […] weder ›ver-
wurzelt‹ [in den realen Verhältnissen, realen Interessen, E.N.] wie die 
totalitäre Propaganda sein noch ›freischwebend‹ wie die liberalistische 
Intelligenz.« (Horkheimer 2011 [1937]: 240)47 Die Reflexion über das 
Verhältnis von Theorie und Praxis kann zum Beispiel heißen, darüber 

44		 Vgl. »When morally equal treatment – operating with a certain concept of 
a person – fails to do justice to individuals, then it does not necessarily lead 
to a new formulation of the concept of a person.« (Menke 2000: 111f.)

45		 Vgl. zur Betonung des Anderen der Vernunft in jüngeren kritischen Theori-
en: Anderson 2011.

46		 Zu einer Beschreibung dieser selbstreflexiven Haltung in der zeitgenössi-
schen kritischen Theorie im Anschluss an Horkheimers Gegenüberstellung 
von traditioneller und kritischer Theorie, siehe: Genel und Deranty 2016: 6.

47		 Vgl. dazu auch das Problem immanenter Kritik, siehe Fn. 38.

METHODISCHE REFLEXION

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

nachzudenken, ob bestimmte theoretische Konstrukte bloß geltende 
Normen ideologisch reproduzieren, ob das in der Theorie normativ Ge-
forderte, wenn es in seinem Gehalt verbreitet würde oder gar Anwen-
dung fände, wirklich wünschenswerte Konsequenzen produzieren würde 
oder, ob die philosophische Reflexion ›nah genug‹ an gesellschaftlichen 
Verhältnissen dran ist, dass sie überhaupt prinzipiell auf sie ›anwend-
bar‹ wäre.48 

1.3 Aufbau

Das Buch ist in diese Einleitung, drei übergeordnete Teile, wobei der ers-
te und zweite vier Unterkapitel und der dritte zwei umfasst, und einen 
Schluss gegliedert. Von der Einleitung über die Kapitel bis zum Schluss 
nummeriere ich durch, sodass sich insgesamt zwölf – unterschiedlich 
umfangreiche – Kapitel ergeben. Teil I und II enden mit einem kurzen 
Zwischenfazit, welches jeweils auch als Kapitel gezählt wird (5. und 9.). 

Wer an einer umfassenden Rekonstruktion von Forsts Gerechtigkeits-
konzeption interessiert ist, kann m.E. nur Kapitel 6 der Arbeit lesen. Wer 
die Arbeiten von Honneth, Jaeggi und Rosa gut kennt, kann m.E. Kapi-
tel 4 überspringen und trotzdem die Gesamtargumentation des Buches 
nachvollziehen. 

1. Teil

Der erste Teil heißt Das Projekt einer kritischen Theorie der Gerechtig-
keit. Ziel dieses Teils ist es, einerseits näher zu verstehen, warum es über-
haupt eine Frage – und keine Selbstverständlichkeit – ist, ob der Gerech-
tigkeitsbegriff als Grundbegriff einer kritischen Theorie der Gesellschaft 
dienen kann, und andererseits zu spezifizieren, welchen Herausforderun-
gen begegnet werden müsste (und welchen nicht), um diese Frage posi-
tiv zu beantworten. 

Im zweiten Kapitel, dem ersten Kapitel von Teil I, »Ein modernes 
Konzept der Gerechtigkeit und die Normativität des modernen Rechts« 
schlage ich drei Merkmale eines politisch-sozialen, modernen Begriffs 

48		 Insbesondere die letzte Frage wird auch in der analytischen politischen Phi-
losophie im Anschluss an Rawls bezüglich der Gegenüberstellung von idea
ler und nicht-idealer Theorie und auch in einer jüngeren Debatte um Rea-
lismus diskutiert vgl. Stemplowska und Swift 2012 sowie Geuss 2008. Für 
eine Darstellung der Verarbeitung des Theorie-Praxis-Problems in der De-
batte um ideale und nicht-ideale Theorie und eine Kritik daran, siehe: Vo-
gelmann 2016: insb. 83ff. 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

der Gerechtigkeit vor. Dieses Kapitel bewegt sich also auf der Ebene des 
Konzepts, d.h., dass die drei Merkmale des allgemeinen Begriffs in ver-
schiedenen Konzeptionen der Gerechtigkeit ausgedeutet werden müs-
sen. Zunächst lege ich im Anschluss an die vorangegangenen Überle-
gungen in der Einleitung (1.1) dar, dass ein moderner, politisch-sozialer 
Gerechtigkeitsbegriff in einem intrinsischen Verhältnis zur Normativi-
tät des modernen Rechts steht. Dann erläutere ich nacheinander die drei 
Merkmale des relevanten Gerechtigkeitsbegriffs. Das erste Merkmal (2.1 
Der reduzierte Blick der Gerechtigkeit) besagt, dass die Perspektive der 
Gerechtigkeit auf Gesellschaft oder soziale Begebenheiten stets in be-
stimmter Hinsicht, die in den einzelnen Konzeptionen je spezifiziert wird, 
begrenzt ist. Die Gerechtigkeit einer Gesellschaft oder eines sozialen Ver-
hältnisses beschreibt immer bloß einen gewissen Mindeststandard: Ein 
gerechtes soziales Verhältnis ist nicht notwendig eines, in dem alle Be-
teiligten auch glückliche Leben führen oder in einer sittlichen Gemein-
schaft leben. Das zweite Merkmal (2.2 Subjektive Rechte: Gleichheit 
als Gleichheit von Rechten) besagt, dass sich die normativen Grund
orientierungen von verschiedenen Gerechtigkeitskonzeptionen durch die 
Forderung beschreiben lassen, dass allen gleichermaßen ein individuel-
les ›Meta-Recht auf x (auf Rechte)‹ zukommt. Die unterschiedlichen 
Konzeptionen deuten das x jeweils unterschiedlich. So schlage ich vor, 
die normative Grundlage einer libertären Gerechtigkeitskonzeption als 
individuelles Recht auf private Freiheit (auf Rechte) und einer egalita-
ristischen Gerechtigkeitskonzeption als individuelles Recht auf soziale 
Teilhabe (auf Rechte) zu fassen. Das in Klammern gesetzte ›auf Rechte‹ 
deutet, im Anschluss an Hannah Arendt, darauf hin, dass das jeweilige 
Meta-Recht49 als Maß dafür, ob eine Gesellschaft gerecht organisiert ist 
– dementsprechend etwa in egalitaristischer Sicht, ob wirklich jeder und 
jedem ein Recht auf soziale Teilhabe zukommt –, letztlich darauf zielt 
zu prüfen, ob die geltenden positiven (im Sinne von institutionalisierten) 
Rechte so verstanden werden können, dass sie das jeweilige Meta-Recht 
gemeinsam realisieren. Im Anschluss daran besagt das dritte Merkmal 
(2.3 Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild), dass sich Ge-
rechtigkeitsforderungen in einem Bezug zu modernem positivem Recht 
(allgemeine Rechtsform) materialisieren müssen. Das kann heißen, dass 
auf Grundlage einer Gerechtigkeitsforderung bestimmte Sachverhalte, 
nicht mehr rechtlich geregelt sein sollen, dass Sachverhalte, die bisher 
nicht rechtlich geregelt wurden, nun rechtlicher Regelung unterworfen 
werden sollen, oder drittens, dass bestehende Gesetze verändert wer-
den sollen. Die unterschiedlichen Konzeptionen der Gerechtigkeit dif-
ferenzieren sich dahingehend, welche (spezifische) Rechtsform sie als 
geeignet ansehen für die Realisierung von Gerechtigkeitsforderungen. 

49		 Zu diesem Ausdruck siehe 2.2 und 7.

AUFBAU

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Libertäre Gerechtigkeitskonzeptionen sehen dementsprechend etwa for-
males Recht, das in Form von Konditionalaussagen formuliert ist, ›wenn 
Tatbestand x, dann y‹, als geeignetes Medium, um Gerechtigkeit umzu-
setzen. Egalitaristische Gerechtigkeitskonzeptionen präferieren hingegen 
eine Form des materialen Rechts, das Rechtsregeln tendenziell in Form 
einer Zielvorgabe formuliert. Spezifische Rechtsformen gehen darüber 
hinaus jeweils mit einem (impliziten) Gesellschaftsbild einher. 

Im dritten Kapitel »Libertäre und Egalitaristische Theorien der Ge-
rechtigkeit und ihre jeweiligen Beherrschungsformen: Ausbeutung und 
Normalisierung« erläutere ich jeweils zunächst genauer, wie die libertäre 
bzw. egalitaristische Konzeption die oben genannten drei Merkmale des 
allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit spezifizieren und zeige dann auf, 
welche Beherrschungsformen beide ausbilden: Ausbeutung als Macht
stabilisierung bzw. Normalisierung. 

Im vierten Kapitel »Positionierung des Begriffs der Gerechtigkeit in 
der zeitgenössischen deutschen Kritischen Theorie« erläutere ich, inwie-
fern und warum viele zeitgenössische Autor/innen aus dem Kontext der 
deutschen Kritischen Theorie in ihren eigenen Arbeiten bewusst auf den 
Gerechtigkeitsbegriff verzichten. Dabei kommt neben den in Kapitel 3 
diskutierten Problemen der libertären und egalitaristischen Gerechtig-
keitskonzeptionen, Ausbeutung und Normalisierung, hinzu, dass viele 
Autor/innen meinen, das Gerechtigkeitsvokabular sei nicht in der Lage, 
gesellschaftliche Missstände, die sich auf subjektive und objektive Zu-
stände der Entfremdung beziehen, in den Blick zu nehmen, was aber 
eine kritische Theorie können sollte. Genauer schaue ich mir die Posi-
tionen von drei zeitgenössischen deutschen Autor/innen an: Axel Hon-
neth, Rahel Jaeggi und Hartmut Rosa.

Im Zwischenfazit (5. Die Herausforderungen einer kritischen Theorie 
der Gerechtigkeit) fasse ich die in Kapitel 3 und 4 aufgekommenen Kri-
tiken am Gerechtigkeitsbegriff zusammen. Dabei diskutiere ich auch das 
Verhältnis des Gerechtigkeitsbegriffs zur Disziplin der Politischen Theo-
rie bzw. Philosophie und der Sozialphilosophie. Ich schlage schließlich vor, 
Ausbeutung und Normalisierung als interne Herausforderungen für eine 
kritische Theorie der Gerechtigkeit zu fassen und Entfremdung (in einem 
bestimmten Verständnis) als externe. Das heißt, dass eine kritische Theorie 
der Gerechtigkeit die Beherrschungsformen der Ausbeutung und Norma-
lisierung vermeiden muss, aber es kein für diese Perspektive entscheiden-
des Problem ist, wenn sie ›Entfremdung‹ nicht zu diagnostizieren vermag. 

II. Teil

In Bezug auf die am Ende von Teil I explizierten Herausforderungen für 
eine kritische Theorie der Gerechtigkeit wird in Teil II Der Vorschlag 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

einer kritisch-prozeduralen Theorie der Gerechtigkeit (Forst) als Alter-
native zu einer libertären und egalitaristischen Gerechtigkeitskonzepti-
on in den Blick genommen. In dem ersten und ausführlichsten Kapitel 
von Teil II, Kapitel 6, unternehme ich zunächst vor allem in rekon
struktiver Absicht eine Systematisierung der wichtigsten Bestandteile 
von Forsts Gerechtigkeitstheorie. Dabei wird insbesondere deutlich, 
wie er das erste Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit 
spezifiziert, die Reduziertheit. In den folgenden Kapiteln 7 und 8 gehe 
ich weniger rekonstruktiv und stärker eingreifend auf zwei Bestand-
teile von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein, den Grund und die Rechts-
form seiner Gerechtigkeitskonzeption. In Kapitel 7 setze ich mich mit 
der normativen Grundlage von Forsts Gerechtigkeitstheorie, seinem 
Recht auf Rechtfertigung, auseinander. Ich nehme es dabei als Spezi-
fizierung des zweiten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerech-
tigkeit in den Blick – als Meta-Recht auf Rechtfertigung (auf Rechte). 
Mich interessiert dabei insbesondere die Begründung, die Forst für die-
ses Recht selbst anbietet. Ich schlage vor, Forsts eigene, nicht bis ins De-
tail entwickelte moralische und anerkennungstheoretische Begründung 
des Rechts (und der Pflicht) auf Rechtfertigung durch eine Deutung 
von Johann Gottlieb Fichtes Anerkennungsbegriff aus der Grundlage 
des Naturrechts (1796/7) zu ergänzen. Dabei verändert sich sowohl der 
Status der Begründung von einer moralischen zu einer normativ-funda-
mentalen anderer Art als auch die Substanz des Meta-Rechts auf Recht-
fertigung zu einem Meta-Recht auf Politik. In Kapitel 8 vertrete ich ei-
nerseits die These, dass sich Forsts Gerechtigkeitskonzeption, was in 
seinen Schriften nicht ganz klar ist, notwendigerweise in Bezug auf po-
sitives Recht materialisieren muss, d.h., ich schreibe Forsts Konzepti-
on das dritte Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit zu. 
Andererseits stelle ich die Frage, welche spezifische Form des Rechts – 
aus der Perspektive Forsts – die angemessene Materialisierung von Ge-
rechtigkeitsforderungen wäre. Darüber schreibt Forst selbst nicht. Da-
bei diskutiere ich Jürgen Habermas’ Vorschlag eines prozeduralistischen 
Rechtsparadigmas und die Idee reflexiven Rechts, die vor allem von 
Gunther Teubner als Alternative zu formalem und materialem Recht 
entwickelt wurde, als mögliche Optionen. 

Ich komme zu dem Schluss, dass die Rechtsform reflexiven Rechts aus 
Sicht meiner Version kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, die ich in Teil 
II im Anschluss, aber auch in Abgrenzung von Forsts Gerechtigkeitstheo
rie bestimmt habe, auf den ersten Blick als eine attraktive Form des 
Rechts erscheint. Reflexives Recht steht allerdings in einem begünstigen-
den Verhältnis zu Prozessen sozialer Beschleunigung in nicht-rechtlichen 
Bereichen und ist selbst ein ›beschleunigtes Recht‹. Soziale Beschleuni-
gung des Rechts und anderer Institutionen hat zudem eine subjektivie-
rende Wirkung, indem es flexible Subjekte produziert. 

AUFBAU

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Im Zwischenfazit zum zweiten Teil der Arbeit (9. Was leistet die kri-
tisch-prozedurale Theorie der Gerechtigkeit?) halte ich fest, dass die im 
Anschluss und in Abgrenzung von Forst ausgedeutete Konzeption kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit zwar die Beherrschungsmomente der 
Ausbeutung und Normalisierung adressieren kann, aber mit Beschleu-
nigung und Flexibilisierung ein neues Beherrschungspotential entfaltet. 

III. Teil

Im dritten Teil der Arbeit, Das Beherrschungspotential und die Zeit-
strukturen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, erläutere ich die am Ende 
von Teil II eingeführten potentiellen Beherrschungsformen kritisch-pro-
zeduraler Gerechtigkeit, Beschleunigung und Flexibilisierung, einerseits 
genauer und zeige auf, inwiefern dabei überhaupt von Formen der Be-
herrschung (und welcher Form von Beherrschung) gesprochen werden 
kann (10.). Dabei wird auch die gemeinsame Problemstruktur von Aus-
beutung, Normalisierung und Beschleunigung/Flexibilisierung herausge-
arbeitet. Andererseits verorte ich ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ 
in den Kontext von geschichtsphilosophischen Fragen, insbesondere be-
züglich des Fortschrittsbegriffs und Vorstellungen (gelingenden) sozia-
len Wandels (11.). 

Schluss

Im Schluss (12.) diskutiere ich, welche möglichen Konsequenzen aus 
dem Aufzeigen des Beherrschungspotentials kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit gezogen werden sollten. Dabei schlage ich zunächst einige 
Wege vor, wie dieses Potential gemildert werden könnte. Da dieses Po-
tential aber nicht vollends aus der Welt geschafft werden kann, erwäge 
ich, ob eine Entscheidung für die Perspektive kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit, in Anbetracht von gewichtigen Vorteilen dieser Perspekti-
ve, nichtsdestotrotz denkbar ist. Ich schließe mit einer Überlegung dazu, 
von welchem Standpunkt aus diese meta-theoretische Entscheidung, die 
gewissermaßen eine Kosten-Nutzen-Rechnung einer Konzeption kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit darstellt, selbst getroffen werden kann. 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. DAS PROJEKT EINER KRITISCHEN 
THEORIE DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

2. Ein modernes Konzept der Gerechtigkeit 
und die Normativität des modernen Rechts 

In der Einleitung (1.1) habe ich als ein Kennzeichen eines modernen Ge-
rechtigkeitskonzepts bzw. allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit ausge-
wiesen, dass es ein substanzielles Gleichheitsverständnis zugrunde legt. 
Substanziell in dem Sinne, dass Gerechtigkeit nicht nur fordert, alle glei-
chermaßen gerecht zu behandeln (aber womöglich jeweils ganz anders), 
sondern dass aus der gleichermaßen gerechten Behandlung auch eine in 
bestimmten Hinsichten tatsächlich gleiche Behandlung folgt. Ausgangs-
punkt der Beschreibung von drei Merkmalen eines modernen allgemei-
nen Gerechtigkeitsbegriffs ist die Verhältnisbestimmung dieses substan-
ziellen Gleichheitsverständnisses zur Normativität des modernen Rechts. 

Es ist eine verbreitete These, dass es eine Umstellung von einem vor-
modernen auf einen modernen Rechtsbegriff gab. Die grundsätzliche 
Idee ist dabei, dass sich eine gerechte soziale Ordnung im vormoder-
nen Sinne dadurch ausgezeichnet habe, dass sie einer objektiv richtigen 
(Rechts)Ordnung entspricht, während eine gerechte soziale Ordnung im 
modernen Sinne einer Ordnung entspricht, die allen ihr Unterworfenen 
als (substanziell) Gleichen gerecht wird, dadurch, dass sie ihnen subjek-
tive Rechte zugesteht (vgl. Strauss 1977 [1953]: 188–190). Ich werde 
nicht selbst für die These, dass es diese Verschiebung von einem vormo-
dernen zu einem modernen Rechtsverständnis gab, argumentieren. Sie 
ist allerdings weit verbreitet und die Diskussion bezieht sich vor allem 
darauf, wann diese begriffliche Verschiebung stattgefunden hat und wie 
sie genau zu verstehen ist. 1

Substanzielle Gleichheit wird durch subjektive Rechte gewährleistet, 
indem allen in bestimmten Hinsichten tatsächlich dasselbe zugestanden 
wird. Davon ausgehend lassen sich drei Merkmale eines allgemeinen Ge-
rechtigkeitsbegriffs bestimmen: erstens, dass es eben nur bestimmte Hin-
sichten sind, unter denen alle gleich behandelt werden (2.1), zweitens, 
dass die normative Grundorientierung einer Gerechtigkeitskonzeption, 
die Idee von einer (substanziellen) Gleichheit, in Form einer Gleichheit 
von Rechten erfassbar ist (2.2) und drittens, dass diese subjektiven Rech-
te institutionell abgesichert werden müssen (2.3). 

1	 	 Eine grundsätzliche Hinterfragung dieser Verschiebung findet sich hingegen 
bei Black 1990. Für eine affirmative Haltung dazu, dass diese Verschiebung 
stattgefunden hat, siehe: Loos und Schreiber 1984, Habermas 1994 [1992]: 
109, Menke 2015: 15–97 (Teil I). Zu Menkes Konzeptualisierung, siehe Ka-
pitel 3. Zu der Frage, wann diese Verschiebung stattgefunden hat, siehe z.B. 
Tiernay 1980, Tuck 1987, Brett 1997.

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

Habe ich zunächst geschrieben, dass die Verschiebung von einem vor-
modernen zu einem modernen Gleichheitsverständnis (bezogen auf die 
Gerechtigkeit) verbunden werden kann mit der Verschiebung von einem 
Recht, das sich normativ erst an einer objektiv richtigen Ordnung und 
dann an der Berücksichtigung subjektiver Rechte orientiert, kann man 
beide Seiten auch in einem breiteren Verständnis des deutschen Wortes 
›Recht‹ enger zusammenbinden.2 ›Recht‹3 schließt nämlich in seiner Be-
deutung ›Gerechtigkeit‹, ›subjektives Recht‹ und ›positives Recht‹ (Ge-
setz) ein.4 So ein dreidimensionaler Rechtsbegriff sollte dabei nicht ohne 
Weiteres als weiter Rechtsbegriff im Sinne Hegels5 – und daran anschlie-
ßend Honneths (vgl. 4.1) – verstanden werden.

Ein solches dreidimensionales Verständnis von Recht liegt, laut Steven 
Lukes, auch bei Marx vor. Bezogen auf den ganz zu Beginn der Ar-
beit eingeführten ›Marx’schen Verdacht‹ gegenüber dem Gerechtig-
keitsbegriff schreibt Lukes, dass Marx nicht nur dem Gerechtigkeits-
begriff kritisch gegenüberstand, sondern einer gesamten »morality of 
Recht«, welche die drei Dimensionen der Gerechtigkeit, der Menschen- 
oder subjektiven Rechte und des positiven Rechts einschließt (Lukes 
1985: 27f.). Lukes unterscheidet eine »morality of Recht« von einer 
»morality of emancipation« (ebd.), um in der Debatte darum, ob und 
welche normative oder moralische Position Marx vertreten hat, eine 
differenzierte Position zu beziehen. Seine Position ist, dass Marx eine 
»morality of Recht« abgelehnt hat, aber dennoch eine »morality of 
emancipation« affirmierte, d.h. nicht jede Form von moralischem Den-
ken abgelehnt hat. Auch Maihofer betont die »dialektische[...] Struk-
tur von Gerechtigkeit, Menschenrechten und Recht« bei Marx (Maiho-
fer 1992).

2	 	 Daher auch der Titel der Arbeit: Zeitstrukturen des Rechts. 
3	 	 Im Duden wird zwischen drei Bedeutungsdimensionen von »Recht« un-

terschieden: Recht als »Gesamtheit der Gesetze und gesetzähnlichen Nor-
men« (positives Recht), als »berechtigter zuerkannter Anspruch« (subjekti-
ves Recht) und als »Berechtigung, wie sie das Recht[sempfinden] zuerkennt« 
(Gerechtigkeit). Vgl. Duden 2020b.

4	 	 Es kann sogar sein, dass bei bestimmten historischen Rechtsverständnissen 
die Dimensionen der Gerechtigkeit und der objektiven Rechtsordnung gar 
nicht auseinandergetreten sind und es somit schon ein Merkmal eines mo-
dernen Rechtsbegriffs ist, dass sich Gerechtigkeit gegenüber dem gesetzten 
Recht überhaupt kritisch oder affirmierend verhält (vgl. Loos und Schrei-
ber 1984: 234 und Menke 2015: 57). Womöglich ist also schon dieses drei-
dimensionale Rechtsverständnis, unabhängig von der jeweiligen Beschrei-
bung der einzelnen Dimensionen, historisch spezifisch. 

5	 	 Für Hegel ist »das Rechtssystem das Reich der verwirklichten Freiheit [ins-
gesamt, E.N.]« (Hegel 2009 [1821]: 37 (§4)).

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

Auch in Bezug auf Fichtes Rechtsbegriff, der in Kapitel 7 relevant 
wird, kann man laut Frederick Neuhouser von so einem dreidimensiona-
len Verständnis von Recht sprechen. Neuhouser schreibt in seiner Einlei-
tung zur englischsprachigen Ausgabe von Fichtes Grundlage des Natur-
rechts, dass der von Fichte verwendete deutsche Ausdruck Recht nicht 
mit einem englischen Wort zu übersetzen sei. »Recht« verweise auf drei 
englische Ausdrücke: »›right‹, ›law‹ and ›justice‹« (vgl. Neuhouser 2000: 
VII, Neuhouser 1994: 117, Fn. 46). 

Mit dieser vorläufigen Bestimmung des Gerechtigkeitsbegriffs in en-
ger Verbindung zur Idee des Rechts bzw. als Teil eines breiten Begriffs 
des Rechts affirmiere ich zunächst gewissermaßen den von Frieder Vogel-
mann so benannten »legalistischen Stil in der liberalen politischen Theo-
rie« (Vogelmann 2016: 86). Ich halte es wie Vogelmann für wichtig, da
rauf hinzuweisen, dass bestimmte Merkmale vieler Arten von Politischer 
Theorie und Philosophie eng mit einer juridischen Denkweise verbunden 
sind. Den Bezug auf das Recht zu kappen, würde dementsprechend für 
viele theoretische Ansätze eine Umstellung ihrer Grundbegriffe bedeuten. 
In dieser Arbeit möchte ich in einem ›legalistischen‹ Framework bleiben, 
um gewissermaßen von innen heraus zu überprüfen, wie weit es trägt. 

Hebe ich die Verbindung zwischen der Normativität der Gerechtig-
keit und positivem Recht hervor, auch um die Gerechtigkeitsbegrifflich-
keit kritisch auf ihre Konsequenzen hin zu untersuchen (vgl. zu meiner 
Methode, 1.2), dann bedeutet das, dass ich dem Recht als gesellschaft-
liche Institution, entgegen mancher Deutungen von Marx’ Rechtskritik, 
einen Eigenwert zugestehe und es nicht etwa als bloße Abbildung von 
ökonomischen Verhältnissen betrachte. Ansonsten würde es keinen Sinn 
machen, von Beherrschungspotentialen des Rechts selbst zu sprechen; 
sie wären dann nur über das Recht vermittelte Beherrschungspotentia-
le der kapitalistischen Ökonomie. Das schließt nicht aus, das Verhält-
nis von Recht und Ökonomie als komplementär oder sich gegenseitig 
bedingend zu beschreiben; Recht geht aber nicht in ökonomischen Ver-
hältnissen auf.7 

6	 	 Interessanterweise nimmt Neuhouser an letzterer Stelle eine Zuordnung von 
der Auseinandersetzung mit »Recht« zu einer bestimmten Disziplin, näm-
lich Politischer Theorie, vor (zu dieser Disziplinenfrage, vgl. Kapitel 5).

7	 	 Diese Eigenständigkeit des Rechts betonen auch Menke (vgl. Menke 2017b: 
88) und Loick: Entgegen mancher »Marxistische[r] Rechtstheorie«, die 
»das Recht […] zu einem bloßen Überbauphänomen oder zur Widerspiege-
lung der ökonomischen ›Basis‹ herabstufen […] [, E.N.] soll das Recht als 
konstitutives Element der bürgerlichen Gesellschaft in den Blick geraten.« 
(Loick 2017a: 14f.)

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

2.1 Der reduzierte Blick der Gerechtigkeit 

Wenn ein moderner Gerechtigkeitsbegriff die substanzielle Gleichheit 
von Individuen sichert, fokussiert er sich auf bestimmte Hinsichten von 
Individuen, nämlich die, in denen sie gleich behandelt werden sollen, und 
blendet andere, die nicht die Gleichheit der Individuen betreffen, aus. 

Damit sind Hinsichten, die etwa das individuelle Glück betreffen, 
nicht relevant für die Perspektive der Gerechtigkeit. Dafür, dass eine 
Gruppe von Individuen gerecht organisiert ist oder es sich um eine ge-
rechte intersubjektive Relation oder Institution handelt, müssen bloß be-
stimmte Mindestbedingungen erfüllt sein. Die beteiligten Subjekte müs-
sen dafür nicht notwendig glücklich sein, ein gutes Leben führen oder in 
einer sittlichen Gemeinschaft8 leben. Die Perspektive der Gerechtigkeit 
auf soziale Verhältnisse ist somit »reduziert« (Forst 2011: 136). Ich ver-
stehe diese Reduziertheit der Gerechtigkeitsperspektive programmatisch 
und – zumindest zunächst – nicht als Mangel einer Theorie der Gerech-
tigkeit.9 Die reduzierte Perspektive der Gerechtigkeit ist in meiner Ter-
minologie nur ein Mangel, wenn sie gleichzeitig reduktiv ist. Reduktiv 
ist die Perspektive nur, wenn eine Gerechtigkeitstheorie keine adäquate 
Auswahl der Dinge, die gerechtigkeitsrelevant sind,  trifft. Dass sie eine 
Auswahl trifft und nicht alles – wie das Glück der Betroffenen – als ge-
rechtigkeitsrelevant bestimmt, ist Programm. 

Dass die Perspektive der Gerechtigkeit also eine Grenze zieht zwischen 
sozialen Verhältnissen, die relevant für sie sind – die sie gewissermaßen 
interessieren –, und solchen, die aus ihrer Perspektive nicht relevant oder 
uninteressant sind, ist bloß beschreibend. Diese Grenzziehung zeigt in-
dessen auch den liberalen Charakter der Gerechtigkeitsperspektive an; 

8	 	 Zur Abgrenzung von ›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹, siehe: Tönnies 2005 
[1887]. Vgl. dazu: Gertenbach, Laux, Rosa und Strecker 2010: 30, Jaeggi 
und Celikates 2017: 27–41.

9	 	 Forst, von dem ich den Ausdruck der Reduziertheit übernehme, bleibt auf 
ihn bezogen ambivalent. In seinem Aufsatz »Das Wichtigste zuerst. Umver-
teilung, Anerkennung und Rechtfertigung« (Forst 2011: 134–154) scheint 
er den Ausdruck eher programmatisch zu verwenden (vgl. S. 136 und 154). 
An anderer Stelle, nämlich in seinem Artikel »Gerechtigkeit nach Marx« 
(Forst 2015a: 171–185), verwendet er den Ausdruck allerdings eindeutig 
pejorativ, wenn er über Gerechtigkeitstheorien schreibt, die er ablehnt, und 
diese als »reduziert und irreführend« (171) beschreibt. Gleichzeitig schreibt 
er am Ende dieses Aufsatzes über das richtige Verständnis des Grundan-
spruchs der Gerechtigkeit, dass dieser ein »sparsamer und produktiver« 
(184) sei. Semantisch könnte das Adjektiv »sparsam« ähnlich verstanden 
werden wie »reduziert«. Terminologisch ist in diesem Aufsatz aber klar, dass 
Forst die Reduziertheit einer Gerechtigkeitstheorie als Problem ansieht. Ich 
verwende »Reduziertheit« hingegen nicht pejorativ.

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

wo genau diese Grenze gezogen wird, ist zweitrangig: »Entscheidend ist 
für den Liberalismus nicht so sehr, wo genau diese Grenze gezogen, als 
dass sie überhaupt gezogen wird, und dass sie unter keinen Umständen 
vergessen oder ignoriert werden darf.« (Shklar 2013 [1989]: 174) Die-
ses Kennzeichen des Liberalismus ist normativ dadurch verbürgt, dass 
es ein liberales Ideal ist, paternalistische Vorschriften darüber, was ein 
gutes oder glückliches Leben ausmacht, zu vermeiden. 

Habermas hat so eine Grenze in Form einer Trennung von Ethik (Fra-
gen des guten Lebens) und Moral gezogen (vgl. Habermas 2015 [1983]: 
113 und Habermas 1991).10 Sie geht auf Kants Differenzierung zwischen 
Glückseligkeit und dem moralisch Guten bzw. zwischen kategorischen 
und hypothetischen Imperativen zurück.11 Forst affirmiert die Idee einer 
»deontologische[n] Differenz« zwischen Moral und Ethik (Forst 2015a: 
121).12 Spezifischer meint er, dass »[z]wischen dem moralischen und ethi-
schen Kontext eine kriteriale Grenze von Reziprozität und Allgemein-
heit« liegt (Forst 2007a: 108). Dabei ordnet er Gerechtigkeitspflichten 
eindeutig dem Bereich zu, für den die Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit gelten (dem moralischen Kontext): »Wenn wir über po-
litische und soziale Gerechtigkeit sprechen, so reden wir über die […] 
Pflichten der Mitglieder eines gesellschaftlichen und politischen Kontex-
tes, Institutionen auf Basis von Normen zu errichten, die zu Recht bean-
spruchen können, allgemein und reziprok gültig […] zu sein […].« (Forst 
2011: 139, vgl. auch Gilabert 2016: 7).13 Bei Habermas zeigt sich im po-
litisch-sozialen Kontext auch eine strukturähnliche Unterscheidung, je-
doch nicht diejenige zwischen Ethik und Moral, sondern zwischen sol-
chen Meinungen, die Effekte auf die allgemeine Gesetzgebung haben 
sollten, und solchen, die dies nicht haben sollten (vgl. Habermas 1994 
[1992]: Kapitel 8 und 9).14 

Auch Rawls unterscheidet zwischen dem Rechten (»the right«) 
und Ideen oder Vorstellungen des Guten bzw. des guten Lebens (vgl. 
Rawls 1992b). In der angelsächsischen Debatte im Anschluss an 
Rawls stellt sich zudem die Frage nach der Unterscheidung von ge-
rechtigkeitsrelevant und -irrelevant unter den Stichworten des scope 
und der site der Gerechtigkeit. Unter ersteres fällt die Frage, welche 

10		 Vgl. Einleitung zu Teil II.
11		 Zum Kantischen Hintergrund von Habermas’ Moralverständnis und der 

Unterscheidung von Moral und Ethik, siehe: Lohmann 2009: 82–87.
12		 Siehe dazu insbesondere seinen Aufsatz »Ethik und Moral« (Forst 2007a: 

100–126).
13	 	Zur Definition der Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit und ihrem 

– meiner Ansicht nach – fraglichen Bezug zum Bereich des Moralischen, sie-
he 6.1.

14		 Für eine Auseinandersetzung mit der dafür bedeutenden Unterscheidung 
zwischen privater und öffentlicher Autonomie, siehe Kapitel 8.

DER REDUZIERTE BLICK DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

Akteure als Subjekte der Gerechtigkeit zählen, unter letzteres, welche Ar-
ten von Handlungen für die Gerechtigkeit interessant sind. Die Debatte 
entspinnt sich im Anschluss an Rawls’ Bestimmung der Relevanz der 
distributiven Gerechtigkeit (seines Differenzprinzips) ausschließlich für 
Nationalstaaten (scope) und für die »basic structure« einer Gesellschaft 
(site) (vgl. exemplarisch zu dieser Debatte: Abizadeh 2007, Cohen 1997 
und Cohen 2008). Ich vermeide diese Begriffe bewusst, da bei einer kri-
tisch-prozeduralen Gerechtigkeitstheorie, die mich schließlich interes-
siert, weder scope noch site im Abstrakten bestimmbar sind und aufei-
nander verweisen. Im Anschluss an die site-Problematik verwende ich 
das Vokabular der inneren Grenze und im Anschluss an die scope-Pro-
blematik das der äußeren Grenze der Gerechtigkeit (siehe insbesondere 
Kapitel 6.1 und 6.5).15

Kritiken am Liberalismus zeigen, dass eine Gefahr besteht, die Grenze 
zwischen Dingen, die aus Perspektive der Gerechtigkeit relevant sind und 
solchen, die es nicht sind, falsch zu ziehen und dass diese in der Vergan-
genheit (auf spezifische Art und Weise) falsch gezogen wurde:

Aus einer Marx’schen Perspektive etwa zieht eine Gerechtigkeitsper-
spektive diese Grenze dann falsch, wenn sie die Arbeitsverhältnisse zwi-
schen Personen bereits als gerecht ansieht, weil sich diese in Arbeits-
verträgen als gleiche Vertragspartner/innen gegenüberstehen. Denn das 
Feststellen der Gleichheit zwischen den Parteien ist bedingt durch eine 
auf falsche Art und Weise begrenzte Perspektive, in diesem Fall eine pri-
vatrechtliche Perspektive. Öffnet man den Blick und bezieht die gesell-
schaftlichen Produktionsverhältnisse mit ein, stellt sich heraus, dass ne-
ben einem Verhältnis formaler Gleichheit auch eines der Ausbeutung 
besteht: Personen, die selbst keine Produktionsmittel (etwa Land und 
Maschinen) besitzen (die Klasse der Arbeiter/innen), sind, um ihr Leben 
zu erhalten, darauf angewiesen, ihre Arbeitskraft an Personen, die diese 
besitzen, zu verkaufen. Die besitzende Klasse der Kapitalist/innen wiede-
rum beutet die Arbeiter/innen dadurch aus, dass sie ihnen weniger Lohn 
ausbezahlt als ihre Arbeitskraft an Wert (für die Kapitalist/innen) produ-
ziert. Eine Perspektive der Gerechtigkeit, die dieses Ausbeutungsverhält-
nis nicht sehen kann, weil sie ihren Blick auf privatrechtliche Verhältnis-
se verengt hat, ist reduktiv.16 

Zweitens muss in diesem Kontext die feministische Kritik an der star-
ren Trennung von Öffentlichkeit und Privatheit erwähnt werden. Der 

15		 Vgl. dazu auch Matha Nussbaums Buch mit dem Titel Grenzen der Ge-
rechtigkeit. Behinderung, Nationalität und Spezieszugehörigkeit, in dem sie 
sich sowohl mit der inneren (Behinderung, Spezieszugehörigkeit) und äu-
ßeren (Nationalität) Grenze der Gerechtigkeit beschäftigt (Nussbaum 2014 
[2006]).

16	 	Ausführlich zur Ausbeutung, siehe Kapitel 3.1.2. Vgl. auch Fn. 2 in der Ein-
leitung für ein entsprechendes Zitat bei Marx.

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

berühmte Slogan »Das Private ist politisch«17 besagt: Es ist falsch, bei 
der Betrachtung der gesellschaftlichen Verhältnisse davon auszugehen, 
dass alles ›in rechter Ordnung‹ sei, wenn die sozialen Beziehungen, die 
als öffentliche gelten, gerecht gestaltet sind. Gerade die in der privaten 
Sphäre verorteten sozialen Phänomene oder Strukturen zeigen an, wo 
gesellschaftliche Missstände existieren. Eine Gerechtigkeitsperspektive, 
die diese Sphäre systematisch aus ihrem Blickfeld ausschließt, ist auf eine 
falsche Art und Weise reduziert, also reduktiv.18 

Im Anschluss an diese kurzen Bemerkungen über mögliche falsche 
Grenzziehungen, d.h. reduktive Gerechtigkeitsperspektiven, stellt sich 
unmittelbar die Frage, wie denn die Gerechtigkeit auf angemessene 
Art und Weise reduziert sein könnte und ob nicht eine reduzierte Per-
spektive notwendigerweise eine reduktive ist. Dabei ist es irrelevant, 
ob die traditionellen Begriffe der Öffentlichkeit und Privatheit19 für die 
Beschreibung dieser Grenzziehung beibehalten werden oder nicht – um 
den begrifflichen Ballast zu begrenzen, spreche ich von gerechtigkeits-
relevant im Gegensatz zu gerechtigkeitsirrelevant bzw. der inneren (und 
äußeren) Grenze der Gerechtigkeit.20 Die Frage, ob es eine nicht reduk-
tive Grenzziehung geben kann, wird im Verlauf der Arbeit verhandelt 
(siehe dazu zunächst Kapitel 5). Fest steht bereits: Wenn eine reduzierte 
Perspektive immer eine reduktive wäre, dann wäre eine kritische Theo-
rie der Gerechtigkeit unmöglich, denn die Perspektive der Gerechtigkeit 
ist per definitionem reduziert.

2.2 Subjektive Rechte:  
Gleichheit als Gleichheit von Rechten 

Substanzielle Gleichheit wird über subjektive Rechte gewährleistet. Sub-
jektive Rechte ermöglichen es, Individuen in bestimmten Hinsichten 
gleich zu behandeln und sie in den restlichen Hinsichten frei über ihr 

17		 Der Slogan wurde in den 1960er Jahre während der Studentenbewegung 
von dem Sozialistischen Studentenbund geprägt (vgl. Lenz 2010: 46f.).

18		 In meinen weiten Begriff der Ausbeutung schließe ich dieses Problem ein, 
vgl. 3.1.2.

19		 Ohne an dieser Stelle die Begriffe der Öffentlichkeit, Privatheit und ihr Ver-
hältnis selbst differenzierter zu betrachten, sei auf zwei Publikationen zum 
Thema hingewiesen: eine liberale, die, nach eingehender Problematisierung, 
schließlich den Wert der Unterscheidung verteidigt (Rössler 2001) und eine, 
die deren Wichtigkeit für den Liberalismus betont, aber sich von ihr und so-
mit dem Liberalismus distanziert: Geuss 2013 [2001].

20		 Zu Forsts Verständnis des Verhältnisses von ›Privatheit‹ und ›Öffentlichkeit‹ 
zur Differenz von ›Ethik‹ und ›Moral‹, vgl. Forst 1996, darin etwa S. 355. 

SUBJEKTIVE RECHTE: GLEICHHEIT ALS GLEICHHEIT VON RECHTEN 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Leben bestimmen zu lassen. Die substanzielle Gleichheit entspricht also 
einer Gleichheit als Gleichheit von Rechten. Substanzielle Gleichheit ist 
also in einer bestimmten Form gegeben. Die Gleichheit als Gleichheit 
von Rechten verstehe ich als die generelle Form, in der sich die norma-
tive Grundorientierung von verschiedenen Gerechtigkeitskonzeptionen 
ausdrückt. 

Gerechtigkeit fordert also nicht einfach substanzielle Gleichheit für 
alle relevanten Individuen, sondern deren gleiche Rechte. Die bekann-
te Tanner Lecture von Amartya Sen zu der Frage »Equality of What?« 
(Sen 2011 [1980]), die verhandelt, in welcher ›Währung‹ Gerechtigkeit 
Gleichheit messen sollte, müsste demnach präziser gefasst eigentlich 
›Equality of Rights to What?‹ heißen.21 Denn die Antwort auf die Fra-
ge, wovon Gerechtigkeit Gleichheit gewähren sollte, ist nicht etwa eine 
Empfehlung dessen, was der Gleichheit – auf bestimmte Weise gemes-
sen – gemäß jeder und jedem zugeteilt werden sollte, sondern die Ant-
wort formuliert einen individuellen Anspruch – ein Recht22 – darauf, was 

21		 Im Anschluss an den Vortrag entspann sich eine gleichnamige Debatte 
(Equality of What?) vgl. Cohen 1990 und Forst 2011: 34f. 

22		 Subjektive Rechte bloß als Ansprüche (claim) zu verstehen ist erklärungsbe-
dürftig. Denn Hohfeld hat wirkungsmächtig zwischen vier Elementen sub-
jektiver Rechte, von denen der Anspruch nur eines ist, unterschieden: »privi
lege«, »claim«, »power« und »immunity« (Hohfeld 1913: 284, vgl. Wenar 
2020). Die Dimensionen »power« und »immunity« sind dabei sekundär zu 
»privilege« und »claim«, da »power« die Macht einer Person bezeichnet, 
den Rechtsstatus einer anderen Person zu verändern (d.h. ihre privileges 
und claims) und »immunity« wiederum die Macht einer Person bezeich-
net, Änderungen an ihrem eigenen Rechtstatus (ihrer privileges und claims) 
zurückzuweisen. Um die Vorrangstellung der Dimension des claims in mei-
ner Darstellung zu plausibilisieren, bleibt demnach nur zu erläutern, wie 
sich »privilege« und »claim« zueinander verhalten. Laut Hohfeld hat im-
mer eine Person B eine Pflicht, wenn eine Person A einen Anspruch (claim) 
hat; eine Person B hat allerdings bloß ›keinen Anspruch‹, wenn eine Person 
A ein »privilege« genießt. Hohfelds Analyse bezieht sich allerdings auf sub-
jektive Rechte in bestehenden Rechtsordnungen. In meiner Interpretation 
ist aber das Besondere an der Idee eines subjektiven Rechts, dass es sowohl 
außer als auch in einer bestehenden Rechtsordnung eine Bedeutung hat (vgl. 
Recht auf Rechte, s.u.); die Tatsache, dass ich ein »privilege« zu x habe, wo-
rauf (bisher) niemand anders einen Anspruch gestellt hat (›keinen Anspruch‹ 
hat), lässt sich also überführen in eine Situation, in der mein »privilege« 
zu einem »claim« wird, d.h. damit einhergeht, dass jemanden anderen die 
Pflicht zugeteilt wird, weiterhin keinen Anspruch auf x zu stellen. Ein »priv
ilege« ist demnach gewissermaßen (noch) außerhalb einer Rechtsordnung 
gedacht (oder bezieht sich innergesellschaftlich auf einen nicht rechtlich ge-
regelten Bereich), während ein »claim« innerhalb einer Rechtsordnung ge-
dacht ist. Pflichten, die Rechten korrespondieren, gibt es demnach nur in 

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

jeder und jedem in gleichen Teilen zusteht. Diese Identität von Gleichheit 
und Rechten, die Menke freilegt, ist konstitutiv für den Liberalismus, ob-
wohl, oder gerade weil, sie nicht explizit gemacht wird: 

»[...] die Forderung der Gleichheit ist – nichts anderes als – die Forde-
rung der Rechte. Das ist die Identitätsthese des Liberalismus. Der Li-
beralismus hält diese Identifizierung von Gleichheit und Rechten für 
selbstverständlich, denn er meint: Nur die Forderung nach Rechten 
kann eine berechtigte Forderung sein.« (Menke 2015: 338) 

Dieses Verständnis von Gleichheit als Gleichheit von Rechten ist im Kon-
text der begrifflichen Verschiebung im Verständnis der Normativität des 
Rechts von vormodernem zu modernem Recht zu sehen (s.o.). Gerecht 
ist das vormoderne Recht, wenn jedem in Bezug auf eine objektiv gel-
tende gerechte Rechtsordnung das Seine zukommt. Gerecht hingegen ist 
das moderne Recht, wenn es die subjektiven Rechte der von der Rechts-
ordnung Betroffenen nicht einschränkt. Normatives Ziel einer positi-
ven Rechtsordnung ist damit nicht mehr die Herbeiführung einer ob-
jektiv gerechten Ordnung, sondern eine Beschränkung von Handlungen 
dahingehend, dass sie keine (subjektiven) Rechtsverletzungen konstitu-
ieren. Wie die Handlungen oder Handlungselemente, die keine Rechts-
verletzungen darstellen, normativ strukturiert sind, ist dabei irrelevant. 
Subjektive Rechte dienen demnach nicht dem Ziel, richtige Handlungen 
herbeizuführen, sondern fungieren »als Instrument der Sicherung vor-
rechtlicher Freiheit« (Loos und Schreiber 1984: 289, Herv. E.N.). Dieses 
moderne Rechtsverständnis ist somit in seiner Realisierung auf eine ihm 
vorgängige Faktizität (»vorrechtliche[...] Freiheit«)23 angewiesen. Die 
Bestimmung der Faktizität ist aus Perspektive eines modernen Rechts-
verständnisses also eigentlich irrelevant. Es wird sich allerdings zeigen – 
und das ist wichtig für den weiteren Verlauf der Argumentation –, dass 
die Realisierung eines solchen Rechtsverständnisses einerseits dennoch 
auf eine bestimmte Struktur der Faktizität angewiesen ist und anderer-
seits auch die Faktizität selbst (mit)formt. Hierbei kann ein Widerspruch 
zwischen der Bedingung der Realisierung (eine bestimmte Struktur der 
Faktizität) und der Formung durch die Realisierung entstehen.24

bestehenden Rechtsordnungen (vgl. Menke 2015: 27 und Kapitel 7, insb. 
7.5). ›Anspruch‹ bezieht sich in meiner Terminologie sowohl auf privilege 
und claim in Hohfelds Sinn. 

23	   Zu Habermas’ Verständnis der Faktizität des Rechts, siehe Kapitel 8.3.
24		 Dieser Widerspruch entspricht der gemeinsamen Problemstruktur von Aus-

beutung, Normalisierung, Beschleunigung und Flexibilisierung als Beherr-
schungsformen unterschiedlicher Gerechtigkeitskonzeptionen. Darauf gehe 
ich in 10.4 genauer ein. Siehe dazu auch schon: Neuhann 2018a. 

SUBJEKTIVE RECHTE: GLEICHHEIT ALS GLEICHHEIT VON RECHTEN 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

Recht auf Rechte

Ich möchte nun mein spezifisches Verständnis der Vorrangstellung des 
subjektiven Rechts im modernen Rechtsverständnis erläutern und so ihre 
Bedeutung für die Gerechtigkeit aufzeigen. Ich benutze dafür den be-
rühmten von Hannah Arendt aufgebrachten Ausdruck eines »Recht[s], 
Rechte zu haben« (Arendt 1949: 760) oder eines Rechts auf Rechte.25 Sie 
entwickelte den Begriff im Kontext ihrer Kritik des Menschenrechtsdis-
kurses. Die Pointe des Rechts auf Rechte ist, dass es keine bestimmbare 
Liste von partikularen Menschenrechten gibt, sondern, dass der norma-
tive Kerngedanke der Menschenrechte der Forderung nach dem Rechts-
status als solchem gleichkommt. Ein Rechtsstatus, den man nur hat, 
wenn man Teil einer (partikularen) Rechtsgemeinschaft ist, die Indivi-
duen institutionalisierte subjektive Rechte gewährleistet. Somit wird ein 
Zusammenhang zwischen institutionalisierten subjektiven Rechten zu 
einem Meta-Recht26 auf solche Rechte hergestellt. Menke betont insbe-
sondere die eine Richtung dieses Bedingungsverhältnisses – von institu-
tionalisierten Rechten zu einem Meta-Recht –, indem er schreibt: »Wenn 
es subjektive Rechte gibt, dann gibt es auch ein Recht auf subjektive 
Rechte.« (Menke 2008b: 107)27 Die These der Verschiebung eines vor-
modernen auf ein modernes Rechtsverständnis, welches den subjektiven 
Rechten vor dem objektiven Recht eine Vorrangstellung einräumt, lässt 
sich in zwei Hinsichten beschreiben, nämlich in Bezug auf die unterschie-
denen Rechte in der Formel: Recht1 auf Rechte2. 

In Bezug auf Rechte2 bedeutet dies einerseits die Konkretisierung von 
bestimmten Grundrechten in einer Verfassung und andererseits, dass die 
Regulierungsweise des Rechts – auch die nicht verfassungsrechtliche – 
tatsächlich vor allem durch die Bereitstellung subjektiver Rechte orga-
nisiert ist.28 Eva Schulev-Steindl und Menke argumentieren für so ein 
vom subjektiven Recht ausgehendes Verständnis von modernem Recht. 
Schulev-Steindl schreibt dementsprechend in ihrer sowohl rechtstheore-
tischen als auch dogmatischen Analyse des subjektiven Rechts: 

25		 Vgl. Arendt 2016 [1951]: 614.
26		 Den Ausdruck Meta-Recht übernehme ich von Azmanova (Azmanova 

2016: 471).
27	  	Siehe auch: Menke 2015: 316. Ich betone hingegen auch das umgekehrte 

Bedingungsverhältnis – von einem Meta-Recht zu institutionalisierten Rech-
ten (dazu mehr in Kapitel 2.3 und 7).

28		 Die Realisierung des Rechts auf Rechte fordert demnach nicht nur Rechte 
(Recht auf Rechte) auf Verfassungsebene, sondern auch einfachgesetzliche 
Rechte, wobei allerdings die Grundrechte (Verfassungsebene) »die Einrich-
tung subjektiver [...] Rechte auf einfachgesetzlicher Ebene präformieren« 
(Schulev-Steindl 2007: 6).

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

»Das Recht des einzelnen scheint [...] im Zentrum des Rechts zu stehen, 
ja seinen wesentlichen und zentralen Baustein zu bilden. Sodass man 
sich fragt, ob nicht letztlich die gesamte Rechtsordnung um das subjek-
tive Recht herum gruppiert und von ihm ausgehend erschlossen werden 
kann.« (Schulev-Steindl 2007: 3f.)29

Ein wichtiges Kennzeichen der Regulierungsform einer Gesellschaft 
durch subjektive Rechte ist, dass diese Rechte bloß in Anspruch genom-
men werden können, aber nicht müssen, dass Rechte einklagbar, aber 
nicht einklagpflichtig sind.30 Gleichwohl ist es umstritten, wie eine Dis-
kussion im Anschluss an Menkes Buch Kritik der Rechte (2015) zeigt, 
ob es wirklich Sinn macht, das Recht insgesamt als so maßgeblich 
durch das subjektive Recht bestimmt anzusehen. Die kritische Rück-
frage ist, ob dabei nicht eine Analyse, die nur auf das Privatrecht zu-
trifft, fälschlicherweise auch auf andere Rechtsgebiete, etwa das Straf-
recht, übertragen wird (vgl. Möllers 2016 sowie Menke, Schmidt und 
Zabel 2017). Für William Scheuerman ist es ein allgemeines Problem der 
Rechtskritik der zeitgenössischen kritischen Theorie, dass sie das Recht 
in ihrer Gesamtheit nicht erfasse, weil sie sich zu sehr auf das »abstrakte 
Recht« (Hegel)31 fokussiere und andere Rechtsgebiete und somit be-
stimmte andere Funktionen und Leistungen des Rechts übersehe (vgl. 
Scheuerman 201732).33 Für meine Argumentation ist dieses Problem nur 
bedingt relevant, weil ich mich auf der Ebene von Gerechtigkeitstheorien 
bewege (und nicht auf der Ebene einer kritischen Theorie von beste-
henden Rechtsstrukturen), deren oft implizit bleibendes Rechtsverständ-
nis in den Blick genommen werden soll. Dabei interessiert mich dann 

29		 Vgl. Menke 2015: 235–40.
30		 Vgl. Möllers 2020: darin 5.2 (»Die juridische Form des subjektiven Rechts«). 

Die »juridische Form des subjektiven Rechts« ist für Möllers eines von drei 
notwendigen Merkmalen des Rechts, die anderen beiden sind: »Die Form 
des Gerichts« und »die juridische Form der Sanktion am Beispiel der Kri-
minalstrafe«. 

31		 Laut Menke entspricht das Privatrecht, dem »›heutige[n]‹ Römische[n] 
Recht oder […] [dem] ›abstrakte[n] Recht‹« (Menke, Schmidt und Zabel 
2017: 272).

32	 	Vgl. auch Honneths (2017) Antwort auf Scheuerman.
33		 Man könnte die Kritik an dem Mangel der Berücksichtigung der Eigenstän-

digkeit anderer Rechtsgebiete (neben dem Privatrecht) auch anders aufzie-
hen. Wenn es eine methodische Absicht von Menke ist, die ich teile, nicht 
nur Fragen der Begründung von Recht, sondern eben auch der Rechtsform 
miteinzubeziehen (vgl. 1.2 und 2.3), dann ließe sich die Frage stellen, war-
um man dann nur ›bis zur Rechtsanwendung‹ gehen sollte und ob man nicht 
noch in einem weiteren Schritt etwa Strafpraktiken untersuchen müsste. Es 
kommt hinzu, dass Foucault die Beherrschungsform der Normalisierung 
(3.2.2) insbesondere bezogen auf Strafpraktiken erarbeitet hat.

SUBJEKTIVE RECHTE: GLEICHHEIT ALS GLEICHHEIT VON RECHTEN 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

wiederum nur, ob dieses implizite Rechtsverständnis normativ wün-
schenswert ist und erst einmal nicht, ob es auch verwirklicht ist. Dabei 
wäre es also durchaus möglich, dass die Realität der Theorie gewisser-
maßen voraus ist (vgl. 12.2.1).34 

Die Vorstellung, dass positives Recht insgesamt vor allem über die Be-
reitstellung subjektiver Rechte operieren soll, ist auf der Ebene des all-
gemeinen Begriffs der Gerechtigkeit (Konzept) zu sehen. Diese Vorstel-
lung eines Rechts, das über subjektive Rechte operiert, kann aber auch 
noch in verschiedenen spezifischen Rechtsformen ausbuchstabiert wer-
den (vgl. 2.3). 

In Bezug auf Recht135 lässt die Formel (Recht auf Rechte) offen, wie 
genau das Adressiert-Werden des Individuums als Gleichem, sein Rechts-
status, ausbuchstabiert wird. Bis hierhin bewegen wir uns also auf der 
Ebene des Konzepts oder des allgemeinen Begriffs und noch nicht auf 
der Ebene der spezifischen Konzeption. Ich werde im Folgenden vor-
schlagen, dass eine libertäre Konzeption der Gerechtigkeit Recht1 als 
›Recht auf private Freiheit (auf Rechte)‹ ausbuchstabiert und eine ega-
litaristische als ›Recht auf soziale Teilhabe (auf Rechte)‹ (vgl. Kapitel 
3.1.1 und 3.2.1). Eine kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtig-
keit buchstabiert dieses Meta-Recht meinem Verständnis nach als ›Recht 
auf Politik (auf Rechte)‹ aus, während es bei Forst selbst sein ›Recht auf 
Rechtfertigung (auf Rechte)‹ ist. Ich möchte an dieser Stelle nur kurz 
skizzieren (ausführlicher dazu Kapitel 3.1.2), inwiefern das ›subjektive 
Recht auf private Freiheit (auf Rechte)‹ in Bezug auf die oben behaup-
tete Problematik der Faktizität, dass bei der Anwendung eines subjek-
tiven Rechts ein Widerspruch zwischen der Bedingung der Realisierung 
(einer bestimmten Struktur der Faktizität) und der Formung (der Fakti-
zität) durch die Realisierung entstehen mag, zu kritisieren ist. Die Bedin-
gung der Realisierung eines subjektiven Rechts auf private Freiheit ist, 
dass die vorrechtliche Faktizität, die es als private Freiheit sichern will, 
aus der normativen Perspektive des geforderten Rechts unproblematisch 
ist, d.h. noch keine Rechtsverletzungen konstituiert. Das ist allerdings 
eine illusionäre Vorstellung über eine Gesellschaft, die mit Rechtskatego-
rien operiert.36 Sie ist immer schon durch asymmetrische, d.h. potentiell 

34		 Bei Loick ist es so, dass für die Problemdiagnose bzgl. des modernen Rechts 
das Strafrecht eine wichtige Rolle spielt, jedoch nicht bezogen auf den nor-
mativen Vorschlag eines radikal transformierten Rechts, denn dieses Recht 
soll gar nicht mehr strafen (vgl. Loick 2017a: 324).

35		 Laut Menke ist es irreführend, Recht1 (bei Arendt) als subjektives Recht 
zu begreifen (vgl. Menke 2008a: 145, Menke 2014: 340 und Menke 2016: 
55). Dafür, wie ich den Status des Meta-Rechts, jedenfalls bezogen auf die 
kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit, verstehe, siehe 7.5. 

36		 Vgl. dazu Rousseaus Diskurs über den Ursprung und die Grundlagen der 
Ungleichheit unter den Menschen (Rousseau 2019 [1755]).

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

ungerechte Machtstrukturen gekennzeichnet, deren Sicherung (durch 
das Recht auf private Freiheit) dem normativen Anspruch (des Rechts 
auf private Freiheit) entgegensteht. 

Es sei an dieser Stelle noch erwähnt, dass die gängige Unterschei-
dung zwischen negativen, Teilhabe- und Teilnahmerechten (vgl. Mar-
shall 1992 [1949]) für meine Systematik in Bezug auf Rechte2 nicht un-
mittelbar relevant ist, weil die (entscheidende) Form der Rechte, die ich 
hier beschrieben habe, grundlegender ist und somit für alle drei Typen 
gilt (vgl. Menke 2015: 222). Allerdings lässt sich in Bezug auf die Ebene 
Recht1 sagen, dass sich die Unterscheidung in negative, Teilhabe- und 
Teilnahmerechte gewissermaßen in der Unterscheidung zwischen einem 
Recht auf private Freiheit auf Rechte, einem Recht auf soziale Teilhabe 
auf Rechte und dem Recht auf Politik auf Rechte (als Spezifikationen 
von Recht1) widerspiegelt. Die drei Meta-Rechte betonen oder extrapo-
lieren, so könnte man sagen, jeweils die normative Idee einer der drei 
Rechtegruppen (die sich allerdings bei Marshall auf institutionalisierte 
Rechte beziehen), so etwa das Meta-Recht auf Politik die Wichtigkeit 
der politischen Teilnahme. 

Wichtig an der These, dass substanzielle Gleichheit in Form einer 
Gleichheit von Rechten gegeben ist, ist, dass dies nicht ohne Konse-
quenzen ist, sondern mitbestimmt, was es in der Realität bedeutet, be-
stimmte Vorstellungen substanzieller Gleichheit (eben in Form von Rech-
ten) durchzusetzen. So schreibt Menke, dass die Form der Rechte »nicht 
neutral« sei (Menke 2015: 9). Und Alon Harel betont: »Rights are not 
mere replica of the underlying pre-existing values [...]« (Harel 2014: 18). 

2.3 Gesetz, Rechtsform und  
(implizites) Gesellschaftsbild

Das dritte Merkmal des Begriffs der Gerechtigkeit bezieht sich darauf, 
was eine Antwort auf die Frage, ob etwas gerecht ist oder nicht, in ih-
rer Konsequenz bedeutet. Es besagt, dass Forderungen der Gerechtig-
keit sich mit Bezug auf positives, institutionalisiertes Recht – auf Ge-
setze (nicht bloß Empfehlungen etwa) – materialisieren müssen. Das 
kann dreierlei heißen: dass existierende Gesetze verändert werden, dass 
gesellschaftliche Bereiche, die vorher nicht reguliert waren, nun durch 
neue Gesetze rechtlich reguliert werden oder dass gesellschaftliche Be-
reiche, die rechtlich geregelt waren, nun nicht mehr rechtlich geregelt 
werden.

GESETZ, RECHTSFORM UND (IMPLIZITES) GESELLSCHAFTSBILD

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Gesetz und allgemeine moderne Rechtsform

Auch wenn es eine Vielzahl von Formen rechtlicher Regulierung gibt, 
vom Mordverbot bis zur städtischen Bezuschussung von Nachhilfe für 
Kinder aus sozialschwachen Elternhäusern etwa, muss sich entsprechend 
des zweiten Merkmals die grundlegende Form des Rechts als Regulie-
rung durch subjektive Rechte beschreiben lassen. Ausgehend von der 
Frage nach den Konsequenzen der Kritik einer Gerechtigkeitsforderung 
heißt das, dass man, wenn man fragt, ob etwas gerecht oder ungerecht 
ist, immer auch schon fragt, ob es erlaubt oder verboten sein sollte: ob 
es ein Recht gibt, etwas zu tun oder zu lassen (Erlaubnis), oder ob es ver-
boten ist (keine Erlaubnis). Die Gerechtigkeit, so die These, fordert also 
nicht positiv, dass x getan werden sollte, sondern bloß, dass x nicht ge-
tan werden sollte, oder dass x erlaubt werden sollte. Die rechtliche Um-
setzung von diesen Verboten oder Erlaubnissen (also eine Regulierung 
durch Rechte) kann jedoch auch juridische Rechtspflichten nach sich 
ziehen. Diese sind aber letztlich auch als Mittel zum Zweck der Verhin-
derung von Verletzungen subjektiver Rechte zu verstehen. So schreibt 
Schulev-Steindl: »Die das eigene Recht und die Rechte der Mitbürger si-
chernden Pflichten treten dagegen [gegen subjektive Rechte, E.N.] eher 
instrumental und sekundär in den Hintergrund« (Schulev-Steindl 2007: 
4). In Bezug auf das Beispiel der Bezuschussung von Nachhilfe für Kin-
der aus sozialschwachen Elternhäusern könnte man das folgendermaßen 
übersetzen: Das ursprüngliche Gerechtigkeitsurteil ist: ›Es ist ungerecht, 
dass Kinder aus sozialschwachen Familien schlechter in der Schule sind, 
auch wenn sie sich genauso anstrengen‹.37 Wenn man dieser Aussage zu-
stimmt, so die These, die diesem dritten Merkmal entspricht, dann geht 
damit irgendeine Forderung einher, die auch etwas mit rechtlicher Regu-
lierung – mit Gesetzen – zu tun hat. Jemand glaubt also nicht wirklich, 
dass es ungerecht ist, dass Kinder aus sozialschwachen Familien schlech-
ter in der Schule sind, auch wenn sie sich genauso anstrengen, wenn sie/
er gleichzeitig glaubt, dass daraus aber keine rechtlichen Konsequen-
zen folgen sollten. Dabei scheint es offensichtlich, dass die städtische 

37		 Die dahinterstehende Idee ist, dass Kinder aus sozialschwachen Elternhäu-
sern vielleicht einen genauso großen Lernfortschritt in der Schule machen 
wie Kinder aus etwa Akademiker/innenhaushalten, dass sie aber, weil sie 
von einem ›niedrigeren Niveau‹ starten, im Endergebnis dennoch schlechter 
abschneiden. Es wird komplizierter, wenn man miteinbezieht, dass Kinder 
aus sozialschwachen Haushalten vielleicht auch einen geringeren Lernfort-
schritt machen (nicht nur ein schlechteres Endergebnis erzielen) und dass 
dies aber auch nicht durch etwas Selbstverschuldetes (wie individuelle Faul-
heit) zustande kommt, sondern weil sie von Zuhause keinen so effektiven 
›Lernhabitus‹ wie andere Kinder mitbringen. Diese Erweiterung der Proble-
matik vernachlässige ich hier.

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

Bezuschussung von Nachhilfe für Kinder aus sozialschwachen Haushalten 
als Beispiel für eine ›softe‹ Regulierung sinnvoller ist als etwa Lehrer/innen 
mit Mitteln des Strafrechts zu verbieten, drei konsekutive Notenspiegel zu 
vergeben, in denen sich jeweils statistisch ein Zusammenhang zwischen in-
dividueller sozialer Herkunft und erreichter Note nachweisen lässt. Gleich-
wohl ließe sich, zugegebenermaßen auf etwas umständliche Weise, auch die 
Maßnahme der Bereitstellung von Mitteln für kostenlose oder vergünstigte 
Nachhilfe in der Sprache von Erlaubnissen und Verboten fassen, so etwa: 
›Es sollte verboten sein, dass Kinder aus sozialschwachen Elternhäusern, 
denen keine zusätzliche Unterstützung gegeben oder zumindest angeboten 
wird (wie etwa kostenlose oder vergünstigte Nachhilfe), schlechter bewer-
tet werden (weil ihr Lernfortschritt nur an den Noten gemessen wird)‹. 
Oder in Bezug auf das Erlaubtsein: ›Es sollte erlaubt sein, dass Schüler/
innen von Lehrer/innen (unterschiedlich) bewertet werden, vorausgesetzt 
es wird ausreichend dafür getan, ein gewisses Maß an Chancengleich-
heit herzustellen (durch etwa kostenlose oder vergünstigte Nachhilfe)‹.38 

Man könnte davon sprechen, dass der Gerechtigkeit eine starke Nor-
mativität in dem Sinne innewohnt, dass die Bewertung von einem so-
zialen Phänomen als gerecht oder ungerecht unmittelbar mit der For-
derung nach der (veränderten) Regulierung desselben einhergeht. Eine 
solche Regulierung sollte schlussendlich auch mit Zwang durchgesetzt 
werden. Um auf das obige Beispiel zurückzukommen: Wenn ein Lehrer 
über Jahre hinweg seine Schüler/innen anhand ihrer sozialen Herkunft 
bewertet und Angebote wie kostenlose oder vergünstigte Nachhilfe – an-
genommen sie ist prinzipiell effektiv – torpediert oder eben ihre Effek-
te nicht anerkennt, dann sollte dieser Lehrer auch vom Schuldienst ent-
lassen werden. 

Bis hierhin habe ich also erläutert, dass die Perspektive der Gerech-
tigkeit einen inhaltlichen Bezug zum Recht aufweist in dem Sinne, dass 
Gerechtigkeitsforderungen durch Gesetze und schlussendlich auch mit 
Zwang durchgesetzt werden sollten. Positives Recht muss somit zumin-
dest zum Teil als Mittel zum Zweck der Gerechtigkeit verstanden wer-
den (vgl. Möllers 2020). Im Folgenden möchte ich, neben dem inhaltli-
chen Bezug der Gerechtigkeit auf das Recht, noch Fragen der Rechtsform 
in den Blick nehmen.

38	 	Es lassen sich auch andere durch rechtliche Regelungen überhaupt erst er-
möglichte Handlungen, wie zum Beispiel ›einen Antrag für die Auszahlung 
von Kindergeld einreichen‹, auf die normative Sprache des Verboten- und 
Erlaubtseins zurückführen: ›Es sollte in unserer Gesellschaft verboten sein, 
dass Personen, die Kinder großziehen, keinen finanziellen Ausgleich für die 
dabei zusätzlich entstehenden Kosten bekommen.‹ oder ›Es sollte erlaubt 
sein, Kinder adäquat großzuziehen, ohne dass man sich dies mit den eige-
nen finanziellen Mitteln leisten kann.‹.

GESETZ, RECHTSFORM UND (IMPLIZITES) GESELLSCHAFTSBILD

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

Ein allgemeines Merkmal der modernen Rechtsform habe ich be-
reits benannt, nämlich, dass sie durch subjektive Rechte reguliert (vgl. 
auch schon 2.2), was gleichbedeutend damit ist, Verbote und Erlaubnis-
se auszusprechen. Zudem ist es ein Merkmal der allgemeinen modernen 
Rechtsform, dass Gesetze allgemein formuliert sein müssen, d.h., dass 
nicht etwa ein Monarch nach Gutdünken bestimmte Leute gewaltsam 
von etwas abhalten darf, sondern dass Gesetze, die nicht auf konkrete 
Individuen bezogen sind, Verbote und Erlaubnisse aussprechen, die man 
(idealerweise) als Umsetzung von richtigen Gerechtigkeitsforderungen 
verstehen kann.39 Auf der Idee der Allgemeinheit des Gesetzes beruht 
auch der Grundsatz der Gewaltenteilung, insbesondere zwischen Legis-
lative und Judikative. Die Legislative verabschiedet allgemeine Normen, 
die dann von der Judikative auf einzelne Fälle angewendet werden, ohne 
dass dabei das allgemeine Gesetz zur Disposition stünde. Ausgehend von 
den drei genannten Merkmalen der allgemeinen modernen Rechtsform 
(Regulierung durch subjektive Rechte, Allgemeinheit sowie der Grund-
satz der Gewaltenteilung)40 stellen sich allerdings noch weitere (spezi-
fische) Formfragen, mit denen wir auf die Konzeptionsebene gelangen. 

Spezifische Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild

Die spezifischen Formfragen des Rechts entstehen dadurch, dass das Recht 
als allgemeines Regelwerk in bestimmten Fällen auch noch angewendet 
werden muss (ausführlich dazu Kapitel 8). In vielen Gerechtigkeitstheori-
en wird die Frage nach der Rechtsanwendung ausgeblendet.41 Ich möchte 

39		 Für eine überzeugende Erläuterung, warum Gerechtigkeit in ihrer Umset-
zung allgemeiner Gesetze bedarf, siehe: Gädeke 2017: 188ff. 

40		 Als weitere Merkmale der allgemeinen modernen Rechtsform wären Pu
blizität, die Schriftform, eine relative Stabilität über die Zeit hinweg und die 
Zukunftsgerichtetheit sowie damit zusammenhängend das Rückwirkungs-
verbot zu nennen, vgl. Calliess 1999: 19 und Gädeke 2017: 190.

41		 So auch bei Forst (vgl. Forst 2011: 30), siehe auch Kapitel 8. Mir scheint auch 
Rawls’ erste Idealisierung der gesellschaftlichen Umstände, die er bei der For-
mulierung seiner Gerechtigkeitstheorie (als ideal theory) zugrunde legt, Fra-
gen der Rechtsanwendung auszuschließen. Diese erste Idealisierung besagt, 
dass er von einer »strict compliance« mit den Rechtsregeln ausgeht, deren 
Gerechtigkeitskriterium er untersuchen will (Rawls 1999 [1971]: 8). Explizit 
schließt er dabei etwa die Behandlung von Fragen der Strafgerechtigkeit 
aus (vgl. ebd.). Aber auch andere Rechtsanwendungsfragen (nicht nur 
die Anwendung des Strafrechts) scheinen mir durch diese Idealisierung 
ausgeblendet zu werden, wenn Rawls zunächst mit der Annahme arbeitet, 
dass Personen sich sozusagen automatisch an die von der Gerechtigkeit 
auszuweisenden Rechtsregeln halten würden. 

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

jedoch vorschlagen, dass eine Gerechtigkeitstheorie eigentlich auch die 
Frage der Form des Rechts, sowohl allgemein als auch spezifisch, mitein-
beziehen sollte oder präziser: dass sie dies implizit ohnehin tut und deshalb 
explizit machen sollte. Rechtliche Regulierung ist, weil Recht angewendet 
werden muss, mehr als das bloß neutrale Mittel zum Zweck inhaltlicher 
Gerechtigkeitsforderungen; es gibt auch eine rechtliche Eigendynamik42. 
Diese rechtliche Eigendynamik hat (gesellschaftliche) Konsequenzen, die 
eine kritische Theorie der Gerechtigkeit, weil sie den Blick auch auf die 
Konsequenzen von normativen Forderungen lenkt (vgl. Methode in 1.2), 
nicht ignorieren sollte. In diesem Abschnitt erläutere ich insbesondere in 
Auseinandersetzung mit Habermas’ Begriff eines Rechtsparadigmas ge-
nauer, was mit der spezifischen Rechtsform (auf Konzeptionsebene) ge-
meint ist. Mit der spezifischen Rechtsform ist auch ein (implizites) Gesell-
schaftsbild verbunden, ein Bild davon, welches ›Material‹ Gesetze regeln. 

In Faktizität und Geltung verwendet Habermas die Rede von einem 
Rechtsparadigma. Ein Rechtsparadigma besteht bei Habermas aus drei 
Elementen: einem normativen Grundverständnis des Rechts, einer Vor-
stellung der Rechtsform sowie einem (impliziten) Gesellschaftsbild (vgl. 
Habermas 1994 [1992]: 527). Da ich das normative Grundverständnis 
bereits durch Merkmal 2, Gleichheit als Gleichheit von Rechten, abge-
deckt habe, interessieren mich hier nur die letzten beiden Elemente des-
sen, was für Habermas ein Rechtsparadigma konstituiert. Der Frage 
nach dem (impliziten) Gesellschaftsbild nähert sich Habermas über die 
Frage nach der Anwendung des Rechts. Von da aus kommt man auch zu 
der Idee einer spezifischen Rechtsform.

Ein allgemeines Gesetz ›wirkt‹ nicht einfach automatisch, sondern 
muss, damit es soziale Wirkung entfaltet, angewendet werden. Richter/
innen sind Individuen, die eine solche Rechtsanwendung vornehmen. 
Nach Habermas orientieren sich Richter/innen bei der Anwendung von 
Gesetzen an »intuitiv[em] […] Hintergrundwissen« bzw. einem »im-
pliziten Gesellschaftsbild« (Habermas 1994 [1992]: 470, 469). Dieses 
orientierende Hintergrundwissen bzw. Gesellschaftsbild kann man his-
torisch-deskriptiv in den Blick nehmen, wenn man sich fragt, welche 
impliziten Annahmen denn tatsächlich richterliche Entscheidungen prä-
gen. Oder aber, was für den Kontext dieser Arbeit relevanter ist, man 
kann auch konstruktiv-normativ nach dem »›richtigen‹ Paradigma« fra-
gen, also nach dem angemessenem Hintergrundwissen sozusagen (Ha-
bermas 1994 [1992]: 474).43 Nur zu manchen Rechtsparadigmen gehört, 

42		 Diese Eigendynamik kann positive oder negative Effekte (vgl. Kapitel 3 und 
10) haben. Möllers spricht in Bezug auf die positiven Effekte von einer »Ei-
genlegitimität« des Rechts (Möllers 2020).

43		 Forst hat ein explizites Gesellschaftsbild, nämlich die sozialtheoretische Sei-
te seines deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs (6.3.2). Vgl. auch Kapitel 8.

GESETZ, RECHTSFORM UND (IMPLIZITES) GESELLSCHAFTSBILD

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

laut Habermas, auch eine spezifische, also über die allgemeine moder-
ne Rechtsform hinausgehende, Konkretisierung der Rechtsform. Haber-
mas unterscheidet zwischen einem liberalen, einem sozialstaatlichen und 
einem prozeduralistischen Rechtsparadigma, wobei er letzteres vertritt 
(vgl. Habermas 1994 [1992]: 468ff.). Beim liberalen und sozialstaatli-
chen verweist das Rechtsparadigma auch auf eine spezifische Rechts-
form, beim liberalen auf ein Recht, das über alle Rechtsgebiete hinweg 
einer formalen Rationalität gehorcht, beim sozialstaatlichen auf ein 
Recht, das über alle Rechtsgebiete hinweg einer materialen Rationalität 
unterliegt. Sein prozeduralistisches Rechtsparadigma allerdings verweist 
nicht auf eine spezifische Rechtsform (vgl. Habermas 1994 [1992]: 494). 
Was genauer unter formalem oder materialem Recht bzw. einem Recht, 
das einer formalen bzw. materialen Rationalität unterliegt, zu verstehen 
ist, erläutere ich im 3. Kapitel. Im 8. Kapitel werde ich herausstellen, wie-
so aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit eher als aus Ha-
bermas’ Perspektive auch eine bestimmte Form des Rechts, nämlich re-
flexives Recht, als attraktiv erscheint.

Nur wenn die Regulierungsweise der Gerechtigkeit (die allgemeine 
Rechtsform), die spezifizierte Rechtsform (formal, material, reflexiv) und 
die Frage nach dem angemessenen Gesellschaftsbild in den Blick genom-
men werden, kann man – im Sinne einer kritischen Theorie – darüber re-
flektieren, was es heißen würde, eine bestimmte normative Vorstellung 
der Gerechtigkeit auch umzusetzen. Dabei können die »Eigenlegitimi-
tät« (Möllers 2020) sowie das Beherrschungspotential44 der spezifischen 
Rechtsform, die eine bestimmte normative Gerechtigkeitskonzeption be-
fürwortet, aufgedeckt werden. 

***

Zum Schluss dieses Kapitels seien noch zwei Bemerkungen zur Verbin-
dung der drei Merkmale und den Umständen der Gerechtigkeit gemacht:  

Der reduzierte Charakter der Gerechtigkeit (2.1), der besagt, dass die 
Gerechtigkeit unterscheidet zwischen gerechtigkeitsrelevant und -irrele-
vant kehrt in Bezug auf das zweite Merkmal wieder. Die Faktizität, die 
subjektive Rechte nicht interessiert, weil sie (zumindest vermeintlich) 
nichts mit der (Nicht)Verletzung des relevanten subjektiven Rechts zu 
tun hat, ist aus Gerechtigkeitsperspektive irrelevant. Das Gerechtigkeit-
sirrelevante bzw. die Faktizität kann auch als Nicht-Recht oder als Au-
ßerrechtliches bezeichnet werden (vgl. Menke 2008b: 83 und Menke 

44		 Bezogen auf das Beherrschungspotential schreibt Jean Cohen treffend: »For 
even if one gets the normative principles of justice right […] the mode of le-
gal regulation itself can nevertheless have negative consequences.« (Cohen 
2002: 16)

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

2015: 56–60). Die Unterscheidung zwischen Recht und Außerrechtli-
chem oder Nicht-Recht betrifft die Demarkierung des Raums des Recht-
lichen. In diesem Raum kann dann noch einmal zwischen Recht und 
Unrecht unterschieden werden (siehe auch Kapitel 3). Ein Gerechtig-
keitsbegriff, der dem dritten Merkmal entsprechend allerdings auch auf 
sein (zunächst implizites) Gesellschaftsbild reflektiert, erkennt diese Fak-
tizität als sein »(internal) other« (vgl. schon 1.2 und erneut Menke 2000: 
114). 

Es ist eine vielfach vertretene These, dass die Normativität der Ge-
rechtigkeit nur unter bestimmten Umständen relevant wird, den soge-
nannten »Umständen der Gerechtigkeit«. Es ist eine Frage, ob diese 
Umstände »das menschliche Leben« generell kennzeichnen oder nur be-
stimmte historische Epochen (Gosepath 2008: 395). Ihre Relevanz für 
den hier eingenommenen Blick der Gerechtigkeit möchte ich an dieser 
Stelle kurz erläutern: Die Rede von Umständen der Gerechtigkeit geht 
auf David Hume zurück (ebd.). Für Hume sind diese gekennzeichnet 
durch »gemäßigte Knappheit und konkurrierende[] Ansprüche« (ebd.). 
Rawls fügt Humes zweidimensionaler Beschreibung der Umstände der 
Gerechtigkeit die, womöglich konfliktbehaftete, Existenz einer Plura-
lität von verschiedenen Vorstellungen über das gute Leben hinzu (vgl. 
Lukes 1985: 31f.). Lukes spricht in diesem Zusammenhang auch von 
»conditions of Recht«, was für die Zwecke dieser Arbeit eine passende 
Redeweise ist (Lukes 1985: 31). Ohne hier genau darauf einzugehen, wo-
rin die Bedingungen für die Notwendigkeit von Recht liegen, steht au-
ßer Frage, dass die »morality of Recht« in einer sozialen Ordnung nicht 
notwendig wäre, in der Menschen ohne Konflikte lebten (vgl. Gosepath 
2008: 395). Marx kann so gelesen werden, dass die Umstände der Ge-
rechtigkeit selbst überwunden werden müssen, um wahre, menschliche 
Emanzipation zu ermöglichen. Das Beharren auf der unweigerlichen 
Existenz dieser Umstände ist, nach Marx, bereits eine ideologische Ver-
klärung der »morality of Recht«. In Bezug auf die im Zuge von Merkmal 
3 eingeführte Kategorie des (impliziten) Gesellschaftsbilds könnte man 
also sagen, dass Teil einer jeden spezifischen Gerechtigkeitskonzeption 
mindestens sein muss, Gesellschaft als konflikthaft und plural zu sehen. 
Von dieser Minimalbedingung gehe ich im Folgenden aus.45  

45		 Gerechtigkeitsverständnisse, die diese Pluralität ignorieren, fallen dement-
sprechend aus dem vorgeschlagenen allgemeinen Begriff der Gerechtigkeit 
heraus. Das sind utilitaristische oder sogenannte suffizientaristische Gerech-
tigkeitsvorstellungen. 

GESETZ, RECHTSFORM UND (IMPLIZITES) GESELLSCHAFTSBILD

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

3. Libertäre und egalitaristische 
Konzeptionen der Gerechtigkeit und 
ihre jeweiligen Beherrschungsformen

In diesem Kapitel werden zwei idealtypische Konzeptionen, eine liber-
täre (oder klassisch-liberale) und eine egalitaristische, des im letzten 
Kapitels (2.) entwickelten allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit so-
wie ihre jeweiligen Beherrschungsformen, Ausbeutung als Machtstabi-
lisierung und Normalisierung, dargestellt. Dem seien drei Erläuterun-
gen bzw. Erinnerungen vorgeschaltet: zum Begriff der Beherrschung 
(a), zum ›idealtypischen‹ Charakter dieser Konzeptionen (b) und zum 
Anspruch der Argumentation in diesem Kapitel für die Hauptthese 
der Arbeit (c). 

(a) Mit den jeweiligen Beherrschungsformen einer idealtypisch libertä-
ren oder egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption ist nicht die Durch-
setzung von Normen, die nach der jeweiligen Gerechtigkeitskonzeption 
als gerecht bewertet werden können, gemeint. Es geht hingegen um die 
Form der Beherrschung, die eine Gerechtigkeitskonzeption über ihre le-
gitime Herrschaft (die Durchsetzung gerechter Normen) hinaus, produ-
ziert. Im letzten Kapitel habe ich bezogen auf mögliche falsche Grenz-
ziehungen zwischen gerechtigkeitsrelevant und gerechtigkeitsirrelevant 
bereits auf diese Beherrschungsformen hingewiesen (vgl. 2.1). Diese Be-
herrschungsformen in den Blick zu bekommen, geht über eine normati-
ve Kritik an bestimmten Gerechtigkeitskonzeptionen hinaus. Es werden 
nicht die normativen Ziele der jeweiligen Konzeptionen kritisiert, son-
dern betrachtet werden soll, was die (institutionelle) Regulierung von 
sozialen Konstellationen entsprechend dem normativen Ideal der jewei-
ligen Konzeption tatsächlich bewirken oder begünstigen würde (vgl. 1.2 
zur Methode). 

›Herrschaft‹ verwende ich als normativ neutralen Begriff, denn es 
kann auch legitime, etwa demokratische, Herrschaft geben (so auch 
Forst 2015a: 77). Diese normative Neutralität gilt in meiner Terminolo-
gie genauso für den Machtbegriff. Herrschaft ist dabei als Unterbegriff 
von Macht zu verstehen. Macht ist Herrschaft, wenn sie eine kontinu-
ierliche, verfestigte Form von Machtausübung darstellt und nicht etwa 
die situative Handlungsmacht eines Individuums beschreibt. Gewalt ver-
stehe ich als physische oder präziser Kausalbeziehungen beeinflussen-
de Kraft – so ist eine Gewaltausübung auf neurologische Mechanismen 
denkbar (vgl. Forst 2015a: 79, insb. Fn. 50) – und Grenzbegriff von so-
wohl Macht- als auch Herrschaft. Alle Machtbeziehungen (einschließlich 
Herrschaftsbeziehungen) können so einerseits durch das Vorhandensein 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

von Gewaltmitteln ermöglicht werden, etwa, wenn jemand eine Dro-
hung ausspricht, während er dem Bedrohten eine geladene Pistole an die 
Schläfe hält; andererseits schlägt die Macht des Drohenden in Gewalt 
um, wenn er den Bedrohten erschießt, weil dieser keine Informationen 
preisgibt oder bezogen auf die Herrschaft, wenn jemand eine Straftat 
begeht und deswegen physisch in ein Gefängnis eingesperrt wird, d.h., 
wenn das Wissen über das zu erwartende Strafmaß für die begangene 
Tat nicht ausgereicht hat, um den Täter vom Begehen der Tat abzuhal-
ten. 1 Diente in diesem letzten Beispiel die staatliche Herrschaft als Bei-
spiel, muss Herrschaft nicht in diesem Sinne staatlich institutionalisiert 
sein, sondern kann sich auch in »sozialen (also nicht erst den politischen) 
Relationen« bilden (Menke 2015: 268). Diesen Begriff der Herrschaft 
als institutionalisierter Macht in »eine[m] weiten Sinn« verwendet Men-
ke im Anschluss an Michel Foucault und Heinrich Popitz (Menke 2015: 
En. 206 auf 455f., verwiesen von 268). 

Wenn ich also Herrschaft als normativ neutralen Begriff verwende, 
verwende ich Beherrschung als Ausdruck für normativ nicht-wünschens-
werte Formen von Herrschaft (vgl. Gädeke 2017: 146–167).2 

(b) In loser Anlehnung an Max Webers Rede von Idealtypen sozia-
ler Phänomene und Handlungen (vgl. Weber 2005 [1922]: 5) rücken 

1	 	 Genauer zu Forsts Verständnis von Macht (im Verhältnis zu Herrschaft, Ge-
walt und Beherrschung), auf das ich mich im Vorgehenden gestützt habe, 
siehe 6.3.2.

2	  	Der Ausdruck ›Beherrschung‹ bzw. ›Nicht-Beherrschung‹ hat sich als Über-
setzung des englischen Ausdrucks domination bzw. non-domination ein-
gebürgert, welcher insbesondere in der neo-republikanischen  Politischen 
Philosophie eine zentrale Rolle spielt. Als Hauptvertreter einer neo-repu-
blikanischen Politischen Philosophie gilt Philip Pettit. Neben der Tatsache, 
dass es sich bei Beherrschung um ein nicht-wünschenswertes Verhältnis 
handelt, ist es in der neo-republikanischen Theorie zentral, dass die Be-
herrschung einer Person durch eine andere Person (oder Institution) nicht 
notwendig auf einer manifesten Einmischung (interference) der letzteren 
in die Freiheit der ersteren beruhen muss. Vielmehr ist bereits das Vermö-
gen der letzteren Person allerdings nur zur willkürlichen und nicht jedwe-
der Freiheitsbeschränkung der ersteren hinreichend für ein Beherrschungs-
verhältnis (vgl. Gädeke 2017: 82f.). Es lässt sich nun weiter diskutieren, 
was ein solches Vermögen kennzeichnet und was unter einer willkürlichen 
Freiheitsbeschränkung zu verstehen ist. Ich teile für den Kontext dieser Ar-
beit neben der Tatsache, dass Beherrschung normativ nicht-wünschenswert 
ist, das grundsätzliche Merkmal des Beherrschungsvokabulars, das Beherr-
schung nicht auf direktem Zwang beruht. Dies gilt in meiner Terminologie 
allerdings auch für ›Herrschaft‹ (vgl. 6.3.2). Auch dass Beherrschung durch 
willkürliche Freiheitseinschränkung konstituiert wird, teile ich (siehe dazu 
neben den Ausführungen in diesem Kapitel insbesondere 10.4). Deswegen 
scheint mir ›Beherrschung‹ eine angemessene Bezeichnung für Ausbeutung, 

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

in diesem Kapitel nicht eine libertäre und eine egalitaristische Gerech-
tigkeitskonzeption in den Blick, sondern jeweils eine idealtypische. Das 
bedeutet, dass nicht die gesamte Theorie einer Autorin oder eines Au-
tors unter einer der beiden Konzeptionen abgebildet wird, sondern je-
weils nur bestimmte Bestandteile. Das erste Prinzip von Rawls’ Ge-
rechtigkeitskonzeption (Gerechtigkeit als Fairness), »Jedermann soll 
gleiches Recht auf das umfangreichste System gleicher Grundfreihei-
ten haben, das mit dem gleichen System für alle anderen verträglich 
ist.«3, ist so einer idealtypisch libertären Gerechtigkeitskonzeption zu-
zuordnen, während zumindest Teil (a) des zweiten Grundsatzes, des 
Differenzprinzips, dass »[s]oziale und wirtschaftliche Ungleichheiten 
so zu gestalten [sind], daß (a) sie zu jedermanns Vorteil dienen […]« ei-
ner idealtypischen egalitaristischen Konzeption zuzuordnen ist (Rawls 
2012 [1971]: 81). 

(c) Die Beschreibung der beiden Beherrschungsformen, Ausbeutung 
(als Machtstabilisierung) und Normalisierung, stellt eine Rekonstruk-
tion von Teilen von Menkes Analyse in seinem Buch Kritik der Rechte 
(2015) dar. Menke spricht von Ausbeutung, schließt damit aber im An-
schluss an Weber auch schon die von mir bevorzugte, allgemeinere Deu-
tung als Machtstabilisierung eines per Definition asymmetrischen Klas-
senverhältnisses, d.h. der über die Zeit stabilen Herrschaft4 einer Klasse 
über die andere, ein (vgl. Menke 2015: 279 und En. 252 auf 461, ver-
wiesen von 288). Ich beanspruche in diesem Kapitel nicht ›Ausbeutung‹ 
und ›Normalisierung‹ eigenständig herzuleiten, sondern verlasse mich 
in großen Teilen auf Menke. Allerdings sind die von Menke analysierten 
Herrschaftsformen, Ausbeutung (als Machtstabilisierung) und Norma-
lisierung, als Herrschaftsformen des Privat- bzw. Sozialrechts konzep-
tualisiert, während ich sie als Beherrschungsformen einer idealtypischen 
libertären bzw. egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption darstelle. Der 
Zusammenhang von Privat- bzw. Sozialrecht und Libertarismus bzw. 
Egalitarismus kann aus zwei Perspektiven beschrieben werden: So kann 
aus Perspektive des Rechts eine Gerechtigkeitskonzeption als Ausdruck 

Normalisierung, Beschleunigung und Flexibilisierung zu sein. Auf die Dis-
kussion der Definitionsmerkmale von ›Beherrschung‹ in der Debatte um den 
Neo-Republikanismus gehe ich allerdings nicht weiter ein.

3	 	 Diese Formulierung hat Rawls später in Reaktion auf eine Kritik von Hart 
geringfügig abgeändert zu »Jede Person hat ein gleiches Recht auf ein völ-
lig adäquates System gleicher Grundfreiheiten, das mit dem entsprechenden 
System von Freiheiten für alle vereinbar ist.« (Rawls 1992a: 160)

4	 	 Menke unterscheidet terminologisch nicht zwischen wünschenswerter und 
nicht-wünschenswerter Herrschaft. Die Herrschaftsformen, Ausbeutung 
und Normalisierung, die er beschreibt, verstehe ich jedoch als in seinem 
Sinne nicht-wünschenswert und deswegen in meiner Terminologie als Be-
herrschungsformen. 

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

der normativen Grundorientierung einer spezifischen Rechtsform oder 
eines Rechtsgebiets gedeutet werden. Aus Perspektive der Gerechtig-
keit hingegen kann eine spezifische Rechtsform oder ein Rechtsgebiet 
als gesellschaftliche Realisierung(sform) einer normativen Gerechtig-
keitskonzeption gesehen werden. Ich beziehe keine Stellung zu der Fra-
ge, ob es moderne Gerechtigkeitskonzeptionen (im Sinne des allgemei-
nen Begriffs wie er in Kapitel 2 dargestellt wurde) geben könnte, ohne 
dass es ein positives modernes Recht gibt. Von dieser entwicklungsge-
schichtlichen Frage abgesehen, betone ich allerdings den strukturellen 
Zusammenhang von Recht und Gerechtigkeit: Keine Realisierung der 
Gerechtigkeit ohne Rechtstaat5; kein Rechtstaat ohne die Idee der Ge-
rechtigkeit.6

Menkes Kritik der Rechte

Bevor ich auf die idealtypische Konzeption einer libertären Gerechtig-
keitstheorie zu sprechen komme, sei noch das Gesamtkonzept von Men-
kes Kritik der Rechte skizziert, da ich einige der methodischen Prämis-
sen und grundlegenden Argumentationsschritte des Buches im weiteren 
Verlauf dieses Kapitels voraussetzen werde. Manche der methodischen 
Prämissen und grundlegenden Argumentationsschritte habe ich bereits 
in Kapitel 2 übernommen; an den relevanten Stellen hatte ich dies kennt-
lich gemacht. 

Der Ausgangspunkt von Menkes Buch ist »Marx’ Rätsel«: Wie verhält 
sich die politische, gar revolutionäre Einforderung von Gleichheit (als 
Gleichheit von Rechten) zu der Tatsache, dass die erfolgreiche Eta
blierung solcher Rechte im Recht – im Gegensatz zu ihrem politischen 
»Grund« – private Subjekte der Rechtsgleichheit produziert? (Menke 
2015: 7f.) Menke möchte nun nicht – wie laut Menke Marx – diese De-
politisierung bloß benennen, sondern anhand einer Analyse und Kritik 
der Form der Rechte verstehen. Der Anspruch des Buches ist, zu zeigen, 
»wie [nicht ›dass‹ oder ›warum‹, E.N.] sie [die bürgerliche Gesellschaft] 
dies [die Politik degradieren, E.N.] tut« (Menke 2015: 9).

Das Buch ist in vier Teile gegliedert, die mit den Schlagworten »Ge-
schichte«, »Ontologie«, »Kritik« und »Revolution« betitelt sind. Im 
ersten Teil wird die These erläutert, dass es ein spezifisches, nämlich 

5	 	 Mit der Frage nach transnationaler Gerechtigkeit (dazu siehe 6.5) ist somit 
unmittelbar die Frage nach trans- und internationalem Recht und damit 
transnationalen Konstitutionalisierungsprozessen verknüpft.

6	 	 Vgl. »Das Recht enthält [...] den Anspruch einer Ausübung, die im Namen 
der Gerechtigkeit geschieht; die Gerechtigkeit wiederum erfordert, daß sie 
in einem Recht sich einrichtet, das ›enforced‹ werden muß.« (Derrida 2014 
[1990]: 46)

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

modernes, positives Recht ist, das den Gegenstand des Buches darstellt. 
Dieses Recht sei durch die revolutionäre Erklärung von gleichen Rech-
ten begründet und funktioniere, d.h. reguliere Gesellschaften durch die 
Bereitstellung subjektiver Rechte (vgl. 2.2 und 2.3). Im Gegensatz zum 
vormodernen oder klassischen Recht, das »gerechte[] Anteil[e]« (Men-
ke 2015: 45) an einer objektiv gerechten Ordnung verteile, seien mo-
derne subjektive Rechte solche, die »(natürliche) [nicht gerechte, E.N.] 
Ansprüche« gelten lassen (Menke 2015: 56). Dadurch hat das moder-
ne Recht (das Recht der subjektiven Rechte) im Gegensatz zum klassi-
schen Recht einen konstitutiven Bezug zum Natürlichen (oder Nicht-
rechtlichen oder zur Materie). Im zweiten Teil, »Ontologie«, erläutert 
Menke dieses Verhältnis zwischen dem modernen Recht (als Form) zu 
der Materie (dem Nicht-Rechtlichen, dem Natürlichen), der es durch 
subjektive Rechte Geltung verschafft, genauer: Menke erläutert, dass 
die Differenz von Recht und Nichtrecht für die Normativität des mo-
dernen Rechts entscheidend ist. Da es der Zweck des modernen Rechts 
selbst ist, (durch subjektive Rechte) Nichtrechtliches zu erlauben, liegt 
die Differenz von Recht zu Nichtrecht im Kern der Normativität des 
modernen Rechts. Sie ist die »Lücke im Recht« (Menke 2015: 111). 
In dem Sinne dass sich diese Differenz »im Inneren des Rechts [voll-
zieht]«, nämlich durch die Form der subjektiven Rechte, die für das 
moderne positive Recht insgesamt bestimmend ist, und nicht außer-
halb des Rechts, reflektiert das moderne Recht auf sich selbst als spe-
zifische Form von Normativität (vgl. Menke 2015: 12). Das moderne 
positive Recht drückt durch die Form der subjektiven Rechte gewisser-
maßen aus, dass das normativ Wünschenswerte für dieses Recht bloß 
die Sicherung des Natürlichen ist (vgl. 2.2). Die Beschreibung dieser 
Selbstreflexivität des Rechts ist Menkes eigenem Anspruch nach eine 
ontologische. Er beschreibt hier zunächst die Grundstruktur des mo-
dernen Rechts, ohne sie zu bewerten. Im dritten Teil des Buches »Kri-
tik« verändert sich Menkes Argumentationsmodus; er kritisiert nun 
die Art und Weise, wie das moderne Recht selbstreflexiv ist. Das mo-
derne Recht beziehe sich auf das Nichtrechtliche in Form eines blinden 
Hinnehmens. Menke nennt dies auch den »Modus ihrer [der Form der 
Rechte] Verleugnung« (Menke 2015: 12): Insofern das Recht der Rech-
te das Nichtrechtliche als Materie einfach blind akzeptiert oder positi-
viert, verleugnet es seine eigene spezifische Normativität, die ja gerade 
das Nichtrechtliche affirmiert, sichert oder sogar erst zum Nichtrecht-
lichen oder Natürlichen macht und ihm deshalb gerade nicht indiffe-
rent gegenüber steht (wie es aber die Form der subjektiven Rechte na-
helegt). Im vierten Teil des Buches »Revolution« erläutert Menke, wie 
ein anderer Grund (als der der bürgerlichen Revolutionen) auszusehen 
hätte, der demensprechend auch ein anderes, »neues Recht« (Menke 
2015: 369) mit sich bringen würde. Menkes positiver Vorschlag (also 

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

Teil IV) ist für mich weniger relevant als die eher diagnostischen Teile 
I–III und darin insbesondere Teil III.

In den ersten drei Teilen des Buches beschreibt Menke jeweils zwei 
Weisen, in denen das moderne Recht sich vom klassischen Recht un-
terscheidet (Teil I), Bezug nimmt auf das Nichtrechtliche (Teil II) und 
diese Selbstreflexion falsch vollzieht (Teil III). Diese beiden wiederkeh-
renden Motive, die in drei unterschiedlichen Hinsichten ausgeführt wer-
den, bilden, meinem Verständnis nach, zusammengenommen das zen-
trale Argument des Buches (wenigstens der Teile I–III). Im ersten Teil 
des Buches beschreibt Menke den Übergang vom klassischen Recht zum 
modernen Recht in zwei Durchgängen: einmal den Übergang »Vom An-
teil zur Macht« (Kapitel 2: »Das Interesse der Selbsterhaltung«) und 
einmal den Übergang »Von der Paideia zur Souveränität« (Kapitel 3: 
»Die Willkür des Inneren«). Im zweiten Teil des Buches beschreibt er 
zwei Weisen, in denen sich das Recht auf das Nichtrechtliche bezieht. 
Auf der einen Seite bezieht sich Recht berechtigend auf die Natur. Die 
Rechte »berechtigen« also vorrechtlich bereits existierende faktische 
Bestrebungen. Auf der anderen Seite »erlauben« die Rechte (des moder-
nen Rechts). Berechtigen und Erlauben sind zwei Seiten der Legalisie-
rung. Durch die Berechtigung begründet sich das Recht selbst, durch die 
Erlaubnis begrenzt es sich selbst (vgl. Menke 2015: 104f.). Im dritten 
Teil des Buches unterscheidet Menke zwischen »Ermächtigung« (Kapi-
tel 8) und »Eigenwille« (Kapitel 9). Beides sind Funktionen von subjek-
tiven Rechten. Für Menke ist die erste Komponente (»Ermächtigung«) 
schließlich verantwortlich für die Herrschaftsform der Normalisierung 
und die zweite Komponente (»Eigenwille«) für die Ausbeutung (vgl. 
Menke 2015: En. 192 auf 424f., verwiesen von 89). Zudem betonen 
laut Menke die zwei gängigsten Rechtetheorien, die Interessens- und 
Willenstheorie, jeweils eine dieser Komponenten: die Interessentheorie 
die Ermächtigungsfunktion von Rechten und die Willenstheorie den 
Eigenwillen, der von Rechten legalisiert wird (vgl. Menke 2015: 91). 
Schließlich sind es zwei unterschiedliche Rechtsgebiete, die beide Funk-
tionen der Rechte paradigmatisch umsetzen: das Privatrecht die Funk-
tion, den Eigenwillen zu legalisieren, und das Sozialrecht die Ermäch-
tigungsfunktion (s.u.).  

Meiner Systematik nach ist es die Funktion der Rechte als den Eigen-
willen legalisierend, die in libertären Gerechtigkeitstheorien extrapoliert 
wird, während es die Ermächtigungsfunktion ist, die in egalitären Ge-
rechtigkeitstheorien zugrunde gelegt wird.

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

3.1 Libertäre Gerechtigkeit und Machtstabilisierung 
(Ausbeutung)

3.1.1 Die libertäre Spezifizierung des allgemeinen Begriffs  
der Gerechtigkeit

In diesem Unterkapitel soll plausibilisiert werden, dass eine der zwei von 
Menke beschriebenen Funktionen der Rechte, diejenige die den Eigen-
willen legalisiert, als normative Grundlage einer idealtypischen libertä-
ren Gerechtigkeitstheorie verstanden werden kann. Menke selbst schlägt 
zwar den Bogen von den jeweiligen Funktionen der Rechte zu unter-
schiedlichen Theorien der Rechte, Interessen- und Willens- bzw. Willkür-
theorien der Rechte (s.o.), aber nicht zu Gerechtigkeitstheorien. Das liegt 
möglicherweise daran, dass er den Gerechtigkeitsbegriff anders verwen-
det als ich, d.i. nicht auf die moderne Rechtsform bezogen. In Kritik der 
Rechte gibt es zwei verschiedene Punkte, an denen dieses nicht auf die 
moderne Rechtsform bezogene Verständnis von Gerechtigkeit deutlich 
wird. Einerseits schreibt Menke in Bezug auf die Abgrenzung des mo-
dernen vom klassischen Recht, dass das klassische Recht Anteile »auf et-
was Gerechtes«, Anteile an einer objektiv richtigen, sittlichen Ordnung 
verteile (Menke 2015: 57). Im Gegensatz dazu sind moderne Rechte 
Rechte auf etwas, das eben nicht normativ qualifiziert (i.S.v. gerecht) ist, 
sondern außerrechtlich oder natürlich ist. Wie bezüglich der reduzierten 
Perspektive der Gerechtigkeit beschrieben (2.1), ist in meiner Terminolo-
gie die intersubjektive Ordnung, die von der Gerechtigkeit gefordert ist, 
gerade nicht unbedingt auch eine sittliche Ordnung. Am Ende des Buches 
im Abschnitt »Gerechtigkeit der Spaltung« (395ff.) verwendet Menke an-
dererseits den Gerechtigkeitsbegriff als Bewertungsmaßstab für das von 
ihm geforderte »neue Recht«. Da es bei Menke unklar bleibt, wie weit 
das neue Recht sich vom modernen Recht entfernt, ist es auch unklar, in-
wiefern der Gerechtigkeitsbegriff hier als auf das moderne Recht bezogen 
verstanden werden kann oder ob er sich eher auf das, wenn man so will, 
sittliche Gelingen einer Praxis bezieht (vgl. Menke 2015: 395). Eine an-
dere Möglichkeit wäre auch, dass Gerechtigkeit an dieser Stelle eher als 
›Gerechtigkeit als Überschuss‹ zu verstehen ist (vgl. 1.1).

Abgesehen von dieser terminologischen Frage verweist Menke im 
Kontext der Beschreibung der Funktion der Rechte als den Eigenwillen 
legalisierend auf Theorien, die ich als libertäre Gerechtigkeitstheorien 
fasse. Im neunten Kapitel »Eigenwille« (Teil III) schreibt Menke über 
das Eigentum als »einfachste und grundlegendste Gestalt der rechtli-
chen Ermächtigung des Eigenwillens« (Menke 2015: 207). Menke be-
zieht sich hier auf John Lockes Konzeption und Rechtfertigung von 

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Eigentum durch das Eigentum an der eigenen Person (Selbsteigentum). 
Seine Eigentumskonzeption ist für Lockes gesamte Politische Philoso-
phie grundlegend und Locke ist wiederum der Vordenker neuerer liber-
tärer Gerechtigkeitstheorien. Unter solchen neueren libertären Gerech-
tigkeitstheoretikern legte Robert Nozick mit Anarchy, State, and Utopia 
(1974) das wohl wichtigste Buch vor. Menke bezieht sich in diesem Kon-
text auch einmal direkt auf Nozick (Menke 2015: En. 105 auf 447f., ver-
wiesen von 220). Im Folgenden werde ich nun anhand der drei in Kapitel 
2 entwickelten Merkmale eines allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs eine 
idealtypische Konzeption libertärer Gerechtigkeit darstellen. 

Die Grenze zwischen privater und öffentlicher Sphäre  
(Reduziertheit)

Aus Perspektive der Gerechtigkeit interessieren soziale Phänomene nicht 
im Ganzen und nicht alle sozialen Phänomene, denn sie ist ›reduziert‹ 
in dem Sinne, dass sie eine Auswahl der für sie relevanten Phänomene 
trifft (vgl. 2.1). Diesen zunächst abstrakten Charakter der Reduziertheit 
der Perspektive der Gerechtigkeit beschreibt Nozick: Zunächst sei die 
Berücksichtigung von Rechten die einzige Bedingung für Gerechtigkeit: 
»Respect for rights is […] the sole condition of justice« (Nozick 2013 
[1974]: xiv) und Rechte versteht Nozick als »side-constraints« (Nozick 
2013 [1974]: 29), d.h., sie schränken lediglich die gegebenen Handlun-
gen von Individuen ein. Die Handlungsziele sind aus Perspektive der 
Gerechtigkeit nach Nozick also irrelevant. Geht man davon aus, dass 
Handlungsziele (zumindest auch) in intersubjektiven Räumen gebildet 
und realisiert werden, werden somit einige gesellschaftliche Bereiche aus 
dem Blickfeld der Gerechtigkeit ausgeschlossen und zwar die privaten. 

Substanziell zieht die libertäre Gerechtigkeit die Grenze zwischen ge-
rechtigkeitsrelevant und gerechtigkeitsirrelevant zwischen der öffentlichen 
und privaten Sphäre. Wie im Privaten zu handeln sei, darf nicht mit öffent-
licher Gewalt bestimmt werden. Die Grenze zwischen dem, was öffentlich 
reguliert und dem was im Privaten unbestimmt bleiben darf und soll, wird 
mithilfe der Frage bestimmt, ob subjektive Rechte verletzt werden oder 
nicht. Solange jemand keine subjektiven Rechte einer anderen Person ver-
letzt, darf sie machen, was sie will. Sobald eine Person die Rechte einer an-
deren Person verletzt, ist das Eingreifen öffentlicher Gewalt gerechtfertigt. 
Wie die Funktion dieser Rechte im Libertarismus zu verstehen ist und in-
wiefern sie eine normative Grundlage teilen, ist Thema des nächsten Ab-
schnitts. Neben der Frage danach, wo die Grenze gezogen wird, ist es aus 
Sicht des Libertarismus wünschenswert, dass die private Sphäre möglichst 
umfangreich ist und die Bereiche, in denen Staatshandeln zulässig ist, mög-
lichst begrenzt werden (vgl. z.B. Brennan 2012: 2). 

LIBERTÄRE GERECHTIGKEIT UND MACHTSTABILISIERUNG (AUSBEUTUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Beispielhaft wird im Eintrag »libertarianism« der Stanford Encyclope-
dia of Philosophy beschrieben, wann die Grenzen der öffentlichen Ge-
waltanwendung im Sinne des Libertarismus bereits überschritten sind: 

»Agents of the state violate the rights of citizens when they punish, or 
threaten to punish, a person for riding a motorcycle without a helmet, 
for taking drugs, for refusing to purchase health insurance or serve in 
the military, for engaging in consensual sexual relations in private, or 
for gambling.« (Vallentyne und van der Vossen 2014: 16)

Der Raum für kollektive politische Zielsetzungen ist demnach, wenn 
etwa auch als privat gilt, ob ich eine Krankenversicherung habe oder 
nicht, sehr begrenzt.

Das Recht auf private Freiheit (auf Rechte)

Wie im zweiten Unterkapitel des vorhergehenden Kapitels (2.2) vor-
geschlagen, konzeptualisiere ich die normative Grundorientierung ei-
ner Gerechtigkeitskonzeption als Spezifizierung eines Meta-›Rechts auf 
Rechte‹. Die normative Grundorientierung einer libertären Konzeption 
der Gerechtigkeit ist dementsprechend ein ›Recht auf private Freiheit auf 
Rechte‹, welches durch positive Rechte (›Recht auf private Freiheit auf 
Rechte‹) geschützt werden soll. Dieses Recht drückt die Forderung aus, 
dass jeder und jedem ermöglicht werden soll, in der Sphäre des Privaten 
frei zu handeln, solange niemand anderes durch diese freie Handlung in 
seiner Freiheit beschränkt wird. Ob die freie Handlung dabei autonom 
ist, d.h. vernünftigen, selbstgewählten Regeln gehorcht, ist unerheblich. 
Frei handeln kann hier etwa auch sein, sich dafür zu entscheiden, dem 
Lebensstil der Eltern unhinterfragt zu folgen oder ihn aus Trotz abzuleh-
nen, ohne dafür vernünftige Gründe angeben zu können oder zu müssen: 
»[…] [L]ibertarians advocate radical freedom. Each person may decide 
how her life will go. We need not justify ourselves to others.« (Brennan 
2012: 4) Menke beschreibt diese Freiheit als »gleiche Willkürfreiheit al-
ler Bürger« (Menke 2015: 272f.). Honneth bezeichnet sie auch in Be-
zug auf Nozick als »negative Freiheit« (Honneth 2011: 50). Habermas 
spricht von »Privatautonomie«, wobei die Rede von Autonomie auch 
mit dem Zusatz ›privat‹ womöglich missverständlich ist, da Autonomie 
wörtlich Selbstgesetzgebung heißt und die von Libertären befürwortete 
Freiheit auch Fälle erfassen soll, in denen eine Handlungsentscheidung 
gar keiner Handlungsregel (auch keiner idiosynkratrischen) unterliegt 
(vgl. Habermas 1994 [1992]: z.B. 483f.).

Obwohl es nicht festgelegt ist, welche Handlungen im Bereich der Pri-
vatsphäre vollzogen werden sollen, gelten die freie Verfügung über sein 
Eigentum und der freie Tausch seines Eigentums als paradigmatische 

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Nutzung dieser Freiheit (vgl. Menke 2015: 273). Brennan schreibt: 
»Libertarianism is most famous for its view on economics; however, it 
is not just about economics. It is not even primarily about economics. 
Libertarian attitudes toward the free market are just an extension of the 
attitudes toward the rest of social life.« (Brennan 2012: xiii, xiv) Die 
freie Verfügung über das Eigentum ist also eine Weise, durch die priva-
te Freiheit paradigmatisch ausgeübt werden kann, aber die Nutzung des 
Eigentums tritt normativ gegenüber der Idee privater Freiheit zurück.7

Versteht man das Recht auf private Freiheit als Begründung posi-
tiv-rechtlicher Rechte (Recht auf private Freiheit auf Rechte) wird deut-
lich, dass es zu der Willens- oder Willkürtheorie von Rechten passt: Die 
Funktion von Rechten wird darin so gesehen, dass sie nicht grundlegen-
de, gerechtfertigte Interessen jedes Menschen (bzw. von Bürger/innen) 
schützen sollen, sondern den »Eigenwillen« einer und eines jeden, in ei-
ner begrenzten Sphäre zu tun und zu lassen, was sie oder er will (vgl. 
Wenar 2020). 

Dabei kann es unterschiedliche Begründungen für das Recht auf pri-
vate Freiheit geben (vgl. Wendt 2016: 207). Die Begründungsebene hat 
nicht unbedingt Einfluss auf seine Konzeptualisierung. Eine mögliche 
Begründung ist die auf Locke zurückgehende Vorstellung des Selbstei-
gentums. Aber auch die »kantische[] Idee der Achtung von Personen« 
(Wendt 2016: 207) als Zwecke in sich selbst und nicht bloß Mittel (etwa 
zu einem gemeinsamen Ziel) mag als Rechtfertigung eines Rechts auf 
private Freiheit dienen in dem Sinne, dass niemand in die Freiheit eines 
anderen intervenieren darf, um seine eigenen Ziele zu verwirklichen.8 
Unabhängig von der spezifischen Begründung wird hier eine ›starke Nor-
mativität‹ (vgl. 2.3) begründet. Eine Normativität, die staatlichen Zwang 
(wenn auch nur in begrenzten Bereichen) rechtfertigen kann. 

Formale Rationalität des Rechts (spezifische Rechtsform)  
und unbestimmte Gesellschaft

An dieser Stelle stellt sich die Frage nach der von libertärer Gerechtig-
keit geforderten spezifischen Rechtsform und danach, welches Gesell-
schaftsbild sie implizit zugrunde legt. In Habermas’ Systematisierung 
ist an dieser Stelle das liberale Rechtsparadigma relevant. Das libera-
le Rechtsparadigma ist mit der spezifischen Rechtsform des »formalen 
Recht[s]« verbunden (Habermas 1994 [1992]: 494). Das implizite Ge-
sellschaftsbild einer libertären Gerechtigkeitskonzeption ist dabei, dass 

7	  	Anders Wendt: »Libertäre Gerechtigkeit löst sich also in die Achtung von 
Eigentumsrechten auf.« (Wendt 2016: 206)

8	 	 Für weitere mögliche Begründungen vgl. Wendt 2016: 207f.

LIBERTÄRE GERECHTIGKEIT UND MACHTSTABILISIERUNG (AUSBEUTUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Gesellschaft »als Unbestimmbares« erscheint (vgl. Menke 2015: 92). Ich 
gehe nun zunächst näher auf das formale Recht und dann etwas genau-
er auf das implizite Gesellschaftsbild ein. 

Bevor ich detaillierter beschreibe, was unter der Rechtsform des for-
malen Rechts oder der formalen Rationalität des Rechts zu verstehen ist, 
sei kurz daran erinnert, wie sich die Frage nach der spezifischen Rechts-
form zu unterschiedlichen Rechtsgebieten verhält. Im deutschen Recht 
unterscheidet man zwischen drei Rechtsgebieten: dem Privatrecht, dem 
öffentlichen Recht und dem Strafrecht9. Menkes Analyse der einen Seite 
der Funktion subjektiver Rechte (den Eigenwillen zu legalisieren) bezieht 
sich auf eine Rationalität des Rechts, die es ursprünglich nur im Privat-
recht gab. Der erste Teil seines Buches Kritik der Rechte, welches den his-
torischen Unterschied zwischen klassischem Recht und modernem Recht 
beschreibt, setzt deshalb mit der Geschichte des Privatrechts an. Aller-
dings ist es eine entscheidende These seines Buches, dass die zunächst 
von Menke über das Privatrecht herausgearbeitete Form der subjekti-
ven Rechte nicht nur für das Privatrecht gilt, sondern für alle Rechtsge-
biete des modernen bürgerlichen Rechts: »[D]ie Transformation im Be-
griff der Rechte [von einem klassischen zu einem modernen Begriff der 
Rechte, E.N.], der traditionell ein Begriff des Privatrechts ist, [ist] nicht 
auf dieses Feld beschränkt« (Menke 2015: 18).10 

Wenn ich von der spezifischen Rechtsform formalen Rechts schrei-
be, ist es zudem wichtig zu betonen, dass ich damit nicht die moderne 
Rechtsform im Allgemeinen meine (vgl. 2.3). Manchmal wird ›forma-
les Recht‹ auch so verwendet. Im Kontext der Untersuchung der spezi-
fischen Rechtsform libertärer Gerechtigkeit geht es konkreter darum, in 
welcher Form Gesetze formuliert sind.11 

In seinem Aufsatz »Reflexives Recht: Entwicklungsmodelle des Rechts 
in vergleichender Perspektive« (1982) beschreibt Teubner drei unter-
schiedliche Rechtsrationalitäten: eine formale, eine materiale und eine 
reflexive. Er unterscheidet dabei im Anschluss an Habermas zwischen 
drei Dimensionen der Rationalität: »Interne Rationalität«, »Norm-Ra-
tionalität« und »System-Rationalität« (Teubner 1982: 23)12. Für meinen 

9	 	 Das Strafrecht kann dabei systematisch allerdings auch dem öffentlichen 
Recht zugeordnet werden, da es auch das Verhältnis von der einzelnen Bür-
gerin bzw. vom einzelnen Bürger zum Staat betrifft.

10		 Zur Kritik an dieser These Menkes, siehe schon 2.2.
11		 Es kann allerdings sein, dass spezifische Rechtsformen, wie reflexives Recht, 

auch die allgemeine moderne Rechtsform – bezogen insbesondere auf die 
klare institutionelle Trennung von Judikative und Legislative, die auf die 
Trennung von Gesetzgebung (Legislative) und Rechtsanwendung (Judikati-
ve) zurückgeht – ›ankratzen‹, vgl. Kapitel 8, insb. 8.5.

12		 Die Unterscheidung in diese drei Dimensionen übernimmt Teubner aus: Ha-
bermas 1976.

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

Zweck an dieser Stelle, die Beschreibung der spezifischen Rechtsform, ist 
nur die »Interne Rationalität« wichtig. Dabei geht es um die »Begriffs-
strukturen des Rechts« (Teubner 1982: 24).13 Die spezifische Rechts-
form ›formales Recht‹ ist typischerweise formuliert in Form von Kon-
ditionalaussagen (wenn x, dann y), wobei x durch eine »eindeutige[r] 
Tatbestandsorientierung« bestimmt ist (Teubner 1982: 24, vgl. auch Cal-
liess 1999: 19).14 Luhmann beschreibt die »Grundform« von konditio-
nalen Rechtsnormen so: »[W]enn bestimmte Bedingungen erfüllt sind 
(wenn ein im Voraus definierter Tatbestand vorliegt), ist eine bestimm-
te Entscheidung zu treffen.« (Luhmann 1987 [1983]: 227) Das Rechts-
instrument des Vertrags ist dabei paradigmatisch: x besteht dabei in der 
»Willensübereinstimmung abstrakter Rechtssubjekte« (Teubner 1982: 
27), unabhängig von den konkreten Rechtssubjekten oder dem Inhalt 
ihres Vertrags. Speziell der Arbeitsvertrag wird wichtig, um die Beherr-
schungsform libertärer Gerechtigkeit, Ausbeutung, in den Blick zu krie-
gen (3.1.2).

Geht man davon aus, dass die Regulierung von Gesellschaft durch sol-
che formalen Regeln dazu beiträgt, Gerechtigkeit im Sinne der Berück-
sichtigung des Meta-Rechts auf private Freiheit einer jeden und eines je-
den zu realisieren, dann muss dafür ein bestimmtes Bild von Gesellschaft 
zugrunde gelegt werden. Dieses Bild von Gesellschaft besagt einerseits, 
dass die nicht durch formale Regeln explizit geregelten Handlungsberei-
che »eine machtfreie15 Sphäre« (Habermas 1994 [1992]: 482) darstel-
len, d.h., dass es zulässig ist, sie nicht bei der Formulierung einer Norm 
bzw. bei der Rechtsanwendung in einem konkreten Fall miteinzubezie-
hen (im Fall des Vertrags wäre das die Individualität der Rechtsperso-
nen und der Vertragsinhalt) und andererseits, dass die Regelung der Ge-
sellschaft durch Recht keine Auswirkungen auf sie hat. Wie bereits oben 

13		 Bei der Norm-Rationalität hingegen geht es um die »grundlegenden Prin-
zipien«. Das beachte ich hier nicht, weil ich das schon durch Merkmal 2 
des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs abgedeckt habe (vgl. 2.2). Die Sys-
tem-Rationalität hingegen bezieht sich darauf, welche Funktion dieses Recht 
für die Gesellschaft hat. Normativ gesehen decke ich das wiederum durch 
Merkmal 2 ab und durch die Beschreibung der Beherrschungsform der Aus-
beutung (s.u.) fokussiere ich auf eine faktische (aber kritikwürdige) Funk-
tion von Recht, das einer formalen Rationalität unterliegt, nämlich »die 
normativen Imperative einer entwickelten Marktgesellschaft zu erfüllen« 
(Teubner 1982: 24). Dasselbe gilt dann für das Recht, das einer materialen 
Rationalität unterliegt, und Normalisierung, vgl. 3.2. 

14		 Die vollständige Beschreibung bei Teubner lautet: »Regel-Orientierung: 
Konditionalprogramme, präzise Definition von Tatbestandmerkmalen und 
Rechtsfolgen; dogmatische Systembildung« (Teubner 1982: 28).

15		 Hier ist normativ nicht wünschenswerte Macht gemeint (kein neutraler 
Machtbegriff wie bei Forst).

LIBERTÄRE GERECHTIGKEIT UND MACHTSTABILISIERUNG (AUSBEUTUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

zitiert, könnte man mit Menke sagen, dass die Gesellschaft – das Mate-
rial, auf das das Recht angewendet wird – als unbestimmbar vorausge-
setzt wird. Die schwächere These, dass dieses Material als hinsichtlich 
problematischer Machtverhältnisse unbestimmt vorausgesetzt wird, ist 
hinreichend, um zu zeigen, dass dies kein adäquates Gesellschaftsbild ist. 
Im Fall libertärer Gerechtigkeit kann man also sagen, dass der Idee, die 
Gesellschaft sei unbestimmt, die falsche empirische Vorstellung zugrun-
de liegt, dass in (funktionierenden) Marktgesellschaften keine ungerecht-
fertigten Machtverhältnisse existieren.

Die Betonung des zweiten Aspekts, der Voraussetzung, dass die Re-
gelung der Gesellschaft durch Recht keine Auswirkungen auf sie hat, 
ist wichtig für Menkes im folgenden Unterkapitel (3.1.2) darzustellende 
Kritik an der Beherrschungsform der Ausbeutung. Menke ist skeptisch, 
dass die Logik des Privatrechts (als Logik des gesamten Rechts und nicht 
bloß des Rechtsgebiets ›Privatrecht‹ gedacht) in Begriffen des Formalis-
mus hinreichend präzise beschrieben ist. Diese Skepsis äußert er in Bezug 
auf die Formalismus-Kritik am Recht der in den 1970er Jahren entstan-
denen amerikanischen Strömung der Critical Legal Studies, insbesondere 
bezüglich eines der Mitbegründer dieser Denkrichtung Duncan Kennedy 
(Menke 2015: En. 8 auf 409, verwiesen von 9; En. 88 auf 433, verwiesen 
von 144;  En. 230 auf 458f., verwiesen von 278). Aus Menkes Perspektive 
erscheint die Beschreibung, dass das formale Recht indifferent gegenüber 
ihrem Material sei und es deshalb ungleiche Machtstrukturen im Priva-
ten nicht erkennen kann, als oberflächlich oder zu schwach: »[D]er sozia
le Inhalt der Rechtsform [steht ihr] nicht äußerlich gegenüber« (Menke 
2015: 278). Die Rechtsform als eine spezifische Form der Normativität 
»produziert« vielmehr den »soziale[n] Inhalt der Rechtsform [als] […] 
Faktizität der Herrschaft« selbst (Menke 2015: 279, 278). Menke be-
tont hier also, dass das formale Recht nicht den sozialen Inhalt dessen, 
worauf es angewendet wird, schlichtweg ignoriert (im Falle des Vertrags 
den Vertragsinhalt und die Individualität der Vertragspartner), sondern 
dass der soziale Inhalt durch das formale Recht überhaupt erst gewis-
sermaßen zum ›Ignorierbaren‹ gemacht wird. 16 ›Ignorierbar‹ ist jedoch 
schwächer als ›unbestimmbar‹ (s.o.): Das Material wird als hinsichtlich 
von Machtverhältnissen unbestimmt vorausgesetzt und somit ignorierbar 
gemacht. Ich halte mich terminologisch an die Redeweise von der spezi-
fischen Rechtsform als formal, obwohl ich inhaltlich Menke zustimme, 
dass das rechtliche Material durch die Rechtsform selbst erst ignorierbar 
gemacht wird und nicht einfach ignoriert wird – und zwar weil es hin-
sichtlich möglicher Machtverhältnisse als unbestimmt angesehen wird. 

16		 Diese stärkere These wird laut Menke auch schon von Marx und Weber ver-
treten, womit er gegen Kennedy auch einwendet, dass er Weber in diesem 
Punkt falsch deutet. 

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Im nächsten Unterkapitel geht es darum, die Herrschaftsform ›Ausbeu-
tung‹ der formalen Rechtsform näher zu erläutern. 

3.1.2 Machtstabilisierung (Ausbeutung) als Beherrschungsform 
libertärer Gerechtigkeit 

Ausgangspunkt für die Konzeptualisierung von Ausbeutung bei Marx ist 
die Tatsache, dass die paradigmatische Ausübung der privaten Freiheit 
(Willkürfreiheit), der freie Gebrauch von Dingen, die das Eigentum ei-
ner Person sind, und der freie Tausch solcher Dinge (Vertrag,) sich in sei-
ner Struktur nicht verändert, wenn das relevante Ding die Arbeitskraft 
eines Menschen ist (vgl. Menke 2015: 274). Das basiere allerdings auf 
einem falschen Verständnis der Ware ›Arbeitskraft‹, weil der »Gebrauch 
der Ware Arbeitskraft […] qualitativ anders [sei] als der anderer Waren« 
(Menke 2015: 274): Als Eigentümer einer Ware mit Ausnahme der Ar-
beitskraft ist das Recht auf ihren Gebrauch unmittelbar, sie kann von ih-
rem Eigentümer gebraucht werden. Der Eigentümer von Arbeitskraft hat 
hingegen ein vermitteltes Recht auf ihren Gebrauch: Er hat das »Recht 
zum Gebrauch ihres Gebrauchs […]. Das Recht auf den Gebrauch und der 
Vollzug des Gebrauchs sind hierin getrennt […].« (Menke 2015: 274) Der 
Gebrauch der Ware Arbeitskraft ist also vermittelt über die »Herrschaft 
über den Arbeiter« (Menke 2015: 275, Herv. entfernt E.N.). Diese Beherr-
schung des Arbeiters (als nicht-wünschenswerte Herrschaft über den Ar-
beiter) steht den expliziten Prinzipien des freien und gleichen Tauschens 
(der gleichen privaten Freiheit) entgegen, deren Realisierung durch das 
Privatrecht ermöglicht werden soll. Die Freiheit des Tausches von gleichen 
Waren ist eine oberflächliche Beschreibung von privatrechtlichen Struktu-
ren, die damit nicht falsch wird, aber sie verdeckt und ermöglicht17 damit 
tieferliegende Strukturen sozialer Beherrschung (vgl. Menke 2015: 275). 

Diese Strukturen sozialer Herrschaft sind nicht als bloß ökonomische 
Ausbeutungsstrukturen zu verstehen. Ich bezeichne einen Begriff bloß 
ökonomischer Ausbeutung als einen engen Begriff der Ausbeutung im 
Gegensatz zu einem weiten Begriff der Ausbeutung18, den ich als (nicht 

17		 Es ist entscheidend, dass es sich hier sowohl um eine Logik der Verdeckung 
als auch der Ermöglichung handelt. Menkes Kritik an den Critical Legal 
Studies (insb. Kennedy, s.o.) lässt sich so verstehen, dass sie bloß die Ver
deckungslogik in den Blick nehmen. Vgl. auch Menkes Insistieren darauf, 
dass ein oberflächliches Verständnis des Tauschs von Arbeitskraft (als bloß 
freier und gleicher Austausch) keine »epistemologische[]« Verklärung und 
keine »Ideologie« sei, sondern Strukturmerkmal »kapitalistischer Herr-
schaft« (Menke 2015: 276, 277).

18		 Eine »›weite Verwendung‹« des Ausbeutungsbegriffs, der über ökonomische 
Ausbeutung hinausgeht, schlägt auch Jaeggi vor (Jaeggi 2008a: 88).

LIBERTÄRE GERECHTIGKEIT UND MACHTSTABILISIERUNG (AUSBEUTUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

gerechtfertigte) Machtstabilisierung19 fasse. Der enge Begriff der ökonomi-
schen Ausbeutung beruht auf Marx’ umstrittener Arbeitswerttheorie: Laut 
Marx erwirtschaftet der Arbeiter durch seine Arbeitskraft mehr ›Wert‹ 
als nötig ist, um seine Arbeitskraft zu reproduzieren. Der ›Mehrwert‹, der 
über die Reproduktion des Arbeiters hinausgeht, kommt allerdings nicht 
dem Arbeiter zu Gute, sondern dem Kapitalisten, für den er arbeitet. So-
mit wird der Arbeiter ausgebeutet, er wird, so könnte man sagen, in dem 
Verhältnis zum Kapitalisten übervorteilt.20 Laut Menke steht nun zwar bei 
Marx die ökonomische Ausbeutung im Mittelpunkt, aber sie sei für Marx 
nicht hauptsächlich deshalb problematisch, weil sie eine »ungleiche Ver-
teilung der (Geld-)Mittel« (zwischen Arbeiter und Kapitalisten) bedeute, 
erheblicher sei »die ungleich verteilte Verfügung über diese Mittel« (Men-
ke 2015: 279). Weber ziehe aus der Tatsache, dass es die Macht über die 
Verteilung der Mittel und nicht die ungleiche Verteilung der Mittel selbst 
ist, die den Kern von Ausbeutung ausmacht, »die systematische Konse-
quenz, […] die ökonomische Ausbeutung begrifflich als Machtverhältnis 
– genauer: als eine institutionalisierte, verfestigte Asymmetrie der Macht, 
und das heißt: als Herrschaft – zu analysieren […].« (Menke 2015: 279)

Dieser weite, nicht auf die ökonomische Verteilung, sondern asymme-
trische Machtverhältnisse21 bezogene Begriff der Ausbeutung bringt drei 
Vorteile bzw. Konsequenzen mit sich: 

(1) Der weite Begriff der Ausbeutung ist nicht auf Marx’ Arbeitswert-
theorie angewiesen und steht und fällt in seiner Plausibilität somit 
nicht mit ihr.

(2) Dem Recht kommt eine bedeutendere Rolle zu als diejenige – als blo-
ßer ›Überbau‹ – die normativen Strukturen der Ökonomie zu stabi-
lisieren. Die Normativität des Rechts ist dann selbst herrschaftskon-
stituierend (vgl. Menke 2015: 276): »Marx und Weber zeigen, daß 
das bürgerliche Recht sozialen Zwang hervorbringt. […] Der Grund 
dafür ist die Formbestimmung der Freiheit und also der Subjektivi-
tät, die dem bürgerlichen Recht durch seine Grundfigur subjektiver 
Rechte eingeschrieben ist.« (Menke 2015: 281)22

19		 Vgl. Menkes Rede von einer »Herrschaft als Ausbeutung und Zwang« 
(Menke 2015: 271).

20		 Es gibt auch den Versuch von G.A. Cohen, Marx’ Konzeption der Ausbeu-
tung von der Arbeitswerttheorie zu befreien und dennoch an einem engen, 
d.i. ökonomischen, Ausbeutungsbegriff festzuhalten, vgl. 1.2 in: Zwolinski 
und Wertheimer 2017.

21		 Die asymmetrischen Machtverhältnisse sind bei Menke allerdings als 
»asymmetrische Marktpositionen der Klassen« gefasst, wobei der Begriff 
der Klasse wiederum ökonomische Verhältnisse abbildet (Menke 2015: En. 
252 auf 461, verweisen von 288).

22		 Vgl. Kapitel 2, Fn. 7.

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

(3) Der weite Begriff von Ausbeutung hat den Vorteil, dass er Aus-
beutungsverhältnisse, d.i. die Produktion, Stabilisierung und Ver-
schleierung asymmetrischer Machtverhältnisse nicht auf einen 
ökonomischen Grundwiderspruch zurückführt, sondern auch andere 
asymmetrische Herrschaftsverhältnisse, insbesondere patriarchale 
Geschlechterverhältnisse (vgl. Jaeggi 2008a: 88) und strukturellen 
Rassismus23, in den Blick nehmen kann. In diesem Sinne würde ›Aus-
beutung‹ dann dasjenige bezeichnen, was unter Frasers Schlagwort 
»Abnormal Justice« sichtbar werden soll: tiefenstrukturelle asymme-
trische Machtverhältnisse, die eine kritische Theorie der Gerechtig-
keit sehen können sollte (Fraser 2010: 48ff.).

	
Unabhängig davon, ob es sich um einen engen oder weiten Ausbeu-
tungsbegriff handelt, stellt sich die Frage, ob es Ausbeutung nur in kapi-
talistischen Gesellschaften geben kann oder in allen »class-based socie-
ties, not only capitalism« (Zwolinski und Wertheimer 2017: 8). Menke 
scheint davon auszugehen, dass Ausbeutungsverhältnisse, auch wenn er 
sie nicht auf Marx’ Arbeitswerttheorie bezieht, nur in kapitalistischen 
Gesellschaften auf oben genannte Art und Weise auftreten (vgl. Men-
ke 2015: 277). Dies lässt sich vielleicht so erklären, dass Ausbeutung in 
feudalen Gesellschaften nicht bloß die Tiefen-, sondern gleichzeitig die 
Oberflächenstruktur der Gesellschaft ausmacht und somit die Konzep-
tualisierung als Ausbeutung redundant wäre. 

3.2 Egalitaristische Gerechtigkeit und Normalisierung

In diesem Unterkapitel geht es darum, die andere Seite der Funktion 
subjektiver Rechte nach Menke, die Ermächtigungsfunktion, genauer 
darzustellen und als Kernidee egalitaristischer Gerechtigkeitstheorien 
auszuweisen (3.2.1). Anschließend wird ihre Beherrschungsform, Nor-
malisierung, erläutert (3.2.2). 

3.2.1 Die egalitaristische Spezifizierung des allgemeinen Begriffs  
der Gerechtigkeit  

Das Zusammenführen von Menkes Analyse der Ermächtigungsfunkti-
on subjektiver Rechte (und seiner Beschreibung, dass diese – und zwar 
ausschließlich diese – von Interessenstheorien von Rechten in den Blick 

23	  	Für eine kurzen Überblick darüber, was unter »Rassismus als strukturelle[r] 
Kategorie« in der Critical Philosophy of Race zu verstehen ist, siehe: Lepold 
und Martinez Mateo 2019: 579f.

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

genommen wird) mit egalitaristischen Gerechtigkeitstheorien lässt sich 
zunächst folgendermaßen plausibilisieren: Habermas’ Erläuterung des 
sozialstaatlichen Rechtsparadigmas in Faktizität und Geltung (wel-
ches zu Menkes Beschreibung der Ermächtigungsfunktion und des So-
zialrechts passt) und seine Kritik daran setzt er parallel zu Iris Marion 
Youngs Kritik am distributiven Gerechtigkeitsparadigma (vgl. Haber-
mas 1994 [1992]: 505).24 Für Habermas ist der Übergang vom liberalen 
zum sozialstaatlichen Paradigma des Rechts nicht normativ zu verstehen, 
sondern wurzelt in der Einsicht, dass die »Bedingungen für die faktische 
Wahrnehmung« (Habermas 1994 [1992]: 484, Herv. entfernt E.N.) von 
formal gesicherten Freiheiten nicht einfach vorausgesetzt werden kön-
nen, sondern selbst hergestellt werden müssen. Der Übergang zum sozi-
alstaatlichen Paradigma erfolgt also über eine »empirische Kritik« (Ha-
bermas 1994 [1992]: 485) am liberalen Paradigma, insbesondere der 
Vorstellung von Gesellschaft als normativ unbestimmt. Das vorausge-
setzte, empirisch falsche Bild der Gesellschaft bestand aus »ökonomi-
schen Gleichgewichtsannahmen […] sowie au[s] entsprechende[n] so-
ziologischen Annahmen über eine breite Streuung von Vermögen und 
eine annähernde Gleichverteilung sozialer Macht, die die chancenglei-
che Ausübung der privatrechtlichen Kompetenzen sichern sollten.« (Ha-
bermas 1994 [1992]: 485) Wenn diese Annahmen nicht stimmen, aber 
»die Freiheit des ›Haben- und Erwerbenkönnens‹ [die private Freiheit, 
E.N.]« nur dann »Gerechtigkeitserwartungen erfüllen« kann, wenn eine 
»Gleichheit des ›rechtlichen Könnens‹ besteh[t]«, dann ergibt sich die 
Grundidee einer egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption (Habermas 
1994 [1992]: 485).

Die Grundidee einer egalitaristischen Gerechtigkeitstheorie (bzw. der 
Ermächtigungsfunktion der Rechte oder der normativen Idee eines so-
zialstaatlichen Rechtsparadigmas) ist, dass gesichert werden soll – und 
nicht fälschlicherweise bloß angenommen –, dass alle Bürger/innen glei-
chermaßen sozial teilhaben können. Diese Grundidee möchte ich nun 
anhand der im ersten Kapitel entwickelten drei Merkmale eines Gerech-
tigkeitsbegriffs ausbuchstabieren.

Die Gleichheitsgesellschaft betreffend (Reduziertheit)

Wenn jede Bürgerin und jeder Bürger einer Rechtsgemeinschaft gleicher-
maßen an ihr teilhaben können soll, heißt das nicht, dass jede/r in je-
der Hinsicht dasselbe tun sollte. Jede/r sollte nur an bestimmten, wichti-
gen gesellschaftlichen Institutionen oder Praktiken teilhaben können. Die 

24		 Auch Forst bezieht sich auf diese Stelle bei Habermas, wenn er das ›Bild‹ 
distributiver Gerechtigkeit kritisiert (vgl. Forst 2011: 35). Mehr dazu s.u. 

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

Gleichheit wird also in zwei Hinsichten eingeschränkt: Ein/e Bürger/in 
soll nur an besonders wichtigen Elementen des Sozialen teilhaben kön-
nen und sie wird auch nicht gezwungen an ihnen teilzuhaben, sondern 
hat bloß einen Anspruch darauf, der aber auch ungenutzt bleiben darf. 
Nur die erste Hinsicht ist spezifisch für die egalitaristische Gerechtigkeits-
theorie. Die zweite Hinsicht gilt für die allgemeine Rechtsform, die über 
subjektive Rechte funktioniert, insgesamt (vgl. 2.2). Die erste Hinsicht be-
schreibt also die Grenze von gerechtigkeitsrelevant und gerechtigkeitsirre-
levant so, dass es bestimmte Dinge gibt, die unabdingbar für jedes Gesell-
schaftsmitglied sind, um an der Gesellschaft teilzuhaben, während andere 
vernachlässigbar sind. So mag es etwa in einer Arbeitsgesellschaft gerech-
tigkeitsrelevant sein, dass jede/r eine Arbeit und etwas Freizeit (oder etwas 
staatlich bereitgestelltes Geld für den Lebensunterhalt), eine Wohnung und 
eine Grundbildung hat. Dadurch kann sie oder er teilhaben. Diese Grenze 
kann nun entweder durch die Beschreibung einer idealen gerechten Gesell-
schaft oder durch die Betrachtung dessen, was in einer konkreten Gesell-
schaft die Mindestbedingung zur Teilhabe sind, spezifiziert werden (s.u.). 

Recht auf soziale Teilhabe (auf Rechte)

Die normative Grundorientierung einer egalitaristischen Gerechtigkeits-
theorie ist, dass jedem ein grundsätzliches »Recht auf soziale Teilha-
be« (Menke 2015: 223)25 zusteht. Dieses Recht soll verwirklicht wer-
den durch positive Rechte bzw. den Bewertungsmaßstab für dieselben 
darstellen. 

Egalitaristische Gerechtigkeitskonzeptionen, so meine These, erläu-
tern nun genauer, was es heißen könnte, sozial teilzuhaben, entweder, in-
dem sie erläutern, was es heißen würde an einer gerechten Gesellschaft 
oder einer gegebenen Gesellschaft teilzuhaben.26 

Mit der ersten Variante, die sich auf die Teilhabe an einer gerech-
ten Gesellschaft bezieht, sind solche Theorien gemeint, die besagen, 
dass in einer idealen gerechten Gesellschaft allen gleichermaßen be-
stimmte Güter zukommen sollten.27 Das sind in meiner Terminologie 

25		 Oder »das gleiche Recht auf soziales Leben […] das ›Recht auf die Existenz‹, 
das Recht auf Leben« (Menke 2015: 285). Vgl. Menkes Ausführungen zum 
»biopolitische[n] Kontext« (Menke 2015: 159ff.).

26		 Ich vermute, dass diese Unterscheidung zwischen zwei Typen des Egalitaris-
mus Ähnlichkeiten zu dem Unterschied zwischen distributive equality und 
social oder relational equality aufweist. Vgl. exemplarisch zu der im angel-
sächsischen Kontext geführten Debatte darüber: Schemmel 2011.

27	 	 In gewisser Weise wird hier ein Schritt zurück zu einem vormodernen 
Rechtsverständnis gegangen: Es geht um die Verteilung von Anteilen an ei-
ner als gerecht angesehenen Gesellschaftsordnung (einer Ordnung, in der 

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

distributiv-egalitaristische Theorien. Um welche Güter es sich handelt, 
ist dabei umstritten. Es werden typischerweise drei verschiedene Arten 
von zu verteilenden Gütern unterschieden: Ressourcen (Rawls, Ronald 
Dworkin), Wohlergehen (Richard M. Hare) und Fähigkeiten (bzw. capa-
bilities, Martha Nussbaum und Amartya Sen) (vgl. Hinsch 2016: 80f.). 
Eine Gesellschaft ist demnach gerecht, wenn alle die gleichen Ressour-
cen, das gleiche Level an persönlichem Wohlergehen oder dieselben Fä-
higkeiten haben. 

Beim capability-Ansatz ist es so, dass die Bestimmung dessen, was da-
für notwendig ist, behaupten zu können, dass eine bestimmte Fähigkeit 
bei einer Person vorhanden ist, nicht nur abhängig ist von den Grund-
voraussetzungen der Person, sondern auch von dem Kontext, in dem sie 
sich bewegt. Was es etwa heißt, die Grundfähigkeit, geographisch mobil 
zu sein, ausgebildet zu haben, heißt für Gehbehinderte etwas anderes als 
für nicht-Gehbehinderte sowie für Menschen, die in einem Hochgebirge 
leben und Menschen, die auf einer Insel leben.28 Trotz dieser Kontextab-
hängigkeit dessen, was es heißt, eine Fähigkeit tatsächlich auszubilden, 
sind die Fähigkeiten selbst für alle Menschen gleich.29 Eine Gesellschaft 
ist gerecht, wenn die für ein menschliches Leben wichtigen Fähigkeiten 
gleich verteilt sind. 

Im Gegensatz dazu gibt es egalitaristische Gerechtigkeitstheorien, die 
noch stärker kontextbezogen sind und bloß konstatieren, dass es gerecht 
ist, wenn jede und jeder an dem, was für eine gegebene Gesellschaft be-
deutend ist, auch teilhat. Dasjenige, was in einer gegebenen Gesellschaft 
als wichtig und deshalb als Wert daran teilzuhaben gilt, muss sich nicht 
notwendig in der Sprache von Gütern fassen lassen. Als so eine Version 
egalitaristischen, aber eben nicht distributiv-egalitaristischen Gerechtig-
keitsdenkens verstehe ich Frasers Beschreibung der Grundorientierung 
der Gerechtigkeit an der Norm der »partizipatorischen Parität« (Fraser 
und Honneth 2003: 54): »Nach dieser Norm erfordert die Gerechtigkeit 
gesellschaftliche Vorkehrungen, die allen (erwachsenen) Gesellschafts-
mitgliedern erlauben, miteinander als Ebenbürtige zu verkehren.« (Fra-
ser und Honneth 2003: 54f.) Fraser schlägt vor, dass dafür – ›in heutigen 

alle gleich viele Güter haben). Vgl. meine Darstellung des ersten Teils von 
Menkes Kritik der Rechte zu Beginn dieses Kapitels. Da ich mich für die 
Darstellung der Beherrschungsform der Normalisierung auf eine andere 
egalitaristische Gerechtigkeitskonzeption beziehe, ist diese Überlegung aber 
für den weiteren Argumentationsverlauf unerheblich. 

28		 Zur Kontextabhängigkeit des capability-Ansatzes, siehe: Culp 2014b: 158.
29		 Obwohl es also kontextabhängig ist, was für Güter notwendig sind, um 

eine Fähigkeit zu haben, ist die »Liste zentraler menschlicher Fähigkeiten« 
selbst kontexttranszendierend. Das kritisiert Culp, wenn er schreibt, dass 
diese Liste »der demokratischen Meinungs- und Willensbildung zu viel vor-
[gebe]« (Culp 2014b: 166).

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Gesellschaften‹ könnte man hinzufügen – »mindestens zwei Bedingun-
gen erfüllt sein« müssen, nämlich ein gewisser Grad an materieller Ver-
teilungsgerechtigkeit und eine Gewährleistung von Status-Anerkennung 
(Fraser und Honneth 2003: 55). Ich gehe nicht weiter auf die konkreten 
beiden Bedingungen ein, weil Fraser selbst betont, »daß es mehr als zwei 
sein können« (Fraser und Honneth 2003: 55, Fn. 55). Es hängt also nach 
meiner Interpretation letztlich von der gegebenen Gesellschaft ab, wel-
che Bedingungen es gewährleisten, dass sich zwei Menschen als Eben-
bürtige gegenüberstehen.30 Frasers partizipatorische Parität hilft nicht 
weiter dabei, Dissense und daran möglicherweise anschließende vernünf-
tige Übereinkünfte darüber, was Ebenbürtigkeit in einer konkreten Ge-
sellschaft bedeutet, zu konzeptualisieren.31 

Diese zweite Form des Egalitarismus scheint Menke im Sinn zu haben, 
wenn er von der Ermächtigungsfunktion von Rechten schreibt. Men-
ke schreibt nämlich, dass Marx’ Kritik an der verteilungstheoretischen 
Konzeption der Gerechtigkeit der Sozialisten, die er in der Kritik des Go-
thaer Programms formuliert, selbst oberflächlich bleibt und nicht den 
Kern der normativen Idee der Sozialisten richtig erfasst: 

»Marx (und Engels) deuten die von den Sozialisten erhobenen Ansprü-
che so, daß sie sich nur auf eine gerechte Verteilung der Konsumptions-
mittel beziehen. Das verkürzt diese Ansprüche um den normativ ent-
scheidenden Punkt. Denn ihr Anspruch ist nicht nur viel weitreichender, 
sondern auch von anderer Art als die Gerechtigkeit der Verteilung. […] 
Das sozialistisch konzipierte Sozialrecht versteht die Gerechtigkeit der 
Verteilung nicht nur als die Zuteilung von Mitteln, sondern als die Be-
fähigung zur Teilhabe am sozialen Leben [….].« (Menke 2015: 285)

Wenn im folgenden Unterkapitel (3.2.2) die Beherrschungsform egalita-
ristischer Gerechtigkeit erläutert wird, dann ist es wichtig, sie als Kritik 
einer so verstandenen, nicht-distributiven, aber dennoch egalitaristischen 
Gerechtigkeitskonzeption zu verstehen.32 Dadurch wird die Kritik gegen 

30		 Damit stimme ich gewissermaßen mit Honneths Kritik an Fraser überein, 
dass »diesem Vorschlag [von zwei Bedingungen für partizipatorische Parität, 
relative ökonomische Gleichverteilung und kulturelle Statusanerkennung, 
E.N.] insofern etwas sehr Zufälliges [anhaftet], als sich kein Argument da-
für findet, warum es sich bei der Kombination von zwei bloß analytisch be-
griffenen Perspektiven gerade um diejenigen der ›Ökonomie‹ und der ›Kul-
tur‹ handeln soll.« (Fraser und Honneth 2003: 185f.)

31		 Ich verstehe Forsts Kritik an Fraser so, dass er die Rechtfertigung dessen, 
was es heißt, in einer Gesellschaft als ein/e Gleichwertige/r geachtet zu wer-
den als normativ basaler betrachtet als den Status der gleichwertigen Teil-
habe an der (bloß gegebenen, aber nicht durch alle Betroffenen gerechtfer-
tigten) Gesellschaft (vgl. Forst 2011: 143).

32		 Weber, der als erster Materialisierungstendenzen des Formalrechts er-
kannt (und kritisiert) hat, schien die normative Grundidee einer solchen 

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

den Egalitarismus gewissermaßen stärker, da man behaupten könnte, 
dass der nicht-distributive Egalitarismus die avanciertere Version des 
Egalitarismus ist.

Materiales Recht (spezifische Rechtsform)  
und bestimmte Gesellschaft

An dieser Stelle geht es um die Frage, welche spezifische Rechtsform als 
Realisierungsform der Gerechtigkeit von einer egalitaristischen Gerech-
tigkeitskonzeption gefordert wird und welches Gesellschaftsbild von ihr 
implizit vorausgesetzt wird. Bezogen auf Ersteres muss an dieser Stel-
le wieder eine Vorbemerkung zum Verhältnis der spezifischen Rechts-
form, »materiales Recht«33, und dem Rechtsgebiet des Sozialrechts ge-
macht werden. 

Wie beschrieben stützt sich Menkes Analyse des Privatrechts und der 
ihm eigenen Beherrschungsform, Ausbeutung (als Machtstabilisierung), 
auf Marx (s.o.). Marx’ Diagnose der Ausbeutung in kapitalistisch-bür-
gerlichen Gesellschaften soll nun aber nicht nur eine Diagnose über be-
stimmte Probleme eines Rechtsgebiets, nämlich des Privatrechts, sein, 
sondern die Diagnose der Ausbeutung soll eine gesamtgesellschaftliche 
Problemkonstellation benennen. Marx setzt nichtsdestotrotz beim Pri-
vatrecht an – und das bleibt die einzige Rechtsgestalt, die er analysiert –, 
weil »das bürgerliche Privatrecht […] nach Marx die einzige strukturell 
notwendige Rechtsgestalt der bürgerlichen Gesellschaft [ist]« (Menke 
2015: 272).34 Im Anschluss an François Ewald hält Menke dies für »em-
pirisch falsch«. Neben dem »Privatrecht (eingeschlossen das zur Regu-
lierung seiner Hervorbringung und Erhaltung notwendige öffentliche 
Recht)« sei die bürgerliche Gesellschaft »zugleich und unhintergehbar 
durch ein zweites Rechtskonzept bestimmt: die sozialen Rechte oder 

Materialisierung auch in dem zweiten egalitaristischen Sinne gesehen zu 
haben. Er schreibt an einer Stelle, dass es um die »[…] Anerkennung der 
Durchschnittsauffassung der Interessenten, also eines […] Merkmals we-
sentlich faktischer Art [gehe, E.N.], als des von dem Interessenten befugter-
maßen durchschnittlich erwarteten und deshalb von der Justiz zu akzeptie-
renden Normalmaßstabs«. (Weber 2005 [1922]: 647) 

33		 In Habermas’ Systematisierung ist das materiale Recht die bevorzugte (spe-
zifische) Rechtsform des sozialstaatlichen Paradigmas (vgl. Habermas 1994 
[1992]: 494).

34		 »Marx’ Argument ist: (i) Die bürgerliche Gesellschaft ist als politisch-
ökonomische Klassenherrschaft bestimmt. (ii) Für diese Herrschaftsform 
ist die Form des bürgerlichen Privatrechts konstitutiv. Also: (iii) Es gibt mit 
dem bürgerlichen Privatrecht nur eine für die bürgerliche Gesellschaft not-
wendige Rechtsgestalt.« (Menke 2015: 282)

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

besser das Sozialrecht« (Menke 2015: 282). Daran verwundert nun zu-
nächst einmal, dass das Sozialrecht – heute in Deutschland zumindest35 
– Teil des Verwaltungs- und damit des öffentlichen Rechts ist. Wenn das 
öffentliche Recht bereits als zur »Hervorbringung und Erhaltung« (s.o.) 
des Privatrechts ausgewiesen wurde, ist nicht einsichtig, warum Menke 
die Eigenlogik des Sozialrechts (das schon Teil des öffentlichen Rechts 
ist, welches als Stütze des Privatrechts fungiert) eigens betont. Für Menke 
scheint es davon abgesehen jedenfalls so zu sein, dass die gesamte Logik 
des modernen Rechts über die formale Rationalität, die paradigmatisch 
das bürgerliche Recht prägt, und die materiale Rationalität, die paradig-
matisch das Sozialrecht prägt, zu erfassen ist. Privatrecht und Sozialrecht 
(nicht nur das Privatrecht wie bei Marx), so scheint es, konstituieren die 
bürgerliche Gesellschaft bzw. ihre paradigmatischen Rationalitäten be-
stimmen die gesamte Logik des modernen Rechts.

Wie bei der spezifischen Rechtsform des formalen Rechts möchte ich 
nun wieder mit Teubner die interne Rationalität des materialen Rechts 
beschreiben. Zuvor seien noch zwei Punkte angemerkt: Teubner be-
schreibt, erstens, sowohl die materiale als auch die reflexive Rationa-
lität des Rechts im Gegensatz zur formalen als responsiv.36 Teubners 
Analyse geht, zweitens, von Weber aus, der bereits Anfang des 20. Jahr-
hunderts Materialisierungstendenzen des Rechts benannte. Waren die-
se damals bloß »marginal«, erscheinen sie Teubner Anfang der 1980er 
Jahre als der »dominante neuere Entwicklungstrend« (Teubner 1982: 
15). Wie schon bei der Beschreibung der spezifischen Rechtsform des 
formalen Rechts beziehe ich mir hier nur auf das, was Teubner im An-
schluss an Habermas interne Normrationalität nennt und vernachlässi-
ge aus denselben obengenannten Gründen die Norm- und Systemratio-
nalität. Teubner schreibt:

»Die ›interne Rationalität‹ wandelt sich, insofern die vorherrschende 
Regelorientierung von einer zunehmenden Zweckorientierung37 über-
lagert wird. Statt einer strikten Anwendung präzis definierter Rechts-
normen (Konditionalprogramme) verwalten jetzt Rechtsexperten eher 

35		 Dies anzuführen ist dadurch verbürgt, dass Menke selbst in seinen Erläu-
terungen auf das aktuelle deutsche Sozialgesetzbuch verweist (vgl. Menke 
2015: En. 251 auf 460f., verwiesen von 288). 

36		 In dem Aufsatz, den ich verwende, kommt Teubner überhaupt erst dazu, 
die Kategorie der reflexiven Rationalität einzuführen (vgl. Kapitel 8), weil 
er zeigen will, dass die von Nonet und Selznick vorgeschlagene Idee eines 
responsiven Rechts sich in eine materiale und reflexive Spielart untertei-
len lässt. 

37		 Forst schreibt in seiner Kritik an Fraser, dass sie (in einer von zwei mögli-
chen Lesarten jedenfalls) eine teleologische, d.h. auf Endzustände ausgerich-
tete Gerechtigkeitstheorie vorlegt (vgl. Forst 2011: 141). 

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

offen definierte Standards und vage Generalklauseln (Zweckprogram-
me).« (Teubner 1982: 25)38 

Wenn man sich nun fragt, welches (implizite) Bild von Gesellschaft eine 
Person hat, die eine Norm mit Zweckorientierung etablieren will (oder 
eine Person, die so eine Norm anwendet), erkennt man, dass Gesell-
schaft dann »als Bestimmbares« (Menke 2015: 92) gesehen werden 
muss. Denn eine Person, die eine Norm mit Zweckorientierung, die sie 
für richtig hält, vorschlägt, muss davon ausgehen, dass sie wissen kann, 
welcher Zweck für alle sinnvoll ist (und nicht nur wie die idiosynkrat-
rischen Zwecke von einzelnen begrenzt werden sollen, wie im libertä-
ren Modell). Weitergehend muss sie für die Anwendung einer solchen 
Norm wissen, wie sich Personen verhalten müssten, um diesen Zweck 
zu erfüllen. 

Habermas sieht zudem eine Parallele zwischen dem Gesellschaftsbild, 
das durch ein liberales einerseits und ein sozialstaatliches Paradigma an-
dererseits vorausgesetzt wird, nämlich: »das produktivistische Bild einer 
industriekapitalistischen Wirtschaftsgesellschaft, die so funktioniert, daß 
sie die Erwartung sozialer Gerechtigkeit nach der einen Lesart über die 
privatautonome Verfolgung je eigener Interessen erfüllt, nach der ande-
ren Lesart gerade dadurch zunichte macht.« (Habermas 1994 [1992]: 
491) D.h. gewissermaßen, dass aus liberaler Sicht jeglicher Versuch, so-
ziale Gerechtigkeit substanziell bestimmen zu wollen, fehlschlägt, wäh-
rend aus sozialstaatlicher Sicht jeder Versuch fehlschlagen muss, das Er-
reichen sozialer Gerechtigkeit gesellschaftlichen Kräften zu überlassen.39

3.2.2 Normalisierung als Beherrschungsform  
egalitaristischer Gerechtigkeit

Die Beherrschungsform, Normalisierung, die ich im Anschluss an Menke 
als Beherrschungsform einer egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption 
beschreiben will, muss spezifischer als Beherrschungsform nicht-distri-
butiver egalitaristischer Gerechtigkeit angesehen werden. Damit ist ei-
nerseits der häufig geäußerte Paternalismusvorwurf (vgl. Hinsch 2016: 
80f.) an distributiv-egalitaristischer Gerechtigkeit weniger zentral und 
andererseits ist Forsts Kritik an dem distributiven Gerechtigkeitsbild, 
die ein wichtiger Ausgangspunkt für die Entwicklung seiner eigenen Ge-
rechtigkeitskonzeption ist, meiner Ansicht nach zwar richtig, aber nicht 

38		 Vgl. Calliess 1999: 19.
39	 	Bezogen auf die Dimension der Systemrationalität von materialem Recht 

schreibt Teubner, dass das Recht in seiner materialisierten Form (anders als 
das formale Recht) unmittelbar Ziele des Wohlfahrtsstaates umsetzen und 
ihn somit reproduzieren kann (vgl. Teubner 1982: 25).

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

identisch mit der Normalisierungskritik. Die Idee des Antipaternalismus 
ist es, Individuen vor unangemessenen Eingriffen des Staates in ihr Pri-
vatleben zu schützen. Es geht also um eine explizite Machtbegrenzung 
des Staates. Bei der Normalisierungskritik richtet sich die Kritik hinge-
gen an politisch ungewollte Nebeneffekte bestimmter Politiken – so ist 
beispielsweise die Berücksichtigung von Trauerzeiten für Individuen po-
litisch erwünscht, unerwünscht ist aber, dass Trauernde dadurch in eine 
gesellschaftliche Normaltrauerzeit gezwängt werden, die ihren eigenen 
Trauerprozess womöglich eher behindert, als dass ihm Rechnung getra-
gen wird. Die Normalisierungskritik ist auf diese Weise gewissermaßen 
subtiler als das liberale Desiderat, Paternalismus zu vermeiden. Nichts-
destotrotz ist es so, dass sich die Normalisierungskritik sowie die Pater-
nalismuskritik typischerweise beide gegen wohlfahrtsstaatliche Politiken 
richten. Forsts Kritik an dem distributiv-egalitaristischen Gerechtigkeits-
bild, die er vor allem in seinem Aufsatz »Zwei Bilder der Gerechtigkeit« 
ausführt, möchte ich kurz darstellen, bevor ich dann auf die Normali-
sierungskritik eingehe. 

In dem Aufsatz kritisiert Forst ein distributionstheoretisches Gerech-
tigkeitsbild aufgrund von vier Problemen und stellt ihm eine »radika-
le, kritische Vorstellung« der Gerechtigkeit entgegen (Forst 2011: 32). 
Forsts Kritik eines distributiven Gerechtigkeitsbilds ist nicht nur eine 
Kritik an einer egalitaristisch-distributiven Gerechtigkeitskonzeption im 
obigen Sinne sondern auch der Gerechtigkeitsströmung des »sufficien-
tarianism« (Forst 2011: 35). Das liegt daran, dass Forst auch dem suf-
ficientarianism ein grundsätzliches Denken im Rahmen eines distribu-
tiven Gerechtigkeitsbildes unterstellt, also einen Bezug auf Fragen nach 
»Mangel oder Überfluss« an Gütern und nicht auf »gerechte[] Verhält-
nisse[] zwischen Menschen« (worum es nach Forst eigentlich bei der 
Gerechtigkeit gehen sollte) (Forst 2011: 36).40 Das erste der vier Pro
bleme eines distributiven Gerechtigkeitsbilds, in dem es »an erster Stel-
le darauf ankommt, was Einzelnen im Sinne der Gerechtigkeit an Gü-
tern zukommt – wer was ›erhält‹« (Forst 2011: 31), ist, dass es die Frage 
danach ausblendet, woher die zu verteilenden Güter eigentlich kom-
men, die Frage der Produktion (vgl. ebd.). Das zweite Problem ist, dass 
dieses Bild auch ausblende, wer die Macht hat, diese Güter zu vertei-
len (vgl. ebd.). Diese beiden ersten Probleme einer distributiven Vorstel-
lung von Gerechtigkeit werden – und darauf verweist Forst (Forst 2011: 
31, Fn. 7) – bereits von Young offengelegt. Das dritte Problem sei, dass 
den Subjekten der Gerechtigkeit einfach bestimmte Ansprüche auf Güter 

40		 Ich blende Theorien des sufficientarianism hingegen aus, weil ich sie gar 
nicht als Gerechtigkeitstheorien (in dem in Kapitel 2 bestimmten Sinne) ver-
stehe und nicht bloß, wie Forst, als fehlgeleitete Gerechtigkeitstheorien. Vgl. 
Kapitel 2, Fn. 45.

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

zugeschrieben würden, ohne dass sie selbst mit darüber befinden könn-
ten, welche Ansprüche aus ihrer Sicht notwendig für die Gerechtigkeit 
sind. Die Adressaten der Gerechtigkeit würden dadurch zu »passiven 
Empfängern« (Forst 2011: 31).41 Viertens würde kein ausreichend gro-
ßer Unterschied zwischen Mangelzuständen jeglicher Art und ungerech-
ten Zuständen gemacht. Laut Forst mache es aber einen bedeutenden 
Unterschied, ob jemand wegen einer Naturkatastrophe einen Mangel er-
leidet oder etwa wegen ungerechter ökonomischer Strukturen (vgl. Forst 
2011: 31f.).42 Forst ordnet Rawls, was vielleicht überraschen mag, nicht 
dem distributionstheoretischen Gerechtigkeitsbild zu (vgl. Forst 2011: 
44–47).43 Inhaltlich gesehen ist insbesondere die dritte Kritik Forsts an 
einem distributiven Gerechtigkeitsbild, wozu in meiner Terminologie ein 
egalitaristisch-distributives gehört, nah an der Normalisierungskritik, 
obwohl er hier auch eher eine Paternalismuskritik übt (s.o.). 

Die Beherrschungsform der Normalisierung (bzw. der »Disziplinie-
rung, Formierung und Normalisierung«)44 unterscheidet sich von der 
Ausbeutung zunächst dadurch, dass sie nicht die Herrschaft einer Grup-
pe über eine andere Gruppe ist (»in Produktionsverhältnissen«), son-
dern »Herrschaft der Gesellschaft [oder des Sozialen] über die Individu-
en« und zwar in »Kommunikations- oder Partizipationsverhältnissen« 
(Menke 2015: 286). Bei der Ausbeutung geht es also um »die Herrschaft 
von gleichen und freien Subjekten über andere gleiche und freie Subjekte: 
Herrschaft durch Verträge« und bei der Normalisierung um »die Herr-
schaft einer Einrichtung über ihre Mitglieder: Herrschaft durch Teilha-
be« (Menke 2015: 289). Ausbeutung funktioniere »horizontal« und sei 
eine »Herrschaft-zwischen – intersegmentäre Herrschaft« (Menke 2015: 
289, 290). Normalisierung hingegen operiere »vertikal« und sei eine 
»Herrschaft-in – institutionelle Herrschaft« (Menke 2015: 290). Den-
noch ist die Herrschaft in beiden Fällen als Individuen subjektivierend 

41		 Vgl. dazu das Zitat von Rupp, das Habermas im Kontext seiner Auseinan-
dersetzung mit der Kritik am sozialstaatlichen Paradigma zitiert: »›Teilha-
be ist der Gegensatz freiheitlichen ›Eigenhabens‹, läßt individuelle Selbstent-
scheidung, Selbstverwirklichung und Selbstverantwortung in bloß passiver 
Partizipation des einzelnen an vorgefertigten Stücken des allgemeinen So-
zialprodukts aufgehen und beschränkt die ›Freiheit‹ des einzelnen auf das 
Recht, den ihm zugewiesenen Anteil in Empfang zu nehmen und im Sinne 
der Gebrauchsanweisung auch zu verwenden.‹« (Habermas 1994 [1992]: 
491) 

42		 Vgl. 6.1.
43		 Mehr zu Forsts Verhältnis zu Rawls, siehe Einleitung zu II.
44		 Die Disziplinierungs- bzw. Normalisierungskritik geht auf Foucaults Analy-

sen der Disziplinarmacht von Gefängnissen, psychiatrischen Einrichtungen 
und Bildungsinstitutionen zurück (vgl. Foucault 2014 [1975] und Foucault 
2016 [1961]).

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

zu verstehen, d.h., dass im Falle der Ausbeutung nicht die Arbeiterklasse 
als ganze beherrscht wird, sondern jede/r einzelne Arbeiter/in als Arbei-
ter/in. Die Individuen als Adressaten von Ausbeutung und Normalisie-
rung werden jedoch jeweils unterschiedlich angesprochen: als »Willkür-
subjekte« (Ausbeutung) bzw. als »Interessensubjekte« (Normalisierung) 
(Menke 2015: 289). Dies sei eine Unterscheidung hinsichtlich ihrer »ju-
ridischen Adressierung« (Menke 2015: 290). 

Die Normalisierung wie die Ausbeutung stellen an der Oberfläche eine 
andere Art der Adressierung dar als tiefenstrukturell, sie sind Formen 
der ›anderen‹ Herrschaft (bzw. in meiner Terminologie Beherrschung) 
des Rechts. Die Oberflächenstruktur der Herrschaft eines Rechts, das 
ein ›Recht auf soziale Teilhabe‹ realisiert, ist, dass es jeder und jedem die 
Möglichkeit geben möchte, an gesellschaftlich wertvollen Institutionen 
teilzuhaben. An der Oberfläche ist es also so, dass der Einzelnen und dem 
Einzelnen damit »gleich[e] Anerkennung« zugestanden wird, das Sozial-
recht verfährt »egalitär« (Menke 2015: 293). Diese gleiche Anerkennung 
in Form des Ziels, jedem gleiche soziale Teilhabe zu ermöglichen, schlägt 
jedoch in die »soziale[] Herrschaft der Normalisierung« um (Menke 
2015: 288). Das liegt zunächst einfach daran, dass bestimmt werden 
muss, wozu die einzelnen ermächtigt werden sollen. Der Staat normali-
siert zunächst dadurch, dass er jede und jeden zu demselben ermächtigt: 
»[E]r [kann] festlegen […], worin die soziale Teilhabe besteht« (Menke 
2015: 295). Das ist nur problematisch, wenn die soziale Teilhabe nicht 
im Sinne der Ermächtigten ist. Damit sie in ihrem Sinne wäre, müssten 
sie mitbestimmen, worin soziale Teilhabe bestehen sollte. Laut Menke ist 
das Ziel der sozialen Teilhabe allerdings die »Produktion des kommodifi-
zierten Subjekts« (Menke 2015: 294). Das kommodifizierte Subjekt, der 
»›[…] Lohnarbeiter‹« (Menke 2015: 294), ist wiederum ausbeutungsvul-
nerabel. Anstatt dass das Ziel der sozialen Teilhabe durch die Teilhaben-
den anders bestimmt würde, wird ihre »politische Teilnahme« durch die 
Ermöglichung von Konsum »kompensiert« (Menke 2015: 294). Diese 
undemokratische (Konsum statt politischer Teilnahme) und der Ökono-
mie (Kommodifizierung) zuspielende Zielsetzung sozialer Teilhabe stellt 
den ersten Explikationsschritt der Verwandlung von gleicher Anerken-
nung zu Normalisierung dar. Der zweite Explikationsschritt läuft über 
den Fokus auf den Zusammenhang der Ermächtigungsfunktion und der 
Eigenwille-legalisierenden Funktion der Rechte. Auch wenn das Sozi-
alrecht seine Ziele festlegen kann, kann es diese Ziele nicht unmittel-
bar umsetzen. Das Sozialrecht vergibt nämlich nur Rechte zur sozialen 
Teilhabe (und nicht unmittelbar soziale Teilhabe): »Die soziale Teilhabe 
wird als subjektives Recht ermöglicht und erscheint daher in der Gestalt 
privat angeeigneter Vermögen (zur Verwirklichung der eigenen Inter-
essen).« (Menke 2015: 295) Wenn ich ein Recht auf Arbeit habe, wer-
de ich nicht unmittelbar gezwungen zu arbeiten. Diese Unfähigkeit des 

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

Staates, den Zwang zur Arbeit durchzusetzen, wird allerdings dadurch 
ausgeglichen, dass nun die Herrschaftsform der Ausbeutung wieder zu 
Hilfe kommt. Das geschieht etwa, wenn Arbeitssuchende sich vertraglich 
dazu verpflichten, den Anweisungen der Arbeitsagentur zu folgen: mit 
der Unterschrift unter »›Eingliederungsvereinbarungen‹« (Menke 2015: 
296) etwa. Sie haben sich dann freiwillig dazu entschieden (und dies ver-
traglich abgesichert), dass sie ihr ›Recht auf Arbeit‹ einfordern wollen 
(Eigenwille legalisierende Funktion der subjektiven Rechte). Damit hat 
der Staat mithilfe der »Herrschaft der Verträge« also seine Normalisie-
rungsfunktion vollständig erfüllt. 

Allgemeiner gesprochen bedeutet Normalisierung den Umschlag von 
der gleichen Anerkennung der einzelnen und des einzelnen im Sinne sei-
ner Möglichkeit am Sozialen teilzuhaben in den Zwang, am (gegebe-
nen) Sozialen teilhaben zu müssen. Dieser Zwang ist dabei nur ein nicht 
wünschenswerter Zwang, wenn das Soziale, an dem teilzuhaben man ge-
zwungen ist, kein gutes oder gerechtes Soziales ist, sondern eines, wel-
ches auf die Erzeugung von ökonomischem Mehrwert ausgerichtet ist. 
Eine offene Frage ist an dieser Stelle, wie das gute oder gerechte Soziale 
bestimmt werden sollte oder könnte: durch die politische Teilnahme der 
Betroffenen oder durch die (moral-)philosophische Rechtfertigung des-
sen, was ein gutes oder gerechtes Soziales ausmacht?

Solche Normalisierungstendenzen werden vielfach diskutiert, bei-
spielsweise auch von Habermas (Habermas 1994 [1992]: 105, 498, 
502)45 oder Wendy Brown (Brown 1995: 95–134). 

***

In Menkes Systematik ist es entscheidend, dass Ausbeutung und Nor-
malisierung nicht separate Formen der ›anderen‹ Herrschaft, der Beherr-
schung, des Rechts sind, sondern beide zusammen kennzeichnend sind 
für das moderne bürgerliche Recht, welches ein Recht der Rechte ist. In 
meiner Systematik möchte ich das nicht bestreiten, sondern vorschlagen, 
dass libertäre und egalitaristische Theorien der Gerechtigkeit jeweils eine 
normative Deutung »der Grundidee der bürgerlichen Rechtsordnung« 
(über)betonen und ausführlich systematisieren (Menke 2015: 298). 

Im letzten Abschnitt habe ich bereits den Zusammenhang von Nor-
malisierung und Ausbeutung ausgehend von der Normalisierung dar-
gestellt (vgl. Punkt (ii) ab S. 291 in Menke 2015). Der Zusammenhang 
von Ausbeutung und Normalisierung ausgehend von der Ausbeutung 
ist folgendermaßen zu verstehen (Punkt (i) bei Menke). Der Grund für 

45		 Die Problematik »der Foucaultschen Normalisierung des passiven Genusses 
paternalistisch verliehener Rechte« beschreibt Habermas als Problem »so-
zialstaatlicher Massendemokratien« bzw. des sozialstaatlichen Paradigmas 
(Habermas 1994 [1992]: 105).

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

das Herrschaftsmoment der Ausbeutung ist die ›Legalisierung der Ei-
genwillens‹-Funktion subjektiver Rechte. Der Eigenwille ist normativ 
nicht strukturiert, es ist kein gerechtfertigter oder autonomer Wille, son-
dern der Wille im Sinne des willkürlichen Wollens. Aber dieser unbe-
stimmte Wille darf nur in bestimmten »Grenzen« willkürlich sein und 
diese Begrenzung folgt dem Prinzip der Gleichheit: »In ihrer modernen 
Form erfolgt diese Begrenzung durch das Prinzip der Gleichheit« (Men-
ke 2015: 291). Die Grenzziehung durch das Prinzip der Gleichheit bil-
det den Übergang zur ›Normalisierung‹. Das Subjekt der Willkürfreiheit 
wird als eines normalisiert, dass sich wie alle anderen Willkürsubjek-
te in denselben »Grenzen der Gleichheit« bewegt (Menke 2015: 292). 

Normalisierung und Ausbeutung als Herrschaftsmomente der beiden 
Funktionen der Rechte, der Ermächtigungs- und der Eigenwillensfunk-
tion, sind also Herrschaftsmomente desselben modernen bürgerlichen 
Rechts und bedingen sich gegenseitig. Gleichzeitig verhalten sie sich auch 
kritisch zueinander: Normalisierung kann (aus libertärer Perspektive) 
kritisiert werden, indem beanstandet wird, dass sie eine Form sozialer 
Herrschaft ist, die die Möglichkeit von Individuen beeinträchtigt, nach 
ihrem Eigenwillen zu handeln. Ausbeutung kann von der anderen Seite 
(aus egalitaristischer Perspektive) in dem Sinne kritisiert werden, dass 
sie die Herrschaft einer gesellschaftlichen Gruppe über eine andere be-
deutet und somit die gleiche Teilhabe am Sozialen verunmögliche. Beide 
Seiten »kämpfen um die Macht […], wie die bürgerliche Rechtsordnung 
im Kern verfaßt sein soll« (Menke 2015: 298). Menke nennt diese Form 
der Kritik (sowohl von libertärer als auch von egalitaristischer Seite) die 
»soziale Kritik des Rechts«, eine Kritik, die die sozialen Herrschaftsmo-
mente aufzeigt, die eine Extrapolation jeweils einer Seite des modernen 
bürgerlichen Rechts zur Folge hat (Menke 2015: 297). 

Darüber hinaus gibt es, laut Menke, eine »politische Kritik des 
Rechts«, die ausweist, dass das »Recht, als Privatrecht oder als Sozial
recht, […] nur im Akt seiner Selbstbehauptung im Kampf um die he-
gemoniale Interpretation der Grundidee des bürgerlichen Rechts [be-
steht]« (Menke 2015: 299). Soziale und politische Kritik sind wiederum 
durch »eine Dialektik von Blindheit und Einsicht« verknüpft (Menke 
2015: 297). Die soziale Kritik (egal von welcher Seite) kann nicht die 
Geschichte, den Prozess, verstehen, der eine Rechtsgestalt (Privat- oder 
Sozialrecht) zur hegemonialen gemacht hat, die deshalb soziale Herr-
schaft ausübt (Ausbeutung oder Normalisierung); die politische Kritik 
kann hingegen nicht sehen, dass eine bestimmte Rechtsgestalt tatsäch-
lich hegemonial ist und deshalb auch eine soziale Herrschaft ausübt, 
obwohl es nicht notwendig ist, dass es diese Rechtsgestalt ist, die he-
gemonial ist: 

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

»So wie die soziale Kritik des Rechts daher nicht dessen Entstehung 
begreifen kann, so begreift die politische Kritik nicht, wie es besteht: 
Sie kann nicht begreifen, wie es zur Etablierung bestimmter Rechtsge-
stalten kommt. Das ist der blinde Punkt der politischen Kritik, an dem 
die Einsicht der sozialen Kritik greift: Während der politischen Kritik 
die Erstarrung des – an sich – flüssigen Sinns zu einer festen Gestalt, der 
Umschlag der – ursprünglichen – Kontingenz der Setzung in die Not-
wendigkeit der zweiten Natur, immer rätselhaft bleiben muß, erkennt 
die soziale Kritik darin den Sinn des Rechts: Seine soziale Logik be-
steht eben darin, eine bestimmte normative Ordnung zu etablieren, die 
ebenso bestimmte Verhältnisse sozialer Herrschaft ermöglicht.« (Men-
ke 2015: 300f.)

Die soziale Kritik treibt die »leerlaufende Dynamik des bürgerlichen 
Rechts« (Menke 2015: 303) an. Die soziale Kritik wird zur »Selbstkri-
tik« (Menke 2015: 305), wenn die Egalitären auch Normalisierung kri-
tisieren und die Libertären Ausbeutungsverhältnisse. Diese Selbstkritik 
schließt auch die politische Kritik ein, weil sie nicht eine vereinseitigte 
Perspektive einnimmt. Die soziale und die politische Kritik des Rechts 
sind für Menke beides bürgerliche Formen der Kritik, die es nicht über-
winden können, weil sie nur den Gegensatz und nicht die »Einheit« 
von Sozialrecht und Privatrecht denken können (Menke 2015: 305). 
Menke selbst will im Gegensatz dazu eine wahre Kritik des bürgerli-
chen Rechts verfolgen, die die Form des bürgerlichen Rechts überwin-
det (Menke 2015: 306). Wenn die beiden Seiten der sozialen Kritik die 
Gerechtigkeitsperspektiven von Egalitären und Libertären repräsentie-
ren, dann extrapolieren Theorien der radikalen Demokratie – bzw. die 
radikaldemokratische Dimension kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit – 
gewissermaßen die politische Kritik.46

46		 Vgl. 7.6.

LIBERTÄRE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

4. Positionierung des Begriffs der 
Gerechtigkeit in der zeitgenössischen 

deutschen Kritischen Theorie

In diesem Kapitel möchte ich die Theorieentwürfe von drei zeitgenössi-
schen deutschen1 Autor/innen in den Blick nehmen, die sich selbst alle 
drei als mehr oder weniger in der Tradition der Kritischen Theorie ste-
hend verstehen und (herkömmliches) Gerechtigkeitsdenken ablehnen. 
Ich gehe Axel Honneths, Rahel Jaeggis und Hartmut Rosas Vorschläge 
für eine zeitgemäße kritische Gesellschaftstheorie nacheinander durch 
und zeige, dass sie tatsächlich jeweils den drei Merkmalen eines allge-
meinen Gerechtigkeitsbegriffs (Kapitel 2) nicht entsprechen. Davor seien 
zwei Hinweise gegeben: zur Auswahl dieser drei Autor/innen und zum 
Verhältnis der Auseinandersetzung mit diesen drei Autor/innen zur Dar-
stellung der Beherrschungsformen einer libertären und egalitaristischen 
Gerechtigkeitskonzeption im letzten Kapitel (3.). 

Es ist zunächst wichtig, dass Honneth, Jaeggi und Rosa mit ihren Vor-
schlägen für eine kritische Theorie der Gesellschaft einen vergleichbaren 
Gegenstandsbereich bearbeiten wie herkömmliche Gerechtigkeitstheori-
en. Die relevante Fragestellung ist, wie man eine gegebene Gesellschaft 
oder soziale Konstellation normativ bewertet. Disziplinär geht es um 
Fragen, die im Bereich der Politischen Philosophie oder Sozialphiloso-
phie zu verorten sind (vgl. Kapitel 5). In Bezug auf den herkömmlichen 
Gerechtigkeitsbegriff spielt auch die Disziplin der Rechtsphilosophie 
eine Rolle, aber nur, weil dem Recht als Realisierung der Gerechtigkeit 
oder als empirisch wichtiger Bestandteil gegebener Gesellschaften eine 
entscheidende Rolle zugeschrieben wird und nicht wegen eines Interes-
ses an Recht als solchem. Entscheidend ist, dass weder Honneths, Jaeggis 
und Rosas Theorieentwürfe noch der herkömmliche Gerechtigkeitsbe-
griff in der Moralphilosophie oder Ethik richtig verortet wären. Es geht 
speziell um normative Fragen im gesellschaftlichen Kontext und nicht 
etwa um interpersonale oder individuelle Moral. 

Die Auseinandersetzung mit Honneth, Jaeggi und Rosa wird nicht zei-
gen, dass sie das Gerechtigkeitsvokabular ablehnen, weil sie die Beherr-
schungsformen der Ausbeutung und Normalisierung vermeiden wollen. 

1	 	 Ich wähle diese drei Autor/innen freilich nicht deshalb aus, weil sie deutsch 
sind, sondern weil sie bereits über Jahrzehnte ein eigenes Programm der Kri-
tischen Theorie entwickeln. Das tun nicht alle Wissenschaftler/innen, die in 
dieser Traditionslinie arbeiten. In der Einleitung zu Teil II erläutere ich, wa-
rum ich die Theorieentwürfe von Benhabib und Fraser, die allerdings auch 
unter diese Beschreibung passen, nicht weitergehend untersuche.

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

Hingegen soll vor allem deutlich werden, dass sich ihre Herangehenswei-
se tatsächlich von der einer herkömmlichen Gerechtigkeitstheorie unter-
scheidet – wobei auch die drei Merkmale der herkömmlichen Gerechtig-
keit selbst noch stärker konturiert werden sollen. Zudem soll noch ein 
(vermeintlich) anderes Problem der herkömmlichen Gerechtigkeitstheo
rie, dass sie Phänomene der Entfremdung nicht in den Blick bekommt, 
aufgezeigt werden. Während Ausbeutung und Normalisierung aus Per-
spektive der jeweiligen Gerechtigkeitskonzeption selbst unerwünschte 
Folgen sind, sind Entfremdungsphänomene, meinem Verständnis nach 
(vgl. 5.), aus Perspektive der Gerechtigkeit nicht selbst problematisch. 
Da das Aufzeigen von ›Entfremdung‹ aber für Honneth, Jaeggi und Rosa 
wichtig ist, um eine Gesellschaft oder einzelne soziale Phänomene ins-
gesamt als wünschenswert oder nicht auszeichnen zu können, sehen sie 
dies als Schwäche herkömmlicher Gerechtigkeitstheorien.
  

4.1 Erweiterte Gerechtigkeit: Axel Honneth

Neben der allgemeinen Begründung für die Auswahl der drei Autor/in-
nen ist Honneth für die Positionierung des von mir dargestellten Ge-
rechtigkeitsbegriffs aus zwei weiteren Gründen relevant und interessant: 

Erstens, weil Honneth neben Forst einer der wenigen Autor/innen in 
der zeitgenössischen kritischen Theorie ist, der überhaupt vorgibt, eine 
Theorie der Gerechtigkeit zu entwerfen. 2 Viele andere Autor/innen, so 
Jaeggi, Rosa und auch Habermas, grenzen sich explizit vom Gerechtig-
keitsdenken ab. Zweitens ist Honneths Gerechtigkeitstheorie dennoch 
ein systematisch anderes Unterfangen als dasjenige von Forst. Während 
Forsts Theorie dem von mir vorgeschlagenen allgemeinen Begriff der Ge-
rechtigkeit entspricht (vgl. Teil II), erweitert Honneth den allgemeinen 
Begriff der Gerechtigkeit auf radikale Art und Weise (vgl. Honneth 2011: 
22). Ziel dieses Unterkapitels ist weniger eine Bewertung von Honneths 
Ansatz vorzunehmen als zu zeigen, dass Honneth keine Gerechtigkeits-
theorie in dem in Kapitel 2 entwickelten Sinne vorschlägt. In seiner In-
tervention in die Debatte »Umverteilung oder Anerkennung« (Fraser 
und Honneth 2003) konstatiert Forst »die kategorialen Unterschiede« 
zwischen Frasers und Honneths Ansatz, wobei er sich selbst Fraser an-
schließt. Obwohl er der einen Seite (Fraser, Forst) ein besonderes In-
teresse für die »Gerechtigkeit« und Honneth für die »Selbstverwirkli-
chung« zuschreibt, nennt er beide dennoch »umfassende[] kritische[] 
Theorie[n] der Gerechtigkeit« (Forst 2011: 134f.). Ich spreche hingegen 

2	 	 Neben Forst und Honneth wären noch Young, Fraser, Ferrara, Azmanova und 
Pereira als Vertreter/innen einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit zu nen-
nen. Vgl. Neuhann und Ronge 2016. Vgl. zu Fraser auch die Einleitung zu II. 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

von Honneths erweiterter Theorie der Gerechtigkeit, um den systema-
tischen Unterschied zu »herkömmlichen Gerechtigkeitskonzeptionen« 
(Honneth 2011: 22) hervorzuheben, zu denen ich Forsts und Frasers 
rechne, was bedeutet, dass sie die drei Merkmale aus Kapitel 2 spezifi-
zieren. Auch Jaeggi schreibt Honneth einen »weiteren Gerechtigkeits-
begriff« zu (Jaeggi 2014: 23, Fn. 11). An anderer Stelle schreibt auch 
Forst Honneth »ein sehr weites Verständnis von Gerechtigkeit« zu (Forst 
2011: 51).3

Bei der Erläuterung, dass und warum Honneth einen bewusst erweiter-
ten allgemeinen Gerechtigkeitsbegriff (Konzept) im Gegensatz zu einem 
herkömmlichen verwendet, werde ich mich auf sein 2011 erschienenes 
Buch Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlich-
keit beziehen. Hier entwickelt Honneth, nach dem Vorbild von Hegels 
Grundlinien der Philosophie des Rechts (1821), seine Gerechtigkeits-
theorie. Das Recht der Freiheit führt insbesondere drei, ohnehin immer 
bereits aufeinander bezogene, Fäden von Honneths vorausgehender 
Forschung zusammen: den Vorschlag, intersubjektive Beziehungen als 
Anerkennungsbeziehungen kritisch zu analysieren (Honneth 1994a), die 
Auseinandersetzung mit den theoretischen Grenzen eines herkömmli-
chen Gerechtigkeitsdiskurses (Honneth 2004, Honneth 2012a [2000] 
und Honneth 2010) und die Reaktualisierung von Hegels Rechtsphilo-
sophie (Honneth 2001a).4

Der erweiterte Gerechtigkeitsbegriff, den Honneth verwendet, ist be-
züglich aller drei Merkmale vom Gerechtigkeitskonzept, das ich vorge-
schlagen habe (Kapitel 2), zu unterscheiden. Er ist nicht reduziert, nicht 
auf Individuen mit gleichen Rechten bezogen und fordert keine (exklu-
sive) Realisierung in Gesetzen. Da Honneth, meinem Verständnis nach, 
auch mit einer Unterscheidung zwischen allgemeinem Begriff (Konzept) 
und Konzeptionen arbeitet, findet diese Abgrenzung auf der Konzept
ebene statt. Dafür, dass Honneth auch mit einer Unterscheidung von 
Konzept und Konzeptionen der Gerechtigkeit arbeitet, spricht, dass er 
eine Methode vorschlägt, mit deren Hilfe Vorschläge für Gerechtigkeits-
konzeptionen entwickelt werden können. Diese Vorschläge der einzel-
nen Konzeptionen haben dann allerdings nicht (wie bei Rawls) die Form 
»von allein formalen, abstrakten Grundsätzen«, sondern sind inhaltlich 
gehaltvoller (Honneth 2011: 119ff.). Bevor ich detaillierter darauf ein-
gehe, wieso sich Honneths Theorie kritisch auf die drei Grundmerkmale 

3	  	Siehe dazu auch Agnes Hellers These, dass Hegels Rechtsphilosophie, an die 
Honneth anschließt (vgl. Honneth 2011: 16), nicht als moderne Gerechtig-
keitstheorie begriffen werden kann (vgl. Heller 1987: 92). Der in Kapitel 2 
entwickelte Gerechtigkeitsbegriff ist gerade als spezifisch moderner zu ver-
stehen. 

4	 	 Vgl. auch: Honneth 2014.

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

der Gerechtigkeit bezieht, sei zunächst die Grundidee seines Projekts in 
Das Recht der Freiheit beschrieben: Laut Honneth ist »›gerecht‹ [...], 
was den Schutz, die Förderung oder die Verwirklichung der Autonomie 
aller Gesellschaftsmitglieder gewährleistet« (Honneth 2011: 40f.). Die 
Autonomie wird dabei verstanden als Autonomie des Einzelnen und 
ist Ausdruck des, laut Honneth, wichtigsten Werts der Moderne, der 
individuellen Freiheit (vgl. Honneth 2011: 35). Die Idee der Gleich-
heit sei kein eigenständiger Wert neben dem der individuellen Freiheit 
(vgl. Honneth 2011: 35, Fn. 1). Die individuelle Freiheit als Autono-
mie nimmt die systematische Position ein, die ich in Bezug auf das all-
gemeine Konzept der Gerechtigkeit dem Meta-Recht auf Rechte zuge-
ordnet habe (vgl. 2.2). Sie ist der übergeordnete normative Maßstab, 
die normative Grundorientierung, von Honneths Gerechtigkeitstheo-
rie. Sowohl das Meta-Recht auf Rechte als auch Honneths individu-
elle Freiheit als Autonomie können unterschiedlich ausbuchstabiert 
werden. Honneth spricht über drei verschiedene Modelle individuel-
ler Freiheit als Autonomie, nämlich »negative Freiheit«, »reflexive Frei-
heit« und »soziale Freiheit« (Honneth 2011: 33–118). Je nach Modell 
individueller Freiheit wandelt sich auch die »methodische Vorstellung 
von Gerechtigkeit« (Honneth 2011: 42).5 Für Honneth ist das Modell 
der sozialen Freiheit die überzeugendste Interpretation des Grundwerts 
der Moderne, der individuellen Freiheit als Autonomie. Frei ist man 
demnach nicht schon, wenn man das tun kann, was man will – egal, ob 
es vernünftige Gründe dafür gibt (negative Freiheit) –, und auch nicht, 
wenn man einen reflektierten Willen hat, bei dem aber unklar bleibt, 
wie er sich in der Welt materialisieren soll (reflexive Freiheit), sondern: 

»›Frei‹ ist das Subjekt letztlich allein dann, wenn es im Rahmen 
institutioneller Praktiken auf ein Gegenüber trifft, mit dem es ein Ver-
hältnis wechselseitiger Anerkennung deswegen verbindet, weil es in des-
sen Zielen eine Bedingung der Verwirklichung seiner eigenen Ziele er-
blicken kann.« (Honneth 2011: 86)

Die methodische Perspektive auf die Gerechtigkeit ergibt sich aus die-
ser Bestimmung des modernen Grundwerts der individuellen Freiheit 
als sozialer Freiheit.6 Die Gerechtigkeit der sozialen Freiheit sucht die 
Institutionen zu bestimmen, die ein Verhältnis wechselseitiger Anerken-
nung ermöglichen. Die Bestimmung dieser Institutionen erfolgt durch 

5	 	 Vor dem Recht der Freiheit hatte Honneth bereits das methodische Ver-
ständnis von Gerechtigkeit als Distributionsgerechtigkeit kritisiert, das mit 
einem fehlgeleiteten Freiheitsbegriff als Willkürfreiheit oder negativer Frei-
heit operiere: Honneth 2004: 213–227, vgl. Neuhann und Ronge 2016.

6	 	 Für die Bestimmung der methodischen Perspektive der Gerechtigkeit der an-
deren beiden Freiheitsbegriffe, siehe für die negative Freiheit S. 55ff. und für 
die reflexive Freiheit S. 72ff.

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

die Methode der normativen Rekonstruktion (vgl. Honneth 2011: 24ff.). 
Bei der Anwendung dieser Methode können unterschiedliche Gerechtig-
keitskonzeptionen herauskommen. 

4.1.1 Keine reduzierte Perspektive

Aus Honneths Perspektive der Gerechtigkeit sind alle Institutionen, die 
individuelle Freiheit als soziale Freiheit durch Verhältnisse wechselseiti-
ger Anerkennung ermöglichen, interessant. Dabei ist die Art der jewei-
ligen Institution nicht entscheidend: ›Frei‹ sind wir sowohl als Freunde, 
Liebes- sowie Geschäftspartner/innen, als Wähler, Klägerin oder Ange-
klagte. Honneths Perspektive nimmt also nicht bloß solche Institutionen 
in den Blick, die rechtlich reguliert werden, wurden oder werden soll-
ten (vgl. 2.3), sondern auch solche sozialen Phänomene, die gar keinen 
(auch keinen vergangenen oder zukünftigen) Bezug zum positiven Recht 
haben (sollten): die Freundschaft beispielsweise, deren Wert (für die in-
dividuelle Freiheit als Autonomie) überhaupt nur dadurch besteht, dass 
sie nicht rechtlich reguliert ist und man kein Recht auf sie haben kann 
oder sollte (vgl. Honneth 2011: 237–252). 

Honneth muss bei der Auswahl der sozialen Beziehungen und In
stitutionen, die eine Gesellschaft gerecht machen, allerdings auch eine 
Auswahl treffen. Diese Auswahl ist, wie beschrieben, erstens, dadurch 
bestimmt, dass nur das, was der individuellen Freiheit als Autonomie 
(verstanden als soziale Freiheit) zuträglich ist, gerecht ist. Es gibt aller-
dings noch einen zweiten Auswahlmechanismus, nämlich, dass Hon-
neth nur Institutionen, die »zugleich [neben der Tatsache, dass sie 
zuträglich sind für individuelle Freiheit, d.h. wechselseitige Anerken-
nung ermöglichen, E.N.] Reproduktionsbedingungen der jeweils gege-
benen Gesellschaft bilden« (Honneth 2011: 20, Herv. E.N.). Ohne an 
dieser Stelle zu problematisieren, dass es womöglich nicht leichtfällt, 
dieses Kriterium anzuwenden, möchte ich bloß betonen, inwiefern es 
sich von dem Auswahlkriterium der herkömmlichen Perspektive der 
Gerechtigkeit unterscheidet und wieso ich nur die herkömmliche als 
reduzierte bezeichne, obwohl Honneth ja auch eine Auswahl treffen 
muss. Die herkömmliche Perspektive ist nämlich normativ reduziert. 
Man könnte hingegen sagen, dass Honneths Theorie bloß funktio-
nalistisch reduziert ist. Die herkömmliche Perspektive der Gerechtig-
keit interessiert sich nur für die Dinge, auf die Individuen im Sinne 
ihres (je nach Konzeption konkretisierten) Meta-Rechts auf Rech-
te einen normativen Anspruch haben. Freundschaften mögen wert-
voll sein für die individuelle Freiheit, solange man auf sie aber keinen 
(rechtlichen) Anspruch haben kann oder sollte, sind sie nicht gerech-
tigkeitsrelevant. Das bedeutet nicht gleichzeitig, dass nicht bestimmte 

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

Möglichkeitsbedingungen für Freundschaften, wie ein Mindestmaß 
an Freizeit, als Rechtsanspruch gefasst werden können oder sollten, 
aber die Freundschaft selbst ist nicht gerechtigkeitsrelevant. In Hon-
neths erweiterter Gerechtigkeitsperspektive ist hingegen jede Institu-
tion normativ von Interesse, die eine notwendige Dimension indivi-
dueller Freiheit als sozialer Freiheit verkörpert. Die Einschränkung, 
dass weitergehend aber nur die Institutionen, die gesellschaftliche Re-
produktionsbedingungen konstituieren, relevant sind, lese ich funkti-
onalistisch: Gibt es bereits eine Institution, die eine notwendige Di-
mension von individueller Freiheit angemessen und für alle zugänglich 
verkörpert, ist eine weitere solche Institution nicht gerechtigkeitsrele-
vant, weil sie nicht notwendig für die Funktionalität einer – normativ 
verbürgten – Gesellschaftsordnung ist. 

Der Unterschied in der Struktur der Auswahl von gerechtigkeitsrele-
vanten sozialen Konstellationen zwischen Honneths Theorie und einer  
der herkömmlichen Gerechtigkeit können an dieser Stelle nicht abschlie-
ßend geklärt werden, aber tentativ könnte man ihn folgendermaßen auf 
den Punkt bringen: Wenn ein Individuum in einer im herkömmlichen 
Sinne gerechten Gesellschaft lebt, dann ist sein grundlegendes Recht auf 
Rechte realisiert; in einer in Honneths Sinne gerechten Gesellschaft, in 
der ein Individuum an allen freiheitssichernden Institutionen Teil hat, 
führt dieses Individuum ein erfülltes Leben. Honneth nimmt somit die 
»Beweislast« auf sich zu zeigen, »worin [...] eine ›gesunde‹ Form des ge-
sellschaftlichen Lebens bestünde« (Forst 2011: 136).

4.1.2 Individuelle Freiheit als Autonomie –  
anstatt Gleichheit von Rechten

Die unterschiedlichen Konzeptionen individueller Freiheit bei Honneth 
implizieren auch unterschiedliche Formen ihrer Materialisierung. Dem 
herkömmlichen Begriff der Gerechtigkeit zufolge kann das ›Recht auf 
Rechte‹ als normativer Grundmaßstab zwar auch unterschiedlich spe-
zifiziert werden, aber es bleibt immer in Form eines ›Rechts auf Rech-
te‹ gegeben, d.h., dass durch positive Rechte der Anspruch auf private 
Freiheit, soziale Teilhabe oder Rechtfertigung bzw. Politik aller eingelöst 
werden sollte. Bei Honneth hingegen wird nur die negative Freiheit als 
»rechtliche Freiheit« durch subjektive Rechte realisiert (Honneth 2011: 
132–146). Reflexive Freiheit materialisiert sich als »moralische Freiheit« 
und soziale Freiheit realisiert sich in drei Sphären: dem »›Wir‹ persön-
licher Beziehungen«, dem »›Wir‹ des marktwirtschaftlichen Handelns« 
und dem »›Wir‹ der demokratischen Willensbildung« (Honneth 2011, 
siehe Inhaltsverzeichnis). Die soziale Freiheit räumt allerdings der nega-
tiven und reflexiven Freiheit in ihrer eigenen Materialisierung auch eine 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Rolle ein (vgl. Honneth 2011: 115–118).7 Honneth vertritt die Auffas-
sung, dass die Idee von individueller Freiheit als Autonomie am ange-
messensten durch die Idee sozialer Freiheit ausgedrückt wird. Die sozia-
le Freiheit wiederum drückt sich in unterschiedlichsten Institutionen aus 
– nicht nur in rechtlichen. Die normative Grundfrage, die Honneths Ge-
rechtigkeitstheorie somit stellt, ist: Welche Institutionen sind notwendig, 
um individuelle Freiheit als Autonomie (verstanden als soziale Freiheit) 
in ihrer gegenwärtigen Vielschichtigkeit zu realisieren? Die Grundfra-
ge der Gerechtigkeit wie ich sie verstehe hingegen war: Welche Gesetze 
müssen abgeschafft, welche etabliert oder geändert werden, damit das 
gleiche Meta-Recht auf Rechte einer jeden und eines jeden Betroffenen 
nicht verletzt wird?

Aus Honneths Perspektive müsste es so erscheinen, dass eine Gerech-
tigkeitstheorie, die ihren normativen Grundmaßstab in Form subjekti-
ver Rechte ausdrückt (Recht auf Rechte) bereits fehlgeleitet ist – auch 
wenn dieses Grundrecht kein Recht auf Eigentum oder Vertragsfreiheit 
ist (vgl. Honneth 2011: 133).8 Denn die Form der Rechte kann ihre eige-
nen Voraussetzungen nicht mitreflektieren. Liberale Freiheitsrechte bei-
spielsweise, die »einen individuellen Schutzraum schaffen sollen, inner-
halb dessen der einzelne seine Vorstellungen vom Guten überhaupt erst 
befragen können soll« sichern letztendlich »die Äußerung und Praktizie-
rung einer bereits gefestigten Überzeugung, nicht aber deren vorauslau-
fende Überprüfung« (Honneth 2011: 138). Um Freiheit als Autonomie, 
Selbstgesetzgebung, zu gewährleisten, sind Freiheitsrechte also ungeeig-
net. Sie sichern die Möglichkeit, willkürliche individuelle Handlungs-
motive zu realisieren, aber nicht rational gerechtfertigte. Honneth führt 
weiter aus, dass politische Teilnahmerechte als dritte Klasse von Rech-
ten neben Freiheits- und Teilhaberechten allerdings die Form der Rech-
te gewissermaßen sprengen, indem sie ein anderes Modell individuel-
ler Freiheit fordern, nämlich die aktive Teilnahme am demokratischen 
Willensbildungsprozess (vgl. Honneth 2011: 142). Diese sei allerdings 
nur möglich, wenn andere auch daran teilnehmen, d.h. ihre Teilnahme-
rechte nutzen; ob sie das tun, kann allerdings wiederum nicht durch das 
Teilnahmerecht selbst gesichert werden – es verweist deshalb auf andere 
Formen der Institutionalisierung von individueller Autonomie (vgl. Hon-
neth 2011: 144ff.). Zielt Honneth nun darauf ab, diese anderen Formen 

7	 	 Ein motivationaler Ausgangspunkt seines 2015 erschienenen Buches Die 
Idee des Sozialismus war es zu zeigen, dass seine in dem Recht der Freiheit 
explizierte Methode tatsächlich eine »Transformation der gegebenen Gesell-
schaftsordnung« erlaubt. Eine solche Transformation würde gerade durch 
negative und reflexive Freiheit (nicht soziale Freiheit) vorangetrieben. Vgl. 
Honneth 2015a. 

8	 	 Vgl. zum Status dieses Rechts in einer kritisch-prozeduralen Konzeption Ka-
pitel 7, insb. 7.5. 

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

der Institutionalisierung alle reflexiv einzuholen, muss es die Stoßrich-
tung einer herkömmlichen Theorie der Gerechtigkeit sein, zu verstehen, 
in welchem Verhältnis die Sicherung von Rechten zu ihren sozialen Rea-
lisierungsbedingungen steht, ohne anzustreben, diese vollständig reflexiv 
einzuholen.

4.1.3 Plurale Sphären der sozialen Freiheit –  
anstatt Realisierung im Gesetz

Honneth grenzt sich ganz explizit von »der Tendenz [ab] [...], die Grund-
lagen einer Gerechtigkeitstheorie allein auf der Basis juristischer Denk-
figuren zu entwickeln« (Honneth 2011: 126). Die angemessenste Vor-
stellung der individuellen Freiheit als Autonomie ist die soziale Freiheit 
und die soziale Freiheit realisiert sich nicht nur in Institutionen des po-
sitiven Rechts, sondern auch in »Praktiken, Sitten und sozialen Rollen« 
(Honneth 2011: 125). So sind für Honneth Freundschaften, Intimbezie-
hungen und Familien relevante Kategorien der Gerechtigkeit (siehe das 
Inhaltsverzeichnis in Honneth 2011). Diese Kategorien können auch für 
eine herkömmliche Gerechtigkeitsperspektive relevant sein, allerdings 
nur dann, wenn rechtlicher Regulierungsbedarf besteht, wie es etwa Fe-
ministinnen für die bürgerliche Familie gezeigt haben. Für Honneth sind 
diese Kategorien aber gerade auch dann relevant, wenn ihre Relevanz 
sich nicht dadurch ergibt, dass sie rechtlich reguliert werden sollten – 
diese Regulierung würde ihre Relevanz in dem Sinne, dass sie dann nicht 
mehr zuträglich zu individueller Freiheit als Autonomie wären, sogar in 
manchen Fällen (wie der Freundschaft) vernichten. In Teil III von Das 
Recht der Freiheit benennt Honneth alle die Institutionen, die – hier und 
heute – notwendig seien für eine gerechte Gesellschaft. Diese Ausführun-
gen bewegen sich allerdings bereits auf der Ebene der Konzeption. Hon-
neth würde vermutlich durchaus auf eine Kritik der Art eingehen, dass 
er bestimmte Institutionen bei seiner normativen Rekonstruktion ver-
gessen habe. So kritisieren etwa Dum und Guay, dass Honneth in seiner 
Analyse der Institutionen, die notwendig sind, um soziale Freiheit zu si-
chern, Bildungsinstitutionen, insbesondere Schulen und Universitäten, 
– wie auch schon Hegel in den Grundlinien der Philosophie des Rechts 
– fälschlicherweise unberücksichtigt gelassen habe (vgl. Dum und Guay 
2017).9 Ohne hier näher auf die Konzeptionsebene einsteigen zu müssen, 

9	 	 Auch wenn dieser Fehler womöglich nachträglich korrigierbar ist und Hon-
neth ihn vermutlich einsieht (dafür sprechen seine Überlegungen in Hon-
neth 2012c), denke ich nichtsdestoweniger, dass er systematische Relevanz 
hat. So könnte man argumentieren, dass die Freiheit, die in Bildungsin-
stitutionen verwirklicht wird, negative und reflexive Freiheit ist – die in 
Honneths Modell sozialer Freiheit eigentlich nur als Kritik an bestehenden 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

ist es klar, dass sich für Honneth individuelle Freiheit nicht nur in einer 
Sphäre (paradigmatisch der rechtlichen) materialisiert, sondern notwen-
digerweise auch in anderen, nicht-rechtlichen, Sphären (unabhängig da-
von, welche das genau sind): 

»Die eine, moderne Idee der Gerechtigkeit splittert sich […] in ebenso 
viele Gesichtspunkte auf, wie es solche institutionalisierten Sphären ei-
nes legitimationswirksamen Freiheitsversprechens in unseren zeitge-
nössischen Gesellschaften gibt; denn in jedem dieser Handlungssysteme 
bedeutet es etwas anderes, sich untereinander ›gerecht‹ zu verhalten, 
weil zur Realisierung der versprochenen Freiheit jeweils besondere Vor-
aussetzungen und wechselseitige Rücksichtsnahmen erforderlich sind.« 
(Honneth 2011: 10)

Wenn es andere Sphären der Gerechtigkeit als die im weiten Sinne recht-
liche (d.h. vergangene und zukünftige Gesetze eingeschlossen) gibt, dann 
gibt es auch andere Probleme mit der Gesellschaft als Ungerechtigkei-
ten; so verstehe ich jedenfalls Honneths Begründung für die Notwendig-
keit des Vokabulars der »›sozialen Pathologie‹« (Honneth 2011: 157). 
Ungerechtigkeiten können nur beschreiben, dass der gleichberechtigte 
Zugang zu bestimmten Institutionen gesichert sein muss, weil – um im 
Rechtsvokabular zu sprechen – Individuen einen Anspruch auf Teilha-
be an ihnen haben (vgl. ebd.). Neben Ungerechtigkeiten als ungleichbe-
rechtigtem Zugang zu Institutionen müssten aber auch soziale »Patholo-
gien«, die dann bestehen, »wenn einige oder alle Gesellschaftsmitglieder 
aufgrund von gesellschaftlichen Ursachen nicht mehr dazu in der Lage 
sind, die Bedeutung dieser [primären] Praktiken und Normen angemes-
sen zu verstehen« (ebd., Herv. E.N.), in den Blick genommen werden.10 
Das lässt sich in Bezug auf Freundschaften folgendermaßen beschrei-
ben: Angenommen es gäbe in einer Gesellschaft keine ›gut funktionie-
renden Freundschaften‹ in dem Sinne, dass sie nicht mehr zuträglich zu 
individueller Freiheit wären und somit keine ›richtigen‹11 Freundschaf-
ten mehr (sondern nur strategische Beziehungen beispielsweise), dann 
wäre es unangemessen, diesen Mangel an Freundschaften als Ungerech-
tigkeit zu bezeichnen. Denn die Behebung einer Ungerechtigkeit würde 
darauf zielen, den gleichberechtigten Zugang zu Freundschaften zu si-
chern; eine Freundschaft aber, die darauf basiert, dass mindestens eine 
beteiligte Partei einen rechtlichen Anspruch auf diese Freundschaft hat, 
ist allerdings auch keine ›richtige‹ Freundschaft. Das liegt u.a. daran, 
dass Freundschaften konstitutiv nicht-instrumentell seien (vgl. Honneth 

Institutionen wichtig wird, aber nicht selbst in Institutionen verwirklicht 
wird. Vgl. 12.2.2. 

10		 Solche Pathologien könnte man ggf. allerdings auch als Bildungsungerech-
tigkeiten fassen, vgl. 12.2.2.

11		 Vgl. 4.2.

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

2011: 251); ein instrumentelles Eingehen einer Freundschaft wäre aber 
gegeben, wenn eine Freundin eine Freundschaft nur pflegen würden, um 
den Anspruch ihres Freundes auf Freundschaft zu erfüllen. Wenn Indi-
viduen keine ›richtigen‹ Freundschaften mehr haben, dann gründet das 
darauf, dass sie nicht mehr verstehen, dass Freundschaften wichtig sind 
für ihre eigene Freiheit. Der Mangel an ›richtigen‹ Freundschaften ist so-
mit eine soziale Pathologie und keine Ungerechtigkeit.12

***

Ohne hier den Versuch unternehmen zu wollen, zu beantworten ob Hon-
neths radikal erweiterter Gerechtigkeitsbegriff nun besser ist als ein her-
kömmlicher – Erklärungsziel war es zu zeigen, dass sie sich unterschei-
den –, sei hier erwähnt, was das Kriterium für die Beantwortung dieser 
Frage wäre. Das Kriterium wäre der Grad der Reflexivität der Theorien 
(vgl. 1.2). Schon vor dem Recht der Freiheit hat Honneth sich kritisch 
mit herkömmlichen Gerechtigkeitstheorien auseinandergesetzt und so 
das distributionstheoretische Paradigma der Gerechtigkeit kritisiert (vgl. 
Honneth 2004). Diese Kritik zu formulieren und daraus Konsequenzen 
zu ziehen, bezeichnet Honneth als »Reflexionssteigerung der Gerechtig-
keit« (Honneth 2004: 225). Diese Kritik am distributionstheoretischen 
Paradigma übt auch Forst (vgl. 3.2) und auch für Forst ist die Reflexi-
vität einer Theorie ihr Gütekriterium (vgl. Forst 2011: 13). Ich verste-
he das vorliegende Buch als Versuch, die Reflexivität einer herkömmli-
chen Theorie der Gerechtigkeit so weit wie möglich zu treiben, während 
Honneth meint, dass eine Reflexionssteigerung der Gerechtigkeit ihr ei-
genes (herkömmliches) allgemeines Konzept notwendig sprengen muss. 
Ein möglicher Ansatzpunkt, um Honneth allerdings ein Reflexionsdefi-
zit zu unterstellen, wäre, dass er die »Partizipation an Institutionen der 
Anerkennung« (Honneth 2011: 115, Herv. E.N.) gegenüber der Recht-
fertigung dieser Institutionen zu sehr betont.13 Aus Honneths Perspektive 
besteht das Reflexionsdefizit von herkömmlichen Gerechtigkeitstheorien 
letztlich darin, dass sie eine zu starke Trennung von idealen Normen und 
ihrer Anwendung vornehmen (vgl. Honneth 2011: 90).14

12		 Dass Honneths Theorie der Gerechtigkeit als Begriff für die Dinge, die aus 
ihrer Perspektive nicht wünschenswert sind, nicht ausschließlich den Begriff 
der Ungerechtigkeit verwendet, weist darauf hin, dass es zweifelhaft ist, ob 
seine Theorie tatsächlich sinnvollerweise als Gerechtigkeitstheorie zu ver-
stehen ist.

13		 Diese Kritik wäre ähnlich gelagert wie Forsts Kritik an Frasers »partizipa-
torischer Parität«. Vgl. Kapitel 3, Fn. 31.

14		 Um diese Kritik zu vermeiden, beziehe ich Fragen der Rechtsform und da-
mit der Rechtsanwendung mit ein (vgl. insb. 1.2, 2.3 und 8). 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

4.2 Lebensform: Rahel Jaeggi

In ihrem 2014 erschienenen Buch Kritik von Lebensformen entwirft 
Rahel Jaeggi eine Form der kritischen Theorie, deren Grundbegriff »Le-
bensform« heißt. Maeve Cooke schlägt auch eine kritische Theorie vor, 
in deren Zentrum der Begriff der Lebensform steht (vgl. Cooke 2006). 
Daniel Loick schließt mit seiner differenzierten Darstellung und Vertei-
digung einer »Politik von Lebensformen« sowohl an Cooke als auch an 
Jaeggi an, wobei er vor allem die politische Komponente der Kritik von 
Lebensformen, auch in Abgrenzung von Jaeggi, betont (vgl. Loick 2016: 
15115). Ich setze mich hier exemplarisch nur mit Jaeggis Kritik von Le-
bensformen etwas näher auseinander.

Für Jaeggi ist das Ziel von Kritik einen Anstoß für das bessere Ge-
lingen von Lebensformen zu liefern; Gesellschaften und gesellschaftli-
che Phänomene sind somit wünschens- oder erstrebenswert, wenn sie 
selbst gelingende Lebensformen darstellen oder solche ermöglichen (vgl. 
Jaeggi 2014: 23). Wie schon in ihrem Buch Entfremdung. Zur Aktuali-
tät eines sozialphilosophischen Problems (2005) möchte Jaeggi explizit 
über eine Gerechtigkeitsperspektive hinausgehen (vgl. Jaeggi 2005: 16 
und Jaeggi 2014: 32). Es ist aber unklar, ob bei ihr jegliches Nicht-Ge-
lingen von Lebensformen als Entfremdung charakterisiert werden kann 
oder ob es auch andere Formen des Nicht-Gelingens oder Indizien für 
das Nicht-Gelingen von Lebensformen gibt. Jaeggi möchte jedenfalls die 
für die Gerechtigkeitsperspektive charakteristische Trennung von Fragen 
des Richtigen und des Guten (vgl. 2.1) aufbrechen und somit Lebensfor-
men, die innerhalb dieser Dichotomie dem Bereich des Guten zugeordnet 
sind, aus der »liberale[n] black box« heraus in den Fokus rücken (Jaeg-
gi 2014: 10). Sie grenzt sich dabei von Rawls und daran anschließen-
den Gerechtigkeitstheorien ab und auch von Habermas’ Gesellschafts- 
und Demokratietheorie. Gemeinsam sei nämlich beiden eine neutrale 
Haltung gegenüber Fragen des guten Lebens (vgl. Jaeggi 2014: 31–38). 
Viel hängt in Bezug auf die Stichhaltigkeit von Jaeggis Vorschlag von 
der komplexen und nicht immer ganz klaren Definition von Lebensfor-
men ab. Ich kann hier nur einen kurzen Aufriss der wichtigsten Merk-
male des Begriffs bieten, werde allerdings bei der Erläuterung des Unter-
schieds von Jaeggis Theorie zu einer Gerechtigkeitstheorie anhand der 
drei Merkmale manche Elemente des Lebensformenbegriffs noch ein-
mal näher beleuchten. 

Lebensformen beziehen sich auf die Form der kulturellen und sozia
len, nicht bloß biologischen Reproduktion menschlichen Lebens (vgl. 
Jaeggi 2014: 21). Lebensformen sind ein Bündel aus Praktiken, wo-
bei Praktiken – im Gegensatz zu Normen beispielsweise – sowohl die 

15	 	 In englischer Übersetzung erneut abgedruckt in Allen und Mendieta 2018.  

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

gewohnheitsmäßige Wiederholung von Handlungen als auch deren nor-
matives Verständnis von Seite der Handelnden bezeichnen. Praktiken 
sind immer sozial verortet, eine einzelne Person kann etwa nicht eine 
Reise einfach als Urlaub deklarieren, sondern ›Urlaub machen‹ ist not-
wendig auf den Kontext der Arbeitsgesellschaft bezogen (vgl. Jaeggi 
2014: 94ff.). Lebensformen sind zudem bedeutend, da sie »nicht ohne 
Folgen zu ersetzen[]« sind (Jaeggi 2014: 84). Das passt dazu, dass Le-
bensformen mit einem »normative[n] Erwartungsdruck« (Jaeggi 2014: 
78) einhergehen, obwohl »sie weder streng kodifiziert noch institutionell 
verbindlich verfasst sind« (Jaeggi 2014: 77). Dem normativen Druck, 
eine Familie zu gründen, kann man sich beispielsweise nicht vollends 
entziehen – auch wenn man sich dagegen entscheiden kann. Lebensfor-
men sind zudem – im Gegensatz zu Modeerscheinungen beispielsweise 
– sachbezogen, sie beziehen sich auf die Lösung eines bestimmten (so-
zialen) Problems (vgl. Jaeggi 2014: 82ff. 200ff.). Die Kleinfamilie bei-
spielsweise löst das ›Problem der Kindererziehung‹. Lebensformen sind 
schließlich auf eine bestimmte Art und Weise allgemeingültig: Sie sind 
hypothetisch in der Hinsicht, dass nicht jede/r immer auf eine bestimm-
te Art und Weise handeln sollte, dennoch erheben sie den Anspruch, 
dass »[j]eder in meiner Lage beziehungsweise an diesem bestimmten 
Ort der Gesellschaft [...] so und so handeln [sollte]« (Jaeggi 2014: 88f., 
Herv. E.N.). Greifbar wird diese Form der Normativität, wenn Jaeggi 
beschreibt, auf welche Arten und Weisen sich Lebensformen voneinan-
der unterscheiden lassen. Sie können sich graduell oder funktional unter-
scheiden oder können eine »›echte‹ Pluralität« darstellen (Jaeggi 2014: 
93). Man könnte sich bei einer graduellen Unterscheidung etwa vorstel-
len, dass das Alter variiert, in dem von Frauen erwartet wird, Kinder zu 
bekommen. Funktional unterscheiden sich Lebensformen dann, wenn 
sie unterschiedliche Probleme lösen; sie sind dann komplementär. Wirk-
lich, man könnte auch sagen politisch, unterscheiden sich Lebensformen, 
wenn sie auf dasselbe Problem, z.B. Kindererziehung, unterschiedliche 
Antworten geben. An dieser Stelle entsteht dann ein Konflikt, weil Le-
bensformen eben allgemein in der Hinsicht sind, dass sie auf dieselben 
Probleme auch dieselben Lösungen fordern, auch wenn es unterschiedli-
che (komplementäre) Problemlagen gibt. Anhand der Frage, ob Lebens-
formen gelingen oder nicht, und der Kritik an nicht-gelingenden Lebens-
formen baut sich Jaeggis Programm auf. 

4.2.1 (Nicht-gelingende) Lebensformen als Interesse der Kritik

Die »kritische Theorie der Kritik von Lebensformen« (Jaeggi 2014: 12, 
Herv. entfernt E.N.) interessiert sich für die Analyse und Kritik von Le-
bensformen. Da alle Lebensformen gelingen oder scheitern können, sind 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

zunächst auch alle Lebensformen nicht nur deskriptiv, sondern auch aus 
normativer Perspektive interessant. Eine Lebensform wird in dieser Per-
spektive »als Lebensform« kritisiert und es wird nicht bloß gefragt, »ob 
sich in ihr eine im engeren Sinne gerechte gesellschaftliche Ordnung 
manifestiert« (Jaeggi 2014: 23). Man könnte auch sagen: Lebensfor-
men sind per se interessant, nicht nur, wenn sie der Vorstellung von li-
beraler Neutralität16 wider- oder entsprechen, d.h. sie verboten oder er-
laubt sein sollten. 

Forst versteht Jaeggis Kritik an dem liberalen Umgang mit Lebensfor-
men so, dass sie kritisiere, dass der Liberalismus Lebensformen als irra-
tional und deshalb nicht als kritikwürdig ansehe. Jaeggi kritisiert in der 
Tat die liberale »Irrationalisierung« von Lebensformen (Jaeggi 2014: 
50). Forst erläutert richtigerweise, dass der Liberalismus nicht darauf 
verpflichtet ist, Lebensformen als irrational zu verstehen und sie auch 
kritisieren kann und dies tut, wenn sie »mit ihr [der entsprechenden Ge-
rechtigkeitskonzeption, E.N.] nicht kompatibel sind« (Forst 2015a: 21). 
Die Einschränkung ›wenn‹ ist wichtig, denn hier zeigt sich, dass die Ge-
rechtigkeitsperspektive nicht notwendig ein anderes deskriptives Bild 
von Lebensformen hat, insbesondere nicht notwendig eines, in dem Le-
bensformen als irrational gelten17, allerdings ein anderes, nämlich nur 
bedingtes, normatives Interesse an ihnen.18 Forst scheint diesen zentra-
len Unterschied der Perspektiven (Lebensform vs. herkömmliche Ge-
rechtigkeit) zu vernachlässigen, in dem er sich darauf konzentriert zu 
zeigen, dass die Gerechtigkeit Lebensformen prinzipiell genauso kriti-
sieren kann (und dies auch tut) wie die Perspektive der »Kritik von Le-
bensformen« selbst. Dabei werden Lebensformen aber nicht als Lebens-
formen kritisiert, sondern als (in)kompatibel mit der Gerechtigkeit. Eine 
ethische Kritik von Lebensformen als Lebensformen ist für Forst dabei 
kompatibel mit einer Kritik von Lebensformen aus Gerechtigkeitsper-
spektive (vgl. Forst 2015a: 21). Ich denke, dass Jaeggi allerdings nicht 
bloß eine komplementäre Form der Kritik zu einer Gerechtigkeitskritik 
anbieten will, sondern eine alternative: Sie möchte dafür argumentieren, 
dass Kritik, richtig verstanden, immer eine Kritik von Lebensformen als 
Lebensformen sein sollte.

Auch wenn sich die kritische Theorie der Kritik von Lebensformen 
für Lebensformen als Lebensformen und somit zunächst alle Lebens-
formen interessiert, hat sie dennoch ein besonderes Interesse an dem 

16		 Vgl. Jaeggi 2014: 31. Zur Bedeutung der Debatte um (staatliche) Neutrali-
tät für Forsts Gerechtigkeitstheorie, vgl. auch 6.1.

17		 Vgl. dazu Forsts sozialtheoretischer Rechtfertigungsbegriff (6.3.2).
18		 Ich verstehe Menke so, dass er eine Unterscheidung von ›Nicht-Interesse‹ 

an Lebensformen und ›als irrational beschreiben‹ von Lebensformen macht, 
aber schließlich meint, Ersteres führe notwendig zu Letzterem (vgl. Menke 
2015: 363).

LEBENSFORM: RAHEL JAEGGI

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

»Nichtgelingen von [bestimmten, E.N.] Lebensformen« (Jaeggi 2014: 
13). Das liegt daran, dass die Perspektive nicht positiv bestimmen will, 
welche Lebensformen gut sind, sondern ausweisen will, welche Lebens-
formen nicht (mehr) gut funktionieren, d.h. nicht gelingen. Jaeggi be-
schreibt die Form ihrer Kritik, die sie als eine Variante immanenter Kritik 
versteht, dementsprechend in Abgrenzung zu Honneths »rekonstruktiv-
immanente[r] Kritik (die sich positiv an den in den Wirklichkeit einge-
lassenen vernünftigen Normen orientiert)«, als »negativistisch« (Jaeggi 
2014: 319, Fn. 5 und 294f., Fn. 46).

4.2.2 Kollektive Lebensform statt individuellem Recht

Die Bezugseinheit von Jaeggis Version kritischer Theorie sind weder In-
dividuen mit Rechten (wie bei der Gerechtigkeit), noch wie bei Honneth 
Individuen, deren Freiheit als Autonomie (verstanden als soziale Frei-
heit) im Mittelpunkt steht. Auch wenn Institutionen (als kollektive En-
titäten) für die herkömmliche und erweiterte Version der Gerechtigkeit 
(Honneth) zentrale Vermittlungsinstanzen für die Sicherung der indivi-
duellen Rechtsgleichheit bzw. der Realisierung individueller Freiheit als 
Autonomie sind, sind sie nicht das normative Zentrum der Theorie. Für 
Jaeggi sind Lebensformen als »kollektive Gebilde« (Jaeggi 2014: 77) un-
mittelbar der Fokus der Kritik. Lebensformen »betreffen überindividu-
elle Fragen der Lebensführung, die sich in eingespielten sozialen Prakti-
ken und Institutionen artikulieren« (Jaeggi 2014: 22). Andersherum ist 
bei Jaeggi aber die kollektive Ebene der Lebensform mit der individu-
ellen Ebene vermittelt: »Die Lebensform eines Individuums bezeichnet 
die Hinsicht, in der es als einzelnes und in seinem individuellen Handeln 
Anteil an einer kollektiven Praxis hat.« (Jaeggi 2014: 77f.) Steht bei der 
herkömmlichen oder erweiterten Gerechtigkeit auch nicht einfach das 
Individuum im Zentrum, sondern ist normativ qualifiziert, als Individu-
um mit gleichen Rechten oder als freies, ist der normative Grundmaß-
stab bei Jaeggi die »Rationalität [bzw. das Gelingen, E.N.] von Lebens-
formen« (Jaeggi 2014: 58, Herv. E.N.).

4.2.3 »Keine Polizeifragen«19

Was sind die Konsequenzen der Kritik einer Lebensform als nicht-ge-
lingend? Diese Frage stellt sich Jaeggi unter der Überschrift »Was tun?« 
(Jaeggi 2014: 52), d.h., was tun, wenn erkannt wurde, dass eine Lebens-
form nicht gelingt, nicht rational ist? Das ist die Frage nach der Art der 

19		 Jaeggi 2014: 52.

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Normativität der Kritik von Lebensformen. Sie bewegt sich auf einer 
anderen Ebene als die Normativität einer Lebensform selbst, die Indi-
viduen bestimmte Praktiken nahelegt und so einen normativen Erwar-
tungsdruck auf Individuen ausübt (s.o. und vgl. Jaeggi 2014: 165). Die 
Normativität der Kritik von Lebensformen bewegt sich zwischen »Ge-
schmacksfragen [...] und Problemen, die auf moralisch begründete Ge-
bote und Verbote zielen« (Jaeggi 2014: 28).20 Anders gesagt: die Norma-
tivität der Kritik von Lebensformen ist in »die Gegenüberstellung von 
›gutem Leben‹ und ›Gerechtigkeit‹ eingetragen« (Jaeggi 2014: 23). Was 
diese »mittlere Ebene« (Jaeggi 2014: 28) der Kritik nun für praktische 
Konsequenzen hat, bestimmt Jaeggi bedauernswerter Weise bloß nega-
tiv oder sehr abstrakt. Die wichtigste negative Abgrenzung ist für Jaeggi, 
dass die Kritik von Lebensformen nicht mit der Forderung nach Verbo-
ten von bestimmten Lebensformen einhergeht: »[A]us der Kritik von Le-
bensformen [folgt nicht] unmittelbar ein rechtlich-politisches Eingreifen 
in Gestalt von Verboten und Sanktionen« (Jaeggi 2014: 52). Sie grenzt 
sich damit also explizit von der ›starken‹ Normativität der Gerechtig-
keit ab (vgl. 2.3). Die positive, aber abstrakt bleibende Alternative, ist 
die Forderung nach der

»[…] Transformation [...] von Lebensformen [...]. Diese Transformatio-
nen sind in den wenigsten Fällen Prozesse, die sich oktroyieren lassen. 
Hier bedeutet die öffentliche Thematisierung21 zuvorderst den Beginn 
einer Diskussion, die überhaupt erst das Ausleben differierender Prak-
tiken ermöglicht und gewohnte Perspektiven außer Kraft zu setzen er-
laubt.« (Jaeggi 2014: 53)22

Jaeggi grenzt sich außerdem vom »Agonismus« als einer radikalde-
mokratischen Strömung, die auch die Repolitisierung von Lebensfor-
men fordert, ab, weil dieser schließlich, wie nach Jaeggis Auffassung der 

20		 Was Jaeggi hier als Normativität der Moral bezeichnet ist in dem Sinne 
›stark‹ wie die Normativität der Gerechtigkeit. Allerdings haben Gebote im 
Vergleich zu Verboten und Erlaubnissen für die Gerechtigkeit eine zweitran-
gige Rolle. Vgl. 2.3.

21		 Es ist bemerkenswert, dass Jaeggi hier die Wichtigkeit der öffentlichen Sphä-
re so stark macht, der in diskursethischen Theorien (insbesondere Haber-
mas’), von denen sich Jaeggi deutlich abgrenzt (vgl. Jaeggi 2014: 33–38), 
besonders viel Bedeutung zugemessen wird (vgl. Kapitel 8). 

22		 Vgl. die Darstellung bei Loick: »Hatte Cooke treffend herausgearbeitet, dass 
sich postuniversalistische Anerkennungsansprüche nicht in Form von recht-
lichen oder moralischen Ge- und Verboten geltend machen, sondern ›Ein-
ladungen‹ aussprechen, so weist auch Jaeggi darauf hin, dass Lebensform-
kritik keine, wie sie schreibt, ›Polizeifrage‹ […] ist.« (Loick 2016: 151) In 
seinem Buch Juridismus möchte Loick eine Theorie eines Rechts entwickeln, 
das nicht durch Zwang durchgesetzt wird, sondern eine »anlockende Einla-
dung« ausspricht, ihm zu folgen (vgl. Loick 2017a: 323ff.).

LEBENSFORM: RAHEL JAEGGI

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

Liberalismus, nicht davonausgeht, dass Lebensformen mit Gründen kri-
tisiert werden können (Jaeggi 2014: 55–57).23

Ohne hier eine umfassende Kritik an Jaeggis Beschreibung der Nor-
mativität der Kritik von Lebensformen unternehmen zu können, sei aber 
doch darauf hingewiesen, dass, erstens, die von Jaeggi scharf kritisierte 
Unterscheidung von Geschmacks- und Moralfragen24 in ihrer Perspektive 
doch auch wieder Einzug erhält und, zweitens damit einhergehend, Jaeg-
gis Verständnis des Verhältnisses ihrer Kritikform zum positiven Recht 
unklar bleibt.25 Die Unterscheidung von Geschmacks- und Moralfragen 
kehrt bei Jaeggi zurück, wenn sie schreibt, dass die Kritik von Lebensfor-
men (als »öffentliche Thematisierung« von Lebensformen) »manchmal 
zu politischen und rechtlichen Konsequenzen, also zu verbindlichen Be-
stimmungen führen [...] muss« (Jaeggi 2014: 53, Herv. E.N.). Man könn-
te sagen, dieses »manchmal« zu bestimmen ist die Kernaufgabe einer 
Theorie der Gerechtigkeit. Diese Aufgabe sollte aber auch eine Kritik 
von Lebensformen nicht ignorieren, insbesondere wenn sie sich dann 
schlussendlich doch auf eine solche Unterscheidung stützt. Die Gefahr 
einer ideologischen Trennung von Kritik, die politisch-rechtliche Kon-
sequenzen haben sollte, und einer, die solche nicht haben sollte, scheint 
mir erheblich größer, wenn diese Trennung zwar benutzt, aber gerade 
nicht zum Thema der theoretischen Auseinandersetzung gemacht wird. 
Der Bezug von Lebensformen zum positiven Recht bleibt, zweitens, bei 
Jaeggi unklar bzw. die rechtliche Dimension scheint manchmal einfach 
definitorisch ausgeschlossen zu werden, ohne dass dafür eine ausreichen-
de Begründung gegeben wird. Das passiert beispielsweise, wenn Jaeggi 
über die Lebensform »Familie« schreibt und sich dabei für die Normen 
interessiert, die »eine Familie zu dem macht, was sie als Familie ist oder 
zur Familie macht, also um das, was man von ihr als Familie normativ 
erwartet und woran sich bemisst, ob etwas eine Familie ist oder nicht« 
und dann unvermittelt schreibt, dass sie »hier die (allerdings sehr inte-
ressante) Frage, inwiefern gerade ihre rechtliche Form Lebensformen 
entscheidend mitkonstituiert nicht weiter verfolgen« wird (Jaeggi 2014: 
153, Fn. 22). Wäre es aus einer sozialkritischen Perspektive nicht gerade 
interessant, sich die Familie als soziale Institution im Wechselspiel von 
rechtlicher Regulierung und sozialer Normenerwartung anzuschauen? 
Ist nicht eine Perspektive, die die rechtliche Seite ausklammert, genauso 
reduktiv wie eine, die nicht-rechtliche Normen ausblendet? Weitere für 
mich unbefriedigend bleibende Bemerkungen zum Verhältnis von Recht 

23		 Vgl. Kapitel 7, insb. 7.6.
24		 Ich schlage eine abstraktere Beschreibungsweise dieser Trennung als Tren-

nung von gerechtigkeitsrelevant und -irrelevant vor (vgl. 2.1). 
25		 Siehe Fateh-Moghadam 2017 für eine ähnlich gelagerte Kritik an Jaeggis 

Ansatz aus rechtsphilosophischer Perspektive.

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

und Lebensform finden sich in Fußnoten auf S. 157 (Fn. 31) und S. 170 
(Fn. 55, vgl. Kapitel 5).

***

Wie schon bei der Diskussion von Honneths erweiterter Gerechtigkeits-
theorie möchte ich mir an dieser Stelle, nach einer bloß knappen Ausei-
nandersetzung mit Jaeggis Kritik von Lebensformen, kein abschließen-
des Urteil über ihren Vorschlag anmaßen. Es sei allerdings gesagt, dass 
Jaeggi, wie auch Honneth und Forst (s.o.), als Kriterium für die Quali-
tät ihrer Theorie den Maßstab der Reflexivität gelten lassen würde. So 
schreibt sie zum Ende ihres Buches, dass »[m]isslingende Lebensformen 
[...] an einem kollektiven praktischen Reflexionsdefizit, an einer Lern-
blockade [leiden]« (Jaeggi 2014: 445). Weitergehend glaubt sie, dass die 
liberale Ausklammerung von Lebensformfragen, deren Kritik der Aus-
gangspunkt ihres Buches darstellt, »droht«, solche Reflexionsdefizite zu 
erzeugen (Jaeggi 2014: 451). Reflexivität wird also als übergeordnetes 
Kriterium verwendet. 

Es seien zudem zwei Unterschiede zwischen Honneth und Jaeggi wie-
derholt. Zunächst unterscheidet sich ihr Verhältnis zum Gerechtigkeits-
begriff: Sie teilen die Kritik an einem herkömmlichen Begriff, Honneth 
zieht allerdings die Konsequenz den Begriff umzudeuten, indem er ihn 
radikal erweitert, während Jaeggi den Gerechtigkeitsbegriff ablehnt und 
einen anderen Grundbegriff als Basis einer kritischen Theorie, den Be-
griff der Lebensform, vorschlägt. Zweitens ist der Unterschied zu nen-
nen, dass Jaeggis Theorie sich im Gegensatz zu Honneths »negativis-
tisch« versteht (s.o.). 

4.3 Resonanz: Hartmut Rosa

In seinem 2016 erschienenen Buch Resonanz. Eine Soziologie der Welt-
beziehung26 schlägt Hartmut Rosa eine »modifizierte und erneuerte 
Form der Kritischen Theorie« vor (Rosa 2016: 36). Ihr normativer (und 
deskriptiver) Grundbegriff ist »Resonanz«, welcher bezogen wird auf 
»Weltbeziehungen«. Weltbeziehungen als »historisch und kulturelle va-
riable Gesamtkonfigurationen, die nicht nur ein bestimmtes Verhältnis 
zwischen Subjekt und Objekt definieren, sondern die de facto jene Sub-
jekte und Objekte hervorbringen« (Rosa 2016: 36) können mehr oder 
weniger resonanzermöglichend sein. Rosas Vorschlag einer kritischen 

26		 Vgl. für eine Zusammenfassung und Kritik von Rosas Resonanzbuch, die 
unabhängig von der Fragestellung dieser Arbeit vorgeht: Neuhann und Ka
czynski 2016.

RESONANZ: HARTMUT ROSA

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

Theorie möchte demnach »Resonanzverhältnisse« (Rosa 2016: 36), d.h. 
Weltbeziehungen, die unterschiedliche Formen und Stärken von Reso-
nanz ermöglichen oder verhindern, kritisch in den Blick nehmen. 

Wie Honneth und Jaeggi grenzt sich auch Rosa explizit von herkömm-
lichem Gerechtigkeitsdenken ab (vgl. Rosa 2016: 49, 52). Diese Abgren-
zung gilt allerdings zumindest nicht ohne Weiteres für eine kritisch-pro-
zedurale Gerechtigkeitskonzeption. Denn er weist explizit insbesondere 
ein verteilungstheoretisches Gerechtigkeitsparadigma zurück und zwar 
aufgrund seiner »Überzeugung, dass die Qualität des menschlichen Le-
bens (und der sozialen Verhältnisse) nicht einfach an den Optionen und 
Ressourcen gemessen werden kann, die zur Verfügung stehen, sondern 
einer Untersuchung der Art des Weltverhältnisses oder der Weltbezie-
hung bedarf, die für dieses Leben prägend sind« (Rosa 2016: 52). Die 
Qualität des menschlichen Lebens mit Blick auf eine »Ressourcenaus-
stattung« zu messen oder zu verstehen, trüge sogar selbst zur Minde-
rung der Lebensqualität bei (Rosa 2016: 44–51). An dieser Stelle wird 
der Bezug zu Rosas bisherigem Werk und insbesondere seiner promi-
nent gewordenen Beschleunigungsthese deutlich. Die These besagt, dass 
die Moderne durch soziale Beschleunigung gekennzeichnet sei und die-
se das normative Projekt der Moderne, nämlich das Streben nach indi-
vidueller und kollektiver Autonomie gefährde (vgl. Rosa 2005: z.B. 50). 
Zudem veranlasse das normative Projekt der Moderne selbst Beschleu-
nigungsprozesse (vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 43f.). In Resonanz 
spricht Rosa anstatt von sozialer Beschleunigung bevorzugt von der Tat-
sache, dass sich die moderne Gesellschaft nur noch dynamisch stabili-
sieren lasse, d.h. sie ihre soziale Reproduktion nur dadurch zu sichern 
vermag, dass sich ihre Strukturen dynamisieren. Die dynamische Stabi-
lisierung versteht Rosa als eine »Trias«, bestehend aus »Wachstum, Be-
schleunigung und Innovationsverdichtung«, wobei alle drei aber letztlich 
doch bloß Dimensionen eines »einzigen Dynamisierungsprozesses« sei-
en. »Wachstum« bezeichnet die »sachliche«, Beschleunigung die »zeitli-
che« und »Innovationsverdichtung« die »soziale« Dimension. Der über-
geordnete Dynamisierungsprozess lässt sich allerdings allgemein wieder 
als »Mengensteigerung pro Zeiteinheit [d.h. Beschleunigung, E.N.] de-
finieren« (Rosa 2016: 673). Der Unterschied zwischen dem inhaltlichen 
Kern der älteren Rede von Beschleunigung und der neueren von dyna-
mischer Stabilisierung ist also vermutlich vernachlässigbar. Fest steht, für 
Rosa, dass die Konzentration auf Ressourcen bzw. Ressourcenvermeh-
rung (des verteilungstheoretischen Gerechtigkeitsparadigmas), »mehr 
davon zu haben [ist] stets besser [...], als weniger zu haben« (Rosa 2016: 
50), jedenfalls als normativer Maßstab für die Kritik an einer durch 
dynamische Stabilisierung gekennzeichneten Gesellschaft nicht tauge, 
denn: »Die Vergabe und Sicherung der Ressourcen unterliegt [selbst, 
E.N.] dem dynamischen Steigerungswettbewerb« (Rosa 2016: 694). Die 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

Diagnose des Problems, dass die sich beschleunigende Moderne ihr ei-
genes normatives Ziel untergräbt, individuelle und kollektive Autono-
mie, ist Thema des bereits zitierten Beschleunigungsbuches von Rosa. 
Seine Bücher Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Umris-
se einer neuen Gesellschaftskritik (2013c [2012]) und das eher popu-
lärwissenschaftliche Beschleunigung und Entfremdung (2013a) können 
als Übergangswerke von dieser Diagnose zu Rosas Lösungsvorschlag für 
dieses Problem in seiner Resonanztheorie verstanden werden. Das Reso-
nanz-Buch ist dann vor allem der Lösung gewidmet, so ist der erste Satz 
des Buches: »Wenn Beschleunigung das Problem ist, dann ist Resonanz 
vielleicht die Lösung.« (Rosa 2016: 13) Rosas Beschleunigungsdiagnose 
bzw. sein Verständnis dessen, was Beschleunigung ausmacht, wird später 
in dieser Arbeit wichtig (insb. Kapitel 10), während an dieser Stelle seine 
»Lösung«, sein Resonanzbegriff, als Option für einen Grundbegriff einer 
kritischen Theorie der Gesellschaft im Zentrum steht. 

Stellt »Resonanz« für Rosa, wie erwähnt, sowohl eine Alternative zum 
Begriff der individuellen wie kollektiven Autonomie (normatives Projekt 
der Moderne) als auch zu einem verteilungstheoretischen Gerechtigkeits-
begriff dar, ist damit noch unklar, wie »Resonanz« sich zu dem von mir 
entwickelten allgemeinen Gerechtigkeitsbegriff (und seinen spezifischen 
Konzeptionen27) verhält und wie sich dieser wiederum zum Begriff der 
Autonomie verhält. Fest steht, dass Honneth ganz explizit und auch 
Jaeggi, jedenfalls in Rosas Interpretation, die ich teile, mit ihren Ansätzen 
jeweils Ausdeutungen des Begriffs der Autonomie vorlegen (vgl. Rosa 
2016: 302). Die kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit, die 
ich im Anschluss an, aber auch in Abgrenzung von Forst in Teil II vor-
schlagen werde, ist allerdings nicht ausschließlich auf den Wert der Au-
tonomie bezogen und damit in einer bestimmten Hinsicht näher an Ro-
sas Projekt als an Jaeggis und Honneths (dazu 6.4.8 und 7).28

Mit seiner Abgrenzung von einem Verständnis der Gerechtigkeit als 
Verteilungsgerechtigkeit bringt Rosa noch ein normatives Element neben 
der Autonomie als Selbstwirksamkeit (vgl. Rosa 2016: 137, 278) ins Spiel, 
das gleichzeitig aber nicht notwendig auf dieses Gerechtigkeitsverständ-
nis bezogen ist und zwar: die »Privatisierung der Frage nach dem guten 
Leben« (Rosa 2016: 18). Diese sei dafür verantwortlich, dass Ressour-
cen für ein möglicherweise gutes Leben wichtiger als die Zielsetzung, ein 
gutes Leben zu führen, würden, da die Frage, was denn ein gutes Leben 

27		 Ich zeige das hier nicht explizit auf, aber ich vermute, dass das, was Rosa 
unter Verteilungsgerechtigkeit versteht, vergleichbar mit meinem Verständ-
nis distributiv-egalitaristischer Gerechtigkeit ist (vgl. 3.2.1). 

28	 	Das setzt jedoch voraus, dass negative Freiheit (Freiheit als Unbestimmtheit, 
vgl. Kapitel 7) nicht als eine Variante von Autonomie gesehen werden kann 
wie bei Honneth (vgl. 4.1).

RESONANZ: HARTMUT ROSA

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

überhaupt sei, stets unbeantwortet bliebe und somit nur Ressourcen für 
ein gutes Leben in der Zukunft angesammelt würden. Nun lässt sich die 
»Privatisierung der Frage nach dem guten Leben« auch als Beschreibung 
der reduzierten Perspektive der Gerechtigkeit (2.1) verstehen, die auch 
Forst in seiner Theorie spezifiziert (6.1). Die Darstellung von den Be-
herrschungspotentialen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit hat wiederum 
Ähnlichkeit mit den problematischen Folgen, die Rosa der Privatisierung 
von Fragen des guten Lebens unterstellt (vgl. Kapitel 10).  

Bevor ich anhand der drei Merkmale des zugrunde gelegten Gerechtig-
keitskonzepts bzw. in Abgrenzung von denselben genauer auf die Struk-
tur von Rosas Resonanztheorie eingehe, sei hier kurz beschreiben, was 
Resonanz im Sinne Rosas allgemein gesprochen überhaupt bedeutet.29 
Resonanz ist momenthaft; sie ist ein »Modus der Beziehung zwischen ei-
nem Subjekt und einem spezifischen Weltausschnitt« (Rosa 2016: 296). 
Den Modus der Beziehung beschreibt Rosa bildlich gesprochen immer 
wieder als »vibrierender Draht« (Rosa 2016: 296). Die Beziehung ist, 
technischer gesprochen, von einer doppelten Bewegungsrichtung ge-
kennzeichnet – einer Einflussnahme oder Selbstwirksamkeit des Sub-
jekts auf die Welt und einer Berührung des Subjekts durch die Welt. Die 
Aktivität des Subjekts beschreibt Rosa als »E  motion«, die Passivität 
mithilfe des Ausdrucks »Af  fekt« (Rosa 2016: 296). Im Anschluss an 
seine Interpretation von Charles Taylors Politischer Philosophie in seiner 
Dissertationsschrift (Rosa 1998) beschreibt Rosa Resonanzerfahrungen 
auch als Zusammenfallen von starker und schwacher Wertung (vgl. Rosa 
2016: 231). Eine schwache Wertung entspricht einer »begehrend-affekti-
ven« und eine starke einer »bewertend-kognitiven« Beziehung zur Welt 
(Rosa 2016: 230f.). Eine Resonanzerfahrung haben wir also beispielwei-
se, wenn wir Lust auf ein Bier haben (schwache Wertung) und gleichzei-
tig auch meinen, dass wir es uns verdient haben, weil wir in der vergan-
genen Woche viel gearbeitet haben und wir die Belohnung von Leistung 
richtig finden (starke Wertung) (vgl. Rosa 2016: 228). Es handelt sich 
also um eine Übereinstimmung von »Sein und Sollen« (Rosa 2016: 292). 
Neben der Beschreibung der flüchtigen Resonanzerfahrung führt Rosa 
»Resonanzachsen« als Begriff dafür ein, »wo sich zwischen dem Subjekt 
und […] [einem spezifischen, E.N.] Weltausschnitt eine Form der Be-
zugnahme etabliert und stabilisiert, die solche [Resonanz]Erfahrungen 
immer wieder möglich macht« (Rosa 2016: 296). Resonanzachsen sei-
en individueller Natur, bildeten sich allerdings »charakteristischerweise 
in kulturell etablierten Resonanzräumen« oder »Resonanzsphären« aus 
(Rosa 2016: 296, 331). Als Gegenbegriff zur Resonanz fungiert der Be-
griff der »Entfremdung«. Er »bezeichnet eine spezifische Form der Welt-
beziehung, in der Subjekt und Welt einander indifferent oder feindlich 

29		 Vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 47–49.

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

(repulsiv) [...] gegenüberstehen« (Rosa 2016: 316). Dennoch ist es für 
Rosa nicht so, dass entfremdete Weltverhältnisse immer schlecht sind; 
für die Ermöglichung von Resonanzerfahrungen bedarf es im Gegen-
teil sogar auch entfremdeter Weltverhältnisse (vgl. Rosa 2016: 59, 295 
und 316ff.). Allerdings bleibe eine gewisse Vorrangigkeit der Resonanz 
vor der Entfremdung, denn »Resonanzbeziehungen können [...] aus Ent-
fremdungserfahrungen nur und erst dann entstehen, wenn die existenti-
elle Grundierung des Weltverhältnisses zumindest ein Moment der Tie-
fenresonanz kennt und so etwas wie dispositionale Resonanz zulässt« 
(Rosa 2016: 325). 30

4.3.1 Resonanzräume als Interesse der Kritik

Resonanzerfahrungen sind nur flüchtige Erfahrungen; damit sie Einfluss 
auf die Qualität eines Lebens haben, müssen sie sich wiederholen. In-
dividuelle Resonanzachsen sichern Individuen solche wiederkehrenden 
Resonanzerfahrungen. Resonanzachsen wiederum kann es nur geben in 
kulturell-institutionellen Resonanzräumen. Eine Person mag also bei-
spielsweise wiederholte Resonanzerfahrungen mit ihrem Partner haben, 
weil die Paarbeziehung eine stabile Resonanzachse darstellt, welche wie-
derum in ihrer Stabilität durch eine angemessene Familienpolitik gestärkt 
wird, die dann als institutioneller Resonanzraum gelten kann. Die »Kri-
tik der Resonanzverhältnisse richtet sich [...] zunächst und zuerst auf die 
Frage, ob und in welchem Maße [...] eine soziale Formation oder ein 
institutionelles oder kulturelles Arrangement die Herausbildung und Si-
cherung von Resonanzachsen ermöglicht und fördert oder hemmt, ver-
hindert oder blockiert« (Rosa 2016: 297). Rosa unterscheidet zwischen 
horizontalen, diagonalen und vertikalen Resonanzachsen. Die horizon-
talen Achsen betreffen soziale, intersubjektive Beziehungen, die diago-
nalen Achsen Objektbeziehungen und mit den vertikalen Achsen möch-
te Rosa Transzendenz-, Natur- und ästhetische Erfahrungen sowie die 
Ereignishaftigkeit von historischen Wandlungsprozessen einfangen (vgl. 
Rosa 2016: 331–514). Rosa beschreibt, welche konkreten Resonanzräu-
me in »westlich-modernen [...] Weltbeziehungen« (Rosa 2016: 654) die-
se Achsen tragen. Es könnten zu einer anderen Zeit und an einem ande-
ren Ort durchaus andere konkrete soziale Institutionen oder Formationen 
Resonanzräume sein. Sogar die Trennung der Dreiteilung in horizontal, 
diagonal und vertikal möchte Rosa nicht ohne Weiteres als überkultu-
relle postulieren (vgl. Rosa 2016: 296f.). Für den begrenzten Geltungsbe-
reich von westlich-modernen Gesellschaften ordnet er den verschiedenen 

30		 Das genaue Verhältnis von Resonanz und Entfremdung bleibt mir allerdings 
unklar, s.u. und: Neuhann und Kaczynski 2016: 50f.

RESONANZ: HARTMUT ROSA

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

Achsen allerdings konkrete Resonanzräume bzw. -sphären zu: die Fami-
lie, die Freundschaft und die Politik der horizontalen Achse, Objekt- und 
Arbeitsbeziehungen, die Schule, Sport und Konsum der diagonalen Ach-
se, und Religion, Natur, Kunst und Geschichte der vertikalen Achse (vgl. 
Rosa 2016, Teil 2). Durch die Aufzählung dieser Räume wird deutlich 
was Rosa als Auszeichnung seiner Theorie gegenüber beispielsweise Hon-
neths ansieht, nämlich, dass sie »auch diejenigen Hoffnungen, Bedürfnisse 
und Sehnsüchte [...] zu erfassen und erklären mag, die Menschen jenseits 
der Sozialsphäre haben oder machen« (Rosa 2016: 333). Rosa interes-
sieren nicht nur intersubjektive Verhältnisse, die zwar vermittelt sein mö-
gen durch Objektbeziehungen, sondern auch Objektbeziehungen selbst. 

Auch wenn Rosa, wie oben zitiert und beschrieben, das Interesse sei-
ner kritischen Theorie explizit auf die Bedingungen der Möglichkeit von 
Resonanzachsen begrenzt, d.h. kollektive Resonanzräume, bleibt es be-
merkenswert, dass die Resonanzachsen selbst ganz unterschiedliche Ar-
ten von Erfahrungen – auch sehr intime, kleinteilige, aus Perspektive einer 
Gesellschaftstheorie vielleicht vernachlässigbar erscheinende Erfahrungen 
– ermöglichen können sollen. So macht Rosa beispielsweise im ersten Teil 
seines Buches deutlich, dass auch Kulturpraktiken der Verdauung oder 
das Hautgefühl (vgl. Rosa 2016: 91) eines Individuums Aufschluss über 
ein sozial vermitteltes Weltverhältnis geben können, das entfremdet ist. 
Es ließe sich dann fragen, wie gesellschaftliche (Resonanz)Räume, mög-
licherweise auch politisch (s. 4.3.3), umgestaltet werden müssten, damit 
sie mehr und tiefere Möglichkeiten für Resonanzerfahrungen bieten. Be-
züglich kultureller Verdauungspraktiken beschreibt Rosa beispielsweise, 
dass dem Einverleiben von Speisen viel mehr Bedeutung zugemessen wer-
de als dem Ausscheiden. Das ließe sich aus seiner Perspektive so deuten, 
»dass die Moderne ihre Aufmerksamkeit auf das Einverleiben, Kontrol-
lieren und Verarbeiten von Welt richtet, nicht jedoch auf das ihr gegen-
über Sichöffnen, Loslassen und Zurückgeben; dass ihr Weltverhältnis nicht 
auf organische Austauschprozesse, sondern auf Beherrschung und Schlie-
ßung zielt« (Rosa 2016: 104). Rosas Theorie würde also durchaus erlau-
ben, über Möglichkeiten geänderter Verdauungspraktiken nachzudenken, 
um das Leben von modernen Subjekten resonanter zu machen. Des Vor-
wurfs, eine starre Grenze von Öffentlichkeit und Privatheit zu ziehen und 
dabei eine zu enge Sphäre dessen, was von öffentlichem Interesse ist, zu 
beschreiben, scheint sich Rosa auf den ersten Blick ganz und gar nicht 
schuldig zu machen (vgl. auch 2.1). Bei der Frage danach, wie Resonanz 
umgesetzt werden kann, wird allerdings wieder fraglich, inwiefern Rosa 
nicht doch zumindest eine ähnliche Grenze ziehen muss (Neuhann und 
Kaczynski 2016: 50f.).31

31		 Mir ist nicht ganz klar, inwiefern Rosas Theorie eher »negativistisch« 
(im Sinne Jaeggis) verfährt oder ob er seinen Fokus auf funktionierende 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

4.3.2 Resonanz als Kriterium für die Kritik von Lebensformen? 

Dass Resonanz der normative Grundbegriff von Rosas kritischer Theorie 
ist, ist eindeutig. »Resonanz« hat damit (u.a.) dieselbe systematische Stel-
lung in Rosas Ansatz wie das Meta-Recht auf Rechte in einer herkömm-
lichen Gerechtigkeitstheorie (vgl. 2.2). Auf welche Weise und worauf be-
zogen der normative Resonanzbegriff jedoch operiert und in welchem 
Verhältnis er zu seiner eigenen deskriptiven Dimension und seinem Gegen-
begriff, Entfremdung, steht, ist nicht offensichtlich. Zunächst möchte ich 
für ein genaueres Verständnis des Begriffs der Resonanz seine Reichweite 
in den Blick nehmen und zweitens die Art der Normativität des Begriffs. 

Rosas Anspruch ist, dass der Begriff der Resonanz als normativer 
Grundbegriff für eine kritische Theorie allumfassend ist, deshalb spricht 
er auch von einem »›normative[n] Monismus‹« (Rosa 2016: 749). Gleich-
zeitig ist Resonanz als deskriptives und normatives Konzept zu verste-
hen (vgl. Rosa 2016: 293ff.). Denn Resonanzerfahrungen ermöglichten 
nicht nur ein gutes Leben, sondern »menschliche Subjektivität und sozia-
le Intersubjektivität« bildeten sich überhaupt erst durch die »Etablierung 
von basalen Resonanzbeziehungen heraus« (Rosa 2016: 293). Zudem 
seien »Menschen existenziell vom Verlangen nach Resonanzbeziehungen 
geprägt« (Rosa 2016: 293). Auf einer dispositionalen Ebene sind Men-
schen also, laut Rosa, Resonanzwesen; auch wenn diese Resonanzfähig-
keit gestört werden kann (vgl. Rosa 2016: 325ff.). Einzelne Erfahrun-
gen eines Menschen können Resonanz- oder Entfremdungserfahrungen 
sein. Ob Menschen wiederholt Resonanzerfahrungen machen, hängt da-
von ab, ob sie über stabile Resonanzachsen verfügen. Resonanzachsen 
sind, wie beschrieben, wiederum in kulturellen und institutionellen Re-
sonanzräumen verankert. Ein kulturelles und institutionelles Gesamt-
gefüge nennt Rosa, im Anschluss an Jaeggi, eine »Lebensform« (Rosa 
2016: 297). Eine Lebensform ist allerdings nicht dann gut oder in Jaeg-
gis Begriffen gelingend, wenn sie Entfremdung vollkommen ausschließt 
und nur resonante subjektive Welterfahrungen gestattet, sondern wenn 
sie das richtige Verhältnis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen 
hervorruft32. Bemerkenswert ist, dass Rosa diese wünschenswerte Le-
bensform, in der es Resonanz- und Entfremdungserfahrungen gibt, dann 

Resonanzachsen- und Räume richtet (eher im Sinne Honneths), oder zumin-
dest auf solche, die den Anspruch erheben, ›resonant‹ zu sein. Diese Unklar-
heit hängt auch mit dem wenig luziden Verhältnis von Resonanz und Ent-
fremdung in Rosas Ausführungen zu tun (s.u.).

32		 Schon die Wahl des Verbs macht hier Schwierigkeiten. Wenn eine Le-
bensform bestimmte Resonanzerfahrungen bloß erlaubte, schiene das zu 
schwach für Rosas Konzeption, wenn sie sie aber erzwingen würde, wäre 
das zu stark, vgl. den nächsten Teil Resonanzpolitik oder unverfügbare Re-
sonanz? (4.3.3). 

RESONANZ: HARTMUT ROSA

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

dennoch »als ganze als resonant [...] beschreiben« möchte (Rosa 2016: 
297, Herv. E.N.). Er schließt sich dabei Jaeggi an, »dass sich Lebensfor-
men als ganze kritisieren lassen können und müssen – und im Kriteri-
um der Resonanz versuch[t] [er] dafür einen neuen Maßstab zu finden« 
(Rosa 2016: 297, Fn. 282). Aber wie soll Resonanz den Maßstab für eine 
wünschenswerte Lebensform darstellen, wenn diese gar nicht ausschließ-
lich resonant sein soll, sondern ein richtiges oder angemessenes Verhält-
nis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen – in Rosas Begriffen 
ein »dialektische[s] Weltverhältnis[]« sichern soll (Rosa 2016: 298)?33 
An dieser Stelle erscheint es mir fraglich, dass der Begriff der Resonanz 
tatsächlich monistisch als Grundbegriff einer kritischen Theorie fungie-
ren kann: Er bietet nämlich kein Kriterium dafür, welche Resonanz- und 
Entfremdungserfahrungen wertvoll sind und welche nicht, da beide nicht 
per se auszuzeichnen oder zu verurteilen sind, und bietet auch kein Kri-
terium dafür, wie viele Resonanz- bzw. Entfremdungserfahrungen jeweils 
angemessen sind (vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 50). 

Rosas Anspruch nach kann »Resonanz« allerdings als normativer und 
deskriptiver Grundbegriff einer kritischen Theorie fungieren. Als was für 
eine Art von Begriff könnte der Resonanzbegriff dann kategorisiert wer-
den? Bezüglich der Frage, ob der Begriff sich auf Individuen bezieht (wie 
das Meta-Recht auf Rechte) oder selbst kollektiver Natur (wie die Lebens-
form nach Jaeggi) ist, ließe sich, zumindest Rosas Anspruch nach, sagen, 
dass er sowohl eine individuelle als auch eine kollektive Dimension habe, 
da er sich auf Weltbeziehungen bezieht – ja, sogar auch immer eine ob-
jektive Komponente enthält. Weltbeziehungen beschreiben nämlich das 
Verhältnis von Subjekt (individuell) auf Welt (objektiv und intersubjektiv) 
und dieses Verhältnis ist kulturell (intersubjektiv) vermittelt. Zudem ist an 
dieser Stelle das Verhältnis von Resonanz und Autonomie zu betrachten 
(vgl. Rosa 2016: 313ff.). Im Gegensatz zu einem – laut Rosa – bloß »auf-
klärerisch-rationalistischen« Autonomiebegriff ist:

»Resonanz [...] ein Begriff der Verbindung zwischen den im aufklä-
rerisch-rationalistischen oder naturalistischen Weltkonzept strikt ge-
trennten Moment von Geist und Körper (oder Leib und Seele), Ge-
fühl und Verstand, Individuum und Gemeinschaft, schließlich Geist 
und Natur. Insofern es das Grundanliegen der Romantik darstellt, 

33		 Hier ist auch Rosas These, dass es keine negativ zu bewertende Resonanz 
– zum Beispiel das Sich-vergessen in einer Gemeinschaft Rechtextremer –, 
sondern nur positiv zu bewertende Resonanz gibt, relevant. Das genann-
te Beispiel würde demnach keine ›echte‹ Resonanz darstellen, sondern eine 
Form der Entfremdung (vgl. Rosa 2016: 292). Akzeptiert man das, scheint 
allerdings ein übergeordneter Resonanzbegriff (der Lebensformen als Kri-
terium dient) nicht unterscheiden zu können, ob Entfremdungserfahrungen 
als Teil eines dialektischen Weltverhältnisses wertvoll sind oder nicht.

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

eben diese Gegensätze und Trennungen miteinander zu versöhnen, 	
lässt sich Resonanz als ein romantisches Konzept verstehen [...].« (Rosa 
2016: 293) 

Im Anschluss daran gibt es nach Rosa auch kein Recht auf Resonanz, 
sondern »Resonanz« ist zunächst einmal als »menschliches Grundbe-
dürfnis und eine Grundfähigkeit« (Rosa 2016: 293) anzusehen. Man 
könnte vielleicht auch sagen, dass es sich bei dem Begriff der Resonanz 
um einen teleologischen handelt, weil Rosa schreibt, dass es das Ziel von 
Gesellschaften sein sollte, Resonanz – in einem angemessenen Maße – 
hervorzurufen.34 

4.3.3 Resonanzpolitik oder unverfügbare Resonanz? 

Wie oben beschrieben ist das Interesse der »Kritik der Resonanzverhält-
nisse« weniger auf individuelle Weltbeziehungen selbst, sondern auf die 
sozialen Bedingungen von Weltbeziehungen gerichtet. Es soll an dieser 
Stelle die Frage behandelt werden, was für Konsequenzen die Einsicht, 
dass bestimmte soziale Räume Resonanzerfahrungen blockieren – oder 
auch hervorbringen – aus Perspektive Rosas haben sollte. Sollten entfrem-
dende soziale Räume ›geschlossen‹ oder entfremdende Tätigkeiten verbo-
ten werden? Sollten Individuen Resonanzräumen ausgesetzt werden? Die 
Beantwortung dieser Fragen gestaltet sich schwierig, da Resonanz einer-
seits durch soziale Strukturen bedingt ist, andererseits aber auch unverfüg-
bar ist (vgl. Rosa 2016: 278). Es kann einerseits politische und rechtliche 
Bemühungen geben, »Resonanzachsen und Resonanzsphären allmählich 
[zu] verschieben und [zu] verstärken oder auch ab[zu]schwächen und [zu] 
erodieren« – »Resonanzpolitik« (Rosa 2016: 759). Resonanz kann an-
dererseits aber nicht durch Gewalt oder Macht – auch nicht durch voll-
ständig demokratisch legitimierte – erzwungen werden (vgl. Rosa 2016: 
757f.). Jede Form der Resonanzpolitik sei daher auch immer eine Form 
der »Resonanzverdinglichung« (Rosa 2016: 759). Resonanz entzieht sich 
also dem unmittelbaren Zugriff durch Politik oder Recht.

Interessanterweise spricht Rosa allerdings an einer Stelle davon, dass 
es so etwas geben »[sollte] wie ein Grundrecht auf Resonanzverweige-
rung« (Rosa 2016: 742). Was dieses Grundrecht allerdings normativ 
absichern soll, ist unklar und zudem ist nicht ersichtlich, wie die Form 
eines individuellen Rechts in die normative Gesamtsystematik der Reso-
nanztheorie passen könnte. Zu Ersterem: Rosa möchte nicht zwischen 
guter und schlechter Resonanz unterscheiden, es gibt nur gute Resonanz 
(vgl. Rosa 2016: 742ff.). Warum es dann ein »Grundrecht auf Reso-
nanzverweigerung« geben sollte, ist unverständlich. Vielleicht kann es als 

34		 Zum Verhältnis von Rechten und Zielen vgl. Rosa 2016: 38.

RESONANZ: HARTMUT ROSA

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Grundrecht auf Verweigerung von Pseudo-Resonanz verstanden werden? 
Aber wie könnte Rosa zwischen echter und Pseudo-Resonanz unterschei-
den? Und wie soll, zweitens, im Rahmen der Resonanztheorie begründet 
werden, dass es ein solches Recht geben sollte? Sind nun die Individuen 
doch selbst dafür verantwortlich zu bestimmen, was das richtige Verhält-
nis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen für sie, als Privatper-
sonen, sein sollte? Würde damit nicht die Frage nach dem guten Leben, 
bei der es um Resonanz bzw. das richtige Verhältnis von Resonanz und 
Entfremdung geht, re-privatisiert? Diese skeptischen Rückfragen ließen 
sich womöglich zu einer systematischen Kritik an Rosas Resonanztheo-
rie ausbauen. An dieser Stelle genügt es jedoch zu betonen, dass die Re-
sonanztheorie (wie Jaeggis Theorie) keine unmittelbare Übersetzung von 
kritischen Einsichten in politische und rechtliche Konsequenzen erlaubt 
– im Gegensatz zur herkömmlichen Gerechtigkeitstheorie. 35

***

Wie auch in Bezug auf die Diskussion von Honneths und Jaeggis Theo-
rie möchte ich mir an dieser Stelle kein abschließendes Urteil über Rosas 
kritische Theorie der Resonanzverhältnisse erlauben. Es ist jedoch wich-
tig zu betonen, dass nicht wie von Jaeggi und Honneth (und auch wie aus 
Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, vgl. 1.2) die Reflexivi-
tät als Metakriterium zur Bewertung von Theorien von Rosa akzeptiert 
werden würde. Wenn auch in einem kulturabhängigen, nicht-substanzia-
listischen36 Sinne, ist Rosas eigenes Gütekriterium für seine Theorie nicht 
der Grad ihrer Reflexivität, sondern die Angemessenheit seiner Theorie, 
Zustände, die »im Widerspruch zu einem Grundbedürfnis der menschli-
chen Natur« stehen, zu beschreiben (Rosa 2016: 312, Herv. E.N.). Rosa 
schlägt also gewissermaßen vor, seine Resonanztheorie als Anthropo-
logie zu verstehen. Seine Theorie steht in dieser methodischen Hinsicht 
somit in einem größeren Abstand zu Jaeggis, Honneths und derjenigen 
herkömmlicher Gerechtigkeit als diese untereinander. 

35		 Die politische Seite von Rosas Resonanztheorie muss man der Vollstän-
digkeit halber auch bezüglich Fragen revolutionären politischen Handelns 
(als nicht rechtlicher Konsequenz) beleuchten, vgl. Neuhann und Kaczynski 
2016: 51f.

36	 	Es geht bei Rosa nicht darum zu beschreiben, in welchen substantiell be-
stimmten Situationen Personen Resonanzerfahrungen machen sollten, son-
dern darum, die Struktur einer Resonanzerfahrung zu erfassen und diese als 
normativen Maßstab anzulegen. 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

5. Zwischenfazit I: Die Herausforderungen 
einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit

Im ersten Kapitel von Teil I (Kapitel 2) habe ich drei Merkmale eines 
modernen allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit vorgeschlagen. Im 
darauffolgenden Kapitel 3 habe ich zwei Konzeptionen vorgestellt, 
eine libertäre und eine egalitaristische, die diesen Begriff spezifizieren 
sowie ihre Beherrschungsformen, Ausbeutung als Machtstabilisierung 
und Normalisierung. Im letzten und 4. Kapitel habe ich drei Positionen 
der zeitgenössischen Kritischen Theorie (Honneths, Jaeggis und Rosas) 
dargestellt, die alle explizit keine (herkömmliche) Gerechtigkeitsthe-
orie im Sinne des durch die drei Merkmale bestimmten allgemeinen 
Gerechtigkeitsbegriffs betreiben. Dabei wurde deutlich, dass sie alle 
drei als kritische Theorien nicht bloß (oder gar nicht) die Diagnose 
von Ungerechtigkeiten zum Ziel haben, sondern insbesondere die Di-
agnose von Phänomenen der Entfremdung bzw. sozialen Pathologien.

Im Folgenden möchte ich zunächst noch einmal Ausbeutung als 
Machtstabilisierung und Normalisierung in den Blick nehmen und ei-
nerseits die These formulieren, dass sie als Überbegriffe für viele un-
terschiedliche Kritiken an einem Gerechtigkeits- und Rechtsdenken 
fungieren können und andererseits ihr Verhältnis zu (Un)Gerechtig-
keit diskutieren. Zweitens vertrete ich die These mein Verständnis von 
Entfremdung und inwiefern es über die Diagnose von Ungerechtig-
keiten hinausgeht. Drittens erläutere ich, dass eine kritische Theorie 
der Gerechtigkeit zwar nicht ›ausbeutend‹ oder ›normalisierend‹ sein 
darf, es jedoch zulässig ist, wenn sie sich für Entfremdungsphänome-
ne (in einem noch zu spezifizierenden Sinne jedenfalls) nicht interes-
siert. Eine kritische Theorie, die Entfremdungsphänomene zwar nicht 
in den Blick nimmt, aber die Produktion von Ausbeutung und Nor-
malisierung vermeidet, wäre in meiner Terminologie dann eine redu-
zierte, aber keine reduktive Perspektive. Damit sind die Herausforde-
rungen einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit benannt. Sie sollte 
nicht ›ausbeutend‹ und ›normalisierend‹ sein; sie darf aber Entfrem-
dung in einem bestimmten Sinne ignorieren. Schließlich diskutiere ich 
das Verhältnis dieser reduzierten Perspektive der Kritik zum diszipli-
nären Unterschied von Politischer Theorie oder Philosophie und So-
zialphilosophie. 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

Ausbeutung als Machtstabilisierung und Normalisierung

Mit der Darstellung der Beherrschungsformen von Ausbeutung und 
Normalisierung sollen alle die Kritiken an einem Gerechtigkeits- und 
Rechtsdenken eingeschlossen sein, die ich als interne Kritik daran ver-
stehe. Mit interner Kritik ist hier eine gemeint, die nicht Gerechtig-
keits- und Rechtsdenken ausgehend von einer anderen normativen 
Perspektive kritisiert, sondern Probleme beschreibt, die aus der nor-
mativen Gerechtigkeits- bzw. Rechtsperspektive selbst als problema-
tische Konsequenz ihrer Normativität erscheinen. Der breite Begriff 
der Ausbeutung schließt dabei insbesondere jegliche Kritiken an (im-
pliziten) »rechtlichen Ausschließungs- und Privilegierungsmechanis-
men« ein (Loick 2017a: 13).1 Normalisierung verwende ich außerdem 
gleichbedeutend mit Disziplinierung (vgl. Link 2008). Mit dem Stich-
wort ›Normalisierung‹ sollen also jegliche aus Gerechtigkeitsperspek-
tive unerwünschte Formen der Normalisierung, Disziplinierung oder 
Formung von Identitäten benannt sein (vgl. 3.2.2 und erneut Menke 
2015: 286). 

Ausbeutung und Normalisierung sind zunächst in dem Sinne mit der 
Gerechtigkeitsperspektive verbunden, als dass sie Konsequenzen der je-
weiligen rechtlichen Regulierungsweise einer Gerechtigkeitskonzepti-
on (einer libertären und einer egalitären) darstellen. Problematisch sind 
Ausbeutung und Normalisierung aus Perspektive der Gerechtigkeit, weil 
sie Individuen willkürlich ungleich behandeln. Im Falle der Ausbeutung 
werden, ohne gute Rechtfertigung, d.h. willkürlich, diejenigen bevorzugt, 
die bereits in einer hohen Machtposition waren. Im Falle der Normalisie-
rung werden ohne guten Grund, also willkürlich, die dominanten Interes-
sen und Werte einer Gesellschaft als Maßstab für alle zugrunde legt. Aus-
beutung und Normalisierung sind somit aus Gerechtigkeitsperspektive 

1	 	 Diese Kritiken funktionieren alle gewissermaßen so, dass das Recht bzw. 
die Gerechtigkeit in der Konsequenz (implizit) etwas bewirkt (vgl. 1.2), das 
der eigenen normativen Stoßrichtung widerspricht – der Gleichbehandlung 
von Personen. Etwas anders gelagert ist die rechtskritische Perspektive von 
Jonas Heller, die besagt, dass bestimmte institutionelle Formen des Rechts, 
in seinem Fall die individuellen Rechte, nicht trotz guter Intentionen auch 
kritikwürdige Konsequenzen produzierten, sondern eine Dimension des 
Ziels von individuellen Rechten selbst schon kritikwürdig sei: So argu-
mentiert Heller, dass historisch gesehen der Sinn von individuellen Rech-
ten nicht nur der Schutz von Individuen gewesen sei, sondern dass diese 
auch eingesetzt wurden, um die Produktivität der Bevölkerung zu vergrö-
ßern und um Steuern einzutreiben (vgl. Heller 2018: 331–333). Interessant 
ist dabei auch, dass damit ein weiteres Rechtsgebiet und zwar das Steuer-
recht ins Spiel kommt, was bisher in dieser Arbeit noch gar keine Erwäh-
nung gefunden hat. 

ZWISCHENFAZIT I

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

selbst problematisch und nicht aus einer anderen normativen Perspekti-
ve (wie bei der Entfremdung, s.u.).2 

Die Probleme der Ausbeutung und Normalisierung des Gerechtigkeits-
denkens sind für Honneth, Jaeggi und Rosa sicher nicht unerheblich, 
aber sie konzentrieren sich auf eine eher externe Kritik an der Gerech-
tigkeitsperspektive, die besagt, dass Gerechtigkeit nicht nur bestimmte 
Phänomene produziert, die aus ihrer Perspektive selbst auch problema-
tisch sind, sondern sie kritisieren die grundsätzliche Enge (oder: Redu-
ziertheit) der Gerechtigkeitsperspektive. 

Zwei Formen der Entfremdung

Das Ziel, neben Ungerechtigkeiten auch andere nicht-wünschenswer-
te gesellschaftliche Zustände, d.i. Phänomene der Entfremdung, in den 
Blick zu bekommen, wird oft mit einer Rhetorik des ›mehr-als-bloß‹ 
(zumindest konventionelle Gerechtigkeitskritik) vorgetragen (vgl. Jaeg-
gi und Celikates 2017: z.B. 10 oder 20 und Rosa 2016: 51f.). Das kann 
man anhand eines Beispiels ungefähr so beschreiben: Selbst wenn jede/r 
ein fair produziertes Smartphone hätte, wäre es nicht dennoch wenig 
erstrebenswert – oder gar falsch – sein Leben und die Welt ausschließ-
lich vermittelt über das Smartphone zu (er)leben? Würden wir uns da-
durch nicht von uns selbst, der Welt und voneinander entfremden? Wür-
de nicht trotz der gerechtigkeitskonformen Verteilung und Produktion 
von Smartphones irgendetwas falsch laufen? Würde einer Weltwahrneh-
mung und Kommunikation, die ausschließlich vermittelt über Smart
phones ablaufen würde, nicht die Sinnhaftigkeit abhandenkommen?

Ich möchte im Folgenden das Spezifische an der Entfremdungskritik be-
zeichnen, indem ich von Entfremdung nur in Bezug auf Fragen des Man-
gels von Sinn spreche und Entfremdung nicht vor allem als Mangel von 
Macht verstehe. Diese Unterscheidung übernehme ich von Jaeggi (vgl. 
Jaeggi 2008b: 272 sowie Jaeggi und Celikates 2017: 81). Gleichwohl ist 
es für Jaeggi so, dass immer beide Dimensionen in jedem Entfremdungs-
begriff enthalten sein sollten, während ich mich auf ein Verständnis von 
Entfremdung festlege, das sich ausschließlich auf die Dimension des Man-
gels von Sinn fokussiert. Jaeggis eigener Vorschlag (dem sich auch Rosa 
anschließt3), den begrifflichen Kern der Entfremdung zu fassen, besteht 

2	 	 Die Beherrschungsformen von Beschleunigung und Flexibilisierung (Kapi-
tel 10) sind auch als Beherrschungsformen in diesem Sinne zu sehen, da sie 
willkürlich Neues bevorzugen.

3	 	 Gleichwohl betont Jaeggi in ihrem Nachwort zur Taschenbuchausgabe 
(2016) ihres erstmals 2005 erschienen Buchrs Entfremdung auch die Dif-
ferenzen zwischen Rosa und sich, die darin liegen, dass Rosa ein entfrem-
dendes Verhältnis insbesondere als eines sieht, das vollständig kontrollierbar 

ZWISCHENFAZIT I

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

darin, sie als »Beziehung der Beziehungslosigkeit« zu verstehen (Jaeggi 
2005: 20). Auch wenn Jaeggi damit sowohl den Mangel von Macht als 
auch den Mangel von Sinn ausdrücken will, scheint mir dieser Vorschlag 
insbesondere Letzteres treffend zu beschreiben: Selbst wenn eine Bezie-
hung als gerecht bewertet würde, könnte sie dennoch als beziehungslos, 
als nicht-lebendig oder ›kalt‹ beschrieben werden. Forst hingegen vertritt 
einen »politische[n] Begriff der Entfremdung«, der bloß auf die Verletzung 
der »Würde eines Rechtfertigungswesens« abzielt, aber nicht in den Blick 
nimmt, »ob sie [Entfremdung] es [Rechtfertigungswesen] am ›guten 
Leben‹ hindert« (Forst 2015a: 24, vgl. auch 171–185).4 Er vernachlässigt 
dementsprechend die Dimension des Mangels von Sinn, was meiner An-
sicht nach den Entfremdungsbegriff bezogen auf den Gerechtigkeitsbegriff 
eher redundant macht als besonders aussagekräftig (vgl. 6.4.3 und 6.4.9). 

Mit der deutlichen Unterscheidung zwischen zwei Dimensionen des 
Entfremdungsbegriffs und der Betonung der ›Mangel von Sinn‹-Dimen-
sion möchte ich zwei Dinge nicht sagen: dass in Marx’ wirkmächtigem 
Verständnis von entfremdeter Arbeit in den Ökonomisch-philosophischen 
Manuskripten (1844) nur die ›Mangel von Sinn‹-Dimension vorkommt oder 
dass Autor/innen, die die ›Mangel von Sinn‹-Dimension stark machen, da-
bei notwendig die ›Mangel von Macht‹-Dimension vernachlässigen. Franck 
Fischbach und Paul Sörensen betonen etwa die Wichtigkeit, die politische 
Dimension der Entfremdung, die ›Mangel von Macht‹-Dimension, mit der 
›Mangel von Sinn‹-Dimension zusammenzudenken (vgl. Fischbach 2016 
[2009] und Sörensen 2016).5 Und Christoph Henning kritisiert gerade, dass 
in zeitgenössischen Entfremdungsdebatten die gesellschaftstheoretische und 
politische Dimension der Entfremdung vernachlässigt und zu sehr auf in-
dividuelle Empfindungen fokussiert werde (vgl. Henning 2015: 188–196).6 

gemacht wird (womit dessen Unverfügbarkeit verneint wird) womit ›kalt‹ 
wird, während für Jaeggi die Dimension der wiederzugewinnenden Gestal-
tungsmacht über ein Verhältnis zentraler ist: »Die entscheidende Differenz 
zu dem von mir präferierten Begriff der (individuellen und kollektiven) Ge-
staltungsmacht liegt in der Dimension der Unverfügbarkeit, die Rosa in das 
Resonanzverhältnis einschreibt. Während eine bestimmte und entsprechend 
angereicherte Vorstellung von Selbstbestimmung bzw. positiver, sozialer Frei-
heit für mich die Lösung des Problems der Entfremdung ist, ist diese bei Rosa 
immer noch Teil des Problems.« (Jaeggi 2016: 332f.) Jaeggi betont hier also 
im Gegensatz zu Rosa die ›Mangel von Macht‹-Dimension der Entfremdung. 

4	 	 Vgl. 6.4.3 für eine ausführliche Auseinandersetzung mit Forsts Entfrem-
dungsverständnis.

5	 	 Vgl. auch: »Es kommt darauf an, Freiheit und Sinn zusammenzudenken.« 
(Henning 2015: 203)

6	 	 Dabei kritisiert er insbesondere auch Jaeggis Entfremdungstheorie als eine 
solche, der die gesellschaftstheoretische Perspektive fehlt (195). Das läuft 
sicherlich Jaeggis Selbstverständnis entgegen (s.o.). 

ZWISCHENFAZIT I

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

Ich fokussiere mich auf die ›Mangel von Sinn‹-Dimension der Ent-
fremdung, um dasjenige zu benennen, das über eine Diagnose von Unge-
rechtigkeiten hinausgeht. Damit fasse ich also Entfremdungsphänomene 
gerade als die zu kritisierenden Phänomene, die sich nicht im Voka-
bular der (Un)Gerechtigkeit ausdrücken lassen. Dass sich ein ›Mangel 
von Macht‹ auch als Entfremdung bezeichnen lässt, möchte ich damit 
nicht bestreiten. Ich möchte bloß ablehnen, dass sich diese ›Mangel von 
Macht‹-Dimension der Entfremdung nicht ebenso gut im Vokabular der 
Gerechtigkeit ausdrücken lässt (vgl. 6.4.3). 

Mit der Betonung auf der ›Mangel von Sinn‹-Dimension erfüllen Ent-
fremdungsdiagnosen dieselbe Rolle, die Jaeggi und Celikates im An-
schluss an Honneth und Neuhouser dem Begriff der sozialen Patholo-
gie zuschreiben: 

»[…] [D]amit [mit sozialen Pathologien] [werden] all jene Formen und 
Ursachen sozialen Leids bezeichnet, die sich nicht einfach im Vokabular 
der Gerechtigkeit beschreiben lassen, sondern Fehlentwicklungen einer 
sozialen Formation darstellen. Ein klassisches Beispiel hierfür ist das 
Phänomen entfremdeter Arbeit […].« (Jaeggi und Celikates 2017: 20)

Ich bin mir unsicher, ob Jaeggi und Celikates meinen, dass es neben Ent-
fremdungsphänomenen noch andere soziale Pathologien gibt. Ich gehe 
hier nun davon aus, dass Entfremdungsphänomene und soziale Patholo-
gien extensional gleich sind und als Bezeichnungen für diejenigen sozia-
len Probleme fungieren, die eben keine Gerechtigkeitsprobleme sind. Ich 
schließe mich damit Rosa an, der anderen diagnostischen Begriffen wie 
Verdinglichung (Lukács), Entzauberung (Weber), Blasiertheit (Simmel), 
Anomie (Durkheim) und der Kolonialisierung der Lebenswelt (Haber-
mas)7 allen einen ähnlichen Kerngehalt zuschreibt, nämlich den der Ent-
fremdung (vgl. Rosa 2016: 540–598). Konkret heißt das zum Beispiel die 
Begriffe der Entfremdung und Verdinglichung auf eine bestimme Weise 
engzuführen.8 Sie beschreiben kein unterschiedliches Phänomen, sondern 
nur verschiedene Dimensionen ein und desselben Phänomens: 

»Verdinglichung beschreibt […] die Bewegung aus dem Subjekt heraus: 
Die Welt wird als stummes Ding behandelt, während Entfremdung die 
Art und Weise angibt, in der die Welt begegnet oder erfahren wird. Ver-
dinglichung betont mithin die intentionalistische Seite einer problema-
tischen Weltbeziehung, während Entfremdung deren pathische Seite 
Kehrseite (und Konsequenz) hervorhebt.« (Rosa 2016: 307)

7	 	 Vgl. »Die Kolonialisierung der Lebenswelt ist mit drei der […] Krisener-
scheinungen, mit Sinnverlust, Anomie und Persönlichkeitsstörung, direkt 
verknüpft […].« (Neves 2009: 376) Zu den drei Krisenerscheinungen im 
Überblick, siehe: Habermas 1981 [1987]: 215. 

8	 	 Honneth beschreibt Verdinglichung auch als eine soziale Pathologie: Hon-
neth 2015b: 14.

ZWISCHENFAZIT I

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

Mit den diagnostischen Begriffen von Ungerechtigkeit, Ausbeutung, 
Normalisierung und Entfremdung stelle ich also den Anspruch, alle kri-
tikwürdigen sozialen Phänomene erfassen zu können. In meiner Syste-
matik ist es davon ausgehend aber so, dass Entfremdung aus Perspektive 
der Gerechtigkeit nicht per se ein Problem darstellt, sondern nur, wenn 
sie auch ungerecht ist. Entfremdung kann hingegen auch notwendig da-
für sein, Ungerechtigkeit überhaupt erst zu erkennen. Grob gesagt ist es 
etwa aus Perspektive der Gerechtigkeit angemessen, entfremdet von der 
Welt zu sein, wenn die Welt schlecht ist. Die Gerechtigkeit, so meine The-
se, erhebt nicht den Anspruch, eine gute Welt zu konstituieren, sondern 
versucht zu beschreiben, was die angemessene Reaktion auf die Welt ist, 
die wir vorfinden. Die angemessene Reaktion auf die Welt kann dabei – 
gewissermaßen als Nebeneffekt – auch zu einer besseren Welt beitragen, 
weil es in vielen Fällen die angemessene Reaktion ist, die verändernd 
auf die Welt einwirkt. Das Ziel der Gerechtigkeit ist es allerdings nicht, 
in einem nicht-entfremdeten Verhältnis zur Welt zu stehen. Im Umkehr-
schluss bedeutet das allerdings auch nicht, dass die Gerechtigkeit fordert, 
man solle sich in einem entfremdeten Verhältnis zur Welt befinden. Die 
Gerechtigkeit ist indifferent gegenüber der Achse der Entfremdung bzw. 
Nicht-Entfremdung. Das macht ihre Reduziertheit aus (vgl. 2.1). Gleich-
zeitig sollte die Gerechtigkeit nicht systematisch entfremdend sein (dann 
würde auch ihre Indifferenz gegenüber der Entfremdung aufgehoben).9 

Reduzierte aber nicht reduktive Kritik?

Um die Frage zu untersuchen, ob eine kritische Theorie der Gerechtigkeit 
möglich ist, scheint es mir wichtig, die ›Mangel von Sinn‹-Dimension als 
Grund der Kritikwürdigkeit von Phänomenen, die aber nicht ungerecht 
sind, entschieden als bedeutendes Element in kritischen Theorien der Ge-
sellschaft zu benennen. Damit möchte ich die Gerechtigkeitsperspektive 
konturieren und nicht – wie es mir Forsts Stoßrichtung zu sein scheint – 
argumentieren, dass das Wichtigste an Entfremdungskritik ja ohnehin die 
Kritik eines ›Mangels von Macht‹ wäre, den die Perspektive der Gerech-
tigkeit (in einer kritisch-prozeduralen Spezifizierung jedenfalls) sowieso ins 

9	 	 Den Vorwurf der systematischen Entfremdung im Sinne einer Atomisierung 
könnte man womöglich gegenüber einer Idee von individuellen Rechten er-
heben, die beinhaltet, dass jedem Individuen bestimmte subjektive Rechte 
zugestanden werden sollen, ohne mit einzubeziehen, dass die Gewährleis-
tung dieser Rechte selbst überhaupt nur in Gemeinschaft möglich ist. Diese 
Sichtweise auf individuelle Rechte blende ich schon durch das Verständnis 
von Gleichheit als ›Gleichheit von Rechten‹ mit Hilfe eines zu spezifizieren-
den Meta-Rechts auf Rechte aus. Vgl. Merkmal 2 des allgemeinen Gerech-
tigkeitsbegriffs (2.2). Vgl. auch Kapitel 7.

ZWISCHENFAZIT I

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

Zentrum setze (vgl. 6.4.3). Mit dem Fokus auf Machtfragen bedient sich 
die kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskonzeption auch der Rhetorik des 
›mehr-als-bloß‹, da sie etwa nicht bloß die Verteilung von Gütern in den 
Blick nehmen möchte, sondern zusätzlich beispielsweise auch ihre Produk-
tion (vgl. 3.2). Gleichwohl möchte sie aber weiterhin nur die Bedingungen 
für die gerechte – und nicht gute – Bestimmung eines sozialen Verhältnisses 
festlegen und damit eine reduzierte Perspektive der Kritik bleiben. Reduktiv 
wäre sie, wenn sie in ihrer Bestimmung eines gerechten Verhältnisses auch 
solche Komponenten ausblenden würde, die aber eigentlich notwendig zu 
untersuchen wären, um die Gerechtigkeit zu bestimmen. Eine solche Aus-
blendung geschieht meiner Ansicht nach, wenn die Frage danach, in wel-
cher allgemeinen und spezifischen Rechtsform Gerechtigkeit zu realisie-
ren ist, ausgeblendet wird, da spezifische Rechtsformen jeweils spezifische 
Beherrschungspotentiale haben etwa (Ausbeutung und Normalisierung). 

Die Herausforderungen einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit10 
bestehen also darin, nicht ›ausbeutend‹ und nicht ›normalisierend‹ (d.h. 
nicht reduktiv) zu sein und gleichwohl nicht die reduzierte Perspektive 
aufzugeben. Das Beibehalten der reduzierten Perspektive und somit der 
Verzicht auf die Kritik von Entfremdung als ›Mangel von Sinn‹ kann 
dabei gleichwohl bedeuten, dass dies bestimmte ›Kosten‹ hat (vgl. 12).

Reduzierte Kritik als Politische Philosophie oder Sozialphilosophie?

Es gibt eine jüngere Diskussion darüber, wie das Verhältnis von Politi-
scher Philosophie oder Politischer Theorie11 und Sozialphilosophie zu 
verstehen ist, ob sich der Unterschied zwischen beiden (Sub)Disziplinen 
einfach über unterschiedliche Gegenstände oder aber über unterschied-
liche Herangehensweisen beschreiben lässt und was der jeweilige Bezug 
zur K/kritischen Theorie ist. Ich beziehe mich im Folgenden insbeson-
dere auf ein aktuelles Buch von Jaeggi und Celikates, Sozialphilosophie. 
Eine Einführung (2017), das trotz des Titels eher als Programmatik ih-
res Verständnisses von Sozialphilosophie denn als Einführung verstan-
den werden kann.12 

10		 Dass es eine Herausforderung ist, eine kritische Theorie der Gerechtigkeit 
zu entwickeln, konstatiert auch Young (Young 1981).

11		 Es ließe sich diskutieren, ob es Sinn macht, zwischen der Politischen Philo-
sophie als Subdisziplin der Philosophie und der Politischen Theorie als Sub-
disziplin der Politikwissenschaft zu differenzieren. Im Folgenden schreibe 
ich der Einfachheit halber stets ›Politische Philosophie‹ und verwende die-
sen Ausdruck synonym zu ›Politischer Theorie‹.

12		 Siehe zu den Aufgaben einer Sozialphilosophie auch schon: Horkheimer 
1988 [1931] und Honneth 1994b. Vgl. dazu Jaeggi und Celikates 2017: 
15–23. Vgl. auch Fischbach 2016 [2009].

ZWISCHENFAZIT I

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Jaeggi und Celikates legen nahe, dass eine Theorie, die auf einem Ge-
rechtigkeitsbegriff basiert, eine Politische Philosophie ist (vgl. Jaeggi und 
Celikates 2017: 20). Sie suggerieren zudem, dass nur eine sozialphiloso-
phische Perspektive, die nicht mit Gerechtigkeit als Grundbegriff ope-
riert, die als Auszeichnung verstandene Qualifikation, eine ›kritische 
Theorie‹ zu sein, verdiene. 13 Ich möchte hier Jaeggis und Celikates’ Ver-
ständnis einer Sozialphilosophie in Abgrenzung von einer Politischen 
Philosophie (mit dem Grundbegriff der Gerechtigkeit) darstellen und 
dann ihr sehr enges Verständnis dessen, was Politische Philosophie ist, 
problematisieren. Arbeitet man mit einem etwas weiteren Verständnis 
von Gerechtigkeit und damit Politischer Philosophie, lassen sich einige 
methodische Grundsätze der Sozialphilosophie in Jaeggis und Celika-
tes’ Sinne nicht mehr so eindeutig von denjenigen der Politischen Philo-
sophie abgrenzen. Gleichwohl scheint die strikte Ausklammerung von 
politischen Fragen in der Form, in der sie laut Jaeggi und Celikates in 
der Politischen Philosophie gefasst werden, auch eine angemessene Deu-
tung des ›Sozialen‹ in sozialphilosophischer Perspektive zu erschweren.

Die Konturierung der Subdisziplin Sozialphilosophie unternehmen 
Jaeggi und Celikates nicht nur in Abgrenzung von der Politischen Phi-
losophie, sondern auch von der Soziologie und Moralphilosophie (vgl. 
Jaeggi und Celikates 2017: 8). Ich fokussiere mich hier auf die Dar-
stellung der Merkmale, die eine Differenz zur Politischen Philosophie 
markieren. Jaeggi und Celikates versuchen sich zunächst über eine Be-
schreibung unterschiedlicher Gegenstandsbereiche der Differenz von Po-
litischer Philosophie und Sozialphilosophie zu nähern. Es würde dann 
naheliegen, der Politischen Philosophie eher die Untersuchung von po-
litischen und rechtlichen Institutionen zuzuschreiben, während sich 
die Sozialphilosophie allgemeiner mit »Phänomenen des gesellschaftli-
chen Lebens, zu dem auch Bereiche wie die Familie gehören« beschäf-
tigten würde (Jaeggi und Celikates 2017: 12). Eine solche Vorstellung 
der »Gebietsaufteilung« oder »›Arbeitsteilung‹« (Jaeggi und Celika-
tes 2017: 12) zwischen Politischer Philosophie und Sozialphilosophie 
sei allerdings fehlgeleitet. Zunächst wird das damit plausibilisiert, dass 
sich die Sozialphilosophie auch für rechtliche und politische Instituti-
onen interessiere, nur eben auf eine andere Art und Weise (vgl. Jaeggi 
und Celikates 2017: 13). Als (vermeintliche) Hauptunterschiede in der 

13		 Das folgende Zitat macht dabei deutlich, dass die Zugehörigkeit zur Diszi-
plin der Sozialphilosophie aber eher als notwendige Bedingung dafür, eine 
kritische Theorie zu sein, gesehen wird und nicht auch als hinreichende: 
»Unser eigener integrativer Bestimmungsversuch will in der Kombination 
von Elementen beider Ansätze [Horkheimers und Honneths, E.N.] das Spe-
zifische der Sozialphilosophie identifizieren, ohne damit zu suggerieren, dass 
die Sozialphilosophie mit einer bestimmten Tradition – der der Frankfurter 
Schule – zusammenfalle.« (Jaeggi und Celikates 2017: 15)

ZWISCHENFAZIT I

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Herangehensweise verstehe ich dabei Jaeggi und Celikates so, dass die 
Sozialphilosophie (im Gegensatz zur Politischen Philosophie) einerseits 
nicht nur normativ auf soziale Phänomene, sondern auch darauf, »wie 
die Gesellschaft [überhaupt, E.N.] eingerichtet ist« (Jaeggi und Celika-
tes 2017: 18), schaut und anders normativ, d.h. »über die Frage hinaus, 
was wir einander schulden, die Frage nach dem guten individuellen und 
kollektiven Leben und seinen sozialen Ermöglichungsbedingungen auf-
wirft« (Jaeggi und Celikates 2017: 20). Den zweiten Unterscheidungs-
punkt (anders normativ), den auch Loick in seiner Beschreibung seiner 
Zugehörigkeit zur Sozialphilosophie betont,14 möchte ich hier nicht als 
Unterschied zwischen Jaeggis und Celikates’ Verständnis von Sozialphi-
losophie und Gerechtigkeitsdenken bestreiten (vgl. 2.1 und s.u.). Aller-
dings möchte ich betonen, dass eine Politische Philosophie, die sich auf 
Fragen der Gerechtigkeit bezieht, tendenziös beschrieben ist, wenn ihr 
unterstellt wird, »ihre Gegenstände [politische und rechtliche Institutio-
nen, E.N.] aus deren jeweiligen sozialen Zusammenhängen herauszulö-
sen und rein normativ [zu befragen, E.N.]« (Jaeggi und Celikates 2017: 
13). Auch wenn man die Normativität der Gerechtigkeit zugrunde legt, 
kann (und sollte) man sich fragen, in welchem Zusammenspiel politische 
und rechtliche Institutionen mit anderen sozialen Phänomenen in Ver-
bindung stehen und auch bestehende gesellschaftliche Verhältnisse (so-
wohl rechtlich-politische als auch andere) in Hinblick auf ihren Ist-Zu-
stand befragen und nicht ausschließlich bezogen auf ihren Idealzustand. 
Politische Philosophie bzw. Gerechtigkeitstheorie verfährt nicht notwen-
digerweise bloß normativ und hat nicht unbedingt einen isolationisti-
schen Blick auf politische und rechtliche Institutionen. An dieser Stelle 
gibt es also bezogen auf die Herangehensweise, je nach dem was für eine 
Politische Philosophie oder Gerechtigkeitstheorie betrachtet wird, eine 
größere Gemeinsamkeit. Gleichwohl scheint es mir genauso wichtig zu 
sein und in der sozialphilosophischen Herangehensweise möglicherweise 

14		 »Methodisch steht diese Arbeit in Nachbarschaft zu neueren sozial
philosophischen Studien aus dem Umfeld der kritischen Theorie. 
Inzwischen scheint sich hier größtenteils die Erkenntnis durchgesetzt zu 
haben, dass nicht alle gesellschaftlichen Probleme und Fehlentwicklungen 
mit dem normativen Vokabular des Rechts und der Gerechtigkeit 
erfasst werden können. Phänomene wie Entfremdung, Verdinglichung, 
Beschleunigung, Kommodifizierung, Erfahrungsarmut, Konsumismus oder 
Erschöpfung sind Resultate von gesellschaftlichen Strukturen, die auch auf 
Ungerechtigkeit und Ungleichheit beruhen, aber es geht etwas Wesentliches 
verloren, wenn man diese Defizite nur als Läsionen von rechtlichen oder 
quasirechtlichen Ansprüchen begreift. Zur Beschreibung dieser Phänomene 
hat sich inzwischen der Begriff der ›sozialen Pathologie‹ eingebürgert.« 
(Loick 2017a: 15) Beschleunigung verstehe ich anders als Loick nicht ›bloß‹ 
als soziale Pathologie, sondern auch als Gerechtigkeitsproblem, vgl. 10.3. 

ZWISCHENFAZIT I

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

zu kurz zu kommen, den spezifischen Charakter von rechtlicher Nor-
mativität und politisch-rechtlichen Institutionen nicht aus den Blick zu 
verlieren – und zwar nicht nur aufgrund eines anderen normativen In-
teresses, sondern auch, um eine adäquate Beschreibung des Sozialen zu 
gewährleisten:

Wenn Jaeggi zum Beispiel in ihrem Buch Kritik von Lebensformen 
(vgl. 4.2) darüber schreibt, was einen guten Arzt ausmache, stipuliert 
sie, dass es ihr bei dem Verständnis dessen, was ein guter Arzt sei, nicht 
darum ginge zu erörtern, was als Straftatbestand gelte, d.h. welche Fehl-
leistungen die »ärztliche Sorgfaltspflicht« verletzten, sondern darum, in 
einer funktionalistisch-normativen Definition das Arzt-sein im Ganzen 
zu verstehen (Jaeggi 2014: 170, Fn. 55). Es ist natürlich richtig, die Be-
trachtung der gesellschaftlichen Rolle des Arztes nicht auf seine rechtlich 
verbürgten Pflichten zu reduzieren, gleichzeitig führt aber auch die Aus-
blendung dieser Dimension dazu, die Rolle des Arztes nicht richtig ver-
stehen zu können: Warum hat es sich in einer gegebenen Gesellschaft so 
entwickelt, dass bestimmte Handlungen eines Arztes rechtlich reguliert 
sind und manche nicht? Und wie ist dies zu bewerten?

Für ein angemessenes Bild der Gesellschaft und ihrer Teilphänome-
ne, wie der gesellschaftlichen Rolle des Arztes, müssen politische und 
rechtliche Institutionen in ihrer Spezifität und im Kontext anderer ge-
sellschaftlicher Institutionen, Praktiken und Phänomene verstanden wer-
den. Das sollte, meiner Ansicht nach, genauso gelten für eine gute Poli-
tische Philosophie wie für die Sozialphilosophie. Damit verschwimmen 
aber auch die disziplinären Grenzen zwischen beiden Perspektiven. Ich 
möchte daher im Folgenden die Frage danach, ob eine Gerechtigkeits-
theorie der Sozialphilosophie oder Politischen Philosophie zuzuordnen 
ist, ausblenden. 

Mich interessiert die Frage, ob und wie man sinnvollerweise einen nor-
mativen Gerechtigkeitsbegriff als Grundbegriff einer kritischen Theorie 
der Gesellschaft verwenden kann. Dabei sollte die Untersuchung, wel-
che politisch-rechtlichen Konsequenzen (vgl. 1.2) die Durchsetzung der 
Normativität der Gerechtigkeit hat (und diese Forderung nach Durch-
setzung ist intrinsisch verknüpft mit der Normativität der Gerechtigkeit) 
und in welchem Verhältnis politisch-rechtliche Institutionen mit ande-
ren gesellschaftlichen Institutionen, Phänomenen sowie Interessen und 
Meinungen von den relevanten Individuen stehen, eine entscheidende 
Rolle spielen. 

ZWISCHENFAZIT I

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. DER VORSCHLAG EINER 
KRITISCH-PROZEDURALEN THEORIE 

DER GERECHTIGKEIT (FORST) 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Einleitung

In diesem zweiten Teil der Arbeit gilt es, einen zeitgenössischen Vorschlag 
für eine kritische Gerechtigkeitskonzeption in den Blick zu nehmen. Da-
bei steht die Frage im Hintergrund, ob und wie sie den im Zwischenfazit 
von Teil I (5.) benannten Herausforderungen begegnen kann. Bei dem 
Vorschlag handelt es sich um meine Rekonstruktion und Interpretation 
von Rainer Forsts Gerechtigkeitstheorie, die ich kritisch-prozedural nen-
ne. Dieser Teil gliedert sich in drei Kapitel. 

In dem ersten Kapitel dieses Teils, 6. Die Systematik von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie, rekonstruiere ich ausgehend von einem Vorschlag, 
wie man die Frage, welche Forst überhaupt mit seiner Gerechtigkeits-
theorie beantworten möchte, fassen könnte (6.1), die unterschiedlichen 
Bestandteile der Theorie (6.2 und 6.3) sowie benachbarte Konzepte, die 
er in seinen Schriften verwendet, wie beispielweise Toleranz oder Fort-
schritt (6.4). Die Hauptbestandteile von Forsts Gerechtigkeitstheorie 
sind ein normativer (6.2) und ein deskriptiver (6.3) Rechtfertigungsbe-
griff. Die Zentralität des Rechtfertigungsbegriffs für Forsts Gerechtig-
keitstheorie wird im Verlauf von Kapitel 6 deutlich werden. Am Ende 
des Kapitels stelle ich die These auf, dass Forsts rechtfertigungstheore-
tische Perspektive an bestimmte Grenzen stößt (6.5). In diesem Kapitel 
wird zudem deutlich, wie in Forsts Gerechtigkeitskonzeption das erste 
Merkmal eines allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit, seine Reduziert-
heit (2.1), spezifiziert wird. 

In den folgenden zwei Kapiteln gehe ich dann genauer auf zwei Aspek-
te von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein. Dabei nehme ich eine weniger 
rekonstruktive und stärker interpretierende Haltung ein. Zudem zeige 
ich in Kapitel 7 und 8 auch die in 6.5 bereits eingeführten Grenzen der 
rechtfertigungstheoretischen Perspektive genauer auf.

In dem siebten Kapitel, Das »Recht auf Rechtfertigung« als ›Recht auf 
Politik auf Rechte‹. Eine Deutung auf Grundlage von Fichtes Anerken-
nungsbegriff, gehe ich auf die Begründung der normativen Grundlage 
von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein. Der normative Dreh- und Angel-
punkt von Forsts Gerechtigkeitskonzeption ist das »Recht auf Rechtfer-
tigung«. Mich interessiert an dieser Stelle, wie sich dieses Recht selbst 
begründen lässt (nicht welche Forderungen der Gerechtigkeit sich dar-
aus ableiten lassen). Ausgehend von Forsts eigener moralischer und an-
erkennungstheoretischer Begründung dieses Rechts schlage ich mithilfe 
einer Interpretation von Fichtes Anerkennungsbegriff aus der Grundlage 
des Naturrechts (1796/7) vor, die Begründung dieses Rechts zwar aner-
kennungstheoretisch, aber, entgegen Forst, nicht als moralische Begrün-
dung zu verstehen. Mit dieser anderen Art der Begründung geht auch 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

eine Änderung der Substanz des zu begründenden Rechts von einem 
Recht auf Rechtfertigung zu einem Recht auf Politik einher. In diesem 
Kapitel wird deutlich, wie eine kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskon-
zeption das zweite Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit, 
die normative Grundorientierung in Form eines Meta-Rechts auf Rech-
te, spezifiziert (vgl. 2.2). 

In dem achten Kapitel, Das Recht kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit: reflexives Recht?, erläutere ich meine These, dass sich nach Forsts 
Konzeption Gerechtigkeit notwendig in positivem Recht realisieren 
muss und gehe zudem der Frage nach, in welcher spezifischen Form des 
Rechts diese Realisierung der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeit statt-
finden muss. An dieser Stelle beschäftige ich mich also mit der Spezifi-
zierung des dritten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit 
(Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild, vgl. 2.3) durch 
Forsts Gerechtigkeitstheorie. Dabei gehe ich von Habermas’ Vorschlag 
eines prozeduralistischen Rechtsparadigmas und der generelleren De-
batte um die Prozeduralisierung des Rechts aus. Schließlich schlage ich 
vor, dass, entgegen Habermas’ Position, die Idee eines reflexiven Rechts 
(Gunther Teubner, Helmut Willke) aus Perspektive kritisch-prozedura-
ler Gerechtigkeit in meinem in Teilen von Forst abweichenden Verständ-
nis attraktiv erscheint. Das liegt, wie zu erläutern sein wird, insbesonde-
re an gesellschaftstheoretischen Weichenstellungen, mit denen sich Forst 
von Habermas abgrenzt, nämlich Forsts Abschied von Habermas’ Un-
terscheidung zwischen »System und Lebenswelt« (s.u. und 6.3.2). Mög-
liche Kritikpunkte an der Idee reflexiven Rechts bilden den Übergang 
zum dritten Teil der Arbeit. 

Im Zwischenfazit (9.), Was leistet die kritisch-prozedurale Theorie der 
Gerechtigkeit?, fasse ich Teil II der Arbeit anhand der Spezifizierung 
der drei Merkmale des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs durch die kri-
tisch-prozedurale Konzeption zusammen und gehe auf den systemati-
schen Zusammenhang zwischen den in Kapitel 5 gestellten Herausfor-
derungen, den drei Kapiteln von Teil II und dem Übergang zum dritten 
Teil der Arbeit ein. Ich vertrete dabei die These, dass eine kritisch-pro-
zedurale Gerechtigkeitskonzeption in meiner in Teilen von Forst abwei-
chenden Ausdeutung zwar den in Kapitel 5 benannten Herausforderun-
gen (Ausbeutung als Machtstabilisierung und Normalisierung) begegnen 
kann, sich daraufhin aber eine neue Herausforderung ergibt und zwar 
das zweistufige Beherrschungspotential von ›Beschleunigung‹ und ›Fle-
xibilisierung‹. Dieses Beherrschungspotential beleuchte ich in Teil III ge-
nauer, dessen Herleitung wird aber durch Teil II geleistet.

Vor der Rekonstruktion der Systematik von Forsts Gerechtigkeits-
konzeption (Kapitel 6) folgen nun noch zwei einleitende Abschnitte, 
wobei sich der erste mit methodischen Fragen bezüglich meines Zu-
gangs zu Forsts Schriften befasst und der zweite zwei Kontexte der 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

darzustellenden Gerechtigkeitstheorie Forsts betrachtet. Die zwei Kon-
texte sind das Gesamtwerk von Forst und der wissenschaftliche Zusam-
menhang, in dem und über den Forst arbeitet und gearbeitet hat. 

Methodischer Zugriff

Zu meinem methodischen Zugang zu Forsts Texten möchte ich drei As-
pekte erwähnen: 

(1) Grundsätzlich verstehe ich die einzelnen Bestandteile von Forsts 
Textkorpus von 1992 bis heute alle als Beiträge zu einer Fragestellung, 
nämlich der Frage, wie man begründet gesellschaftliche Phänomene als 
(un)gerecht beurteilen kann (genauer 6.1). Dementsprechend verstehe 
ich Forsts Arbeiten generell als Versuch, eine kritische Theorie der Ge-
rechtigkeit zu entwickeln, die einerseits begründete Kritik ermöglicht 
und andererseits unterschiedliche Kritiken am liberalen Gerechtigkeits-
denken, sei es die kommunitaristische, die marxistische, die feministi-
sche, die sogenannte realistische oder die postkoloniale Kritik, ernst 
nimmt und versucht ihnen in einer kontext- und ideologiesensiblen Ge-
rechtigkeitstheorie Rechnung zu tragen. Damit interpretiere ich Forsts 
Gesamtwerk unter der Heuristik der Fragestellung dieser Arbeit, näm-
lich der Frage nach der Möglichkeit einer kritischen Theorie der Gerech-
tigkeit, beanspruche aber gleichwohl, dass dies auch ein adäquater Zu-
gang zu Forsts gesamtem Textkorpus ist. Das heißt aber durchaus, dass 
ich bestimmten vorhandenen (und ausbaubaren) Bestandteilen seiner 
Schriften, wie etwa dem einer rechtfertigungstheoretischen Theorie des 
guten Lebens weniger Bedeutung zumesse als andere mögliche Zugän-
ge, wie etwa der Zugang, Forsts Werk unter der Heuristik einer umfas-
senden praktischen Philosophie der Rechtfertigung zu analysieren (s.u.). 
Bei der folgenden Auseinandersetzung lege ich stets den gesamten Text-
korpus zugrunde und begründe nicht jedes Mal einzeln, wenn ich etwa 
Textstellen aus dem Jahre 1996 mit Textstellen aus 2015 in einen syste-
matischen Zusammenhang stelle. Forst selbst baut sehr oft Querverwei-
se auf seine älteren Arbeiten ein (vgl. z.B. Forst 2007a: 128, Fn. 5 oder 
Forst 2015a: 54, Fn. 37).1 Wenn sich allerdings deutliche Unterschiede 
zwischen den verschiedenen Texten ergeben, weise ich darauf hin.2 Der 

1	 	 Suárez Müller betont auch den engen Zusammenhang von Forsts unter-
schiedlichen Schriften (vgl. Suárez Müller 2013: 1050).

2	 	 Beispielsweise schreibt Forst 1996, dass das Recht auf Rechtfertigung »nicht 
als ›ursprüngliches‹ Freiheitsrecht in Kants Sinne aufzufassen« sei (Forst 
1996: 134, meine Herv.), während er 2017 schreibt: »Thus it [the right 
to justification] performs a similar function as Kant’s ›innate‹ or ›original‹ 
right of persons.« (Forst 2017a: 12, vgl. Forst 2015a: 228) Diese beiden Stel-
len könnte man allerdings folgendermaßen zu verbinden versuchen, um ihr 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

Tatsache, dass Forst ein Gesamtprojekt verfolgt, ist es geschuldet, dass 
es oft mehrere Stellen gibt, an denen er ähnliche Thesen und Argumente 
vorbringt. Beziehe ich mich auf eine These oder ein Argument von Forst, 
verweise ich als Beleg auf mindestens eine Textstelle, im Idealfall auf die 
erste Erwähnung der jeweiligen These oder des jeweiligen Arguments 
und füge ggf. weitere Textbelege an.

(2) Auch wenn im dritten Teil der Arbeit, aufbauend auf meiner In-
terpretation von Forst in Teil II, eine Herausforderung für eine an seine 
Konzeption anschließende Gerechtigkeitsperspektive benannt wird, ist 
die Auseinandersetzung geleitet von der Idee, seine Theorie möglichst 
stark zu machen und nicht vorschnell zu kritisieren. 

(3) Ich verzichte auf eine detaillierte Einordnung meiner Auseinander-
setzung mit Forst in die existierende Rezeption, sondern beziehe mich 
nur an ausgewählten Stellen auf Sekundärliteratur. An dieser Stelle sei 
jedoch ein kurzer Überblick über die Rezeption von Forsts Arbeiten ge-
geben.

Forsts Schriften werden sowohl im deutschen und angelsächsi-
schen Sprachraum3 als auch im disziplinären Kontext der Philoso-
phie und Politikwissenschaft rezipiert. Die Rezeption im angelsächsi-
schen Raum ist den Publikationen über Forst nach zu urteilen stärker 
als im deutschsprachigen Kontext. Forst schreibt meist zunächst auf 
Deutsch, allerdings sind alle seine Bücher mittlerweile ins Englische 
übersetzt. Nachdem ich einige zentrale Publikationen über ihn nen-
ne, möchte ich kurz auf drei Themenkomplexe der Kritik an seiner 
Arbeit eingehen.

Auf Englisch ist 2014 bei Bloomsbury ein Sammelband Justice, De-
mocracy and the Right to Justification. Rainer Forst in Dialogue er-
schienen, in dem sich sechs Autor/innen (Andrea Sangiovanni, Amy Al-
len, Kevin Olson, Anthony Simon Laden, Eva Erman und Simon Caney) 

Widerspruchsverhältnis aufzulösen: Das Recht auf Rechtfertigung kann eine 
ähnliche Funktion wie Kants ursprüngliches Freiheitsrecht übernehmen, aber 
begründungslogisch steht das Recht auf Rechtfertigung, wenn es diese Funk-
tion übernimmt, nicht an erster Stelle, sondern ist bedingt (auch bei Kant) 
durch eine Pflicht (»natural duty to regard oneself and others as ends in them-
selves«, Forst 2017a: 12) bzw. das »Prinzip der Rechtfertigung« (Forst 1996: 
134), in dem Recht und Pflicht auf Rechtfertigung gleichwertig korrespon-
dieren (s.u.). Forst, so könnte man dann interpretieren, betont an der ersten 
Stelle, dass das Recht auf Rechtfertigung nicht in dem ursprünglichen Frei-
heitsrecht aufgeht und an der zweiten Stelle, dass es nichtsdestoweniger die 
Funktion des ursprünglichen Freiheitsrechts übernehmen kann – systematisch 
würde sich dann an dem Verhältnis von Recht auf Rechtfertigung und ur-
sprünglichem Freiheitsrecht von der frühen zur späteren Stelle nichts ändern.

3	 	 Die geringfügige spanisch-, portugiesisch- und französischsprachige Rezep-
tion vernachlässige ich. 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

kritisch mit seinen Thesen auseinandersetzen (Forst 2014b). Drei weite-
re englischsprachige Sammelbände über Forst sind 2019 und 2020 er-
schienen: Justification and Emancipation. The Critical Theory of Rai-
ner Forst (2019) herausgegeben von Amy Allen und Eduardo Mendieta 
bei Pennsylvania State University Press (neben Forst und den Heraus-
geber/innen mit Beiträgen von John Christman, Mattias Iser, Catherine 
Lu, John P. McCormick, Melissa Yates und Sarah Clark Miller), Con-
stitutionalism Justified. Rainer Forst in Discourse (2020) herausgege-
ben von Matthias Klatt und Ester Herlin-Karnell bei Oxford University 
Press (neben Forst und den Herausgeber/innen mit Beiträgen von Arthur 
Ripstein, Claudio Corradetti, Andrea Sangiovanni, Christian Hiebaum, 
Bernhard Schlink, Sameer Bajaj/Enzo Rossi, Lois McNay, Eoin Daly, 
Alon Harel und Christian F. Rostbøll) und schließlich Toleraton, Pow-
er and the Right to Justification. Rainer Forst in Dialogue (2020)4 bei 
Manchester University Press (mit Beiträgen von Teresa M. Bejan, John 
Horton, Chandran Kukathas, Patchen Markell, David Owen, Daniel 
Weinstock, Melissa S. Williams). Zudem sind drei Schwerpunkte bzw. 
Sonderausgaben von Zeitschriften zu erwähnen, die sich speziell Forsts 
Arbeiten widmen. Die Zeitschrift Philosophy and Social Criticism ver-
öffentlichte 2015 einen »Roundtable« zur englischen Übersetzung von 
der 2011 auf Deutsch erschienenen Sammlung Kritik der Rechtferti-
gungsverhältnisse (Justification and Critique, 2013). Darin finden sich 
Beiträge von Stephen White, Simone Chambers und Lea Ypi und eine 
Replik von Forst (White, Chambers, Ypi und Forst 2015). In demselben 
Jahr veröffentliche die Zeitschrift Political Theory ein »Review Sympo-
sium« mit dem Titel »The Right to Justification by Rainer Forst« mit 
Beiträgen von Seyla Benhabib, Jeffrey Flynn und Matthias Fritsch und 
einer Replik von Forst (Benhabib, Flynn, Fritsch und Forst 2015). 2018 
veröffentlichte das Journal of Political Power in drei Ausgaben Beiträ-
ge, die sich kritisch mit Forsts Begriff noumenaler Macht auseinander-
setzen. Dieser Schwerpunkt wurde herausgegeben von Mark Haugaard 
und Matthias Kettner (Haugaard und Kettner 2018). Darin finden sich 
Beiträge von Simon Susen, Steven Lukes, Clarissa Rile Hayward, Albe-
na Azmanova, Pablo Gilabert und den Herausgebern sowie eine Replik 
von Forst auf die verschiedenen Beiträge.5 In derselben Zeitschrift wur-
de 2014 bereits ein Gespräch über »Power and reason, justice and do-
mination« zwischen Amy Allen, Forst und Mark Haugaard publiziert 
(Allen, Forst und Haugaard 2014). Zudem sind auf Englisch in den letz-
ten Jahren einige Aufsätze in Zeitschriften publiziert worden, die sich 

4	  	Forst 2020a.
5	  	Haugaard und Kettner haben die Beiträge der drei Ausgaben des Journal of 

Political Power erneut als Sammelband mit dem Titel Theorising Noumen-
al Power. Rainer Forst and his Critics (2020) bei Routledge herausgegeben. 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

ausschließlich einer Diskussion von Forsts Arbeiten widmen (Suárez 
Müller 2013, McGuire 2015, Frumer 2018 und McNay 2020). In neu-
eren englischsprachigen Monographien finden sich zudem längere Aus-
einandersetzungen mit Forst (siehe Allen 2016a: 122–162 und Sangio-
vanni 2017: 50–71).

In deutscher Sprache gibt es meines Wissens hingegen nur drei Aufsät-
ze, die sich gezielt mit Forsts Theorieansatz auseinandersetzen (Steinhoff 
2015, Wallat 2017 und Fischer-Lescano 2018). Mehrfach rezensiert wur-
den alle von Forsts Büchern seit Kontexte der Gerechtigkeit in deutschen 
(sowie englischen) Publikationsorganen (z.B. Nida-Rümelin 2016). In ei-
nigen deutschsprachigen Monographien wird zudem ausführlicher auf 
Forsts Ansatz Bezug genommen (z.B. Schefold 2013, Teile 2 und 3; Möl-
lers 2015: 50–54) bzw. dieser bearbeitet und weiterentwickelt (Budde-
berg 2011, Culp 2014a und Gädeke 2017).

Ich möchte drei Stränge der Kritik an Forsts Schriften hervorheben 
und jeweils Beispiele nennen. Erstens sind solche Arbeiten zu nennen, die 
sich insbesondere rekonstruktiv mit Forsts Arbeiten auseinandersetzen 
und Unklarheiten oder Inkonsistenzen aufdecken möchten (Höffe 2007, 
Suárez Müller 2013, Corradetti 2019, Ripstein 2019) oder die Forsts Ar-
beiten auf spezifische Problemstellungen beziehen (das boundary pro
blem: Erman 2014, Konstitutionalismus: insb. die Beiträge von Klatt, 
Daly und Harel in Herlin-Karnell und Klatt 2020). Zweitens sind sol-
che Arbeiten zu nennen, die aus Richtung der kritischen Theorie Forsts 
normative Theorie (vgl. 6.2) als zu rationalistisch oder seine Theorie 
insgesamt als zu stark auf Begründungsfragen hin orientiert kritisieren. 
Damit hängt die Kritik an Forsts Begriff noumenaler Macht zusammen, 
die hinterfragt, ob er strukturelle Machtkonstellationen damit angemes-
sen erfassen kann (Allen 2014, u.a. der Beitrag von Azmanova in Hau-
gaard und Kettner 2020, Markell 2020, McNay 2020, Owen 2020 und 
Williams 2020). Aus liberaler Sicht wird, drittens, der prozeduralisti-
sche, ›dünne‹ oder formale Charakter von Forsts Theorie kritisiert (Ca-
ney 2014, Schlink 2020). Dieser Kritikpunkt lässt sich in Teilen mit dem 
zweiten Kritikstrang in Verbindung setzen. 

Kontexte von Forsts Gerechtigkeitstheorie 

Im Folgenden setze ich mich mit zwei Kontexten von Forsts Gerechtig-
keitstheorie auseinander, Forsts Gesamtwerk (1) und der wissenschaft-
liche Zusammenhang, in dem und über den Forst arbeitet und gearbei-
tet hat (2). 

(1) Wie oben erwähnt betrachte ich Forsts gesamten Textkorpus unter 
der Heuristik einer kritischen Gerechtigkeitstheorie. Dementgegen lie-
ßen sich zwei andere Heuristiken denken, die womöglich als Schlüssel zu 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

seinen Texten insgesamt dienen könnten: eine praktische Philosophie der 
Rechtfertigung oder sogar eine Philosophie der Rechtfertigung simplici-
ter, die also sowohl theoretische als auch praktische Bestandteile hätte. 

Für eine Heuristik der praktischen Philosophie der Rechtfertigung 
spricht insbesondere noch im Zuge von Forsts erstem Buch, der ausgear-
beiteten Dissertation Kontexte der Gerechtigkeit (1996), dass er dort für 
vier verschiedene Kontexte (Moral, Politik, Recht, Ethik) ein Verständnis 
von rechtfertigungstheoretischer Autonomie6 entwickelt hat (vgl. Forst 
1996: 385ff.). Dieses Verständnis von Autonomie basiert auf der Idee, 
dass man das eigene Handeln, um autonom zu sein, in verschiedenen 
Kontexten (kontext-)angemessen rechtfertigen können muss (d.h. gut 
begründen können muss) und dass man ebenso gute Gründe von ande-
ren für ihre Handlungen einfordern können muss.7 In meiner Herange-
hensweise an Forsts Texte behandele ich den Kontext der Ethik als ei-
genständigen Bestandteil etwas stiefmütterlich (vgl. 6.5). Man könnte 
jedoch auch versuchen, im Sinne Forsts eine rechtfertigungstheoretische 
Theorie des guten Lebens (als Teil einer umfassenden rechtfertigungs-
theoretischen praktischen Philosophie) zu entwickeln, die sich in An-
sätzen in Kontexte der Gerechtigkeit findet (vgl. Forst 1996: 388–395). 
Dementsprechend wäre ein gutes Leben eines, in dem sich alle wichtigen 
(einschließlich politisch irrelevanten) Lebensentscheidungen angemessen 
rechtfertigen ließen. Im ethischen Kontext heißt angemessen rechtferti-
gen für Forst, dass etwas in Bezug auf die eigene Identität und die der je-
weiligen »Identifikationsgemeinschaft« (Forst 1996: 390) rechtfertigbar 
ist: »Personen sind somit ethisch autonom zu nennen, wenn sie in der 
Lage sind, die Frage nach ihrem Guten auf der Basis einer Reflexion ih-
rer gemeinschaftlich und werthaft konstituierten Identität sinnvoll und 
begründet zu beantworten.« (Forst 1996: 394) Demgegenüber könnte 
man beispielweise eine hedonistische Vorstellung des guten Lebens stel-
len, nach der die Maximierung von idiosynkratrischen ›Lustbringern‹ 
den Kern des guten Lebens ausmachte. Dies würde allerdings auch nur 
dann eine Alternative zu der rechtfertigungstheoretischen Idee des guten 
Lebens darstellen, wenn das Prinzip der Berücksichtigung der eigenen 
›Lustbringer‹ nicht selbst wieder angemessen gerechtfertigt wäre, son-
dern die ›Lustbringer‹ einfach nur als wertvoll angesehen würden, eben 
weil sie Lust befördern. Wenn man hingegen noch eine Schlussregel wie 

6	 	 Zum Begriff der Autonomie bei Forst vgl. 6.4.8.
7	 	 Vgl. »Das grundlegende Prinzip der praktischen Vernunft besagt somit, dass 

normative Antworten auf praktische Fragen auf genau die Weise zu recht-
fertigen sind, auf die ihr Geltungsanspruch verweist. Dies ist allgemein als 
Prinzip der Rechtfertigung zu bezeichnen. Eine umfassende Analyse prak-
tischer-normativer Rechtfertigung hätte somit die Aufgabe, die verschiede-
nen Kontexte der Rechtfertigung […] zu untersuchen.« (Forst 2007a: 32, 
vgl. auch den gesamten ersten Absatz auf der Seite)

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

›Wenn es zu meiner Identität und derjenigen meiner Identitätsgemein-
schaft gehört, dass ich Lust maximieren sollte, dann ist es dem guten 
Leben zuträglich, wenn ich das auch tue‹ einfügen würde, könnte auch 
eine hedonistische Theorie des guten Lebens durch eine basalere recht-
fertigungstheoretische Theorie des guten Lebens (Forst) gestützt werden. 
An dieser Stelle könnte der Zweifel angemeldet werden, ob es sich bei 
der rechtfertigungstheoretischen Theorie des guten Lebens dann über-
haupt um eine veritable ethische Theorie handelt, in dem Sinne dass 
sie eine Orientierung zur Beantwortung der Frage, was ein gutes Leben 
ausmacht, bietet. Denn die Gemeinschaft, mit der ich mich identifiziere, 
wird von Forst bereits vorausgesetzt, d.h., dass etwa die Frage, was eine 
Form von Gemeinschaft wäre, die einem guten Leben zuträglich wäre, 
von ihm gar nicht adressiert wird. Es scheint daher so zu sein, dass auch 
Forsts ethische Theorie nach dem Vorbild einer deontologischen Moral-
theorie funktioniert, die gegeben bestimmte Ziele (hier demjenigen mich 
weiterhin affirmativ zu meiner Identifikationsgemeinschaft zu verhalten, 
insofern ich das möchte) Grenzen des Handels festlegt, aber nicht selbst 
die Frage nach besseren oder schlechteren Handlungszielen adressiert. 
Den Ausbau von Forsts in Ansätzen vorhandener rechtfertigungstheo-
retischer Theorie des guten Lebens nehme ich jedenfalls nicht vor, son-
dern argumentiere sogar dafür, dass deren Stellenwert seit Kontexte der 
Gerechtigkeit noch abgenommen hat (siehe 6.5).8 

Eine weitere mögliche Heuristik, die Forst stärker in die Nähe des 
umfassenderen Projekts seines akademischen Lehrers Habermas rücken 
würde, wäre, seine Schriften insgesamt als Beiträge zu einer Philoso-
phie der Rechtfertigung zu verstehen, die neben der Auseinandersetzung 
mit Fragen der praktischen Philosophie auch dazu taugte, Fragen der 
theoretischen Philosophie in den Blick zu nehmen (auch wenn es ein 
Primat der praktischen Philosophie gäbe).9 In seinem Aufsatz »Kritik 

8	 	 Höffe beklagt indes in seiner Rezension von Forsts Das Recht auf Rechtfer-
tigung (2007), dass dieser eigentlich eine »umfassende Fundamentalphilo-
sophie in praktischer Hinsicht [ankündige]«, sich dann aber nur mit Fragen 
der Moral- und Rechtsphilosophie (man sollte ergänzen auch mit Politischer 
Philosophie) auseinandersetze (Höffe 2007).

9	 	 Neben Habermas und Apel nennt Forst zwei philosophische Strömungen, 
die ein solches rechtfertigungstheoretisches Verständnis von Vernunft vertre-
ten: die auf Sellars aufbauende »normative[] Pragmatik« von Brandom und 
der »Konstruktivismus der Erlanger und Konstanzer Schule« (Forst 2007a: 
24, Fn. 5). Auch wenn es Ähnlichkeiten zwischen der Diskursethik Haber-
mas’scher Prägung und der praktischen Philosophie des Konstruktivismus 
der Erlanger und Konstanzer Schule gibt, werden diese heute wenig beach-
tet. Ein von Kambartel herausgegebener Sammelband dokumentiert aber 
eine frühere Auseinandersetzung zwischen Vertretern der jeweiligen Strö-
mungen (Kambartel 1974b).

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

der rechtfertigenden Vernunft. Die Erklärung praktischer Normativität« 
(Forst 2015a: 37–57), insbesondere im dritten Absatz desselben (42f.), 
macht Forst deutlich, dass seine eigenen Arbeiten im Bereich der prak-
tischen Philosophie eine Analyse von nur einem Teil der Kontexte sind, 
in denen man vernünftige Geltungsansprüche erheben kann. ›Vernunft‹ 
über die jeweiligen Geltungsansprüche, die durch bestimmte Sprechak-
te erhoben werden, zu verstehen und demnach als »rechtfertigende Ver-
nunft«, baut auf Habermas’ Idee einer kommunikativen Vernunft auf.10 
Habermas unterscheidet zwischen drei Geltungsansprüchen: Wahrheit, 
Richtigkeit und Wahrhaftigkeit.11 Forsts Arbeit bezieht sich vor allem 
auf den Geltungsanspruch der Richtigkeit.12 Forst beschreibt zudem phi-
losophische Aufgaben, die im Anschluss an Habermas noch übrigblie-
ben: »[A]uf dem Gebiet von Wahrheitsansprüchen etwa wäre zu klären, 
welche Rechtfertigungsbedingungen für religiöse Ansprüche bestehen« 
(Forst 2015a: 42). Diese Aufgabe will Forst aber nicht (jedenfalls nicht in 
dem genannten Aufsatz oder Buch) unternehmen.13 Es hört sich aber so 
an als wäre es durchaus denkbar, dass sein nächstes Buch sich mit dieser 

10		 Forst schreibt von einem »allgemeinen Grundsatz der Vernunft, welcher 
besagt, dass Geltungsansprüche auf genau die Weise zu rechtfertigen sind, 
die in dem jeweiligen Kontext gilt.« (Forst 2015a: 42) Dieser Grundsatz 
der Vernunft scheint dem Prinzip der Rechtfertigung zu entsprechen (vgl. 
Fn. 7 in diesem Kapitel), wobei Forst an den zitierten Stellen das Prinzip 
der Rechtfertigung nur für praktische Kontexte und den Grundsatz der Ver-
nunft für praktische und theoretische Kontexte verwendet. 

11		 »Sie [die kommunikative Vernunft] erstreckt sich […] auf das ganze 
Spektrum von Geltungsansprüchen der propositionalen Wahrheit, der 
subjektiven Wahrhaftigkeit und der normativen Richtigkeit […].« (Haber-
mas 1994 [1992]: 19) Vgl. auch Habermas 1989 [1984]: 138. Dort geht Ha-
bermas allerdings noch von einem vierten, grundlegenden Geltungsanspruch 
aus, dem der Verständlichkeit.

12		 Auch der Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit spielt für Forst eine Rolle, 
insbesondere wenn man sich auch mit (den Ansätzen) seiner Ethik auseinan-
dersetzt. Gleichwohl ist der Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit, für Forst, 
nicht identisch mit den Geltungsansprüchen, die im ethischen Kontext er-
hoben werden: »auf dem praktischen Gebiet genügt zur Analyse ethischer 
Geltungsansprüche der Verweis auf expressive Wahrhaftigkeit nicht, um ih-
rem kognitiven Gehalt gerecht zu werden.« (Forst 2015a: 42) Forst verweist 
an dieser Stelle auch auf das Kapitel 3 (»Ethik und Moral«) aus Recht auf 
Rechtfertigung (Forst 2007a: 100–126). Wichtig ist es für Forst, dem ethi-
schen Kontext einen kognitiven Gehalt, der über bloß subjektive Authenti-
zität hinausgeht, zuzusprechen. 

13		 Die obengenannte Aufgabe behandelt er in Teilen, meinem Verständnis nach, 
allerdings doch in dem Aufsatz »Religion und Toleranz von der Aufklärung 
bis zum postsäkularen Zeitalter: Bayle, Kant und Habermas« in demselben 
Band (Forst 2015a: 113–150).

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Aufgabe, die sich »auf dem Gebiet von Wahrheitsansprüchen« (also 
auf dem Gebiet der theoretischen Philosophie) bewegt, befassen würde. 
Sich dieser Aufgabe zu widmen, schiene damit als folgerichtige Fortfüh-
rung seines philosophischen Projekts. Daraus könnte man ableiten, dass 
es Sinn machen würde, Forsts gesamtes Programm als Philosophie der 
Rechtfertigung oder Philosophie der rechtfertigenden Vernunft zu begrei-
fen und die Tatsache, dass er sich bisher hauptsächlich mit dem Teil der 
Fragen, die sich der Politischen Philosophie zuordnen lassen, beschäftigt 
hat, gewissermaßen als zufällig. Diese Heuristik, ebenso wie die Heuris-
tik der praktischen Philosophie der Rechtfertigung, lasse ich jedoch zu-
gunsten der Heuristik der kritischen Gerechtigkeitstheorie zurücktreten. 

(2) An dieser Stelle möchte ich vier wichtige wissenschaftliche Kon-
texte für Forsts Arbeit kurz diskutieren: die Debatte um Kommunitaris-
mus und Liberalismus (a), die Philosophie von Habermas, insbesondere 
seine Rechts- und Demokratietheorie (b), die Gerechtigkeitstheorie von 
Rawls (c) und die Politischen Philosophien von Seyla Benhabib und Nan-
cy Fraser (d). Den ebenso wichtigen Kontext der zeitgenössischen deut-
schen Kritischen Theorie, neben Habermas, lasse ich an dieser Stelle au-
ßen vor, da er ja durch die Fragestellung der gesamten Arbeit thematisiert 
wird (vgl. insb. Kapitel 4 und 5). Forst benennt selbst explizit das Ziel, 
eine »kritische[] Theorie der Gerechtigkeit« zu entwickeln (Forst 2007a: 
128, vgl. auch 13).14 

(a) Forsts erstes Buch, Kontexte der Gerechtigkeit (1996), ist eine 
Auseinandersetzung mit der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte, 
die vor allem von US-Amerikanischen Autoren in den 1980er Jahren 
geführt wurde. Aus der Auseinandersetzung mit dieser Debatte heraus 
entwickelte Forst die Grundzüge seiner eigenen Gerechtigkeitstheorie. 
Dementsprechend heißt der Untertitel des Buches: Politische Philoso-
phie jenseits von Kommunitarismus und Liberalismus. Ich möchte nun 
nicht weiter auf diese Debatte selbst eingehen,15 aber drei Überlegungen 
dazu anstellen, wie sich meine Auseinandersetzung mit Forst von diesem 
›Framing‹ durch die Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte löst. Auch 
Forsts eigene spätere Schriften lösen sich, meiner Einschätzung nach, im-
mer mehr von diesem ›Framing‹.

(a1) Zunächst ist es wichtig zu betonen, dass die Kommunitaris-
mus-Liberalismus-Debatte zwar auf Fragen der Politischen Philosophie 

14		 Zu Forsts Selbstverortung im Kontext der Kritischen Theorie, siehe vor al-
lem die Einleitungen von Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse und Nor-
mativität und Macht und darin insbesondere: Forst 2011: 18–21 und Forst 
2015a: 9–25. In der Einleitung zu Normativität und Macht positioniert er 
sich auch in Bezug auf Honneth, Jaeggi und Rosa (vgl. Kapitel 4). 

15		 Siehe als gelungene Überblicke zu dieser Debatte zwei Sammelbände und 
eine Doppelmonographie: Honneth 1993, Brumlik und Brunkhorst 1993, 
Mulhall und Swift 1996.

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

fokussiert, aber nicht auf sie beschränkt ist. Eine wichtige »[o]ntologi-
sche« (Taylor 1993: 103) Frage dieser Debatte ist beispielsweise, welche 
Merkmale von Personen durch ihr Menschsein als solches bestimmt sind 
und welche auf eine Prägung durch ein spezifisches natürliches und ins-
besondere soziales Umfeld zurückgehen. Damit ist nicht ausgeschlossen, 
dass diese ontologische Frage politische Konsequenzen haben kann,16 
aber sie ist selbst keine politische Frage. Mit dieser und anderen Fragen, 
die über Fragen der Gerechtigkeitstheorie im engeren Sinne hinausgehen, 
beschäftigt sich Forst dementsprechend auch in seinem genannten Buch. 
So setzt er sich in Teil I von Kontexte der Gerechtigkeit mit der ontologi-
schen Frage nach der »Konstitution des Selbst« (S. 20–55) auseinander. 
Mich interessieren, gemäß der oben beschriebenen Heuristik, also nicht 
alle Fragen der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte bei der Ausei-
nandersetzung mit Forst. 

(a2) Oft wird gesagt, dass die kommunitaristische Kritik am Liberalis-
mus einer ›hegelianischen‹ Geste gegenüber dem Liberalismus entspricht. 
Folgt man dieser (wenn auch verkürzten) Redeweise, könnte man mein 
Kritikinteresse am liberalen Gerechtigkeitsdiskurs schablonenhaft eher 
als ›marxistisch‹ beschreiben und damit weniger verknüpft mit Fragen 
der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte. Um das auszuführen, gehe 
ich auf eine Unterscheidung zwischen zwei Problemen (einer liberalen 
Gerechtigkeitstheorie) ein, die Habermas im zweiten Kapitel von Faktizi-
tät und Geltung, »II. Soziologische Rechts- und philosophische Gerech-
tigkeitskonzepte«, macht, wobei er eine Variante als hegelsche Problem-
stellung bezeichnet. In diesem zweiten Kapitel möchte Habermas seine 
Rechts- und Demokratietheorie, die er in dem gesamten Buch entwickelt, 
zwischen zwei Pole in der existierenden Literatur situieren: der Rechtsso-
ziologie (insb. Luhmann) und der philosophischen Gerechtigkeitstheorie 
(Rawls). Allgemein gesprochen interessiert ihn hier das Problem, wie eine 
normative Vorstellung von Gerechtigkeit in Bezug gesetzt werden kann 
zur Realität der Gesellschaft. Dieses Theorie-Praxis-Problem (vgl. 1.2) 
möchte Habermas nun nicht im folgenden Sinne verstanden wissen: In 
der Theorie wird ein normatives Konzept der Gerechtigkeit entwickelt, 
das sich nun konfrontiert sieht mit einem »Pluralismus widerstreiten-
der Lebensideale und Wertorientierungen« (Habermas 1994 [1992]: 88). 
Es würde sich dann um ein Problem »politische[r] Kultur« (Habermas 
1994 [1992]: 89) handeln. Dieses Problem entspricht, so Habermas, dem 
»Problem, das Hegel unter dem Titel des Verhältnisses von Moral und 
Sittlichkeit behandelt hatte« (Habermas 1994 [1992]: 89). Wenn dieses 

16		 In einem Aufsatz möchte Taylor allerdings gerade die Verbindung von on-
tologischem Atomismus und normativ-politischem Individualismus sowie 
ontologischem Holismus und normativ-politischem Kollektivismus trennen 
(vgl. Taylor 1993: 108).

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

Problem, wie sich eine allgemeine Vorstellung der Gerechtigkeit (Moral) 
zu tief verwurzelten Wertvorstellungen (Sittlichkeit) verhält – gibt es eine 
Pluralität solcher Wertvorstellungen, verschärft sich Hegels ursprüngli-
ches Problem –, nicht adäquat gelöst wird, könnten Probleme der Ent-
fremdung von Sinn (siehe Kapitel 5) entstehen. Das Theorie-Praxis-Pro-
blem, was Habermas aber stattdessen interessiert, ist, wie eine normative 
Vorstellung der Gerechtigkeit mit der Realität verstanden als »dem här-
teren Stoff von Institutionen und Handlungssystemen« (Habermas 1994 
[1992]: 88) zusammengedacht werden kann. Ich interessiere mich, wie 
Habermas, eher für die zweite Spielart des Theorie-Praxis-Problems. Als 
marxistisches Problem könnte man es bezeichnen, wenn man es auf die 
Frage zuspitzt, wie eine normative Gerechtigkeitsvorstellung sich in In
stitutionen des Rechts materialisieren kann, ohne dabei ausbeutend (und 
normalisierend) zu sein.

(a3) Damit verbunden ist es so, dass die Debatte um Kommunita-
rismus-und-Liberalismus in einem engen Zusammenhang zum Diskus-
sionsfeld des Multikulturalismus steht. Darin wird die Frage verhan-
delt, wie damit umgegangen werden kann, dass in einem Staat mehrere 
Kulturen nebeneinander leben, dass sich ›Nation‹ und ›Staat‹ gegen-
über einem klassischen Verständnis des Nationalstaats voneinander lö-
sen. Virulent ist dabei insbesondere die Frage, wie allgemeine Rege-
lungen aussehen müssen, damit sie verschiedenen kulturellen Gruppen 
gerecht werden und ob manchmal auch Sonderregelungen für bestimm-
te kulturelle Gruppen gerechtfertigt sein können. Ein häufig diskutier-
tes Beispiel für eine politische Maßnahme, die als Exemplifizierung ei-
nes normativen Multikulturalismus gilt, ist die Tatsache, dass Sikhs in 
Großbritannien ohne Helm auf Baustellen arbeiten dürfen, während 
es eine allgemeine Regelung gibt, dass Helme auf Baustellen zu tra-
gen sind.17 Für Sikhs ist es, so die multikulturalistische Begründung, 
aus religiösen Gründen nicht zumutbar, ihren Turban bei der Arbeit 
auszuziehen, damit ein Helm auf den Kopf passt. Allgemein gesprochen 
geht es also um die Grenzen zwischen dem, was allgemein gültig ist, 
und dem, was nur für eine bestimmte kulturelle Gruppe gilt, und wie 
diese Grenze gezogen werden sollte. Solche speziellen Grenzfragen18 
interessieren mich im Kontext dieser Arbeit insbesondere als Beispiele 
für das generelle Merkmal von Gerechtigkeitstheorien, notwendig eine 

17		 Vgl. z.B. Barry 2001: 49f. Barry bespricht davor auch eine verwandte Dis-
kussion darüber, ob Sikhs von der Pflicht, beim Motorradfahren einen Helm 
zu tragen, ausgenommen werden sollten und diskutiert Ähnlichkeiten und 
Unterschiede zur Baustellenausnahme.

18		 Ein anderes Beispiel für eine spezifische Grenzfrage außerhalb der Kommu-
nitarismus-Liberalismus-Debatte wäre etwa die Frage nach der Relevanz des 
Unterschieds und des Verhältnisses von Mensch und Tier für Politik und Ge-
sellschaft. Vgl. Ahlhaus und Niesen 2015: insb. 16–18. 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

Grenze zwischen gerechtigkeitsrelevant und -irrelevant ziehen zu müs-
sen (2.1). Damit löst sich also drittens mein Zugang zu Forsts Arbei-
ten vom ›Framing‹ durch die Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte 
in der Weise, dass ich mich nicht speziell für Fragen des Multikultura-
lismus interessiere. 

(b) Forsts Philosophie ist stark beeinflusst von Habermas, der der Erst-
betreuer seiner Dissertation war und von dessen »rechtstheoretischer Ar-
beitsgemeinschaft« er Ende der 1980er und Anfang 1990er ein Mitglied 
war (Habermas 1994 [1992]: 14). An dieser Stelle möchte ich die beiden 
wichtigsten Abgrenzungspunkte Forsts von Habermas einmal gesammelt 
nennen, wobei ich in Kapitel 7 und 8 einige Punkte weiter ausführen 
werde. Ein Abgrenzungspunkt bezieht sich auf den Begriff der Vernunft 
(b1, vgl. insbesondere Kapitel 7) und der andere auf die Gesellschafts-
theorie (b2, vgl. insbesondere Kapitel 8). 

(b1) Grundsätzlich schließt Forst an den kommunikativen Vernunft-
begriff von Habermas an (s.o.). Zentral dabei ist die Idee der Formal-
pragmatik (vgl. Lafont 2009: 177–180), die besagt, dass mit dem Vollzug 
von Sprechakten, immer notwendig und meist implizit ein bestimmter 
Geltungsanspruch gestellt wird. Wenn ich etwa sage, dass es draußen 
regnet, dann stelle ich den Geltungsanspruch der Wahrheit. Wenn ich 
mich über meinen Liebeskummer beklage, stelle ich den Geltungsan-
spruch der Wahrhaftigkeit. Wenn ich schließlich empört erkläre, dass es 
einfach ungerecht sei, dass deutlich weniger ›Arbeiterkinder‹ später eine 
Professur innehaben als ›Akademikerkinder‹, stelle ich den Geltungsan-
spruch der Richtigkeit. Werden diese Geltungsansprüche eingelöst, wird 
damit die Vernünftigkeit des jeweiligen Sprechakts bestätigt. Die Gel-
tungsansprüche der Wahrhaftigkeit und der Richtigkeit fallen in den Be-
reich der praktischen Philosophie und der Geltungsanspruch der Wahr-
heit in den der theoretischen Philosophie. Forst fokussiert sich, wie oben 
beschrieben, auf den praktischen Bereich und darin auf den Geltungs-
anspruch der Richtigkeit. Um zu verstehen, wie Forst diesen Geltungs-
anspruch anders ausdeutet als Habermas, muss zunächst etwas genau-
er erläutert werden, was es für Habermas heißt, den Geltungsanspruch 
der Richtigkeit einzulösen. 

Zunächst sei eine weitere Unterscheidung eingeführt, die sich teilwei-
se mit der Unterscheidung von Wahrheit, Wahrhaftigkeit und Richtig-
keit überschneidet. Habermas unterscheidet zwischen pragmatischen, 
ethischen und moralischen Diskursen (vgl. Habermas 1991). Diese ge-
hören alle in den Bereich der praktischen Philosophie. In moralischen 
Diskursen soll der Geltungsanspruch der Richtigkeit eingelöst werden. 
In ethischen Diskursen soll der Geltungsanspruch der (individuellen) 
Wahrhaftigkeit bzw. des für uns Guten eingelöst werden. In pragmati-
schen Diskursen geht es um die Wahl der strategisch besten Handlungs-
alternative relativ zu einem gegebenen Ziel. Pragmatische Diskurse sind 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

für Habermas zwar praktische Diskurse, haben aber eine »gewisse Ver-
wandtschaft mit empirischen Diskursen« und somit Diskursen, die dem 
Geltungsanspruch der Wahrheit unterliegen, »[denn, E.N.] […] [t]echni-
sche oder strategische Empfehlungen entlehnen ihre Gültigkeit letztlich 
dem empirischen Wissen« (Habermas 1991: 111). 

Das Diskursprinzip (D) ist für alle dieser drei Diskurse das relevante 
Prinzip, um zu entscheiden, ob eine Handlungsalternative oder Hand-
lungsnorm (kommunikativ) vernünftig ist. Es lautet: »D: Gültig sind 
genau die Handlungsnormen, denen alle möglicherweise Betroffenen 
als Teilnehmer an rationalen Diskursen zustimmten könnten.« (Haber-
mas 1994 [1992]: 138)19 Das Diskursprinzip ist für Habermas eine kon-
trafaktische Bedingung jeglichen kommunikativen bzw. verständigungs-
orientierten Handelns (vgl. Habermas 2015 [1983]: 68). Je nachdem, um 
welche Handlungsnormen es geht, differenziert sich das Diskursprinzip 
aber in spezifischere Prinzipien aus. 20 Wendet man das Diskursprinzip 
auf moralische Normen an, d.h. solche Handlungsnormen, »die allein 
unter dem Gesichtspunkt gleichmäßiger Interessenberücksichtigung ge-
rechtfertigt werden können« (Habermas 1994 [1992]: 139), ergibt sich 
das Moralprinzip bzw. der Universalisierungsgrundsatz U.21 Wendet man 
das Diskursprinzip auf »Handlungsnormen, die in Rechtsform auftre-
ten« an, wird es zum Demokratieprinzip spezifiziert (Habermas 1994 
[1992]: 139). Das Demokratieprinzip besagt, dass Rechtsnormen aus 
einem Zusammenspiel von pragmatischen, ethisch-politischen und mo-
ralischen Gründen gerechtfertigt werden muss (ebd.).  

An dieser Stelle möchte ich nun nicht die wichtige Unterscheidung 
zwischen Moral- und Demokratieprinzip ausführlich diskutieren und 
auch nicht, welche genaue Rolle das Geltungskriterium der Richtigkeit 
dabei spielt. Die Frage, die hier von Bedeutung ist, um Forsts Abgren-
zung von Habermas zu verstehen, ist, wie man überhaupt dazu kommt, 
sich die Frage zu stellen, nach welchem Prinzip wir unser Handeln aus-
richten sollten. Habermas’ Antwort hierzu ist: weil wir das moralische 

19		 Habermas vertritt in seinen späteren Schriften keine Konsenstheorie der 
Wahrheit mehr, weshalb es dann mehr als eines Diskurses bedarf, um die 
Wahrheit einer Aussage festzustellen und damit auch um die aus pragmati-
schen Gesichtspunkten beste Handlungsalternative auszuwählen, siehe: Iser 
und Strecker 2010: 75.

20		 In Faktizität und Geltung merkt Habermas selbstkritisch an, dass er in sei-
nen »bisher veröffentlichten Untersuchungen zur Diskursethik [nicht] […] 
zwischen Diskurs- und Moralprinzip […] hinreichend differenziert [habe]« 
(Habermas 1994 [1992]: 140).

21		 Das Moralprinzip ist dabei vor allem eine Argumentationsregel und keine 
eigenständige Norm, d.h. das Moralprinzip ist einfach Ausdruck der impli-
ziten Regel, die Teilnehmer/innen am moralischen Sprachspiel voraussetzen. 
Vgl. Forst 2009d: 237.

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

Sprachspiel (bereits) spielen (vgl. Habermas 2015 [1983]: 67ff.)22 respek-
tive weil es in unseren modernen Gesellschaften (bereits) Rechtsnormen 
einer bestimmten Form gibt (vgl. Habermas 1994 [1992]: 143ff.), die 
jeweils implizit einen gewissen Geltungsanspruch stellen, sind wir auch 
dazu genötigt, diesen Geltungsanspruch explizit zu machen und ihm ent-
sprechend zu handeln. Habermas versucht allerdings nicht zusätzlich 
noch einen Grund dafür zu liefern, warum wir das moralische Sprach-
spiel überhaupt spielen oder rechtliche Normen haben sollten. Genau an 
dieser Stelle ist Forsts Abgrenzung von Habermas zu verorten. Forst will 
nicht nur analysieren, wie wir uns im moralischen Sprachspiel verhalten 
oder welche Gesetze wir erlassen sollten, sondern auch begründen dass 
wir das moralische Sprachspiel überhaupt spielen und dass wir unser Zu-
sammenleben mit Mitteln des positiven Rechts regeln sollten (vgl. Forst 
2007a: 55, 93). Forst hält dementsprechend an einer über die kommu-
nikative Vernunft hinausgehenden stärkeren Vorstellung der praktischen 
Vernunft, insbesondere bezogen auf den Geltungsanspruch der Richtig-
keit, fest (vgl. Forst 2007a: 125 und Forst 2009d: 239).23 Die Vernunft 
soll bei Forst nicht nur existierende intersubjektive Praktiken normativ 
bewerten können, sondern auch einen moralischen24 Existenzgrund für 
bestimmte Praktiken mitliefern. 

Damit in Zusammenhang steht, dass Forst das normative Prinzip, was 
bei Habermas den getrennten Geltungsbereich des Moral- und Demo-
kratieprinzips abdeckt, anders formuliert. Forsts »Prinzip reziprok-allge-
meiner Rechtfertigung« (Forst 2007a: 36) ist die Spezifizierung des all-
gemeinen Rechtfertigungsprinzips, das für die gesamte praktische (und 
womöglich auch theoretische) Vernunft gelten soll (s.o.), für die Moral 
und den Bereich der fundamentalen Gerechtigkeit25. Man könnte diesen 
›Bereich‹ als denjenigen verstehen, in dem das Geltungskriterium der 
Richtigkeit relevant ist.26 Wichtig ist, dass Forst dieses Prinzip subjektiv 

22		 Habermas möchte »die Moraltheorie in der Form einer Untersuchung mo-
ralischer Argumentationen [und der darin enthaltenen Geltungsansprüche, 
E.N.] in Angriff […] nehmen.« (Habermas 2015 [1983]: 67)

23		 Zu Habermas’ Abgrenzung von der Idee einer praktischen Vernunft hin zu ei-
ner ›bloß‹ kommunikativen Vernunft, siehe z.B. Habermas 1994 [1992]: 17f.

24		 Habermas liefert einen bloß ethischen Grund für »die Aufrechterhaltung ei-
ner solchen [moralischen, E.N.] Lebensform« (Forst 2008c: 134). Vgl. Ka-
pitel 7.

25		 Zu Forsts Begriff der fundamentalen Gerechtigkeit, siehe 6.1 und 6.2. 
26		 Dieser Bereich scheint demjenigen zu entsprechen, der in anderen Kontex-

ten als Gegenstand der normativen Ethik im Gegensatz zu einer eudämonis-
tischen Ethik verstanden wird, vgl. »In Übereinstimmung mit der üblichen 
Konvention verstehe ich unter einer (normativen) Ethik […] eine Konzepti-
on der Beurteilung des Geltungsanspruchs sittlicher, moralischer und recht-
licher Normen.« (Hartmann 2008: 75)

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

wendet, indem er es als Recht auf und Pflicht zur Rechtfertigung aus-
deutet (und nicht nur von einem Prinzip spricht). Demnach habe ich 
als Mensch das Recht auf Rechtfertigung und die Pflicht zur Rechtfer-
tigung – unabhängig davon, ob es bereits existierende Rechtfertigungs-
ordnungen (im Bereich der Moral oder des Rechts bzw. der Politik) gibt 
(vgl. Kapitel 7). 

Es ist ein damit zusammenhängender wichtiger terminologischer Un-
terschied zwischen Forst und Habermas, dass Habermas den Begriff der 
Gerechtigkeit nicht für die politische Sphäre verwendet, sondern er eine 
Rechtsnorm, die dem Demokratieprinzip entspricht, legitim, aber nicht 
gerecht nennt (vgl. Habermas 1994 [1992]: 141 und 6.4.6.). Den Ge-
rechtigkeitsbegriff verwendet er meist synonym mit moralischer Richtig-
keit (vgl. Habermas 1991: 100f., 108f.).27 Diese Begriffsverwendung ist 
bei Habermas allerdings auch nicht ganz konsequent; manchmal spricht 
er dann doch von gerechten Gesetzen, manchmal speziell von politischer 
Gerechtigkeit (vgl. z.B. Habermas 1994 [1992]: 217). Habermas möch-
te jedenfalls explizit keine Gerechtigkeitstheorie betreiben, sondern im 
Bereich der Politischen Philosophie eine Demokratie- und Rechtstheo-
rie vorschlagen. Wenn Forst stattdessen doch eine Gerechtigkeitstheorie 
vorschlägt, könnte das mit dem stärkeren Begriff der praktischen Ver-
nunft zusammenhängen: Habermas will erläutern, was normativ gefor-
dert ist, »wenn sie [Bürger/innen, E.N.] ihr Zusammenleben mit Mitteln 
des positiven Rechts legitim regeln wollen« (Habermas 1994 [1992]: 
109, Herv. E.N.) Forst fragt hingegen, was in der politisch-rechtlichen 
Sphäre gefordert ist, wenn Bürger/innen den moralischen Respekt, den 
sie sich gegenseitig schulden, in Institutionen verwirklichen wollen (vgl. 
Forst 2017a: 21).

(b2) Habermas unterscheidet in seiner Kommunikationstheorie der 
Gesellschaft zwischen System und Lebenswelt (vgl. Neves 2009). Forst 
grenzt sich von dieser Unterscheidung ab (vgl. Forst 2003a: 17, Fn. 6 
und Forst 2015a: 26, 69f.). Zu der Frage, warum und inwiefern Forst 
auf diese Unterscheidung verzichtet und was die Grundzüge seiner eige-
nen gesellschaftstheoretischen Perspektive sind, komme ich in Unterka-
pitel 6.3. Das Verhältnis von positivem Recht und der Unterscheidung 
von System und Lebenswelt bei Habermas sowie die notwendige Ver-
änderung des Verständnisses von Recht durch Forsts Verabschiedung 
von der Unterscheidung von System und Lebenswelt wird in Kapitel 8 
thematisch. 	

(c) Schon weil, wie beschrieben, die Kommunitarismus-Liberalis-
mus-Debatte der Ausgangspunkt für Forsts erstes Buch war, ist auch 

27		 Vgl. »[…] wobei Gerechtigkeit [bei Habermas, E.N.] im Sinne moralischer 
Richtigkeit verstanden werden muss, nicht im Sinne politischer oder sozia-
ler Gerechtigkeit.« (Forst 2009d: 236)

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Rawls’ Gerechtigkeitstheorie ein bedeutender Bezugspunkt für Forst, 
weil sich die kommunitaristische Kritik insbesondere am Liberalismus 
von Rawls und dem von ihm geprägten entzündete (vgl. Forst 1996: 
13). Bleibt Forsts Denken letztlich gewissermaßen näher an Habermas’,28 
gibt es doch einige wichtige Punkte in seinem Denken, die er von Rawls 
– auch gegen Habermas – übernimmt. Ich nenne drei Punkte: die Beto-
nung der substanziellen Seite der Gerechtigkeit neben ihrer prozedura-
len (c1), die Bedeutung der Moral im Politischen (c2) und die Rationa-
lität von Religion und umfassenden Lehren (c3).

(c1) Ein wichtiges Element, das Forst in spezifischer Umdeutung von 
Rawls übernimmt, ist das Differenzprinzip, das zweite Prinzip der Ge-
rechtigkeit (2a), nach dem eine Ungleichverteilung nur dann gerecht-
fertigt ist, wenn sie für die Schlechtestgestellten eine Verbesserung ihrer 
Lage bedeutet. Forst interpretiert dieses Prinzip so um, dass er fordert, 
dass »[s]oziale Ungleichheiten […] gegenüber den sozialen Gruppen zu 
rechtfertigen sind, die vom gesellschaftlichen Reichtum am wenigsten 
profitieren.« (Forst 1996: 224) Forst möchte aber nicht, wie Rawls, ein 
Prinzip für diese Rechtfertigung festlegen. In Forsts Umdeutung könnten 
die Schlechtestgestellten sowohl aus bestimmten Gründen eine Ungleich-
verteilung befürworten, auch wenn sie dadurch nicht bessergestellt wür-
den, als auch eine Ungleichverteilung nicht befürworten, auch wenn sie 
dadurch bessergestellt würden. Zentral ist für Forst bloß, dass die Grup-
pe der Schlechtesgestellten ein Mitspracherecht hat und zwar ein (qua-
lifiziertes) Vetorecht (vgl. Forst 1996: 224f.). Diese »höherstufige, dis-
kursive Version des Rawls’schen ›Differenzprinzips‹« setzt Forst später 
in seiner Terminologie mit fundamentaler (oder minimaler) Gerechtig-
keit gleich (Forst 2011: 42f.). Man könnte dies nun als einen Punkt deu-
ten, an dem Forst näher an Rawls ist als an Habermas, weil er neben der 
prozeduralen Dimension politischer Gerechtigkeit auch ihre substanzi-
elle Grundlage – stärker als Habermas – in den Blick nehmen will (vgl. 
Forst 2007a: 169, Fn. 59). Damit will Forst auch mehr zu Fragen distri-
butiver bzw. sozialer Gerechtigkeit sagen können als ausschließlich zu 
Fragen politischer Gerechtigkeit; sein Ansatz sei »in Bezug auf die Fra-
ge distributiver Gerechtigkeit weitreichender als Habermas’ Theorie« 
(Forst 2007a: 177). Ich bezweifle allerdings, dass Forst diesen Anspruch 
einlösen kann (dazu Kapitel 7.2). 

(c2) Ein zweiter Punkt ist, dass Forst nicht so stark wie Habermas 
zwischen moralischen und politischen Fragen unterscheiden will. Er 
schreibt: »Gegen Habermas aber ist mit Rawls darauf zu bestehen, dass 

28		 Vgl. Forsts Diskussion von Rawls und Habermas und seine Positionierung 
zwischen ihnen in seinem Aufsatz »Die Rechtfertigung der Gerechtigkeit. 
Rawls’ Politischer Liberalismus und Habermas’ Diskurstheorie in der Dis-
kussion« (Forst 2007a: 127–186).

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

moralisch intersubjektiv zu rechtfertigende Grundrechte und Grundprin-
zipien auch dann, wenn sie nur über politisch autonome Rechtssetzung 
zu legitimem Recht werden können, und auch dann, wenn sie als Impli-
kationen der rechtlichen Institutionalisierung des Diskursprinzips be-
gründbar sind, ihren moralischen Gehalt behalten.« (Forst 2007a: 170) 
Das führt auch dazu, dass Forst eine moralische Begründung für zivi-
len Ungehorsam bereitstellen können will: »Das moralische Recht auf 
Rechtfertigung bildet so über das Recht hinaus zugleich die Grundlage 
für die mögliche Berechtigung zu zivilem Ungehorsam.« (Forst 2007a: 
174, Fn. 66) Dieser Punkt verweist wiederum auf Forsts gegenüber Ha-
bermas kommunikativem Vernunftverständnis stärkeren Begriff prak-
tischer Vernunft (s.o.: b1). Forst denkt, dass es moralische Gründe da-
für gibt, eine bestimmte Rechtsordnung zu fordern, während Habermas 
stärker betont, wie man existierende Rechtsordnungen adäquat norma-
tiv in den Blick nimmt.29 

(c3) Bei dem dritten Punkt geht es um die Frage, welchen Stellen-
wert Religionen oder andere umfassende Lehren (Rawls) in der Moder-
ne noch haben. Forst will mit Rawls mehr als Habermas (zumindest in 
seinen etwas älteren Schriften) betonen, dass Religionen und umfassen-
de Lehren nicht ihre Bedeutung verlieren. Habermas’ ältere Position be-
züglich Religion war, laut Forst, folgende: 

»Die Kräfte der Vernunft lösen die Religion ab, und auch wenn Haber-
mas keine ›Vernunftreligion‹ wie Kant skizziert, ist er doch mit diesem 
einig, dass die traditionelle Form des religiösen Glaubens sich in der 
Moderne überlebt hat und durch die Rationalität der diskursiven Ge-
setzgebung ersetzt wird.« (Forst 2015a: 137) 

Die andere Position, die Forst Pierre Bayle – im Gegensatz zu Kant – und 
Rawls zuschreibt, ist, dass auch in der Moderne Religionen und umfas-
sende Lehren ihre Relevanz nicht verlieren, weil die endliche menschli-
che Vernunft in bestimmten Gebieten bloß eine begrenzte Kraft hat (zu 
Rawls vgl. Forst 2007a: 152f.; zu Bayle vgl. Forst 2015a: 113–150). Die-
se begrenzte Kraft erlaubt es weder, positive religiöse Gehalte allgemein-
gültig zu begründen, noch – und das ist entscheidend – sie allgemeingül-
tig zurückzuweisen. Eine ähnliche Position tritt in Habermas’ Schriften 
dann auch an die Stelle seiner oben zitierten. Dieser Positionswechsel sei, 
so Forst, maßgeblich durch Habermas’ »Auseinandersetzung mit dem 
ethischen Pluralismus, den Rawls in Political Liberalism betont« beein-
flusst gewesen (Forst 2015a: 139).30 

29		 In Habermas’ kurzer Erwähnung von »bürgerlichem Ungehorsam« in Fakti-
zität und Geltung bezieht er sich allerdings auch auf Rawls’ Rede von einem 
Gerechtigkeitssinn, an den bei bürgerlichem Ungehorsam appelliert werden 
sollte (Habermas 1994 [1992]: 462f.). 

30		 Vgl. auch Forst 2007a: 154, Fn. 47.

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

(d) An dieser Stelle möchte ich zwei Philosophinnen bzw. Politische 
Theoretikerinnen erwähnen, mit denen ich mich in dieser Arbeit nicht 
näher auseinandersetze, die aber sehr ähnliche Themen wie Forst bear-
beiten und sehr ähnliche Positionen vertreten: Benhabib und Fraser (zu 
Fraser siehe auch Kapitel 3.2.1). Es gibt jeweils einen Hauptgrund, wie-
so ich mich mit diesen beiden Autorinnen nicht ausführlicher auseinan-
dersetze. Bezogen auf Benhabib ist dieser Grund, dass sie, ähnlich wie 
Habermas, stärker an Fragen der Demokratie- und auch Rechtstheorie 
orientiert ist als an Fragen der Gerechtigkeit. Fraser hingegen formuliert 
ihre kritische Theorie auch im Gerechtigkeitsvokabular (vgl. z.B. Fra-
ser und Honneth 2003: 51–56, vgl. auch Forst 2017d). Letztlich ist es 
jedoch so, dass Frasers Verständnis der normativen Grundlage der Ge-
rechtigkeit (»partizipatorische Parität«) in meiner Systematisierung einer 
egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption zuzuordnen ist, die das Prob-
lem der ›Normalisierung‹ hat (siehe Kapitel 3.2.2). Bezogen auf Benha-
bib und Fraser seien darüber hinaus in den folgenden zwei Abschnitten 
einige Punkte genannt, die sie jeweils für Forst oder die Fragestellung 
dieser Arbeit relevant werden lassen. 

Benhabibs Betonung eines »konkrete[n] Anderen« komplementär 
zu einem »verallgemeinerte[n] Anderen« (Benhabib 1995 [1992]: 175-
191)31 als Prüfstein für normativ angemessenes Handeln hat maßgeblich 
zu Forsts Kriterien für gute Rechtfertigungen im Bereich der Moral und 
fundamentalen Gerechtigkeit, Reziprozität und Allgemeinheit, beigetra-
gen. Das Kriterium der Reziprozität drückt nämlich gerade den Respekt 
vor dem konkreten Anderen aus (vgl. Forst 1996: 40432). In den Unter-
kapiteln 6.1 und 6.2 gehe ich ausführlicher auf diese beiden Kriterien 
ein. Zudem ähnelt Benhabibs Verständnis eines Rechts auf Demokra-
tie Forsts Meta-Recht auf Rechtfertigung (vgl. Forst 2011: 79, Fn. 66).

Fraser setzt sich intensiv mit zwei Themen auseinander, die relevant 
sind für den Kontext dieser Arbeit. Erstens beschäftigt sie sich mit dem 
Thema der ›Grenzen‹ der Gerechtigkeit, wobei sie damit sowohl die 
Grenzen von Gerechtigkeitsgemeinschaften und die Grenze von in der 
Begrifflichkeit der Gerechtigkeit thematisierbaren Inhalten meint (vgl. 

31		 Benhabib übernimmt den Ausdruck des verallgemeinerten Anderen von 
Mead, aber verwendet ihn in einer veränderten Bedeutung (vgl. Benhabib 
1995 [1992]: 335, En. 22).

32	 	 Im Einzelnen schreibt Forst: »Das Moment der Reziprozität erfüllt dabei 
die moralische Funktion der Beachtung des Vetorechts moralischer Perso-
nen als ›konkreten‹ einzelnen, während das Moment der Allgemeinheit die 
Universalität der handlungsrechtfertigenden Gründe verbürgt und die re-
ziproke Zustimmungsfähigkeit bestimmter Handlungsweisen dadurch mit 
allgemeinen Normen verknüpft, daß gute Gründe das normative Vetorecht 
aller möglichen moralischen Personen prinzipiell berücksichtigen müssen.« 
Vgl. auch Forst 2015c: 825.

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Fraser 2010: 3f.).33 Forst verweist im Zuge seiner Diskussion um Gren-
zen beider Arten mehrmals auf Fraser (vgl. Forst 2007a: 356, Fn. 20; 
Forst 2011: 106, Fn. 39; Forst 2015a: 224, Fn. 21). Zweitens diskutiert 
Fraser eine Seite der Herausforderung einer kritischen Theorie der Ge-
rechtigkeit, die ich in Teil III ausführlicher darstellen möchte, nämlich 
Flexibilisierung. Diese Auseinandersetzung ist gerade interessant, weil 
Fraser Flexibilisierung auch als mögliches Problem eines Theorietyps 
und nicht einfach als gesellschaftliches Problem thematisiert (vgl. Fraser 
2010: 116–130 und insb. Fraser 2013: 209–226).34 Schließlich ist noch 
ein Defizit zu nennen, das Frasers kritische Gerechtigkeitstheorie mit 
Forsts teilt: den Mangel an einer ausführlichen Auseinandersetzung mit 
dem Recht (vgl. Scheuerman 2017).

33		 Das nenne ich die äußere und innere Grenze der Gerechtigkeit (siehe insb. 
2.1 und 6.5). 

34		 Vgl. 1.2 zur Methode. 

EINLEITUNG (TEIL II)

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

6. Die Systematik von Forsts 
Gerechtigkeitstheorie 

6.1 Was ist die Frage, auf die Forsts 
Gerechtigkeitstheorie antwortet?

In diesem Unterkapitel geht es mir darum zu verstehen, was die Frage 
ist, auf die Forsts kritisch-prozedurale Theorie der Gerechtigkeit eine 
Antwort bietet. Ich verstehe Forsts Textkorpus hier einerseits aus mei-
nem spezifischen Forschungsinteresse heraus, denke aber andererseits, 
dass meine Ausbuchstabierung der Frage, auf die Forsts Ansatz antwor-
tet, gleichwohl einen Schlüsselzugang zu seinem bisherigen Gesamtwerk 
bildet und nicht bloß einen Teil dessen in den Blick nimmt (siehe Einlei-
tung zu Teil II). Ich möchte vorschlagen, dass die Frage, auf die Forsts 
Gerechtigkeitstheorie eine Antwort bietet, folgendermaßen formuliert 
werden kann: Ist diese soziale Relation gerecht? Drei Bestandteile dieser 
Frage möchte ich kurz erläutern: ›diese‹, ›soziale Relation‹ und ›gerecht‹.

Dass es um diese soziale Relation geht, ist wichtig, da es Forst nicht 
primär darum geht, eine Theorie darüber zu entwickeln, wie eine dem 
Ideal der Gerechtigkeit entsprechende Gesellschaft aussehen müsste. Ihm 
geht es nicht darum, eine »Blaupause« (Forst 2007a: 15) für eine gerechte 
Gesellschaft zu entwerfen. Die »[…] primäre Aufgabe […] [ist, E.N.] zu 
bestimmen, welche Ansprüche bzw. Normen nicht hinreichend begrün-
det sind« (Forst 2007a: 107f.). Ein solcher negativer Bezug (vgl. Forst 
2007a: 306) auf existierende Ungerechtigkeiten ähnelt dem von Ales-
sandro Ferrara vorgeschlagenen und von Albena Azmanova aufgegriffe-
nen »judgment paradigm«, welches betont, dass eine Gerechtigkeitsthe-
orie das Augenmerk weniger auf das Entwickeln eines idealen Modells 
der gerechten Gesellschaft legen sollte, sondern eher auf die Frage, was 
(Un)Gerechtigkeitsurteile1 in konkreten Situationen zu richtigen oder 
falschen Urteilen macht und warum wann so ein Urteil vonnöten ist (vgl. 
Ferrara 1999, Azmanova 2012: 4 und Neuhann und Ronge 2016: 247)2. 

Bezüglich der ›sozialen Relation‹ ist einerseits zu betonen, dass es für 
Forst entscheidend ist, dass Gerechtigkeitsfragen auf menschengemach-
te Verhältnisse abzielen und er etwa ablehnen würde, es für ungerecht 
zu halten, dass eine geographische Region immer wieder von Naturka-
tastrophen heimgesucht wird, während eine andere Region viel seltener 

1		  Zum Verhältnis von Handlung, Urteil und Norm bei Forst, siehe 6.3.1.
2		  Ein solcher negativer Zugriff ist auch über das »judgment paradigm« hinaus 

typisch für die Tradition der Kritischen Theorie. Siehe 1.2.

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

betroffen ist (vgl. Forst 2011: 31 und Forst 2015a: 172). Gleichwohl kann 
ein Gerechtigkeitsproblem aus einer Naturkatastrophe erwachsen oder sich 
auf diese beziehen. Beispielweise könnten die Einwohner/innen der häufiger 
betroffenen Region A den Einwohner/innen der seltener betroffenen Regi-
on B Hilfe beim Umgang mit der letzten seltenen Naturkatastrophe geleis-
tet haben und nun würden die Einwohner/innen von B – obwohl sie über 
die Zeit hinweg seltener von Naturkatastrophen betroffen und in dieser 
Hinsicht dementsprechend bessergestellt sind – ihre Hilfe gegenüber den 
Einwohner/innen von A nach der jüngsten Katastrophe verweigern. Hier 
entsteht nun ein Gerechtigkeitsproblem. Allerdings ist dabei die soziale Re-
lation zwischen den beiden Gruppen von Einwohner/innen der geographi-
schen Regionen Gegenstand der Gerechtigkeitsfrage und nicht die bloße 
(wenn auch ungleich häufigere) Betroffenheit von Naturkatastrophen ei-
ner der Regionen. Andererseits ist es bedeutend, dass es primär um die Be-
urteilung einer sozialen Relation und nicht etwa eines sozialen Ereignisses3 

geht. Da allerdings auch jedes individuelle Urteil und jede individuelle 
Handlung (als solche Ereignisse) für Forst in einem intersubjektiven Raum 
der Gründe (oder Rechtfertigungsraum) verortet sind, haben sie auch eine 
relationale Dimension (vgl. 6.3.1), die sich aus Perspektive der Gerechtig-
keit beurteilen lässt. Die Relationalität einer Handlung oder eines Urteils 
wird also in Bezug auf die jeweils relevante Rechtfertigungsrelation be-
stimmt. Gleichwohl gibt es, für Forst, neben natürlichen Ereignissen, auch 
wenn man individuelle Handlungen und Urteile als in Rechtsfertigungsre-
lationen eingebettet ansieht, menschliche und gleichwohl nicht-relationa-
le Ereignisse, nämlich Gewalttaten (vgl. 6.3.2)4.

›Gerecht‹ ist abgeleitet von der normativen Perspektive der Gerech-
tigkeit, von der ausgehend eine soziale Relation bewertet werden kann. 
Für Forst heißt dies letztendlich, ob diese soziale Relation als ›gut‹5 

3		  Hier ist mit Ereignis also einfach die zeitliche Abgrenzung von einem (sozia-
len) Phänomen gemeint. Von diesem nüchternen Ereignisverständnis grenze 
ich in Kapitel 11 einen emphatischen historischen Ereignisbegriff (der etwa 
von Badiou vertreten wird) ab, wobei ein Ereignis eine vergangene Bewer-
tungsmatrix von einer zukünftigen trennt. Der emphatische Ereignisbegriff 
ist damit gewissermaßen nicht relational, jedenfalls nicht im Sinne einer 
Rechtfertigungsrelation.

4		  Es bleibt an dieser Stelle offen, ob es für Forst auch soziale Relationen oder 
Ereignisse (im nüchternen Sinne, vgl. die vorhergehende Fußnote) mit einer 
relationalen Dimension gibt, die nicht rechtfertigungslogisch aufzuschlüsseln 
sind. Fest steht, dass sie wie die ›Natur‹ und ›Gewalt‹ kein Gegenstand eines 
Gerechtigkeitsurteils sein könnten. Im Falle der ›Gewalt‹ wäre es höchstens 
möglich, die Etablierung einer Rechtfertigungsrelation zu fordern.

5		  Da Forst einen normativ neutralen Rechtfertigungsbegriff verwendet, ist die 
Qualifizierung ›gut‹ notwendig. Etwas könnte, für Forst, auch ideologisch 
gerechtfertigt sein.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

gerechtfertigt gelten kann, wobei ›gut‹ den Kriterien der »Reziprozität und 
Allgemeinheit« (s.u.) entsprechend bedeutet. 

Gewissermaßen lässt sich die Ausgangsfrage, ob eine soziale Relation 
gerecht ist, also noch spezifizieren zu der Frage: Ist diese Rechtfertigungs-
relation gut gerechtfertigt? Daran wird die Zentralität des Rechtferti-
gungsbegriffs deutlich. Forst möchte im Sinne der methodischen Perspek-
tive einer kritischen Theorie eine sowohl normative als auch deskriptive 
Theorie anbieten und der Rechtfertigungsbegriff ist für beide Bestandtei-
le wesentlich (vgl. 6.2 und 6.3). Der Begriff der Rechtfertigung wird also 
analog zu Habermas’ Begriff der Kommunikation, Honneths Begriff der 
Anerkennung und Rosas Begriff der Resonanz verwendet. Alle vier Au-
toren wollen reale Rechtfertigungs-, Kommunikations-, Anerkennungs- 
bzw. Resonanzverhältnisse mithilfe der Idee guter oder idealer Rechtfer-
tigungs-, Kommunikations-, Anerkennungs-, bzw. Resonanzverhältnisse 
kritisieren. Es ist dennoch wichtig, Forsts Theorie nicht primär als ›Kriti-
sche Theorie der Rechtfertigung(sverhältnisse)‹ zu begreifen, sondern die 
gerechtigkeitstheoretische Komponente dieser Perspektive zu betonen.6 

Das liegt daran, dass bei Forst der Übergang von realen schlechten Recht-
fertigungsverhältnissen (oder Teilen derselben) zu realen guten Rechtfer-
tigungsverhältnissen hinsichtlich der Rolle der Kritik (durch die Theorie) 
und von formalisierten Institutionen spezifisch gerechtigkeitstheoretisch 
verstanden werden muss (siehe dazu insbesondere Kapitel 8). 

Anzumerken ist, dass die Frage ›Ist diese soziale Relation gerecht?‹ sich 
von der klassischen Frage der praktischen Vernunft nach Kant, ›Was soll 
ich tun?‹, unterscheidet. Die Frage, ›Was soll ich tun?‹, verliert dabei nicht 
jegliche Bedeutung, aber sie wird sekundär und stellt sich etwa in folgenden 
Spezifikationen: Was soll ich als Bürgerin in Anbetracht einer ungerechten 
sozialen Relation in dem Staat, dessen Bürgerschaft ich innehabe und von 
deren Existenz ich weiß, von der ich aber nicht direkt betroffen bin, tun?7 

Primär scheint mir jedoch Forsts theoretisches Anliegen dadurch 

6		  Wenn man allerdings, wie Forst, den Rechtfertigungsbegriff eng an die 
Grundfrage der politischen Philosophie koppeln würde (»Die politische Phi-
losophie beginnt mit der Rechtfertigungsfrage […]«, Forst 2011: 14) und 
die Politische Philosophie eng an Gerechtigkeitsdenken (wie etwa Jaeggi und 
Celikates das tun, vgl. Kapitel 5), könnte man die Gerechtigkeitsperspek-
tive auch als in der Rechtfertigungsperspektive enthalten ansehen. Sowohl 
die Engführung von Politischer Philosophie mit der Rechtfertigungsfrage 
als auch die von Politischer Philosophie und Gerechtigkeitsdenken möchte 
ich allerdings nicht voraussetzen, weshalb ich es bevorzuge, von Forsts Vor-
schlag einer kritischen Theorie als einer Gerechtigkeitstheorie zu sprechen, 
die den Rechtfertigungsbegriff in ihr Zentrum stellt.

7		  Wie schon diese Beispielfrage zeigt, gibt es hier einen großen Spielraum an 
Variationen für die Spezifikation der Frage ›Was soll ich tun?‹ (und ange-
messenen Antworten): differenziert nach Beteiligungsgrad und Wissen z.B.

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

bestimmt zu sein, zunächst einmal eine gerechte oder insbesonde-
re ungerechte soziale Relation als solche identifizieren zu können.8 

Nun möchte ich kurz erläutern, welche Schritte Forsts Theorie bei der 
Beantwortung der Frage ›Ist diese soziale Relation gerecht?‹ vorsieht. Die 
einzelnen Schritte entsprechen jeweils Theoriebestandteilen, die ich in 
den nächsten Unterkapiteln genauer erläutere. Um die einzelnen Schritte 
durchzugehen, möchte ich den Normalfall durchspielen, dass eine Person9 

geurteilt hat, dass x ungerecht ist. Welche Schritte müsste diese Person 
selbst (in späterer Selbstreflexion) oder eine andere Person befolgen, um 
herauszufinden, ob dieses Urteil richtig ist?

i. Ist x eine soziale Relation? 

Die erste Frage, die gestellt werden müsste, ist, ob es sich bei x überhaupt 
um eine soziale Relation handelt. Für Forst heißt das, wie oben beschrie-
ben, genauer, ob es sich bei x um eine Rechtfertigungsrelation handelt 
(vgl. 6.3). An dieser Stelle ergibt sich bereits die Möglichkeit, das Urteil, 
dass x ungerecht ist, als falsch zurückzuweisen, weil x gar nicht ungerecht 
sein kann. Es wäre nämlich ein Kategorienfehler zu behaupten, dass es 
ungerecht sei, dass Kalifornien nun schon wieder von Waldbränden heim-
gesucht wird. Das gilt allerdings nur, wenn die Häufigkeit der Waldbrän-
de nichts etwa mit einseitiger Bewaldung oder menschengemachtem Kli-
mawandel zu tun hat. Hier zeigt sich bereits, dass die Grenze zwischen 
menschengemachten und natürlichen Relationen und Situationen nicht 
offensichtlich ist und die Frage ›Ist dies überhaupt eine soziale Relation?‹ 
damit ein bedeutender Schritt der Untersuchung der (Un)Gerechtigkeit 
von x ist. Ich vermute, dass bei ausführlicher Betrachtung (sind die kali-
fornischen Brände wirklich natürlich?) mehr Situationen als menschen-
gemacht und somit gerechtigkeitsrelevant erkannt werden als wenn man 

8		  In Kontexte der Gerechtigkeit (1996) formuliert Forst allerdings seine vier-
dimensionale Gerechtigkeitstheorie so, dass sie in vier Kontexten (Moral, 
Ethik, Politik und Recht) Antworten auf die Frage ›Was soll ich tun?‹ lie-
fert (vgl. Forst 1996: 408). Meine Ablehnung dieser Systematisierung hat 
auch etwas mit meiner Ablehnung der Heuristik einer praktischen Philo-
sophie der Rechtfertigung für Forsts Philosophie insgesamt zu tun (vgl. 
Einleitung zu II) sowie mit meiner Ansicht, dass es wenig Sinn macht, alle 
vier Kontexte gleichermaßen als Kontexte der Gerechtigkeit anzusehen. 
Während die Kontexte der Moral, des Rechts und der Politik nämlich als 
Kontexte, in denen Gerechtigkeit die relevante normative Bezugsgröße ist, 
zu sehen sind, sollte der Kontext der Ethik eher als ›Umwelt‹ der Gerech-
tigkeit angesehen werden.

9		  Welche Stellung diese Person zur als ungerecht beurteilten Situation hat, las-
se ich an dieser Stelle offen, komme aber unten darauf zurück.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

diesen ersten Untersuchungsschritt ausließe. In dem Fall jedenfalls, wenn 
man feststellen kann, dass es sich bei x um ein Rechtfertigungsverhältnis 
handelt, schreitet die Untersuchung fort zu der folgenden Frage ii. 

ii. Um was für eine Art von Rechtfertigungsrelation handelt es sich  
bei x bzw. in welchem Rechtfertigungskontext steht x?10 

 
Auch wenn festgestellt wurde, dass es sich bei x um eine soziale Relati-
on (d.h. eine Rechtfertigungsrelation) handelt, heißt das noch nicht, dass 
es sich bei x bereits um eine gerechtigkeitsrelevante Rechtfertigungsrela-
tion handelt. Auch innerhalb der Menge von Rechtfertigungsrelationen 
gibt es also solche, für die es unangemessen wäre, sie mit dem Vokabular 
der Gerechtigkeit zu beurteilen, und zwar in demselben Sinne eines Ka-
tegorienfehlers wie bei der Naturkatastrophe. In Kontexte der Gerechtig-
keit unterscheidet Forst vier »Kontexte[] der Rechtfertigung« (Forst 1996: 
362–413): den ethischen, den moralischen, den politischen und den recht-
lichen. 

Im ethischen Kontext der Rechtfertigung, den ich wie deutlich werden 
wird gerade nicht als Kontext der Gerechtigkeit verstehe (vgl. Fn. 8 in 
diesem Kapitel und s.u.), unterscheidet Forst zwei Hinsichten der Recht-
fertigung: 

»Auf einer subjektiven Ebene rechtfertige ich ›meine‹ Lebensentschei-
dungen vor mir und vor denen, die zum Kern meiner Identität gehören 
[…].« (Forst 1996: 389)

und

»Auf einer gemeinschaftsbezogenen Hinsicht bedeutet ethische Recht-
fertigung, daß eine Gemeinschaft, die für die einzelnen eine Identifika-
tionsgemeinschaft darstellt, die Frage des ›für uns‹ Guten auf der Basis 
eines gemeinsamen Selbstverständnisses zu beantworten sucht.« 
(Forst 1996: 390)

10		 In Kontexte der Gerechtigkeit (1996) verhandelt Forst diese Frage unter der 
Perspektive des Urteilens »zwischen« Kontexten (Forst 1996: 407). Die-
se Frage ist m.E. mit der Frage nach der (angemessenen) Anwendung von 
Normen (moralischen und rechtlichen), der Günther sich in seinem Buch 
Der Sinn für Angemessenheit (1988) widmet, gleichzusetzen. Günther inte-
ressiert nämlich, woher man wissen kann, auf welche Situationen eine be-
stimmte Norm Anwendung finden soll und nicht nur, ob diese Norm prin-
zipiell richtig ist (aber evtl. für diese Situation nicht angemessen). Vgl. insb. 
den ersten Teil des Buches, in dem Günther für die Notwendigkeit (und 
Möglichkeit) der Trennung der Frage nach der Begründung einer Norm 
und ihrer Anwendung argumentiert. Speziell zur Anwendung von Rechts-
normen, siehe auch Kapitel 8. 

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Damit ist »[d]er Geltungsmodus ethischer Werte […] ein subjektiver 
und objektiver zugleich: Ein Wert gilt, wenn er für mich als Teil einer 
ethischen Gemeinschaft identitätsbestimmend ist.« (Forst 1996: 391) 
Man könnte sich nun folgende Situation als Beispiel für eine ethische 
Rechtfertigungssituation vorstellen: In einer Paarbeziehung moniert 
Partner/in1 gegenüber Partner/in2, dass sie/er mittlerweile stark zuge-
nommen habe, und führt möglicherweise weiter aus: ›Ich habe dich als 
sportliche und schlanke Person kennengelernt und da mir sowohl Ge-
sundheit als auch ein attraktives Aussehen wichtig sind, ist es für mich 
ein Problem, dass du so zugenommen hast‹. In gemeinschaftsbezoge-
ner Hinsicht kreidet Partner/in1 Partner/in2 an, dass sie/er vormals gel-
tende gemeinsame Werte (Gesundheit, Attraktivität) verletze. In sub-
jektiver Hinsicht könnte man sagen, dass es Partner/in1 schwerfällt, 
sich damit zu identifizieren, ›jemand mit einer/m übergewichtigen Part-
ner/in‹ zu sein. Von da aus könnte nun ein ethisches Rechtfertigungs-
gespräch beginnen, in dem etwa Partner/in2 fragt, ob denn nun ihre/
seine Sportlichkeit wirklich entscheidend für ihre Beziehung sei. Wich-
tig ist dabei, dass hier nicht die Frage verhandelt wird, ob es allgemein 
verwerflich ist, selbstverschuldet (also wegen eines bestimmten Lebens-
stils und nicht aus medizinischen Gründen) übergewichtig zu sein.11 

     In einem moralischen Rechtfertigungskontext hingegen ist es gera-
de zentral, dass es angemessen ist, sich mit Gründen zu rechtfertigen 
(bzw. überzeugen zu lassen), die auf die Allgemeinheit bezogen sind. 
Mit Allgemeinheit sind hier alle Mitglieder der moralischen Gemein-
schaft, d.h. alle Menschen, gemeint. Für Forst ist also im Gegensatz zum 
partikularen Geltungsanspruch des ethischen Rechtfertigungskontexts 
(was gehört zu meiner und unserer Identität) im moralischen Kontext 

11		 Dieses Beispiel könnte (je nach breiterem sozialem Kontext) allerdings zu ei-
nem Gerechtigkeitsproblem werden bzw. sich als ein Gerechtigkeitsproblem 
entpuppen, wenn etwa Partner/in2 eine Frau und Partner/in1 ein Mann ist. 
Dann könnte Partnerin2 womöglich gerechtfertigterweise argumentieren: 
›Ich finde es ungerecht, dass ich, weil ich eine Frau (in dieser Gesellschaft) 
bin, darauf festgenagelt bin, dass mein Part in einer Beziehung u.a. darin be-
stehen muss, körperlich attraktiv zu sein. Wieso findest du mich nicht wegen 
meines beruflichen Erfolgs attraktiv?‹. Damit ist auch betont, dass hier kein 
sozialontologisches oder empirisch-soziologisches Kriterium für gerechtig-
keitsrelevante Rechtfertigungsrelationen im Spiel ist: Jede soziale Relation 
(egal ob sie räumlich etwa in der Wohnung einer Kleinfamilie oder im Bun-
destag zu lokalisieren ist) kann sich (auch wenn die Wahrscheinlichkeiten 
womöglich anders verteilt sind) als gerechtigkeits(ir)relevant herausstellen. 
Zumindest ein simples Verständnis des Unterschieds von Privatheit (die ei-
gene Wohnung etwa) und Öffentlichkeit (der Bundestag) ist damit nicht de-
ckungsgleich mit der Grenze von gerechtigkeitsirrelevant und- relevant, vgl. 
Forst 1996: 355.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

ein allgemeiner Geltungsanspruch definierend. Diesen Geltungsanspruch 
der Allgemeinheit ergänzt Forst mit dem Kriterium der Reziprozität. Mit 
dem zur Allgemeinheit zusätzlichen Kriterium der Reziprozität möch-
te Forst betonen, dass einen moralischen Geltungsanspruch zu erheben 
immer auch heißen muss, sich gegenüber dem »›konkreten‹ einzelnen« 
(Forst 1996: 404) zu rechtfertigen. Dies muss erfolgen, ohne dass dem 
anderen die eigenen Präferenzen, Meinungen, Bedürfnisse etc. unterstellt 
werden und ohne dem anderen irgendetwas nicht zuzugestehen, was 
man aber für sich selbst einfordert (vgl. Forst 2007a: 15). Ich gehe auf 
die Herleitung der Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit bei Forst 
in 6.2 genauer ein. Hier sei bereits ihre Definition zitiert: 

»Reziprozität heißt, dass niemand seinem Gegenüber bestimmte Forde-
rungen verwehren darf, die er oder sie selbst erhebt (Reziprozität der 
Inhalte), und dass niemand anderen die eigenen Wertvorstellungen und 
Interessen einfachhin unterstellen darf – auch nicht im Rückgriff auf 
›höhere Wahrheiten‹, die nicht geteilt werden (Reziprozität der Grün-
de). Allgemeinheit bedeutet schließlich, dass Gründe für allgemein gel-
tende, grundlegende Normen unter allen Betroffenen teilbar sein müs-
sen.« (Forst 2007a: 15) 

Der rechtliche und der politische Kontext sind auch auf eine Allge-
meinheit bezogen, allerdings handelt es sich dabei um eine begrenzte 
Allgemeinheit (vgl. Forst 1996: 79, 139). In Kontexte der Gerechtig-
keit scheint Forst diese Begrenzung insbesondere als solche zu verste-
hen, die Staatsgrenzen bezeichnet: Die Bürger/innen eines bestimm-
ten Staates bilden eine Rechts- bzw. eine politische Gemeinschaft.12 

Die Extension des politischen und rechtlichen Kontextes ist also identisch.13 

Gleichwohl werden die Mitglieder einer politischen Gemeinschaft aus 
einer anderen Perspektive in den Blick genommen. Mitglieder einer 
Rechtsgemeinschaft sind Rechtspersonen, d.h. passive »Adressaten von 
Rechtsnormen«, während Mitglieder einer politischen Gemeinschaft 
»Staatsbürger [d.h. aktive, E.N.] (Mit)-Autoren« derselben Rechtsnor-
men sind (Forst 1996: 140). Gemeinsam ist der rechtlichen und politi-
schen Perspektive, dass die Mitglieder als Gleiche in den Blick kommen, 
wenn auch in anderer Hinsicht gleich, entweder als Individuen für die 
das geltende Recht genauso gilt wie für alle anderen oder als solche mit 
gleicher Mitbestimmungsmacht über das geltende Recht. Für Habermas, 
an dessen Konzeption die Formulierung dieser zwei verschiedenen Rollen 
von Personen bei Forst angelehnt ist, ist die Möglichkeit, dass Personen 

12		 In späteren Arbeiten hingegen ist es Forst wichtig, politische und rechtliche 
Fragen, auch und insbesondere transnational zu verstehen. Dadurch muss 
er die Grenzen einer ›begrenzten Allgemeinheit‹ anders bestimmen als über 
Staatsgrenzen. Vgl. dazu 6.5 in diesem Kapitel.

13		 Vgl. Kapitel 7, Fn. 4.

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

zugleich beide Rollen zukommen können, dadurch bedingt, dass moder-
ne positive Rechtsnormen gelten. Denn nur die Art von Norm ›moder-
nes, positives Recht‹ kann laut Habermas Akteure gleichzeitig als Autoren 
und Adressaten14 von Normen ansprechen (vgl. Habermas 1994 [1992]: 
44f.).15 Weil es sich sowohl bei dem rechtlichen als auch politischen Kon-
text um einen Kontext der Allgemeinheit (wenn auch einen begrenzten) 
handelt, sind für Forst die Geltungskriterien für Rechtfertigungen in die-
sem Kontext dieselben wie im moralischen Kontext, nämlich Reziprozität 
und Allgemeinheit: Eine Rechtfertigung ist dann eine gute Rechtfertigung 
im Kontext des Rechtlich-Politischen, wenn sie gegenüber jedem Mitglied 
dieser Gemeinschaft (nicht allen Menschen wie bei der Moral) mit re-
ziprok-allgemeinen Gründen gerechtfertigt werden kann. Dieser hohe Be-
gründungsanspruch kann jedoch in bestimmten Bereichen durch weni-
ger anspruchsvolle Regeln ersetzt werden, wie etwa einer Mehrheitsregel. 
Dass allerdings etwa eine Mehrheitsregel in einem bestimmten Kontext 
ein angemessenes Verfahren darstellt, muss schlussendlich wieder mit re-
ziprok-allgemeinen Gründen rechtfertigbar sein (vgl. Forst 1996: 80).16 

Bisher habe ich mich, um den Untersuchungsschritt ii zu explizieren 
(d.h., um zu zeigen, wie die Frage, um was für eine Rechtfertigungsre-
lation es sich bei x handelt bzw. in welchem Rechtfertigungskontext 
x zu verorten ist, beantwortet werden muss) auf Forsts verschiedene 

14		 Dabei ist das Merkmal, dass modernes positives Recht subjektive Rechte 
gewährleistet, für die Adressatenrolle entscheidend.

15		 Die Bedingung, dass es positives Recht geben muss, damit ein politisch-recht-
licher Kontext vorliegt, kann Forst aufgrund seiner Absicht, auch Fragen 
transnationaler Gerechtigkeit einfangen zu können, nicht aufrechterhalten. 
Gleichwohl muss der Rechtsbezug seines Ansatzes in anderer Weise erhal-
ten bleiben, vgl. Kapitel 8. Vgl. zu dieser Thematik auch Nagels Aufsatz 
»The Problem of Global Justice« (Nagel 2005), in dem er dafür argumen-
tiert, dass Gerechtigkeitspflichten nur zwischen Staatsbürger/innen gelten, 
denen ein Korpus an zwingenden Rechtsnormen gemein ist. Nagel betont 
den zwingenden Charakter des Rechts und nicht (wie Habermas) die allge-
meine Rechtsform des modernen Rechts, das subjektive Rechte gewährleis-
tet (vgl. 2.3). Um auf das Beispiel des Paares von oben zurückzukommen, 
wäre es also aus Nagels Perspektive entscheidend, dort von einem ethi-
schen Kontext zu sprechen (auch wenn er dieses Vokabular nicht verwen-
det), wenn es beiden Partnern einseitig möglich ist, diese Beziehung zu ver-
lassen (es sich also um keinen Kontext des Zwangs handelt).

16		 Es ist fraglich, ob, für Forst, wenn die Frage behandelt wird, ob etwa eine 
Mehrheitsregel oder ein anderes politisches Verfahren in einem bestimmten 
Kontext angemessen ist und damit eine »Anhebung [auf, E.N.] die Schwelle 
von Reziprozität und Allgemeinheit« (Forst 1996: 80) gefordert wird, damit 
auch von einer rechtlich-politischen Betrachtungsebene auf eine moralische 
Ebene gewechselt wird. Man könnte auch erwägen, dass dann ›nur‹ auf die 
– noch immer rechtlich-politische – Verfassungsebene gewechselt würde.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

Rechtfertigungskontexte aus seinem frühen Buch Kontexte der Gerechtig-
keit bezogen. Wie sich in meiner Auseinandersetzung mit Forst im gesam-
ten Teil II zeigen wird, denke ich aber schlussendlich, dass diese Kontexte 
auf eine Unterscheidung bzw. zwei Kontexte reduziert werden können17: 

Ist diese Relation eine, die mithilfe (wenn auch vermittelt) der Kriterien 
der Reziprozität und Allgemeinheit gerechtfertigt werden sollte? Wenn 
die Antwort auf diese Frage ›ja‹ lautet, handelt es sich um eine gerech-
tigkeitsrelevante soziale Relation; wenn die Antwort ›nein‹ lautet, dann 
handelt es sich um eine gerechtigkeitsirrelevante Relation. Damit wäre 
dann Forsts Spezifizierung des ersten Merkmals des allgemeinen Begriffs 
der Gerechtigkeit (2.1) benannt: Die kritisch-prozedurale Konzeption 
der Gerechtigkeit ist reduziert in dem Sinne, dass sie sich nur für solche 
sozialen Relationen interessiert, die mit den Kriterien der Reziprozität 
und Allgemeinheit beurteilt werden sollten. Warum ich denke, dass sich 
die Rede von vier verschiedenen Kontexten letztlich so reduzieren lässt, 
hat drei Gründe, die ich hier kurz nennen möchte, wobei aber der letzte 
erst am Ende von Teil II hinreichend ausgeführt sein wird:

Erstens denke ich, dass es hilfreicher ist, Politik und Recht als zwei 
Perspektiven auf einen Kontext zu beschreiben, eben weil die Extensi-
on der Mitglieder beider Kontexte identisch ist (s.o. und vgl. Fn. 4 in 
Kapitel 7).

Zweitens scheint es mir so zu sein, dass der Kontext der Moral in 
Forsts Werk insgesamt ohne Verweis auf politische, rechtliche oder so-
ziale Problemkonstellationen wenig eigenständig ist. Entscheidend ist 
es hingegen für seinen Ansatz zu verstehen, inwiefern die ›Moral‹18 

Ansprüche an solche Problemkonstellationen stellt. Klassische moralphilo-
sophische Themen, wie etwa das Lügenverbot, spielen in Forsts Texten eine 
vernachlässigbare Rolle. Meine Vermutung ist, dass dies der Fall ist, weil es  
keinen Sinn machen würde, etwa das Lügenverbot institutionell umzu-
setzen.19  Und das macht nicht deshalb keinen Sinn, weil Lügen nicht mo-
ralisch falsch wäre, sondern weil es sich um kein mit sozialen Instituti-
onen sinnvollerweise regelbares Phänomen handelt.20  Ich vermute also, 

17		 Ich denke zudem, dass Forst diese Lesart in seinen späteren Arbeiten selbst 
nahelegt, siehe 6.5.

18		 Moral setze ich hier in einfache Anführungszeichen, weil ich diese Ebene 
der Normativität im weiteren Verlauf als fundamentale Normativität ande-
rer Art verstehen möchte, siehe Kapitel 7, insb. 7.5.

19		 Mohr argumentiert im Anschluss an Kant, dass es kein Recht gibt, dass der 
Pflicht, die Wahrheit zu sagen, entspricht (vgl. Mohr 2010: 66ff.). Ein sol-
ches korrespondierendes Recht könnte man als Bedingung dafür ansehen, 
dass eine Institutionalisierung Sinn macht.

20	 	Eine Ausnahme stellt etwa die Falschaussage von Zeug/innen in einem 
Gerichtsprozess dar. Hierbei handelt es sich allerdings um einen klar be-
grenzten Rahmen, in dem ›Lügen‹ verboten ist.

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

dass Forst sich vor allem für ›Moral‹ als Anspruch an die Gesellschaft 
interessiert, aber nicht für ›Moral‹ als solche, weshalb ich die Trennung 
zwischen den Kontexten, die sich auf Allgemeinheiten (Moral, Recht, Po-
litik) beziehen, nicht so streng ziehe. 

Drittens erscheint es mir schwierig, die Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit überhaupt anwenden zu können, wenn keine begrenzte 
Allgemeinheit festgelegt wird, deren ›Material‹ in Form von Meinungen, 
Interessen, Werten etc. ihrer Mitglieder durch den Filter der Reziprozi-
tät und Allgemeinheit prozessiert werden könnte. Damit wird das Pro-
blem der Bestimmung der Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit viru
lent (s.u. (iii) und 6.5). 

Letztlich möchte ich also vorschlagen, dass es zwei Antworten auf die 
Frage ii gibt: bei der sozialen Relation x handelt es sich um eine gerech-
tigkeitsrelevante Rechtfertigungsrelation oder bei der sozialen Relation 
x handelt es sich um eine gerechtigkeitsirrelevante Rechtfertigungsre-
lation (Merkmal 1 des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit). Bezüg-
lich der ersten Antwortmöglichkeit (gerechtigkeitsrelevant) möchte ich 
jedoch binnendifferenzieren und zwar mithilfe von zwei Termini von 
Forst, die ich im Detail allerdings an dieser Stelle noch nicht darstelle: 
fundamentale bzw. minimale und maximale Gerechtigkeit (dazu 6.2). 
Wenn eine soziale Relation x nicht mithilfe der Kriterien von Rezipro-
zität und Allgemeinheit beurteilt werden sollte (vgl. Beispiel Paarbezie-
hung oben), dann handelt es sich um eine nicht gerechtigkeitsrelevan-
te soziale Relation. Eine nicht gerechtigkeitsrelevante soziale Relation 
könnte man auch als eine ethische (im terminologischen Sinne von Ha-
bermas und Forst) bezeichnen. Sie bildet dann gewissermaßen einen Teil 
der ›Umwelt‹ der Gerechtigkeit. Wenn eine soziale Relation hingegen 
mit den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit bewertet werden 
sollte, handelt sich um eine gerechtigkeitsrelevante Relation. Steht sie 
den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit nicht entgegen, dann 
ist sie gerecht, widerspricht sie ihnen, ist sie ungerecht (dazu Schritt iii). 
Nun möchte ich vorschlagen, dass eine soziale Relation x auch dann ge-
rechtigkeitsrelevant ist, wenn sie selbst nicht mithilfe der Kriterien von 
Reziprozität und Allgemeinheit beurteilt werden sollte, aber die Krite-
rien der Reziprozität und Allgemeinheit der Prüfstein für die Kriteri-
en/das Verfahren, nach denen x bewertet werden sollte, bereitstellen.21 

Eine soziale Relation x, wie die Beziehung zwischen Wahlberech-
tigten und Abgeordneten etwa, sehe ich daher als gerechtigkeits-
relevante Relation an, auch wenn sie nicht mithilfe der Kriteri-
en der Reziprozität und Allgemeinheit selbst beurteilt werden sollte, 

21		 Ich würde sogar dafür argumentieren, dass die Kriterien der Reziprozität 
und Allgemeinheit in konkretere Verfahren übersetzt werden sollten und nur 
so Wirkung entfalten können, vgl. Kapitel 7.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

sondern ›angemessener Repräsentation‹. Die genaue Ausbuchstabie-
rung von ›angemessener Repräsentation‹ hingegen muss sich aber an 
den Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit messen lassen. 
Man könnte mit Forst sagen, dass eine soziale Relation, die sich di-
rekt mit den Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit mes-
sen lassen sollte, eine Relation fundamentaler oder minimaler22 

Gerechtigkeit darstellt. Eine soziale Relation, deren angemessene Bewer-
tungskriterien andere sind, diese wiederum aber den Kriterien der Rezi-
prozität und Allgemeinheit standhalten müssen, kann man eine ›soziale 
Relation maximaler Gerechtigkeit‹ nennen. 

Wenn eine soziale Relation x nicht direkt oder vermittelt mithilfe 
der Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit bewertet werden soll, 
kann an dieser Stelle der Untersuchung wieder festgestellt werden, dass 
es sich bei x nicht um eine gerechtigkeitsrelevante Relation handelt; x 
also nicht nur nicht ungerecht ist, sondern genau genommen gar nicht 
ungerecht sein kann. Sollte x direkt oder vermittelt über die Kriterien 
von Reziprozität und Allgemeinheit bewertet werden, folgt Untersu-
chungsschritt iii. 

iii. Ist die Rechtfertigungsrelation x eine, die den Kriterien  
der Reziprozität und Allgemeinheit entspricht?23  

Um zu überprüfen, ob eine soziale Relation x, die direkt oder vermittelt 
über die Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit bewertet werden 
soll, diesen Kriterien standhalten kann oder nicht, muss zunächst die re-
levante begrenzte Allgemeinheit bestimmt werden. Schließlich müssen 
Gründe, um das Kriterium der Allgemeinheit zu erfüllen, »unter allen 
Betroffenen teilbar sein« (Forst 2007a: 15). Die Frage, ob Gründe un-
ter allen Betroffenen teilbar sind, beantworten zu können, setzt voraus, 
dass definiert ist, wer die Betroffenen sind. Das Kriterium der Rezipro-
zität besagt zudem, dass eine gute Rechtfertigung keine sein darf, durch 
die man versucht, die eigene Position durchzusetzen, indem man entwe-
der etwas für sich beansprucht, was man anderen nicht gewährt (Rezi-
prozität der Inhalte), oder indem man einfach davon ausgeht, dass seine 
eigenen »Wertvorstellungen und Interessen« denjenigen »der anderen« 
entsprechen (Reziprozität der Gründe) (Forst 2007a: 15). Die zwei Sei-
ten der Reziprozität möchte ich kurz an einem Beispiel erläutern:

22		 Im Folgenden verwende ich immer ›fundamentale Gerechtigkeit‹, wobei mi-
nimale und fundamentale Gerechtigkeit Synonyme sind.

23		 Diese Frage behandelt Forst in Kontexte der Gerechtigkeit (1996) unter der 
Frage nach dem moralischen Urteilen »in« einem Kontext der Gerechtigkeit 
(Forst 1996: 407).

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Angenommen ein heterosexueller Mann hätte ein Interesse daran, 
dass Werbung im öffentlichen Raum keine Bilder homosexueller Paare 
oder Anspielungen auf homosexuelle Beziehungen enthält. Für die Be-
rechtigung seines Interesses würde er zudem argumentieren, indem er 
(implizit) sagen würde: Heterosexualität sollte in der Öffentlichkeit dar-
gestellt werden dürfen, aber Homosexualität nicht; Darstellungen von 
Sexualität in der Werbung sind also in Ordnung, solange es sich dabei 
um Heterosexualität handelt. Damit würde er das Prinzip der Reziprozi-
tät der Inhalte verletzen, weil er zwar fordern würde, dass seine (hetero)
sexuelle Neigung in der Öffentlichkeit repräsentierbar ist, er aber ande-
ren dasselbe abspräche, nämlich ihre (homo)sexuelle Neigung auch im 
öffentlichen Raum zu sehen. Wenn er dann weiter argumentieren wür-
de, dass das Minderheitenphänomen ›Homosexualität‹ deshalb weniger 
Platz in der Öffentlichkeit einnehmen sollte, weil schließlich auch Ho-
mosexuelle sich mit heterosexueller ›Mainstream‹-Sexualität identifizie-
ren könnten (weil sie auch von einem Mann und einer Frau abstammen 
etwa), dann würde er auch das Prinzip der Reziprozität der Gründe ver-
letzen. Er würde nämlich einfach einige Werte, Interessen oder auch, 
über Forsts explizite Ausführungen hinausgehend, Wahrnehmungen als 
selbstverständlich betrachten, etwa: den Wert der Normalität; das man-
gelnde Interesse von Homosexuellen, in ihrer Sexualität in der Öffent-
lichkeit sichtbar zu sein, und die Art der Wahrnehmung ausschließlich 
heterosexueller Sexualität in der Öffentlichkeit durch Homosexuelle, 
nämlich dass sie dies nicht als störend empfänden und sich auch mit 
Heterosexualität identifizieren könnten. 

Dieses Beispiel sollte auch dabei helfen zu verstehen, dass es auch für 
die Überprüfung des Kriteriums der Reziprozität wichtig ist, zu wissen, 
wer die Betroffenen sind, d.h., was die relevante begrenzte Allgemein-
heit ist. Der Mann in dem Beispiel könnte doch gar nicht wissen, ob er 
seine eigenen Ansprüche anderen vorenthält oder seine Werte, Interes-
sen und Wahrnehmungen auf andere projiziert, wenn er nicht wüsste mit 
wem, mit welchen eigenen Ansprüchen, Werten, Interessen und Wahr-
nehmungen, er es zu tun hat. Weil dies ein für die weitere Argumentati-
on wichtiger Punkt ist, sei zu dessen Plausibilisierung ein weiteres Bei-
spiel herangezogen:

Angenommen ich würde in der Mittelbauversammlung einer Univer-
sität ›planbarere Perspektiven für den wissenschaftlichen Nachwuchs‹ 
fordern. Ich würde hierbei wohl weniger Gefahr laufen, meine Interes-
sen auf andere zu projizieren, als wenn ich dieselbe Forderung im Rah-
men einer politischen Gruppe, die für die Verbesserung von Arbeitsbe-
dingungen von 25–35jährigen Frauen eintritt, stellen würde. Dort wären 
folgende Nachfragen berechtigt: Ist das jetzt wirklich das wichtigste Pro-
blem? Was ist mit den Arbeitsbedingungen von Frisörinnen, Ergothera-
peutinnen oder Journalistinnen? Ob ich mit meinen Forderungen also 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

das Kriterium der Reziprozität verletze, hängt entscheidend damit zu-
sammen, wer meine Referenzgruppe ist: Individuen, die alle wie ich im 
Mittelbau einer Universität arbeiten, oder Individuen, die alle wie ich 
denken, dass es bessere Arbeitsbedingungen für Frauen in einem ge-
bärwahrscheinlichen Alter geben sollte (sei es als Selbstbetroffene oder 
als Partner/in, Mitbürger/in oder Großvater einer arbeitswillig- und fä-
higen Frau zwischen 25 und 35). Das »alle wie ich« verweist darauf, 
dass es Sinn macht, auch in Bezug auf diese partikularen Gruppen von 
(begrenzten) Allgemeinheiten zu sprechen, da alle Mitglieder dieser 
Gruppen mindestens hinsichtlich eines Merkmals gleich sind. 

Die Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit lassen sich nun in 
eine innere und äußere Grenze unterteilen (vgl. 2.1 und 6.5): Die äu-
ßere Grenze betrifft die Extension einer Gruppe von Individuen, 
die zu einer begrenzten Allgemeinheit gerechnet werden. Die inne-
re Grenze betrifft die Frage, welches Merkmal der Individuen, die an 
der begrenzten Allgemeinheit teilhaben, allgemeinheitsstiftend ist.24 

In konkreten Streitfällen über die adäquaten Grenzen einer begrenzten 
Allgemeinheit stehen wohl zumeist innere und äußere Grenzen gleich-
zeitig auf dem Spiel. Gleichwohl kann man sie zunächst analytisch tren-
nen. Das möchte ich wieder anhand des oben eingeführten Beispiels einer 
Mittelbauversammlung an einer Universität, die beim Tagesordnungs-
punkt ›planbarere Karriereperspektiven‹ angekommen ist, erläutern:

Man könnte sich vorstellen, dass jemand vorschlägt, die Diskussi-
on getrennt für Mitarbeiter/innen, die sogenannte Landes- bzw. Plan-
stellen innehaben, und solchen, die über Drittmittelprojekte finanziert 

24		 Celikates verwendet auch die Rede von »äußeren und inneren Grenzen« 
(Celikates 2012: 70). Der Kontext ist dabei Balibars Demokratietheorie. 
Mit der inneren und äußeren Grenze sind hier also Grenzen einer demo-
kratischen Gemeinschaft gemeint. Die Frage, wie die Grenzen einer demo-
kratischen Gemeinschaft adäquat zu bestimmen sind, ist ein vieldiskutier-
tes Problem in der Demokratietheorie, vgl. zum Beispiel: Kortendiek und 
Martinez Mateo 2017 und Ahlhaus 2020. Dabei steht oft die äußere Gren-
ze im Zentrum der Diskussionen und wird auch unter dem Ausdruck des 
»democratic paradox«, »that democracies cannot choose the boundaries 
of their own membership democratically« (Benhabib 2008: 35) oder nüch-
terner als »boundary problem« diskutiert (vgl. zum »democratic paradox« 
auch: Mouffe 2015 [2000]). Dabei kommt allerdings auch schon inhalt-
licher Dissens zur Geltung, nämlich, ob es sich dabei eben um ein Para-
dox oder ein lösbares Problem handelt, vgl. Benhabib 2011: En. 9 auf 268, 
verwiesen von 144 und Milstein 2017. Auch Benhabib verbindet aber die 
äußere Seite des demokratischen Paradoxons mit einer inneren, nämlich 
zwischen »liberalism and democracy, that is between a promise to uphold 
human rights […] and the will of democratic majorities on the other hand« 
(Benhabib 2008: 25, vgl. Benhabib 2011: 143ff.).

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

sind, zu führen. Angestellte, die über Drittmittelprojekte finanziert sind, 
hätten nämlich viel weniger planbare Perspektiven als diejenigen mit 
›Landesstellen‹, denn ihre Verträge seien statistisch gesehen kürzer und 
würden immer unter dem Vorbehalt abgeschlossen, dass sie beendet wer-
den, falls die Drittmittelfinanzierung ausfalle. Diesen Vorschlag könn-
te man nun als Infragestellung des allgemeinheitsstiftenden Merkmals 
des Mittelbaus deuten. Das allgemeinheitsstiftende Merkmal einer be-
grenzten Allgemeinheit ist dasjenige, was ihre innere Grenze konstitu-
iert; es verdeutlicht, was im Kontext einer bestimmten begrenzten All-
gemeinheit relevant ist. Fragen, die sich auf andere Merkmale der dort 
Anwesenden beziehen und offensichtlich keine Relevanz für das allge-
meinheitsstiftende Merkmal der begrenzten Allgemeinheit haben, sind 
jenseits der inneren Grenze des hier Relevanten. Eine solche Frage wäre 
beispielweise die eines modebewussten Teilnehmers, ob die Versam-
melten sein lila Sakko zu extravagant fänden. Wenn die Anmerkung 
desjenigen, der die Unterscheidung innerhalb des Mittelbaus zwischen 
Drittmittel- und auf Landesstellen Beschäftigten unterstrichen hat, als 
sinnvoll aufgenommen würde, könnte es sein, dass sich dadurch auch 
die Extension der Gruppe (die äußere Grenze) ändern würde. Es könn-
ten sich bspw. zwei neue begrenzte Allgemeinheiten bilden, die ›Allge-
meinheit‹ der Drittmittel- und die der Landesstellenbeschäftigen, oder 
aber sich nur eine kleinere ›Allgemeinheit‹ der Drittmittelbeschäfti-
gen konstituieren. Die Änderung der äußeren Grenze ist aber bei ei-
ner Änderung oder Spezifizierung des allgemeinheitsstiftenden Merk-
mals (innere Grenze) nicht notwendig. So könnte sich beispielsweise 
herausstellen, dass alle zwar die Spezifizierung des allgemeinheitsstif-
tenden Merkmals von Mittelbau zu ›Drittmittel-Mittelbau‹ unterstüt-
zen würden, aber weil (unwahrscheinlicherweise) gar keine nicht dritt-
mittelfinanzierte Person zum Mittelbau der infrage stehenden Universität 
gehört, sich die Extension der Gruppe gar nicht verändern würden, son-
dern bloß das explizite allgemeinheitsstiftende Merkmal. Der Normal-
fall ist allerdings, dass eine Verschiebung der einen Grenze, der inneren 
oder äußeren, auch Auswirkungen auf die jeweils andere Grenze hat.25 

In Kapitel 8 setze ich mich ausführlich mit einer Manifestation der inne-
ren Grenze der Gerechtigkeit auseinander.  

Damit sei festgehalten, dass, um zu bewerten, ob eine soziale Relation 
x den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit entspricht, zunächst 
die relevante begrenzte Allgemeinheit festgelegt werden muss. Steht die 
begrenzte Allgemeinheit fest, kann nun herausgefunden werden, ob x 

25		 Vgl. zum Zusammenhang der inneren und äußeren Grenze in Bezug auf das 
politisch-rechtliche Gemeinweisen: Menke 2016: 57. Etwas ausführlicher 
dazu 6.5. Vgl. auch: Wellmer 2011 [1998]: 329f. In Bezug auf die Gerech-
tigkeit vgl. Barbieri Jr. 2015: 7.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit entspricht. Das bedeu-
tet in den meisten Fällen die Untersuchung der Frage, ob die Rechtfer-
tigungen für x (und nicht x selbst) den Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit entsprechen, d.h.: nicht eine Teilgruppe der begrenzten 
Allgemeinheit übervorteilen (Reziprozität der Inhalte), die Gründe einer 
Teilgruppe der begrenzten Allgemeinheit stärker gewichten (Reziprozi-
tät der Gründe) oder, abstrakter ausgedrückt, nur für eine Teilgruppe der 
begrenzten Allgemeinheit teilbar sind (Allgemeinheit). 

Wenn die Rechtfertigung für eine soziale Relation x den Kriterien der 
Reziprozität und Allgemeinheit standhält, ist es aus Gerechtigkeitspers-
pektive erlaubt, x bestehen zu lassen. Zunächst kann die Gerechtigkeits-
perspektive hier kein positives Urteil, wie ›x sollte bewahrt bleiben‹, bie-
ten. Sollte in einem zweiten Schritt allerdings von anderer Seite gefordert 
werden, dass x abgeschafft werden sollte (ggf. auch ausgehend von an-
deren als Gerechtigkeitserwägungen) und zwar unter anderem mit der 
Begründung, dass x für eine gerechte Gesellschaft oder den relevanten 
sozialen Kontext sK ›nicht notwendig (für Gerechtigkeit)‹ sei, dann wür-
de sich eine weitere zu untersuchende Frage für die Gerechtigkeitsper
spektive stellen: Ist sK minus x gerecht? Diese Frage müsste dann wie-
der alle drei Schritte (i, ii, iii) zu ihrer Beantwortung durchlaufen: ›Ist 
sK-x (noch) eine soziale Relation?‹ (i), ›Ist sK-x eine gerechtigkeitsrele-
vante soziale Relation?‹ (ii), ›Hält sK-x bzw. die Rechtfertigung für sK-x 
den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit stand?‹ (iii). Wenn sK-x 
nicht gerecht wäre, wäre damit ein positiver Grund für den Erhalt von 
x aus Gerechtigkeitsperspektive geliefert.

In dem Fall, dass x nicht den Kriterien der Reziprozität und All-
gemeinheit entspricht (gegeben das x gerechtigkeitsrelevant ist, 
vgl. Fragen i und ii), sollte x selbst mit Mitteln des positiven Rechts 
oder die positiv-rechtliche Regulation von x geändert werden.26 

Das kann dreierlei heißen: Eine soziale Relation x, die vorher gar nicht 
rechtlich reguliert war, sollte nun überhaupt rechtlich reguliert werden 
(a). Eine soziale Relation x, die bereits rechtlich reguliert war, sollte an-
ders und besser rechtlich reguliert werden (b). Eine soziale Relation x, 
die bisher rechtlich reguliert wurde, sollte nicht mehr rechtlich reguliert 
werden (c). Dazu noch zwei Anmerkungen: Erstens, in Fall (b) kann x 
entweder eine rechtlich regulierte soziale Relation sein, etwa die Bezie-
hung eines Mannes zu seinem biologischen Kind, oder selbst eine recht-
liche Relation sein, etwa das Verhältnis eines Sorgeberechtigten zu dem 

26		 Siehe 8.1 für die Begründung dafür, dass Dinge, die den Kriterien der Re-
ziprozität und Allgemeinheit nicht entsprechen, mit Mitteln des positiven 
Rechts verändert werden müssen. Damit ist auch gesagt, dass ich Forst un-
terstelle, dass er mit seiner Gerechtigkeitskonzeption das dritte Merkmal des 
allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit (2.3) spezifiziert.

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

Kind, für das er das Sorgerecht hat. Wenn man, zweitens, ein enges Ver-
hältnis von gerechtigkeitsrelevanten zu positiv-rechtlich regulierten Kon-
texten annimmt, könnte man a und c als ›Zurückspringen‹ von der Fra-
ge iii zu der Frage ii interpretieren. Das würde auch heißen, dass die 
Überprüfung des Urteils ›x ist ungerecht‹ nicht notwendigerweise durch 
ein lineares Durchlaufen der Untersuchungsschritte i–iii abgeschlossen 
ist, sondern es sich bei den drei Schritten um das Aufzeigen der Grund-
form eines, so könnte man sagen, ›hermeneutischen Zirkels der Gerech-
tigkeit‹ handelt. 

***

Im Anschluss an das Durchlaufen der drei Teilfragen (i, ii, iii), die beach-
tet werden müssen, um die Frage ›Ist diese soziale Relation gerecht?‹ zu 
beantworten, möchte ich nun anschließend diskutieren, wer diese Fra-
ge überhaupt stellt und die Fähigkeit hat, sie zu beantworten, und wer 
im Falle der Beantwortung der Teilfrage iii in die Richtung, dass die in-
frage stehende soziale Relation nicht den Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit entspricht, dafür verantwortlich ist, die positiv-rechtliche 
Regulation dieser sozialen Relation zu verändern (in Form von a, b oder 
c, s.o.). Aus der Diskussion dieser beiden Fragen ergibt sich ein struktu-
rell-konstruktives (und nicht bloß negatives) Element von Forsts Gerech-
tigkeitstheorie, nämlich dass es Rechtfertigungsstrukturen bzw. Verhält-
nisse fundamentaler Gerechtigkeit geben sollte.

Im Prinzip kann jede/r die Frage stellen, ob eine bestimmte soziale Re-
lation x gerecht ist bzw. jede/r kann, was oben als Ausgangspunkt für 
den Durchgang durch die drei Teilfragen (i, ii, iii) genommen wurde, ur-
teilen: ›Diese soziale Relation x ist ungerecht‹. Ob dieses Urteil richtig 
ist oder nicht, kann schlussendlich aber nicht von dieser Person allei-
ne beantwortet werden, sondern müsste durch ein Verfahren überprüft 
werden, in das alle Betroffenen ihre eigenen Interessen und Gründe ein-
speisen. Denn die Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit fordern 
ja die tatsächliche Berücksichtigung der Interessen und Gründe aller Be-
troffenen, was nicht weniger heißt, als dass ein/e individuell Urteilen-
de/r glaubt, die Gründe und Interessen aller Betroffenen berücksichtigt 
zu haben. Insbesondere die eine Seite des Kriteriums der Reziprozität, 
die Reziprozität der Gründe, deutet darauf hin, dass es eine Gefahr dar-
stellt, bloß zu denken, dass die eigenen Gründe auch für andere gelten. 
Um die Reziprozität der Gründe zu überprüfen, müssen die anderen tat-
sächlich ihre Gründe in den Entscheidungsprozess einbringen können.27 

27		 Zudem soll es auch nicht um eine bloße Aggregation der Gründe und Inte-
ressen aller Betroffenen gehen (die Aggregation von Gründen ist vielleicht 
ohnehin unmöglich), sondern im Zuge eines solchen Entscheidungsverfah-
rens sollte es auch möglich sein, eigene Gründe und Interessen zu revidieren. 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

Es mag also vielleicht sein, dass ein Individuum mit ihrem/seinem Ur-
teil ›x ist ungerecht‹ das Ergebnis eines solchen Verfahrens vorausge-
sehen hat und somit Recht behält, aber das kann nur durch ein solch 
reales Verfahren überprüft werden.28  Individuelle Urteile solcher Art 
sind nichtsdestoweniger unverzichtbar (vgl. Forst 2000a: 49), da sie in 
Kontexten, in denen es keine institutionalisierten Entscheidungsverfah-
ren gibt, die Etablierung solcher Verfahren fordern und in Kontexten, 
in denen es solche Verfahren gibt, ihr Tätigwerden (oder ihre Verände-
rung) anregen können. Konkret entspricht für Forst die Existenz eines 
institutionalisierten Verfahrens der Entscheidungsfindung für die Fra-
ge, ob x den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit entspricht, 
der Existenz eines institutionalisierten demokratischen Gesetzgebungs-
prozesses (Legislative) oder in Forsts eigener Terminologie der Exis-
tenz einer »Grundstruktur der Rechtfertigung« (Forst 2007a: 15), die 
die fundamentale Gerechtigkeit einer Gesellschaft sichert. Forst disku-
tiert zwar nicht nur Institutionen der Legislative, sondern auch etwa die 
Rechtsprechung des deutschen Verfassungsgerichts (siehe seinen Auf-
satz: »Ein Gericht und viele Kulturen. Rechtsprechung im Konflikt«, 
in: Forst 2015a: 151–168); gleichwohl werde ich schließlich dafür ar-
gumentieren und dies kritisieren, dass Forst diese Institution gewisser-
maßen nach dem Modell einer ideal funktionierenden demokratischen 
Legislative (die von einer demokratischen Öffentlichkeit begleitet und 
überprüft wird) beschreibt und bewertet (siehe Kapitel 8). 

Zu der Notwendigkeit von Institutionen kann man auch auf einem an-
deren Wege kommen, wenn man sich die oben angekündigte Frage stellt, 
wer denn (und wie) ein Ungerechtigkeitsurteil umzusetzen hat. Oben 
habe ich schon erwähnt, dass, wenn sich herausstellte, dass das Urteil ›x 
ist ungerecht‹ richtig ist, dies bedeuten würde, dass die rechtliche Regu-
lierung von x geändert werden müsste. Das heißt, es muss einen Staat 
(oder etwas anderes ›Drittes‹) geben, der überhaupt die Existenz der so-
zialen Institution des Rechts mit ihrem Merkmal der Sanktionsfähigkeit 
sichert (vgl. Kapitel 2.3 und Kapitel 8). Der Staat (oder etwas Entspre-
chendes) ist also auch prima facie dafür verantwortlich, dass es gerech-
te Gesetze gibt. Ein ideal eingerichteter demokratischer Rechtsstaat mit 
perfekten gesetzgebenden Verfahren würde aus Forsts Perspektive auch 
nur gerechte Gesetze produzieren. Individuelle Urteile in Form von Wah-
lentscheidungen, Parteimitgliedschaften oder auch journalistischen Stel-
lungnahmen wären dabei schon eingeschlossen in die Beschreibung des 

Zu diesem Grundsatz deliberativer im Gegensatz zu liberaler Demokratie-
theorie, siehe Kapitel 8. 

28		 Vgl. als Gegenposition zu der Vormachtstellung von (demokratischen) Ver-
fahren zu individuellen Urteilen der Gerechtigkeit: Stemplowska und Swift 
2017.

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

perfekten Rechtstaates. In einem nicht maximal gerechten institutionel-
len Kontext (wie es jeder reale ist) sind Gerechtigkeitsstellungnahmen 
von Individuen hingegen bedeutungsvoll. Ihre Aufgabe ist es, insbeson-
dere auf Verfahrensprobleme hinzuweisen, d.h., ihr Ziel sollte es sein, 
einen besseren kollektiven Entscheidungsmechanismus zu erreichen und 
weniger substantielle Positionen zu erwünschten Entscheidungen zu ent-
wickeln und zu versuchen, diese durchzusetzen. 

Ausgehend von dem negativen Urteil ›x ist ungerecht‹ ergeben sich also 
auch positive oder konstruktive Forderungen29 für die institutionalisierten 
Entscheidungsmechanismen, die einerseits ermöglichen sollen, dass die 
Richtigkeit dieses Urteils überprüft werden kann, und andererseits dazu 
beitragen sollen, dass es in präventiver Absicht weniger Anlässe gibt, zu 
sagen: ›das ist ungerecht‹30.

6.2 Rechtfertigung als normativer Begriff

In diesem Unterkapitel geht es um Forsts Verwendung des Rechtfer-
tigungsbegriffs als normativem Begriff. Es geht darum zu verstehen, 
was aus Forsts Perspektive eine gute Rechtfertigung für etwas ist. Da-
bei kann man zwischen verschiedenen Kriterien für gute Rechtfertigun-
gen in verschiedenen Kontexten unterscheiden. Die Kriterien der Re-
ziprozität und Allgemeinheit, die ich im vorhergehenden Unterkapitel 
bereits erläutert habe, spielen allerdings in einem zweifachen Sinn eine 
hervorgehobene Rolle: einerseits weil sie die Kriterien für gute Recht-
fertigungen in Kontexten sind, in denen die Hürde für das, was als 
gute Rechtfertigung gilt, besonders hoch ist und andererseits weil die 
Kriterien für gute Rechtfertigungen in anderen Kontexten gewisser-
maßen von ihnen abgeleitet sind. Neben der Darstellung dessen, was 
für Forst gute Rechtfertigungen ausmachen, stellt sich in diesem Un-
terkapitel auch die Frage, wie die Kriterien für gute Rechtfertigungen 
selbst zu begründen sind. Auf einen wichtigen Bestandteil dieser Mo-
ralbegründung, nämlich Forsts Rede von einer »praktischen Einsicht 

29		 Vgl. zum Zusammenspiel der kritischen und konstruktivistischen Seite der 
Gerechtigkeit: Forst 2007a: 185.

30		 In Bezug auf die Leistung von Institutionen, überhaupt die Anlässe für (rich-
tige) Urteile, das etwas ungerecht sei, zu verringern – also Ungerechtigkeit 
– wird nun also doch eine Verknüpfung zu der positiven Frage ›Was soll 
ich tun?‹ im Gegensatz zu der sich negativ auf gegebene Umstände bezie-
henden Frage ›Ist diese soziale Relation gerecht?‹ sichtbar. Vgl. dazu Forsts 
Vorschlag für die Antwort auf die für den politischen Kontext spezifizierte 
Frage ›Was soll ich tun?‹: »›tue dies, weil es dem allgemeinen Interesse zu-
träglich ist‹« (Forst 1996: 408).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

zweiter Ordnung« gehe ich im folgenden Kapitel 7 noch einmal ge-
sondert und ausführlicher ein. Dieses Unterkapitel ist folgendermaßen 
strukturiert: zunächst diskutiere ich kurz, wieso in Forsts Gerechtig-
keitstheorie überhaupt der Rechtfertigungsbegriff und nicht etwa der 
Begriff der Norm oder der eines Wertes im Zentrum steht und was das 
über den Typ seiner Theorie aussagt. Zweitens gehe ich auf die ver-
schiedenen Kriterien für gute Rechtfertigungen ein. Drittens stelle ich 
verschiedene Ebenen der Begründung von Forsts moralischem Recht-
fertigungsprinzip dar und verweise auf die Stelle, an der ich in Kapitel 
7 anschließen werde. 

6.2.1 Der Rechtfertigungsbegriff 

Grundsätzlich formuliert kann man die Zentralität des normativen 
Rechtfertigungsbegriffs bei Forst (zum deskriptiven Rechtfertigungsbe-
griff, siehe 6.3) so verstehen: Wenn wir etwas begründen, normative For-
derungen stellen oder normative Kritik üben, dann tun wir das vor dem 
Hintergrund unterschiedlichster rechtfertigender Gründe. Aus Perspekti-
ve einer egalitaristischen Gerechtigkeitstheorie (vgl. Kapitel 3.2), die bei-
spielweise besagt, dass alle Bürger/innen relativ gleiche Chancen auf ein 
überdurchschnittliches Einkommen haben sollten, könnte man eine Ge-
sellschaft kritisieren, in der das Einkommen einer vierzigjährigen Person 
maßgeblich bestimmt ist von der Höhe des Einkommens ihrer/seiner Er-
ziehungsberechtigten als die Person sechs Jahre alt war. Unabhängig da-
von, ob Forst nun dieser Kritik zustimmen würde oder nicht – das wür-
de er vermutlich –, würde er sich mit der Begründung für die Kritik nicht 
zufriedengeben, sondern fragen: Wer behauptet denn und mit welchem 
Recht, dass relative Chancengleichheit auf überdurchschnittliches Ein-
kommen der richtige Grundsatz der Gerechtigkeit ist? Welcher Grund-
satz gilt, wenn jemand anderes behauptet, der richtige Grundsatz der Ge-
rechtigkeit sei stattdessen, dass alle faktisch ein bestimmtes Einkommen 
zur Verfügung haben sollten? Forst weist mit dem Begriff der Rechtfer-
tigung auf eine gemeinsame Schicht in der normativen Perspektive aller 
substantiellen normativen Positionen (hier Positionen zur Frage sozialer 
Gerechtigkeit) hin, nämlich, dass sie alle bestimmte Gerechtigkeitsfor-
derungen rechtfertigen wollen. Da es (in der Theorie wie in der Praxis) 
umstritten ist, welcher substantielle Grundsatz nun soziale Gerechtigkeit 
ausmacht, fokussiert sich Forst auf die Rechtfertigungsebene selbst. Was 
würde es heißen, einen substanziellen Grundsatz der Gerechtigkeit ange-
messen zu begründen bzw. zu rechtfertigen? An dieser Stelle setzt Forsts 
eigene Gerechtigkeitstheorie an. Im Kontext der klassischen Frage der po-
litischen Philosophie »nach den Prinzipien für eine legitime bzw. gerech-
te Ausübung politischer Herrschaft« (Forst 2011: 13) erläutert er diesen 

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Weg von substantiellen Vorschlägen für diese Prinzipien auf ähnliche 
Weise wie ich es gerade für Fragen sozialer Gerechtigkeit getan habe.31 

Forst will selbst nicht einen Vorschlag für ein substantielles Prinzip le-
gitimer politischer Herrschaft vorschlagen, sondern möchte die Fra-
ge der politischen Philosophie nach »der Rechtfertigung politischer 
Herrschaft […] reflexiv [wenden]: Wer stellt eigentlich diese Fra-
ge, und wer hat die Autorität, sie zu beantworten?« (Forst 2011: 13) 
Forsts Antwort auf diese doppelte Frage lässt sich so zusammenfas-
sen: Prinzipiell kann erst einmal jede/r diese Frage stellen, aber nor-
mativ-autoritative Antworten darauf sind nur solche, die gegenüber 
allen Betroffenen adäquat gerechtfertigt werden können. Legitime po-
litische Herrschaft ist demnach eine solche, die reziprok und allge-
mein gerechtfertigt ist (was einschließt, dass die Gruppe der Betroffe-
nen bestimmt wurde, siehe 6.1). Der Bezug zu den konkret Betroffenen 
muss real in dem Sinne sein, dass Rechtfertigungsdiskurse tatsächlich 
durchgeführt und nicht nur ihr vermuteter Ausgang postuliert wird.32 

Gleichwohl ist der Bezug auf die konkret Betroffenen als idealer zu ver-
stehen, weil angemessene Rechtfertigbarkeit gegenüber den Betroffenen 
nicht gleichzusetzen ist mit der Akzeptanz einer Rechtfertigung durch 
die Betroffenen.33 

Diese reflexive Wendung der Frage nach politisch-sozialer Gerechtig-
keit führt Forst zu einem prozeduralen34 Grundsatz. Eine Gesellschaft ist 

31		 Die Fragen sozialer und politischer Gerechtigkeit bzw. der Prinzipien für po-
litische Autorität fallen bei Forst allerdings schließlich zusammen. Deshalb 
spreche in Bezug auf Forsts Theorie stets von einer Theorie politisch-sozia-
ler Gerechtigkeit. Vgl. 1.1 und 6.4.6.

32		 Diese ›realistische‹ Pointe entspricht Habermas’ Idee, Kants Testverfahren 
für moralische Maximen (den kategorischen Imperativ) von einem mono-
logisch durchführbaren Test in einen nur im realen Austausch mit anderen 
praktizierbaren, zu einem dialogischen Universalisierungsgrundsatz, umzu-
wandeln. Vgl. Habermas 2015 [1983]: 77

33		 Vgl. dazu Forsts Bemerkungen zu Williams’ »basic legitimation demand«, 
das als wichtiger Teil seiner realistischen politischen Theorie zu verstehen 
ist (Forst 2015a: 209).

34		 Man könnte an dieser Stelle auch ›konstruktivistisch‹ anstatt ›prozedural‹ 
einsetzen. Ich verwende lieber ›prozedural‹, weil es mir weniger um die Kon-
struktion von moralischen Normen geht, sondern letztlich um die Herrschaft 
gerechter Gesetze, die nicht selbst moralische Normen sind und ›Konstrukti-
vismus‹ typischerweise eine Bezeichnung für moralphilosophische bzw. me-
taethische Positionen ist. Forst bezeichnet seine Theorie der Gerechtigkeit 
jedoch etwa im Untertitel von Recht auf Rechtfertigung (2007) als konstruk-
tivistische Theorie der Gerechtigkeit. Die moralische und politische Perspek-
tive will Forst ja auch in einem engen Zusammenhang betrachten: »Die Idee, 
dass es zwei separate Verfahren der Konstruktion gibt, ist somit selbst eine 
Abstraktion: Moralische Rechtfertigung ist – in einem normativ-formalen 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

nicht dann gerecht, wenn etwa alle in ihr dieselben Chancen auf ein 
überdurchschnittliches Einkommen (oder allgemeiner eine hierarchisch 
hohe soziale Position haben), sondern, wenn die Regeln des Zusammen-
lebens durch ein adäquates Verfahren der Rechtfertigung zustande ge-
kommen sind. Dabei ist ein adäquates Verfahren der Rechtfertigung ei-
nes, welches nur Gründe autorisiert, die den Kriterien der Reziprozität 
und Allgemeinheit entsprechen. 

Forst ist nun darauf bedacht zu betonen, dass er nicht eine im pejora-
tiven Sinne »›bloß‹ prozedurale Theorie« vorschlage (Forst 2000a: 47), 
sondern diese auch substanzielle Implikationen in dem Sinne habe, dass 
sie »auch im (erwartbaren) Falle von Dissensen erlaub[t], bessere von 
schlechteren Begründungen abzuheben« (Forst 2007a: 15). Wenn es um 
Dissense darum geht, wie die Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit 
gezogen werden sollten, bin ich bezüglich der Entscheidungskraft die-
ser Kriterien skeptisch (vgl. zunächst 6.1 iii und 6.5). Unabhängig da-
von ist es zunächst wichtig und richtig, dass Forst darauf beharrt, dass 
eine jede Prozedur in einem gewissen Sinne auch substantielle Elemente 
in sich trägt, die überhaupt erst die Form der Prozedur bestimmen (vgl. 
insgesamt Forst 2000a). Um das zu verstehen, sind zwei Unterscheidun-
gen hilfreich: einmal die Unterscheidung von Prozedur und Prozess (a) 
und zweitens Rawls’ Unterscheidung von drei Formen der prozeduralen 
Gerechtigkeit (procedural justice) bzw. der Verfahrensgerechtigkeit wie 
es in der deutschen Übersetzung heißt (b).  

(a) Unter einem Prozess verstehe ich schlicht, wie es der Duden u.a. 
vorschlägt, einen »sich über eine gewisse Zeit erstreckende[n] Vorgang, 
bei dem etwas (allmählich) entsteht, sich herausbildet« (Duden 2020a). 
Eine Prozedur verweist hingegen auf einen bewusst gelenkten Prozess.35 

Ein Beispiel für einen Prozess wäre also etwa der Prozess des Verliebens 
und ein Beispiel für eine Prozedur die Annahme als Doktorand/in an ei-
nem Fachbereich einer Universität. Für das Verlieben gibt es kein festge-
legtes Skript, was wann zu tun sein sollte. Wenn jemand allerdings als 
Doktorand/in angenommen werden will, sind die Schritte auf diesem Weg 
klar vorgegeben. Für diesen Kontext ist es wichtig, dass im letzteren Fall 
nur als Doktorand/in angenommen wird, wer die notwendigen Schritte 
gegangen ist – und nicht etwa wer nach einem unabhängigen Maßstab ge-
eigneter für das Schreiben einer Doktorarbeit wäre. Daraus zu schließen, 

Sinne – der Kern politischer Rechtfertigung; der ›öffentliche Gebrauch der 
Vernunft‹, der in Kontexten fundamentaler politischer Rechtfertigung gefragt 
ist, darf das grundlegende Recht auf Rechtfertigung und die Kriterien von 
Reziprozität und Allgemeinheit nicht verletzen.« (Forst 2007a: 313) Forst 
ordnet sich selbst jedenfalls m.E. der Strömung des kantischen Konstrukti-
vismus in der Moralphilosophie zu (vgl. Forst 2007a: 80f. und Forst 2008c).

35		 Vgl. Espejos Unterscheidung von »process« und »procedure« (Espejo 2011: 
143f.).

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

dass dieses Verfahren aber in einem pejorativen Sinne bloß prozedural sei, 
wäre vorschnell, weil das Verfahren, welches für die Annahme als Dokto-
rand/in entwickelt wurde, ja selbst auch substanziell bestimmt ist – und 
demnach auch besser oder schlechter bestimmt sein kann.36

(b) Rawls unterscheidet zwischen vollkommener, unvollkommener und 
reiner Verfahrensgerechtigkeit (vgl. Rawls 2012 [1971]: 106). Sowohl bei 
vollkommener als auch bei unvollkommener Verfahrensgerechtigkeit als 
Methode für einen Entscheidungsprozess gibt es ein von dem Verfahren 
unabhängiges erstrebenswertes Ergebnis des Verfahrens oder einen unab-
hängigen Maßstab der Bewertung des Verfahrens. Im Falle vollkomme-
ner Verfahrensgerechtigkeit führt das jeweilige Verfahren immer zu dem 
gewünschten Ergebnis. Im Falle unvollkommener Verfahrensgerechtigkeit 
führt das Verfahren nur »meistens« zu dem erwünschten Ergebnis (Rawls 
2012 [1971]: 107). Im Unterschied zu vollkommener und unvollkomme-
ner Verfahrensgerechtigkeit handelt es sich um reine Verfahrensgerechtig-
keit, »wenn es keinen unabhängigen Maßstab für das richtige Ergebnis 
gibt, sondern nur ein korrektes oder faires Verfahren, das zu einem eben-
so korrekten oder fairen Ergebnis führt, welcher Art es auch sei, sofern 
das Verfahren ordnungsgemäß angewandt wurde.« (Rawls 2012 [1971]: 
107) Zudem ist dieses Verfahren »nur dann fair, wenn es tatsächlich aus-
geführt wurde.« (Rawls 2012 [1971]: 108) Sowohl Rawls’ als auch Forsts 
Vorstellungen von sozialer bzw. politisch-sozialer Gerechtigkeit sind nun 
nach dem Modell reiner Verfahrensgerechtigkeit gebildet. Selbst wenn die 
Rede von reiner Verfahrensgerechtigkeit suggerieren mag, dass es sich im 
pejorativen Sinne hier um eine ›bloß‹ prozedurale Theorie handele, ist dies 
zu relativieren. Bedingung dafür, dass ein Ergebnis, weil es das Ergebnis ei-
nes Verfahrens ist, gerecht oder richtig ist, ist, dass das Verfahren selbst ein 
»korrektes oder faires« (s.o.) ist. Die Beschreibung des qualitativ wertvol-
len Verfahrens ist also selbst, wenn man so will, ein substanzielles Element 
reiner Verfahrensgerechtigkeit. Zudem wird reine Verfahrensgerechtigkeit 
auch noch nicht zu vollkommener und unvollkommener Verfahrensge-
rechtigkeit, wenn sie bestimmte Anwendungsbedingungen neben der kor-
rekten Anwendung der Prozedur voraussetzt.37

 Ich verstehe Forsts normativen Gerechtigkeitsbegriff also im Sinne von 
Rawls’ reiner Verfahrensgerechtigkeit als prozedural. Das ist allerdings 
nicht gleichbedeutend damit, dass dieser Gerechtigkeitsbegriff keinen 
normativen Mehrwert hat, bloß prozedural sei und einfach einen irgend-
wie gearteten Prozess normativ auszeichne. 

36		 Um Verwirrungen vorzubeugen, soll klargestellt sein, dass ein Gerichtspro-
zess in meiner vorgeschlagenen Terminologie ein (paradigmatisches) Beispiel 
für eine Prozedur ist.

37		 So schreibt Rawls: »Nur vor dem Hintergrund einer gerechten Grundstruk-
tur […] kann es das nötige Verfahren geben.« (Rawls 2012 [1971]: 108)

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

6.2.2 Die Kriterien für gute Rechtfertigungen: Reziprozität  
und Allgemeinheit 

Wie in der Einleitung zu Teil II erwähnt, versteht Forst die Vernunft ge-
nerell und die praktische Vernunft speziell als rechtfertigende Vernunft. 
In verschiedenen Kontexten gibt es aber unterschiedliche Kriterien da-
für, was eine gute Rechtfertigung ausmacht. In seinem Buch Kontexte 
der Gerechtigkeit unterscheidet Forst zwischen vier praktischen Kon-
texten, dem politischen, dem rechtlichen, dem ethischen und dem mo-
ralischen. Eine gute Rechtfertigung im Bereich des ethischen weist sich 
dadurch aus, dass sie sich auf die gemeinsame Identität der partikula-
ren Gemeinschaft beruft (siehe 6.1 ii.). In moralischen Kontexten ist eine 
gute Rechtfertigung eine, die den Kriterien der Reziprozität und Allge-
meinheit entspricht, wobei die relevante Bezugsgruppe von Betroffe-
nen die gesamte Menschheit ist. Politische und rechtliche Kontexte sind 
was die Extension betrifft gleich. In politischen und rechtlichen Kon-
texten ist eine gute Rechtfertigung eine, die sich bezogen auf die rele-
vante begrenzte Allgemeinheit auf reziprok-allgemeine Gründe stützt.38 

Die Kontexte von Recht und Politik betonen jeweils ein Verhältnis des 
Individuums zu einer gerechtfertigten Norm: der Kontext des Rechts die 
Rolle des Adressaten von geltenden, gerechtfertigten Normen, der Kon-
text der Politik die Rolle der Autorenschaft von gerechtfertigten Normen. 
Der Begriff der Gerechtigkeit bezieht sich auf eine soziale Ordnung, die 
mit guten Gründen zu rechtfertigen ist. Da es überhaupt nur möglich ist, 
herauszufinden, was gute Gründe sind, in einem sozialen Kontext, in dem 
es Verfahren der Rechtfertigung gibt, muss eine soziale Ordnung, die mit 
guten Gründen gerechtfertigt ist, selbst eine Grundstruktur der Rechtfer-
tigung aufweisen (vgl. zu dieser konstruktiven Forderung von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie das Ende von Unterkapitel 6.1). Gibt es eine solche, ist 
die Gesellschaft nach Forst fundamental gerecht. In anderen Worten ist 
in einer fundamental gerechten Gesellschaft die »Rechtfertigungsmacht« 
(Forst 2007a: 283) von Individuen gleichmäßig verteilt. Wenn die restli-
chen Bestandteile der Gesellschaft (neben der Grundstruktur der Rechtfer-
tigung) auch gerechtfertigt sind, dann ist die Gesellschaft maximal gerecht.  

Die Kriterien für gute Rechtfertigungen sowie die Betonung des Be-
griffs der Rechtfertigung überhaupt tauchen bei Forst zunächst in dem 
zweiten Kapitel »II. Die ethische Neutralität des Rechts« (S. 55–142) 
und zwar im ersten Unterkapitel »Liberalismus und Neutralität« (II.1) in 
Kontexte der Gerechtigkeit auf. Habe ich oben bereits die Definition der 
Kriterien für Reziprozität und Allgemeinheit erläutert, möchte ich hier et-
was genauer auf deren Genese in Forsts Werk eingehen. In diesem zweiten 

38		 Oben habe ich bereits Skepsis an dieser Trennung von unbegrenzter und be-
grenzter Allgemeinheit angemeldet (vgl. 6.1. ii).

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

Kapitel aus Kontexte der Gerechtigkeit wird ein Vorwurf des Kommuni-
tarismus am Liberalismus diskutiert. Das Merkmal des Liberalismus, das 
hier im Zentrum der Kritik steht, ist die Idee, dass der Staat und staat-
lich sanktionierte Gesetze neutral gegenüber unterschiedlichen Lebensfor-
men sein und Bürger/innen somit als abstrakte Rechtspersonen adressieren 
sollte. Die Stoßrichtung der kommunitaristischen Kritik sei, so Forst, der 
Verdacht, dass die ›neutralen‹ Normen selbst Ausdruck einer spezifischen 
Vorstellung des guten Lebens seien. Im ersten Unterkapitel von II erläutert 
Forst die Grundidee liberaler Neutralität und unterscheidet zwischen drei 
verschiedenen Rechtfertigungen für Neutralität, der »individualistisch[en], 
[der] pluralistisch[en] und [der] prozeduralistisch[en]« (Forst 1996: 57). 
Dworkin fungiert als zeitgenössischer Gewährsmann für die individualis-
tische Rechtfertigung, Bruce Ackerman für die pluralistische und Charles 
Larmore für die prozeduralistische. Hier möchte ich nun Forsts Darstel-
lung und Kritik dieser Ansätze nicht wiedergeben, sondern nur seine ei-
gene Rechtfertigung für den »Grundsatz der liberalen Neutralität – daß 
umstrittene ethische Werte nicht Grundlage allgemeiner Normen sein dür-
fen« (Forst 1996: 63f.) erläutern, die er im Anschluss an Thomas Scanlon 
und insbesondere Thomas Nagel entwickelt. Von Nagel stammen die Kri-
terien der »Gegenseitigkeit« und »Allgemeinheit«, die für Forsts Arbeiten, 
wenn auch in umgedeuteter Form, von zentraler Wichtigkeit sind (Forst 
1996: 64, vgl. Nagel 1987). Diese Kriterien ließen sich, laut Forst, auch 
bei Rawls finden (vgl. Forst 1996: 75). In Auseinandersetzung mit Rawls 
schreibt Forst bzgl. der Theorie der Gerechtigkeit zudem: »Es geht […] 
um die Möglichkeit einer gemeinsamen normativen Basis in einer demo-
kratischen Gesellschaft und ihr Verhältnis zu ethischen Konzeptionen; im 
Kern also um das Problem der Rechtfertigung allgemeiner Normen […].« 
(Forst 1996: 70f.) Das scheint mir, obwohl Forst hier auf Rawls Bezug 
nimmt, eine treffende Beschreibung dessen zu sein was Forsts philosophi-
sches Kerninteresse ist. Dass in diesem Kontext (der Debatte um ›Neutra-
lität‹) der Rechtfertigungsbegriff stark betont wird und die Kriterien der 
Reziprozität und Allgemeinheit das erste Mal aufkommen, scheint mir 
vielsagend zu sein. Auch wenn Forst in seinen Arbeiten neben dem poli-
tisch-sozialen bzw. rechtlichen Kontext auch den der Moral und Ethik in 
den Blick nimmt und manchmal auch Fragen der theoretischen Philoso-
phie streift (vgl. Einleitung zu Teil II), ist sein Ansatz, meinem Verständ-
nis nach, von Beginn an vor allem auf die Frage ausgerichtet, wie man 
im Kontext von einem gesellschaftlichen Pluralismus allgemeine (Rechts)
Normen angemessen rechtfertigen kann. Das passt auch zu meinem Vor-
schlag, dass man letztlich die Kontexte der Rechtfertigung zu zweien, ei-
nem gerechtigkeitsrelevanten und gerechtigkeitsirrelevanten, reduzieren 
kann (vgl. 6.1 ii. und 6.5).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

6.2.3 Ebenen der Moralbegründung 

Forst unterscheidet in seinen Arbeiten an zwei Stellen zwischen drei Ebe-
nen der Moralbegründung (vgl. Forst 2007a: 39 und Forst 1996: 303)39. 
Die ersten beiden Ebenen beider Stellen decken sich, während sich die 
dritte Ebene unterscheidet. Insgesamt gibt es also eigentlich vier Moral-
begründungsebenen. Ich fasse beide Darstellungen von Forst hier sche-
matisch in einer zusammen, wobei ich bezüglich der ersten Ebene bin-
nendifferenziere, um somit dann alle vier Ebenen einzufangen:

 

39		 Bei der 2007er Stelle handelt es sich um eine Stelle aus dem ersten Aufsatz 
»Praktische Vernunft und rechtfertigende Gründe. Zur Begründung der Mo-
ral« aus Forsts Aufsatzsammlung das Das Recht auf Rechtfertigung. Ele-
mente einer konstruktivistischen Theorie der Gerechtigkeit (2007). Zuerst 
erschienen ist der Aufsatz in: Gosepath 1999.

1. Wie und warum moralisch sein?

1.1 	 Wie moralisch sein? (»Wie«) 
	 Das »Prinzip reziprok-allgemeiner Rechtfertigung« (Forst 2007a: 36) 

berücksichtigen:
	 Dem Recht auf Rechtfertigung der anderen gerecht werden, indem 

ich meine Pflicht zur Rechtfertigung einlöse, d.h. moralisch relevan-
te Handlungen (bzw. solche, die Fragen fundamentaler Gerechtigkeit 
betreffen) vor Betroffenen mit Gründen, die vor den Kriterien der Re-
ziprozität und Allgemeinheit bestehen können, rechtfertige(n kann). 

	 Definition der Kriterien: »Reziprozität heißt, dass niemand seinem 
Gegenüber bestimmte Forderungen verwehren darf, die er oder sie 
selbst erhebt (Reziprozität der Inhalte), und dass niemand anderen 
die eigenen Wertvorstellungen und Interessen einfachhin unterstel-
len darf […] (Reziprozität der Gründe). Allgemeinheit bedeutet […], 
dass Gründe für allgemein geltende, grundlegende Normen unter al-
len Betroffenen teilbar sein müssen.« (Forst 2007a: 15) 

1.2 	 Warum (überhaupt) moralisch sein / sich als moralische Person ver-
stehen? (»Dass«)

	 »[P]raktische Einsicht zweiter Ordnung« (Forst 2007a: 65) 
	 [»›höherstufige[r] Internalismus‹« (Forst 2007a: 59)]

2. Welche moralischen Normen (bzw. Normen fundamentaler Gerechtigkeit) 
sind gerechtfertigt?
Diejenigen, die ›gut‹ gerechtfertigt sind / den Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit standhalten.

3. Warum moralisch handeln? 
Weil es ›gut‹ gerechtfertigt ist: »Die Einsicht [erster Ordnung, E.N.] in recht-
fertigende Gründe führt bei praktisch-vernünftigen Personen zu der Absicht, 
ihnen gemäß zu handeln.« (Forst 2007a: 49)
[(einfacher) Internalismus]

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

Die Antwort auf die erste Teilfrage, wie moralisch sein (1.1), liegt für 
Forst in seinem Rechtfertigungsprinzip40. Wer moralisch handelt, folgt 
dem Rechtfertigungsprinzip, sie oder er berücksichtigt das Recht auf 
Rechtfertigung anderer Individuen, in dem sie oder er ihre/seine Pflicht 
zur Rechtfertigung einlöst, d.h. alle ihre/seine moralisch relevanten 
Handlungen gegenüber Betroffenen mit guten Gründen rechtfertigt oder 
rechtfertigen kann. Gute Gründe sind dabei solche, die vor den Kriterien 
der Reziprozität und Allgemeinheit bestehen können. Wichtig ist, dass 
die Antwort auf ›wie moralisch sein‹ sich nicht in einem Verweis auf das 
Recht auf Rechtfertigung erschöpft, sondern mit einer Pflicht zur Recht-
fertigung einhergeht. Das mag den Leser/innen von Forsts Schriften nicht 
immer auf den ersten Blick präsent sein, insofern etwa eines seiner Bü-
cher Das Recht auf Rechtfertigung heißt. Die zweite Teilfrage der ersten 
Ebene der Moralbegründung (1.2) lautet ›warum moralisch sein‹. Hier 
geht es um das grundsätzliche Motiv, überhaupt – nicht bezogen auf eine 
konkrete Handlungsalternative (das wäre Ebene 3) – moralisch zu han-
deln. Das geht über die Teilfrage 1.1, was es hieße, moralisch zu handeln, 
hinaus. In Forsts Perspektive ist es so, dass Menschen, die grundsätzlich 
moralisch handeln – sich als moralisch handelnde Personen verstehen – 
dies aufgrund einer von ihm so genannten »praktischen Einsicht zweiter 
Ordnung« tun. Diese Einsicht steht für die Anerkennung eines anderen 
Menschen als einem Menschen, dem gegenüber ich mich moralisch ver-
antwortlich verhalten muss. Darauf gehe ich in Kapitel 7 genauer ein. 
An dieser Stelle zeigt sich auch Forsts Abgrenzung von Habermas’ Ver-
nunftbegriff (vgl. Einleitung zu II).

Auf der hier als zweiter Ebene aufgeführten Ebene der Moralbegrün-
dung geht es um eine Antwort auf die Frage, welche Normen als mora-
lische Normen gerechtfertigt sind. Für Forst sind das genau die Normen, 
die sich mit reziprok-allgemeinen Gründen rechtfertigen lassen. 

Bei der dritten Ebene geht es um die Frage, wieso jemand in einer 
konkreten Handlungssituation die moralische Handlungsalternative der 
nicht-moralischen vorzieht. Forst vertritt hier eine internalistische Posi-
tion in der Debatte um moralische Motivation. Jemand entscheide sich 
dafür, moralisch zu handeln, sei motiviert zu der moralischen Handlung, 
schon wenn sie oder er eingesehen habe, dass dies die moralische Hand-
lungsalternative ist. Hiermit vertritt Forst gewissermaßen auch eine de-
skriptive handlungstheoretische Position, die besagt, dass die Gründe – 
seien dies moralische oder nicht moralische – einer Person intrinsisch 
mit ihren Handlungen verknüpft seien (vgl. 6.3.1). Forst verhandelt diese 

40		 Hiermit ist das »Prinzip reziprok-allgemeiner Rechtfertigung« gemeint (sie-
he Kasten), d.h. das Rechtfertigungsprinzip (als Prinzip der praktischen Ver-
nunft, Forst 2007a: 32) in seiner spezifizierten Form für den Kontext der 
Moral bzw. fundamentaler Gerechtigkeit.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

›Moralbegründungsebene‹ in Kontexte der Gerechtigkeit (1996) stärker 
bezogen auf die normative Frage, warum Menschen zu moralischem 
Handeln motiviert sind (vgl. Forst 1996: 303), während er in Recht auf 
Rechtfertigung (2007) eine allgemeinere, vor allem deskriptive hand-
lungstheoretische Perspektive in den Blick nimmt und seine Diskussion 
um »§4. Gründe und Motive« (Forst 2007a: 40–53) auch gar nicht mehr 
unter Fragen der Moralbegründung fasst (vgl. 6.3.1). 

Die höherstufige (Ebene 1, vgl. Kapitel 7) sowie einfache (Ebene 3) 
internalistische Position Forsts ist entscheidend in Bezug auf seine Ab-
grenzung von der Position Habermas’ hinsichtlich des Verständnisses 
(praktischer) Vernunft (vgl. Einleitung zu II). Bezogen auf den einfachen 
Internalismus (vgl. 6.3.1) heißt das, dass es für Forst moralische Grün-
de sein müssen, die zu moralischem Handeln motivieren können müs-
sen und nicht motivationale ethische Gründe, die zu einer moralischen 
Rechtfertigung hinzukommen müssen, damit sie handlungsleitend wird 
(vgl. Forst 2008c: 134).41

6.3 Rechtfertigung als deskriptiver Begriff

Im ersten Unterkapitel dieses Kapitels (6.1) ging es darum zu verstehen, 
welche Frage es ist, auf die Forsts Gerechtigkeitstheorie eine Antwort 
bietet. Ich habe vorgeschlagen, diese Frage folgendermaßen zu fassen: Ist 
diese soziale Relation x gerecht? Um diese Frage zu beantworten, muss 
zunächst die Teilfrage ›Ist x eine soziale Relation?‹ beantwortet wer-
den. Für Forst ist, wie oben bereits erwähnt, eine soziale Relation eine 
Rechtfertigungsrelation. Forst vertritt demnach neben einer normativen 
Theorie der Rechtfertigung (6.2) auch eine deskriptive Rechtfertigungs-
theorie. Sie besagt, dass sich soziale Relationen am besten als Rechtfer-
tigungsrelationen beschreiben und verstehen lassen. Damit verbunden 
wird auch der soziale Kontext, in dem eine individuelle Handlung oder 
ein individuelles Urteil stattfindet, als Rechtfertigungsrelation gesehen. 
In diesem Unterkapitel (6.3) soll dieser deskriptive Rechtfertigungsbe-
griff Forsts näher beleuchtet werden. Insbesondere seit seinem Buch Kri-
tik der Rechtfertigungsverhältnisse. Perspektiven einer kritischen The-
orie der Politik (2011) rückt Forst die deskriptive Komponente seiner 
rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeitstheorie stärker ins Zent-
rum seiner Arbeit. Forsts Ansätze einer »Soziologie der Rechtfertigung« 
(Forst 2015a: 26) arbeitet er insbesondere in seinem Aufsatz »Noumen-
ale Macht« (Forst 2015a: 58–81) aus, der zunächst 2015 in englischer 

41		 Vgl. zur Frage und Lösung des Motivationsproblems bei Habermas: Loh-
mann 2009: 83f. Siehe zum Motivationsproblem bei Habermas und einer 
diesbezüglichen Erwähnung Forsts auch: Menke 2017a: 53.

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

Sprache in The Journal for Political Philosophy erschien. Ich möchte 
hier, entgegen Forsts expliziten Aussagen, den Vorschlag machen, dass 
sich sein deskriptiver Rechtfertigungsbegriff in zwei Dimensionen teilt: 
einen handlungstheoretischen und einen sozialtheoretischen. Das Unter-
kapitel gliedert sich dementsprechend in zwei Teile. Obwohl die hand-
lungs- und sozialtheoretische Seite des deskriptiven Rechtfertigungsbe-
griffs eng zusammenhängen, behandelt Forst in den späteren Texten (ab 
2011) die sozialtheoretische Komponente mehr oder weniger getrennt 
von der handlungstheoretischen. Die handlungstheoretische Dimension 
nennt Forst nicht selbst so, aber ich möchte zeigen, dass sie sich impli-
zit in seinen früheren Arbeiten, insbesondere in Kontexte der Gerechtig-
keit (1994) und Recht auf Rechtfertigung (2007), findet und man diese 
mit den späteren explizit sozialtheoretischen Ausführungen zu einem de-
skriptiven Begriff der Rechtfertigung verbinden kann.42 

6.3.1 Die handlungstheoretische Dimension  
des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs 

Zugang zu der handlungstheoretischen Dimension des deskriptiven 
Rechtfertigungsbegriffs findet man über die dritte Ebene der Moral-
begründung, die ich in Unterkapitel 6.2.3 dargestellt habe. Auf dieser 
Ebene stellt sich die Frage, warum Individuen in konkreten Situatio-
nen moralisch handeln, d.h. die moralische Handlungsalternative un-
ter verschiedenen Handlungsalternativen wählen. Forsts Antwort war, 
dass moralisch handelnde Individuen entsprechend handeln, weil sie 
die Gründe für die moralische Handlung eingesehen haben bzw. ein-
sehen: »Die Einsicht in rechtfertigende Gründe führt bei praktisch-ver-
nünftigen Personen zu der Absicht, ihnen gemäß zu handeln.« (Forst 
2007a: 49) Personen wählen also die moralische Handlungsalternati-
ve, weil sie sie als die moralische erkennen. Die Einsicht in die Tatsa-
che, dass eine Handlungsalternative die moralisch richtige ist, ist also 
selbst handlungsmotivierend. Darin steckt auch die deskriptive These, 
dass handelnde Individuen stets durch Gründe motiviert sind, und diese 
Gründe können eben auch die richtigen moralischen Gründe sein. Ausge-
hend von Forsts späteren Arbeiten verstehe ich ihn gerade nicht so, dass 
Handlungssubjekte nur durch moralische Gründe motiviert sein kön-
nen, sondern dass sie durch jegliche Gründe motiviert werden, die ihnen 

42		 Eine Fußnote aus dem Aufsatz »Noumenale Macht« kann man so inter-
pretieren, dass Forst hier explizit die handlungstheoretische Frage danach, 
wie (gute) Gründe ein Individuum zum Handeln bewegen, ausblendet: »Ich 
klammere im Folgenden die Frage aus, ob und inwiefern man über sich 
selbst Macht ausüben kann.« (Forst 2015a: 66, Fn. 16)

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

subjektiv einsichtig sind, was aber noch nicht heißt, dass diese auch mo-
ralisch richtig sind (vgl. Forst 1996: 373). Forst vertritt demnach sowohl 
einen moralischen43 als auch einen handlungstheoretischen Internalis-
mus, der besagt, dass aus einer beschreibenden bzw. erklärenden44 Per
spektive ›Gründe‹ entscheidend dafür sind, zu verstehen, warum jemand 
wie handelt bzw. gehandelt hat45 (vgl. Forst 1996: 372–377). Gründe, 
ob moralische oder nicht, sind intern mit der Handlungsmotivation, ih-
nen gemäß zu handeln, verbunden. Für moralische Gründe heißt dies, 
dass sie zwar intersubjektiv moralisch rechtfertigbar sein müssen (vgl. 
6.2), sie aber gleichwohl immer auch subjektiv einsichtig gemacht wer-
den können müssen, »›jemeinige‹ Gründe« sein müssen, um schließlich 
auch subjektiv motivierend sein zu können (Forst 1996: 303f.). Das 
heißt, dass moralische Handlungen sowohl durch moralische Gründe 
erklärt (A hat die moralische Handlung y vollzogen, weil A den morali-
schen Grund x eingesehen hat) als auch durch sie angemessen gerecht-
fertigt werden können (A hat wegen x durch die Handlung y moralisch 
richtig gehandelt). Moralische Gründe rechtfertigen also normativ und 
beschreiben bzw. erklären, wie moralische Handlungen zustande kom-
men (vgl. Forst 1996: 373). Gründe schlechthin können im deskriptiven 
Sinne auch Handlungen erklären, aber solange ihre moralische Quali-
tät nicht ausgewiesen ist, sind sie noch keine angemessenen rechtferti-
genden46 Gründe.  

Aber was sind überhaupt Gründe für Forst? Wie verhalten sie sich 
zum Begriff der Rechtfertigung? Und in welchem Verhältnis stehen 
Rechtfertigungen und Gründe zu Handlungen, Urteilen und Normen 
(bzw. Normbegründung und -anwendung)? 

Zur ersten Frage ist zu sagen, dass Forst einen breiten Begriff von 
Gründen annimmt und sie als basal gegenüber »Interessen oder Wün-
schen« (Forst 2015a: 68) ansieht. In diesem breiten Verständnis des-
sen, was einen ›Grund‹ ausmacht, wäre beispielsweise auch die Tatsa-
che, dass mir jemand als Drohung eine Pistole an die Schläfe hält, als 

43		 Internalismus ist dann eine Position in der Debatte um die Frage danach, 
was zu moralischem Handeln motiviert, die einer externalistischen Position 
entgegensteht. Vgl. den Abschnitt »3.2 Internalism vs. Externalism« in: Ro-
sati 2016: 17–28.

44		 Die erklärende Dimension deutet Forst an dieser Stelle an: Forst 1996: 373.
45		 Vgl. zur Debatte um einen deskriptiven/explanatorischen Internalismus in 

der Handlungstheorie: Finlay und Schroeder 2017.
46		 In Kontexte der Gerechtigkeit verwendet Forst den Begriff der Rechtferti-

gung noch normativ in dem Sinne, dass eine gerechtfertigte Handlung eine 
gute oder angemessene Handlung ist (vgl. Forst 1996: 373). Später verwen-
det er explizit einen normativ neutralen Rechtfertigungsbegriff. Um Ver-
wirrung zu vermeiden, verwende ich durchgängig den normativ neutralen 
Rechtfertigungsbegriff. 

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

Grund anzusehen.47 Basaler als Interessen oder Wünsche sind Gründe, 
weil Forst meint, hinter jeder Präferenz stehe noch ein Grund. Selbst hin-
ter der scheinbar keiner Begründung bedürfenden ›Präferenz‹, essen zu 
wollen, stehe, laut Forst, noch ein ›Grund‹. Man könne sich mit guten 
Gründen dafür oder eben dagegen entscheiden, dieser Präferenz Rech-
nung zu tragen; sie sei nicht unantastbar. Nur wenn man dies erkenne, 
sei es überhaupt möglich, politische Protestformen wie den Hungerstreik 
angemessen zu verstehen (vgl. Allen, Forst und Haugaard 2014: 30).48 

Zur zweiten Frage ist zu sagen, dass Forst Gründe und Rechtfertigun-
gen oft scheinbar synonym gebraucht. Eine übliche Unterscheidung zwi-
schen Gründen und Rechtfertigungen, nämlich, dass Rechtfertigungen 
immer schon ›gute Gründe‹ sind, steht Forst wegen seines neutralen Ver-
ständnisses des Rechtfertigungsbegriffs nicht zur Verfügung. Eine mög-
liche Art und Weise, Grund und Rechtfertigung bei Forst zu unterschei-
den, wäre, eine Rechtfertigung gewissermaßen als ›Grund in Aktion‹ zu 
begreifen. Eine Rechtfertigung ist einerseits immer bezogen auf ein ›zu 
Rechtfertigendes‹, etwa eine Handlung oder Institution, und wird an-
dererseits aus einer bestimmten Perspektive hervorgebracht. Ein Grund 
hätte dann womöglich ein weniger direktes Verhältnis zu der Person, die 
ihn ins Spiel bringt oder vertritt, und zu der Sache, die er begründet. So 
kann man allgemein von ›religiösen Gründen‹ sprechen, wobei es schwer 
fällt von einer ›religiösen Rechtfertigung‹ zu sprechen, ohne die Nachfra-
ge zu provozieren, was denn von wem gerechtfertigt werden soll. 

In Bezug auf die dritte Frage möchte ich vorschlagen, dass man das 
Verhältnis von Rechtfertigung, Handlung, Urteil und Norm (Begrün-
dung und Anwendung) bei Forst folgendermaßen verstehen kann:49 

Zunächst muss bei der Bestimmung des Verhältnisses von Rechtfer-
tigung, Handlung, Urteil und Norm auf das Verhältnis zwischen dem 

47		 Möllers ist gegenüber Forsts sehr breitem Verständnis von Gründen skep-
tisch: »Doch dürfte ein Verständnis des Handlungsgrundes, das zugleich 
eine Drohung mit einer Pistole, Schmerz, einen Akt der Verführung, Hunger, 
ein richtiges Argument und ein gut vorgetragenes falsches Argument um-
fasst, keinen nennenswerten Beschreibungswert bieten.« (Möllers 2015: 52)

48	 	Aufgrund dieses weiten Verständnisses von Handlungsgründen unterläuft 
Forst Habermas’ Unterscheidung von kommunikativem und strategischem 
Handeln: Während für Forst – anders als für Habermas – alle Handlungen 
letztlich auf Gründen (und nicht auf Interessen etwa) beruhen, sind diese 
Handlungsgründe wohl nicht alle als verständigungsorientiert in Habermas’ 
Sinne zu verstehen. Dieser Vergleich von Habermas’ und Forsts Handlungs-
verständnis ließe sich noch weiter untersuchen und mit einem Vergleich ih-
rer Macht- und Gesellschaftsverständnisse verbinden. Vgl. 8.4.

49		 Ich gehe hier von Forsts Ausführungen in Kapitel V.2 von Kontexte der 
Gerechtigkeit aus. Das Kapitel V. heißt »Kontexte der Gerechtigkeit« und 
das Unterkapitel 2 »Kontexte der Rechtfertigung«. Das Unterkapitel ist 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

rechtlichen und dem moralischen Kontext eingegangen werden. Zen
tral ist für Forsts Analyse, dass eine angemessene Handlung im Kontext 
des Rechts lediglich relativ zum geltenden Recht beurteilt werden muss. 
Das heißt, dass eine Handlung hier nicht anhand der Kriterien von Re-
ziprozität und Allgemeinheit beurteilt wird, sondern relativ zu Normen 
des geltenden Rechts. Zudem muss eine rechtsgemäße Handlung keine 
intrinsisch motivierte Handlung sein, sondern darf dadurch motiviert 
sein, die Sanktionen vermeiden zu wollen, die ein Rechtsbruch zur Folge 
hätte (vgl. Forst 1996: 396). Da die Richtigkeit der Geltung von Recht 
für Forst aber mithilfe der Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit 
(moralischer Kontext bzw. Kontext fundamentaler Gerechtigkeit) hin-
terfragt werden kann, sind diese beiden Merkmale der rechtlich ange-
messenen Handlung nur bedingt wichtig. Die beiden Merkmale waren 
die Beurteilung anhand von geltenden Rechtsnormen und dass die Mo-
tivation, rechtsgemäß zu handeln, nicht intrinsisch sein muss. Bei der Be-
schreibung des Verhältnisses von Rechtfertigung, Handlung, Urteil und 
Norm lasse ich die Differenz zwischen Recht und Moral also außen vor, 
d.h., ich beziehe mich nur auf Forsts Ausführungen bzgl. dieser Verhält-
nisse im Kontext der Moral (vgl. Forst 1996: 402–407). Letztlich ist alles 
Handeln nämlich eines, das sich auf seine Gültigkeit (ob die rechtliche, 
politische oder ethische) und schlussendlich seine moralische Gültigkeit 
(d.h. der Gültigkeit nach den Kriterien der Reziprozität und Allgemein-
heit) hin befragen lässt.

Für Forst lassen sich die Begründung einer (moralischen) Norm auf 
der einen Seite und die Rechtfertigung einer Handlung, die Anwendung 
einer Norm auf einen konkreten Fall bzw. die Beurteilung der morali-
schen Qualität einer konkreten Handlung, auf der anderen Seite nicht 
strikt voneinander trennen. Hiermit schließt sich Forst im Gegensatz 
zu Habermas und Klaus Günther einer Position von Albrecht Well-
mer innerhalb der Diskursethik an (vgl. Forst 1996: 403f. Fn. 16; Forst 
2007a: 34 und Forst 2015c: 825, 830). Dass sich die Begründung und 
Anwendung einer moralischen Norm nicht strikt trennen lassen, liegt 
für Forst an den normativen Kriterien für moralisches Handeln, Rezi-
prozität und Allgemeinheit. Das Kriterium der Allgemeinheit zeigt näm-
lich die jeweils situationstranszendierende Gültigkeit einer konkreten 
moralischen Handlung an, während das Kriterium der Reziprozität auf 
die involvierten Interessen und Meinungen aller konkret Betroffenen 
Bezug nimmt. Wenn eine Person ihre Handlungen in einer konkreten 

wiederum in zwei Teile geteilt: »A. Probleme der Moraltheorie« und »B. 
Praktische Rechtfertigung und Autonomie«. A und B haben jeweils vier 
Unterabschnitte, die den vier »Kontexten« entsprechen, die das Buch un-
tersucht. Ich beziehe mich insbesondere auf den Unterabschnitt zu Recht 
und Moral aus B.

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Situation angemessen rechtfertigt, muss sie also immer sowohl die kon-
krete Situation (Reziprozität) als auch allgemein rechtfertigbare Nor-
men im Blick haben (Allgemeinheit). Das heißt aber auch, dass allge-
meine Normen sich in Anbetracht von (neuen) konkreten Situationen 
verändern können müssen (weil sie aufgrund dieser konkreten Erfah-
rung nicht mehr rechtfertigbar sind) und dass konkrete Situationen nie 
ohne Blick auf allgemeine Normen angemessen gerechtfertigt werden 
können: »Sie [die Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit] verklam-
mern [also, E.N.] Begründung und Anwendung im Begriff der Rechtfer-
tigung« (Forst 1996: 405). 

An dieser Stelle wird der Übergang zu Forsts sozialtheoretischer Per
spektive sichtbar: Individuen handeln in sozialen Kontexten, ihre Hand-
lungen rechtfertigen sie in Bezug auf übersubjektive Normen. Diese Nor-
men können wiederum von anderen hinterfragt werden (aufgrund von 
anderen Normen oder konkreten Situationsdeutungen). Sobald jemand 
handelt, liegt irgendeine Rechtfertigung vor, die schlussendlich auf eine 
moralische Rechtfertigung verweist, welche (weil sie sich an den Krite-
rien von Reziprozität und Allgemeinheit bemisst) sowohl die Dimensi-
onen der Begründung- und Anwendung von Normen als auch die der 
Handlungsbeschreibung bzw. -erklärung und der Handlungsbeurteilung 
enthält. Die Basiseinheit des Sozialen sind für Forst daher Rechtferti-
gungen.50 

6.3.2 Die sozialtheoretische Dimension  
des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

Der Fokus von Forsts Arbeiten liegt wie beschrieben seit Kritik der 
Rechtfertigungsverhältnisse (2011) stärker auch auf dem deskriptiven, 
insbesondere sozialtheoretischen Begriff der Rechtfertigung. Gleich-
wohl finden sich bereits in Recht auf Rechtfertigung (2007) Ansätze 
seiner Sozialtheorie der Rechtfertigung bzw. seiner Theorie der Macht 
(insb. Einleitung und Kapitel 8 »Soziale Gerechtigkeit, Rechtfertigung 
und Macht«). Der Übergang von seinen normativen Überlegungen zu 
den stärker deskriptiven lässt sich über Forsts Konzept fundamenta-
ler Gerechtigkeit beschreiben. In einer fundamental gerechten Gesell-
schaft gibt es eine Grundstruktur der Rechtfertigung, die jeder und je-
dem gleiche Rechtfertigungsmacht zugesteht, d.h. ›gleich viel‹ Macht, die 

50		 Möllers Projekt in Die Möglichkeit der Normen ist der Idee, Rechtferti-
gungen als Basiseinheit des Sozialen zu verstehen, diametral entgegensetzt. 
Möllers will gerade das Normative, insofern es keinen oder keinen unmit-
telbaren Bezug auf die Rechtfertigungsebene hat, in den Blick bekommen. 
So verstandene Normativität sei konstitutiv für das Soziale. Vgl. Möllers 
2015: 15, 23. 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

gesellschaftlichen Verhältnisse mitzugestalten. Um überhaupt feststellen 
zu können, ob fundamentale Gerechtigkeit gegeben ist und inwiefern ge-
nau sie ggf. verletzt ist, bedarf es einer »kritische[n] Theorie der Recht-
fertigungsverhältnisse« (Forst 2007a: 14, vgl. 281). Eine solche kritische 
Theorie der Rechtfertigungsverhältnisse muss, so Forst in der Einleitung 
von Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse (2011), fünf wesentliche Auf-
gaben erfüllen (vgl. Forst 2011: 20f.)51: die Aufgabe

1.	 einer Gesellschaftsanalyse, d.h. das Beschreiben aller sozialen Ver-
hältnisse (egal ob institutionalisiert oder nicht), die nicht den Krite-
rien der Reziprozität und Allgemeinheit standhalten

2.	 einer diskurstheoretischen und ggf. genealogischen Kritik der fal-
schen und ggf. ideologischen Rechtfertigungen der fundamental un-
gerechten sozialen Verhältnisse 

3.	 a) einer orientierenden (nicht vorgebenden) Analyse von Möglich-
keiten, wie anstelle der analysierten ungerechten sozialen Verhält-
nisse in dem gegebenen Kontext eine Grundstruktur der Rechtfer-
tigung etabliert werden könnte b) damit zusammenhängend einer 
Analyse der Frage, wer die Betroffenen der ungerechten sozialen 
Verhältnisse sind52 

4.	 einer Erklärung dafür, warum es im gegebenen Kontext bisher kei-
ne Rechtfertigungsstrukturen gibt bzw. warum diese unwirksam ge-
blieben sind. Dafür sind »historische und gesellschaftsanalytische 
Perspektiven essenziell« (21)

5.	 die eigenen Maßstäbe für die Kritik von bestehenden Verhältnissen 
explizieren zu können und dabei auch »blinde Flecken« (21) dieser 
Maßstäbe selbst reflexiv in den Blick zu bekommen

Diese fünf Aufgaben einer kritischen Theorie der Rechtfertigungsver-
hältnisse schließen nun sowohl eher beschreibende bzw. erklärende als 
auch eher normative, dabei sowohl kritische als auch kreative, Aufga-
ben ein. An dieser Stelle interessieren mich vor allem die Aufgaben, die 
eher dem ersten Typ (beschreibend/erklärend) zuzuordnen sind; dazu 
zähle ich 1., m.E. 2., 3b) und 4. Aufgabe 3a) wird in Ansätzen in Kapi-
tel 8 und im Ausblick der Arbeit thematisiert, ließe sich vollends aber 
nur in Bezug auf einen konkreten Ungerechtigkeitskontext bearbeiten, 
für den konkrete Mindestbedingungen für eine gerechte Grundstruktur 
der Rechtfertigung vorgeschlagen werden könnten. Der gesamte Teil III 
(im Anschluss an 6.5, 7 und 8) des vorliegenden Buches stellt den Ver-
such dar, einen blinden Fleck (Aufgabe 5) der Kriterien von Reziprozität 
und Allgemeinheit auszuweisen (vgl. auch 1.2). Im Schluss (12) denke ich 

51		 Vgl. Forst 2015a: 32f.
52		 Vgl. 6.1, darin insb. iii. und 6.5.

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

über Möglichkeiten, wie diesem blinden Fleck begegnet werden könn-
te, nach. Für die eher deskriptiven Aufgaben stellt Forsts Machttheo-
rie den theoretischen Rahmen bereit. In der Einleitung von Kritik der 
Rechtfertigungsverhältnisse folgt auf die Nennung der gerade referierten 
fünf Aufgaben ein Abschnitt »Intelligible Macht«. Dieser Abschnitt stellt 
eine kurze Version des bis dato nur auf Englisch erschienenen Aufsat-
zes »Noumenal Power« bzw. »Noumenale Macht« dar, dessen Rekons-
truktion ich nun nach drei Vorbemerkungen (a, b, c) aufnehmen werde: 

(a) Wie schon in der Einleitung zu Teil II erwähnt, ist es wichtig, dass 
Forst sein sozialtheoretisches Programm als Gegenvorschlag zu Haber-
mas’ Theorie des kommunikativen Handelns entwirft. Es ist ein Ge-
genvorschlag in dem sympathisierenden Sinne, dass Forst seine sozial-
theoretischen Ausführungen an dieselbe systematische Stelle setzt wie 
Habermas und viele theoretische Grundentscheidungen von ihm über-
nimmt. Allerdings ist ein wichtiger Unterschied zu Habermas, dass Forst 
die zentrale Unterscheidung zwischen System und Lebenswelt ablehnt.53

(b) Ein Ansatz in der soziologischen Theorie, den Forst explizit in die 
Nähe seines Anliegens rückt, ist die von Luc Boltanski und Laurent Thé-
venot entwickelte »Soziologie der Kritik« (Forst 2011: 18, Fn. 7 und Forst 
2015a: 26–31), wobei er ihnen ein Defizit bzgl. der Möglichkeit, ihre The-
orie mit normativen Fragen zu verbinden, vorwirft.54 Gleichwohl ist nicht 
ganz klar, ob Forst seinen Vorschlag eines noumenalen Machtbegriffs vom 
Umfang her als ›gleich groß‹ wie Boltanski und Thévenots »Soziologie 
der Kritik« versteht (vgl. Forst 2011: 18, Fn. 7 und Forst 2015a: 26). An 
anderer Stelle schreibt Forst jedoch, dass seine »normative Theorie der 
Rechtfertigung« um sowohl »eine Theorie der diskursiven Macht und 
eine der Sozialtheorie der Rechtfertigung ergänzt werden« müsste und 
dass er nur Ersteres in »Noumenale Macht« unternehme und Bolstanski 
und Thévenot nur einen Vorschlag für Letzteres gemacht hätten (vgl. Forst 
2011: 148, Fn. 13). Da die Abgrenzung von Bolstanki und Thévenot aber 
schließlich über den Machtbegriff läuft (vgl. Forst 2015a: 31), verfahre ich 
im Folgenden so, dass ich Forsts Machtheorie als einen entscheidenden, 
wenn auch ergänzungswürdigen Teil einer Soziologie der Rechtfertigung 
und damit auch einer Sozialtheorie seines Ansatzes verstehe. 

(c) Zu Beginn von Kapitel 3 hatte ich bereits vorläufig mit Verweis 
auf Forst eine Unterscheidung zwischen den Begriffen der Macht, Herr-
schaft und Beherrschung eingeführt. Diese Unterscheidungen werden im 
Folgenden ausgeführt.  

In Anlehnung an die Struktur von Forsts Text »Noumenale Macht« 
werde ich den Text in fünf Schritten vorstellen. Zunächst werde ich zwei 

53		 Mehr zu dieser Unterscheidung bei Habermas und den insbesondere rechts-
theoretischen Konsequenzen ihrer Ablehnung, s. Kapitel 8. 

54		 Vgl. Kaczynski 2016.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

grundlegende Positionierungen beschreiben, die Forst im ersten und 
zweiten Teil von »Noumenale Macht« vornimmt (1). Zweitens werde 
ich seine Definition von Macht zitieren und erläutern (2). Dann folgt 
drittens ein Absatz zu der Frage, inwiefern Forsts noumenaler Machtbe-
griff auch strukturelle Macht in den Blick nehmen kann (3).55 Viertens 
gebe ich Forsts Diskussion der Frage wieder, wie sich sein Machtbegriff 
zu dem Foucaults verhält (4). Und fünftens erläutere ich die Unterbe-
griffe von Macht, Herrschaft und Beherrschung und den Grenzbegriff 
Gewalt bzw. Zwang (5). 

(1) Wie beschrieben geht es in »Noumenale Macht« insbesonde-
re um den »deskriptive[n]« und weniger den normativen Rechtfer-
tigungsbegriff, um die »Macht von Rechtfertigungen« und nicht die 
»Rechtfertigung von Macht« (Forst 2015a: 60). Der deskriptive Be-
griff der Macht von Rechtfertigungen, den Forst vorschlägt, hat zwei 
grundlegende Kennzeichen: Erstens vertritt Forst ein »normativ neu
trales Verständnis von Macht« (Forst 2015a: 59). Dass ein Machtver-
hältnis vorliege, sei also zunächst weder gut noch schlecht. Damit wen-
det er sich gegen ein negativ bestimmtes Machtverständnis, bei dem das 
Vorliegen eines Machtverhältnisses stets beklagenswert ist (vgl. Forst 
2015a: 61). Gleichwohl grenzt er sich von einem ausschließlich positiv 
konnotierten Machtverständnis, paradigmatisch Arendts, ab (vgl. Forst 
2015a: 62). Zweitens versteht Forst Macht – daher der Titel des Aufsat-
zes »Noumenale Macht« – als Phänomen, das »gänzlich im noumenalen 
oder intelligiblen Raum zu verorten« sei (Forst 2015a: 59). Das nennt er 
auch ein »kognitivistisches Verständnis[] der Macht« (Forst 2015a: 63). 
Dieser noumenale Raum wird, im Anschluss an Wilfrid Sellars, spezifi-
ziert als »Raum der Gründe« bzw. »Raum der Rechtfertigungen« (Forst 
2015a: 59). Es geht also darum, wie durch ›Macht‹ die Handlungsgründe 
eines Individuums oder einer Gruppe von Individuen verändert werden. 

(2) Forst definiert Macht folgendermaßen: 

»Mit dem Begriff der Macht bezeichnen wir generell das Vermögen von 
A, den Raum der Gründe von B und/oder C (etc.) so zu gestalten, dass 
sie auf eine Weise denken und handeln, wie sie es ohne die Einwirkung 
von A nicht getan hätten. Diese Einwirkung muss für B und/oder C (etc.) 
motivierende Kraft erzeugen, die A’s Intentionen entspricht und nicht 
nur ein Nebeneffekt ist (sonst handelt es sich um bloßes Affizieren bzw. 
Beeinflussen).« (Forst 2015a: 77)

Es ist dabei unerheblich, ob die Einwirkung durch A gut gerechtfertigt 
ist oder nicht oder ob die Beeinflussung durch A mit den Interessen von 
B und/oder C (etc.) übereinstimmt (vgl. Forst 2015a: 63). Den Begriff 
des Interesses (sowie des Wunsches) hält Forst im Kontext der Macht-
diskussion ohnehin für sekundär, da hinter jedem Interesse auch eine 

55		 Diese Frage stellt Forst sich im vierten Abschnitt des Aufsatzes. 

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

Rechtfertigung bzw. ein Grund stehe, weshalb diese »basal[]« seien (Forst 
2015a: 68, vgl. auch schon 6.3.1). Auch die Mittel, mit denen A Macht 
ausübt, bleiben in Forsts Definition unbestimmt (vgl. Forst 2015a: 63f.). 
Allerdings kann auf die Gründe einer Person nicht durch physische Kraft 
eingewirkt werden. Die Ausübung der Macht von A ist nämlich auf eine 
Form von »Anerkennung« von B und/oder C (etc.) angewiesen (Forst 
2015a: 64). Diese Anerkennung kann wertschätzend oder ablehnend, im-
plizit oder explizit sein (vgl. Forst 2015a: 65). Die oder der Machtaus-
übende muss allerdings als gründegebendes und -nehmendes Wesen an-
erkannt werden. 

(3) Wenn Forst im vierten Abschnitt seines Aufsatzes die Frage behan-
delt, ob sein Begriff noumenaler Macht auch Phänomene der »Macht 
von ›Strukturen‹« (Forst 2015a: 69) einfangen kann, liest sich das, als 
würde er einen naheliegenden Vorwurf gegen seinen Vorschlag, Macht 
zu konzeptualisieren, vorwegnehmen wollen56: Seine Konzeption von 
Macht betone (zu) stark die intentionale und individuelle Seite von 
Machtmechanismen (sowohl auf Empfänger- als auch auf Adressaten-
seite) und könnte somit die Macht, die systemische Strukturen auf In-
dividuen oder Gruppen ausübten, nicht in den Blick bekommen. Die 
Macht von ›Strukturen‹ ginge im Sinne des vorweggenommenen Vor-
wurfs weder von Individuen aus, noch sei sie intentional. Zudem sei die-
se Einwirkung auf Individuen denselben nicht – auch nicht auf Rück-
frage – bewusst und hinge deshalb auch nicht von der individuellen 
Anerkennung (s.o.) der auf sie einwirkenden ›Macht‹ ab. Man könnte 
sagen, dass der antizipierte Vorwurf eine normative und eine deskripti-
ve Seite hat: Auf der einen Seite wäre es normativ problematisch, wenn 
Forsts Konzeption der Macht strukturelle Macht wie etwa die Macht 
des kapitalistischen Wirtschaftssystems nicht einfangen könnte, weil 
diese vermutlich viel problematischer ist als die individuelle Macht ei-
nes Vorstandsvorsitzenden. Auf der anderen Seite wäre es soziologisch 
auch einfach falsch zu behaupten, dass ›Gesellschaft‹ letztlich aus indi-
viduellen Handlungen bestände.57 

Um strukturelle Macht einzufangen und »›strukturelle Gewalt‹« 
(Forst 2015a: 69) kritisieren zu können, will Forst nicht wie Haber-
mas zwischen System und Lebenswelt differenzieren, was es erlaubt, 

56		 Dieser Vorwurf wurde anschließend dennoch erhoben bzw. angedeutet, vgl. 
etwa Möllers 2015: 52, Fn. 72 und Gädeke 2017: 134. Siehe auch die Bei-
träge in Haugaard und Kettner 2018.

57		 Vgl. Honneths Kritik an Boltanski und Thévenots Soziologie der Rechtferti-
gung, in der er ihnen vorwirft, jegliche Form »auf Dauer gestellten Kristal-
lisationen« zu ignorieren (Honneth 2008: 98). Diesen Kritikpunkt erwähnt 
Forst bezüglich Boltanski und Thévenot nicht und fokussiert sich auf den 
Kritikpunkt, dass sie die normativen Implikationen ihres Ansatzes nicht re-
flektierten (s.o.). 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

strukturelle ›Gewalt‹58 als Kolonialisierung der Lebenswelt durch das 
System zu kritisieren (vgl. Kapitel 8). Forst möchte die kategoriale Un-
terscheidung von System und Lebenswelt aufgeben und dennoch syste-
mische Machtstrukturen einfangen können.59

Forst führt anhand von vier knappen Punkten aus, wie er sich einer-
seits die ›Natur‹ sozialer Strukturen (Punkte (1) und (2), S. 70f.) und an-
dererseits die Machtwirkung derselben bzw. in denselben genauer vor-
stellt (Punkte (3) und (4), S. 71f.). Er betont zunächst, dass jedes System, 
jede Struktur in dem Sinne mit Rechtfertigungen verbunden sei, als dass 
es oder sie »auf einem bestimmten Verständnis […] [seines bzw. ihres, 
E.N.] Zweckes, […] Ziel[s] und [seiner bzw. ihrer, E.N.] Regeln [beru-
he]« (Forst 2015a: 70). In Bezug auf die moderne Ökonomie erläutert 
er beispielhaft, dass diese »Vorstellungen von Wert, Arbeit, Natur und 
Produktivität […] sowie auch Bestimmungen des fairen Austauschs«, 
also normative Vorstellungen zugrunde lege (ebd.). Um diese verbunde-
nen normativen Vorstellungen zu beschreiben, verwendet Forst auch den 
Terminus Rechtfertigungsnarrativ (vgl. Forst 2015a: 85–101). Im An-
schluss an Boltanski und Thévenot schreibt Forst, dass die normativen 
Referenzwerte sich dabei nicht bruchlos ineinanderfügen müssten, son-
dern auch trotz gewisser interner Widersprüche eine (Rechtfertigungs-)
Ordnung60 konstituieren könnten (vgl. Forst 2015a: 70). 

An dieser Stelle ließe sich nachfragen, welche Rolle die Rechtferti-
gungsstrukturen für eine Ordnung genau spielen. Erläutern sie bloß ih-
ren Ursprung oder Anfang und verlieren dann aber ihre Erklärungskraft 
bezüglich der Funktionsweise von etablierten Ordnungen? Oder werden 
sie in Krisenmomenten immer wieder virulent und würde Forst, ebenso 
wie Boltanski und Thévenot, behaupten, dass sich soziale Ordnung ge-
rade durch solche Krisenmomente stabilisiert und reproduziert?61 

Zweitens erwähnt Forst einen spezifischen Mechanismus, der Recht-
fertigungsnarrative von Strukturen oft stütze oder ein Bestandteil von 

58	  	Terminologisch korrekt müsste es an dieser Stelle eigentlich ›strukturelle Be-
herrschung‹ heißen. S.u.

59		 Vgl. dazu Möllers zu Habermas im Kontext seiner Diskussion von Forsts 
Theorie noumenaler Macht: »Der viel kritisierte Dualismus in Habermas’ 
Gesellschaftstheorie, die einen soziologischen Systembegriff integriert, 
scheint auch der richtigen Einsicht geschuldet, dass die Beschreibung sozi-
aler Praktiken nicht umstandslos mit denselben begrifflichen Instrumenten 
zu leisten ist wie die Konstruktion einer Theorie der Rechtfertigung.« (Möl-
lers 2015: 52, Fn. 71) Vgl. Kapitel 8.

60		 Vgl. zum Verständnis von Rechtfertigungsordnungen: Forst und Günther 
2011: 11ff.

61		 »Der [Vorschlag, E.N.] […] der beiden Autoren [Boltanski und Thevénot, 
E.N.] […], solche ›unnatürlichen‹ Momente der diskursiven Überprüfung 
von vorgängig akzeptierten Ordnungsmodellen als die eigentlichen 

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

ihnen sei, nämlich, dass sie als alternativlos gälten. Ich verstehe Forst so, 
dass er zudem behauptet, dass Strukturen durch ihre faktische Existenz 
ihre Alternativlosigkeit zudem gewissermaßen performativ als Realität 
erzeugten und somit zur »›zweite[n] Natur‹« (Forst 2015a: 71) würden. 
Sie seien also gewissermaßen auch – zumindest vorläufig – alternativlos, 
weil sie eben existierten oder gälten.

Obwohl Forst vorher von der Macht von Strukturen (s.o.) gespro-
chen hatte, spezifiziert er, drittens, dass Strukturen eigentlich bloß »Ein-
fluss auf Personen« ausübten, der allerdings als »Form der Macht er-
schein[e]« (Forst 2015a: 71). Ohne seinen Begriff von Einfluss zu klären, 
illustriert er den Unterschied von Macht und Einfluss folgendermaßen62: 

»Innerhalb einer patriarchalen Struktur etwa ist es möglich, dass Frauen 
auch dann noch deren Regeln befolgen, wenn der Patriarch ihnen Frei-
heiten lässt oder abwesend ist oder sich sogar bemüht, diese Rolle ab-
zulegen. […] Hierbei ist es allerdings passender, von ›Einfluss‹ und nicht 
von ›Macht‹ zu 	sprechen, da hierbei Personen nicht intentional Macht 
über andere ausüben. Strukturen üben anders als Personen keine Macht 
aus; sie liefern vielmehr die Möglichkeiten für Machtausübungen und 
erhalten sich durch diese.« (Forst 2015a: 71)

(4) Forst erläutert, und zwar auch im Vorgriff auf eventuelle Rückfragen 
bzgl. seines Ansatzes, sein Verständnis des Verhältnisses seines Macht-
begriffs mit dem Foucaults. Forst nennt vier Gemeinsamkeiten (Forst 
2015a: 74): 

1.	 Macht wird als »allgemeines gesellschaftliches Phänomen« begrif-
fen, nicht bereits als zu problematisierende »Beherrschung oder Un-
terdrückung«. Foucault vertritt also ebenfalls ein neutrales Macht-
verständnis. 

2.	 Macht kann nur über freie Subjekte ausgeübt werden. Auch bei 
Foucault müssen Subjekte also die Macht, die auf sie wirkt, m.E. 
freiwillig anerkennen. 

3.	 Macht kann »ebenso produktiv wie disziplinierend sein«, d.h. hand-
lungsermöglichend und -beschränkend.

4.	 Macht operiert im »kognitiven Raum«. 

Scharnierstellen der gesellschaftlichen Reproduktion zu begreifen […].« 
(Honneth 2008: 86)

62		 Später schreibt Forst, dass eine Analyse der Macht auf zwei Ebenen stattfin-
den müsse: auf der Ebene einer »Diskursanalyse der herrschenden bzw. he-
gemonialen Rechtfertigungen« und der Ebene der »entscheidenden Macht-
positionen in einer Gesellschaft« (Forst 2015a: 76). Ich vermute, dass es in 
Bezug auf die zweite Ebene (im Sinne von Forsts Unterscheidung zwischen 
Macht und Einfluss) präziser wäre, hier von Einflusspositionen zu sprechen. 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Forst distanziert sich von Foucaults Machtbegriff, wenn er schreibt, dass 
Foucault zwar explizit einen neutralen Machtbegriff habe (1.), aber im-
plizit doch einen negativ konnotierten (vgl. Forst 2015a: 75). 

Anhand der Auseinandersetzung mit Foucault möchte Forst noch ein 
mögliches Missverständnis bezüglich seines Machtbegriffs ausräumen. 
Forst schreibt mit der vierten Gemeinsamkeit sich selbst und Foucault 
ein kognitives Machtverständnis zu. Gleichwohl ist Foucault bekannt 
dafür, gerade die Machtwirkungen auf Körper, die »Disziplinierung 
von Körper[n]« etwa, zu untersuchen und zu betonen (Forst 2015: 75). 
Forst lehnt Interpretationen von Foucault ab, die Machteinwirkungen 
auf Körper als unmittelbare verstehen.63 Er vertritt demgegenüber die 
Position, dass Machteinwirkungen auf den Körper (auch für Foucault) 
kognitiv vermittelt seien. Foucaults Betonung der Tatsache, dass auch 
Körper ›vermachtet‹ seien, widerspreche in dieser Interpretation gera-
de nicht einem kognitiven Verständnis von Macht, da die Art und Wei-
se, wie Körper durch Macht konstituiert und geprägt werden, nur durch 
ein Verständnis kognitiver Prozesse überhaupt möglich sei. Daraus folgt 
für Forst die These, die er wiederum seines Erachtens mit Foucault teilt, 
dass »Körper (und Gefühle) keine separaten, nichtkognitiven Entitäten 
mit einer eigenen inneren Wahrheit« seien, sondern vielmehr »Produkte 
diskursiver Macht« (Forst 2015: 76).64

(5) Bevor Forst im sechsten Abschnitt seines Textes zwei Unterformen 
noumenaler Macht, Herrschaft und Beherrschung, und einen Grenzbe-
griff, Gewalt, definiert, zieht er gewissermaßen eine Unterscheidung in-
nerhalb der ersten beiden Teilaufgaben einer Kritik der Rechtfertigungs-
verhältnisse (s.o.) ein. Die ersten beiden Teilaufgaben waren erstens 
eine Gesellschaftsanalyse – nun konkretisiert als Analyse der (noumen-
alen) Machtverhältnisse einer Gesellschaft – gefolgt von einer Benen-
nung der kritikwürdigen Teile eines Machtverhältnisses und zweitens die 
diskurstheoretische und ggf. genealogische Kritik der falschen und ggf. 
ideologischen Rechtfertigungen der kritikwürdigen Machtverhältnisse. 
Forst unterscheidet nun gewissermaßen zwischen dem strukturellen und 
individuellen Teil dieser Analysen: Der Frage nach den vorherrschenden 
Rechtfertigungen, »die eine Gesellschaftsordnung als Rechtfertigungs-
ordnung kennzeichnen und tragen« (Forst 2015: 76), und der Frage nach 
den Positionen, die innerhalb dieses Kontextes der Rechtfertigungen die 
meiste Macht haben (im Wirtschaftsliberalismus etwa die ökonomisch 

63		 Forst hat hier Allens Interpretation von Foucault im Blick, vgl. Forst 2015a: 
76, Fn. 43 sowie Allen, Forst und Haugaard 2014: 19, 22f., 30.

64		 In seiner Buchkritik »Macht und Normativität – zur Konzeption noumena-
ler Macht bei Rainer Forst« schreibt Nida-Rümelin, dass Forsts Machttheo
rie sich von Foucaults gar nicht unterscheiden ließe (Nida-Rümelin 2016: 
682).

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Erfolgreichen) oder die Macht haben, bestehende Rechtfertigungen zu 
verändern (in einer Demokratie etwa gewählte Volksvertreter).65

Um eine Analyse der Machtverhältnisse durchführen zu können, be-
darf Forst der obengenannten Unter- bzw. Grenzbegriffe, die sich anhand 
von drei Bedeutungsachsen unterscheiden: Die Achsen sind erstens, ob 
es sich um eine wertneutrale oder eine nicht-wertneutrale, d.i. negati-
ve Form von Macht handelt, zweitens, ob das Machtverhältnis über die 
Zeit stabil ist und drittens, wobei hier die Grenze des Begriffs der Macht 
in den Blick kommt, ob es sich bei dem analysierten Phänomen um ein 
kognitives handelt oder nicht.66

Tabelle 1: 

1. Wertneutralität 2. Stabiles Verhältnis 3. Kognitives  
Phänomen

Ja Nein, 

negativ

Ja Nein Ja Nein

Macht X  indifferent X

Herrschaft X X X

Beherrschung X X X

Gewalt/

Zwang
X indifferent X

Herrschaft ist für Forst wie sein Begriff der Macht ein wertneutra-
ler und kognitiver Begriff und damit ein Unterbegriff der Macht. Spe-
zifisch für den Herrschaftsbegriff ist, dass er »dauerhafte und stabile 
soziale Ordnung[en] des Handelns und Rechtfertigens« (Forst 2015: 
77), stabile Rechtfertigungsordnungen, beschreibt. Weil er wertneu
tral ist, sind sowohl die demokratische Herrschaft als auch das Pa-
triarchat Beispiele für Herrschaftsordnungen. Beherrschung teilt mit 
dem Herrschaftsbegriff das Merkmal der Stabilität, bezeichnet aber 
nur kritikwürdige Herrschaftsverhältnisse. Auch das Merkmal der Kri-
tikwürdigkeit ist noch einmal dahingehend spezifiziert, dass es sich bei 

65	 	Zur Terminologie vgl. Fn. 62 in diesem Kapitel. 
66		 Man könnte, um den Begriff des Einflusses einzufügen, noch die Bedeu-

tungsachse ›intendierte/nicht-intendierte Machtausübung‹ einfügen. Diese 
Bedeutungsachse würde wie ›kognitives Phänomen (ja/nein)‹ eine Grenze 
und keine Binnenunterscheidung des Machtbegriffs darstellen.  

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

Beherrschungsverhältnissen ›nicht nur‹ um (nach den Kriterien der Re-
ziprozität und Allgemeinheit) ungerechtfertigte Verhältnisse handelt, 
sondern um solche, in denen es schwierig ist, darauf hinzuweisen, dass 
sie ungerechtfertigt sind. Für Forst konstituiert eine Beherrschungs-
ordnung, dass sie »den Betroffenen die Möglichkeit bzw., normativ 
gesprochen, das Recht auf reziprok-allgemeine Rechtfertigung und 
Kritik [vorenthält]« (Forst 2015: 78). Es geht hier also um eine beson-
ders starke Form der Kritikwürdigkeit, die womöglich mit dem Merk-
mal der Stabilität einer Beherrschungsordnung zusammenhängt. Man 
könnte also auch noch einen weiteren Unterbegriff in die Tabelle ein-
fügen, der nicht das Merkmal Stabilität hat und dementsprechend ›nur‹ 
einfach kritikwürdig ist. 

Tabelle 2:

1. Wertneutralität 2. Stabiles Verhältnis 3. Kognitives 
Phänomen

Ja Nein, 
negativ Ja Nein Ja Nein

Nicht durch 
die Kriterien 
der R. und A. 
rechtfertigbare 
Macht 

X
(einfach 
kritik-
würdig)

X X

In einem Beherrschungsverhältnis »lauern«, so Forst, »Zwang und Ge-
walt« (Forst 2015a: 78). Der Unterschied zu einem Beherrschungsver-
hältnis, in dem der »Raum der Rechtfertigungen« (Forst 2015a: 77) 
durch die Machtausübenden strukturiert und begrenzt wird, ist, dass 
ein Gewaltverhältnis gar nicht vermittelt über einen irgendwie gearteten 
Raum der Rechtfertigungen funktioniert, sondern durch »die rein physi-
sche Verfügung des einen über den anderen ersetzt wird« (Forst 2015a: 
78). Gewalt stellt also, nach Forst, ein Ende eines Bedeutungsspektrums 
der Macht dar, in dem soziale Rechtfertigungsordnungen mit einseitigen 
Gründen bis schließlich gar keinen Gründen mehr – sondern nackter Ge-
walt – gestützt werden. Am anderen Ende dieses Spektrums stehen mit 
reziprok-allgemeinen Gründen gestützte Ordnungen (vgl. Forst 2015a: 
79). Ergänzt man das Spektrum um eine weitere Dimension, nämlich die 
Achse der Stabilität und Instabilität, dann ergibt sich folgendes Bild67: 

67		 Es ist hierbei zu beachten, dass es für (etwa staatliche) Gewaltanwendung 
mitunter gute Gründe geben kann, diese Gründe aber in dem Moment der 
Gewaltausübung (dem Mechanismus der Einwirkung von A auf B) keine 

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Abschließend nennt Forst noch drei Gründe, wieso die angestrebte 
Machtanalyse in drei unumgängliche Schwierigkeiten gerät (vgl. Forst 
2015a: 79ff.): 

1. Es gibt meist mehrere Rechtfertigungen dafür, warum bestimm-
te gesellschaftliche Ordnungen aufrechterhalten werden. Will man 
also etwa – empirisch informiert – ein Teilphänomen eines ökonomi-
sierten Wissenschaftssystems kritisieren, z.B. die Tatsache, dass einige 
Wissenschaftler/innen wegen des Drucks, viel zu publizieren, um spä-
ter eine Professur zu bekommen, über ein ihrer Gesundheit zuträgli-
ches Maß hinaus arbeiten, dann müsste man wissen, ob die Wissen-
schaftler/innen wirklich wegen des Drucks so viel arbeiten. Es könnte 
ja auch sein, dass viel arbeitende Wissenschaftler/innen gesundheits-
abträglich viel arbeiten, weil sie eine brennende Leidenschaft für ein 
gewisses Thema haben, und nicht, weil sie aus ökonomischen Grün-
den dazu gezwungen werden. Für eine angemessene Analyse nou-
menaler Macht, die eine gerechtfertigte Kritik stützen könnte, müsste 
man herausfinden können, was die bedeutendsten Gründe für das vie-
le Arbeiten sind bzw. wie unterschiedliche Gründe zusammenwirken.68 

Das sei eine schwierige Aufgabe, der sich eine Analyse noumenaler 
Macht allerdings stellen müsse.

2. Eng damit verknüpft ist die Tatsache, dass es nie abschließend be-
stimmbar sein wird, was jemanden wirklich motiviert, weil man nicht 
»in die Köpfe von Menschen« hineinschauen kann (Forst 2015a: 80). 

Rolle spielen. Bei einer Machtwirkung hingegen sind es die Gründe selbst, 
die B bewegen. Diese Überlegung stellt m.E. auch die Zuordnung, dass Ge-
walt stets negativ zu bewerten ist, infrage (vgl. Tabelle 1, Zeile 5, Spalte 3).

68		 Forst verwendet an dieser Stelle ein anderes Beispiel.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

y = Stabilität Rechtfertigungsschwelle

Beherrschung gerechtfertigte Herrschaft

x = 0 gar nicht gerechtfertigt

Stabilitätsschwelle

gut gerechtfertigt

x = Rechtfertigungsgrad

......................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................

nicht gut gerechtfertigte 
Macht (s. Tabelle 2)

Gewalt

Herrschaft

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Das erwähnt Forst nicht, aber hier entsteht Bedarf für eine sozialwissen-
schaftliche Operationalisierung noumenaler Macht, die die Grundlage 
für eine methodisch reflektierte empirische Untersuchung noumenaler 
Macht legen könnte, auch wenn diese niemals »final oder vollständig 
objektiv« sein könne (ebd.).

3. Diese dritte Schwierigkeit bezieht sich auf die Teilaufgabe der Ana-
lyse von Macht- bzw. Einflusspositionen. Solche Positionen seien zwar in 
sichtbaren sozialen Strukturen verortet, allerdings würden tatsächliche 
Macht- und Einflussposition nicht notwendig formalisierten Positionen 
entsprechen: Es mag charismatische Individuen geben, die an einem Ar-
beitsort viel Macht ausüben, obwohl sie nicht auf der Chefetage sitzen. 
Gleichwohl kann es formal einflussreiche Individuen geben, die faktisch 
nur die Empfehlungen ihrer Berater/innen ausführen und somit tatsäch-
lich wenig Macht haben. 

6.4 Einige (vom Gerechtigkeitsbegriff)  
normativ abhängige Begriffe

Ausgehend von dem Vorschlag einer Frage, mit der sich Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie erschließen lässt (6.1), und der Beschreibung sei-
nes normativen sowie deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs (6.2 und 
6.3) möchte ich in diesem Unterkapitel einige für Forsts Theorieaufbau 
weniger zentrale, jedoch im Kontext der Politischen Philosophie so-
wie Sozialphilosophie bedeutenden Begriffe wie Legitimität oder Ent-
fremdung aus Forsts Perspektive beleuchten. Forst setzt sich in einer 
Vielzahl von unterschiedlichen Aufsätzen und Textstellen mit solchen 
aus seiner Perspektive von (s)einem Gerechtigkeitsbegriff normativ 
abhängigen Begriffen auseinander (vgl. etwa bzgl. des Toleranzbe-
griffs Forst 2003a: 48f.69). Im Folgenden nenne ich zunächst eine Rei-
he dieser abhängigen Begriffe in alphabetischer Reihenfolge und er-
läutere ihre Bedeutung sowie ihr Verhältnis zum Gerechtigkeitsbegriff 
laut Forst. Die zu behandelnden Begriffe sind: Ausbeutung, Demokra-
tie, Entfremdung, Fortschritt, Frieden, Legitimität und Toleranz. Die 
Länge der jeweiligen Ausführungen variiert dabei, da Forst etwa dem 
abhängigen Begriff der Toleranz ein über siebenhundertseitenlanges 
Buch gewidmet hat. Gleichwohl führe ich hier nur Begriffe auf, mit de-
nen sich Forst ausführlicher auseinandersetzt. Diese Liste an Begriffen 

69		 Der Toleranzbegriff (und somit vermutlich auch andere normativ abhängige 
Begriffe) sei jedoch weder »begrifflich abhängig oder gar amorph« noch ein 
»im Kern umstrittener Begriff (›essentially contested concept‹)« (Forst 2003a: 
50, erste Herv. E.N.).

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

ist demnach nicht mit dem Anspruch, konklusiv zu sein, verbunden.70 

Auch wenn ich alle Begriffe nennen würde, die in Forsts Schriften als 
abhängige Begriffe benannt werden (wenn auch nur in kurzer Erwäh-
nung), könnte damit nicht ausgeschlossen werden, dass weitere abhän-
gige Begriffe gebildet werden könnten. Nichtsdestoweniger enthält die-
se Liste aber die für Forst zumindest bis dato wichtigsten abhängigen 
Begriffe. Anschließend diskutiere ich noch drei Begriffe, Autonomie, 
Freiheit und Gleichheit, deren Status gegenüber dem Gerechtigkeitsbe-
griff unklar ist, also ob sie abhängige Begriffe sind oder eher semanti-
sche Bestandteile des Gerechtigkeitsbegriffs (6.4.8). Davon ausgehend 
diskutiere ich abschließend, wie sich Forsts Rede von ›normativ abhän-
gigen Begriffen‹ zur Idee von thick ethical concepts bzw. ›dichten Be-
griffen‹ verhält (6.4.9). 

6.4.1 Ausbeutung  

Der Ausbeutungsbegriff spielt für diese Arbeit gegenüber anderen ab-
hängigen Begriffen eine besondere Rolle, da ich ihn bereits im ersten Teil 
der Arbeit (Kapitel 3.1.2) behandelt habe. Dort habe ich den Begriff der 
Ausbeutung für die Beschreibung der Beherrschungsform einer libertä-
ren Gerechtigkeitskonzeption verwendet, die eine kritische Gerechtig-
keitskonzeption erkennen und vermeiden können muss. Ohne auf die-
sen systematischen Stellenwert des Begriffs an dieser Stelle noch einmal 
ausführlicher einzugehen (vgl. kurz unten), möchte ich stattdessen skiz-
zieren, wie Forst das Verhältnis von Ausbeutung zu seinem Begriff der 
Gerechtigkeit sieht.

Forst thematisiert diese Frage in seinem Aufsatz »Gerechtigkeit nach 
Marx«, der in Normativität und Macht veröffentlicht ist (Forst 2015a: 
171–185).71  In diesem Text ist Forsts Auseinandersetzung mit Marx’ 
Ausbeutungs- und mit Marx’ Entfremdungsbegriff – sowohl hinsicht-
lich seiner Interpretation von Marx sowie dem systematischen Verhält-
nis beider Begriffe zu seinem Gerechtigkeitsbegriff – eng verknüpft. 
Diese Auseinandersetzung stelle ich hier kurz dar. Dem Entfremdungs-
begriff hat Forst später einen eigenständigen Aufsatz gewidmet, auf 
den ich unten (6.4.3) eingehe. Dort werde ich auch die These vertre-

70		 Weitere Begriffe, die hier untersucht werden könnten, sind etwa Ideologie 
(Forst 2011: 128), Sanktion (Forst 1996: 380), Sicherheit (vgl. Frieden, s.u.), 
Solidarität (Forst 2015a: 189) und Würde (Forst 2005). Zu einem gerechtig-
keitsabhängigen Verständnis von Entwicklung im Anschluss an Forst, siehe 
Culp 2014a.

71		 Dieser Aufsatz ist ursprünglich 2013 in einem von Jaeggi und Loick heraus-
gegebenen Sammelband Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis erschienen 
(Forst 2013).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

ten, dass Forsts Verständnis von Marx’ Entfremdungsbegriff einerseits 
und Marx’ Ausbeutungsbegriff andererseits bezogen auf ihre Stellung zu 
seiner Gerechtigkeitskonzeption keine klare Unterscheidung der beiden 
Begriffe mehr erlaubt. 

In dem Aufsatz »Gerechtigkeit nach Marx« geht Forst zwei Fragen 
nach: 1. Hat Marx einen positiven Begriff der Gerechtigkeit, wenn ja 
welchen? und 2. Wie relevant ist Marx für unser gegenwärtiges Denken 
über Gerechtigkeit? Dabei legt er den Schwerpunkt auf die zweite Frage 
(vgl. Forst 2015a: 171). Forst fasst zunächst seine Unterscheidung von 
zwei Bildern der Gerechtigkeit, einem distributiven und einem radikalen 
oder machttheoretischen (und von Forst bevorzugten) zusammen (vgl. 
Kapitel 3.2.2). Dabei erwähnt er die vier Aspekte, die eine angemesse-
ne Theorie der Gerechtigkeit seiner Ansicht nach berücksichtigen muss 
und die dementsprechend eine distributive, nicht-angemessene Theorie 
der Gerechtigkeit nicht in den Blick bekommt: die Frage der Produktion 
(1), die politische Dimension der Gerechtigkeit (2), der (diskursiv) ver-
mittelte Charakter von berechtigten Ansprüchen auf Güter (3) und die 
Unterscheidung von für Menschen schlechten Umständen und ungerech-
ten Verhältnissen, die für manche Menschen deshalb schlecht sind, weil 
sie von anderen Menschen so geschaffen wurden (4) (vgl. Forst 2015a: 
172). Davon ausgehend kann Forst untersuchen, »wie sich Marx’ Theo
rie zu [s]einer Unterscheidung von zwei Weisen, die Gerechtigkeit zu ver-
stehen, verhält« (Forst 2015a: 177). Diese Frage ist relevant für beide 
Ausgangsfragen des Aufsatzes. 

Bezüglich des ersten Merkmals einer radikalen Gerechtigkeitstheorie, 
nämlich dass sie auch die Produktionsverhältnisse und nicht nur die aus 
ihr folgenden Distributionen in den Blick nimmt, merkt Forst zunächst 
an, dass Marx diesen Fokus auf die ›Produktion‹ und die Kritik daran 
selbstverständlich teile (vgl. Forst 2015a: 177). Marx’ Kritik an kapi-
talistischen Produktionsverhältnissen sei ihr ausbeuterischer Charakter 
(vgl. Forst 2015a: 177). Diese Kritik ist laut Forst systematisch sowie 
aus Marx’ Perspektive als Kritik durch einen »moralische[n] Begriff« zu 
verstehen und spezifischer so, dass Marx die kapitalistische Gesellschaft 
als »ungerechte« bewerte (Forst 2015a: 177). Das sei aber noch nicht 
gleichbedeutend damit, dass die andere, bessere Gesellschaft, die einer 
durch kapitalistische Produktionsverhältnisse gekennzeichneten nachfol-
gen soll, auch eine ist, die mit dem Begriff der Gerechtigkeit positiv aus-
zuzeichnen sei (vgl. Forst 2015a: 178); negativ aber sei es unzweifelhaft, 
dass Marx die zu überwindende Gesellschaft als ungerechte auffasse. 

Bei der Diskussion des zweiten Merkmals kommt Forst auf die Fra-
ge zurück, auf welchem normativen Wert oder welcher normativen 
Grundlage Marx’ Ausbeutungskritik basiere und der oder die dement-
sprechend auch in einer wünschenswerten, nachkapitalistischen Gesell-
schaft realisiert werden sollte. Hier gebe es eine Diskussion darüber, 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

welche Normativität für Marx zentraler sei: diejenige, die seiner Aus-
beutungskritik zugrundeliege, also eine »Konzeption der moralischen 
Würde« (Forst 2015a: 179), aus deren Perspektive es falsch sei, wenn 
Kapitalist/innen den Mehrwert der Arbeiter/innen abschöpften und die-
se dementsprechend bloß als Mittel behandelten, oder diejenige, auf der 
seine Entfremdungskritik basiere? Die Entfremdungskritik beruhe auf ei-
nem »ethischen Verständnis des guten individuellen und sozialen Lebens 
in der Einheit mit anderen und der Natur […], das die kreativen Poten-
ziale des Gattungswesens Mensch freisetzt« (Forst 2015a: 180). Forst 
möchte entgegen dieser Diskussion stärker die normativen Gemeinsam-
keiten der Ausbeutungs- und Entfremdungskritik herausarbeiten.

Die normativen Gemeinsamkeiten der Ausbeutungs- und Entfrem-
dungskritik arbeitet er mithilfe einer Analyse des »Fetischcharakters der 
Ware im Kapital« heraus (Forst 2015a: 180). Dort beschreibe Marx, 
»dass in einer entfremdeten Gesellschaft soziale Verhältnisse zu Verhält-
nissen von Dingen verkommen« (Forst 2015a: 180). Das sei primär des-
wegen kritikwürdig, weil diese Verhältnisse einerseits manche Gruppen 
bevorteilten und andere benachteiligten sowie andererseits, weil diese 
Verhältnisse als unkontrollierbar und unveränderbar wahrgenommen 
würden (vgl. Forst 2015a: 180). Die letztere Dimension stünde hier im 
Zentrum (Forst 2015a: 181). Forst möchte also, auch in Rückbezug 
auf die Ökonomisch-philosophischen Manuskripte (1844), zeigen, dass 
›Entfremdung‹ vor allem heißt, dass der »gesellschaftliche[] Prozess […] 
de[m] Einzelnen als fremde Macht gegenübertritt« (Forst 2015a: 181, 
Herv. E.N.). Entfremdungskritik ginge aber über Ausbeutungskritik hi
naus, weil sie ›nicht bloß‹ die grundlegende Struktur einer Gesellschaft 
als notwendig ungleichheitsproduzierend kritisiere (was schon über die 
Kritik einer unfairen Verteilung hinausgeht), sondern zudem beklage, 
dass diese grundlegende Struktur naturalisiert sei, d.h. dem einzelnen 
als unveränderbar, als fremd, gegenüberstehe. Dieses Verständnis von 
Entfremdung Forsts erläutere ich in 6.4.3 genauer. Es ist an dieser Stel-
le wichtig festzuhalten, dass in Forsts Analyse von Marx der Entfrem-
dungs- und der Ausbeutungskritik dieselbe normative Idee zugrundliegt 
und zwar das Ideal der kollektiven Selbstbestimmung, an der jede/r als 
Gleiche/r teilhaben sollte (vgl. Forst 2015a: 181f.). 

Das Marx’sche Ideal kollektiver Selbstbestimmung decke sich zwar 
prinzipiell mit Forsts radikaler Vorstellung von Gerechtigkeit (weshalb 
sowohl Ausbeutung und Entfremdung als normativ von der Gerechtig-
keit abhängige Begriffe gelten können), jedoch lasse sich womöglich eine 
Differenz bezüglich der Frage, wie sich diese kollektive Selbstbestim-
mung materialisieren sollte, feststellen. In Marx’ Texten würde nämlich 
nahegelegt, dass kollektive Autonomie sich nicht über politische Institu-
tionen vermittelt realisieren müsse. Eine Gesellschaft, die sich selbst be-
stimme, hätte für Marx nämlich keine grundlegenden Konflikte mehr, 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

die mithilfe politischer Institutionen kanalisiert werden müssten (vgl. 
Forst 2015a: 182). 

Was macht aber – abgesehen von der Frage der Realisierung kol-
lektiver Autonomie – genau das begriffliche Verhältnis von Ausbeu-
tung und Ungerechtigkeit bei Forst aus, wenn er meint, gezeigt zu 
haben, dass beide die gleiche normative Grundlage haben? Ich den-
ke, dass bei Forst der Ausbeutungsbegriff letztlich identisch ist mit 
seinem Begriff der Beherrschung (s.o. und vgl. Forst 2015a: 18472). 

›Ausbeutung‹ beschreibt nämlich Forsts Äußerungen zufolge eine sozia
le Relation, die über eine gewisse Zeit hinweg, man könnte auch sa-
gen strukturell, ungerechte, d.h. reziprok-allgemein nicht rechtfertigba-
re Verhältnisse reproduziert (vgl. 6.3.2).

Mir ist allerdings nicht ganz klar, ob Forst mit ›Ausbeutung‹ nur die-
jenigen Beherrschungsverhältnisse meint, die die kapitalistische Produk-
tionsweise hervorbringt. Dagegen, dass Forst ein weites Verständnis von 
Ausbeutung hat (vgl. Kapitel 3.1.2), spricht jedenfalls, dass dann nichts 
Spezifisches mehr am Ausbeutungsbegriff übrigbleibe (vgl. 6.4.9). Was 
einen weiten Ausbeutungsbegriff in meinem Sinne (vgl. 3.1.2) dennoch 
gegenüber der Ungerechtigkeit spezifisch macht, ist, dass er das Augen-
merk auf strukturelle und nicht bereits als politisch relevant markierte 
Probleme – also naturalisierte Phänomene – richtet. Diese ›Aufdeckung 
von Naturalisierung‹-Funktion erfasst Forst allerdings schon durch sein 
nicht-ethisches Entfremdungsverständnis (vgl. 6.4.3), das wiederum mei-
nem Verständnis von Entfremdung als ›Mangel von Sinn‹ entgegensteht 
(vgl. 5).   

6.4.2 Demokratie

Auch wenn Forst gewissermaßen einen demokratisch gewandten Ge-
rechtigkeitsbegriff vorschlägt, bleibt der Demokratiebegriff für ihn in 
»normative[r] Abhängigkeit zu dem der Gerechtigkeit« (Forst 2015a: 
192): »Der Gedanke der Demokratie drückt keinen alleinstehenden 
›Wert‹ aus, sondern beruht auf dem Autonomiegedanken, der in die po-
litische Welt transferiert und damit transformiert wird; die Demokratie 
hat entsprechend den Sinn der politischen Willkürvermeidung.« (Forst 
2015a: 191f.) Die Demokratie ist demnach als das, was die Gerechtig-
keit im politischen Kontext fordert, anzusehen.73

Für die Bestimmung des Verhältnisses von Gerechtigkeit und De-
mokratie bei Forst ist die Rolle von Institutionen entscheidend. Wenn 
man ›Demokratie‹ als eine bestimmte Form der (legitimen) politischen 

72		 Vgl. ebd. »Beherrschung bzw. Ausbeutung«.
73		 Vgl. Gädeke 2017: 109–114.

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

Herrschaft versteht, dann ist ›Demokratie‹ auch die Bezeichnung für 
eine bestimmte Konstellation von Institutionen (etwa Wahlen und 
Rechtsstaatlichkeit) oder Mindestbedingungen an Institutionen. Forst 
ist allerdings darauf bedacht zu betonen, dass Gerechtigkeit sich nicht 
in dem Vorliegen eines bestimmten institutionellen Arrangements er-
schöpft: 

»Sosehr die Notwendigkeit zu betonen ist, dieses basale Recht [Recht 
auf Rechtfertigung] politisch-rechtlich im Sinne radikaler Demokratie 
zu institutionalisieren, sosehr sind doch auch die Grenzen einer solchen 
Institutionalisierung zu bedenken […]. Letztlich lässt sich das Recht auf 
Rechtfertigung nicht vollständig in Verfahren politischer Selbstbestim-
mung ›aufheben‹, was freilich nicht bedeutet, dass staatliche Institutio-
nen als ›Gerechtigkeitsexperten‹ gegenüber konkreter demokratischer 
Selbstbestimmung auftreten dürften; wohl aber, dass dies die Bürger 
selbst tun können.« (Forst 2007a: 168f., Fn. 58)

Dieser nicht-institutionelle Überschuss der Gerechtigkeit ließe sich 
aber womöglich auch innerhalb eines Demokratiebegriffs selbst erhal-
ten. So schreibt Forst selbst, dass der Demokratie eine »kritische Re-
flexion« innewohnt, die sich »transzendierend« auf ihre je konkrete 
Institutionalisierung bezieht (Forst 2015a: 190f.).74

6.4.3 Entfremdung 

Wie in 6.4.1 zum Ausbeutungsbegriff bereits erwähnt, steht Forsts 
Verständnis von Entfremdung demjenigen entgegen, das ich in Kapi-
tel 5 als ›Mangel von Sinn‹ bestimmt habe. Forst betont die ›Mangel 
von Macht‹-Bedeutungsdimension (vgl. Forst 2011: 132, Forst 2015a: 
24 und Forst 2017b). In seinem Aufsatz »Das Wichtigste zuerst. Um-
verteilung, Anerkennung und Rechtfertigung« (Forst 2011: 134–154) 
schien er allerdings – zumindest in Abgrenzung von seinem eigenen 
Verständnis von Entfremdung – auch die ›Mangel von Sinn‹-Dimen-
sion des Entfremdungsbegriffs noch stärker zu beachten (vgl. Forst 
2011: 135f.). Im Folgenden konzentriere ich mich auf den 2017er Text 
»Noumenal Alienation: Rousseau, Kant and Marx on the Dialectics of 
Self-Determination«, in dem der Fokus eindeutig auf der ›Mangel von 
Macht‹-Dimension des Entfremdungsbegriffs liegt (Forst 2017b).75

In »Noumenal Alienation« argumentiert Forst, dass Rousseau, Kant 
und Marx alle eine Form von Entfremdung – zumindest unter anderen 

74		 Ausführlicher zur Rolle von Institutionen vgl. Kapitel 8.. Zum intrinsischen 
Wert von demokratischen und rechtstaatlichen Institutionen, siehe auch 
Neuhann 2020a.

75		 Der Text ist bisher nicht auf Deutsch verfügbar.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

– beschreiben, mit der die Entfremdung des Menschen von seinem Sta-
tus als moralischer Rechtfertigungsautorität gemeint ist. Diese Form 
von Entfremdung nennt Forst »noumenal alienation« bzw. noumenale 
Entfremdung: »Noumenal alienation results from a lack of being 
recognized or a lack of recognizing yourself as an agent of justification 
equal to others, as having an equal right to justification.« (Forst 2017b: 
525) Noumenale Entfremdung ist Forsts Ansicht nach auch das syste-
matisch adäquateste Verständnis von Entfremdung. Auf die Stichhaltig-
keit von Forsts Interpretationen von Rousseau, Kant und Marx gehe ich 
hier nicht weiter ein.

Mit seinem noumenalen Entfremdungsverständnis wendet sich Forst 
gegen ein – zumindest exklusiv – ethisches Verständnis von Entfrem-
dung, in dem sie die Entfremdung eines Menschen von seinem authenti-
schen Selbst oder seinem (Lebens)Sinn bedeutet (vgl. Forst 2017b: 524, 
526, 533ff.). Entfremdung sei stattdessen – auf der Ebene des allge-
meinen Konzepts – als »normatively dependent concept« zu verstehen: 
»Alienation generally means that a person is disconnected from them-
selves, others and their social context in a normatively relevant way, 
but that normative relevance needs to be explained by other concepts.« 
(Forst 2017b: 546) Der andere – nicht ethische – sondern moralische 
Begriff, den Forst einsetzt, um die »normative relevance« von Entfrem-
dung zu erklären, ist sein Verständnis eines dem Menschen angemes-
senen Status als Rechtfertigungsautorität, eines Zwecks an sich oder 
eines Würdeträgers (vgl. 6.2 und 7). Somit konstruiert Forst aus dem 
begrifflichen Kern der Entfremdung (Konzept) und seiner normativen 
Rechtfertigungstheorie seine Konzeption noumenaler Entfremdung. 

Forst unterscheidet zwischen noumenaler Entfremdung erster und 
zweiter Ordnung. Er nennt die Entfremdung einer Person von sich selbst 
als moralischem Wesen »second order noumenal alienation« und die 
Entfremdung, die kennzeichnend ist für einen sozialen Raum, in dem 
sich die Beteiligten nicht als Rechtfertigungsautoritäten anerkennen 
»first order noumenal alienation« (Forst 2017b: 525). Im ersten Fall 
besteht ein »lack of self-respect«, im zweiten Fall ein »lack of respect 
for or by others« (Forst 2017b: 533). Beide Mängel an Respekt lassen 
sich im Vokabular eines ›Mangels von Macht‹ ausdrücken, denn Res-
pekt soll man vor seiner eigenen Rechtfertigungsautorität und derje-
nigen von anderen Personen haben und somit haben voneinander und 
von sich selbst nicht-entfremdete Personen die gleiche Rechtfertigungs-
macht. 

Für Forst ist es wichtig, die erste und zweite Ordnung zu trennen, 
weil er einerseits einfangen können möchte, dass noumenale Entfrem-
dung erster Ordnung noumenale Entfremdung zweiter Ordnung be-
günstigt. Andererseits möchte er beschreiben können, dass ein Indivi-
duum, das nicht unter Entfremdung zweiter Ordnung ›leidet‹, in einen 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

Kampf um Anerkennung eintreten kann, der sich gerade gegen nou-
menale Entfremdung erster Ordnung richtet (vgl. Forst 2017b: 525, 
533). 

Zudem unterscheidet Forst noch zwischen moralischen und poli-
tisch-sozialen Maßnahmen, durch die man noumenale Entfremdung 
überwinden kann. Diese Unterscheidung sei von den drei Referenzau-
toren, Rousseau, Marx und Kant, am klarsten bei Kant herausgearbei-
tet (vgl. Forst 2017b: 539). Forst verweist dabei auch zurück auf den 
Aspekt seines Entfremdungsbegriffs (hier insbesondere im Anschluss an 
Marx), den ich oben im Unterkapitel zu Ausbeutung erwähnt hatte, dass 
entfremdete soziale Verhältnisse sich durch einen »lack of transparency 
and control« auszeichneten (Forst 2017b: 542). 

Mir stellt sich die Frage, ob es Elemente gibt und wenn ja wel-
che die Forsts Rede von noumenaler Entfremdung seinem bisherigen 
begrifflichen Instrumentarium hinzufügt. Ausgehend von »Noumen-
al Alienation« kommt dafür eigentlich nur die Unterscheidung von 
noumenaler Entfremdung erster und zweiter Ordnung infrage. Der 
»lack of transparency and control«-Aspekt lässt sich jedenfalls in mei-
ner Rekonstruktion bereits mit dem Ausbeutungsbegriff erfassen (vgl. 
6.4.1). Die Notwendigkeit, dass sich die Rechtfertigungsautorität ei-
nes Menschen in verschiedenen Kontexten manifestieren muss, unter 
anderen im politischen und moralischen, wird von Forst bereits in an-
deren Worten betont (vgl. 6.1 und 6.2). Einzig der Aspekt der Selbst-
entfremdung (noumenale Entfremdung zweiter Ordnung) scheint mir 
in anderen Texten Forsts eine weniger zentrale Rolle zu spielen. Die-
sen Aspekt versuche ich in Kapitel 7 allerdings anders einzufangen, 
wenn ich mit Fichte die grundlegende Anerkennungsbeziehung zwi-
schen Menschen entfalte, die sich als freie und gleiche ansehen. Die-
se Anerkennungsbeziehung involviert sowohl die Anerkennung mei-
ner selbst als gleich und frei (Nicht-Entfremdung zweiter Ordnung) 
als auch die Anerkennung eines anderen oder mehrerer anderer als 
gleich und frei und das Anerkannt-werden durch sie (Nicht-Entfrem-
dung erster Ordnung). Und, wie Forst, möchte ich dabei die Tatsa-
che erfassen können, dass der Aspekt der Selbstanerkennung oder des 
Selbstrespekts zwar eng verbunden ist mit der Anerkennung durch 
andere, aber der Impuls zur Aktualisierung einer Anerkennungsbe-
ziehung auch einseitig von einem sich (bereits) selbstrespektierenden 
Wesen ausgehen kann (vgl. 7.5).  

Inhaltlich sehe ich bezüglich Forsts Ausführungen zum Entfremdungs-
begriff keine Spannungen zu seinen vorhergehenden Texten. Gleichwohl 
halte ich seine Spezifizierung des Entfremdungsbegriffs in Bezug auf sein 
übriges begriffliches Instrumentarium gewissermaßen für redundant. 
Ich verwende den Entfremdungsbegriff deshalb insbesondere für den 
ethischen ›Mangel von Sinn‹ (siehe Kapitel 5) und konzeptualisiere den 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

Aspekt, der in Forsts Entfremdungsdiskussion neu ins Spiel kommt, und 
zwar die (Nicht)-Entfremdung zweiter Ordnung in Kapitel 7 auf etwas 
andere Art und Weise.76

6.4.4 Fortschritt

Forst widmet sich insbesondere in drei Schriften dem Fortschrittsbegriff, 
der »kein normativ eigenständiger Begriff« (Forst 2015a: 107) sei: in der 
Einleitung (S. 18f.) und in Kapitel 4 »Der Begriff des Fortschritts« (102–
110) von Normativität und Macht, in seiner Replik »Eine fortschrittli-
che Kritik des Fortschritts?« zu Amy Allens verschriftlichtem und über-
setzten Vortrag, »Das Ende – und der Zweck – des Fortschritts« beim 
XXIII. Deutschen Kongress für Philosophie im Jahre 2014 (Forst 2016a) 
und in seinem Aufsatz »The Justification of Progress and the Progress 
of Justification« (Forst 2019a)77. Die Tatsache, dass der Fortschrittsbe-
griff für Forst ein normativ abhängiger ist und damit nicht irreduzibel, 
ist Jaeggi nach zu urteilen kennzeichnend für eine kantianische Position 
wie Forsts. Sie schreibt: »Progress might be an outcome, but it is not an 
irreducible part of this [Kantian] philosophical account.« (Allen, Jaeggi 
und von Redecker 2016: 231) 

Forst unterscheidet zwischen zwei Arten von Fortschritt, technologi-
schem Fortschritt oder allgemeinem Fortschritt in Bezug auf die Lebens-
bedingungen und moralisch-politischen Fortschritt (vgl. Forst 2015a: 
105f. und Forst 2019a: 17). Obwohl der Begriff des Fortschritts in bei-
den Kontexten auf normative Art und Weise verwendet werde, sei er – 
wie erwähnt – kein eigenständiger normativer Begriff (vgl. Forst 2019a: 
20f.). Was dem Fortschrittsbegriff seine Normativität verleiht, ist, für 
Forst, wieder seine rechtfertigungstheoretische Gerechtigkeitskonzepti-
on:

 »Fortschritt bedeutet, dass eine Gesellschaft neue Niveaus der Rechtfer-
tigung anstrebt, denen gemäß politische und soziale Verhältnisse nicht 
nur wechselseitig und allgemein gerechtfertigt werden können, sondern 
auch Institutionen dafür existieren, solche Rechtfertigungen zu generie-
ren.« (Forst 2015a: 109) 

Fortschritt bedeutet also, dass es zum Zeitpunkt t2 ›mehr‹ maximale (»po-
litisch und soziale Verhältnisse […] [, die, E.N.] wechselseitig und allge-
mein gerechtfertigt werden können«) und fundamentale Gerechtigkeit 

76		 Zu Forsts Entfremdungsverständnis, siehe auch die Beiträge von John 
Christman, Mattias Iser und Catherine Lu sowie Forsts Antwort (159–173) 
in: Allen und Mendieta 2019.

77		 Siehe auch Allens Auseinandersetzung mit diesem Aufsatz in demselben 
Band (Allen 2019).

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

(»Institutionen dafür existieren, solche Rechtfertigungen zu generieren«) 
gibt als zum Zeitpunkt t1: »The justification of progress lies in the pro-
gress of justification as a social practice among equals.« (Forst 2019a: 
22) Das heißt auch, dass es keinen externen Maßstab für Rechtfertigun-
gen gibt und dass Forst keine teleologische Konzeption von Fortschritt 
vertritt. Sein Fortschrittsverständnis sei zudem nicht problematisch im 
Sinne von eurozentristisch wie Allen es seinem sowie Habermas’ und 
Honneths unterstellt (vgl. Forst 2019a und 11.2).

6.4.5 Frieden 

In seinem Aufsatz »Die normative Ordnung von Gerechtigkeit und Frie-
den« (Forst 2011: 93–116) vertritt Forst die These, »dass die Gerech-
tigkeit der Standard ist, nach dem wir den Frieden als sozialen Zustand 
bewerten« (Forst 2011: 95).78  Das heißt eben, dass der Begriff des Frie-
dens für Forst ein von der Gerechtigkeit normativ abhängiger Begriff ist. 
Genauer lässt sich das Verhältnis von Frieden und Gerechtigkeit in fol-
genden Relationen bestimmen: 

1.	 Jede Ordnung der Gerechtigkeit ist auch eine friedvolle Ordnung. 
Frieden ist eine notwendige Bedingung von Gerechtigkeit (vgl. S. 
99). 

2.	 Nicht jede Ordnung des Friedens ist eine gerechte und sie hat auch 
keinen anderen normativen Eigenwert; die Gerechtigkeit kann den 
Frieden also gewissermaßen normativ qualifizieren (vgl. S. 99). Frie-
den ist nicht hinreichend für Gerechtigkeit.

3.	 Der Zweck des Friedens ist die Gerechtigkeit (vgl. S. 98). 
4.	 Ein nachhaltiges Mittel, um Frieden herzustellen, ist Gerechtigkeit 

(vgl. S. 98). 

Zu den Relationen 1 und 4 bedarf es jeweils einer Erläuterung und zu-
dem sei kurz das Verhältnis von Frieden zu Sicherheit bei Forst dargestellt: 

Zu 1.) Hört es sich aufgrund der obigen Relationen vielleicht so an, 
als sei Frieden an sich für Forst – zumindest gegenüber der Gerechtig-
keit – gar nicht so wichtig, muss dieser Eindruck relativiert werden.79  

Dafür sei daran erinnert, was für Forst eine gerechte Gesellschaft ausma-
chen würde. Sie wäre fundamental gerecht, wenn es in ihr eine Grund-

78		 Vgl. auch schon Forst 2007a: 323.
79		 Die Darstellung des zweistufigen Beherrschungspotentials einer kritisch-pro-

zeduralen Gerechtigkeitskonzeption (Beschleunigung und Flexibilisierung) 
mahnt gewissermaßen an, die notwendige Bedingung des Friedens (bzw. der 
Sicherheit oder neutraler gesprochen der Stabilität) für die Gerechtigkeit 
nicht zu vernachlässigen, vgl. III.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

struktur der Rechtfertigung gäbe. Die Existenz einer Grundstruktur der 
Rechtfertigung bedeutet, dass es Institutionen, die per definitionem über 
die Zeit stabil sind, gibt und grundsätzlicher noch, dass Individuen im 
Raum der Gründe, in Machtverhältnissen (vgl. 6.3.2) interagieren und 
nicht gewaltsam.80  Es ist also zu betonen, dass Frieden eine entscheiden-
de (wenn auch keine hinreichende, vgl. 2.) Bedingung für die Realisierung 
von Gerechtigkeit darstellt. 

Zu 4.) Insbesondere bezüglich Relation 4 hält Kant bezogen auf sei-
ne Schrift Zum Ewigen Frieden (1795) als Gewährsmann für Forst her. 
Mit folgendem Zitat möchte Forst belegen, dass auch Kant die Gerech-
tigkeit mitunter als Mittel des Friedens angesehen habe: »›Trachtet aller-
erst nach dem Reiche der reinen praktischen Vernunft und nach seiner 
Gerechtigkeit, so wird euch euer Zweck (die Wohlthat des ewigen Frie-
dens) von selbst zufallen‹ […].« (Forst 2011: 98)

Dem Begriff der Sicherheit als weiterem von der Gerechtigkeit nor-
mativ abhängigem Begriff widme ich kein eigenes Unterkapitel, weil ich 
keine grundlegenden Bedeutungsunterschiede zwischen dem Begriff des 
Friedens und dem der Sicherheit bei Forst sehe. So fasst er etwa die »Po-
litik der Sicherheit und des Friedens« in Gegenüberstellung zu »einer Po-
litik der Gerechtigkeit« zusammen, ohne ihre Differenzen zu thematisie-
ren (Forst 2011: 114, vgl. auch 115). Generell denke ich aber, dass sich 
der Friedensbegriff meist stärker auf inter- oder transnationale Gewaltlo-
sigkeit bezieht, während der Sicherheitsbegriff häufiger hinsichtlich Fra-
gen innerer Sicherheit verwendet wird. Das begriffliche Verhältnis von 
Frieden und Gerechtigkeit und Sicherheit und Gerechtigkeit scheint mir 
jedoch identisch zu sein. 

6.4.6 Legitimität 

Insbesondere in seinem Aufsatz »Legitimität, Demokratie und Ge-
rechtigkeit«, der als 8. Kapitel von Normativität und Macht abge-
druckt ist, beschäftigt sich Forst damit, dass und warum »der Begriff 
der Legitimität ein normativ abhängiger ist« (Forst 2015a: 188f.).81 

Die wichtigsten Thesen dieses Aufsatzes bezüglich der Frage der Legiti-
mität seien an dieser Stelle rekonstruiert. Vorab sei daran erinnert, dass 

80		 Vgl. »Der Krieg ist eine Flucht aus der Rechtfertigung als sozialer Praxis 
[…].« (Forst 2011: 109) und  »Wenn daher Frieden gefordert wird, wird der 
Wiedereintritt in den Raum der wechselseitigen Rechtfertigung gefordert. 
[…] Friedenszustände werden, sofern sie auch nur minimal fair sind, die Ba-
sis für die Entwicklung künftiger Gerechtigkeitsbeziehungen sein können.« 
(Forst 2011: 109f.)

81		 Dieser Aufsatz erschien ursprünglich ein Jahr früher in einer Festschrift zum 
60. Geburtstag von Rainer Schmalz-Bruns (Forst 2015a: vgl. 186, Fn. 1).

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

sich Forst durch die Tatsache, dass er den Legitimitätsbegriff als norma-
tiv abhängig von dem Gerechtigkeitsbegriff begreift, in wichtiger Hin-
sicht von Habermas’ Programm in Faktizität und Geltung abgrenzt (vgl. 
Einleitung zu II). 

Forst skizziert gängige Verwendungsweisen des Legitimitätsbegriffs 
(vgl. den 2. Abschnitt des genannten Aufsatzes, S. 187–190) und fasst 
schließlich folgendermaßen den »begrifflichen Kern, der diese Vorstel-
lungen zusammenhält – Legitimität nennen wir generell die Eigenschaft 
einer normativen Ordnung, die ihre allgemeine Verbindlichkeit für die 
ihr Unterworfenen erklärt und begründet –, aber zu einer spezifischen 
Konzeption wird dieses Konzept von Legitimität erst durch weitere nor-
mative Quellen […].« (Forst 2015a: 189) 

Nun ist es so, dass vielleicht nicht jede Gerechtigkeitskonzeption so 
eine weitere normative Quelle der Legitimität darstellen kann. Legt man 
etwa eine bloß soziale Konzeption der Gerechtigkeit zugrunde, bezieht 
sich diese gar nicht auf die »Herstellung und Rechtfertigung politischer 
Herrschaft«, sondern bloß auf »die Verteilung knapper Güter« (Forst 
2015a: 193). Für Forst ist diese Teilung der politischen und sozialen Di-
mension der normativen Qualität einer sozialen Ordnung »ein (häufi-
ger) Fehler« (ebd.). Deshalb ist es auch wichtig, Forsts Gerechtigkeits-
konzeption als politisch-soziale zu verstehen (vgl. allgemeine Einleitung 
und Einleitung zu II). 

Für seinen eigenen Ansatz füllt Forst das allgemeine Konzept der Legi-
timität (s.o.) so aus, dass seine Legitimitätskonzeption eine soziale Rela-
tion genau dann legitim nennt, wenn sie fundamental gerecht ist: 

»Wir nennen dann die normative Ordnung legitim, die fundamentale 
Gerechtigkeit im Sinne einer Grundstruktur der Rechtfertigung aufweist 
bzw. auf glaubwürdige Weise anzielt, und wir nennen die Normen und 
Gesetze legitim, die in diesem Rahmen entstehen. Sie bleiben dies dann 
auch, wenn sie einen fundamentale Gerechtigkeit übersteigenden Grad 
vollständiger Gerechtigkeit nicht erreichen. Gesetze, die die Gerechtig-
keit nicht vollständig realisieren, sind nur dann illegitim, wenn sie fun-
damentale Gerechtigkeit verletzten.« (Forst 2015a: 196f.)

6.4.7 Toleranz

Der Toleranzbegriff ist zweifellos der abhängige Begriff, dem Forst in 
seinen Arbeiten am meisten Aufmerksamkeit geschenkt hat. In ideenge-
schichtlicher Perspektive hat Forst dem Toleranzbegriff sogar viel mehr 
Seiten gewidmet als dem Gerechtigkeitsbegriff. Schon in Kontexte der 
Gerechtigkeit (1996) taucht der Toleranzbegriff auf, wird jedoch nicht 
systematisch bearbeitet (vgl. Forst 1996: 77, 237). Der Toleranzbe-
griff ist Forsts Habilitationsthema, seine expliziten Publikationen dazu 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

beginnen 2000. Zunächst gibt er einen Sammelband Toleranz. Philo-
sophie Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tu-
gend heraus (Forst 2000b), in dem er neben der Einleitung auch ei-
nen eigenen Aufsatz »Toleranz, Gerechtigkeit und Vernunft« publiziert. 
Es folgen weitere Aufsätze zum Thema Toleranz (Forst 2001a, Forst 
2001b, Forst 2002), bevor 2003 Forsts umfassendes Buch Toleranz im 
Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines umstrittenen Be-
griffs erscheint (Forst 2003a). In demselben Jahr werden zwei weite-
re Aufsätze zum Thema veröffentlicht (Forst 2003b, Forst 2003c). Ne-
ben vielen weiteren Aufsätzen (Forst 2006, Forst 2007b, Forst 2007c, 
Forst 2008a, Forst 2008b, Forst 2009b, Forst 2009c, Forst 2010, Forst 
2014a, Forst 2015b, Forst 2016b, Forst 2016c, Forst 2017c) sind noch 
zwei Bücher zu nennen, an denen Forst im Zuge seiner Auseinander-
setzung mit dem Toleranzbegriff beteiligt war: die verschriftlichte Ver-
sion einer Diskussion, die Forst 2008 mit Wendy Brown in Berlin über 
Toleranz geführt hat (Brown und Forst 2014) und die Neuherausgabe 
von Pierre Bayles Toleranzschrift mit einer ausführlichen Einleitung, 
die Forst zusammen mit der Übersetzerin der Schrift, Eva Buddeberg, 
2016 veröffentlichte (Bayle 2016 [1686]). Bayles Toleranzschrift ist 
für Forsts systematischen Vorschlag einer Toleranzkonzeption bedeu-
tend (vgl. z.B. Forst 2003a: 529). In Forsts monografischen Aufsatz-
sammlungen Recht auf Rechtfertigung (2007), Kritik der Rechtferti-
gungsverhältnisse (2011) und Normativität und Macht (2015) finden 
sich auch jeweils Aufsätze zum Thema der Toleranz, die sich mit den 
oben bereits zitieren Aufsätzen decken, ihnen ähneln oder eine Über-
setzung darstellen (Forst 2007a: 211–223, Forst 2011: 155–181, Forst 
2015a: 113–168). 

Ich stütze mich in der folgenden Rekonstruktion des Toleranzbe-
griffs und seinem abhängigen Charakter nur auf Toleranz im Konflikt 
(2003). Forst benennt den Toleranzbegriff explizit als »normativ ab-
hängige[n] Begriff« (Forst 2003a: 48) und widmet dieser These auch 
einen Paragraphen (§3). Bevor ich auf den systematischen Gehalt des 
Toleranzbegriffs eingehe, sei kurz die Struktur des Buches insgesamt 
referiert. 

Forsts Toleranz im Konflikt

Toleranz im Konflikt ist in zwei Teile geteilt. Der erste Teil »Zwischen 
Macht und Moral. Der historische Diskurs der Toleranz« (ca. 550 
Seiten) macht es sich zur Aufgabe, den »philosophische[n] und poli-
tische[n] Diskurs der Toleranz« (Forst 2003a: 27) von der Antike bis 
heute nachzuzeichnen. Dabei beschränkt Forst sich auf den europä-
ischen Kontext (vgl. Forst 2003a: 16). Ziel dieses ersten Teils ist es, 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

eine »Systematik von [historisch geäußerten, E.N.] Toleranzbegrün-
den« zu entwerfen (Forst 2003a: 17). Diese Systematik (Kapitel VIII) 
als Ergebnis des ersten Teils bietet dann auch den Anschluss an den 
zweiten systematischen Teil des Buches »Eine Theorie der Toleranz« 
(ca. 150 Seiten).82

Auf Forsts Auseinandersetzung mit den vielen historischen Toleranz-
verständnissen im ersten Teil des Buches gehe ich nicht weiter ein. Forst 
benennt allerdings zwei – zusammenhängende – übergeordnete Analyse-
dimensionen, die sich bei dieser Untersuchung ergeben haben:

Erstens lassen sich die analysierten Toleranzkonzeptionen in sol-
che unterteilen, die Toleranz primär als eine Form politischer Praxis 
verstehen etwa mit dem Ziel einer politischen Stabilisierung, da be-
stimmte Gruppen durch Tolerierung ›stillgestellt‹ werden, (staatsthe-
oretische Perspektive) und solche die Toleranz insbesondere als zwi-
schenmenschliche moralische Tugend bzw. als »moralische Tugend der 
Gerechtigkeit« (Forst 2003a: 21) begreifen. Damit hängt zweitens eine 
doppelte Rationalisierungsbewegung zusammen: »eine Rationalisie-
rung politischer Macht« und eine »Rationalisierung der Moral« (Forst 
2003a: 17). Die Rationalisierung politischer Macht bezieht sich auf 
die zunehmende Trennung von staatlicher und kirchlicher Macht. Die 
Trennung von Kirche und Staat ist wiederum auf zweifache Weise mit 
der Toleranz verknüpft: Einerseits war es Kritik von Seiten der Bürger/
innen, die die Anerkennung von Religionen jenseits der vorherrschen-
den Religion oder des Atheismus von Seiten des Staates gefordert ha-
ben und andererseits ist die Toleranz eine Beschreibung der Form von 
Machtausübung eines säkularen Staates83. Mit der Rationalisierung 
der Moral ist ein Prozess gemeint, in dem sich eine Moral herausbildet 
– in diesem Kontext sind insbesondere moralische Begründungen für 
Toleranz relevant –, die sich von religiösen Gründen sowie ethischen 
Vorstellungen über das ›gute Leben‹ löst (vgl. Forst 2003a: 18f.). Weil 
Forst sowohl die staatstheoretische Perspektive, die sich auf die zu-
nehmende Säkularisierung der Politik von der Religion fokussiert, als 
auch die Perspektive auf die Toleranz als Tugend in den Blick nimmt, 
ist der erste Teil des Buches wohl mit den Schlagwörtern »Macht und 
Moral« überschrieben. 

Diese doppelte Rationalisierungsthese (Rationalisierung der Politik 
und der Moral) nennt Forst zwar zu Beginn des Buches, sie ist aber 
ein Ergebnis seiner historischen Studie. Anders verhält es sich mit dem 

82		 Zum Ende des zweiten Teils des Buches bezieht Forst seine Toleranzkonzep-
tion zudem auf aktuelle gesellschaftliche Konflikte, wie etwa den Kopftuch-
streit (vgl. Forst 2003a: 720ff.).

83		 Hier bezieht sich Forst auf Foucaults Verständnis von verschiedenen Regie-
rungstechniken (vgl. Forst 2003a: 18).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

»Vor-Begriff« der Toleranz (Forst 2003a: 28), den Forst im ersten Ka-
pitel des ersten Teils vorstellt. Dieser sei der Untersuchung, bevor sie 
durchgeführt wurde, bereits zugrunde gelegt gewesen. Die Beschreibung 
des Vor-Begriffs der Toleranz enthält auch einige Paradoxien, die sich 
bei der Auseinandersetzung mit der Toleranz zumindest auf den ersten 
Blick ergeben würden.

Man kann das Narrativ des Buches insgesamt so verstehen, dass 
Forst sich ausgehend von einem tentativen Vorverständnis des Tole-
ranzbegriffs durch unterschiedliche philosophische und politische Ver-
wendungen dieses Begriffs arbeitet (erster Teil), um davon ausgehend 
eine Toleranzkonzeption vorzuschlagen (zweiter Teil), die die Parado-
xien der Toleranz auflösen kann. Neben dieser ersten systematischen 
These ist eine wichtige zweite These des Buches, dass es Aufschluss 
über eine historische Entwicklungslogik geben würde (vgl. etwa Forst 
2003a: 20). Forst vertritt die Ansicht, dass sich historische Entwick-
lungen unter der Heuristik der Rechtfertigung hilfreich untersuchen 
ließen. Ähnlich wie Honneth historische Kämpfe um Anerkennung 
beschreibt, begreift Forst also geschichtliche Entwicklungen als Kon-
flikte um Rechtfertigungen (vgl. z.B. Forst 2003a: 19, Fn. 18; 583).84 
Darüber hinaus verweist Forst in seinen späteren Schriften oft dar-
auf, dass sich die Gültigkeit des moralischen Rechtfertigungsprinzips 
nicht nur formalpragmatisch bzw. rekursiv oder durch eine prakti-
sche Einsicht zweiter Ordnung begründen ließe, sondern auch histo-
risch, so wie er es in Toleranz in Konflikt gezeigt habe (vgl. z.B. Forst 
2007a: 11; 77, Fn. 11).85  Dies kann man als dritte Hauptthese des Bu-
ches verstehen.

Ich werde nun zunächst Forsts »Vor-Begriff« der Toleranz mit seinen 
sechs Merkmalen und den damit einhergehenden fünf Paradoxien der 
Toleranz referieren. Anschließend sind vier Konzeptionen der Toleranz, 
die nach Forst diesen »Vor-Begriff« spezifizieren, vorzustellen. Eine die-
ser Konzeptionen, Forsts eigene Respekt-Konzeption der Toleranz, er-
läutere ich genauer. Dabei nenne ich meine These, die für den weiteren 
Verlauf der Argumentation dieser Arbeit zentral ist, dass Forst eine Para-
doxie der Toleranz und zwar die Paradoxie der Grenzziehung auch mit 
seiner Respekt-Konzeption nicht adäquat auflösen kann. Der Einfach-
heit halber schreibe ich im Folgenden nur ›allgemeiner Begriff der Tole-
ranz‹ oder ›Begriff oder Konzept der Toleranz‹ und nicht bei jeder Nen-
nung »Vor-Begriff«. 

84		 Vgl. dazu auch den ›diachronen‹ Begriff des Rechtfertigungsnarrativs (vgl. 
6.3.2). Siehe auch Kapitel 11.

85		 Vgl. Kapitel 7, insb. 7.2.

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

Sechs Bestandteile des allgemeinen Begriffs der Toleranz

Leitend bei Forsts Beschreibung des Begriffs der Toleranz ist die 
Unterscheidung von Konzept und Konzeptionen der Toleranz.86 

Er schlägt zunächst sechs Bestandteile eines Konzepts der Toleranz vor, 
die in unterschiedlichen Konzeptionen auf verschiedene Art und Weise 
spezifiziert werden können (vgl. Forst 2003a: 31–41): 

(1) »Kontext der Toleranz« 	
Alle Konzeptionen der Toleranz spezifizieren den Kontext, in dem To-
leranz infrage steht. Dieser Kontext hat wiederum vier Komponenten: 

(a) die Art der Beziehung von Tolerierenden und Tolerierten (Liebes-
beziehung oder Beziehung zwischen Staatsbürger/innen z.B.) 

(b) die Art der Subjekte der Toleranz (Individuen oder Staaten z.B.)
(c) die Art der Objekte der Toleranz (Überzeugungen, Handlungen, 

Eigenschaften, Personen oder Personengruppen z.B.)
(d) die Form der Handlung, die der Toleranz gemäß ist (positive An-

erkennung oder Nichteingreifen z.B.)
Forst grenzt jedoch unmittelbar wieder ein, dass er sich im Folgenden 

»auf den Kontext beschränken [wird], der in der Geschichte der Tole-
ranz die zentrale Rolle gespielt hat und auch in den gegenwärtigen Dis-
kussionen der wichtigste ist: der Kontext einer religiös und kulturell plu-
ralistischen Gesellschaft bzw. politischen Gemeinschaft« (Forst 2003a: 
31). Aus dieser Beschränkung ließen sich dann die Spezifizierungen von 
(a)–(d) bereits ableiten.87

 
(2) »Ablehnungs-Komponente« 
Ein notwendiger Bestandteil des Begriffs der Toleranz ist es, dass die Ob-
jekte der Toleranz (1c) »in einem normativ gehaltvollen Sinne als falsch 
angesehen bzw. als schlecht verurteilt werden« (Forst 2003a: 32). Zu 
sagen, dass man x toleriert, impliziert daher, dass man x (in einem zu 
spezifizierenden Sinne) für falsch erachtet. Normativ gehaltvolle Ableh-
nung ist allerdings nicht auf moralische Ablehnung begrenzt. Die Grün-
de der Ablehnung müssen aber eine Vernünftigkeitsschwelle überschrei-
ten. Wird so eine Vernünftigkeitsschwelle nicht berücksichtigt, entsteht 
die »Paradoxie des ›toleranten Rassisten‹« (Paradox 1, Forst 2003a: 33). 
Der Rassist wird dabei paradoxerweise für seine Toleranz gelobt, wenn 
er nicht seine Ablehnung anderer Rassen gemäß handelt. So ein fehlge-
leitetes Lob aus Perspektive der Toleranz müsse, so Forst, durch eine 

86		 Vgl. 1.2 zu der Unterscheidung von Konzept und Konzeptionen.
87		 Forst beschränkt seine Analysen allerdings bezüglich (c) im weiteren Verlauf 

des Buches noch zusätzlich auf »›Überzeugungen‹ und ›Praktiken‹« (Forst 
2003a: 32). 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

Vernünftigkeitsschwelle für Ablehnungsgründe vermieden werden, an 
der gemessen die Ablehnung einer anderen Rasse qua anderer Rasse sich 
nicht als gültiger Ablehnungsgrund qualifizieren würde. Eine jede sinn-
volle Toleranzkonzeption bedarf also eines Kriteriums, um diese Ver-
nünftigkeitsschwelle zu bestimmen. 

(3) »Akzeptanz-Komponente«
Ein notwendiger Bestandteil des Toleranzbegriffs ist zudem, dass die 
Objekte der Toleranz, trotz der Tatsache, dass sie normativ gehaltvoll 
abgelehnt werden (vgl. 2), auch in einer anderen Hinsicht als akzep-
tabel bewertet werden. Diese Akzeptanzgründe negieren dabei die Ab-
lehnungsgründe nicht, sondern »übertrumpfen« sie (Forst 2003a: 34). 
Wenn ich etwa die schlechten Tischmanieren meines Gegenübers tolerie-
re – also das Restaurant nicht verlasse oder ihn ermahne, weil ich dies 
im Kontext eines ernsthaften Gesprächs unpassend finde (Akzeptanz-
grund) –, heißt das nicht, dass ich die Tischmanieren nicht mehr abwer-
te, sondern nur, dass ich es in diesem Moment als wichtiger erachte, das 
Gespräch nicht zu stören. 

Wenn die Ablehnungs- und Akzeptanzgründe in einer Konzeption der 
Toleranz beide als moralische Gründe gefasst werden, kommt es zur »Pa-
radoxie moralischer Toleranz« (Paradox 2, Forst 2003a: 35), die eine 
sinnvolle Konzeption der Toleranz vermeiden sollte. Das Paradox be-
steht darin, dass die Toleranz ein moralisches Gebot (Akzeptanz) aufstel-
len würde, etwas Unmoralisches (Ablehnung) zu tolerieren.  

Die Paradoxie moralischer Toleranz habe ein Analogon auf der epis
temischen Ebene, nämlich die »Paradoxie der Wahrheitsrelativierung« 
(Paradox 3, Forst 2003a: 37): Wie kann man gleichzeitig davon über-
zeugt sein, dass die Ablehnungsgründe und die abgelehnten Überzeugun-
gen wahr sind? Zielmarke der Lösung dieses Paradoxons sei eine »Rela-
tivierung ohne Relativismus« (Forst 2003a: 37). 

(4) »Zurückweisungskomponente« (»Grenzen der Toleranz«)  
Mit der Zurückweisungskomponente ist der Bestimmungsgrund der 
Grenze benannt, die anzeigt, ab wann Akzeptanzgründe nicht mehr aus-
reichen, um Ablehnungsgründe zu übertrumpfen. Die Ablehnungsgründe 
werden dann zu Gründen der Zurückweisung oder werden durch solche 
ergänzt (vgl. Forst 2003a: 38). 

Eine solche Grenze ist notwendig, um die »Paradoxie der Selbstzer-
störung« (Paradox 4) zu vermeiden, die entstünde, wenn alles und alle 
toleriert würden, auch die »Feinde der Toleranz«: Dann würde sich die 
Toleranz selbst zerstören (Forst 2003a: 37). 

Es ergeben sich unter Hinzunahme der Zurückweisungskomponente 
nun zwei Grenzen der Toleranz, die man folgendermaßen visualisieren 
kann (vgl. Forst 2003a: 38):

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

Die Bestimmung der Grenze 2, die die Lösung für die Paradoxie der 
Selbstzerstörung ist, führt jedoch zu einer weiteren Paradoxie: »Die 
Paradoxie der Grenzziehung [(Paradox 5), E.N.] […], dass Toleranz 
stets in ihr Gegenteil, die Intoleranz, umschlagen muss, wenn sie die 
unumgängliche Grenzbestimmung zwischen dem Tolerierbaren [Bereich 
B, E.N.] und dem Nicht-Tolerierbaren [Bereich C, E.N.] vornimmt.« 
(Forst 2003a: 39) 

(5) Toleranz muss »aus freien Stücken« ausgeübt werden
Toleranz kann nach Forst fünftens nicht erzwungen werden. Erzwunge-
ne Akzeptanz (vgl. Merkmal 3) oder Nötigung zur Akzeptanz sei besser 
mit dem »›Ertragen‹« oder »›Erdulden‹« bezeichnet (Forst 2003a: 40). 

(6) Toleranz kann »sowohl eine Praxis als auch eine individuelle Hal-
tung oder (bei entsprechender Begründung) Tugend bezeichne[n]« (Forst 
2003a: 41).

Vier Konzeptionen der Toleranz

Ausgehend von diesen sechs Merkmalen des allgemeinen Toleranz-
begriffs beschreibt Forst nun vier unterschiedliche Konzeptionen der 
Toleranz: die Erlaubnis-, die Koexistenz-, die Respekt- und die Wert-
schätzungskonzeption (vgl. Forst 2003a: 42–48). Dabei hat die Respekt-
konzeption zwei Unterformen, von denen eine die Konzeption ist, die 
Forst selbst vertritt. Diese vier Konzeptionen haben was ihre Bestimmt-
heit betrifft eine gewisse Zwischenposition inne: zwischen dem allge-
meinen Begriff der Toleranz und einer vollständig begründeten Kon-
zeption der Toleranz. Sie sind eher als Strömungen der Verwendung des 
Toleranzbegriffs denn als vollständige Toleranzkonzeptionen zu verste-
hen. Die Begründungen, die für die vollständige Spezifikation der Ableh-
nungs-, Akzeptanz- und Zurückweisungskomponente notwendig sind, 
werden von Forst den vier Konzeptionen nicht eindeutig zugeordnet, 
sondern nur in zwei andere Untergruppen eingeteilt: pragmatische und 
normative Begründungen.

A: Bereich der Objekte, die ohne Weiteres bejaht werden 

- - - - - - - - - - - - - - - - Grenze 1 - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

B: Bereich der Objekte, die abgelehnt, aber akzeptiert werden 

- - - - - - - - - - - - - - - - Grenze 2 - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

C: Bereich der zurückgewiesenen Objekte

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

Im ersten Teil des Buches entwickelt Forst ausgehend von der Ge-
schichte der Philosophie und Politik der Toleranz insgesamt 25 verschie-
dene Toleranzbegründungen, teilweise mit Unterformen. Diese werden in 
Kapitel VIII, §29. des Buches zusammenfassend dargestellt (Forst 2003a: 
533–583). Diese verschiedenen Toleranzbegründungen fügen sich bezo-
gen auf die Merkmale 2–4 des allgemeinen Toleranzbegriffs modular in 
die vier verschiedenen Konzeptionen der Toleranz ein. 

Die vier Konzeptionen werden also »in einer der Begründungsfrage 
weitgehend neutralen Sprache« (Forst 2003a: 42) beschrieben. Dadurch 
sind diese (unvollständigen) Konzeptionen selbst (wie der Toleranzbe-
griff insgesamt) noch normativ abhängig: Sie sind von weiteren – nicht 
notwendig mit der Konzeption verbundenen – Gründen für die jewei-
lige Ablehnungs-, Akzeptanz- und Zurückweisungskomponente abhän-
gig. Bezüglich des ersten Merkmals (des Kontexts) unterscheiden sich die 
vier Konzeptionen nur teilweise. Ihnen ist hinsichtlich des ersten Merk-
mals gemeinsam, dass sie sich auf den politischen Kontext eines plura-
listischen Staates beziehen (vgl. Forst 2003a: 42). Merkmale (5) und (6) 
erwähnt Forst bei der Differenzierung der vier Konzeptionen gar nicht 
mehr. 

Die Erlaubnis-Konzeption spezifiziert den Kontext der Toleranz so, 
dass es um die Beziehung zwischen einer Autorität oder Mehrheit gegen-
über einer oder mehreren Minderheiten geht. Die Autorität oder Mehr-
heit ist dann tolerant, wenn sie es der oder den Minderheiten erlaubt, 
nach ihren speziellen Überzeugungen zu leben, solange sie dabei nicht 
die Vorherrschaft der Autorität oder Mehrheit hinterfragen und sich ge-
wissermaßen nur ›privat‹ anders als die Mehrheit verhalten. Die (Akzep-
tanz)-Gründe für diese Form von Toleranz als Regierungsform können 
entweder pragmatisch oder normativ sein. Pragmatische Erwägungen 
wären etwa, dass es, um das Ziel der Ordnungserhaltung zu erreichen, 
weniger aufwändig ist, die Minderheit zu tolerieren als sie zu überzeu-
gen oder zu unterdrücken. Normative Erwägungen wären beispielwei-
se, dass es nicht richtig ist, jemanden zu etwas zu bewegen, das seinem 
Gewissen widerspricht, auch wenn er damit an etwas ›objektiv‹ Richti-
ges herangeführt würde. Diese normative Überlegung ginge oft mit dem 
epistemologischen Argument einher, dass es auch schlicht nicht möglich 
sei, Einfluss auf die inneren Überzeugungen eines Menschen zu nehmen 
(vgl. Forst 2003a: 42f.). 

Die Koexistenz-Konzeption spezifiziert den Kontext der Toleranz an-
ders als die Erlaubnis-Konzeption, indem sie die Beziehung von zwei 
etwa gleich starken Gruppen betrachtet. Diese Gruppen entscheiden sich 
jeweils aus pragmatischen (Akzeptanz-)Gründen für Toleranz, um etwa 
Krieg zu vermeiden. Im Gegensatz zur Erlaubniskonzeption handelt es 
sich um eine wechselseitige und nicht bloß einseitige Tolerierung. In dem 
Falle, dass es eine den Parteien übergeordnete neutrale Instanz gibt, kann 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

dies ein stabiles Verhältnis darstellen. Fehlt eine solche übergeordnete In-
stanz (paradigmatisch der Staat), dann ist das Toleranzverhältnis insta-
bil, da es für eine Gruppe, sobald sie mächtiger wird, keinen Grund mehr 
gibt, das Verhältnis aufrechtzuerhalten, sondern es attraktiver wird, die 
andere Gruppe zu unterdrücken. 

Die Respekt-Konzeption beruht im Gegensatz zu der Erlaubnis- und 
der Koexistenz-Konzeption auf normativen, genauer moralischen, Ak-
zeptanz-(bzw. Zurückweisungs-)Gründen.88 Die normativen moralischen 
Gründe basieren auf dem Respekt für die Person des anderen, der be-
gründet, warum die Überzeugungen des anderen (gerade auch wenn sie 
nicht geteilt werden) toleriert werden sollten. Forst unterscheidet nun 
zwei Weisen, diesen Respekt genauer auszuformulieren und damit zwei 
Weisen, eine ideale Gesellschaft beruhend auf diesem gegenseitigen Re-
spekt zu bestimmen. 

Die erste Möglichkeit, Respekt genauer zu fassen, ist andere Perso-
nen als »ethisch autonome Autoren ihres eigenen Lebens« (Forst 2003a: 
45) zu sehen. Eine Person wird etwa respektiert als Muslimin, weil an-
erkannt wird, dass (bzw. nur wenn) sie selbst autonom beschlossen hat 
(bzw. ihre Erziehung als freier Entwicklungsprozess verstanden werden 
kann) als Muslimin zu leben. Da eine andere Person aber genauso auto-
nom entscheiden kann als Jüdin zu leben, sollten die Konsequenzen ei-
ner solchen Entscheidung im öffentlichen Raum einer Gesellschaft keine 
Rolle spielen, sondern bloß im privaten. Forst nennt dies das »Modell 
formaler Gleichheit« (Forst 2003a: 46).89

88		 Ich konzentriere mich hier auf die Akzeptanz- bzw. Zurückweisungsgrün-
de, weil sie die eigentliche Begründung von Toleranz darstellen. Dass es un-
terschiedliche Überzeugungen gibt (Ablehnungsgründe), muss nicht begrün-
det werden. Wie diese Ablehnungsgründe genauer konzeptualisiert werden, 
wird erst interessant, wenn man zwischen akzeptablen und nicht-akzepta
blen Ablehnungsgründen unterscheidet. Nicht-akzeptable Ablehnungsgrün-
de beziehen sich wiederum auf die Zurückweisungskomponente.

89		 Dieses Modell gibt es wiederum, laut Forst, in liberalen oder republikani-
schen Spielarten. Während Liberale die Freiheit im Privaten betonen wür-
den, würden Republikaner/innen die Notwendigkeit der Gleichheit im 
öffentlichen Raum betonen, die somit die Abgrenzung von privaten Unter-
schieden vonnöten machte (vgl. Forst 2003a: 47). Im liberalen Lager gibt 
es wiederum perfektionistische und nicht-perfektionistische Varianten (vgl. 
Forst 2003a: 45f., Fn. 43), wobei die erstere besagen würde, dass es ein gu-
tes Leben ausmache, ein autonomes (privates) Leben zu führen, während 
letztere eher argumentieren würde, dass nur für bestimmte Bereiche des Le-
bens (dem öffentlichen) allgemeingültige Gründe gefunden werden können, 
weshalb es einen Bereich geben müsse, in dem jede und jeder für sich selbst 
entscheiden kann. Diese nicht-perfektionistische liberale Variante ist sehr 
nah an Forsts eigener Respektkonzeption, aber nicht identisch mit ihr. Der 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

Die zweite Möglichkeit, Respekt genauer zu bestimmen, ist vermittelt 
über die Idee der Anerkennung anderer Personen als »moralisch und 
rechtlich Gleiche in dem Sinne, dass in ihren Augen die allen gemeinsa-
me Grundstruktur des politisch-sozialen Lebens […] von Normen ge-
leitet werden sollte, die alle Bürger gleichermaßen akzeptieren können« 
(Forst 2003a: 45f.). Hier setzt Forst seine terminologische Sprache ein 
und schreibt, dass es dabei um den »Respekt der moralischen Auto-
nomie der Einzelnen und ihres ›Rechts auf Rechtfertigung‹ von Nor-
men, die reziprok-allgemeine Geltung beanspruchen« (Forst 2003a: 46) 
geht. Diese Ausdeutung des relevanten Respekts habe andere Konse-
quenzen dafür, wie eine Gesellschaft aussehe, die ihn realisiere. In dieser 
Gesellschaft solle sich statt dem Modell formaler Gleichheit das »Mo-
dell qualitativer Gleichheit« durchsetzen (Forst 2003a: 47). Man könn-
te im Anschluss an eine frühere Redeweise von Forst auch von einem 
dynamischen Modell von Gleichheit sprechen (vgl. Forst 1996: 125).90 

Diesem Modell entsprechend müssen nicht notwendigerweise die glei-
chen Regeln für alle gelten, damit allen derselbe Respekt zukommt. Da-
mit eröffnet sich ein Raum für gruppenspezifische Regelungen. Dieses 
zweite Modell der Respektkonzeption erläutere ich genauer anhand der 
sechs Merkmale des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit, nachdem ich 
die Wertschätzungskonzeption vorgestellt habe.

Die Wertschätzungs-Konzeption beruht auf einer stärkeren norma-
tiven Idee des Respekts, der gegenüber anderen Gruppen mit anderen 
(kulturellen) Überzeugungen eingenommen werden sollte. Andere kul-
turelle Gruppen sollten nicht bloß als moralisch oder rechtlich Gleiche 
respektiert werden, sondern ihren Überzeugungen selbst sollte ein Wert 
beigemessen werden. Nichtsdestoweniger bliebe dabei eine Ablehnung 
der Überzeugungen bestehen und zwar in dem Sinne, dass sie von der 
tolerierenden Partei nicht übernommen würden. Man kann sich das an-
hand eines Beispiels so vorstellen: Ein im Sinne der Wertschätzungs-Kon-
zeption toleranter Christ würde in Anbetracht eines Moscheeneubaus in 
seiner Heimatstadt nicht bloß denken: ›Das gefällt mir zwar nicht, aber 
ich kann nichts dagegen sagen, weil ich ja schließlich auch meine eigene 
Religion nicht beweisen kann und auch nicht will, dass jemand Kirchen 
verbietet.‹ Stattdessen würde er sich über den Moscheeneubau freuen, 
da damit ein von ihm geschätzter Wertepluralismus Ausdruck fände. Das 

verbleibende Unterschied besteht darin, dass, für Forst, die Grenze zwischen 
den Bereichen des Lebens, die mit allgemeingültigen Gründen bestimmt wer-
den können und denen, die es nicht können, nicht abstrakt bestimmt werden 
kann, sondern nur die Kriterien, anhand derer diese Grenze immer wieder 
neu gezogen werden sollte (vgl. Kapitel 2.1 und 6.1). 

90		 Dort möchte Forst die Gleichheit von Rechtspersonen als wandelbar verste-
hen und somit das Konzept der »›Rechtsperson‹ […] als dynamisches Kon-
zept« (Forst 1996: 125).

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

heißt aber nicht, dass er nun selbst vom Christentum zum Islam kon-
vertieren würde. 

Die Respektkonzeption der Toleranz  
(das Modell qualitativer Gleichheit)

In diesem Abschnitt entfalte ich Forsts Respektkonzeption der Toleranz. 
Ich gehe dabei die sechs Merkmale des Toleranzbegriffs nacheinander 
durch und zeige, wie Forst die fünf Paradoxien der Toleranz zu lösen ge-
denkt. Die Paradoxien lösen zu können ist, nach Forst, für eine gelun-
gene Toleranzkonzeption entscheidend (vgl. Forst 2003a: 590). Forst 
selbst geht die einzelnen Merkmale nicht alle noch einmal durch. Er be-
zieht sich bei der Darstellung seiner Toleranzkonzeption vor allem auf 
die Merkmale 2–4 zurück. Aber auch die verbleibenden drei Merkma-
le lassen sich anhand seiner Ausführungen in Toleranz in Konflikt und 
auch an anderen Stellen spezifizieren. 

Ad (1) »Kontext der Toleranz«
Forsts »Theorie der Toleranz« (Zweiter Teil des Buches) soll mehrere 
Kontexte abdecken, wobei sie auf den politischen Kontext fokussiert ist. 
Es wird nicht ganz klar, ob die Theorie der Toleranz selbst mehrere Kon-
zeptionen der Toleranz umfasst, indem sie bei bestimmten Merkmalen 
verschiedene Spezifizierungen erlaubt oder ob sie als eine komplexe To-
leranzkonzeption zu verstehen ist. Im Folgenden werde ich der Einfach-
heit halber Forsts (komplexe) Toleranzkonzeption und seine Theorie der 
Toleranz synonym verwenden. 

Ad (1, a) Beziehung: Forsts Konzeption der Toleranz bezieht sich so-
wohl auf vertikale Beziehungen zwischen einem höhergestellten Tolerie-
renden (etwa dem Staat) und einem niedriger gestellten zu Tolerieren-
den (etwa einer Minderheit) sowie auf horizontale Toleranzbeziehungen, 
in denen Toleranz zwischen Gleichgestellten ausgeübt wird (vgl. Forst 
2003a: 591). Damit bezieht sich seine Toleranzkonzeption auf beide Sei-
ten der oben eingeführten doppelten Rationalisierungsthese (Politik und 
Moral).

Ad (1, b) Subjekte: Entsprechend der Spezifizierung von (1a) kann Tole-
ranz für Forst von unterschiedlichen Akteuren, seien es Staaten, anderwei-
tig organisierten Gruppen oder Individuen, ausgeübt werden. Zudem be-
zeichnet Forst auch Gesetze, Institutionen und soziale Räume als mögliche 
Subjekte der Toleranz (vgl. Forst 2003a: 676). Zur individuellen Perspekti-
ve äußert sich Forst insbesondere in »§36 Die tolerante Person« (666ff.)91 

und zum politischen Kontext der Toleranz insbesondere in Kapitel »XII. 
Die tolerante Gesellschaft« (675ff.). Allerdings ist diese Trennung wie-

91		 Zur toleranten Person bzw. Identität, vgl. 10.2.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

derum unscharf, da eine tolerante Gesellschaft auch aus toleranten Bür-
ger/innen bestehen sollte (vgl. Forst 2003a: 676).

Ad (1, c) Objekte: Die Objekte der Toleranz scheinen handlungsleiten-
de Überzeugungen und Handlungen von Personen zu sein. 

Ad (1, d) Die Form der Handlungen, die der Toleranz gemäß sind, 
konkretisiert Forst nur für den Fall, in dem der Staat das Subjekt (sei es 
in Form von Gesetzen, Institutionen oder dem gesetzgebenden Volk) ist. 
Die Form der Handlungen, die ein toleranter Staat ausübt, ist die recht-
liche Regulierung von »Handlungsfreiheiten und -beschränkungen« 
(Forst 2003a: 590).

Die Merkmale 2, 3 und 4 betreffen die normative Spezifikation des 
Toleranzbegriffs. Hier setzt Forst seine normative Rechtfertigungstheorie 
ein (vgl. 6.2). Er kombiniert damit zwei der 25 Toleranzbegründungen, 
die er aus dem historischen Toleranzdiskurs destilliert hat.92

Ad (2) »Ablehnungs-Komponente«
Eine Überzeugung, die Forst als Ablehnungsgrund gelten lassen würde, 
ist ein ethischer Grund des Tolerierenden, der nicht gleichzeitig reziprok 
und allgemeinbar begründbar ist. Der Tolerierende vertritt, was zentral 
ist, um die »Paradoxie des ›toleranten Rassisten‹« (Paradox 1) aufzulö-
sen, aber keine unvernünftige Position. Unvernünftig wäre sie nur, wenn 
sie sich ›reziprok und allgemein‹ zurückweisen ließe (vgl. Forst 2003a: 
604 und Forst 2011: 58f.).

Ad (3) »Akzeptanz-Komponente«
Die Überzeugung eines anderen sollte akzeptiert werden, auch wenn 
man sie selbst nicht teilt, wenn sowohl die Überzeugung des anderen 
als auch meine Ablehnung derselben ethisch begründet sind, sich also 
zwei ethische Positionen gegenüberstehen. Es ist dabei entscheidend, 
dass keine der beiden Seiten die eigene Position mit reziprok-allge-
meinen Gründen positiv begründen, noch die andere Position mit re-
ziprok-allgemeinen Gründen zurückweisen kann. Die »Paradoxie mo-
ralischer Toleranz« (Paradox 2) wird somit aufgelöst, indem sich nicht 
(mehr) moralische Gründe gegenüberstehen, sondern ethische mit mo-
ralischen Gründen in Bezug gesetzt werden, wobei moralische Zurück-
weisungsgründe die ethischen Gründe übertrumpfen (vgl. Forst 2003a: 
53193). Die »Paradoxie der Wahrheitsrelativierung« (Paradox 3) löst 
Forst damit auch auf, da um die ethische Position einer anderen Per-

92		 Die »Kombination aus Tb 13c/d und 14c (politisch interpretiert als Tb 22a)« 
(Forst 2003a: 582).

93		 »Diese Paradoxie lässt sich nur durch eine deontologische Begründungs-
differenz auflösen, die (a) das Prädikat ›moralisch‹ hinsichtlich einer ›ethi-
schen‹ Ablehnung und einer ›moralischen‹ Akzeptanz differenziert oder – 
in bestimmten Fällen, in denen das, was ›Moral‹ heißt, selbst umstritten ist 
– eine ›moralische‹ Verurteilung erster und zweiter Stufe unterscheidet. In 
jedem Fall setzt diese (b) eine moralisch begründete Akzeptanz voraus, die 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

son zu akzeptieren, nun weder die Wahrheit der eigenen ethischen Po-
sition, noch die der übergeordnete moralischen Perspektive infrage ge-
stellt werden muss.

Ad (4) »Zurückweisungskomponente« (»Grenzen der Toleranz«)  
Die Grenzen der Toleranz sind dann erreicht, wenn die ethischen Grün-
de für das zu Tolerierende nicht nur aus ethischen Gründen abgelehnt, 
sondern aus moralischen (d.i. reziprok-allgemeinen) Gründen zurückge-
wiesen werden können. Dafür ist die Grenze 2 zentral:

 

Damit löst Forst die »Paradoxie der Selbstzerstörung« (Paradox 4), weil 
die Toleranz sich nicht selbst zerstört, sondern sich durch die Grenzzie-
hung zwischen dem Bereich der Objekte, die abgelehnt, aber akzeptiert 
werden (B) und dem Bereich der zurückgewiesen Objekte (C) selbst be-
kräftigt. Die (moralische) Begründung für die Akzeptanz (also die To-
leranz) ist nämlich identisch mit derjenigen der Zurückweisung, die die 
Grenzen der Toleranz zieht. 

Daran anknüpfend möchte Forst auch die »die schwierigere zweite Pa-
radoxie der Grenzziehung« (Paradox 5) auflösen. Das soll dadurch ge-
schehen, dass die Grenze 2 eben nicht nur von einer der partikularen 
Positionen und zwar der mächtigeren gezogen wird (wie es bei der Erlaub-
niskonzeption der Fall ist), sondern durch eine »wechselseitig begründ-
bare[] Zurückweisung« (Forst 2003a: 532). Ob eine solche wechselseitig 
begründbare Zurückweisung in Bezug auf Grenze 2 überhaupt möglich 
ist, habe ich bereits problematisiert (vgl. 6.1 iii. und unten 6.5). Für Forst 
ist es allerdings auch so, dass eine wechselseitig begründbare Zurückwei-
sung nur dann nicht selbst intolerant ist, wenn sie zudem zeitlich nach 
der erfolgten Zurückweisung »für Ein- und Widerspruch konzeptuell of-
fen bleibt« (Forst 2003a: 532). Diese Offenheit soll allerdings dem »nor-
mativ verbindlichen Charakter der Toleranzforderung« keinen Abbruch 
tun (Forst 2003a: 532). Ohne Weiteres ist aber nicht einsichtig, warum 
dieses Verhältnis von Offenheit und Verbindlichkeit ein produktives Fort-
schreiten der Toleranz in der Zeit bedeuten soll (vgl. insb. 6.5 und Teil III). 

die Toleranzforderung allgemein verbindlich macht, und zwar jenseits des 
Streits der einander widersprechenden Wertüberzeugungen.«

A: Bereich der Objekte, die ohne Weiteres bejaht werden 

- - - - - - - - - - - - - - - - Grenze 1 - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

B: Bereich der Objekte, die abgelehnt, aber akzeptiert werden 

- - - - - - - - - - - - - - - - Grenze 2 - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

C: Bereich der zurückgewiesenen Objekte

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

Ad (5) Toleranz muss »aus freien Stücken« ausgeübt werden
Für ein besseres Verständnis der Ausdeutung dieses Merkmals aus Forsts 
Perspektive lässt sich ein Bezug zu seiner Machttheorie (vgl. 6.3.2) her-
stellen: Wenn Toleranz aus freien Stücken ausgeübt werden muss, dann 
heißt das auch, dass sie eine Praxis innerhalb des Raums von Rechtferti-
gungen sein muss – eine Praxis, die durch Machtbeziehungen und nicht 
etwa gewaltsame Relationen gekennzeichnet ist. 

Ad (6) Toleranz kann »sowohl eine Praxis als auch eine individuelle 
Haltung oder (bei entsprechender Begründung) Tugend bezeichne[n]« 
(s.o.). Passend zu der Spezifikation der Merkmale 1a, b und d lässt sich 
sagen, dass Forst eine komplexe Toleranzkonzeption vertritt, die sich 
nicht nur auf die Praxis der Toleranz (sei es eines Individuums oder ei-
nes Staates etwa) bezieht, sondern auch auf die dispositionale Haltung 
eines Individuums. Dementsprechend kann Forst auch von der Toleranz 
im Anschluss an Rawls als »Tugend der Gerechtigkeit« sprechen (Forst 
2003a: 615).94

6.4.8 Autonomie, Freiheit und Gleichheit  
als normativ abhängige Begriffe?

Es gibt drei Begriffe, Autonomie, Freiheit und Gleichheit, deren Status 
in Bezug auf den Gerechtigkeitsbegriff unklar ist, die aber bedeutend 

94	 	Zur kritischen Diskussion von Forsts Arbeiten zum Toleranzbegriff siehe 
Forst 2020a. Die darin mehrmals auftauchende Diskussion der Frage, in-
wiefern gegenüber etwas aus Sicht von Forsts Respektkonzeption der To-
leranz (moralisch) nicht Tolerierbarem dennoch eine bestimmte Form der 
Toleranz sinnvoll sein kann, ist für den Kontext dieser Arbeit besonders in-
teressant. Denn damit wird thematisiert, was die (rechtlichen) Konsequen-
zen des Urteils sein sollten, dass etwas intolerant sei. Forst schreibt in die-
sem Band, dass Dinge, die nicht tolerierbar sind, dennoch nicht notwendig 
rechtlich verboten werden sollten (Forst 2020b: 184, 187, 191f.): a »legal 
ban […] should only be a measure of last resort« (192). Gleichwohl scheint 
er zu meinen, dass es stets eine staatliche (oder politische?) Reaktion auf 
Nicht-Tolerierbares geben müsse, auch wenn dies kein rechtliches Verbot 
sei. Wenn es sich dabei um staatlich finanzierte und organisierte Antworten 
handelt, dann wäre damit das dritte Merkmal des Gerechtigkeitskonzepts 
(2.3), dass Ungerechtigkeiten (und Nicht-Tolerierbares) rechtliche Verände-
rungen zur Folge haben sollte, dennoch erfüllt. Dies suggeriert Forst, wenn 
er von einer Pflicht eines demokratischen Staats schreibt, junge Menschen 
bezüglich Gesundheits- und Sexualitätsfragen aufzuklären (184), um evtl. 
die Entwicklung nicht-tolerierbarer patriarchaler Identitäten unwahrschein-
licher zu machen, ohne diese jedoch in Gänze zu verbieten (sondern nur be-
stimmte Folgen derselben, etwa sexuelle Belästigung am Arbeitsplatz). 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

für Forsts Theoriegebäude sind. Manche Textstellen deuten darauf hin, 
dass dies auch normativ abhängige Begriffe sind, während andere eher 
nahelegen, dass sie eine andere Beziehung zum Gerechtigkeitsbegriff ha-
ben, nämlich Grund oder semantischer Bestandteil desselben zu sein. 
Diese Ambivalenz zeigt sich bei den drei Begriffen unterschiedlich. Zu-
nächst erläutere ich jeweils die Bedeutung dieser Begriffe im Kontext der 
rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeitstheorie, um dann ihren Stel-
lenwert zu diskutieren. 

Autonom zu sein, heißt für Forst in verschiedenen praktischen Kon-
texten aus guten Gründen zu handeln (vgl. Forst 1996: 385–412 und 
Einleitung zu II). Für Forst kann und sollte man insbesondere in al-
len vier von ihm explizit genannten Kontexten (dem moralischen, dem 
politischen, dem rechtlichen und dem ethischen) autonom handeln. Er 
unterscheidet insofern auch zwischen moralischer, politischer, rechtli-
cher und ethischer Autonomie. Später kommt als fünfter der Begriff 
der »[s]oziale[n] Autonomie« hinzu (Forst 2007a: 208). Hiermit sei 
die »Frage nach den sozialen Bedingungen, die für die Entwicklung 
und Ausübung solcher [der anderen vier, E.N.] Autonomiefähigkeiten 
und -möglichkeiten notwendig sind« (ebd.), gestellt. Mir erschließt 
sich nicht, wieso damit eine weitere Form der Autonomie benannt 
sein soll.95 Denn die Frage nach den Realisierungsbedingungen der ur-
sprünglich vier Formen der Autonomie zu stellen, scheint mir schlicht 
eine vollständigere Betrachtung dieser Formen von Autonomie zu sein. 
Ich stimme aber mit Forst überein, dass die Betrachtung dieser Rea-
lisierungsbedingungen (bzw. ihrer Behinderung) wichtig ist (vgl. dazu 
insbesondere 10.2 und 10.3 zur ›Flexibilisierung‹ und 12.2.2 zur Bil-
dung).

Wenn man ›autonom‹ als Eigenschaft für Personen verwendet, reicht 
es nach Forsts Ansatz vermutlich auch aus, wenn eine Person disposi-
tional zu autonomen Verhalten tendiert und nicht ausschließlich au-
tonome Handlungen vollzieht. Damit ist der Autonomiebegriff einer-
seits enger als die Bestimmung, dass Personen handeln oder in einem 
minimalen Sinne frei sind. Dadurch würde nur ausgedrückt, dass Per-
sonen nicht zu einem bestimmten Verhalten physisch gezwungen wer-
den, d.h. zwar auf der Basis von Gründen handeln, diese aber nicht 
notwendigerweise auch gute Gründe sind (vgl. 6.3). Andererseits ist 
dieser Autonomiebegriff weiter als Kants, weil er sich nicht auf den mo-
ralischen Kontext beschränkt, sondern Personen für Forst eben auch 

95		 Forst betont jedoch explizit, dass die soziale Autonomie, auch wenn sie »aus 
einer Reflexion auf die Bedingungen der vorhergehenden resultiert und diese 
somit begrifflich voraussetzt, [dies nicht] bedeutet […], dass sie keine eige-
ne, normativ ebenso bedeutsame Dimension der Freiheit bezeichnet.« (Forst 
2007a: 209)

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

ethisch, politisch oder rechtlich autonom handeln können (vgl. Forst 
1996: 386).96

Politische und rechtliche Autonomie scheint zudem identisch zu sein 
mit der Beschreibung von Personen, die in gerechten Gesellschaften le-
ben. Der Umkehrschluss, dass eine gerechte Gesellschaft eine ist, in der 
alle Bürger/innen zumindest rechtlich und politisch autonom handeln 
können, scheint auch wahr zu sein. So schreibt Forst auch von einer 
»›autonomen‹ und gerechten Gesellschaft« (Forst 2007a: 179). Dem-
nach könnte es Sinn machen, den Autonomiebegriff als einen von der 
Gerechtigkeit abhängigen Begriff zu bezeichnen, weil seine Normativi-
tät zwar identisch ist mit der der Gerechtigkeit, aber er sich begrifflich 
dennoch von ihr unterscheidet, da er eine mögliche Eigenschaft von Per-
sonen oder auch kollektiven Entitäten97 benennt, während die Gerech-
tigkeit auf eine soziale Relation bezogen ist (vgl. 6.1). Diese Unterschei-
dung von Autonomie und Gerechtigkeit hinsichtlich ihres Bezugspunktes 
funktioniert allerdings nur, wenn man zwischen einer kollektiven Iden-
tität und einer sozialen Relation unterscheiden kann. Ansonsten wäre 
der Autonomiebegriff zumindest hinsichtlich der kollektiven Dimensi-
on nicht nur bezogen auf seine Normativität, sondern insgesamt iden-
tisch mit der Gerechtigkeit: eine gerechte wäre dann identisch mit einer 
autonomen Gesellschaft. 

An anderer Stelle wird ein anderes Verhältnis von Gerechtigkeit und 
Autonomie angedeutet: Die Autonomie von Personen scheint Forst als 
Grund für die Forderung nach Gerechtigkeit anzusehen: »Die Autono-
mie der Moral basiert auf der moralischen Autonomie vernünftiger Per-
sonen, die ein Reich des Normativen hervorbringen.« (Forst 2007a: 80) 
Die Autonomie der Moral bezeichnet für Forst eine wichtige Eigenschaft 
der Moral, nämlich unabhängig (etwa von dem Bereich des Ethischen) 
zu sein (vgl. 7.2). Der Bereich des Moralischen wiederum deckt sich mit 
dem der (fundamentalen) Gerechtigkeit, insofern in beiden die Kriteri-
en der Reziprozität und Allgemeinheit gelten. Wenn die moralische Au-
tonomie von Personen also die Basis (der Grund) für die Moral (als au-
tonomer) ist (wie es in dem obigen Zitat steht), dann lässt sich daraus 
auch ableiten, dass die Gerechtigkeit durch den autonomen Charakter 
vernünftiger Personen begründet werden soll.98 Autonomie als normativ 

96		 Mit meinem Vorschlag, nur zwischen zwei Kontexten zu unterscheiden (ge-
rechtigkeitsrelevant und gerechtigkeitsirrelevant, vgl. 6.1.), reduziere ich ge-
wissermaßen wieder den Bereich, in dem Autonomie relevant ist.

97		 Forst unterscheidet explizit zwischen individueller und kollektiver Autono-
mie (vgl. Forst 2007a: 179).

98		 Mein an Fichte anschließender Vorschlag, den Grund der Gerechtigkeit zu 
verstehen, bezieht sich auf eine weniger anspruchsvolle Freiheit von Perso-
nen. Ich werde dafür argumentieren, Freiheit als Unbestimmtheit als Grund 
der Gerechtigkeit zu verstehen. Vgl. Kapitel 7.

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

abhängig von der Gerechtigkeit zu bezeichnen, scheint aus dieser Per
spektive fragwürdig. 

In Bezug auf die Freiheit lassen sich bei Forst recht klare Textstel-
len finden, die belegen, dass er sie als abhängigen Begriff versteht. So 
schreibt er im Kontext seiner Auseinandersetzung mit dem Friedensbe-
griff: »Die Unterscheidung zwischen dem Grundsatz der Gerechtigkeit 
und anderen Werten, die in seinem Lichte bewertet werden, trifft nicht 
nur auf den Frieden zu [dazu 6.4.5, E.N.]; die Freiheit ist ein anderes 
Beispiel.« (Forst 2011: 96, vgl. auch Forst 2003a: 589, Fn. 1 und Forst 
2007a: Kapitel 5 »Politische Freiheit« und 271f. (a)) Freiheit scheint 
für Forst per se kein Wert zu sein, sondern nur gerechtfertigte Freiheits-
ausübung, d.i. Autonomie: »[…] die Frage der Freiheit [ist] ein Teil der 
umfassenderen Frage der Gerechtigkeit […], denn als gerechtfertigt 
gelten nur die Freiheiten, die mit Bezug auf die übergeordneten Gerech-
tigkeitskriterien von Reziprozität und Allgemeinheit beansprucht wer-
den können.« (Forst 2007a: 191) Gleichwohl ist diese gerechtfertigte 
Freiheit notwendiger Bestandteil seines normativen Gerechtigkeitsver-
ständnisses (s.o.). Freiheit simpliciter könnte bei Forst eher deskriptiv 
verstanden werden in dem Sinne, dass Menschen eben aus Gründen 
handeln und daher nicht vollkommen kausal determiniert sind (vgl. 
6.3). Zu diskutieren bleibt noch, welche normative Rolle nicht-ver-
nünftige Freiheitsausübung, also freies Handeln ohne gute Gründe, 
in Forsts Systematik insbesondere in Bezug auf Fragen des positiven 
Rechts spielt. In Kapitel 7 setze ich als Grund der Gerechtigkeit einen 
solchen weniger anspruchsvollen Begriff von Freiheit ein. Diese Frei-
heit muss wiederum durch institutionalisierte subjektive Rechte (po-
sitives Recht) geschützt werden (Kapitel 7 und 8). Positive Rechtsord-
nungen können jedoch aus Perspektive dieser Freiheit stets radikal 
infrage gestellt werden (Kapitel 7 und 11).

Gleichheit scheint ähnlich wie der Freiheitsbegriff für Forst kein Wert 
an sich, aber dennoch in einer bestimmten Deutung notwendig für sei-
nen Gerechtigkeitsbegriff zu sein. Gleichheit ist nur als »Rechtfertigungs-
gleichheit« (Forst 2007a: 279) wertvoll. Gleichheit etwa von Gütern ist 
für Forst deshalb nur dann wertvoll, wenn sie als Teil maximaler Gerech-
tigkeit durch Strukturen, in denen Rechtfertigungsgleichheit gegeben ist 
(fundamentale Gerechtigkeit) zustande gekommen ist. Gleichheit soll für 
ihn somit sowohl qualitativ (nicht bloß formal) als auch dynamisch ver-
standen werden (vgl. 6.4.7).99 

Zu erwähnen ist, dass Forst Freiheit und Gleichheit auch als negative 
und positive Bezugnahme auf das Ziel der Realisierung des Rechts auf 

99		 An anderer Stelle setzt Forst Gleichheit auch mit seinem Kriterium der Re-
ziprozität gleich: »Gleichheit – oder in meinen Worten Reziprozität« (Forst 
2011: 145).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

Rechtfertigung versteht: »Negativ ausgedrückt, besteht das Ziel in dem 
Wunsch nach Freiheit, und positiv ausgedrückt im Wunsch nach Aner-
kennung als Gleicher […].« (Forst 2011: 178) Der auf dem Recht auf 
Rechtfertigung (bzw. dem Rechtfertigungsprinzip) gegründete Gerech-
tigkeitsbegriff soll beide Momente in sich umschließen (vgl. Forst 2011: 
182, Fn. 2). 

Den Status der Begriffe von Autonomie, Freiheit und Gleichheit in Be-
zug auf Forsts Gerechtigkeitsbegriff habe ich an dieser Stelle nicht ab-
schließend geklärt. Da ich ab Kapitel 7 in Bezug auf die Ausdeutung und 
systematische Stellung dieser Begriffe für die Gerechtigkeit von Forst ab-
weiche, beschränke ich mich auf die oben dargelegten Überlegungen und 
diskutiere im folgenden Unterkapitel allgemeiner Forsts Verständnis von 
abhängigen Begriffen. 

6.4.9 Normativ abhängige, redundante oder dichte Begriffe?

Im Anschluss an die Darstellung von sieben Beispielen für Begriffe, die 
Forst zufolge normativ von der Gerechtigkeit abhängen, wird in diesem 
Unterkapitel allgemein Forsts Verständnis von normativ abhängigen Be-
griffen diskutiert. Ich problematisiere sein Verständnis mithilfe einer Ge-
genüberstellung zwischen normativ abhängigen und ›dichten‹ Begriffen. 
Bernard Williams hat die Rede von »thick ethical concepts« (Williams 
2006 [1985]: 140) geprägt. 

Die Ausgangsfrage, die sich mir stellt, ist, welchen systematischen Stel-
lenwert die von Forst so benannten normativ abhängigen Begriffe für 
seine Gerechtigkeitstheorie haben. Da er der Diskussion dieser Begriffe 
recht viel Raum einräumt, insbesondere dem Toleranzbegriff mit einem 
umfassenden Buch, aber auch durch eigene Aufsätze zu den Begriffen des 
Fortschritts und der Entfremdung etwa, wäre es verwunderlich, wenn sie 
in Bezug auf den Gerechtigkeitsbegriff aus Forsts Sicht systematisch ge-
sehen redundant wären.100 Manchmal schreibt Forst sogar explizit, dass 
bestimmte Begriffe unverzichtbar sind, etwa der Fortschrittsbegriff: wir 
seien »gebunden, an diesem Begriff des Fortschritts festzuhalten« (Forst 
2015a: 110). Wenn also etwa der Fortschrittsbegriff normativ von der 
Gerechtigkeit abhängig, aber gleichwohl unverzichtbar ist, muss das hei-
ßen, dass der Kern eines Begriffs, den Forst manchmal ganz explizit 
macht, wie etwa bei Entfremdung und Legitimität (vgl. 6.4.3 und 6.4.6), 

100	Für die These, dass die normativ abhängigen Begriffe für Forst eigentlich 
systematisch redundant sind und er ihnen nichtsdestoweniger in seinen 
Schriften viel Platz widmet, könnte sprechen, dass er es für wichtig erach-
tet, andere als seine (redundanten) Verwendungen der Begriffe im wissen-
schaftlichen (und realpolitischen) Diskurs zu entlarven. 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

in einem in irgendeiner Weise gewichtigen Verhältnis zu der modular ein-
gefügten Gerechtigkeitsnormativität steht. Das möchte ich beispielhaft 
an Forsts Auseinandersetzung mit dem Entfremdungsbegriff analysieren. 
Der Bedeutungskern des Entfremdungsbegriffs bei Forst war: 

»Alienation generally means that a person is disconnected from them
selves, others and their social context in a normatively relevant way, 
but that normative relevance needs to be explained by other concepts.« 
(Forst 2017b: 546) 

Übersetzen kann man das folgendermaßen: 

Entfremdung meint allgemein, dass eine Person in einer normativ rele-
vanten Weise getrennt ist von sich 	selbst (a), anderen (b) und ihrem so-
zialen Umfeld (c).

Für die ›normativ relevante Weise‹ setzt Forst nun seinen rechtfertigungs-
theoretischen Gerechtigkeitsbegriff ein, wodurch sich ergibt: 

Entfremdung meint, dass eine Person getrennt ist von (a) sich selbst als 
rechtfertigendem Wesen mit gleichem Status gegenüber anderen, (b) an-
deren als ebenso gleichwertigen rechtfertigenden Wesen und (c) ihrem 
sozialen Kontext. Die Trennung vom sozialen Kontext kann dabei ent-
weder auftreten, weil der soziale Kontext kein gerechter ist, in dem sich 
ein rechtfertigendes Wesen ›zuhause‹ fühlen kann (c1) oder weil die Per-
son von sich selbst als rechtfertigendem Wesen entfremdet ist, aber in 
einer gerechten Gesellschaft lebt, die dementsprechend nicht mit dem 
subjektiv mangelnden Selbstrespekt zusammenpasst (c2). 

Aber was ist dann genau die Verbindung zwischen dem Begriffskern, hier 
der Trennung einer Person von sich selbst, anderen und ihrem sozialen 
Kontext, und der Normativität der Gerechtigkeit? Mir scheint, dass die-
se Verbindung von Bedeutungskern und Normativität, zumindest bezo-
gen auf den Entfremdungsbegriff, nicht sehr bedeutend ist, denn es hängt 
etwa vollständig von der normativen Natur dessen, von dem man getrennt 
oder nicht getrennt ist, ab, ob die Trennung normativ beklagenswert ist 
oder nicht. Es ist etwa weder per se gut noch schlecht von seinem gesell-
schaftlichen Kontext ›getrennt‹ zu sein: Wenn der gesellschaftliche Kon-
text gerecht ist, dann ist es schlecht von ihm getrennt zu sein, wenn er un-
gerecht ist, dann ist es gut, von ihm getrennt zu sein. Die Trennung als 
solche scheint mir gar nicht normativ relevant zu sein (vgl. auch Kapitel 5). 

Im Gegensatz dazu schlägt Jaeggi mit ihrem Begriff der Entfremdung, 
dessen Kernbedeutung sie als »Beziehung der Beziehungslosigkeit« 
(Jaeggi 2005: 43ff.) beschreibt, vor, dass die Beziehungslosigkeit – die 
Trennung – wo oberflächlich keine Trennung (Beziehung) ist, per se oder 
prima facie entfremdend in einem abwertenden Sinne ist. Um die »Bezie-
hung der Beziehungslosigkeit« zu beklagen, bedarf es nicht eines zusätz-
lichen normativen Begriffs, sondern sie ist immer schon beklagenswert. 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

Jaeggi schlägt in diesem Kontext dann auch vor, den Entfremdungsbe-
griff als dichten ethischen Begriff im Sinne Williams’ zu verstehen (Jaeggi 
2005: 44).101 Die Kernidee eines dichten ethischen Begriffs ist, dass dabei 
eine evaluative und beschreibende Komponente konstitutiv zusammen-
gehören und einen Begriff »sui generis« bilden (Väyrynen 2019: 27f., 
vgl. Kirchin 2013: 2).102

Ich möchte nun vorschlagen, dass manche Begriffe, die Forst als nor-
mativ abhängig versteht, für seine Theorie tatsächlich keinen eigenständi-
gen systematischen Wert haben – und somit redundant sind – und man-
che doch einen eigenständigen systematischen Wert haben. Für Letztere 
müsste eine ›engere‹ Beziehung zwischen dem normativen und den ande-
ren Bestandteilen des Begriffs feststellbar sein – anders als beim Entfrem-
dungsbegriff (s.o.). Von den oben erläuterten Begriffen vermute ich, dass 
folgende Begriffe keinen systematischen Mehrwert für Forst haben: Aus-
beutung, Demokratie, Fortschritt103, Entfremdung und Legitimität. Das 
heißt nicht, dass die Verwendung dieser Begriffe in bestimmten Kontex-
ten nicht hilfreich sein kann, sondern nur, dass sich Forsts Theorie auch 
ohne Rekurs auf diese Begriffe vollständig darstellen ließe. Bei den folgen-
den beiden Begriffen denke ich allerdings, dass sie sehr wohl einen syste-
matischen Mehrwert für Forsts Theorie haben bzw. haben sollten: Frieden 
und Toleranz. Der systematische Stellenwert dieser beiden Begriffe sollte 
in folgenden Kapiteln deutlich werden (für Frieden Teil III insgesamt und 
für Toleranz insb. 6.5).104 

Forst müsste also eine Unterscheidung innerhalb der Gruppe von Be-
griffen, die von ihm als normativ abhängig bezeichnet werden, etablie-
ren und zwar zwischen denen, die einen systematischen Mehrwert ha-
ben und jenen, die in Bezug auf den Begriff der Gerechtigkeit redundant 
sind. Eine Möglichkeit wäre es, die systematisch wichtigen ›dichte Be-
griffe‹ zu nennen. Aber das ist vielleicht nicht die einzige Möglichkeit. 
Es wäre dabei zu prüfen, ob die Idee von dichten Begriffen dem von 

101	Jaeggi versteht auch den Fortschrittsbegriff als dichten Begriff (vgl. Jaeggi 
2018: 225). 

102	Laut Väyrynen gilt das aber nur für bestimmte Perspektiven auf thick ethi-
cal concepts, nämlich »Inseperabilist Views« (27ff.), die »Separist Views« 
(22ff.) entgegenstehen. Williams, auf den sich Jaeggi bezieht, gehört laut 
Väyrynen zu den Inseperabilists (15). Vgl. Kirchin 2013: 8. In dem von 
Kirchin herausgegebenen Sammelband geht es zudem nicht nur um ethi-
sche, sondern auch andere dichte Begriffe (2).

103	Auch wenn ich dem Fortschrittsbegriff keinen systematischen Mehrwert zu-
schreibe, werde ich die These vertreten, dass ein Begriff ›historischer Zeit‹ 
systematisch wichtig für die kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskonzeption 
ist, vgl. Kapitel 11. 

104	Vgl. Kukathas’ Zweifel an dem systematischen Mehrwert von Toleranz ge-
genüber der Gerechtigkeit bei Forst (Kukathas 2020: 59). 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

Forst vorgeschlagenen Theorietyp insgesamt widerspricht, weil dichte 
ethische Begriffe womöglich nicht zu einem deontologischen und ko-
gnitivistischen Normativitätsverständnis passen (vgl. Kirchin 2013).105 
Würde man sich der Kategorie der dichten Begriffe bedienen, wäre auch 
zu klären, ob und inwiefern der Gerechtigkeitsbegriff selbst als dichter 
zu verstehen ist.

Wichtig ist zuletzt anzumerken, dass der Gerechtigkeitsbegriff für 
Forst kein abhängiger Begriff sein kann. Das liegt daran, dass Forst bei 
der Diskussion von abhängigen Begriffen, die sich in eine Dialektik ver-
stricken, stets auf den höherstufigen Gerechtigkeitsbegriff verweist, um 
diese aufzulösen. 

6.5 Die Grenzen der Rechtfertigung

Dieses Unterkapitel fungiert als Übergang von meiner Rekonstruktion 
von Forsts kritisch-prozeduraler Theorie der Gerechtigkeit zu meiner 
stärker eingreifenden und kritischen Auseinandersetzung mit seinen 
Arbeiten. Ich werde hier die Grenzen der Rechtfertigung thematisie-
ren, die für den weiteren Verlauf der Argumentation des Buches zen
tral sind.

Zunächst beschreibe ich drei verschiedene Grenzen der Rechtfer-
tigung in Forsts Theorie: die Grenzen des Raums der Rechtfertigun-
gen (deskriptiv), die Grenzen zwischen den verschiedenen Kontexten 
der Rechtfertigung und die Grenzen des normativ Rechtfertigbaren. 
Auf diese drei Grenzen der Rechtfertigung reflektiert auch Forst selbst. 
Zweitens stelle ich im Anschluss an die »Paradoxie der Grenzziehung«, 
die Forst bezogen auf die Toleranz diskutiert (vgl. 6.4.7), die These 
auf, dass die Grenzen der Rechtfertigung gleichermaßen auch die Be-
dingung der Möglichkeit von guten Rechtfertigungen darstellen. Ein 
selbst rechtfertigender oder rechtfertigungstheoretischer Umgang mit 
den Grenzen der Rechtfertigung ist dabei, so meine These weiter, un-
möglich. Diese These steht im Widerspruch zu Forsts eigenem Ver-
ständnis. Inwiefern ein anderer (nicht rechtfertigungstheoretischer) ad-
äquater Umgang mit diesen Grenzen überhaupt möglich ist, wird ab 
Kapitel 7 thematisiert.

Zunächst zu den drei Grenzen der Rechtfertigung, die Forst in seinen 
Arbeiten aufzeigt. Die erste Grenze ist diejenige zwischen dem Raum der 

105	Forsts Begriff des anderen Menschen scheint allerdings gerade ›dicht‹ zu 
sein, d.h. notwendig deskriptive als auch evaluative Komponenten zu ha-
ben, vgl. Kapitel 7.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

Rechtfertigungen und dem Raum des Natürlichen (vgl. 6.1 i.) oder des 
Zwangs bzw. der Gewalt (vgl. 6.3.2). 

Innerhalb dessen, was sich allgemein im Raum der Rechtfertigun-
gen befindet, gibt es zweitens verschiedene Kontexte der Rechtferti-
gung. Diese beziehen sich einerseits auf die Unterscheidung von vier 
Kontexten der Rechtfertigung: dem moralischen, dem politischen, dem 
rechtlichen und dem moralischen. Wie bereits erläutert (vgl. 6.1 ii.) 
denke ich jedoch, dass sich diese vier Kontexte letztlich zu zwei Kon-
texten zusammenziehen lassen: demjenigen Kontext, in dem die Kri-
terien von Reziprozität und Allgemeinheit die angemessenen Beurtei-
lungskriterien für Rechtfertigungen sind und demjenigen, in dem sie 
es nicht sind. Andererseits geht es um die Grenzen zwischen verschie-
denen Kontexten, für die gleichermaßen Reziprozität und Allgemein-
heit die angemessenen Beurteilungskriterien für Rechtfertigungen sind. 
Damit kommen die Grenzen zwischen verschiedenen begrenzten All-
gemeinheiten (vgl. 6.1) ins Spiel. Die erste Grenzziehung dieser zwei-
ten Gruppe von Grenzziehungen nenne ich die innere und die zweite 
die äußere Grenze der Gerechtigkeit (vgl. schon 2.1). Wie oben erläu-
tert, sind die innere und äußere Grenze der Gerechtigkeit eng verbun-
den (vgl. 6.1 iii.). 

Die dritte Grenze der Rechtfertigung ist die Grenze des Rechtfertigba-
ren in einem Kontext, in dem die angemessene Beurteilung von Recht-
fertigungen über die Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit er-
folgen sollte. Die dritte Grenze ist also die Grenze zwischen dem, was in 
einem solchen Kontext der Rechtfertigung rechtfertigbar ist und dem, 
was nicht rechtfertigbar ist. Es lassen sich wiederum zwei Grenzen der 
Rechtfertigbarkeit unterscheiden: erstens die Grenze zwischen ›durch die 
Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit rechtfertigbar‹ und ›nicht 
mit den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit zu rechtfertigen 
(aber auch nicht zurückweisbar)‹, zweitens die Grenze zwischen ›durch 
die Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit rechtfertigbar oder 
nicht mit den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit zu rechtfer-
tigen (aber auch nicht zurückweisbar)‹ und ›durch die Kriterien von Re-
ziprozität und Allgemeinheit (RuA) zurückweisbar‹. Es ergibt sich fol-
gende Übersicht: 

Grenzgruppe I: 	 a) Raum der Rechtfertigung vs. Natur
	 b) Raum der Rechtfertigung vs. Gewalt, Zwang

Grenzgruppe II106: 	a’) Innere Grenze der Gerechtigkeit (etwa Toleranz-		
	 fragen)

106	Meinen Verständnis nach diskutiert Melissa Yates in ihrem Aufsatz über 
Forst (»Opening ›Political Contexts of Injustice‹«, Yates 2019) auf ähnliche 

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

	 b’) Äußere Grenze der Gerechtigkeit 
	 (etwa transnationale Fragen)

Grenzgruppe III: 	 a’’) Durch die Kriterien von RuA rechtfertigbar vs. 		
	 nicht durch diese Kriterien rechtfertigbar 
	 (aber auch nicht zurückweisbar)
	 b’’) Durch die Kriterien von RuA rechtfertigbar 		
	 oder nicht zurückweisbar vs. durch die Kriterien 
	 zurückweisbar107 

Im Anschluss möchte ich nun erstens weitere Erläuterungen zu der Gren-
ze II, b’ anschließen, dann zweitens, Grenze III, b’’ in Verbindung mit 
dem »Paradox der Grenzziehung« (6.4.7) und der Grenzgruppe II disku-
tieren und drittens erläutern, dass ich Forsts Sozialtheorie der Rechtfer-
tigung als Beschreibung dessen sehe, was sich innerhalb des Raums der 
Rechtfertigungen bewegt, aber noch nicht weiter normativ ausgezeich-
net ist (d.h. diesseits der Grenze I ist). 

Transnationale Gerechtigkeit (äußere Grenze der Gerechtigkeit)

Die innere und äußere Grenze der Gerechtigkeit (II a’ und b’) hängen-
meinem Verständnis nach eng miteinander zusammen (vgl. schon 6.1). 
Forst behandelt Fragen der äußeren Grenze unter dem Stichwort der 
transnationalen Gerechtigkeit. Da ich mich in diesem Buch nicht expli-
zit mit Fragen transnationaler Gerechtigkeit auseinandersetze, möch-
te ich sie aber an dieser Stelle kurz thematisieren, nachdem ich den Zu-
sammenhang der inneren und äußeren Grenze dargestellt habe. Forst 
verwendet das Vokabular der inneren und äußeren Grenze nicht und 
spricht daher auch nicht (wörtlich) von dem zu erläuternden Zusam-
menhang derselben. 

Weise diese beiden Grenzen im Zusammenhang: »Being a subject of political 
power (the membership question) depends on how we define what counts 
as an exercise of political power to begin with (the ontopolitical question).« 
(S. 108 vgl. auch S. 121) In demselben Aufsatz stellt sie auch Überlegungen 
zu zwei Themen an, die für diese Arbeit zentral sind: die notwendige und 
mögliche Flexibilität der Grenzen von Kontexten der Gerechtigkeit sowie 
transtemporale Kontexte der Gerechtigkeit.  

107	Diese Grenze entspricht der Grenze zwischen Recht (Recht und Unrecht) 
und Nicht-Recht, vgl. Ende von Kapitel 2. Dieses Entsprechungsverhältnis 
der Grenzen des Rechts mit denen der Gerechtigkeit hängt damit zusammen, 
dass es letztlich nur ein ideal eingerichtetes (demokratisches) Rechtssystem 
sein kann, welches verbindliche Gerechtigkeitsurteile fällen kann (vgl. Ende 
von 6.1). 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

Wo die extensionalen (äußeren) Grenzen einer Gruppe sind, hängt 
davon ab, was das allgemeinheitsstiftende Merkmal der Gruppe (innere 
Grenze) ist. So ist Menke zuzustimmen, wenn er schreibt: 

»Das Nein, das das Gemeinwesen dem Flüchtling entgegenruft – Du 
bist gar kein Anteil, denn Du bist kein Teil von uns – ist daher in Wahr-
heit ein Nein zu sich selbst. Es ist die Einmauerung des Gemeinwesens 
in seinem Sosein (seiner Identität, seinen Werten).« (Menke 2016: 57)

Anders ausgedrückt: Der Ausschluss des Flüchtlings (der außerhalb der 
Extension eines Gemeinwesens steht) erlaubt Rückschlüsse auf die Iden-
tität des ausschließenden Gemeinwesens. Auch wenn ich die explizite Be-
handlung der Frage nach der äußeren Grenze der Gerechtigkeit in dieser 
Arbeit nicht leiste, bin ich der Überzeugung, dass ein adäquater Umgang 
mit der inneren Grenze auch zu einem adäquateren Umgang mit der äu-
ßeren Grenze beiträgt (vgl. auch Kapitel 8.3). Oder andersherum: Ein 
falscher Umgang mit der inneren Grenze begünstigt auch einen falschen 
Umgang mit der äußeren. So könnte man sich etwa vorstellen, dass eine 
nach innen zu wenig gefestigte Allgemeinheit, ein übersteigertes Sicher-
heitsbedürfnis nach außen begünstigt.108 

Welches Prinzip ist der Bestimmungsmaßstab für die äußere Grenze der 
Gerechtigkeit? Forst unterscheidet hierbei zwischen der Beantwortung 
dieser Frage in Bezug auf die Moral und in Bezug auf die Gerechtigkeit 
und differenziert dementsprechend auch das Grenzziehungsprinzip. Er 
schreibt, dass die Bestimmung der äußeren Grenze »in Kontexten der Mo-
ral dem Betroffenheitsprinzip (all-affected principle)« und »in Kontexten 
der Gerechtigkeit dem Unterwerfungsprinzip (all-subjected principle)« 
folgen sollte (Forst 2015a: 54). Das Betroffenheitsprinzip hat dabei zwei 
Bedeutungen: Einerseits heißt betroffen sein von konkreten Handlungen 
betroffen zu sein, direkt oder indirekt, und andererseits verweist es auf 
die abstraktere Betroffenheit als Mitglied der moralischen Gemeinschaft 
(für diese Unterscheidung, siehe Forst 2015c: 829). Dem Unterwerfungs-
prinzip geht es hingegen darum, zwischen Individuen zu unterscheiden, 
die einem bestimmten »context of domination (Beherrschung)« (Forst 
2014c: 201) unterworfen sind und jenen, die dies nicht sind. Ein Unter-
werfungsverhältnis möchte Forst »in einem weiteren Sinne verstanden« 
wissen, d.h., dass es »neben rechtlich-politischen auch informelle Unter-
werfungsverhältnisse etwa ökonomischer Art« geben kann (Forst 2015a: 
54). Da ich in Kapitel 6.1 bereits dafür argumentiert habe, dass Forsts 
Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit nur in Kontexten ›begrenz-
ter Allgemeinheit‹ Entscheidungskraft entfalten können, ist aus meiner 

108	Vgl. dazu: »Ein Gefühl der inneren Unsicherheit ist vorherrschend. Dies Ge-
fühl löst einen komplementären Drang nach äußerer Sicherheit aus, der eine 
Stütze in Maßnahmen sucht, die die aus der unberechenbaren Zukunft dro-
henden Gefahren abwehren sollen.« (Husserl 1955: 64)

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

Perspektive der Unterschied zwischen der zweiten Bedeutung des Betrof-
fenheitsprinzips (abstrakte Betroffenheit) und des Unterwerfungsprinzips 
hinfällig. Die erste Bedeutung des Betroffenheitsprinzips (die konkrete Be-
troffenheit) hingegen scheint mir auch für das Unterwerfungsprinzip be-
deutend zu sein. So kann eine Frau zwar dem Patriachat unterworfen sein 
wie alle anderen Frauen, aber gleichzeitig als etwa besonders arme oder 
wohlhabende Frau die Konsequenzen dieses Regimes am eigenen Leib in 
sehr unterschiedlichem Ausmaß spüren, d.h. von konkreten Handlungen, 
die das Patriachat begünstigt, in anderer Weise betroffen sein. Die Unter-
scheidung zwischen dem Betroffenheits- und Unterwerfungsprinzip ver-
wende ich deshalb nicht und habe dementsprechend bisher ausschließlich 
von Betroffenheit geschrieben und werde dies weiterhin tun. 

Forsts Konzeption transnationaler Gerechtigkeit109 beantwortet die 
grundlegende Frage der Debatte um globale Gerechtigkeit, wem gegenüber 
man in der Welt überhaupt Gerechtigkeitspflichten hat oder allgemeiner 
ausgedrückt, mit wem man in einer Gerechtigkeitsrelation steht, folgen-
dermaßen: In einer Gerechtigkeitsrelation steht man mit jeder und jedem, 
der in demselben Unterwerfungs- bzw. Betroffenheitsverhältnis steht. Forst 
möchte damit etwa sagen, dass ein deutscher H&M-Einkäufer mit einer 
Näherin in Bangladesch sehr wohl in einem Gerechtigkeitsverhältnis steht, 
auch wenn beide nicht durch eine politisch-rechtliche Gemeinschaft ver-
bunden sind. In Zeiten einer globalisierten Wirtschaft ist es daher eine 
schwierige epistemische Frage, mit wem man überhaupt in einem Gerech-
tigkeitsverhältnis steht. Niemand in Deutschland wird auf Anhieb wissen, 
ob und wer genau unter der Produktion der Produkte, die sie oder er kon-
sumiert, gelitten hat. Es ist an dieser Stelle, dass Forst die Rolle der Sozi-
alwissenschaften für die Bestimmung der äußeren Grenze der Gerechtig-
keit betont. Beherrschungsverhältnisse – und damit die äußeren Grenzen 
der Gerechtigkeit – müssten »informiert durch eine sozialwissenschaftli-
che Analyse der real vorfindbaren Verhältnisse« bestimmt werden (Forst 
2015a: 223). Besonders hebt er die Rolle der sozialwissenschaftlichen Ana-
lyse in einer Fußnote hervor, in der er einen Gegensatz zu Frasers Position 
herausstellt, die die Notwendigkeit, die Grenzen der Gerechtigkeit selbst 
diskursiv auszuhandeln, betont: »Ich stimme Fraser […] zu, dass Letzte-
res wichtig ist; gleichwohl traue ich einer kritischen sozialwissenschaftli-
chen Analyse zu, die bestehenden Verhältnisse und Strukturen und ihre 
Rechtfertigungsbedürftigkeit hinreichend zu beschreiben, um den Einsatz-
punkt für die diskursive Gerechtigkeit zu markieren.« (Forst 2015a: 224, 
Fn. 21)110 Von hier aus gibt es nun zwei Optionen: entweder man führt 

109	Zu Forsts Konzeption transnationaler Gerechtigkeit siehe insb. Forst 2007a: 
357–380 und Forst 2015a: 214–233.

110	Damit stellt er sich gewissermaßen Frasers Vermutung darüber, was Forst 
über die Frage nach der angemessenen Bestimmung der Grenzen der 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

das wissenschaftstheoretische Selbstverständnis einer nicht-positivistischen 
Sozialwissenschaft, die die äußeren Grenzen der Gerechtigkeit bestimmen 
können soll, aus oder man zieht sich auf die Position zurück, dass es letzt-
lich doch die Betroffenen selbst sind, die reziprok-allgemeine Gründe für 
legitime äußere Grenzziehungen hervorbringen müssen (und sich dabei 
eventuell auf sozialwissenschaftliche Erkenntnisse stützen). Mir scheint 
die Verfolgung der zweiten Option ausgehend von Forsts Arbeiten aus drei 
Gründen für angemessen111: 
– 	 erstens, weil Forst die wissenschaftstheoretische Arbeit nicht durch-

führt
– 	 zweitens, weil es schwer mit seiner normativen Position zu vereinba-

ren scheint, einer wissenschaftlichen (Beobachter)Perspektive so viel 
Macht zuzugestehen und 

– 	 drittens, weil er – wenn auch nicht in Worten der inneren und äuße-
ren Grenze der Gerechtigkeit – auch die enge Verbindung der Frage 
nach der äußeren Grenzziehung mit der Frage nach den Grenzen der 
Toleranz (innere Grenze) betont112 und in Bezug auf die Grenzen der 
Toleranz das Paradox der Grenzziehung anerkennt (vgl. 6.4.7 und 
den folgenden Abschnitt).

Gerechtigkeit sagen würde, entgegen: »So far as I know, Forst has not (yet) 
envisioned the possibility of applying his idea of a basic justification pro-
cedure at the meta-level to disputes about the frame, when not the ›what‹ 
but also the ›who‹ is up for grabs; but I see no reason why this could not be 
done.« (Fraser 2010: 174, En. 38)

111	Auch Eva Erman scheint schließlich zu denken, dass es in Forsts Framework 
nur die Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit selbst sein können, die 
angemessene Grenzziehungen rechtfertigen: »And disputes about ›relevant-
ly affected‹ could only be addressed by way of a process of reciprocal and 
general justification […].« (Erman 2014: 140, Fn. 29).

112	Folgende Zitate zeigen, dass Forst – wenn auch in anderen Worten – den 
Zusammenhang der inneren und äußeren Grenze der Gerechtigkeit aner-
kennt: »[D]ie Frage nach dem rechten Verständnis von Toleranz und ins-
besondere die Kernfrage, wo ihre Grenzen zu ziehen sind [,wirft] ein Licht 
auf die eigenen Grenzen – auf die Grenzen unserer ›westlichen Toleranz‹, 
die Grenzen unseres Verständnisses des gerechten und demokratischen Um-
gangs miteinander. […] Die Grenzen der Toleranz zu bestimmen heisst stets 
auch, die eigenen Begrenzungen zu überprüfen.« (Forst 2016b: 224f.) Und: 
»Es kennzeichnet die komplexe Situation in einer ›globalisierten Welt‹, dass 
in ihr viele Konflikte, die im Vorangegangenen als innergesellschaftliche ana-
lysiert wurden, als zwischengesellschaftliche wiederkehren.« (Forst 2003a: 
746)

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

Paradox der Grenzziehung  
(Toleranz, innere Grenze der Gerechtigkeit)

Das Paradox der Grenzziehung diskutiert Forst als ein Paradox, das 
eine angemessene Toleranzkonzeption lösen können muss (vgl. 6.4.7). 
Das Paradox war, dass die Toleranz gewissermaßen immer auch intole-
rant ist, weil sie notwendig eine Grenze ziehen muss zwischen dem, was 
(noch) tolerierbar ist und dem, was (nicht mehr) tolerierbar ist. Forst gibt 
an dieses Paradox lösen zu können, indem er unterstreicht, dass eine Zu-
rückweisung aus Gründen, die den Kriterien der Reziprozität und All-
gemeinheit entsprechen, gar keine intolerante Zurückweisung sei – und 
deshalb nicht im Widerspruch zur Forderung der Toleranz stehe – und 
darüber hinaus damit, dass jede Zurückweisung auch revidierbar sein 
muss (vgl. Forst 2003a: 532, vgl. 6.4.7). 

In meiner Systematik lässt sich sagen, dass Forst den Toleranzbegriff 
an der systematischen Stelle der inneren Grenze der Gerechtigkeit ein-
setzt. Der Toleranzbegriff scheint mir deshalb ein für Forst nicht redun-
danter abhängiger Begriff zu sein (vgl. 6.4.9). Nichtsdestoweniger denke 
ich, dass Forst das Problem der Bestimmung der inneren Grenze – oder: 
das Paradox der Grenzziehung der Toleranz – durch seine Toleranzkon-
zeption nicht auflösen kann.113 Dieses Paradox nicht anzuerkennen kann 
wiederum zu unerwünschten Beherrschungseffekten in Form von Nor-
malisierungen oder Disziplinierungen (vgl. 3.2.2) führen.114 

Ich möchte nun anhand eines Beispiels, das ich schon in 6.1 iii. be-
müht habe, das Problem der Bestimmung der inneren Grenze im Zu-
sammenhang mit Fragen der Toleranz aufzeigen. Das Beispiel war das 
einer (Mittelbau)Versammlung an einer Universität, in der es um plan-
barere Karrierewege geht. Dort habe ich erläutert, dass es möglicher-
weise einen Streit über das allgemeinheitsstiftende Merkmal der Grup-
pe geben könnte. Ein möglicher Streitpunkt dabei könnte sein, ob es 
sinnvoll ist, dieses Problem gemeinsam unter Mitarbeiter/innen, die 
über Drittmittelprojekte angestellt sind und solchen auf sogenann-
ten Landesstellen zu diskutieren. Angenommen es würde die Entschei-
dung gefällt, weiterhin zusammen zu diskutieren. Wenn dann der Vor-
schlag eingebracht würde, dass das allgemeinheitsstiftende Merkmal 
der Gruppe vielleicht nicht sein sollte, sich für planbarere Karriereper-
spektiven einsetzen zu wollen und Teil der Gruppe zu sein, die betrof-
fen ist von befristeten Arbeitsverträgen, sondern ausschließlich ›sich 

113	So auch: Fischer-Lescano 2018: 165f. So verstehe ich auch Browns Perspek-
tive in: Brown und Forst 2014.

114	Für die Erlaubniskonzeption der Toleranz (vgl. 6.4.7) benennt Forst selbst 
das Problem eines »Disziplinierungseffekt[s] durch Toleranz« (Forst 2003a: 
547).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

für planbare Karriereperspektiven einsetzen wollen‹, könnte weiterge-
hend die Frage aufkommen, ob dann nicht auch Professor/innen Teil 
der Gruppe sein sollten. Wenn dann jemand auf einer Drittmittelstelle 
sagte ›Jetzt reicht es aber! Okay, dass wir uns mit denjenigen auf Lan-
desstellen vereinigen, aber wenn wir nun auch die Professor/innen mit-
einschließen, dann kommen wir ja nie zu einer sinnvollen Position!‹, 
könnte man dies als Ausdruck der Grenzen der Toleranz dieser Per-
son verstehen. Damit wird auch die Verbindung zu der Grenzgruppe 
II deutlich; hier würde gefordert, dass Professor/innen nicht Teil der 
Gruppe sein sollen (äußere Grenze) und dass die Betroffenheit von be-
fristeten Verträgen Teil der intensionalen Beschreibung des allgemein-
heitsstiftendes Merkmals bleiben sollte (innere Grenze). 

Ich vertrete die Ansicht, dass die Bestimmung dieser Grenze (Grenz-
gruppe II) nicht alleine mithilfe der Kriterien von Reziprozität und All-
gemeinheit getroffen werden kann, weil die Anwendung der Kriterien 
selbst darauf angewiesen ist, dass bereits festgelegt ist, welche Interessen 
und Meinungen berücksichtigt werden sollten (vgl. 6.1 iii.). Ein Rekurs 
auf (unbefriedigende) Gründe wie ›Wenn jemand anders mitmachen will 
(eine bestimmte Professorin etwa), dann sollten wir sie mitmachen las-
sen‹ oder ›Wir haben als Gruppe von Mittelbau-Leuten angefangen und 
sollten dabei bleiben‹ wäre in dem fingierten Fall schlussendlich unver-
meidlich. Diese Beispielgründe machen deutlich, dass es hierbei um Fra-
gen der Befürwortung von Veränderung oder Stabilität geht.

In jüngerer Zeit bezeichnet Forst zusammen mit Klaus Günther die 
Uneinigkeit zumindest über die äußere Grenze (die aber ja eng mit der 
inneren Grenze zusammenhängt) als »second order justification crisis«. 
Dabei gestehen Forst und Günther auch zu, dass es unklar ist, wie die-
ser Krise rechtfertigungslogisch begegnet werden sollte. Eine Rechtferti-
gungskrise zweiter Ordnung bricht aus,

»when there is not only disagreement over functions and justificati-
ons and their languages but also over the extension of the community 
which is supposed to construct and accept these justifications. Here we 
are dealing with a controversy over the nature and limits of the exist
ing, relevant normative order, and it is questionable whether there is a 
higher-level normative order to resolve this dispute.«(Forst und Gün-
ther 2017: 3) 

Zudem wird von ihnen auch eine mögliche falsche Reaktion auf eine 
solche Krise angedeutet, nämlich eine, die (ohne guten Grund) an der 
Vergangenheit festhalten will: »They want to regain a sovereignty that 
cannot be reconstructed – and in their quixotic search for solutions na-
tionalist populisms offer themselves as a justification narrative, mista
king the past for the future.« (Forst und Günther 2017: 3) Das passt 
zu dem zweiten Bestandteil, mithilfe dessen Forst der Paradoxie der 

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

Grenzziehung der Toleranz (vgl. oben und 6.4.7) entgegentreten möch-
te: dass ein Ziehen der Grenze 2 der Toleranz (Zurückweisung) stets für 
Revisionen in der Zukunft offenbleiben muss. Ich werde im weiteren 
Verlauf des Buches zu bedenken geben, dass der zu Recht als falsch be-
zeichnete Umgang mit Rechtfertigungskrisen zweiter Ordnung, nämlich 
ohne guten Grund an der Vergangenheit festzuhalten, sich auch umkeh-
ren kann in den Fehler der unbegründeten Anerkennung des Werts von 
Veränderung.115 Beide Varianten des Umgangs mit einer Rechtfertigungs-
krise zweiter Ordnung – oder den Grenzen der Gerechtigkeit (Grenz-
gruppe II) – können gewissermaßen als ›quantitative‹ bezeichnet werden. 
Mir scheint, dass ein solch ›quantitativer Umgang‹ an dieser Stelle in der 
Tat nicht vermeidbar ist. Er kann allerdings dennoch zu einem besseren 
Umgang werden, wenn reflektiert auf diese quantitative Dimension der 
Gerechtigkeit Bezug genommen wird (vgl. 12.2.1).

Von Ethik zu Sozialontologie

Es gibt einen Teil des Raums von Rechtfertigungen, der aus einer be-
stimmten Perspektive als außerhalb (äußere Grenze) des relevanten 
Rechtfertigungskontextes steht (den man also eher beobachtet als dass 
man an ihm teilnimmt116) oder der innerhalb des relevanten Rechtferti-
gungskontextes nicht mithilfe der Kriterien von Reziprozität und Allge-
meinheit bewertet werden sollte bzw. durch diese Kriterien nicht ausge-
zeichnet, aber auch nicht zurückgewiesen werden kann (innere Grenze). 
Was hat Forst zu diesem Teil zu sagen? Ich möchte im Anschluss an die 
Ausführungen in diesem Kapitel vorschlagen, dass Forst in seinen frü-
heren Arbeiten an dieser Stelle Raum für eine Ethik der Rechtfertigung 
gesehen hat (vgl. Einleitung zu Teil II), dass sich aber in seinen späteren 
Arbeiten seine Perspektive hin zu einer Sozialontologie117 der Rechtfer-
tigung verschoben hat. Nach Kontexte der Gerechtigkeit suggeriert er 
etwa, dass ethische Autonomie keinen Eigenwert habe oder zumindest 
nicht hinreichend für die Bestimmung eines guten Lebens sei (anders 
noch in den Andeutungen zu einer ethischen Theorie der Rechtfertigung, 

115	Die pauschale Befürwortung von Veränderung hängt zusammen mit der Be-
herrschungsform der ›Beschleunigung‹ (Kapitel 10).  

116	Der Unterschied zwischen der Teilnehmer- und Beobachterperspektive wird 
also bei Forst nur noch über die Grenzen (innen und außen) von Rechtfer-
tigungskontexten gemacht. Vgl. zum »Perspektivendualismus« bei Haber-
mas: Iser und Strecker 2010: 189.

117	Ich schreibe hier Sozialontologie statt Sozialtheorie (6.3.2), weil ich betonen 
will, dass Forst ›Rechtfertigungen‹ als zentral für Sozialität allgemein ansieht 
und diese Ansicht erst der Ausgangspunkt für eine Sozialtheorie der Recht-
fertigung und davon ausgehend für eine empirische Soziologie sein kann. 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

vgl. Forst 1996: 388–395 und Einleitung zu II), sondern nur als Grenz-
begriff zur Moral funktioniert: 

»[…] Freiheit ist […] in diesem Zusammenhang die Freiheit, nicht zu 
einer bestimmten Form des ethischen Lebens gezwungen zu sein. Und 
der Grund dafür ist nicht die Auffassung, dass ethische Autonomie eine 
Bedingung des guten Lebens ist, wie vielfach in liberalen Theorien be-
hauptet wird, sondern der, dass die Verletzung ethischer Autonomie mo-
ralisch nicht zu rechtfertigen wäre.« (Forst 2007a: 201)

Zudem betont er in seinem Aufsatz »Die Ungerechtigkeit der Gerechtig-
keit. Normative Dialektik nach Ibsen, Cavell und Adorno« (Forst 2011: 
181–195) eher, dass neben der Gerechtigkeit auch noch andere Arten 
von normativen Ordnungen existieren, wie etwa die »Ordnung der Lie-
be« (Forst 2011: 188), für die vermutlich eine rechtfertigungstheore-
tische Ethik nicht geeignet ist. Diese anderen normativen Ordnungen 
wären für Forst dann rechtfertigungstheoretisch nur noch deskriptiv zu-
gänglich.

***

Die Tatsache, dass Forst ›das Soziale‹, auf das bezogen sich die Norma-
tivität der rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeit realisiert, selbst als 
Komplex von Rechtfertigungen ansieht, erscheint zunächst attraktiv und 
als Clou seines Ansatzes, weil dadurch die ›Anwendung‹ von (gerechtfer-
tigten) Normen auf das Soziale diesem keine Gewalt antut, weil es be-
reits in derselben Form vorliegt. Zum Ende des zweiten Teils der Arbeit 
wird aber gerade dieses Kennzeichen seiner Theorie problematisch.118

118	Vgl. dazu Kapitel 8, insb. 8.4 und 8.5. 

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

7. Das »Recht auf Rechtfertigung« als 
›Recht auf Politik auf Rechte‹ 

Eine Deutung auf Grundlage von Fichtes 
Anerkennungsbegriff 

Das »Recht auf Rechtfertigung« als normative Grundlage von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie ist das Thema dieses Kapitels. Es stellt die Spezifizierung 
des zweiten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit (vgl. 2.2) 
durch Forsts kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskonzeption dar. Im Sinne 
des 2. Kapitels (2.2) verstehe ich das »Recht auf Rechtfertigung« als ›Me-
ta-Recht1 auf Rechte2‹: als Maßstab und Grund der Forderung für positive 
Grundrechte (Rechte2), die die Gleichheit von Individuen in einer Rechtsge-
meinschaft sichern sollen. Die normative Grundlage von Forsts Gerechtig-
keitstheorie ist, anders ausgedrückt, dass »Rechtfertigungsgleichheit« (Forst 
2007a: 279) hergestellt werden soll und zwar durch positive Grundrechte.

Es gibt zwei Weisen zu beschreiben, warum das Meta-Recht auf Recht-
fertigung1 oder das normative Ideal der Rechtfertigungsgleichheit sich 
durch institutionalisierte Rechte realisieren muss. Die eine ist, dass die nor-
mative Grundlage dieses Meta-Rechts selbst auf der Unbestimmtheit des 
anderen Menschen beruht, die durch subjektive Freiheitsrechte gesichert 
wird, die jeder und jedem einen Freiraum einräumen, in dem sie oder er tun 
und lassen kann, was sie oder er will. Die andere ist, dass der Gerechtig-
keit auch bei Forst eine starke Normativität innewohnt, die auf die Reali-
sierung in Rechtsform abzielt und die allgemeine moderne Rechtsform über 
die Bereitstellung von Rechten funktioniert (vgl. 2.3). Die erste Weise zu be-
gründen, warum sich Rechtfertigungsgleichheit durch positive Grundrech-
te realisieren muss, ist Gegenstand dieses Kapitels, wobei der Fokus darauf 
liegt, zu beschreiben, warum es überhaupt die Unbestimmtheit des ande-
ren Menschen ist, auf der das Recht auf Rechtfertigung beruht.2 Die zweite 
Weise der Begründung dafür, dass sich Rechtfertigungsgleichheit durch po-
sitive Grundrechte realisieren muss, behandele ich in Kapitel 8 (insb. 8.1).  

Um zu argumentieren, dass die normative Grundlage des Rechts auf 
Rechtfertigung die Unbestimmtheit des anderen Menschen ist, gehe ich so 
vor, dass ich mir zunächst Forsts eigene moralische und anerkennungstheo
retische Begründung des Rechts auf Rechtfertigung anschaue. Da diese 

1		  Frumer deutet das Recht auf Rechtfertigung auch als »meta-right«, wenn auch 
nicht im spezifischen Sinne eines Meta-Rechts auf Rechte (Frumer 2018: 435f.).

2		  Ich argumentiere also weniger dafür, dass diese Unbestimmtheit zur Not-
wendigkeit von subjektiven Rechten führt, sondern verlasse mich dabei 
weitgehend auf Fichte (vgl. 7.3).

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

einen Interpretationsspielraum zulässt (s.u.), deute ich sie in eine mögli-
che Richtung aus, indem ich sie in Bezug setze zu einer Lesart von Fich-
tes Anerkennungsbegriff in der Grundlage des Naturrechts (1796/7). Aus 
der Auseinandersetzung mit Fichte ergibt sich auch meine These, dass die 
Normativität eines Meta-Rechts sich am besten als eine verstehen lässt, die 
nicht moralisch, aber dennoch überpositiv ist. Dabei ändert sich auch die 
Substanz des zu begründenden Meta-Rechts, von einem Recht auf Recht-
fertigung hinzu einem »Recht auf Politik« (Étienne Balibar3). Nur wenn 
man das Recht auf Rechtfertigung als überpositives, aber nicht moralisches 
Recht auf Politik umdeutet, läuft Forsts Gerechtigkeitstheorie, wie zu er-
läutern sein wird, nicht Gefahr die Beherrschungsformen von Ausbeutung 
und Normalisierung zu begünstigen, öffnet sich aber zugleich für die Be-
herrschungsformen von Beschleunigung und Flexibilisierung. 

Dieses Kapitel ist in sechs Teile gegliedert. Zunächst erläutere ich, wie 
sich die Rede von einem Meta-Recht (auf Grundrechte) zu dem Men-
schenrechtsdiskurs verhält. Dabei gehe ich auch auf Forsts Konzeption 
fundamentaler Gerechtigkeit ein (7.1). Zweitens erläutere ich Forsts mo-
ralische und anerkennungstheoretische Begründung des Rechts auf Recht-
fertigung bzw. des Prinzips auf Rechtfertigung, das auch eine Pflicht zur 
Rechtfertigung einschließt (7.2). Drittens präsentiere ich meine Interpre-
tation von Fichtes Anerkennungsbegriff in der Grundlage des Natur-
rechts (7.3). Anschließend zeige ich, dass die Hauptmerkmale von Forsts 
und Fichtes Anerkennungsbegriff übereinstimmen (7.4) In einem fünften 
Schritt argumentiere ich dafür, dass es, insofern man diese Fichte’sche an-
erkennungstheoretische Grundlegung eines Meta-Rechts akzeptiert, na-
heliegt, das »Recht auf Rechtfertigung« als nicht-moralisches Recht auf 
Politik umzudeuten (7.5). Ich schließe mit einigen Bemerkungen dazu, 
inwiefern ein Recht auf Politik dabei hilft zu bestimmen, welche Grund-
rechte Bürger/innen von demokratischen Rechtsgemeinschaften zukom-
men sollten, damit sie sich als Gleiche gegenüberstehen bzw., was ein er-
wünschter Modus der Aushandlung solcher Rechte wäre (7.6).

7.1 Meta-Recht auf Grundrechte und  
die Idee der Menschenrechte

Die Forderung, dass sich Bürger/innen demokratischer Rechtsgemein-
schaften als Gleiche gegenüberstehen sollten in dem Sinne, dass sie 

3		  Balibar 1993 [1992]: 205, Herv. entfernt E.N. Für weitere programmatische Ver-
wendungen eines Rechts auf Politik, auf die ich hier nicht näher eingehe, siehe: 
Jabri 2012: 61ff., Azmanova und Mihai 2015, Azmanova 2016, Loick 2017b: 
576ff. und McAfee 2017.

META-RECHT AUF GRUNDRECHTE UND DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

gleiche positive Grundrechte haben, sehe ich als Kernforderung der 
Idee der Menschenrechte an. Das bedeutet, dass aus der Perspektive 
der Menschenrechtsidee ein Mindestanspruch an die interne Organi-
sation einer politischen Gemeinschaft gestellt wird. Ausdruck findet 
dieser Mindestanspruch in einem Meta-Recht. Eine politische Gemein-
schaft, die einem solchen menschenrechtlichen Mindeststandard ent-
spricht, ist in Forsts Terminologie fundamental gerecht organisiert. 
Diese Zusammenhänge entfalte ich in diesem Unterkapitel.

Die Forderung nach gleichen positiv-rechtlich gesicherten Grundrech-
ten4 als Kernforderung der Menschenrechtsidee zu verstehen, ist nicht un-
umstritten. So können und werden Menschenrechte auch als Teilgruppe 
moralischer Rechte verstanden, die alle Menschen ohne Bezug auf ihre po-
litische Organisation ›haben‹. Ich verstehe Arendts Konzeption des über-
geordneten »Recht[s], Rechte zu haben« (Arendt 2016 [1951]: 614, vgl. 
auch Arendt 1949: 760) als Intervention in den Menschenrechtsdiskurs, 
die gerade fordert, die Menschenrechtsidee aus einer, man könnte sagen, 
internen Perspektive auszudeuten: Ein Mensch, der sozusagen ›menschen-
rechtlich adäquat‹ lebt, ist Teil einer Rechtsgemeinschaft, die intern so 
organisiert ist, dass ihm positive Grundrechte zugesichert werden. Auch 
Forst vertritt eine solche interne Deutung der Idee der Menschenrechte: 

»Sie [die Forderung nach Menschenrechten] entsteht ›von innen‹ und zielt 
auf etwas ›Internes‹, sie zielt auf die Herstellung einer gesellschaftlichen 
Struktur, in der die Definition des Charakters der Kultur und Gesellschaft, 
die Bestimmung der angemessenen Behandlung ihrer Mitglieder und die Be-
antwortung der Frage, wer was verdient, nicht nur einem bestimmten Teil der 
Gemeinschaft überlassen werden.« (Forst 2007a: 299, vgl. Forst 2011: 73f.) 

4		  Ich abstrahiere hier von dem Unterschied zwischen Grund- und Bürgerrech-
ten, siehe dazu: Pollmann 2012. Grob gesagt sind Grundrechte diejenigen 
in einem Staat (oder auch einem anderen politischen Gebilde) institutiona-
lisierten Rechte, die allen Menschen, die sich dort aufhalten, zukommen, 
während Bürgerrechte nur denen zukommen, die im Falle Deutschlands »im 
Besitz der deutschen Staatsbürgerschaft sind, die also bereits als ›vollwer-
tige‹ und mit gleichen Rechten ausgestattete Mitglieder der politischen Ge-
meinschaft anerkannt sind.« (ebd. S. 131) Würde man diesen Unterschied 
berücksichtigen, ließe sich womöglich auch ein Unterschied in der Extension 
von politischem und rechtlichem Kontext (Forst) feststellen, den ich negiert 
habe (siehe dazu 6.1 ii.). Dabei hätte der politische weniger Mitglieder als 
der rechtliche Kontext. Einen guten Überblick zu verschiedenen Möglich-
keiten, solche unterschiedlichen und sich überlagerten Mitgliedschaften zu 
konzeptualisieren, bietet: Bauböck 2017. Um die normative Idee von Forsts 
Gerechtigkeitstheorie darzustellen, ist der Unterschied zwischen Grund- und 
Bürgerrechten allerdings nicht so entscheidend, weil aus dieser Perspektive 
alle Normunterworfenen auch Normautor/innen sein sollten; normatives 
Ziel ist es, also den politischen an den rechtlichen Kontext anzugleichen. 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

Für Arendt bedeutet diese interne Deutung der Idee der Menschenrech-
te gleichzeitig, dass es wenig Sinn hat, die Menschenrechtsidee philoso-
phisch so auszudeuten, dass Listen aller notwendigen Menschenrechte vor-
geschlagen werden: Das einzige Menschenrecht sei, zunächst einmal, zu 
einer »irgendwie gearteten Gemeinschaft« (Arendt 1949: 759, Herv. E.N.) 
zu gehören. Ich denke, dieses »irgendwie« sollte man nun nicht so verste-
hen, dass jemand menschenrechtlich adäquat lebt, dem tatsächlich irgend-
welche Rechte positiv-rechtlich zugesichert werden, sondern schwächer, 
dass es nicht eine klar bestimmbare Liste von Grundrechten gibt, die in ei-
ner Rechtsgemeinschaft zu gelten haben, es also mehr als eine (aber nicht 
irgendeine) solche Liste geben kann, die den menschenrechtlichen Stan-
dard erfüllt. Auch mit Arendt selbst kann man weiter darüber nachdenken, 
welche Rechtsgemeinschaften als menschenrechtlich adäquate verstanden 
werden sollten und welche nicht – vermutlich könnte eine Gemeinschaft 
ihrer Ansicht nach nicht schon durch die Erfüllung der natürlichen Bedürf-
nisse des Menschen als menschenrechtsadäquat gelten, sondern nur dann, 
wenn Menschen dort ihr ›politisches Wesen‹ realisieren könnten.

Ich möchte aber Forsts »Recht auf Rechtfertigung« bzw. Balibars 
»Recht auf Politik«5 als begriffliche Mittel, die zwischen menschenrecht-
lich adäquaten und menschenrechtlich nicht-adäquaten Listen von Grund-
rechten zu unterscheiden vermögen, in den Blick nehmen. Das »Recht auf 
Rechtfertigung« sowie das »Recht auf Politik« verstehe ich dementspre-
chend als Spezifizierungen des ersten Rechts in Arendts Formel »Recht auf 
Rechte«, des »Rechts auf Rechte« (vgl. 2.2). Folglich deute ich Forsts Kon-
zeption gewissermaßen als ›Recht auf Rechtfertigung auf Rechte‹ und Ba-
libars als ›Recht auf Politik auf Rechte‹. Ein Meta-Recht, sei es in Arendts, 
Forsts oder Balibars Spezifizierung, verstehe ich mit Arendt als das einzige 
Menschenrecht. Dieser Grund bzw. dieses Kriterium für Grundrechte kann 
diese allerdings qualifizieren und man könnte sagen mit menschenrechtli-
chem Status ausstatten (vgl. Forst 2007a: 300). Neben nationalstaatlichen 
Kodifizierungen von Menschenrechten als Grundrechten gibt es natürlich 
auch internationale Kodifizierungen der Menschenrechte.6

Forst unterscheidet zwischen fundamentaler und maximaler Gerechtig
keit (vgl. Kapitel 6). Eine fundamental gerechte politische Gemeinschaft kann  
viele konkrete Gestalten annehmen (vgl. Arendts »irgendwie«), allerdings 
muss sie einem gewissen Mindeststandard genügen, ›menschenrechtlich 

5		  Mit der Rede von einem Recht auf Politik schließt Balibar explizit an 
Arendts Recht auf Rechte an (vgl. Balibar 2012 [2010]: 183). Seine Um-
deutung fokussiert auf den Prozess des Rechte-Erlangens und nicht, wie 
Arendt, auf das Ergebnis: Rechte-Haben. Forst fokussiert auch auf den Pro-
zess, allerdings auf ›Rechtfertigung‹ anstatt ›Politik‹, vgl. 7.6.

6		  Für diese internationalen Kodifizierungen gilt (wie für verfassungsrechtliche 
Grundrechtekataloge) als Bewertungsmaßstab das (wie auch immer genau 
ausgedeutete) Meta-Recht.

META-RECHT AUF GRUNDRECHTE UND DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

adäquat‹ in dem Sinne sein, dass sich die Bürger/innen als Gleiche 
gegenüberstehen: »Fundamentale Gerechtigkeit sichert allen Bürgern einen 
effektiven Status ›als Gleiche‹ zu […].« (Forst 2007a: 283) Diese Gleich-
heit ist für Forst eine »Rechtfertigungsgleichheit« und sie muss sich in der 
Zusicherung von gleichen Grundrechten materialisieren (Forst 2017a: 7, 
23). Forst betont den engen Zusammenhang seiner Konzeption fundamen-
taler Gerechtigkeit mit der Idee von Menschenrechten (vgl. Forst 2011: 87). 

7.2 Praktische Einsicht zweiter Ordnung  
(in das moralische Rechtfertigungsprinzip)

Wie in 6.2 (»Rechtfertigung als normativer Begriff«) erläutert kann man 
bei Forst drei verschiedene Ebenen der Moralbegründung trennen, wo-
bei die erste noch einmal in sich geteilt ist. Hier sei noch einmal in ver-
kürzter Form das Schaubild eingefügt, das die verschiedenen Ebenen 
darstellt (vgl. 6.2.3):

Für die Zwecke dieses Kapitels ist die erste zweigeteilte Ebene zentral. Es 
geht dort um die Fragen ›wie und warum moralisch sein?‹. Die Antwort 

1. Wie und warum moralisch sein?

1.1 	 Wie moralisch sein? (»Wie«) 
		  Das Prinzip der Rechtfertigung berücksichtigen:
		  Dem Recht auf Rechtfertigung der anderen gerecht werden, indem 

ich meine Pflicht zur Rechtfertigung einlöse, d.h. moralisch relevan-
te Handlungen (bzw. solche die Fragen fundamentaler Gerechtigkeit 
betreffen) vor Betroffenen mit Gründen, die vor den Kriterien der Re-
ziprozität und Allgemeinheit bestehen können, rechtfertige(n kann). 

1.2 	 Warum (überhaupt) moralisch sein / sich als moralische Person ver-
stehen? (»Dass«)

		  »[P]raktische Einsicht zweiter Ordnung« (Forst 2007a: 65)
		  [»›höherstufige[r] Internalismus‹«, Forst 2007a: 59]

2. Welche moralischen Normen (bzw. Normen fundamentaler Gerechtigkeit) 
sind gerechtfertigt?
Diejenigen, die ›gut‹ gerechtfertigt sind / den Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit standhalten.

3. Warum moralisch handeln? 
Weil es ›gut‹ gerechtfertigt ist: »Die Einsicht [erster Ordnung, E.N.] in recht-
fertigende Gründe führt bei praktisch-vernünftigen Personen zu der Absicht, 
ihnen gemäß zu handeln.« (Forst 2007a: 49) 
[(einfacher) Internalismus]

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

auf die erste Teilfrage, wie moralisch sein (1.1), liegt für Forst in seinem 
moralischen Rechtfertigungsprinzip. Wer moralisch handelt, folgt dem 
Rechtfertigungsprinzip, sie oder er berücksichtigt das Recht auf Recht-
fertigung anderer Individuen, in dem sie oder er ihre oder seine Pflicht 
zur Rechtfertigung einlöst, d.h. alle seine moralisch relevanten Handlun-
gen gegenüber Betroffenen mit guten Gründen rechtfertigt oder recht-
fertigen kann. Gute Gründe sind dabei solche, die vor den Kriterien der 
Reziprozität und Allgemeinheit bestehen können. 

Es sei nochmals darauf hingewiesen, dass die Antwort auf ›wie mo-
ralisch sein‹ sich nicht in einem Verweis auf das Recht auf Rechtferti-
gung erschöpft, sondern mit einer Pflicht zur Rechtfertigung einhergeht 
(vgl. 6.2). Das ist wichtig zu betonen, da in Forsts Schriften das »Das 
Recht auf Rechtfertigung« prominenter erscheint und ja auch der Titel ei-
nes seiner Bücher ist.7 Auch die häufig verwendete Formulierung Forsts, 
dass das Recht auf Rechtfertigung für jedes Individuum die Funktion ei-
nes »Vetorecht[s]« (etwa Forst 2007a: 16) übernehme, legt nahe, dass das 
Recht auf Rechtfertigung wichtiger sei als die Pflicht zur Rechtfertigung. 
Ein Veto erfüllt schließlich die Funktion, das Recht zu haben, einseitig 
eine Verhandlung oder eine Entscheidung zum Erliegen zu bringen – ohne 
dass dies auf einem diskursiven Konsens basiert. Forsts Verwendung des 
Ausdrucks Vetorecht ist allerdings missverständlich, denn er betont stets, 
dass dies ein »qualifiziertes Vetorecht« sei: »Dieses Vetorecht ist insofern 
›qualifiziert‹ zu nennen, als der moralische Einspruch selbst die Kriterien 
von Reziprozität und Allgemeinheit beachten muss.« (Forst 2007a: 306). 
Das bedeutet, dass mein Veto-Recht auf Rechtfertigung stets mit meiner 
Pflicht einhergeht, die Nutzung des Rechts auch gut zu begründen. An ei-
nigen Stellen scheint Forst die Nutzung des Vetorechts im Anschluss an 
Rawls in anderer Weise zu qualifizieren. Dann sind es nicht nur gut be-
gründete Einwände, deren Anhörung durch das Recht auf Rechtfertigung 
gesichert werden soll, sondern (egal wie gut begründete) Einwände der 
»Schlechtestgestellten« einer sozialen Ordnung (Forst 2007a: 375, Fn. 49). 
Diese Qualifizierung scheint mir in Forsts theoretischem Framework al-
lerdings nicht überprüfbar zu sein, da ich vermute, dass eine Antwort auf 
die Frage, wer die Schlechtestgestellten sind, aus dieser Perspektive als 
nicht objektiv feststellbar gelten muss. Die Frage, wer die Schlechtestge-
stellten sind, müsste selbst mithilfe eines Diskurses, der den Kriterien von 
Reziprozität und Allgemeinheit unterliegt, geklärt werden und in diesem 

7	 	 Auch Habermas versteht Forst so, dass er dem Recht auf Rechtfertigung eine 
Priorität einräumt, fragt sich allerdings warum das so ist und ob es nicht 
sinnvoller wäre, die Pflicht zur Rechtfertigung primär zu setzen: »Is it not 
rather the priority of a moral duty to justification that can be derived from 
the discourse-theoretical […] understanding of validity claims?« (Habermas 
2011: 297)

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

Diskurs stünde jeder/m Teilnehmer/in dann wieder das im ersten quali-
fizierte ›Veto‹-Recht zu. In einem neueren Text schreibt Forst jedenfalls 
auch ganz explizit: »the duty and the right to justification are co-original« 
(Forst 2017a: 13). 

Die zweite Teilfrage der ersten Ebene der Moralbegründung (1.2) lau-
tet ›warum moralisch sein‹. Hier geht es, wie bereits erwähnt (vgl. 6.2.3), 
um das grundsätzliche Motiv, überhaupt – nicht bezogen auf eine konkre-
te Handlungsalternative (das wäre Ebene 3) – moralisch zu handeln. Die-
se Frage geht über die Teilfrage 1.1, was es hieße, moralisch zu handeln, 
hinaus. Auf die Antwort auf diese Frage gehe ich jetzt ausführlicher ein.

Aus Forsts Perspektive ist es so, dass Menschen, die grundsätzlich 
moralisch handeln – sich als moralisch handelnde Personen verste-
hen –, dies aufgrund einer von ihm so genannten »praktischen Ein-
sicht zweiter Ordnung« tun. Diese Einsicht steht – und darauf werde 
ich nun erst hinführen – für die Anerkennung eines anderen Menschen 
als einem Menschen, dem gegenüber ich mich moralisch verantwort-
lich verhalten muss. 

Forst geht beim Ausbuchstabieren dieser »praktischen Einsicht zwei-
ter Ordnung« von Dieter Henrichs erstmals 1960 erschienenem Aufsatz 
»Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Lehre vom Faktum der 
Vernunft« aus (Henrich 1973). Er beschreibt dann, welche Merkmale 
der sittlichen Einsicht er von Henrichs Begriff übernimmt und wo er sich 
warum abgrenzt. Das zeichne ich hier im Einzelnen nicht nach, sondern 
halte nur die drei Merkmale fest, die Forst schließlich als zentral ansieht 
für das, was er unter der praktischen Einsicht zweiter Ordnung versteht. 

(1) Das Faktum des Anderen
Das erste Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung ist, dass 
sie selbst nicht weiter begründbar ist. Hier lehnt sich Forst an Kants 
Rede von einem »Faktum der Vernunft« in der Kritik der praktischen 
Vernunft (1788) und Henrichs Auseinandersetzung damit an. Es ist für 
Forst aber zentral und das nennt er eine »Verweltlichung« oder »in-
tersubjektivistische Wendung«, dass das Faktum der Vernunft als ›Fak-
tum des Anderen‹, dem gegenüber ich verantwortlich bin, umgedeutet 
wird (Forst 2007a: 63). Ich denke, dass er die Konsequenzen dieser, man 
könnte sagen relationalen, Umdeutung von Kants Faktum der Vernunft 
für seine Position unterschätzt. Weil die Frage, ob man moralisch han-
delt, dadurch von konkreten anderen und ihren konkreten Eigenschaf-
ten, Wünschen, Interessen und Bedürfnissen abhängig gemacht wird, 
wird mit dieser Umdeutung letztlich die Universalität der Moral aufs 
Spiel gesetzt.8

8	 	 Vgl. zu einer nicht-nihilistischen Deutung des Wegfalls »universeller Gel-
tung« in Hartmanns Vorschlag einer normativen Ethik des »Methodischen 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

(2) Wie und dass
Das zweite Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung ist, dass 
die Tatsache, dass ich einsehe, dass ich prinzipiell oder überhaupt mora-
lisch handeln will, dazu grundsätzlich motiviert bin, damit einhergeht, 
dass ich weiß, wie ich das zu tun habe, also was ich tun muss, um mora-
lisch zu handeln. Das bedeutet also – bezüglich der verschiedenen Ebe-
nen der Moralbegründung –, dass Teilfrage 1.1 und 1.2, wie und wa
rum moralisch sein, für Forst, immer nur zusammen beantwortet werden 
können. Mit dem Zusammenziehen von »wie« und »dass« ist ein wichti-
ger Abgrenzungspunkt von Forst zu Habermas benannt (vgl. Einleitung 
zu II und Forst 2007a: 64, Fn. 110).9 Forst spricht in diesem Kontext 
auch von der »Autonomie der Moral«, einer Moral, die keine außermo-
ralischen Motive habe, d.h. keine Antwort auf die Frage 1.2 enthalte, die 
unabhängig von der Antwort auf die Frage 1.1 wäre (Forst 2007a: 57). 
Es kommen also »ein erkennendes und ein anerkennendes, ein kogniti-
ves und ein normatives Moment zusammen« (Forst 2007a: 69). Das er-
kennende, kognitive Moment bezieht sich auf die Antwort auf die Frage 
1.1, das Rechtfertigungsprinzip, und das normative und anerkennen-
de Moment auf die Antwort auf die Frage 1.2, die praktische Einsicht 
zweiter Ordnung.

Trotz dieses engen Zusammenkommens des normativen und kogni-
tiven Moments betont Forst auch, dass er im Gegensatz zu Kant bzw. 
Henrichs Interpretation von Kant das Faktum der Vernunft – auch nicht, 
wenn es als Faktum des Anderen umgedeutet wird (Merkmal 1) – nur 
als Antwort auf die Teilfrage 1.2 sieht und nicht gleichzeitig als Antwort 
auf die Teilfrage 1.1: 

»Was Kants ›Faktum der Vernunft‹ betrifft, so ist noch einmal auf den 
Unterschied zwischen der ersten [in meinem Schema 1.1, E.N.] und der 
dritten [in meinem Schema 1.2, E.N.] Ebene der Begründung hinzuwei-
sen: der Rekonstruktion des Rechtfertigungsprinzips und dem Aufweis 
eines praktischen Grundes für die Einnahme der moralischen Einstel-
lung. Das Argument eines ›Faktums der Vernunft‹ bezieht sich bei Kant 
auf beide Ebenen […]. Anstelle des Verweises auf ein solches Faktum 
muss jedoch die Rekonstruktion des moralischen Standpunktes und des 

Kulturalismus«, die davon abgesehen viel mit diskurstheoretischen Ansät-
zen teilt: Hartmann 2008: 72, Fn. 6. Vgl. 7.6.

9	 	 Im Einzelnen schreibt Forst: »Der Begriff der praktischen Einsicht zweiter 
Ordnung füllt somit die […] begründungstheoretische Lücke, die durch Ha-
bermas’ Trennung zwischen ›dem ›Muß‹ einer schwachen transzendenta-
len Nötigung‹ durch ›unvermeidliche‹ Argumentationsvoraussetzungen und 
dem ›präskriptiven ›Muß‹ einer Handlungsregel‹ entsteht, also zwischen der 
rein kognitiven Einsicht in das Argumentationsprinzip ›U‹ einerseits und der 
Verpflichtung durch diskursiv gerechtfertigte Normen andererseits. […].« 
Vgl. auch Forst 2003a: 596.

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

ihn kennzeichnenden Prinzips reziprok-allgemeiner Rechtfertigung ver-
mittels einer nichtmetaphysischen, rekursiven und kontextimmanenten 
Analyse der Geltungskriterien moralischer Gründe erfolgen […].« (Forst 
2007a: 62)10

Dieses Zitat wirft zwei Fragen auf: erstens, wie angedeutet, die Fra-
ge, wie ›eng‹ nun Ebene 1.1 und 1.2. tatsächlich zusammenhängen und 
zweitens, ob und wenn ja wie sich Forsts »nichtmetaphysische[], rekursi-
ve[] und kontextimmanente[] Analyse der Geltungskriterien moralischer 
Gründe« von Habermas’ formalpragmatischer Methode unterscheidet. 
Ohne dies weiter auszuführen denke ich bezogen auf die zweite Frage, 
dass das, was Forst die ›rekursive‹ Methode nennt, Habermas’ Formal-
pragmatik in der Tat sehr ähnlich ist. Bisweilen schreibt Forst sogar von 
einer »formalpragmatische[n] Rechtfertigung des Rechts auf Rechtferti-
gung« (Forst 2005: 595). In Bezug auf die erste Frage ergibt sich meiner 
Ansicht nach letztlich an dieser Stelle schlicht ein interpretativer Spiel-
raum, in dem man von Forst ausgehend eher einen Schritt zurück zu Ha-
bermas gehen könnte, was bedeuten würde, eine »Lücke« zwischen wie 
(1.1) und dass (1.2) zuzulassen und Habermas’ formalpragmatische Me-
thode für Ebene 1.1 in Anspruch zu nehmen (vgl. zweite Frage). Dem-
gegenüber kann man auch, wie ich es im Folgenden mithilfe von Fichtes 
Anerkennungsbegriff tun werde, eher versuchen, den Anspruch ernst zu 
nehmen, tatsächlich die Lücke zwischen wie und dass zu schließen, was 
dann aber die zu erläuternden Folgen für den Inhalt der ›Moral‹11 (1.1) 
hat. Ich verfolge diesen Weg, weil sich nur so auch der Unterschied zwi-
schen Habermas und Forst aufrechterhalten lässt, dass Forst eine Ge-
rechtigkeitstheorie und Habermas eine Rechts- und Demokratietheo-
rie entwirft und mich ja in dieser Arbeit die Gerechtigkeit interessiert.

Mit dem Vorschlag, dass es an dieser Stelle einen interpretativen Spiel-
raum gibt und somit eine Entscheidung der Leserin gefragt ist, drücke ich 
auch aus, dass ich keine Lösung bei Forst selbst dafür sehe, wie der An-
spruch von Merkmal 2 der praktischen Einsicht zweiter Ordnung (Wie 
und dass) zu erfüllen ist und Forsts Abgrenzung von Henrichs Kant, die 

10		 An dieser (und mindestens zwei anderen Stellen: Forst 2003a: 596f., Fn. 12 
und Forst 2007a: 308, Fn. 20) grenzt Forst in einer Fußnote diese ›rekursive‹ 
Methode auch von Apels transzendentaler Methode ab (vgl. Forst 2007a: 
62, Fn. 106). Eine Auseinandersetzung mit dem Unterschied zwischen Apel 
und Forst leiste ich hier nicht. Sie wäre aber auch wegen meiner Auseinan-
dersetzung mit Fichte vermutlich gewinnbringend, da Apel sich auch auf 
Fichte stützt (vgl. Honneth 2018: 165, Fn. 36). 

11		 Ich schreibe hier Moral in einfachen Anführungszeichen, weil ich einen 
Wechsel des Inhalts vom Rechtfertigungsprinzip hinzu einem Recht auf Po-
litik vorschlagen will und gleichzeitig dafür argumentiere, dass das Recht 
auf Politik kein moralisches Recht ist, vgl. 7.5. 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

in dem obigen Zitat (Forst 2007a: 62) deutlich wird, aufrechterhalten 
werden kann.

In seinem Aufsatz »Justifying the right to justification: An analy-
sis of Rainer Forst’s constructivist theory of justice« (2013) beschreibt 
auch Suárez Müller eine solche »fundamental ambiguity« (Suárez Mül-
ler 2013: 1052) in Forsts Begründung des Rechts auf Rechtfertigung.12 
Suárez Müller benennt »two irreconcilable moments« (ebd.), die zu dem 
von mir festgestellten interpretativen Spielraum passen: einerseits die 
Betonung der Notwendigkeit einer praktischen Einsicht zweiter Ord-
nung, »something like ›moral insight‹ claiming a kind of ›uncondition-
ality‹, which takes his theory in the direction of transcendentalism show-
ing many resemblances to the work of Karl-Otto Apel and influenced by 
Kant’s transcendental philosophy« und andererseits die eher »construc-
tivist or proceduralist theory following the example of Habermas and 
the constructivist Kantianism of Onora O’Neill« (ebd.). Zum Ende des 
Textes erwähnt er noch eine dritte Möglichkeit der Moralbegründung 
(auf der Ebene 1.2), in Anlehnung an Lévinas, auf den sich Forst grund-
sätzlich affirmativ bezieht (vgl. Suárez Müller 2013: 1065f.).13 Eine wei-
tere, dann also vierte14 Möglichkeit ist die historische Begründung, die 
Forst versucht in seinem Buch Toleranz im Konflikt (2003) vorzulegen 
und auf die er später oft zurückverweist (vgl. 6.4.7). Im Kern ist sie so 
zu verstehen: In historischen Emanzipationskämpfen (um Toleranz) habe 
sich gezeigt, dass die normative Grammatik dieser Konflikte die Einfor-
derung von reziprok-allgemeinen Gründen bzw. die Kritik von nicht-re-
ziprok-allgemein gerechtfertigten Normen sei. 

(3) Moralische Identität
Das dritte Merkmal besagt, dass die praktische Einsicht zweiter Ord-
nung konstitutiv für die moralische Identität einer Person ist.

Forst grenzt sich an dieser Stelle von Henrich ab: Für Henrich sei die 
sittliche Einsicht für die gesamte praktische Identität konstitutiv, während 

12		 Vgl. zwei andere skeptische Stimmen bzgl. Forsts Begründung des Rechts auf 
Rechtfertigung: Sangiovanni 2017: 57–60 und polemisch: Steinhoff 2015.

13		 Zu dieser Option s.u.
14		 Forst selbst benennt vier »different accounts […] [he, E.N.] is prepared to 

give for the right to justification: historical ones that point to the dynamic 
and emancipatory force of that claim and that propel the realm of justifi-
cations forward (though not in a simple notion of progress); a reconstruc-
tive-pragmatic one about the conditions of possibility of justifying validity 
claims; a reflexive-transcendental one about what it means to consider your 
own status as a justificatory being – and a moral story about what it means 
to respect yourself and others as ends in themselves.« (Forst 2015c: 835) 
Forst möchte, dass diese vier Begründungsformen zusammenkommen; ich 
sehe allerdings nicht, wie das genau funktionieren soll (s.o.).

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

diese Einsicht für Forst nur konstitutiv für einen Teil der praktischen Iden-
tität sei, nämlich den moralischen. Die ethische Identität (in Forsts Sin-
ne) sei davon erstmal unabhängig (vgl. Forst 2007a: 62, Fn. 102). Es gibt 
aber auch Stellen, die vermuten lassen, dass diese Einsicht für das gesamte 
Menschsein konstitutiv sei. Das würde, noch über Henrich hinausgehend, 
heißen: konstitutiv für die gesamte praktische und theoretische Identität, 
wie im Übrigen bei Fichte (vgl. Forst 2007a: 65, 70, 73). Diese wenn auch 
weitreichende Ambivalenz lasse ich auf sich beruhen und gehe stattdessen 
darauf ein, was Forst genauer unter der moralischen Identität versteht, die 
aus der praktischen Einsicht zweiter Ordnung hervorgeht.

Forst schreibt, dass moralische Identität »kognitive[], volitive[] und 
affektive[] Hinsichten[en]« habe (Forst 2007a: 65). Die kognitive Kom-
ponente bezeichnet die »Fähigkeit zur Rechtfertigung« (Forst 2007a: 
68), die Fähigkeit, gute Gründe zu geben. Die volitive Komponente be-
sagt, dass ein moralischer Charakter auch gute Gründe geben will (vgl. 
ebd.). Die affektive Dimension schließlich verweist einerseits auf die 
»Verletzbarkeit« des einzelnen Menschen, da er sowohl von der Natur 
als auch seiner sozialen Umwelt abhängig ist (vgl. Forst 2007a: 67), und 
andererseits auf »die entsprechende Sensibilität« für die Verletzungen 
anderer (Forst 2007a: 67). 

Diese affektive Dimension scheint für Forst eng gekoppelt zu sein mit 
dem was er den »begründungsbedürftigen« (Forst 2007a: 73) Charak-
ter des Menschen als »Gründe bedürftige[m] Wesen« (Forst 2007a: 67) 
nennt, der daraus erwachse, dass es für Menschen als endliche Wesen 
keine letzten Gründe gebe (vgl. Forst 2007a: 68) oder sie »›unfestge-
stellt[]‹ [Nietzsche, E.N.]« oder »grund-los[]« seien (Forst 2007a: 73). 
Den Zusammenhang der affektiven Komponente mit der Gründebedürf-
tigkeit des Menschen macht Forst nicht ganz explizit, ich verstehe ihn so: 
Weil Menschen abhängig von der Natur und ihren Mitmenschen sind 
(und somit verletzlich), haben sie ein Bedürfnis nach Gründen für sozia
le Regeln oder Entscheidungen, die sie betreffen (und potentiell verlet-
zen können), weil diese ja auch anders, besser oder schlechter (und so-
mit mehr oder weniger verletzend, sein könnten.15

Grundsätzlich lässt sich also bezogen auf die moralische Identität 
zwischen einem eher aktiven und eher passiven Teil unterscheiden: dem 
gründegebenden Teil (kognitiv und volitiv) und der Fähigkeit, morali-
sches Leiden zu erkennen (affektiv), und dem gründebedürftigen Teil, 
der durch die Abhängigkeit vom Sozialen und Natürlichen entsteht 
(affektiv).16 Es scheint nun so zu sein, dass die Betonung der passiven 

15		 Für einen Vorschlag, die Rolle der Verletzlichkeit in einer kritischen Theorie 
der Gerechtigkeit im Anschluss an Forst zu betonen, siehe: Frumer 2018.

16		 Gleichwohl verweisen die beiden Seiten freilich aufeinander: Wenn nicht die 
(aktive) Fähigkeit, selbst Gründe geben zu können, gegeben ist, wird etwa 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

Seite über die Konstituierung der moralischen Identität hinausgeht und 
»die praktische Einsicht zweiter Ordnung« gewissermaßen von einer 
moralischen zu einer »›menschlichen Einsicht‹« vervollständigt (Forst 
2007a: 67). Da sich mir das Verhältnis von moralischer und mensch-
licher Einsicht sowie zwischen den ›aktiven‹ und ›passiven‹ Teilen der 
moralischen bzw. menschlichen Identität bei Forst nicht vollständig 
erschließt, verzichte ich im Folgenden darauf, es weiter zu interpretie-
ren. Forsts Bestreben, sowohl den sozialen und natürlichen Charak-
ter des Menschseins als auch die Unbestimmtheit des Menschen zu 
berücksichtigen, wird jedenfalls durch die Bedeutung der Intersubjek-
tivität und des Leibes für Fichtes Anerkennungsbegriff ausreichend er-
füllt (s.u.). 

***

Forst macht an verschiedenen Stellen klar, dass er ein Verhältnis zwi-
schen zwei Menschen, die beide – sozusagen – eine praktische Ein-
sicht zweiter Ordnung ›hatten‹ als Anerkennungsverhältnis versteht 
(vgl. z.B. Forst 2007a: 65). Aber wie kann man genauer ausbuchsta-
bieren17, dass ein Mensch diese Einsicht hat? Oder anders formuliert: 
Inwiefern fordert ein Mensch einen anderen dazu auf, ihm gegenüber 
(moralisch) adäquat zu handeln? Forst schreibt selbst in einer Fußnote 
(Forst 2007a: 67, Fn. 114), dass Fichtes Theorie der »Aufforderung« 
hier »wichtig« sei, geht aber nicht weiter auf sie ein. Ich möchte im 
nächsten Unterkapitel zeigen, inwiefern ich denke, dass Fichtes Aus-
führungen tatsächlich gut zu den drei Merkmalen passen, die Forsts 
praktische Einsicht zweiter Ordnung ausmachen. Das Ausbuchstabie-
ren der praktischen Einsicht zweiter Ordnung mit Fichte führt aber 
dazu, dass sich die Antwort auf die Frage ›wie moralisch sein‹ ändert: 
vom Rechtfertigungsprinzip zum Recht auf Politik. Dadurch verändert 

kein Bedürfnis nach besseren Gründen für einen betreffende soziale Um-
stände entstehen.

17		 Ich schreibe hier bewusst nicht von einem ›Begründen‹, sondern von einem 
›Ausbuchstabieren‹ der normativen Grundlage eines Meta-Rechts. Menke 
und Pollmann verwenden in diesem Kontext die Ausdrücke »der Klärung 
und Artikulation«: »Dass die menschenrechtlich grundlegende Einstellung 
der Anerkennung jedes anderen selbst nicht noch einmal in etwas anderem, 
einer elementaren Gewissheit oder einem höheren Prinzip, begründet wer-
den kann, heißt nicht, dass die Einstellung einfachhin selbstverständlich 
wäre. Gerade als grundlegende Einstellung bedarf diese Einstellung vielmehr 
der Klärung und Artikulation. In einer solchen Artikulation wird erläutert, 
wie der andere in einer solchen Einstellung erscheint und gesehen wird und 
wozu es führt, wenn eine solche Einstellung ernst genommen wird.« (Men-
ke und Pollmann 2007: 64)

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

sich gewissermaßen auch die Frage selbst mit, denn ich möchte vor-
schlagen, dass die Normativität des Rechts auf Politik gar keine mo-
ralische ist (dazu 7.5). 

Bevor ich zu Fichtes Anerkennungsbegriff übergehe, möchte ich noch 
kurz erläutern, wieso ich mich darauf fokussiere und andere Stränge, 
die Forst in Bezug auf die praktische Einsicht zweiter Ordnung auch er-
wähnt, nicht weiterverfolge. Die Stränge, die sich weiterverfolgen ließen, 
sind Forsts Bezüge auf Robert Spaemann (vgl. Forst 2007a: 69), Lud-
wig Wittgenstein (vgl. Forst 2007a: 71) oder Stanley Cavell (vgl. Forst 
2007a: 71, Fn. 126 und 72)18, sein Bezug auf Kant, die Verweise auf  
Lévinas und die Referenz zu Hegels Theorie der Anerkennung einschließ-
lich daran anschließender Arbeiten von Axel Honneth, Robert Brandom 
und Robert B. Pippin (vgl. Forst 2017a: 66, Fn. 113 und 67, Fn. 114). 
Ich beschränke mich an dieser Stelle auf ein paar Stichworte dazu, war-
um ich die Stränge in Richtung Kant, Lévinas und Hegel bzw. Honneth 
nicht weiterverfolge. Daraus ergeben sich zwei Gründe für die Ausein-
andersetzung mit Fichte.  

Kant ist eindeutig der klassische Autor, auf den sich Forst am meisten 
affirmativ bezieht. Ich verfolge keine Interpretation von Forsts Kant-Deu-
tung, insbesondere weil ich es wegen Forsts Umdeutung des ersten Merk-
mals der sittlichen Einsicht (s.o.), dass das Faktum der Vernunft nicht 
das moralische Gesetz in mir, sondern der andere Mensch sein soll, 19 
für eine große Herausforderung halte, dennoch ›bei Kant‹ zu bleiben.20 
Würde man Forsts Kant-Bezug weiter verfolgen wollen, wäre es interessant 
zu untersuchen, ob Forsts Bezug auf Kants Moralphilosophie oder 
seine Rechts- und Politische Philosophie bedeutender ist und wie beide 
zusammenhängen.21 Auf den ersten Blick scheint es so zu sein, dass Forst 
sich insbesondere auf Kants Moralphilosophie stützt, etwa in seinem Auf-
satz »Moralische Autonomie und Autonomie der Moral. Zu einer Theorie 
der Normativität nach Kant« (Forst 2007a: 74–99). Gleichwohl bezieht er 
sich auch affirmativ auf Kants Idee eines angeborenen Rechts auf Freiheit 
aus der Einleitung zu seiner Rechtslehre als erster Teil der Metaphysik der 

18	 	Für eine Beschäftigung mit Forsts Bezug auf Cavell hinsichtlich der prakti-
schen Einsicht zweiter Ordnung, siehe: Owen 2020. 

19		 Für weitere Stellen, in denen Forst sich in Teilen von Kants Moralphiloso-
phie abgrenzt siehe: Forst 2015a: 131–136 und Forst 2003a: 418–437.

20		 Vgl. »Forst’s view is non-Kantian in its substitution of the intersubjective 
practice of rational discourse for Kant’s individualistic method. It is Fichte-
an rather than Kantian in its explanation of the source of the uncondition-
al demands of morality. Unlike Kant, who derives the demands of moral-
ity from our own self-conception (of ourselves as a free being), Forst, like 
Fichte, believes that our recognition of unconditional moral demands fol-
lows from our recognition of others as persons.« (Talbott 2013: 754)

21	 	Vgl. Corradetti 2019 und Ripstein 2019.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

Sitten (1797) (vgl. Forst 2003a: 431f., Forst 2015a: 228, Forst 2017a: 12; 
noch anders: Forst 1996: 134, dazu vgl. Fn. 2 in der Einleitung zu Teil II). 
Es wäre interessant zu sehen, inwiefern sich Forsts Bezug auf Kant in die 
jüngere Kantrezeption in der Politischen Philosophie einordnen lässt. Da-
rin lässt sich eine Entwicklung von einem häufigen Bezug auf Kants Mo-
ralphilosophie auch bei der Bearbeitung systematischer Fragen der Poli-
tischen Philosophie, so auch bei den für Forst wichtigen Autoren Rawls 
und Habermas (vgl. Horn 2014: 33, 24), hinzu einer stärkeren Berück-
sichtigung auch von Kants eigener Rechts- und Politischer Philosophie er-
kennen (siehe z.B. Flikschuh 2000, Willaschek 2002 und Ripstein 2009).22 

In Bezug auf Lévinas schreibt Forst:

»Dem An-Spruch betroffener anderer Personen auf Rechtfertigung gilt 
es zu ent-sprechen, ihnen ist mit verantwortbaren Gründen zu antwor-
ten. Ihr ›Antlitz‹ – um mit Lévinas bildlich zu sprechen – ist es, das zur 
Wahrnehmung der Pflicht zur Rechtfertigung aufruft – der Pflicht, die 
man als moralische Person, und d.h. als Mensch, ›hat‹. Der Grund der 
Moral liegt in dieser Haltung der Annahme unbedingter Verantwor-
tung.« (Forst 2007a: 63) 

Über zwei zusammenhängende Gründe grenzt sich Forst allerdings 
von Lévinas ab. Erstens möchte er die religiösen und metaphysischen 
Teile von Lévinas’ Phänomenologie der Begegnung mit dem Anderen 
abkoppeln23 und zweitens soll die Verantwortung gegenüber dem ande-
ren nicht als »›bedingungslose‹« (Forst 2007a: 63) gelten, sondern eben 
die Verantwortung sein, sich gegenüber anderen mit reziprok-allgemei-
nen Gründen zu verantworten. Wie und ob Forst denkt, dass Letzteres 
durch eine bestimmte Lévinas-Lektüre erreichbar ist, ist mir nicht ganz 
klar. Da ich allerdings auch – mit Fichte – dafür argumentieren werde, 
dass die Begegnung mit dem anderen nicht unmittelbar die Kriterien von 

22		 Zumindest in Bezug auf Darwalls an Fichte anschließenden Arbeiten über 
»the second person standpoint« lässt sich umgekehrt beobachten, dass sich 
Fichtes rechtstheoretische Überlegungen über Anerkennung insbesonde-
re für zeitgenössische Fragen der Moralphilosophie zunutze gemacht wer-
den, so u.a. hier: Darwall 2006: 252f. Diesbezüglich kritisch über Darwall:  
Breazeale 2008. Ähnlich wie Darwall auch: Wildt 1982: 283.

23		 Das problematisiert Suárez Müller: »Forst thinks that he can use Levinas to 
understand where the authority of the law comes from. But he takes Levinas’ 
›face of the other‹ in an antimetaphysical way so adherence to moral law can-
not be understood. A confrontation with the face of the other alone, without 
any metaphysical depth, cannot be the cause of our willingness to accept moral 
law because it would not be possible to understand all the atrocities humans 
carry out on each other. We could combine discursive theory with phenome-
nology by saying that the face of the other is a kind of language making a cer-
tain claim. But then nothing has been won in order to understand where the 
authority of moral law comes from.« (Suárez Müller 2013: 1065f.)

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

Reziprozität und Allgemeinheit hervorbringen kann, ist das für mich 
auch nicht so problematisch an Lévinas wie für Forst. Aus meiner Per-
spektive ist es bedauernswerter, dass es keinen direkten Bezug zu po-
litischen und institutionellen Fragen bei Lévinas gibt.24 Dass es diesen 
Bezug bei Fichte gibt, ist ein wichtiger Grund dafür, dass mich sein An-
erkennungsbegriff an dieser Stelle interessiert. Diese kurzen Bemerkun-
gen können und sollen nicht zeigen, dass eine weitere Auseinanderset-
zung mit Lévinas an dieser Stelle nicht lohnenswert wäre. Sie sollen nur 
anzeigen, wieso mir die Auseinandersetzung mit Fichte vielversprechen-
der erscheint. Zudem sei erwähnt, dass das Verhältnis von Fichte und 
Lévinas insbesondere bezogen auf Fragen der Anerkennung in der Lite-
ratur auftaucht (siehe Scribner 2000, Honneth 2001b: 77, Thomas-Fo-
giel 2010 und Honneth 2018: 143f., Fn. 11).

Den Strang zu Hegels Anerkennungstheorie und den daran anschlie-
ßenden Autoren (vgl. erneut Forst 2007a: 66, Fn. 113 und 67, Fn. 114) 
verfolge ich vor allem deshalb nicht weiter, weil es Forst um die Be-
schreibung einer »deontologischen Anerkennung« (Forst 2007a: 278) 
geht und Fichte im Gegensatz zu Hegel der klassische Autor ist, der 
eine Theorie der Anerkennung entworfen hat, die sich auf genau diese 
Form der Anerkennung fokussiert. So schreibt Ikäheimo in seinem Ka-
pitel über Fichte in seinem Buch Anerkennung (2014):

»Im nächsten Kapitel [über Hegel, E.N.] werde ich auf zwei 
›Dimensionen‹ der Anerkennung bei Hegel zu sprechen kommen, eine, 
die ich die ›deontologische Dimension‹ nenne, in der es um Normen, 
Autorität und Respekt geht, sowie auf eine von mir so genannte ›axio-
logische Dimension‹, in der es um Werte, Sorge und Liebe geht. Fichtes 
Rede von Anerkennung als Respekt gehört vor dem Hintergrund dieser 
Unterteilung zur deontologischen Dimension.« (Ikäheimo 2014a: 53, 
vgl. 4 und 169f.; vgl. auch Honneth 2018: 199f., Fn. 5 und 6)25 

In seinen Schriften unterscheidet Honneth drei Dimensionen der Aner-
kennung, die er allerdings nicht immer identisch benennt. Grob gesagt 

24		 Zur politischen Dimension von Lévinas’ Ethik, siehe: Buddeberg 2016. Sie 
betont, dass wir nie nur einem anderen gegenüber verantwortlich sind, son-
dern vielen anderen, weshalb wir zwischen den Ansprüchen von verschiede-
nen anderen abwägen müssen und somit politisch gefragt sind. Gleichwohl 
gesteht sie zu, dass es von der Feststellung der abstrakten politisch-kollek-
tiven Dimension von Lévinas’ Ethik noch einen zusätzlichen Schritt hinzu 
institutionellen Erwägungen bedarf (118f.). Bei Fichte ist die politisch-in
stitutionelle Dimension hingegen bereits durch einen anderen gegeben. 

25		 Vgl. dazu auch: »Viele moderne Theorien des wechselseitigen Respekts zwi-
schen Personen, der oft auch mit dem Begriff ›Anerkennung‹ wiedergege-
ben wird, gehen den Weg von Fichte zu Hegel gewissermaßen zurück.« 
(Siep 2009: 113) Konkret bezieht sich Siep an dieser Stelle auf die moder-
nen Theorien von Scanlon und Darwall.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

geht es aber immer erstens um die bedingungslose Anerkennung der In-
dividualität in intimen Beziehungen (Ikäheimo: axiologisch), der recht-
lich-moralischen (Ikäheimo: deontologischen) Anerkennung als Gleiche 
und der Anerkennung von besonderen Leistungen im Bereich der Ar-
beit bzw. des Marktes oder der Politik (»kontributiv«, Ikäheimo 2014a: 
139).26 Gegenüber Honneth betont Forst stets die herausgehobene Be-
deutung der deontologischen Dimension der Anerkennung als Gleiche 
(vgl. z.B. Forst 2011: 178). 

Es ergeben sich also zwei Hauptgründe dafür, wieso ich den Bezug zu 
Fichte als vielversprechend erachte: erstens der direkte Bezug seines An-
erkennungsbegriffs auf (Rechts)Institutionen27 (s.u.) und zweitens der Fo-
kus Fichtes auf die Respekt- oder deontologische Dimension von Aner-
kennung.28 

7.3 Fichtes Anerkennungsbegriff 

Ich rekonstruiere an dieser Stelle nicht Fichtes Anerkennungsbegriff 
gemäß seiner Stellung in der Grundlage des Naturrechts oder in Fich-
tes philosophischem System insgesamt, sondern erläutere nur, wie 
man eine bestimmte Lesart von Fichtes Anerkennungsbegriff (aus der 
Grundlage des Naturrechts) mit Forsts Verständnis einer praktischer 
Einsicht zweiter Ordnung ins Verhältnis setzen kann. Mein Zugriff auf 
Fichtes Text ist somit primär von einem systematischen und keinem 
interpretatorischen Interesse gekennzeichnet.29 Vorab möchte ich den-
noch zwei Bemerkungen zu Fichtes eigenem Projekt machen: 

26	 	Ohne dass ich denke, dass dies die Dreiteilung in axiologisch, deontologisch 
und kontributiv unterlaufen würde, sei erwähnt, dass Honneth seit Das 
Recht der Freiheit (2011) fünf anstatt drei Sphären von Anerkennung un-
terscheidet und zwar: »law, morality, personal relationships, the economy, 
and democratic politics« (Honneth 2017: 128). 

27		 Vgl. zu einer kritischen Perspektive darauf, ob die Sphäre des Rechts in Hon-
neths Sinn wirklich als Sphäre der Anerkennung verstanden werden kann: 
Menke 2009.

28		 Der Rückbezug auf Hegel (und nicht Fichte) in zeitgenössischen Ausei
nandersetzungen mit Anerkennung in der Politischen Philosophie und der 
Sozialphilosophie, gerade auch im angelsächsischen Kontext, war bis vor 
nicht allzu langer Zeit fast exklusiv (vgl. Ikäheimo 2014a: 29). In jüngerer 
Zeit gibt es aber einige englische Publikationen über Fichtes Praktische Phi-
losophie (mit oder ohne Fokus auf Anerkennung): Breazeale und Rockmo-
re 2018 [2006], James 2011 und 2015, Gottlieb 2016, Wood 2016, Kosch 
2018 und Ware 2020.

29		 Für hilfreiche interpretatorische Angebote zum Begriff der Anerkennung in 
der Grundlage des Naturrechts, siehe (neben den in der vorherigen Fußnote 

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

Erstens stellt Fichtes Anerkennungsbegriff keine Moralbegründung, 
sondern die Grundlage seines Rechtsbegriffs dar. Fichte möchte in der 
Grundlage des Naturrechts zeigen, dass der Rechtsbegriff eine notwendi-
ge Bedingung des Selbstbewusstseins30 ist und somit »ein ursprünglicher 
Begriff der reinen Vernunft« (Fichte 1967 [1796/7]: 7), der nicht erst ver-
mittelt über die Moral »deduziert« werden muss. Zweitens möchte ich 
auch noch Fichtes »Rechtssatz« einführen; darin wird beschrieben, was 
ein Individuum tun muss, um dem Rechtsbegriff zu entsprechen: »Ich muß 
das freie Wesen außer mir in allen Fällen anerkennen als ein solches, d.h. 
meine Freiheit durch den Begriff der Möglichkeit seiner Freiheit beschrän-
ken.« (Fichte 1967 [1796/7]: 52) Individuen stehen zueinander in einem 
Rechtsverhältnis, wenn »jedes seine Freiheit durch den Begriff der Mög-
lichkeit der Freiheit des anderen beschränke […]« (ebd.). Die formale Seite 
(vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 43) dieser Freiheit soll für Fichte dadurch gesi-
chert werden, dass jeder/m eine »Sphäre« zuerkannt wird, in dem sie oder 
er »ganz allein« zwischen verschiedenen Handlungsmöglichkeiten wählen 
kann (Fichte 1967 [1796/7]: 41).31 Diese Sphäre wird von der oder dem 
anderen, die oder der sie anerkennt »unbestimmt gelassen« (Fichte 1967 
[1796/7]: 42). Auch wenn diese Beschreibung der Idee von subjektiven 
Rechten individualistisch in dem Sinne ist, dass der Freiheit des Individu-
ums (in Grenzen) eine absolute Priorität eingeräumt wird32, ist es wichtig 
zu betonen, dass sie in einem anderen Sinne nicht individualistisch oder 
atomistisch ist: Fichte meint nicht, dass jeder Mensch von Natur aus das 
Recht hat, in einer bestimmten Sphäre willkürlich zu handeln, sondern, 
dass es ein Kennzeichen wechselseitiger Anerkennung (also eines intersub-
jektiven Verhältnisses) ist, sich gegenseitig eine solche Sphäre zuzuschrei-
ben.33 Dementsprechend ist es auch eine intersubjektive Frage, wie diese 

erwähnten): Siep 2014 [1979]: 76–84, Wildt 1982: insb. 4.2 und 4.3, Kahlo, 
Wolff und Zaczyk 1992, Merle 2001, Ikäheimo 2014: 29–62 und Honneth 
2018: 154–169. Für eine auch über die Grundlage des Naturrechts hinausge-
hende Auseinandersetzung mit Anerkennung bei Fichte: Düsing 1986: 179–
289 und Williams 1992: 49–70. Für einen beeindruckenden Versuch, Fichtes 
gesamtes (frühes) philosophisches System ausgehend von der Grundlage des 
Naturrechts zu entschlüsseln, siehe: Renaut 1986.

30		 Vgl. Neuhouser 2000: xiii für eine Beschreibung dessen »what is contained 
in the idea of self-consciousness« und zwar insbesondere die Idee der Hand-
lungsfreiheit (vgl. 7.4 (3)). 

31		 Die materiale Seite dieser Freiheit bestimmt die Frage, wo die Grenzen der 
jeweiligen Sphären gezogen werden, vgl. dazu 7.6.

32		 Im Verhältnis zu Forsts Betonung des Rechts auf und der Pflicht zur Recht-
fertigung heißt dies gerade, dass ein Individuum sich in einer bestimmten 
Sphäre nicht rechtfertigen muss.

33		 Die Rede von diesen Sphären der Freiheit ist eng verknüpft mit Fichtes Ei-
gentumsbegriff. Auf Fichtes Begriff des Eigentums und die Frage, inwiefern 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

Sphäre begrenzt wird (vgl. 7.6). In meinen Worten entspricht das Rechts-
verhältnis der Forderung, dass sich Bürger/innen als Gleiche gegenüber 
stehen sollen und zwar in dem Sinne, dass ihnen die gleichen positiven 
Grundrechte zugesichert werden (vgl. 7.1). 

Ich beschreibe nun also was – nach meiner Interpretation von Fich-
te, die ich hier nur vorstellen, aber nicht ausführlich begründen kann 
– passiert, wenn ein Mensch einen anderen Menschen als Mensch er-
kennt und somit anerkennt bzw. die »Aufforderung« des anderen an-
nimmt, ihn anzuerkennen. Der Einfachheit halber beschreibe ich das 
im Folgenden zunächst so, als würde es sich tatsächlich um die mo-
menthafte Begegnung von zwei Menschen handeln. Für Fichte handelt 
es sich hierbei allerdings um eine transzendentale Argumentation, die 
keine direkte Entsprechung in realen Prozessen hat. Gleichwohl bezieht 
Fichte das transzendental begründete Moment der Aufforderung, das, 
wenn darauf adäquat geantwortet wird, zu einem Anerkennungsver-
hältnis führt, auch auf einen realen Prozess, nämlich den der Erziehung: 
»Die Aufforderung zur freien Selbsttätigkeit ist das, was man Erzie-
hung nennt.« (Fichte 1967 [1796/7]: 39).34 Ich möchte hingegen einen 
anderen realweltlichen Bezug vorschlagen, nämlich einerseits die sym-
metrische Anerkennung von Menschenrechten und andererseits die ein-
seitige Einforderung eines menschenrechtlichen Status oder das einsei-
tige Gewähren desselben (s.u.). Eine genaue Untersuchung, die ich hier 
nicht leiste, darüber, wie Fichtes transzendentale Argumentation mit re-
alweltlichen Prozessen zusammenhängt, müsste bei dem unterschied-
lichen argumentativen Status (und ihrem Verhältnis) von Fichtes Aus-
führungen in dem Haupttext der Paragraphen und den »Corollaria« 
ansetzen. So stammt das oben aufgeführte Zitat Fichtes zur Erziehung 
aus den »Corollaria« zum »§ 3. Zweiter Lehrsatz: Das endliche Ver-
nunftwesen kann eine freie Wirksamkeit in der Sinnenwelt sich selbst 
nicht zuschreiben, ohne sie auch anderen zuzuschreiben, mithin, auch 
andere Vernunftwesen außer sich anzunehmen« (Fichte 1967 [1796/7]: 
30). Die Ausführungen zu diesem Lehrsatz bedienen sich einer sehr abs
trakten Sprache; erst in den »Corollaria« nimmt Fichte Bezug auf re-
alweltliche Prozesse.35 

seine Verteidigung der Notwendigkeit von Privateigentum ihn zu einem li-
bertären Denker macht oder nicht, kann ich hier nicht weiter eingehen. Vgl. 
dazu z.B. James 2011: 21–55.

34		 Zu einer Interpretation von Fichtes Begriff der Anerkennung, die das Mo-
ment der Aufforderung und seine Entsprechung in Erziehungsprozessen be-
tont: Ikäheimo 2014: Kapitel 3. Auf Fragen der Bildung gehe ich im Schluss 
dieser Arbeit kurz ein (vgl. 12.2.2).

35		 Ähnlich verhält es sich bezogen auf die »Corollaria« zu dem vierten und 
fünften Lehrsatz, in denen Fichte argumentiert, dass der »materielle[] Leib« 
(Fichte 1967 [1796/7]: 56) eine Bedingung der Möglichkeit des freien 

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

Stellen wir uns also vor, ein Mensch ist konfrontiert mit einem Ob-
jekt, von dem er noch nicht erkannt hat, was es ist – er steht diesem 
Objekt mit einer epistemischen Haltung gegenüber. Was muss passie-
ren, damit er dieses Objekt als ein anderes Subjekt, d.h. als einen Men-
schen erkennt?

Um auf diese Frage zu antworten, muss noch eine kurze Erläuterung 
eingeschoben werden: Für Fichte heißt ›erkennen‹, etwas unter einen 
Begriff bringen, also etwa zu urteilen, dass dies vor mir ein Tisch ist. 
Mit Kant – und daran schließt Fichte an – kann man zwischen einer be-
stimmenden und einer reflektierenden Form des Urteilens unterscheiden 
(etwa Kant 2006 [1790]: 19 [AA, 179; BBXXVI]). In einem bestimmen-
den Urteil wird etwas unter einen Begriff subsumiert, z.B. unter den Be-
griff des Tisches. Im Falle des reflektierenden Urteils36 ist es so, dass wir 

Individuums sei (4. Lehrsatz) und dieser Leib wiederum intersubjektiv kon
stituiert sein müsse (5. Lehrsatz). Während Fichte in den Haupttexten nur 
sehr abstrakt etwa über die »Bestimmbarkeit ins Unendliche« des mensch-
lichen Leibes schreibt (Fichte 1967 [1796/7]: 79), wird er in den Corollaria 
sehr konkret und beschreibt empirische Kennzeichen des menschlichen Kör-
pers, die seine Unbestimmtheit ›verkörpern‹, z.B. seine Arme: »Ein menschli-
cher Leib kann auf vier Füßen laufen […]. […]. Durch diese Erhebung hat es 
der Natur zwei Werkzeuge der Freiheit abgewonnen, die beiden Arme, wel-
che, aller animalischen Verrichtungen erledigt, am Körper hängen, bloß um 
das Gebot des Willens zu erwarten, und lediglich zur Tauglichkeit für die 
Zwecke desselben ausgebildet werden.« (Fichte 1967 [1796/7]: 83) Eine sol-
che empirische Bestimmung der körperlichen Merkmale des ›unbestimmten‹ 
Menschen scheint mir kontraintuitiv, da hier gewissermaßen eine Bestim-
mung etwas Unbestimmten vorgenommen wird. Zudem hat diese Bestim-
mung auch problematische Konsequenzen, da man sich fragt, ob und in-
wieweit Fichte körperlich behinderten Menschen (Menschen ohne Arme in 
diesem Fall) die Menschlichkeit absprechen würde. An dieser Stelle gehe ich 
also nicht mehr mit Fichte mit (siehe Fn. 40 in diesem Kapitel). Methodisch ist 
dies zunächst dadurch gerechtfertigt, dass ich ohnehin einen von meinen eige-
nen Interessen geleiteten Zugriff auf Fichtes Text zugestehe; es könnte zusätz-
lich aber auch durch die Annahme plausibilisiert werden, dass der argumen-
tative Stellenwert der »Corollaria« geringer ist als der des Haupttextes und 
der Leserin hier somit ein größerer Interpretationsspielraum gelassen wird.  

36		 Auf Kants Verständnis reflektierender Urteilskraft wird in der Politischen Theo
rie und Philosophie, angestoßen durch Arendt (vgl. Arendt 2017 [1982] und 
Benhabib 2006 [1996]: 291–301), häufig rekurriert, um politische Urteilskraft 
zu beschreiben, vgl. z.B. Azmanova 2012: 285. In dieser Arbeit wird stattdes-
sen, wie deutlich werden wird, das reflektierende Urteil nur an einer bestimm-
ten systematischen Stelle politisch-rechtlicher Normativität eingesetzt und nicht 
für politische Urteilskraft insgesamt. Forst hat in seinem ersten Buch – aller-
dings bezogen auf die moralische Urteilskraft (die aber ja bei Forst eng mit der 
politischen zusammenhängt) – auch mit dieser Arendtschen Aneignung Kants 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

etwas nicht sofort mithilfe eines uns bereits gegebenen Begriffs erkennen 
können. Entweder entsteht dadurch eine Art Schwebezustand, in dem 
wir etwas weiterhin nicht unter einen Begriff bringen und als ›schön‹ be-
urteilen; das wäre in Kants Schema ein Geschmacksurteil (bzw. ein ästhe-
tisches Urteil) oder wir finden sozusagen induktiv einen Begriff, der auf 
das Wahrgenommene passt. In dem Falle, in dem das Wahrgenommene 
etwas ist, das nicht begreifbar ist, außer, wenn man es als etwas mit ei-
nem eigenen Zweck versteht, also es nur mithilfe eines Zweckbegriffs 
begreifen kann, handelt es sich um ein teleologisches Urteil.

Wenn ein Mensch einen Menschen sieht, dann kann er ihn – laut Fichte 
– nicht unmittelbar unter einen Begriff subsumieren. Das liegt daran, dass 
der andere Mensch sich ›frei‹ bewegt, d.h. seine sichtbaren Bewegungen 
nicht einen offenliegenden Zweck verfolgen – wie etwa der Tisch vor mir. 
Die Weise, in der man die ›Freiheit‹ des Menschen an dieser Stelle verste-
hen muss, ist sehr basal gemeint – deshalb steht sie in einfachen Anfüh-
rungszeichen. Es geht um eine »natürliche[], spontane[] Freiheit« (Hon-
neth 2018: 167), nicht um vernünftige Freiheit oder Autonomie. Mit dem 
›Freisein‹ des Menschen ist an dieser Stelle lediglich gemeint, dass er kei-
nen offenliegenden Zweck verfolgt (wie ein Tisch oder ein instinktgetrie-
benes Tier); der Mensch ist in seinen Zielen unbestimmt, er ist »ursprüng-
lich gar nichts« (Fichte 1967 [1796/7]: 80). Seine einzige Bestimmung ist 
»eine Bestimmbarkeit ins Unendliche« oder »Bildsamkeit« (Fichte 1967 
[1796/7]: 79). Fichte schreibt über das Moment, in dem ein Mensch einen 
anderen sieht: »[E]s ist [zunächst, E.N.] nichts begriffen: die Erscheinung 
[des anderen, E.N.] ist nicht verstanden.« (Fichte 1967 [1796/7]: 79) Ei-
ner Deutung von Scott Scribner (2018 [2006]) folgend kann man diesen 
Moment so beschreiben, dass der Erkennende hier in eine Art Schwebe-
zustand gerät und der andere Mensch von ihm durch ein ästhetisches Ur-
teil als schön oder würdig37, oder auch »heilig« wie Fichte schreibt (Fich-
te 1967 [1796/7]: 84), beurteilt wird. Man kann auch, mit Fichte, sagen, 

gespielt (vgl. Forst 1996: 405–407): »Moralische Allgemeinheit ist eine ›reflek-
tierende‹, nicht ›subsumierende‹ Allgemeinheit. In diesem Sinn erfordert morali-
sche Autonomie […] moralische Urteilskraft, die das moralisch Richtige gerade 
ob seines Anspruchs auf Allgemeinheit konkret zu rechtfertigen sucht.« (405) 

37		 Den Begriff der Würde hätte ich als einen weiteren von der Gerechtigkeit 
abhängigen Begriff in 6.4 behandeln können, worauf ich allerdings verzich-
tet habe, weil Forst weder besonders viel zu diesem Begriff schreibt noch ein 
systematischer Mehrwert für mich erkennbar wird (vgl. 6.4.9). So schreibt 
Forst: »Die beste Weise, diese [Kantische, E.N.] Konzeption von Würde 
[…] zu reformulieren, ist die, Menschen als Wesen mit einem unbedingt zu 
achtenden Recht auf Rechtfertigung anzusehen […].« (Forst 2005: 593, vgl. 
auch: Forst 2003a: 420, Forst 2011: 84 und Forst 2017b: 531f.) Ich gebrau-
che im Folgenden den Begriff der Würde nicht weiter – wenn ich dies tun 
würde, würde er allerdings, anders als bei Forst, eher für etwas dem Recht 

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

der andere wird in diesem Moment »problematisch anerkannt« (Fichte 
1967 [1796/7]: 46), d.h. ohne bereits einen guten Grund für diese Aner-
kennung angeben zu können.38 Damit ist der erste Schritt des Anerken-
nungsprozesses meiner Fichte-Lesart beschrieben.

Die Erkenntnis des anderen Menschen bleibt aber nicht in diesem 
Schwebezustand stehen, sondern der Erkennende erkennt den ande-
ren in einem zweiten Schritt39 als einen Gleichen, einen in demselben 
Sinne ›freien‹ Menschen wie der Erkennende selbst: »Ich kann die Er-
scheinung eines menschlichen Leibes nicht begreifen […], bei Aufsamm-
lung der Teile seiner Erscheinung nicht eher stillstehen, bis ich auf den 
Punkt gekommen bin, daß ich ihn als den Leib eines vernünftigen We-
sens [d.h. eines Menschen] denken muß.« (Fichte 1967 [1796/7]: 77)40 
Den Begriff des vernünftigen Wesens, des Menschen, hat der Erkennen-
de aber nicht abstrakt gegeben, sondern nur als »[…] Begriff seinesglei-
chen […]. Er muß den Begriff von sich selbst unterlegen […].« (Fichte 
1967 [1796/7]: 79) Es lässt sich hier in dem Sinne von einem teleologi-
schen Urteil sprechen, dass, vermittelt über den Begriff der Gleichheit, 
der Zweckbegriff des anderen Menschen, seine Freiheit, begriffen wird. 

und der Pflicht zur Rechtfertigung Vorgelagertes stehen und nicht dafür ste-
hen, dass jemand ein Recht und eine Pflicht zur Rechtfertigung hat.

38		 »Alles Problematische wird kategorisch, wenn die Bedingung hin
zukommt.« (Fichte 1967 [1796/7]: 46) Für Fichte ist hier die Bedingung 
dafür, dass die Anerkennung kategorisch wird, dass der andere einen auch 
anerkennt (s.u.). 

39		 Eine solche Zweistufigkeit bei der Begründung von Menschenrechten (ver-
standen als kodifizierte internationale Rechte oder verfassungsrechtliche 
Grundrechte, die als menschenrechtlich qualifiziert gelten dürfen) beschrei-
ben auch Menke und Pollmann (Menke und Pollmann 2007: 66f.). Eine 
solche zweistufige Begründung (nämlich zunächst die »Fähigkeit und Be-
reitschaft, jeden Menschen als eine ›moralische Person‹ anzuerkennen« und 
darauffolgend die Bereitschaft, sich deshalb ihm gegenüber zu rechtfertigen) 
schreiben sie auch Forst zu (59f.), der diese Interpretation allerdings ablehnt 
(vgl. Forst 2011: 70, Fn. 43). 

40		 In einem Corollarium beschreibt Fichte anhand von empirischen Kennzei-
chen den menschlichen Körper (vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 81–84). Diese 
Ausführungen halte ich sowohl für problematisch als auch in ihrem argu-
mentativen Stellenwert unklar (vgl. Fn. 35 in diesem Kapitel). Zudem stellt 
überhaupt die Möglichkeit, empirisch notwendige Kennzeichen des mensch-
lichen Körpers zu beschreiben, eine Spannung zu Fichtes Argumentation (im 
Haupttext) dar. Wenn es nämlich möglich wäre, solche Kennzeichen zu be-
stimmen, dann könnte die (An)Erkennung des anderen Leibes auch als de-
terminierendes Urteil bezeichnet werden. Fichte beschreibt diese aber expli-
zit als Leistung der reflektierenden Urteilskraft: »Dies nun ist eine Einheit, 
die der Beobachter selbst in das Mannigfaltige, durch das, was Kant reflek-
tierende Urteilskraft nennt, hineingetragen hat.« (Fichte 1967 [1796/7]: 37)

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

Die Freiheit als Zweck geht aber über die spontane, natürliche ›Freiheit‹ 
hinaus. Die ›Freiheit‹ als Unbestimmtheit des anderen verweist auf das 
zukünftige41 Streben, unsere gleiche Freiheit gemeinsam zu sichern (vgl. 
Honneth 2018: 166f.). Wenn ich den anderen also – epistemisch gese-
hen – als ›frei‹ erkannt habe, dann habe ich ihn gleichzeitig – normativ 
gesprochen – auch schon als gleich-frei anerkannt – als jemanden mit 
demselben normativen Status.

Es ist zudem so, dass ein vollständiges42 Erkennen und damit Aner-
kennen eines Menschen nur möglich ist, wenn der Anerkannte selbst 
den Anerkennenden auch erkennt und anerkennt:43 Wenn ich den ande-
ren nur als freien erkennen kann, weil ich ihn als meinesgleichen erken-
nen kann, kann ich das nur, wenn ich tatsächlich auch frei bin, denn es 
ist ja diese Freiheit, die ich bei der Erkenntnis des anderen »unterlege«. 
Ich bin aber selbst nur frei, wenn der andere mir meine Freiheit gelassen 
hat, d.h. mich bereits als frei anerkannt hat, wenn er mich also beispiel-
weise nicht einfach mit physischer Kraft hochgehoben und weggeräumt 
hat, weil ich im Weg stand, und mir so meine Freiheit geraubt hätte.44 

7.4 Fichtes und Forsts Anerkennungsbegriff 

In diesem Unterkapitel möchte ich aufzeigen, inwiefern der in dieser Wei-
se interpretierte Prozess der Anerkennung bei Fichte den drei Merkmalen 
der praktischen Einsicht zweiter Ordnung bei Forst entspricht. Die drei 
Merkmale waren, dass die praktische Einsicht zweiter Ordnung nicht 
weiter begründbar ist (das Faktum des Anderen), dass in ihr ein erken-
nendes und ein anerkennendes Moment zusammenkommen und sie kon-
stitutiv für die moralische Identität ist (vgl. 7.2). 

(1) Folgendes Zitat belegt, dass für Fichte die beschriebene Anerken-
nung nicht weiter begründbar ist: »Jene Anerkennung geschieht entwe-
der gar nicht, oder sie wird in einem Augenblicke vollbracht, ohne daß 

41		 Vgl. zur Gerichtetheit in die Zukunft: Fichte 1967 [1796/7]: 33.
42		 Bzw. kategorisches.
43	 	Die Unterscheidung von Freiheit und ›Freiheit‹ (als Unbestimmtheit) ver-

nachlässige ich an dieser Stelle nun wieder, weil hier gerade der untrennba-
re Zusammenhang der Erkenntnis der ›Freiheit‹ der anderen oder des ande-
ren und unserer wechselseitigen Anerkennung als gleich-freie beschrieben 
wird. 

44		 Vgl. dazu 6.3.2. Macht ist für Forst – wie dort beschrieben – bedingt durch 
eine minimale Form der Anerkennung des Machtausübenden durch denje-
nigen, auf den Macht ausgeübt wird (vgl. erneut: Forst 2015a: 64). Macht 
wird dementsprechend nicht durch physische Kraft ausgeübt, sondern durch 
die (intentionale) Veränderung des Raums der Gründe eines anderen. 

FICHTES UND FORSTS ANERKENNUNGSBEGRIFF 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

man sich der Gründe bewußt ist.« (Fichte 1967 [1796/7]: 81) Der ›Aus-
löser‹ dafür ist die »Einwirkung« des anderen Menschen und sie wird 
von Fichte als »Faktum« beschrieben (Fichte 1967 [1796/7]: 35).45 

(3) Bezüglich des dritten Merkmals der praktischen Einsicht zweiter 
Ordnung (Forst) – dazu komme ich zuerst, weil ich das zweite ausführ-
licher behandele – ist es bei Fichte eindeutig, dass das beschriebene An-
erkennungsverhältnis konstitutiv für die Identität der Beteiligten ist und 
zwar ganz allgemein für ihr Menschsein und nicht nur für einen Teilas-
pekt ihrer Identität, etwa dem moralischem. Den Menschen versteht Fich-
te als »endliches Vernunftwesen« (Fichte 1967 [1796/7]: 17). ›Vernünftig 
sein‹ heißt für Fichte insbesondere ein frei handelndes Wesen zu sein, d.h. 
eines, das in der Welt wirkt und nicht etwa bloß denkend Geschehnisse in 
der Welt bewertet: »Das Ich ist nicht etwas, das Vermögen hat, es ist über-
haupt kein Vermögen, sondern es ist handelnd; es ist, was es handelt, und 
wenn es nicht handelt, so ist es nichts.« (Fichte 1967 [1796/7]: 23) Das 
endliche Vernunftwesen ist, für Fichte, damit zusammenhängend notwen-
dig ein ›weltliches‹, ein soziales und verkörpertes Wesen, eines, das von 
seiner sozialen und natürlichen Umwelt abhängig ist: Dass der einzelne 
Mensch für Fichte in seiner Existenz abhängig von anderen Menschen ist, 
zeigt sich anhand des folgenden Zitats: »Der Mensch […] wird nur un-
ter Menschen ein Mensch; […] sollen überhaupt Menschen sein, so müs-
sen mehrere sein.« (Fichte 1967 [1796/7]: 39) Im vierten Lehrsatz bzw. 
fünften Paragraphen (vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 56f.) hält Fichte darüber 
hinaus fest, dass der Mensch sich notwendig »einen materiellen Leib []
zuschreiben« (Fichte 1967 [1796/7]: 56, Herv. entfernt E.N.) muss.46 So-
mit erfüllt Fichtes Vorstellung des Menschen sowohl den aktiven als auch 
passiven Teil des Menschseins, den auch Forst betont (vgl. 7.2). 

(2) Beim zweiten Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung 
(Forst) geht es um den Zusammenhang der epistemischen und normativen 
Dimension der Bezugnahme auf einen anderen. Ich habe vorgeschlagen, 
dass in meiner Lesart des Fichte’schen Anerkennungsprozesses im zwei-
ten Schritt ein Übergang von der epistemischen zur normativen Ebene 
stattfindet. Wenn ich – sozusagen – nach einem Begriff für einen anderen 
Menschen ›suche‹, dann kann ich nur einen Begriff finden, nämlich den 

45		 Vgl. dazu Jay Bernsteins Interpretation von Fichte: »Für Fichte ist es ein 
Irrtum, unser implizites Bewusstsein von der Verbindlichkeit des morali-
schen Gesetzes als Tatsache der Vernunft anzusehen. Die eigentliche Tatsa-
che der Vernunft ist das Bemühen des Anderen, was er die ›Aufforderung‹ 
des Anderen nennt […].« (Bernstein 2009: 59, vgl. auch 84) Vgl. auch den 
Abschnitt »Aufforderung als notwendiges Faktum« in: Düsing 1986: 247–
260.

46	 	Vgl. Neuhann 2020b für eine etwas ausführlichere Auseinandersetzung mit 
dem 5. Lehrsatz und generell dem Verhältnis von Anerkennung und der Be-
einträchtigung des Leibes durch materielle Armut. 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

Begriff ›meinesgleichen‹. Wenn ich den anderen als gleich-frei wie mich 
erkannt habe, habe ich ihm auch immer schon einen normativen Stand 
eingeräumt, weil ich ihn nicht in einer Weise behandelt habe, die ihn da-
von abhielte, frei zu handeln – sonst hätte ich ihn ja gar nicht als frei er-
kennen können (weil er gar nicht frei gewesen wäre). Der Zusammen-
hang zwischen Erkennen und Anerkennen ist also bei Fichte notwendig. 

Die notwendige Beziehung von Erkennen und Anerkennen kommt al-
lerdings überhaupt nur zustande, wenn es für den Erkennenden sozusa-
gen überhaupt fraglich war, welchen Begriff er dem anderen zuzuordnen 
habe. Der notwendige Zusammenhang von Erkennen und Anerkennen 
ist also gewissermaßen doch wieder bedingt und zwar durch den oben 
als ersten Schritt bezeichneten Teil des Anerkennungsprozesses. Hier hat 
der Erkennende einen Entscheidungsspielraum: Er kann sich dagegen 
entscheiden, den anderen adäquat begreifen zu wollen.47 Wenn er sich al-
lerdings dafür entscheidet, ihn adäquat beschreiben zu wollen (»dass«), 
dann kann er nicht anders als ihn auch als Gleich-Freien anzuerken-
nen (»wie«). Ich denke, dass diese Art von Bedingtheit ebenfalls wichtig 
für Forst ist. Er möchte nämlich einfangen können, dass es gewisserma-
ßen eine Leistung ist, den anderen anzuerkennen (und man auch anders 
könnte): »Diese Form der Anerkennung mutet paradox an, denn einer-
seits wird sie als ›geschuldet‹ verstanden, andererseits aber stellt sie selbst 
eine autonome Leistung und Zuerkennung des Status, ›moralische Per-
son‹ zu sein, dar; sie erscheint somit als nicht freigestellte und doch freie 
Form der Anerkennung.« (Forst 2007a: 69) Wenn man die Anerkennung 
des anderen nicht als »freie Form der Anerkennung« beschreiben könnte, 
ginge auch etwas von dem für Forst wichtigen Anspruch der »Autonomie 
der Moral« (vgl. 7.2 (2)) verloren. Gleichwohl betont Forst, dass diese 
Entscheidung (für oder gegen Anerkennung) nicht eine ganz freie ist, 
weil sie die einzige angemessene Reaktion auf einen anderen Menschen 
sei, ihn als moralische Person anzuerkennen. Diese Entscheidung sei kein 
»›act of faith‹ [Paul Lorenzen, E.N.]« (Forst 2008c: 131).   

Ich denke im Gegensatz zu Forst, dass es unproblematisch ist, an dieser 
Stelle von einer Art Entscheidung zu sprechen. Ein wichtiger Grund dafür, 
warum Forst dies für problematisch erachtet, ist, dass er denkt, dass die 
kategorische Geltung des Rechtfertigungsprinzips (Moralbegründungs
ebene 1.1) und durch es begründete Normen (Moralbegründungsebene 
2) dadurch verloren ginge sowie sein einfacher Internalismus (Moralbe-
gründungsebene 3) nicht haltbar wäre, wenn er keinen ›vollständigen‹ 
Internalismus auf der hier infrage stehenden Moralbegründungsebene 

47		 Vgl. zu dieser Bedingtheit bei Fichte: Der andere muss nur anerkannt wer-
den, wenn der Anerkennende »vernünftig« handelt (Fichte 1967 [1796/7]: 
46) oder sein Handeln »durch theoretische Konsequenz« (Fichte 1967 
[1796/7]: 47) gekennzeichnet ist, vgl. auch: Fichte 1967 [1796/7]: 74. 

FICHTES UND FORSTS ANERKENNUNGSBEGRIFF 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

(1.2) vertritt. Als Antwort auf die Frage ›Warum überhaupt moralisch 
sein?‹ (1.2) setzt Forst, wie beschrieben, die praktische Einsicht zweiter 
Ordnung ein: »Sofern sich auf der ersten [in meinen Schema 1.1, E.N.] 
und zweiten Ebene [in meinem Schema 2, E.N.] der Moralbegründung 
eine Konzeption kategorisch geltender Normen ergibt, hat dies die Kon-
sequenz, dass eine hypothetische Antwort auf der dritten Ebene [in mei-
nem Schema 1.2, E.N.] die Geltung dieser Ebene infrage stellt.« (Forst 
2007a: 57) Ich vertrete die Ansicht, dass ein vollständiger höherstufi-
ger Internalismus auf der »dass«-Ebene 1.2 (d.h. die Abwesenheit von 
Schritt 1 meiner Fichte-Interpretation) nicht notwendig dafür ist, um die 
Geltung der anderen Ebenen zu gewährleisten. Allerdings ändert sich 
durch den ersten Schritt des mit Fichte beschriebenen Anerkennungspro-
zesses der substantielle Inhalt von 1.1 (»wie«): vom Rechtfertigungsprin-
zip zum Recht auf Politik.

Wenn man den Entscheidungsspielraum des Individuums (im ersten 
Schritt des Anerkennungsprozesses) ernstnimmt, sich dafür oder dage-
gen entscheiden zu können, jemanden als unbestimmt – als ›etwas‹, von 
dem zunächst fraglich ist, wie ›es‹ zu begreifen sei – zu sehen, dann er-
gibt sich eine interessante Parallele zu Jacques Rancières radikaldemo-
kratischer »Methode der Gleichheit« (Rancière 2016, Übersetz. E.N.). 
Rancière beschreibt eine bestimmte Haltung, die grundlegend für das 
Betreiben ›kritischer Theorie‹ sei und die er als Entscheidung für Eman-
zipation ansieht. Verwende man die »Methode der Gleichheit«, mache 
man die »presupposition of equality« (139); man entscheide sich – zu-
nächst ohne guten Grund – dafür, zu versuchen, andere als Gleiche zu 
sehen und nicht sofort in die Hierarchie einer Gesellschaft einzusortie-
ren (zu ›subsumieren‹). Abhängig davon, welche Haltung man einnehme, 
stellten sich wahrgenommene Situationen anders dar: »as an occasion 
for the verification of inequality or as an occasion for the verification of 
equality« (140). Das Urteil über eine Situation mithilfe der Präsupposi-
tion der Gleichheit beschreibt Rancière auch mithilfe von Kants Begriff 
eines reflektierenden Urteils (vgl. 141). 

7.5 Recht auf Politik 

In diesem Unterkapitel argumentiere ich zunächst dafür, dass die Tatsache, 
dass dem notwendigen Zusammenhang von Erkennen und Anerkennen 
gewissermaßen noch ein ästhetisches Urteil vorgelagert ist, nahelegt, den 
Inhalt des Anerkannten – die Antwort auf die Frage 1.1 (»wie«) – anders 
zu fassen als Forst es tut. Das führt auch dazu, dass die Normativität die-
ser Antwort, das Recht auf Politik, sich hin zu einer nicht-moralischen ver-
ändert, die aber nichtsdestoweniger bedeutsam und überpositiv ist. 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

Es ist im ersten Schritt des Anerkennungsprozesses (vgl. 7.3) nicht eine 
klar benennbare Hinsicht, in der zwei Menschen einander gleichen – be-
zogen auf die Hinsicht etwa, rechtfertigende Wesen zu sein. Sie gleichen 
sich zunächst nur dadurch, dass sie gleichermaßen unbestimmt bzw. ›frei‹ 
sind, und darin, dass sie in der adäquaten Realisierung dieser Gleich-
heit und ›Freiheit‹ voneinander abhängig sind. Mir scheint, dass Forsts 
Rechtfertigungsprinzip über diesen minimalen kognitiven Inhalt der An-
erkennung – ›Freiheit‹, Gleichheit, Abhängigkeit – hinausgeht. Deshalb 
ziehe ich Balibars Ausdruck eines »Rechts auf Politik« der Rede von 
einem Recht auf Rechtfertigung (bzw. präziser eines Rechtfertigungs-
prinzips) als Bezeichnung für diesen minimalen kognitiven Gehalt der 
Anerkennung eines anderen vor. Balibar schreibt: »Freiheit-und-Gleich-
heit [égaliberté]48 impliziert […] ein universelles Recht auf Politik: ein 
Recht, durch das jeder (und jede) […] zum ›Subjekt‹ oder Akteur der Po-
litik werden kann, ausgehend von seinen eigenen Formen des Handelns 
[…].« (Balibar 1993 [1992]: 205)

›Politik‹ in Balibars Sinne ist ein umfassenderer Modus des Handelns 
als ›Rechtfertigen‹. Wenn ich jemandem ein Recht auf Politik einräume, 
heißt das zunächst nur, dass ich ihn als ›frei‹ und gleich erkenne und, weil 
wir in unserer ›Freiheit‹ und Gleichheit voneinander abhängig sind, als 
jemanden anerkenne, der eine Rolle in dem Aushandlungsprozess darü-
ber spielen sollte, wie wir frei und gleich miteinander leben sollten. Ein 
(Teil)Ergebnis dieses Aushandlungsprozesses muss das Zugestehen von 
gleichen Grundrechten sein, weil diese gerade die ursprüngliche Unbe-
stimmtheit des Einzelnen (zumindest in Grenzen) weiterhin sichern. Mir 
geht es an dieser Stelle aber vor allem darum, die Unbestimmtheit des 
Modus der Aushandlung von Grundrechten in den Blick zu nehmen.49 

48		 Ich diskutiere hier nicht eigens den Neologismus »égaliberté« von Balibar, der 
für seine Arbeiten in der Politischen Philosophie insgesamt prägend ist. Ich 
möchte aber eine Bemerkung Balibars aus dem Vorwort der Essaysammlung 
Gleichfreiheit (zunächst in französischer Sprache und in etwas umfassende-
rer Form als La proposition de l‘égaliberté 2010 erschienen) zitieren, in der 
er einen losen Zusammenhang des Ausdrucks »égaliberté« zu Fichte herstellt: 
»Durch den Übergang ins Deutsche (wobei ›égaliberté‹ zu ›Gleichfreiheit‹ wird 
– zu einem Neologismus, der, wie ich mir gerne vorstelle, schon Fichte oder 
Marx als den Vertretern des deutschen Idealismus [sic] aus der Feder geflos-
sen sein könnte, die sich am direktesten darum bemüht haben, den revolutio-
nären Diskurs zu verlängern, zu reflektieren und zu transformieren) kann die 
›Proposition‹ (im doppelten Sinne von Satz und Vorschlag), wie mir scheint, 
darauf hoffen, an Universalität noch zu gewinnen.« (Balibar 2012 [2010]: 9f.)

49		 Diese Unbestimmtheit des Modus der Aushandlung des konkreten Inhalts 
von Grundrechten verweist dabei allerdings sowohl auf die Unbestimmtheit 
des Einzelnen, die durch die Form subjektiver Rechte (zumindest in Gren-
zen) gesichert wird, und die ›ursprüngliche‹ Unbestimmtheit des anderen, 

RECHT AUF POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

Denn durch ein von Fichte geprägtes Verständnis von Anerkennung sind 
Grundrechte zwar in ihrer Form (als Sphären der Freiheit) gegeben, aber 
nicht bezogen auf ihren konkreten Inhalt, d.h. die Grenzen der jeweili-
gen Freiheitssphären. 

Wenn ich das Recht auf Politik von jemandem anerkenne, heißt das 
noch nicht, dass ich bereits weiß, was die oder der andere von mir for-
dert. Ich weiß somit auch noch nicht, was eine adäquate Antwort auf 
die Handlungen der oder des anderen wäre, und auch nicht, welcher 
Modus von Antwort angemessen wäre (etwa eine situationsangemesse-
ne Rechtfertigung, die den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit 
standhält). Das heißt, dass das Anerkennen eines Rechts auf Politik einer 
oder eines anderen nicht simultan mit der Einsicht einer Pflicht meiner-
seits verbunden ist. Wenn ich wüsste, dass ich der oder dem anderen ge-
recht werde, indem ich mich ihr oder ihm gegenüber rechtfertige, dann 
hätte ich auch eine Pflicht dazu. Es ist also konsequent, dass dem Recht 
auf Rechtfertigung bei Forst immer auch eine Pflicht zur Rechtfertigung 
korrespondiert.50 Beim Recht auf Politik scheint es mir hingegen sinn-
voll zu sein, nur von diesem Recht zu sprechen – ohne eine unmittelbar 
korrespondierende Pflicht.

Da ich das Recht auf Politik im Sinne eines Meta-Rechts auf Rechte (vgl. 
2.2) als eines eingeführt habe, das positive Grundrechte begründen soll, 
ließe sich zur Bekräftigung der These, dass dem Recht auf Politik keine 
Pflicht entspricht, auch das Argument anführen, dass nur ein Recht auch 
Rechte und nicht eine Pflicht Rechte begründen könnte. Das hieße im Um-
kehrschluss: Wenn das Recht auf Politik positive Grundrechte begründen 
können soll, kann es keine Pflicht sein. In diese Richtung geht jedenfalls 
Fichtes eigener Grund dafür zu denken, dass die normative Grundlage des 
positiven Rechts keine Pflicht – und somit keine moralische sein51 – kann:

die überhaupt erst die Anerkennung desselben (und des Anerkennenden) 
als gleich-frei hervorruft und somit das Ziel, gemeinsam Grundrechte aus-
zuhandeln. 

50		 Buddeberg nimmt von der Idee Abstand, dass die Begegnung mit dem ande-
ren eine Pflicht zur Rechtfertigung zur Folge hat, und verwendet stattdessen 
den Begriff der Verantwortung, der, wenn ich sie richtig verstehe, einen grö-
ßeren Spielraum bzgl. der Frage offen lassen soll, was eine angemessene Ant-
wort auf den anderen ist als es der Pflichtbegriff tut; nichtsdestotrotz ist hier 
auch die Form des Antwortens bestimmt und zwar als Antworten in Form ei-
nes Gründe-Geben-und-Nehmens: »[…] Menschen anerkennen in der Begeg-
nung mit einem Anderen […], dass dieser Mensch sie etwas angeht, und dabei 
erkennen sie zugleich, dass sie diesem wie jedem Anderen zu antworten bzw. 
sich vor ihnen mit Gründen zu verantworten haben.« (Buddeberg 2011: 268) 

51		 Der Zusammenhang von Pflichten zur Normativität der Moral wird im wei-
teren Verlauf dieses Unterkapitels noch wichtig.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

»Der deduzierte Begriff [Rechtsbegriff] hat mit dem Sittengesetze nichts 
zu tun, ist ohne dasselbe deduziert […]. Auch sind alle Versuche einer 
solchen Deduktion gänzlich mißlungen. Der Begriff der Pflicht, der aus 
jenem Gesetze [dem Sittengesetz] hervorgeht, ist dem des Rechts in den 
meisten Merkmalen geradezu entgegengesetzt. Das Sittengesetz gebietet 
kategorisch die Pflicht: das Rechtsgesetz erlaubt nur, aber gebietet nie, 
daß man sein Recht ausübe.« (Fichte 1967 [1796/7]: 53f.).

Diese Begründung scheint allerdings wiederum durch zwei Überlegun-
gen entkräftet zu werden: 

Erstens ist es selbst begründungspflichtig, dass ›das Recht‹ im Sinne 
des positiven Rechts überhaupt hauptsächlich über die Bereitstellung 
subjektiver Rechte operiert. Schließlich gibt es ja auch juridische Rechts-
pflichten, die – falls nur Pflichten Pflichten und Rechte Rechte begründen 
könnten – zumindest durch eine moralische Pflicht begründet werden 
könnten. Wie in 2.2 und 2.3 erläutert (und problematisiert) arbeite ich 
allerdings mit der Annahme, dass das moderne Recht tatsächlich über 
die Bereitstellung subjektiver Rechte funktioniert. 

Zweitens ist es fraglich, warum es überhaupt so sein sollte, dass eine 
Pflicht keine Rechte (im Sinne von Erlaubnissen) begründen kann. In 
Wolfgang Kerstings Sicht besteht genau an dieser Stelle ein wichtiger Dis-
sens zwischen Fichtes und Kants Rechtslehre, denn Kant glaubte – laut 
Kersting –, dass der Grund des Rechts selbst kein Erlaubnisrecht sein müs-
se, um Erlaubnisrechte zu begründen (vgl. Kersting 2001: 31f.). Mit der 
Frage, ob auch eine Pflicht Rechte begründen kann, setze ich mich hier 
nicht weiter auseinander. Da ich also nicht dafür argumentiere, dass nur 
ein Recht Rechte begründen kann, kann ich diese These auch nicht nut-
zen, um abschließend dafür zu argumentieren, dass, weil das Meta-Recht 
auf Politik positive Rechte begründet, es somit keine Pflicht sein kann 
bzw. es keine ihm direkt korrespondierende Pflicht geben kann. 

Es seien an dieser Stelle noch zwei Einwände gegen die These, dass 
dem Recht auf Politik keine Pflicht korrespondiert, erwähnt und zu-
rückgewiesen: 

(a) Man könnte einwenden, dass die Rede von Rechten ohne korres
pondierende Pflichten unmöglich ist, wenn es mehr oder weniger ad-
äquate Reaktionen auf das Recht eines anderen gibt. Ich gestehe zu, dass 
es mehr oder weniger adäquate Reaktionen auf das Recht auf Politik ei-
nes anderen gibt. Ich denke allerdings, dass die adäquate Reaktion auf 
das Recht auf Politik sowohl für die reagierende Partei selbst als auch 
für beobachtende Dritte unterbestimmt ist. Deswegen scheint es mir we-
nig hilfreich zu sein, eine inadäquate Reaktion auf das Recht auf Politik 
als Pflichtverletzung zu bestimmen, weil die vermeintlich verletzte Pflicht 
nicht positiv bestimmt werden kann.

(b) Zunächst ist eine weitere Bekräftigung dafür, dass dem Recht auf 
Politik nicht unmittelbar eine Pflicht korrespondiert, dass die einzige 

RECHT AUF POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

Möglichkeit, auf das Recht auf Politik eines anderen angemessen zu ant-
worten, ist, einen Grundrechtekatalog zu institutionalisieren, der durch ei-
nen adäquaten aber zunächst unbestimmten Modus der Aushandlung des-
selben (vgl. 7.6) zustande gekommen ist. Diese angemessene Antwort auf 
das Recht auf Politik des anderen kann aber ein einzelner aus zwei Grün-
den unmöglich alleine geben: Das liegt einerseits daran, dass eine einzelne 
Person keine Einheit politischer Organisation eigenmächtig gründen kann 
und andererseits daran, dass sie dies auch nicht auf angemessene Art und 
Weise tun könnte, weil der Modus der Aushandlung der konkreten Rechte 
ja selbst noch unbestimmt ist (und erst durch alle Beteiligten bestimmt wer-
den kann). Wenn ›Sollen impliziert Können‹ gilt, dann kann es zumindest 
keine individuelle Pflicht geben, die dem Recht auf Politik korrespondiert. 

Dagegen könnte man nun einwenden, dass es ja nicht nur individu-
elle Pflichten gebe, sondern auch kollektive Pflichten (was voraussetzt, 
dass es kollektive Akteure gibt) oder die individuelle Pflicht, zu einem 
gemeinsamen Projekt seinen fairen Anteil beizutragen. Ohne hier auf die 
umfangreiche Literatur zu diesen Themen eingehen zu können, ist mei-
ne vorläufige Antwort auf Einwände dieser Art, dass der systematische 
Punkt, um den es mir hier geht, der ist, überhaupt erst einen kollektiven 
Akteur oder ein gemeinsames Projekt zu konstituieren (oder zu identifi-
zieren), und nicht der, welche Pflichten ein gegebener kollektiver Akteur 
hat oder welche individuelle Leistungen von jemandem erwartet werden 
können, der Teil jenes Kollektivs ist.52

Geht man aber davon aus, dass dem Recht auf Politik tatsächlich 
nicht unmittelbar eine Pflicht korrespondiert, hat sich damit auch die 

52		 Gädeke unterscheidet zwischen einem moralischen und politisch-rechtlichen 
Sinn von Forsts Recht auf Rechtfertigung, wobei sie das Recht auf Rechtfer-
tigung im politisch-rechtlichen Sinne (auch im Anschluss an Arendts Recht 
auf Rechte, vgl. Gädeke 2017: 197) als »Recht auf Nicht-Beherrschung« aus-
deutet und schreibt, dass dem Recht auf Nicht-Beherrschung »eine geteilte 
Pflicht zur Einrichtung entsprechender institutionalisierter Rechtfertigungs-
verfahren [korrespondiert]«, während dem Recht auf Rechtfertigung im mo-
ralischen Sinne eine »individuelle Rechtfertigungspflicht korrespondiert« 
(Gädeke 2017: 111). Mit Gädeke teile ich also die Perspektive, dass das 
Recht auf Rechtfertigung im politisch-rechtlichen Kontext (bzw. das Recht 
auf Nicht-Beherrschung) nicht mit einer individuellen Pflicht zur Rechtfer-
tigung korrespondiert. Gleichwohl bezweifle ich, ob man mit der Rede von 
einer geteilten ›Pflicht‹ viel gewinnt, da es schwer zu unterscheiden sein wird, 
ob jemand dieser geteilten Pflicht nachgekommen ist oder nicht. Zudem 
kommt das oben erwähnte Problem auf, welches Kollektiv sich denn die-
se Pflicht teilt. Vgl. dazu auch Rawlsʼ Verständnis von »Gerechtigkeit [als, 
E.N.] eine[r] grundlegende[n] natürliche[n] Pflicht« (Rawls 2012 [1971]: 
137). Diese Pflicht ist allerdings in dem Fall, in dem es (noch) keine einiger-
maßen gerechten Institutionen gibt, schwach formuliert: »Sie verlangt von 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

Normativität desselben gegenüber dem Rechtfertigungsprinzip verän-
dert und zwar hin zu einer nicht-moralischen, aber dennoch überposi-
tiven Normativität. Es gibt zwei Möglichkeiten zu versuchen, die These 
zu begründen, dass, wenn dem Recht auf Politik nicht unmittelbar eine 
individuelle Pflicht korrespondiert, dies dazu führt, dass seine Normati-
vität nicht derjenigen der Moral zugehörig ist:

(1) Erstens hat die Struktur der Normativität der Moral – zumin-
dest bei Kant und Fichte – die Form unbedingter Pflichten und Gebo-
te (vgl. Mohr 2010: 71). Wenn dem Recht auf Politik also keine Pflicht 
korrespondiert, ist es nicht dem Typ der Normativität der Moral zu-
zuordnen.53 

(2) Neben dem Merkmal, dass die Art der Normativität der Moral 
eine Normativität von Pflichten ist, ist für Kant und Fichte auch das 
Merkmal bedeutend, dass es sich bei der Moral um eine Frage der inne-
ren Gesinnung, der inneren Freiheit, handelt, während es bei der Norma-
tivität des Rechts um die äußere Freiheit geht (vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 
55). Diese Unterscheidungsdimension von Recht und Moral rücke ich 
hier allerdings weniger ins Zentrum, weil ich denke, dass Forst die Un-
terscheidung von innerer und äußerer Freiheit mit seinem Begriff recht-
fertigungstheoretischer Vernunft und den dazugehörigen handlungstheo-
retischen Überlegungen gewissermaßen unterläuft (vgl. 6.3.1 und erneut 
Forst 2007a: 40–53).

Es ist für mich dementsprechend insbesondere der erste Grund (1), der 
für die These spricht, dass die Tatsache, dass dem Recht auf Politik kei-
ne Pflicht korrespondiert, auch heißt, dass es sich beim Recht auf Politik 
nicht um eine moralische Form der Normativität handelt.  

Wenn das Recht auf Politik kein moralisches Recht ist, heißt das al-
lerdings nicht, dass es kein wichtiges Recht sei oder gar, dass es in seiner 
Geltung nicht über positives Recht hinausginge (vgl. Mohr 2011: 378). 
Das Recht auf Politik ist der Ausdruck dafür, dass jeder Mensch in einer 
Rechtsgemeinschaft leben sollte, deren Grundrechte der politischen Aus-
handlung der relevanten Individuen unterliegen. Ohne eine solche poli-
tische Gemeinschaft ist, so die fundamentale These, ein menschengemä-
ßes Leben nicht möglich. In Fichtes Systematik entspricht das, was ich 
als Meta-Recht bezeichne und als Recht auf Politik spezifiziere, seinem 
Begriff eines »Urrechts« (Fichte 1967 [1796/7]: 110). 

Georg Mohr und Markus Rothhaar schreiben beide, dass es bei Fich-
te bereits die Idee gibt, die prominent Arendt zugeschrieben wird, dass 

uns auch die Förderung noch nicht verwirklichter gerechter Regelungen, zu-
mindest wenn uns das nicht ohne allzu große Nachteile möglich ist.« (ebd.)

53		 Eine mögliche Lösung wäre natürlich auch das Moralverständnis zu verän-
dern. Die Terminologie als solche ist in diesem Zusammenhang nicht der 
entscheidende Punkt.

RECHT AUF POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

ein menschenangemessenes (kein moralisches!) Leben auf die Siche-
rung von Grundrechten angewiesen ist (vgl. Mohr 2011: 377, Mohr 
2012: 53 und Rothhaar 2015: 212). Mohr schreibt sogar: »Das funda-
mentale Menschenrecht ist das Recht des Menschen, Rechte zu haben 
(diese heute Hannah Arendt zugeschriebene These stammt von Fichte 
[…]).« (Mohr 2012: 53)54

Auf den Gehalt des Urrechts bei Fichte möchte ich hier nur kurz ein-
gehen: »Das Urrecht ist […] das absolute Recht der Person, in der Sin-
nenwelt nur Ursache zu sein […]« oder »schlechthin frei zu sein« (Fichte 
1967 [1796/7]: 112). Aus dieser Bestimmung lassen sich laut Fichte zwei 
Substanzialisierungen55 ableiten, die man in zeitgenössischer Sprache als 
Recht auf körperliche Unversehrtheit und als »Recht auf Selbsterhaltung 
durch eigene Tätigkeit« deuten könnte (Mohr 2012: 53, vgl. Fichte 1967 
[1796/7]: 113). 

Wichtiger als der Gehalt des Urrechts ist mir in diesem Zusammen-
hang, wie Fichte sich die Normativität des Urrechts (vor den Substanzia
lisierungen) vorstellt. Er schreibt: »Es gibt keinen Stand der Urrechte, 
und keine Urrechte des Menschen. Wirklich hat er nur in der Gemein-
schaft mit anderen Rechte, wie er denn […] überhaupt nur in der Ge-
meinschaft mit anderen gedacht werden kann. Ein Urrecht ist daher eine 
bloße Fiktion, aber sie muß […] notwendig gemacht werden.« (Fichte 
1967 [1796/7]: 111) Ich lese das so: Es gibt in dem Sinne keine nicht-po-
sitiven Rechte, dass es keine Instanz gibt, vor der man sie einfordern 
könnte56; gleichzeitig sollte man aber annehmen, dass es ein Recht da-
rauf gibt, in einem Rechtsverhältnis mit anderen zu leben, und weil es 
kein menschengemäßes Leben gibt, in dem man nicht in einer Rechts-
gemeinschaft lebt, ist dies ein fundamentales (wenn auch nicht-morali-
sches) Recht (vgl. Mohr 2011: 378). Ein menschengemäßes oder auch 
menschenwürdiges Leben bietet den Rahmen, in dem moralische Hand-
lungen und ein gutes Leben überhaupt erst möglich werden.

An dieser Stelle lässt sich erneut eine Parallele zu Rancière ziehen und 
zwar zu seiner affirmativen Deutung von Menschenrechten (im Kontext 
von Marx’ und Arendts Kritik an bestimmten Vorstellungen von Men-
schenrechten): Rancière deutet die Idee der Menschenrechte gewisserma-
ßen als Form eines politischen Prozesses, der ein ›fiktives‹ Menschenrecht 
einfordert in dem Sinne, dass es institutionalisiert werden soll. Rancière 
bestimmt diesen Prozess insbesondere als Subjektivierungsprozess, vom 

54		 Vgl. für eine systematische Auseinandersetzung mit dieser existentiellen Di-
mension des Rechts bei Fichte und Arendt: Hartz 2017.

55		 Vgl. Forsts moralischer Konstruktivismus: Forst 2007a: 172. 
56		 Der Adressat von kodifizierten Grundrechten ist der Staat bzw. andere poli-

tisch-rechtlich verfasste Institutionen (vgl. Mohr 2010: 71, Mohr 2012: 53 
und Pollmann 2012: 129).  

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹. 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

Menschen zur/m Bürger/in. Dieser Mensch ist eine ›Fiktion‹, aber das 
beraubt die Menschenrechte nicht ihrer Geltungskraft, sondern stärkt 
sie gerade: »Es gibt keinen Menschen der Menschenrechte, doch es gibt 
auch keine Notwendigkeit für die Existenz solcher Menschen. Die Stär-
ke der Menschenrechte liegt gerade in der Oszilliation [zwischen Mensch 
und Bürger/in, E.N.] […].« (Rancière 2011: 485) 

Dazu passen auch einige Stellen bei Forst, etwa seine Rede von einer 
»imaginären Anerkennung« als motivationaler Voraussetzung für das 
Eintreten in einen Kampf um Anerkennung (Forst 2011: 177). In seinem 
Aufsatz »Noumenal Alienation« (Forst 2017b) scheint mir Forst die 
Möglichkeit dieser asymmetrischen, imaginierten Anerkennung durch 
›den Anzuerkennenden‹ mithilfe seiner Unterscheidung von »first order 
noumenal alienation« und »second order noumenal alienation« einzu-
fangen (Forst 2017b: 525). Entfremdung (alienation) heißt dabei in Be-
zug auf die Entfremdung erster Ordnung, dass eine Person entfremdet 
ist von einem sozialen Kontext, in dem sie nicht als Rechtfertigungsau-
torität anerkannt wird. Entfremdung zweiter Ordnung heißt, dass sich 
eine Person selbst von ihrem Status oder Wesen als Rechtfertigungs-
autorität entfernt hat (vgl. 6.4.3). Auch wenn die Entfremdung erster 
Ordnung die Entfremdung zweiter Ordnung begünstigen kann, ist es 
für Forst sehr wichtig, dass es sich hierbei nicht um eine Zwangsläufig-
keit handelt: 

»As many after Rousseau and Hegel have shown, the first kind of 
alienation can lead to the second. However, in this tradition mainly in-
fluenced by Hegel and following Kojève’s and Sartre’s influential theory 
[…], many have assumed that social alienation leads to self-alienation 
and a loss of self-respect […]. But there is no necessary causal connec-
tion here, for otherwise the struggle for recognition would not get off 
the ground […].« (Forst 2017b: 525)

Stellt man sich vor, dass Subjekte, die in einem konkreten politischen 
Kampf für ihre Anerkennung als gleiche Bürger/innen eintreten, sich da-
für imaginieren, dass sie bereits als Gleiche anerkannt sind, muss man 
auch die Frage stellen, aufgrund von welchem Urteil sie denken, dass ih-
nen der zu erkämpfende Status zusteht. Für Forst stellen sich diese Ur-
teile als »(falsifizierbare[]) Vorgriff[e] auf sie [diskursiv erzielte Konsen-
se] dar« (Forst 2007a: 125f., Fn. 81). 

7.6 Welche Grundrechte? 

Wie kann das Recht auf Politik als Spezifizierung eines Meta-Rechts da-
bei helfen, zwischen adäquaten und nicht adäquaten Grundrechtelisten 
zu unterscheiden? Um die Beantwortung dieser Frage geht es in diesem 

RECHT AUF POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

Unterkapitel. Die kurze Antwort lautet: Die Grundrechtelisten sind ad-
äquat, die das Recht auf Politik einer jeden und eines jeden Betroffenen 
berücksichtigen. Das möchte ich zunächst kurz erläutern und dann be-
schreiben, wie sich das zu Fichte verhält.

Ob ein Grundrechtekatalog adäquat ist oder nicht, hängt auch von dem 
Kontext ab, in dem er Geltung beansprucht. Bei der Frage danach, wie das 
Recht auf Politik zwischen adäquaten und nicht adäquaten Grundrechte-
listen unterscheiden kann, geht es letztlich um die Frage, welcher Modus 
der adäquate Modus zur Aushandlung (insbesondere durch Bestätigung 
oder Kontestation, nicht vor allem durch ›Konstruktion‹) von Rechten 
ist. Für Forst ist dieser Modus als Rechtfertigungsprozess bestimmt. Folgt 
man der bisherigen Argumentation des Kapitels, reicht der ›Grund der 
Gerechtigkeit‹ für diese Formbestimmung allerdings nicht aus – das ist je-
denfalls der Fall, wenn der Aushandlungsmodus ausschließlich als Recht-
fertigungsprozess bestimmt wird. Das liegt, so meine These, daran, dass 
die ursprüngliche Einsicht in die Beziehung der Gleichheit zwischen zwei 
Menschen (aus Perspektive der Beteiligten) darauf beruht, dass beide glei-
chermaßen unbestimmt sind und nicht schon darauf, dass beide gleicher-
maßen rechtfertigende Wesen sind. Das heißt auch, dass ein Mensch einen 
anderen bereits dadurch zu erkennen vermag, dass seine körperlichen Be-
wegungen keinen offenliegenden Zweck verfolgen – im Gegensatz dazu 
etwa, dass er Gründe ausspricht. Man könnte allerdings argumentieren, 
dass körperliche Bewegungen, die als ›freie‹ wahrnehmbar sind – zumin-
dest auf Rückfrage – auch begründbar sind. Die Wahrnehmung ›freier‹ Be-
wegungen wäre somit unmittelbar mit der Einsicht in den gründe-geben-
den und -nehmenden (rechtfertigenden) Charakter des anderen verknüpft. 
Ich denke nicht, dass ›der Weg‹ von der Einsicht in die Unbestimmtheit des 
anderen ›weit entfernt‹ ist von dem Erkennen seines Vermögens, Gründe 
zu geben und zu nehmen. Ich verstehe das Gründe-Geben und -Nehmen 
(sowohl des Anerkennenden als auch des zunächst Anzuerkennenden) al-
lerdings als eine Bezugnahme zweiter Ordnung auf die unbestimmte Be-
wegung (des zunächst Anzuerkennenden).

Die Ebene des Gründe-Gebens und -Nehmens als Bezugnahme zwei-
ter Ordnung auf die unbestimmten Bewegungen einer Partei der Aner-
kennungsbeziehung zu verstehen, steht auch im Zusammenhang mit 
der Asymmetrie eines Rechts auf Politik (siehe 7.5). Ein Recht auf Poli-
tik kann zunächst einseitig anerkannt (d.h. mit Fichte gesprochen »pro
blematisch anerkannt«) und auch einseitig eingefordert werden (d.h. 
mit Fichte einseitig zur Anerkennung seines Rechts auf Politik aufzu-
fordern57). Rancières Methode der Gleichheit auf der einen und das Ein-
fordern des Bürger-Seins, obwohl man bloß ein fiktiver Mensch ist, auf 

57	 	Zum asymmetrischen Charakter der Aufforderung vgl. Bernstein 2009: 78, 
Ikäheimo 2014b und Rothhaar 2015: 230.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

der anderen Seite (s.o.), könnte man als Beschreibungen dieser zwei Di-
mensionen der Einseitigkeit verstehen – einmal aus der Perspektive des 
Anerkennenden und einmal aus der Perspektive des Anzuerkennenden. 
Sobald es eine reziproke Anerkennung des jeweiligen Rechts auf Poli-
tik gibt, denke ich, mit Forst, dass der Austausch von Gründen – eine 
Rechtfertigungspraxis – ein zentrales Element der Aushandlung (von 
gleichen Rechten) darstellen sollte. Das scheint mir deshalb so zu sein, 
weil aufgrund ihrer reflexiven Struktur nur eine diskursive Praxis eine 
über die Zeit stabile Interaktionsform von Freien und Gleichen dar-
stellen kann. Eine solche Rechtfertigungspraxis ist aber überhaupt nur 
möglich durch ein ihr bereits vorgelagertes Anerkennungsverhältnis.

Sobald eine auf anerkannter Gleichheit basierende diskursive Interak-
tion stattfindet, lässt sich wohl auch mithilfe einer rekursiven oder for-
malpragmatischen Methode (vgl. 7.2) auf die Geltungsbedingungen der 
einzelnen (Sprech)Handlungen und somit auf die Kriterien der Rezipro-
zität und Allgemeinheit schließen. Aber, so könnte man mit Friedrich 
Kambartel, der hier eine Kritik an Habermas durch Paul Lorenzen refe-
riert, formulieren: »Ein act of faith ist […] bereits zu vollziehen, bevor 
eine Universalpragmatik, wenn sie methodisch geeignet aufgebaut ist, in 
Ansatz gebracht werden kann.« (Kambartel 1974a: 12)58 

Weil der rechtfertigungslogische Aushandlungsprozess von Grund-
rechten auf einem nicht rechtfertigungslogisch nachzuvollziehenden 
Schritt beruht (ästhetisches Urteil oder »act of faith«) kann dieser 
Aushandlungsprozess auch stets von anderen politischen Praktiken 
durchbrochen oder begleitet werden. So verstehe ich auch Menke und 
Pollmann: »[…] [W]eil wir jeden anderen als anderen anerkennen, kön-
nen Einigungen über das, was uns allen gemeinsam ist [auch wenn es nur 
die Form und nicht der Inhalt des Gemeinsamen ist, E.N.] und deshalb 
rechtlich zu schützen ist, auch immer wieder in Frage gestellt werden.« 
(Menke und Pollmann 2007: 67) 

In Rückbezug auf die Diskussion um die Grenzen der Rechtfertigung 
(6.5) heißt das, dass diese Grenzen immer wieder durchkreuzt werden 
können. In Bezug auf die äußere Grenze der Gerechtigkeit betont dies 
auch Forst, wenn er schreibt, dass der »Imperativ der Gerechtigkeit« 
die »Frage [einschließt], was ›Betroffenheit‹ bzw. ›Unterwerfung‹ heißt« 
(Forst 2011: 20f.), d.h. die Frage einschließt, wo die äußere Grenze der 
Gerechtigkeit gezogen werden sollte. In Bezug auf die innere Grenze ist 
mit ihrer Durchkreuzung vor allem das (ir)relevant-Werden59 von The-
men oder Problemen gemeint, die vorher (nicht) als politische besetzt 

58		 Lorenzen ist allerdings mit Kambartels Referat seiner Position nicht ganz 
einverstanden, vgl. die in Briefform erfolgte Replik von Lorenzen, die in 
demselben Sammelband abgedruckt wurde: Kambartel 1974b: 225–227.

59		 Vgl. Azmanova 2012: insb. 166ff.

WELCHE GRUNDRECHTE? 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

waren. Die Bestimmung der Grenzen der Gerechtigkeit lässt sich – so 
hatte ich es schon in 6.5 vertreten – gerade nicht selbst rechtfertigungs-
logisch vollziehen. Stattdessen bedarf es dafür anderer Formen politi-
scher Praxis. 

Mit anderen als rechtfertigungslogischen Praktiken der Politik meine 
ich solche Formen politischer Praxis, bei denen etwa neben oder statt der 
diskursiven Ebene die Ebene der körperlichen Präsenz eine Rolle spielt.60 
Das passt zu Fichtes Verständnis von Anerkennung, denn für Fichte ge-
nügt bereits die »Erscheinung eines menschlichen Leibes« (Fichte 1967 
[1796/7]: 77)61 als Aufforderung zur Anerkennung durch denjenigen, der 
den erscheinenden Leib wahrnimmt. 

Als Reaktion auf einen ähnlichen Punkt, den Amy Allen gegenüber 
Forst macht, dass er körperzentrierte politische Praktiken nicht einfan-
gen kann,62 antwortet Forst: 

»[…] I fear I must disagree with Amy’s interpretation of ›embodied 
political practices‹. Challenges to hegemonic forms of power can take 
many forms, and interventions into the social space of justifications can 
of course be non-linguistic, such as a silent sit-in or a hunger strike. We 

60		 Ich denke dabei an die Beschreibungen von Butler (vgl. Butler 2016 [2015]) 
oder auch wieder Rancière. Zu letzterem sei Derantys interessante Analyse 
zitiert, dass Rancière in seinen frühen Schriften Politik, wie Forst, vor allem 
als diskursive Praxis versteht, während später auch andere politische Prakti-
ken an Bedeutung gewinnen: »In Disagreement, the political contestation of 
the partage at the heart of the police order is mostly a discursive exercise, the 
contesting through argumentation of the exclusions from the common ›stage‹. 
To use Forst’s central concept, politics in Disagreement is a battle of justifica-
tions, mainly a battle about what counts as justification and who is entitled 
to proffer and expect justifications. In the later aesthetic writings, however, 
the emphasis shifts away from the exclusive agonism of logos, and the modes 
of contestation of the partages du sensible become more varied. In Aisthesis 
Rancière makes a concerted effort to highlight new modes of bodily activity 
[…] to present them as new modes of contestation […].« (Deranty 2016: 54f.) 

61		 Vgl. zur Betonung der leiblichen und materiellen Komponente von Fichtes 
Anerkennungstheorie: Bernstein 2009 und Nuzzo 2018 [2006).

62	 	Vgl. auch Williams’ (2020) Auseinandersetzung mit Forst, in der sie die 
Wichtigkeit betont, neben rechtfertigungslogischen emanzipatorischen po-
litischen Praktiken (und solchen, die letztlich auf diese zu reduzieren sind) 
auch andere zu berücksichtigen, die sie »prefigurative practice[s]« (127) 
nennt. Vgl. auch Markells (2020) kritische Anmerkungen zu Forsts An-
satz, in denen er die an Arendt anschließende Ansicht vertritt, dass der 
Raum der Gründe von einem »space of appearance« (141) geprägt würde, 
welcher selbst nur durch Praktiken verändert werde könnte, die sich nicht 
auf Rechtfertigungen reduzieren ließen (vgl. ebd.). Vgl. auch Forsts Repliken 
auf Williams und Markell (Forst 2020b: 194–205).

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

need to distinguish the mode of opposing domination from the reason 
for opposing it and the claims thus raised […].« 
(Allen, Forst und Haugaard 2014: 30)

Ich stimme mit Forst darin überein, dass es einen Unterschied zwischen 
dem Modus einer politischen Praxis, dem Grund für eine politische 
Praxis und den Forderungen derselben gibt. Gleichwohl ist es meiner 
Ansicht nach wichtig, den Eigenwert eines nicht-diskursiven Modus po-
litischer Praxis anzuerkennen. Das liegt daran, dass der ursprüngliche 
Grund für die Anerkennung eines anderen als Gleichem eben die Auf-
forderung des anderen durch seine nicht durch Gründe qualifizierte Frei-
heit war (seine Unbestimmtheit). Nicht-diskursive politische Praxis mag 
dementsprechend sicherlich in manchen Fällen reduzierbar oder rück-
führbar auf politische Gründe sein und ›nur‹ ein Medium für den Aus-
druck solcher Gründe darstellen; in anderen Fällen aber hat sie in dem 
Sinne einen Eigenwert, dass es – zumindest noch – kein Verständnis der 
Gründe für die Aktionen der Aktivist/innen gibt und zwar sowohl auf 
Seiten der Adressat/innen oder Beobachter/innen als auch auf Seiten der 
Aktivist/innen selbst. Das verneint wiederum nicht, dass als mittelba-
res Resultat einer nicht-diskursiven politischen Aktion ein Diskurs, eine 
rechtfertigungslogische Aushandlung, stehen sollte. 

Ich denke also, dass ein inklusiver Blick auf mögliche Formen poli-
tischer Praxis wichtig ist, weil gerade nicht-diskursive Formen politi-
scher Praxis eine besondere und wünschenswerte emanzipatorische Wir-
kung entfalten können – etwa gegen ›Ausbeutung‹ und ›Normalisierung‹, 
die jeweils auf der Feststellung der Grenzen der Gerechtigkeit beruhen. 
Das liegt daran, dass solche Praktiken ein ›Wiederaufscheinen‹ des ur-
sprünglichen Grunds der Gerechtigkeit sind. Nichtsdestoweniger birgt 
diese radikaldemokratische Pointe63 – die sich aus der anerkennungs-

63		 Ich habe hier nur Rancière und Balibar exemplarisch als Vertreter eines ra-
dikalen Verständnisses von Demokratie erwähnt. Die grundsätzliche Idee ei-
nes radikalen Verständnisses von Demokratie könnte man so wiedergeben: 
Demokratie heißt nicht nur Partizipation der Bürger/innen durch bereits 
konstituierte Formen (das kann eine Institutionalisierung von Partizipation 
als Wahlrecht heißen oder eine Festlegung von Kriterien für die Qualität in-
formeller Diskurse, wie Reziprozität und Allgemeinheit), sondern gewisser-
maßen auch formlose oder formkonstituierende Partizipation. Der Unter-
schied zwischen geformter und formloser Partizipation entspricht der Idee 
der »politische[n] Differenz« (Marchart 2010) und der Unterscheidung zwi-
schen der Politik und dem Politischen. Für einen Überblick über die Debatte 
um radikale Demokratietheorie bzw. Theorien und Philosophien des ›Politi-
schen‹, siehe: Bröckling und Feustel 2010 sowie Hebekus und Völker 2012. 
Zur Verbindung von der Idee des Politischen und der Idee von Menschen-
rechten, siehe: Menke und Raimondi 2011. Um Missverständnissen vorzu-
beugen, sei hier erwähnt, dass Habermas sich in seinem Selbstverständnis 

WELCHE GRUNDRECHTE? 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

theoretischen (Fichte) Ausdeutung eines Rechts auf Politik (auf Rechte) 
als Grund der Forderung, dass sich Bürger/innen einer demokratischen 
Rechtsgemeinschaft als Gleiche gegenüberstehen sollen, ergibt – auch 
die Gefahr, die emanzipatorische Kraft jeglicher Form politischer Kon-
testation überzubewerten. 

Der Grund der Gerechtigkeit oder des Grundes dafür, dass es über-
haupt eine Verfassung geben soll, die Gleichfreiheit (egaliberté) realisiert, 
stellt selbst eine Gefahr für die Realisierung der Gerechtigkeit dar: »[…] 
[A]ls Staatsbürgerschaftsverfassung ist sie gefährdet, sie wird destabili-
siert, ja sogar […] delegitimiert durch eben die Kraft, die ihr konstituie-
rende Gewalt verleiht […]« (Balibar 2012 [2010]: 24), oder: »Der mit 
dem Prinzip der Gleichfreiheit verbundene aufständische Moment ist 
nicht nur Begründer, sondern auch Feind von stabilen Institutionen.« 
(Balibar 2012 [2010]: 25) Damit beschreibt Balibar ein »Differential von 
Aufstand und Verfassung« (Balibar 2012 [2010]: 24) bzw. eine »Dialek-
tik von konstituierender und konstituierter Macht« (Celikates 2012). 

In Kapitel 8 gehe ich auf einen möglichen Versuch ein, diese Dialek-
tik von konstituierender und konstituierter Macht in den Institutionen 
des Rechts selbst zu reflektieren und diskutiere anschließend die da
raus erwachsenden Beherrschungspotentiale von ›Beschleunigung‹ und 
›Flexibilisierung‹ (dazu insb. Kapitel 10). In Kapitel 11 setze ich diese 
Beherrschungspotentiale wiederum in Verbindung zu geschichtsphilo-
sophischen Fragen, die eher – wie hier angedeutet – die Momente der 
Gründung (Verfassung), Störung oder Abschaffung (Aufstand)64 von in-
stitutionellen Ordnungen betonen. Ich stimme mit Menke überein, den 
ich so verstehe, dass er meint, dass Balibar und Rancière den Schritt von 
der historischen Perspektive zu der institutionellen – oder gegenwärti-
gen – Perspektive nicht vollziehen:

»Die Erklärung der Menschenrechte schafft eine neue Art gesetzli-
cher Ordnung: eine Ordnung, der die ›Insurrektion‹ gegen die Ord-
nung in Form eines (Menschen-)Rechts eingeschrieben ist. Aber die-
ser Lösungsversuch geht nicht weit genug, weil Balibar und Rancière  
dabei nicht die Form der Rechte selbst in Frage stellen. Deshalb fällt ihr 
Versuch, das ›unbegrenzte Oszillieren‹ zwischen Verfassung und Auf-
stand, Polizei und Politik zu überwinden, immer wieder darein zurück. 

als Vertreter einer radikalen Demokratietheorie sieht (vgl. Habermas 1994 
[1992]: 13), aber häufig im Zentrum der Kritik von Denker/innen der ›poli-
tischen Differenz‹ steht. Ich möchte an dieser Stelle nicht Position dazu be-
ziehen, wer das häufig positiv besetzte Label ›Radikaldemokrat/in‹ verdient, 
sondern wollte nur auf diese Spannung hinweisen.

64		 Es kann jedoch auch der Versuch unternommen werden, das Moment des 
Aufstands, das sich beispielsweise in zivilem Ungehorsam äußert (vgl. Ce-
likates 2012: 72ff.), selbst als Widerstandsrecht zu institutionalisieren. Vgl. 
auch 12.2.1.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

[…] Die Unbestimmtheit, die Menschenrechte eröffnen, ist demnach 
die Vergangenheit oder Zukunft der rechtlichen Bestimmtheit, aber nie-
mals in ihrer Gegenwart da.« (Menke 2015: 392f.)  

Auch die Probleme, die entstehen, wenn man versucht, die Unbestimmt-
heit des anderen als Grund der Gerechtigkeit entweder historisch (Kapitel 
11) oder institutionell (Kapitel 8, 10) zu berücksichtigen, unterscheiden 
sich. Für den Versuch, dies historisch zu tun, ergäbe sich das unbefriedi-
gende Kriterium, dass eine institutionelle Ordnung, »that has been dis-
rupted more often« (Ingram 2013: 217), die bessere soziale Ordnung 
wäre. Beim institutionellen Versuch hingegen ist, wie zu zeigen sein wird, 
schließlich das Problem, dass womöglich unqualifiziert schnellere inner-
gesellschaftliche Wandlungsprozesse befördert werden (vgl. ausführlich 
Kapitel 8 und 10). 

Wenn ich in diesem Unterkapitel zwischen zwei Modi unterschieden 
habe, Grundrechte auszuhandeln, ›Politik‹ und ›Rechtfertigung‹, so sind 
diese beiden Prozesse gleichwohl beide als demokratische zu sehen. Das 
liegt daran, dass sie Prozesse aus Teilnehmerperspektive sind. An dieser 
Stelle sei abschließend erläutert, dass eine Beschreibung eines demokra-
tischen Prozesses der Aushandlung gleicher Rechte bei Fichte selbst nicht 
zu finden ist. Fichte denkt allerdings auch nicht, dass es nur eine dem 
Urrecht entsprechend verfasste Rechtsgemeinschaft geben könne, son-
dern verschiedene. Der Prozess, mit dem jedoch ausgehend von der Idee 
des Urrechts die Adäquatheit einer konkreten Rechtsgemeinschaft be-
stimmt wird, ist die Beurteilung durch einen beliebigen Beobachter: »Je-
der, der ihre Anzahl, ihre Beschäftigungen, ihre ganze Lage kennt, kann 
ihnen sagen, worüber alle übereinstimmen. Ihr Gesetz ist ihnen durch 
die Rechtsregel, und durch ihre bestimmte physische Lage gegeben, wie 
durch die zwei Faktoren das Produkt gegeben ist […].« (Fichte 1967 
[1796/7]: 107) Fichte beschreibt hier also eine Art sozialtechnischer 
Methode, mit der der richtige Inhalt positiver Gesetze bestimmt werden 
soll, sobald Bürger/innen in die Form des Gesetzes (bzw. der Rechts-
regel) eingewilligt haben. Diese sozialtechnische Methode liegt schief 
zu Fichtes Begründung der Rechtsregel durch seinen Anerkennungsbe-
griff, denn bei der Anerkennung geht es schon immer um die Anerken-
nung eines konkreten anderen bzw. konkreter anderer mit seinen bzw. 
ihren je eigenen Meinungen, Bedürfnissen und Körperformen. Von die-
sem ›Inhalt‹ der Anerkennung im Übergang vom Urrecht zum positiven 
Recht (in Fichtes Worten zum »Zwangsrecht«, Fichte 1967 [1796/7]: 
136ff.) wieder zu abstrahieren, ist nicht ganz konsequent. Es kommt hin-
zu, dass die sozialtechnische Methode der Bestimmung des substantiel-
len Inhalts von Gesetzen die Frage provoziert, warum Individuen moti-
viert sein sollten, genau diesen Gesetzen zu folgen. Fichte argumentiert 
hier mit einem egoistischen Sicherheitsbedürfnis, dessen Bezug zu seinem 

WELCHE GRUNDRECHTE? 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

Begriff der Anerkennung unklar bleibt (vgl. Siep 2014 [1979]: 83 und 
Fichte 1967 [1796/7]: 181). Er hätte diese zusätzliche Motivationsquel-
le gar nicht gebraucht, wenn der Inhalt der Gesetze gar nicht von außen 
an deren Subjekte herangetragen worden wäre. Ausführlicher zu begrün-
den, warum Fichtes sozialtechnische Methode der Bestimmung des In-
halts von Grundrechten sowie die Idee des Sicherheitsbedürfnisses schief 
liegen zu seinem Anerkennungsbegriff, kann ich hier nicht leisten. Die-
se Schieflage wird allerdings von einigen Interpreten bemerkt (vgl. Siep 
1992: 41–64, Williams 2002 und Bernstein 2009: 86).65   

***

An dieser Stelle sei der Argumentationsgang des siebten Kapitels noch 
einmal rekapituliert: 

Forsts eigene Spezifizierung des zweiten Merkmals des allgemeinen 
Gerechtigkeitsbegriffs ist sein moralisches Recht auf Rechtfertigung bzw. 
das Prinzip der Rechtfertigung, das er mithilfe einer Kombination aus 
einer anerkennungstheoretischen und rekursiven Methode zu begrün-
den sucht. Diese Begründung lässt einen Spielraum zu, in dem ich mich 
für eine Begründungstrategie im Sinne von Fichtes Anerkennungsbegriff 
entschieden habe. In dieser Begründungsvariante wird die Unbestimmt-
heit des anderen Menschen betont, deren Erkennung mit einer normati-
ven Anerkennung des anderen als gleich unbestimmt (›frei‹) und der ge-
meinsamen Aufgabe, gleich-frei zu werden, einhergeht. Damit sind drei 
Vorteile verbunden: 

Zunächst wird somit einer der Begründungswege, die Forst vorschlägt, 
konsequent verfolgt (vgl. 7.2 (2)). 

Zweitens erlaubt die Betonung der Unbestimmtheit des anderen als 
Grund der Gerechtigkeit zu verstehen, warum negative Freiheitsrechte 
ein notwendiger und nicht nur instrumenteller Bestandteil, was Forst ge-
genüber Habermas betont wissen möchte, einer gerechten sozialen Ord-
nung sein müssen (siehe Kapitel 8.1).  

Drittens ergibt sich aus der Feststellung, dass der Grund der Gerech-
tigkeit die Unbestimmtheit des anderen Menschen ist, die Möglichkeit, 
dass sich diese Unbestimmtheit als (nicht-diskursive) politische Praxis von 
Zeit zu Zeit Bahn bricht und so verfasste gesellschaftliche Ordnungen zu 
durchbrechen vermag, um somit auch den Beherrschungsformen der Aus-
beutung und Normalisierung entgegentreten zu können. Diese Beherr-
schungsformen hängen nämlich mit falschen Stabilisierungen der Grenzen 
der Gerechtigkeit zusammen und die Grenzen der Gerechtigkeit entziehen 
sich letztlich der Bewertung durch die Kriterien von Reziprozität und All-
gemeinheit und somit rechtfertigungslogischen Kontestationen.

65		 Für eine Gegenposition, siehe: James 2011: 25.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

Dieser negative Sinn der ursprünglichen Unbestimmtheit ist zwar 
wichtig, gleichzeitig kann es nicht ausreichend sein, ihre emanzipatori-
sche Kraft auf einzelne Momente oder historische Ereignisse (vgl. Kapi-
tel 11) zu reduzieren. Eine Theorie der Gerechtigkeit muss untersuchen, 
wie sich der ursprüngliche (und ohnehin nicht vollends unterdrückbare) 
Bezug der Gerechtigkeit auf die Unbestimmtheit des Einzelnen in einer 
rechtlichen Ordnung zu erhalten vermag. Darum geht es im folgenden 
Kapitel 8. Der Zusammenhang zwischen dem Grund der Gerechtigkeit, 
der historischen Dialektik von Verfassung und Aufstand (dazu Kapitel 
11) und der Grundidee reflexiven Rechts, auf Nicht-Rechtliches zu re-
flektieren (siehe Kapitel 8, insb. 8.5), wird in diesem Zitat von Menke 
und Pollmann deutlich:

»Diese beständige Revision ist keine Folge äußerer Entwicklungen, 
sondern der Spannung, die im Inneren der Menschenrechte herrscht: 
zwischen der Erklärung eines Systems von Rechten, auf die wir uns ver-
traglich oder argumentativ einigen, und der Anerkennung eines jeden 
anderen, die wesentlich ›vorrechtlich‹ ist und daher auch immer auch 
nicht-rechtlich bleibt.« (Menke und Pollmann 2007: 67f.) 

In Bezug auf die Grenzen der Gerechtigkeit (6.5) hat dieses Kapitel also 
gezeigt, dass sie zu ziehen einerseits notwendig ist, um Gerechtigkeit zu 
realisieren bzw. ein Rechtfertigungsverhältnis zu konstituieren, weil die 
Gerechtigkeit sich nicht auf der Anerkennung des anderen als Rechtfer-
tigungswesen gründet (wie bei Forst), sondern auf der Anerkennung des 
anderen als gleich-›frei‹ (frei im Sinne von unbestimmt). Das Rechtferti-
gungsverhältnis, in dem sich Gerechtigkeit realisieren vermag, kann also 
nicht vorausgesetzt, sondern muss erst konstituiert werden. Andererseits 
können die Grenzen der Gerechtigkeit aus Sicht des Grundes der Gerech-
tigkeit stets auch radikal hinterfragt werden, d.h., dass die konstituierten 
Rechtfertigungsverhältnisse anders als rechtfertigungslogisch unterbro-
chen werden können (durch nicht-diskursive Formen politischer Praxis 
oder historische Ereignisse). Im nächsten Kapitel geht es um die Frage, 
ob institutionell (und nicht bloß politisch oder historisch) auf die Gren-
zen der Gerechtigkeit reflektiert werden kann.

WELCHE GRUNDRECHTE? 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

8. Das Recht kritisch-prozeduraler 
Gerechtigkeit: reflexives Recht?

Welche spezifische Rechtsform aus Perspektive kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit attraktiv erscheint, ist das Thema dieses Kapitels. Es geht 
also um die Ausdeutung des dritten Merkmals (vgl. 2.3) des allgemei-
nen Begriffs der Gerechtigkeit durch die Konzeption kritisch-prozedu-
raler Gerechtigkeit.

Das Kapitel ist in fünf Teile gegliedert. Zunächst zeige ich, dass Forsts 
Konzeption der Gerechtigkeit sich im modernen positiven Recht mani-
festieren muss (8.1). Allerdings bezieht sich Forst dabei vor allem auf 
den Inhalt von (un)gerechten Gesetzesnormen und nicht genauer auf 
Fragen der Rechtsform. Mögliche Vorteile als auch Probleme der mo-
dernen Rechtsform bekommt Forst dementsprechend nicht in den Blick, 
obwohl dies gerade aus seiner normativen Perspektive heraus – so die 
auszuführende These – wichtig wäre. In 8.2 erläutere ich die von Haber-
mas so benannte »Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit« 
(Habermas 1994 [1992]: 472), die die moderne Rechtsform kennzeich-
net. Die mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit ein-
hergehende Herausforderung entfalte ich in 8.3 in Bezug auf das zeitli-
che Auseinandertreten von Gesetzgebung und Rechtsanwendung – eine 
Stelle, an der Habermas diese Dialektik nicht verortet – und die innere 
Grenze der Gerechtigkeit (vgl. 2.1, 6.1 und 6.5). In 8.4 stelle ich Haber-
mas’ Versuch, die Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit zu 
entschärfen, dar. Dann erläutere ich, warum Forst, meinem Dafürhal-
ten nach, diese Lösung nicht zur Verfügung steht. Das hat insbesondere 
gesellschaftstheoretische Gründe und zwar, dass Forst sich von Haber-
mas’ Unterscheidung zwischen System und Lebenswelt verabschiedet 
(vgl. 6.3.2). Diese Unterscheidung ist wichtig für Habermas’ Konzepti-
on einer kritischen, in der Zivilgesellschaft verankerten Öffentlichkeit, 
welche wiederum für seine Vorstellung des Zustandekommens legitimen 
Rechts – d.h. Recht, das nicht an der Dialektik von rechtlicher und fak-
tischer Gleichheit scheitert – entscheidend ist. Dass Forst diese Unter-
scheidung ablehnt, hat jedoch auch wie ich erläutern werde gute Grün-
de, etwa, dass er die Beherrschungsform der Ausbeutung (vgl. Kapitel 
3.1.2) besser als Habermas erfassen kann. In 8.5 stelle ich einen anderen 
als Habermas’ Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer 
Gleichheit vor, nämlich Gunther Teubners und Helmut Willkes Vor-
schlag eines reflexiven Rechts. Dabei erläutere ich, warum dieser Vor-
schlag aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit – jedenfalls 
wenn man einige Weichenstellungen akzeptiert, die ich in Abgrenzung 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

von Forst bereits vorgenommen habe (insb. in Kapitel 6.5 und 7) – auf 
den ersten Blick attraktiv erscheint. Reflexives Recht birgt allerdings 
die Gefahr, ein angepasstes Recht zu sein. Die Angepasstheit reflexiven 
Rechts ist der Ausgangspunkt für die Erläuterung des Beherrschungspo-
tentials kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, das in Kapitel 10 ausführ-
licher betrachtet wird. 

8.1 Die starke Normativität  
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

Der Bezug kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit auf das positive Recht ist 
zweifach: Einerseits sollten (richtige) individuelle Urteile, die besagen, 
dass etwas ungerecht ist, eine veränderte Regulierung des relevanten so-
zialen Gegenstands zur Folge haben (oder eine konsequente Durchset-
zung bestehender Regulierungen) und andererseits sollte es eine rechtlich 
geformte »Grundstruktur der Rechtfertigung« geben, d.h. rechtlich insti-
tutionalisierte Verfahren der Mitbestimmung an der Gesetzgebung.1 Zu-
dem macht Forst an mehreren Stellen deutlich, dass die Form des Rechts, 
die Gerechtigkeitsurteile vermittelt umsetzen und demokratische Mitbe-
stimmung ermöglichen soll, der modernen Rechtsform entspricht, d.h. 
über die Bereitstellung subjektiver Rechte, insbesondere Grundrechte, 
operiert. Diese drei Punkte möchte ich nun anhand von Textstellen aus 
Forsts Arbeiten etwas genauer ausführen und belegen. 

In Forsts Abgrenzung von Jaeggis Art und Weise kritische Theorie zu 
betreiben (vgl. 4.2) wird deutlich, dass er eine starke Normativität der 
Gerechtigkeit vor Augen hat: Er möchte – im Gegensatz zu Jaeggi – mit 
seiner Theorie dazu in der Lage sein, zu beurteilen, wann ein »Einschrei-
ten des Rechts« (Forst 2015a: 21) gerechtfertigt ist und wann nicht. 
Auch in einer Diskussion mit Brown vertritt Forst die These, dass seine 
Perspektive – im Gegensatz zu der Browns – ihm erlaube »die Rolle des 
Gesetzgebers« einzunehmen und zu fragen, »ob mein Einwand zu die-
ser Praxis gut genug ist, um zu argumentieren, dass diese Dinge nicht er-
laubt sein sollten« (Brown und Forst 2014: 41, Übersetz. E.N.)2. Nicht 
erlaubt sein sollten »Dinge«, die sich mit reziprok-allgemeinen Gründen 
zurückweisen lassen. 

Forst betont an mehreren Stellen, dass sich die Realisierung der Ge-
rechtigkeit nicht in (Rechts)Institutionen erschöpfe, diese müssten immer 

1	 	 Der zweifache Bezug auf das Recht steht im Zusammenhang mit der kriti-
schen und konstruktiven Komponente von Forsts Gerechtigkeitstheorie (vgl. 
6.1). 

2	  	Vgl. Forst 2020b: 182 und 187.

DIE STARKE NORMATIVITÄT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270

für eine »Selbstkorrektur« (Forst 2007a: 267) offen bleiben,3 gleichwohl 
ist die »Demokratie [als Regierungsform, E.N.][…] die einzig angemes-
sene, doch niemals vollkommene institutionelle Materialisierung des 
Grundrechts auf Rechtfertigung« (Forst 2007a: 268 vgl. auch 6.4.2). 
Demokratie ist die Regierungsform, in der Gesetze durch rechtlich ge-
formte Mitbestimmungsformen (konkret in Form des Wahl- und Partei-
enrechts etwa) gegeben werden.

Bereits in Kontexte der Gerechtigkeit aber auch in späteren Texten 
wird deutlich, dass das positive Recht, das Forst als »einzig angemesse-
ne, doch niemals vollkommene« Realisierung der Gerechtigkeit vor Au-
gen hat, der allgemeinen modernen Rechtsform entspricht (vgl. 2.3). So 
bildet etwa in seiner Diskussion des rechtlichen Kontextes in Kontexte 
der Gerechtigkeit die Behandlung der »[s]ubjektive[n] Freiheitsrechte« 
ein eigenes Unterkapitel (Forst 1996: 131–142).4 Subjektive Rechte, je-
denfalls in einer Deutung, die ihren relationalen oder intersubjektivisti-
schen Charakter5 betont, sind Bestandteil des rechtlichen Kontexts, mit 
dem Forst sich auseinandersetzt und auf den sich die Gerechtigkeit not-
wendig bezieht. Sie bieten »eine äußere Schutzhülle6 partikularer Identi-
täten«, d.h. »niemand [darf] gezwungen werden […], für die Werte, die 
für ihn (oder sie) gelten, allgemeine Gründe anführen zu müssen.« (Forst 
1996: 131, 132) Das gilt allerdings nur, wenn dasjenige, was ›unter der 
Schutzhülle‹ getan wird, nicht durch die Kriterien der Reziprozität und 

3	 	 Wenn mit der Selbstkorrektur gemeint ist, dass Institutionen sich verändern, 
dann verweist Forst an dieser Stelle eher auf eine historische Perspektive 
(vgl. 7.6 und 11) als darauf, wie Institutionen selbst so gestaltet sein kön-
nen, dass sie responsiv auf gesellschaftliche Entwicklungen reagieren kön-
nen.

4	 	 Ich fokussiere mich hier auf Forsts Erwähnung von subjektiven Freiheits-
rechten neben sozialen Teilhabe- und politischen Teilnahmerechten, weil die 
Form der ersteren auch für die letzteren beiden grundlegend ist (dazu 2.2). 
Zu Teilhabe- und Teilnahmerechten bei Forst, siehe etwa die Einträge im 
Sachregister von Kontexte der Gerechtigkeit, S. 476 (Rechte, politische Teil-
nahmerechte und Rechte, soziale Teilhaberechte).

5	 	 »Subjektive Rechte stehen nicht jenseits intersubjektiver Zusammenhänge 
und kommen nicht atomistischen, kontextlosen und individualistischen 
Subjekten zu, sondern sichern die allgemeine Anerkennung als Rechts
genossen und die besondere Möglichkeit der Entwicklung eigener Identitäten 
in verschiedenen, intersubjektiv-ethischen Kontexten und Gemeinschaften.« 
(Forst 1996: 131) Vgl. auch 7.3.

6	  	An dieser Stelle führt Forst auch den altgriechischen Wortursprung von per-
sona an, den Arendt betont: »Hannah Arendts […] Begriff der ›schützenden 
Maske der Rechtsperson‹ reflektiert die Bedeutung von ›persona‹ als ›Mas-
ke‹, die als Schutzhülle persönlich-ethische Autonomie ermöglicht und von 
rechtlich autonomen Personen fordert, diese Möglichkeit anderen nicht zu 
bestreiten.« (Forst 1996: 113)

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


271

Allgemeinheit zurückweisbar ist (vgl. Forst 1996: 132). Dass das, was 
sich ›unter der Schutzhülle‹ verbirgt, Schutz verdient und dieser Schutz 
nicht stets aufs Neue mit reziprok-allgemeinen Gründen gerechtfertigt 
werden muss, wird dabei als Ergebnis von »congealed and solidified 
justifications« (Forst 2017a: 21) betrachtet. Unter einer geronnenen und 
verfestigten Rechtfertigung ist dabei eine zu verstehen, die über länge-
re Zeit nicht mit guten Gründen hinterfragt wurde. Beispielhaft könnte 
man also sagen: Es ist gerechtfertigt (im Sinne einer geronnenen und ver-
festigten Rechtfertigung), dass eine Bürgerin Deutschlands sich nicht da-
für rechtfertigen muss, mit wem sie sexuelle Intimbeziehungen eingeht.

Anders als bei Habermas ist diese moderne Rechtsform für Forst nor-
mativ von der Gerechtigkeit gefordert und nicht gewissermaßen his-
torisch gegeben (zu Habermas s.u.). Deshalb betont Forst auch den 
Eigenwert oder den »instrinsische[n] Wert« (Forst 2007a: 176) von 
subjektiven Freiheitsrechten über die Tatsache hinaus, dass sie eben in 
der modernen Rechtsform enthalten sind oder dass sie Bedingungen der 
Möglichkeit kollektiver Autonomie sind (vgl. schon Forst 1996: 132, 
Fn. 43).7 Forst kritisiert, dass Habermas’ Konzeption »downplays the 
normative importance and reasons for rights to personal autonomy and 
makes them instrumental to the legal institutionalization of political 
self-determination« (Forst 2017a: 20). Forst argumentiert deshalb ganz 
explizit dafür, dass »rights constitute an important part of what I call 
fundamental justice« (Forst 2017a: 23, Herv. E.N.).8 Im Anschluss an 
Forst vertritt auch Gädeke im Gegensatz zu Habermas die These, dass 
die Rechtsform »selbst moralisch [bzw. aus der Gerechtigkeitsperspek-
tive, E.N.] geboten ist« und nicht gewissermaßen bloß als Ergebnis ei-
ner historischen Entwicklung akzeptiert werden müsse (Gädeke 2017: 
198, Fn. 60). Forst interessiert sich also für die Gerechtigkeit, die sich im 
Recht materialisieren muss und Habermas für die Legitimität der (histo-
rischen gewachsenen) modernen Rechtsform (vgl. auch 6.4.6).9 

Um einen Bogen zurück zum Thema des letzten Kapitels zu schla-
gen, möchte ich an dieser Stelle einen Absatz einschieben, in dem das 

7	 	 Vgl. zur Betonung des »moralischen Eigenwert[s] der Rechtsform« als ei-
ner Kritikströmung an Habermasʼ Philosophie des Rechts (Iser und Strecker 
2010: 200).

8	 	 Angesichts von Kritiken an subjektiven Rechten hält Forst sich allerdings of-
fen, dass es eine normative Ordnung geben könnte, in der die Funktion von 
Rechten anderweitig übernommen würde. Das hieße auch, dass es womög-
lich eine gerechte Ordnung ohne modernes positives Recht geben könnte. 
Da Forst auf diese Möglichkeit allerdings nicht weiter eingeht, lasse ich sie 
unberücksichtigt (vgl. Forst 2017a: 28). 

9	  	Vgl. meine Rezension von Herlin-Karnell und Klatt 2020 für weitere Aus-
führungen zu der Frage, wie eng Gerechtigkeit und Recht bei Forst zusam-
menhängen (Neuhann 2020a). 

DIE STARKE NORMATIVITÄT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272

Verhältnis von Gerechtigkeit und Recht bei Forst auch noch einmal von 
der Seite des Rechts ausgehend betrachtet wird. Wenn man – wie ich es 
nicht getan habe (vgl. 7.2) – die rekursive Methode der Begründung von 
Forsts moralischem Rechtfertigungsprinzip betonen würde, würde sich 
an dieser Stelle nochmals Forsts Abgrenzung von Habermas einebnen. 
Dann könnte man nämlich argumentieren, dass das moralische Recht-
fertigungsprinzip das Ergebnis der Reflexion auf den Geltungsanspruch 
von (historisch gegebenen) Normen des modernen Rechts sei. Eine sol-
che Deutung legen manche Äußerungen von Forst nahe. So schreibt 
Forst etwa, dass »die besondere politisch-moralische Rechtfertigungs-
bedürftigkeit der Ausübung politischer Macht und der Herrschaft des 
zwingenden Rechts folgt […]« (Forst 2003a: 590, letzte Herv. E.N.) 
Oder: »Dieses moralische Grundrecht auf Rechtfertigung basiert auf 
dem rekursiven allgemeinen Prinzip, dass eine jede Norm, die Zwang 
legitimieren soll [eine Rechtsnorm, E.N.] (oder allgemeiner gesprochen, 
die eine moralisch relevante Einmischung in die Handlungen anderer 
rechtfertigt)10, für sich beansprucht, reziprok-allgemein gültig zu sein 
und deswegen durch reziprok-allgemein nicht zurückweisbare Gründe 
zu rechtfertigen sein muss.« (Forst 2011: 170) Diese Überlegung verfol-
ge ich nun allerdings wegen meiner interpretatorischen Entscheidung in 
Kapitel 7 (7.2) nicht weiter. 

Wenn wir nun wieder das Verhältnis von Recht und Gerechtigkeit von 
der Seite der Gerechtigkeit aus betrachten, ist bis hierhin deutlich gewor-
den, dass Forst eine Realisierung der Gerechtigkeit im Recht für notwen-
dig erachtet. Forsts Auseinandersetzung mit dem Recht beschränkt sich 
aber auf eine Reflexion auf die Kriterien für die Konstruktion oder Be-
urteilung des gerechten Inhalts von Grundrechten (vgl. Forst 2017a: 22–
27), Gesetzesnormen und auch Gerichtsurteilen, insbesondere Bundes-
verfassungsgerichtsurteilen (vgl. Forst 2003a: 708–745 und Forst 2015a: 
151–168). Bei Grundrechten und Verfassungsgerichtsurteilen sind die 
Kriterien dabei diejenigen von Reziprozität und Allgemeinheit. Bei ein-
fachen Gesetzesnormen gelten diese Kriterien nur vermittelt: Ein Gesetz 
ist gerecht, wenn es durch ein Gesetzgebungsverfahren zustande gekom-
men ist, welches ›im Großen und Ganzen‹ Urteile produziert, die diesen 
Kriterien nicht widersprechen. Das bedeutet aber nicht, dass der Wähler 
einer Partei mit einem bestimmten Reformprogramm oder die Parlamen-
tarierin, die in einem Ausschuss ein Gesetz mit ausgearbeitet hat, selbst 

10		 Die Klammer lässt wiederum offen, ob es auch ohne positive Rechtsnor-
men, Normen – etwa moralische – geben könnte, die einen solch starken 
Geltungsanspruch wie das Recht stellen, ohne dass sie durch Zwangsgewalt 
gestützt werden (wie das Recht) und dieser starke Geltungsanspruch dann 
Rückschluss auf die strikten Geltungskriterien von Reziprozität und Allge-
meinheit zulassen würde. Kritisch zum Status der Klammer in dem Zitat: 
Steinhoff 2015: 87.

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


273

nur reziprok-allgemeine Gründe verwenden darf (zur Mittelbarkeit der 
Geltung der Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit, siehe schon 
6.1).11 Im Folgenden beziehe ich mich vor allem auf Fragen der Rechts-
form bezogen auf die Ebene einfacher Gesetze.12 

Ich möchte nun dafür argumentieren, dass Forsts (vermittelte) Krite-
rien für die inhaltliche Gerechtigkeit einer Gesetzesnorm, nämlich, dass 
alle von ihr betroffenen ihre reziprok-allgemeine Geltung einsehen kön-
nen müssen, eigentlich ein Interesse am Recht über die inhaltliche Ge-
rechtigkeit von Gesetzesnormen hinaus, nämlich ein Interesse an der 
Rechtsform, zur Folge haben müsste. Das für diesen Kontext entschei-
dende Merkmal der Rechtsform – die die Grundlage einer Steuerung 
oder Regulierung von Gesellschaft durch Recht darstellt13 – ist, dass Ge-
setzgebung und -anwendung eines Gesetzes zeitlich auseinanderfallen: 

»Eine Rechtsordnung ist immer mehr und anders als ein System verbal 
formulierter Rechtssätze [oder Gesetzesnormen, E.N.]. Ein Rechtssatz 
entfaltet die ihm innewohnende normative Kraft, indem er zu konkre-
ter Anwendung erlangt. […] Es kann für eine Rechtsnorm als Teilkon
stituente eines lebenden Rechts nicht gleichgültig sein, ob und wie sie 
jeweils angewandt wird. 
So gesehen haftet jeder Rechtsnorm ein Element der ›Unfertigkeit‹ an. 
Ungleich anderen menschlichen Erzeugnissen […] ist die Rechtsnorm 
(nachdem sie einmal da ist) von dem Verhalten der Menschen, die sie 
angeht, keineswegs unabhängig. Rechtsnormen werden nicht hineinge-
stellt in den Fluß der Geschichte als ›fertige Produkte‹ […], die einmal 
erzeugt, bleiben, was sie ihrer Idee nach von jeher waren. Die Rechts-
norm tritt ein in die geschichtliche Zeit. Die Zeit steht nicht still, und die 
Rechtsnorm geht sozusagen mit.« (Husserl 1955: 22f.)

Dass eine Rechtsnorm angewendet werden muss und es eine methodi-
sche Frage darüber gibt, wie diese Anwendung vonstattengehen soll, gilt 
allgemein – unabhängig von der ›ursprünglichen‹ normativen Rechtfer-
tigung der Norm. Wenn aber die ›ursprüngliche‹ Rechtfertigung einer 
Rechtsnorm, wie bei Forst, in ihrer Qualität von den Interessen und Mei-
nungen der Betroffenen abhängig gemacht wird, stellt sich noch grund-
sätzlicher die Frage, ob es überhaupt im Sinne der ›ursprünglichen‹ 

11		 Das ist auch wichtig, weil ein politisches Problem nicht schon dadurch ge-
löst ist, dass es nicht den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit wi-
derspricht. Es mag eine Menge von Optionen geben, die diesen Kriterien 
nicht widersprechen und zwischen denen dennoch eine Entscheidung ge-
troffen werden muss.

12		 Zur Verfassungsebene siehe Kapitel 11 und 12.2.1.
13		 Dieser Einschub bezieht sich auf die methodische Überlegung (1.2) zurück, 

dass eine kritische Theorie sich auch für die Konsequenzen der Durchset-
zung (nicht nur die Begründung des Inhalts) von Normen interessieren soll-
te. 

DIE STARKE NORMATIVITÄT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274

Rechtsnorm sein kann, sie zum späteren Zeitpunkt der Rechtsanwen-
dung – ohne erneute Prüfung der Kriterien von Reziprozität und Allge-
meinheit – auf die dann Betroffenen anzuwenden (vgl. 8.3 für eine ähn-
liche These in Bezug auf Habermas). Forsts Kriterien der Reziprozität 
und Allgemeinheit können nur bezogen auf eine begrenzte Allgemeinheit 
Entscheidungskraft entfalten (vgl. 6.1). Die relevante ›begrenzte Allge-
meinheit‹ oder Gruppe von Betroffenen kann sich aber vom Zeitpunkt 
der Gesetzgebung (t1) zum Zeitpunkt der Rechtsanwendung (t2) in ent-
scheidender Weise geändert haben, sodass die ›ursprüngliche‹ Rechtferti-
gung – zumindest ohne erneute Prüfung – nicht als geltend vorausgesetzt 
werden kann. Die Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung 
hat aber auch einen normativen Sinn, nämlich willkürliche Regierung zu 
verhindern (vgl. 2.3 und im Anschluss an Maus Lieber 2007: 227 sowie 
Gädeke 2017: 191–195), den Forst, weil er ja im Recht das Mittel zur 
Realisierung der Gerechtigkeit sieht, zumindest implizit zu affirmieren 
scheint. Explizit setzt er sich aber bisher nicht mit Fragen der »›Gerech-
tigkeit der Rechtsanwendung‹« auseinander (Forst 2011: 30). 

Im nächsten Unterkapitel beschreibe ich was Habermas unter der 
»Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit« versteht. Dies ist 
ein zentrales Problem der modernen Rechtsform, das Habermas mit sei-
nem prozeduralistischen Rechtsparadigma zu lösen anstrebt. Habermas 
denkt allerdings nicht, dass es in Bezug auf das zeitliche Auseinander-
treten von Gesetzgebung und -anwendung virulent ist, sondern löst es 
nur in Bezug auf Fragen der Gesetzgebung. Diese Lösung diskutiere ich 
in Teil 8.4 genauer und warum sie Forst meiner Ansicht nach nicht zur 
Verfügung steht. In 8.3 erläutere ich aber zunächst, dass die Verortung 
der Lösung des Problems der Dialektik von rechtlicher und faktischer 
Gleichheit ausschließlich bezogen auf die Gesetzgebung selbst schon pro-
blematisch ist. Im Zuge dessen zeige ich auch den Zusammenhang der 
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit zu der Spannung von 
»Faktizität und Geltung« (Habermas) des Rechts und zu den bereits ein-
führten Grenzen der Gerechtigkeit, der inneren und äußeren, auf.

8.2 Die Dialektik von rechtlicher und  
faktischer Gleichheit (Habermas)

Mit Faktizität und Geltung (1992) hat Habermas seine zuvor entwickel-
te Diskurstheorie und Theorie des kommunikativen Handelns auf Fragen 
des Rechts und der Demokratie bezogen. Habermas schlägt darin schließ-
lich ein »prozeduralistische[s] Rechtsparadigma« (Habermas 1994 
[1992]: 493) vor, welches sowohl eine normative Konzeption legitimen 
Rechts, Überlegungen zur Rechtsform als auch gesellschaftstheoretische 

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


275

Überlegungen zum ›Material‹, das rechtlich reguliert wird, enthält (vgl. 
Habermas 1994 [1992]: 527 und 2.3). In Abgrenzung dazu möchte Forst 
schon seit seiner Dissertation eine »Diskurstheorie der Gerechtigkeit« 
(Forst 2009a, Herv. E.N.) entwickeln (vgl. 6.4.6).

Der normative Grundsatz, der für Habermas die Beantwortung 
der Frage orientiert, welche gesetzlichen Normen legitim sind, ist das 
»Demokratieprinzip«: »Es besagt […], daß nur die juridischen Geset-
ze legitime Geltung beanspruchen dürfen, die in einem ihrerseits recht-
lich verfaßten diskursiven Rechtsetzungsprozeß die Zustimmung aller 
Rechtsgenossen finden können.« (Habermas 1994 [1992]: 141) Anders 
gesagt: Legitimes Recht muss auf diejenigen, für die es gilt, gleichzeitig 
als Adressaten und Autoren des Rechts Bezug nehmen. Auf die Herlei-
tung des Demokratieprinzips kann ich an dieser Stelle nicht genauer ein-
gehen. Es ergibt sich für Habermas aus der Anwendung des allgemeinen 
Diskursprinzips14 auf die besondere Form von Normen des modernen 
Rechts (vgl. Habermas 1994 [1992]: 154f.). Die Form des modernen 
Rechts ist dabei nicht selbst durch das Diskursprinzip (oder anders) be-
gründet, sondern wird als Ergebnis des historischen Entwicklungspro-
zesses moderner Gesellschaften vorausgesetzt. Habermas unterscheidet 
zwischen der allgemeinen modernen Rechtsform und spezifischen Unter-
formen der allgemeinen Rechtsform (vgl. 2.3). Bevor ich darauf genauer 
eingehe, sei noch festgehalten, dass für Habermas seine »Kommunika-
tionstheorie der Gesellschaft« (Habermas 1994 [1992]: 527) das durch 
das Recht zu regulierende ›Material‹ beschreibt. Für Habermas’ Konzep-
tion der Gesellschaft ist die Unterscheidung von System und Lebenswelt 
entscheidend (vgl. 8.4).

Zurück zur Rechtsform: Anders als beim liberalen und sozialstaatli-
chen Rechtsparadigma verweist das prozeduralistische, für Habermas, 
nicht auf »eine bestimmte Rechtsform« (Habermas 1994 [1992]: 494). 
Die in einer konkreten Problemlage angemessene Rechtsform ist für Ha-
bermas – genauso wie die Legitimität eines konkreten Gesetzes – da-
durch zu bewerten, ob sie »auf den ursprünglichen Sinn […] bezogen 
bleib[t] […], daß jeder Rechtsakt zugleich als Beitrag zur politisch-au-
tonomen Ausgestaltung der Grundrechte […] verstanden werden kann« 
(Habermas 1994 [1992]: 494). Mit anderen Worten: Jedes legitime ein-
fache Gesetz sowie jede Wahl einer spezifischen Rechtsform für eine kon-
krete Problemlage muss dem Demokratieprinzip unterliegen. Demokra-
tische Selbstbestimmung ist wiederum, für Habermas (und Forst), durch 
»rechtlich institutionalisierte[] […] Verfahren« geformt (Habermas 1994 
[1992]: 499). Ob ein Gesetz oder eine spezifische Rechtsform als durch 

14	 	»D [Diskursprinzip, E.N.]: Gültig sind genau die Handlungsnormen, denen 
alle möglicherweise Betroffenen als Teilnehmer an rationalen Diskursen zu-
stimmen können.« (Habermas 1994 [1992]: 138) Vgl. Einleitung zu II.

DIE DIALEKTIK VON RECHTLICHER UND FAKTISCHER GLEICHHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276

das Demokratieprinzip legitimiert angesehen werden kann, ist demnach 
bereits durch Recht bedingt (das Recht, das die Verfahren der demo-
kratischen Mitbestimmung ermöglicht). Dieses Recht lässt sich dadurch 
normativ ausweisen, 

»daß die Adressaten als freie und gleiche Mitglieder einer Gemeinschaft 
von Rechtssubjekten behandelt werden, kurz: an der Gleichbehandlung 
der in ihrer Integrität zugleich geschützten Rechtspersonen. Juristisch 
drückt sich diese Konsequenz im Gleichbehandlungsgebot aus. Dieses 
schließt Rechtsanwendungsgleichheit, d.h. die Gleichheit der Bürger vor 
dem Gesetz ein, ist aber gleichbedeutend mit dem weiterreichenden Prin-
zip der Rechtsinhaltsgleichheit, welches besagt, daß in den jeweils re-
levanten Hinsichten Gleiches gleich und Ungleiches ungleich behandelt 
werden soll. Was jeweils ›relevante Hinsichten‹ sind, bedarf der Begrün-
dung.« (Habermas 1994 [1992]: 499)

Was sind aber gute Begründungen dafür, die Bestimmung der rechtlichen 
Gleichheit zu verändern? Das entscheidet sich für Habermas daran, ob die 
rechtliche Gleichheit einen angemessenen Bezug zu faktischen (Un)Gleich-
heitsverhältnissen unterhält. Wenn etwa Frauen und Männer im Arbeits-
recht gleichbehandelt werden, obwohl das Arbeitsrecht faktisch andere 
Konsequenzen für Frauen und Männer hat (weil diese faktisch anders le-
ben), wäre eine Anpassung der Definition rechtlicher Gleichheit an fakti-
sche Ungleichheit zu erwägen. Das könnte heißen, dass Frauen und Män-
ner in Bezug auf bestimmte arbeitsrechtliche Normen anders behandelt 
werden. Nehmen wir eine arbeitsrechtliche Regelung an, die besagt, dass 
man kein Anrecht hat, wieder in Vollzeit einzusteigen, wenn man eine be-
stimmte Zeit in Teilzeit gearbeitet hat. Da Frauen aufgrund von Erzie-
hungszeiten öfter in Teilzeit arbeiten, würde sie diese Regel stärker be-
treffen. Man könnte sich also überlegen, dass hier rechtliche Gleichheit 
an faktische Ungleichheiten angepasst werden sollte, indem diese Regel 
nicht mehr für Frauen gilt, die wegen Erziehungsarbeit in Teilzeit gegan-
gen sind. Eine solche Regelung würde aber umgekehrt die Gefahr bür-
gen, Frauen in ihrer Rolle als Haupterzieherinnen ›festzusetzen‹. Genau 
an solchen Überlegungen entspinnt sich die Dialektik von rechtlicher 
und faktischer Gleichheit.15 

An dieser Stelle zeigt sich auch, dass ein falscher Umgang mit der Dia-
lektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit entweder als ausbeutend 
oder normalisierend (vgl. Kapitel 3) verstanden werden kann (siehe dazu 
ausführlicher 8.5). Wenn eine rechtliche Regelung faktische Ungleichhei-
ten von Gruppen ignoriert, ist sie ausbeutend in dem Sinne, dass sie die 
schwächer gestellte Gruppe übervorteilt bzw. die Struktur dieser fakti-
schen Ungleichheit durch mangelnde Berücksichtigung stabilisiert oder 

15		 Speziell zu feministischen Auseinandersetzungen mit dem Recht, vgl. Haber-
mas 1994 [1992]: 472ff.

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


277

gar produziert.16 Wenn eine rechtliche Regelung hingegen die faktischen 
Ungleichheiten in diesem Fall von Frauen und Männern festschreibt, 
wirkt sie normalisierend. 

Ob und welche (Neu)Bestimmung rechtlicher Gleichheit in einer kon-
kreten Situation geboten ist, ist allerdings für Habermas – gerade auch 
um solchen Beherrschungspotentialen von Ausbeutung und Normalisie-
rung zu begegnen – wieder etwas, das von den Betroffenen selbst ent-
schieden werden muss. Gründe für einen Vorschlag zu einer (Neu)Be-
stimmung rechtlicher Gleichheit sind letztlich nur dann

»gute oder ›ins Gewicht fallende‹ Gründe, wenn sie unter Diskursbedin-
gungen ›zählen‹ und letztlich für das Publikum der Staatsbürger, als Au-
toren der Rechtsordnung, rational akzeptabel sind.« (Habermas 1994 
[1992]: 500)

Es ergibt sich also ein Kreislauf, der »Machtkreislauf[]« des Rechts (Ha-
bermas 1994 [1992]: 492): Legitime Gesetze und die passende spezi-
fische Rechtsform sollen mithilfe eines rechtlich geregelten demokra-
tischen Mitbestimmungsverfahren bestimmt werden. Dieses Verfahren 
kann aber nur zu legitimen Ergebnissen führen, wenn hierin schon die 
rechtliche Gleichheit angemessen bestimmt ist; wie diese angemessen 
zu bestimmen ist, ist wiederum durch die Betroffenen selbst (mithilfe 
eines rechtlich geregelten demokratischen Mitbestimmungsverfahrens) 
zu bestimmen. Um dies als einen produktiven und keinen ›teuflischen 
Kreislauf‹ ansehen zu können, ist es für Habermas entscheidend, dass 
der rechtlich institutionalisierte Gesetzgebungsprozess von einem in-
formellen Meinungs- und Willensbildungsprozess begleitet wird. Diese 
›Lösung‹ der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit – und 
warum sie Forst meinem Dafürhalten nach nicht ohne Weiteres zur Ver-
fügung steht – diskutiere ich in 8.4. 

Im nächsten Teil 8.3 möchte ich aber zunächst diesen ausschließ-
lich legislativen Ansatzpunkt für den angemessenen Umgang mit der 
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit problematisieren. 
Dabei zeige ich auch das Verhältnis der Dialektik von rechtlicher und 
faktischer Gleichheit zu der Spannung zwischen »Faktizität und Gel-
tung« des Rechts sowie der inneren und äußeren Grenze der Gerech-
tigkeit auf.  

16		 Vgl. dazu Menkes These, die ich in 3.1.1 dargestellt habe, dass die Logik des 
Privatrechts Ungleichheiten nicht nur ignoriert, sondern produziert. 

DIE DIALEKTIK VON RECHTLICHER UND FAKTISCHER GLEICHHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278

8.3 Die normative Bedeutung des zeitlichen 
Auseinandertretens von Gesetzgebung  

und Rechtsanwendung

Habermas differenziert bei der für das moderne Recht zentralen Dialek-
tik von rechtlicher und faktischer Gleichheit nicht zwischen Fragen der 
Gesetzgebung und Rechtsanwendung und findet (wie oben bereits an-
gedeutet und in 8.4 auszuführen sein wird) nur auf Seiten der Gesetzge-
bung einen (produktiven) Umgang mit ihr. Um das deutlich zu machen, 
zitiere ich nochmals den mittleren Satz des oben bereits aufgeführten Zi-
tats aus Faktizität und Geltung:

»Dieses [das Gleichbehandlungsgebot] schließt Rechtsanwendungs-
gleichheit, d.h. die Gleichheit der Bürger vor dem Gesetz ein, ist aber 
gleichbedeutend mit dem weiterreichenden Prinzip der Rechtsinhalts-
gleichheit, welches besagt, daß in den jeweils relevanten Hinsichten 
Gleiches gleich und Ungleiches ungleich behandelt werden soll.« 

Im Folgenden möchte ich zeigen, dass sich die Dialektik von rechtlicher 
und faktischer Gleichheit aber gerade in dem zeitlichen Auseinandertre-
ten von Gesetzgebung und Rechtsanwendung in besonderer Weise zeigt.

Um zu argumentieren, dass sich die Dialektik von rechtlicher und fak-
tischer Gleichheit, entgegen Habermas’ Verständnis, gerade im Ausein-
andertreten von Gesetzgebung und Rechtsanwendung zeigt, bedarf es 
zweier Schritte: Erstens sei aufgezeigt, warum es überhaupt naheliegt, die 
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit auf den Unterschied 
zwischen Gesetzgebung und Rechtsanwendung zu beziehen. Habermas 
beschäftigt sich, zweitens, in Faktizität und Geltung in zwei Kapiteln (V 
und VI) ausführlich mit Fragen der Rechtsanwendung. Es muss erläu-
tert werden, warum Habermas denkt, dass sich die Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit an dieser Stelle nicht oder nicht auf pro-
blematische Weise zeigt.  

Wie oben erläutert ist das Prinzip, um legitimes Recht auszuzeich-
nen, für Habermas das Demokratieprinzip. Es entspricht dem Grund-
satz, dass Recht dann legitim ist, wenn die Adressat/innen des Rechts 
gleichzeitig als Autor/innen desselben verstanden werden können, d.h. , 
dass legitime Gesetze als selbstgegebene Gesetze verstanden werden kön-
nen müssen oder als Ausdruck kollektiver Autonomie. Die Doppelrol-
le der Rechtsgenoss/innen ist nun nicht gleichmäßig auf den Zeitpunkt 
der Gesetzgebung und den der Rechtsanwendung verteilt. Sondern man 
kann sagen, dass in der Rechtsanwendung die Adressat/innenrolle do-
miniert. So kann eine Angeklagte etwa nicht in einem laufenden Pro-
zess in die Autorinnenrolle schlüpfen und die Geltung des Gesetzes, 
das die Grundlage der Anklage ist, infrage stellen. In der Gesetzgebung 

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


279

dominiert hingegen die Autor/innenrolle.17 Die jeweilige Dominanz einer 
Rolle scheint aus Perspektive des demokratischen Legitimationsprinzips 
erst einmal problematisch – inwiefern kann sich die Angeklagte gleich-
zeitig als Autorin des Rechts verstehen?18

Das Thema der Rechtsanwendung wird von Habermas in Faktizität 
und Geltung in zwei Kapiteln ausführlich diskutiert: in Kapitel V. (»Un-
bestimmtheit des Rechts und Rationalität der Rechtsprechung«) und in 
Kapitel VI. (»Justiz und Gesetzgebung. Zur Rolle und Legitimität der 
Verfassungsrechtsprechung«) gesondert bezogen auf Fragen der Verfas-
sungsrechtsprechung – also der Anwendung des Verfassungsrechts. Zu-
vor hatten sich bereits Robert Alexy und Habermas’ Schüler Klaus Gün-
ther dem Problem der Rechtsanwendung aus diskurstheoretischer Sicht 
gewidmet (vgl. Lieber 2007: 235). Habermas stützt sich in seinen Aus-
führungen stark auf Günther, weshalb es laut Lieber sogar »gerechtfer-
tigt [sei, E.N.], Klaus Günthers Schriften als im Wesentlichen stellvertre-
tend auch für Habermas’ Position heranzuziehen« (Lieber 2007: 238). 
Im Zentrum steht dabei Günthers aus seiner Dissertation hervorgegan-
genes Buch Der Sinn für Angemessenheit. Anwendungsdiskurse in Mo-
ral und Recht (1988). 

Die Ausgangslage, welche die Beschäftigung mit der Möglichkeit der 
»Rationalität der Rechtsprechung« relevant werden lässt, ist, dass jede 
Rechtsnorm notwendig unbestimmt ist und nicht bereits mitbeantwor-
tet, wie sie korrekt angewendet werden kann. Damit aufgrund der Un-
bestimmtheit der Norm die Anwendung nicht willkürlich dem Urteil 
der Richterin überlassen wird, stellt sich die Frage nach den Rationali-
tätsstandards der Rechtsanwendung. Bei der Bestimmung der Rationa-
litätsstandards sind zwei Anliegen zu beachten, einerseits, dass die An-
wendung des Rechts an die vorhergehende Rechtsprechung anschließt 
und somit »Rechtssicherheit« gewährleistet ist und andererseits dass der 
konkrete Fall richtig beurteilt wird. So schreibt Habermas:

17	 	Vgl. Lieber in Bezug auf Günther: »Bezogen auf den konkreten Fall träten 
die Parteien deshalb nur als (strategisch handelnde) Adressaten des Rechts 
auf, ihre Rolle als (kommunikativ handelnde) Autoren des Rechts sei blo-
ckiert.« (Lieber 2007: 299) Auch Günthers Vorschlag in seinem Buch zum 
Strafrecht, eine »deliberative Person« als gemeinsame Tiefenstruktur so-
wohl der Rechtsperson (als Adressat) als auch des Staatsbürgers (als Autor) 
zu verstehen, muss als Antwort auf das Problem verstanden werden, dass in 
der Schuldzuschreibung (auf den ersten Blick) die Adressatenseite dominiert, 
was die Schuldzuschreibung aus diskursethischer Sicht erst einmal proble-
matisch erscheinen lässt (vgl. Günther 2005: 245–258).

18		 Dieser erste Punkt ähnelt meiner These aus 8.1, dass das Auseinanderfallen 
von Gesetzgebung und Rechtsanwendung aus Forsts Perspektive normati-
ve Relevanz hat. 

DIE NORMATIVE BEDEUTUNG DES ZEITLICHEN AUSEINANDERTRETENS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280

»Die dem Recht innewohnende Spannung zwischen Faktizität und Gel-
tung manifestiert sich innerhalb der Rechtsprechung als Spannung zwi-
schen dem Prinzip der Rechtssicherheit und dem Anspruch, richtige Ent-
scheidungen zu fällen.« (Habermas 1994 [1992]: 241f.)

Die Frage der rationalen Rechtsanwendung ausgehend von dem Problem 
der Unbestimmtheit des Rechts löst Habermas im Anschluss an Günther 
damit, dass er die Rechtsanwendung auch als Diskurs fasst und zwar als 
(Rechts)Anwendungsdiskurs im Unterschied zu (Rechts)Begründungsdis-
kursen, die in der Gesetzgebung virulent sind. Auf die Frage, was einen 
vernünftigen Rechtsanwendungsdiskurs ausmacht, der entsprechend zu 
einer angemessenen Normanwendung führt, kann ich hier nicht weiter 
eingehen (vgl. für eine hilfreiche Zusammenfassung von Günthers Theorie 
der Anwendung von (Rechts)Normen: Lieber 2007: 260–290). Vielmehr 
möchte ich im Anschluss an Tobias Lieber argumentieren, dass die Aus-
gangsproblematik, die eine Beschäftigung mit der Frage, wie die Rationa-
lität der Rechtsanwendung überhaupt möglich sei, sich nicht in der Un-
bestimmtheit des Rechts erschöpft. Die These ist, dass das zusätzliche und 
für diesen Kontext wichtigere Ausgangsproblem darin liegt zu erörtern, 
inwiefern in der Situation der Rechtsanwendung von einer Bindung an 
das anzuwendende Gesetz, einer »Gesetzesbindung« (Lieber 2007: 220), 
die Rede sein kann und wie diese zu rechtfertigen ist. Im Kontext eines 
positiven, gesetzten Rechts gibt es schließlich keine Garantie dafür, dass 
die anzuwendende Norm überhaupt gerecht ist (vgl. Lieber 2007: 218f.): 
»Habermas […] verkennt […] die […] Unterscheidung zwischen der Un-
terkomplexität und der Ungerechtigkeit einer gesetzlichen Vorgabe und 
überträgt eine Lösung, die nur für den ersten Fall geeignet ist, auch auf den 
zweiten.« (Lieber 2007: 220) Aber woran liegt es, dass Habermas die Ei-
genständigkeit des zweiten Problems der Rechtsanwendung unterschätzt? 

Habermas stützt sich wie erwähnt grundsätzlich auf Günthers Aus-
führungen zu Anwendungsfragen im Recht. In seinem Buch Sinn für An-
gemessenheit geht es Günther aber nur im vierten von vier Teilen speziell 
um Fragen der Rechtsanwendung. Sein grundsätzliches Interesse ist es, 
für alle Normen, die in das Blickfeld einer diskursethischen Perspekti-
ve treten, vor allem moralische Normen, die These (insbesondere gegen 
Albrecht Wellmer) zu verteidigen, dass es einen Unterschied zwischen 
Begründungs- und Anwendungsdiskursen überhaupt gibt (vgl. Günther 
1988: 65–81). Das hat zur Konsequenz, dass es, für Günther, kein be-
sonderes Kennzeichnen von Rechtsnormen ist, dass ihre Begründung und 
Anwendung (durch die Gewaltenteilung von Legislative und Judikati-
ve) getrennt ist, sondern, dass es ein generelles Kennzeichen von Nor-
men ist, dass sie getrennt begründet und angewendet werden können.19 

19		 An dieser Stelle wird die Gesetzgebung also als Pendant der Begründung 
einer Norm im Bereich der Moral und die Rechtsanwendung als Pendant 

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


281

Deshalb ist es für Günther und Habermas gar kein spezielles Problem des 
Rechts, dass die Anwendung einer Norm gebunden ist an den Inhalt der 
zuvor als gültig akzeptierten Norm (vgl. Lieber 2007: 260f.). Das Pro
blem der Gesetzesbindung als Ausgangsproblem für die Beschäftigung 
mit der Möglichkeit der Rationalität der Rechtsanwendung erscheint 
deshalb gar nicht erst als Problem.

Nun könnte man auf zwei Weisen dafür argumentieren, dass es, ent-
gegen Günther und Habermas, ein besonderes Problem des Auseinan-
derfallens von Gesetzgebung und Rechtsanwendung gibt, das sich im 
moralischen Bereich nicht stellt: Erstens könnte man dafür argumentie-
ren, dass es im Bereich der Moral gar nicht möglich sei, zwischen Be-
gründung und Anwendung so strikt zu unterscheiden, weshalb dann das 
Auseinandertreten von Begründung und Anwendung ein speziell juridi-
sches Problem wäre, oder aber man argumentiert zweitens dafür, dass 
es bedeutende Unterschiede zwischen dem moralischen und rechtlichen 
Bereich gibt, etwa den Unterschied von individueller und kollektiver 
Autonomie, die der jeweiligen Unterscheidung von Begründung und An-
wendung eine andere Bedeutung geben.

Mit Forst lässt sich die erste Argumentation verfolgen: Er erkennt den 
Unterschied zwischen Begründung und Anwendung im Bereich der Mo-
ral nämlich nicht an: »[…] Normbegründung und Normanwendung [las-
sen sich] nicht strikt trennen« (Forst 1996: 404) oder »Begründung und 
Anwendung [sind, E.N.] im Begriff der Rechtfertigung [verklammert, 
E.N.]« (Forst 1996: 405, vgl. schon 6.3.1). Deshalb lässt sich sagen, dass 
das Auseinanderfallen von Begründung und Anwendung im Bereich des 
Rechts speziell für diesen Kontext ist und für Forst deshalb prima fa-
cie ein Problem darstellen muss – und zwar nicht nur als Spezifikation 
des Problems, das für Günther und Habermas auch schon im Bereich 
der Moral anzutreffen ist, wie allgemeine Normen in bestimmten Fäl-
len angemessen angewendet werden können (Problem der Unbestimmt-
heit), sondern als das Problem, warum in der Anwendungssituation, bei 
der Entscheidung über konkrete Fälle, überhaupt eine Gesetzesbindung 
vorliegen soll (Problem der Gesetzesbindung). Da mich dieses letzte-
re Problem der Gesetzesbindung interessiert, setze ich mich an dieser 
Stelle nicht ausführlich mit Günthers oder Habermas’ Ausführungen zu 
Fragen der Rechtsanwendung auseinander. Ich werde in 8.4 aber das, 
was ich als Habermas’ Lösung für das Problem der Gesetzesbindung 

zur Anwendung einer Norm im Bereich der Moral gesetzt. Diese Redewei-
se schließt nicht aus, dass es auch Sinn ergibt, von der Begründung einer 
Rechtsanwendung (wie in einer Urteilsbegründung) zu sprechen. Es muss 
beachtet werden, in welchem Sinne jeweils von Begründung die Rede ist. 
Im Folgenden meine ich mit der ›Begründung‹ im Recht die Gesetzgebung. 
Dabei kommt auch die semantische Dimension ›ins Leben rufen‹ oder ›er-
schaffen‹ von ›Begründung‹ zur Geltung.

DIE NORMATIVE BEDEUTUNG DES ZEITLICHEN AUSEINANDERTRETENS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282

ansehe, erläutern. Diese Lösung situiert Habermas allerdings nicht selbst 
im Kontext von Fragen der Rechtsanwendung, weil er dabei, wie er-
läutert, das Problem der Gesetzesbindung nicht für entscheidet erach-
tet (sondern nur dasjenige der Unbestimmtheit des Rechts). Das Pro
blem der Gesetzesbindung sehe ich wiederum als Ausdruck der Dialektik 
von rechtlicher und faktischer Gleichheit: Warum sollte zum Zeitpunkt 
der Rechtsanwendung die Definition rechtlicher Gleichheit gelten, die 
zum Zeitpunkt der Gesetzgebung festgelegt wurde? Schließlich könn-
te es doch sein, dass sie ›den Kontakt‹ zu den faktischen (Un)Gleich-
heitsverhältnissen zum Zeitpunkt der Rechtsanwendung verloren hat. 
Es geht mir dabei nicht darum, den Sinn dieser Bindung ›an die Vergan-
genheit‹ vorschnell zu leugnen, sondern darum aufzuzeigen, dass er aus 
der Perspektive eines diskurstheoretischen Legitimations- oder Gerech-
tigkeitsprinzips nicht selbstverständlich ist.20 

Als selbstverständlich könnte man die Gesetzesbindung verstehen, 
wenn man sie schlicht als Teil der modernen Rechtsform ansieht, die 
Habermas in der Begründung des Demokratieprinzips voraussetzt. Das 
ist, zumindest ohne Weiteres, aber kein stichhaltiger Grund dafür, wa-
rum die Gesetzesbindung gelten sollte.21 Das gilt insbesondere, weil 
Forst die Rechtsform ja normativ ausweisen können will (vgl. 8.1); 
deshalb ist es aus seiner Perspektive definitiv gefordert, das Prinzip der 
Gesetzesbindung auf seine normativen Vor- und Nachteile hin zu un-
tersuchen. 

Bevor ich das Auseinanderfallen von Gesetzgebung und Rechtsan-
wendung (aus Perspektive des Problems der ›Gesetzesbindung‹) als Ma-
nifestation der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit in Be-
zug setze zu der inneren und äußeren Grenze der Gerechtigkeit, sei sie 
zu der dem Recht innewohnenden und für Habermas’ Hauptwerk zur 
Rechts- und Politischen Theorie namensgebenden Spannung von »Fak-
tizität und Geltung« ins Verhältnis gesetzt. 

20		 Lieber über Habermas »[D]ie Frage nach dem Grund der Gesetzesbindung 
der Rechtsprechung [taucht] gar nicht erst auf. Es bedarf dann [wenn ange-
nommen wird, dass es auch in der Moral einen Unterschied zwischen der Be-
gründung und Anwendung von Normen gibt, E.N.] keiner Erklärung dafür, 
warum die Rechtsprechung an eine ungerechte (beziehungsweise kontingen-
te oder unterkomplexe) normative Vorgabe des Gesetzgebers eigentlich ge-
bunden sein soll – eine Erklärung, die angesichts der postulierten Gleichset-
zung von Legitimität und vermuteter diskursiver Akzeptibilität auch schwer 
zu geben wäre.« (Lieber 2007: 220)

21		 Um Habermasʼ historische Voraussetzung der Rechtsform hinreichend be-
gründet zu hinterfragen, müsste man sich aber ausführlicher damit aus-
einandersetzen, inwiefern er das Recht als zentral für die Reproduktion 
moderner Gesellschaften ansieht (Habermas 1981 [1987]: 229–293 und 
Habermas 1994 [1992]: insb. Kapitel I). Das leiste ich hier nicht. 

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


283

Generell unterscheidet Habermas zwischen dem Recht internen 
und externen Spannungen von Faktizität und Geltung, wobei bei-
de unterschiedliche Erscheinungsformen haben. Interne Spannun-
gen zwischen Faktizität und Geltung sind solche, die der Rechtsform 
selbst innewohnen. Extern sind solche Spannungen, in denen das 
Recht mit anderen gesellschaftlichen ›Mächten‹ oder Größen steht.22 
Für sowohl interne als auch externe Spannungen gilt, dass ihnen das 
Merkmal des positiven Rechts zugrunde liegt, dass ›Recht‹ zugleich 
faktische Durchsetzungskraft hat und den Anspruch auf normative 
Geltung stellt. Zu den internen Spannungen des Rechts gehören die 
Spannung zwischen öffentlicher und privater Autonomie (Kapitel III.I.), 
Demokratie (bzw. Volkssouveränität) und Menschenrechten (Kapitel 
III.I.), rechtlicher und faktischer Gleichheit (Kapitel IX) sowie, wie 
bereits oben erwähnt, in Bezug auf Fragen der Rechtsanwendung die 
Spannung zwischen Richtigkeit und Rechtssicherheit (Kapitel V). Für die 
Fragen, ob äußere Spannungen bestehen, ist es entscheidend, inwieweit 
der Machtkreislauf des Rechts durch soziale Macht, d.h. Eigeninteressen 
von gesellschaftlichen Teilgruppen, verzerrt wird (Kapitel VII und VIII). 
Mit solchen gesellschaftlichen Partikularinteressen stünde das ›Recht‹ 
dann in einer äußeren Spannung. Wie deutlich werden wird, übersieht 
Habermas einen Zusammenhang zwischen der Erscheinungsform 
›Richtigkeit vs. Rechtssicherheit‹ der internen Spannungsdimension und 
der externen Spannungsdimension (s.u. in diesem Unterkapitel).  

Wie hängt nun die Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleich-
heit, die sich als Problem der Gesetzesbindung in Bezug auf das zeitliche 
Auseinandertreten von Gesetzgebung und Rechtsanwendung zeigt und 
eine Manifestation der inneren Spannung von Faktizität und Geltung 
(des Rechts) darstellt, mit den Grenzen der Gerechtigkeit zusammen?

Die innere Grenze der Gerechtigkeit ist das allgemeinheitsstiftende 
Merkmal oder die Hinsicht der Gleichheit, auf die bezogen sich ein Ge-
rechtigkeitskontext konstituiert. Die äußere Grenze bezieht sich auf die 
Extension der Gruppenmitglieder eines Gerechtigkeitskontextes (vgl. 
insbesondere 2.1, 6.1. und 6.5). Ich erläutere nun zunächst, inwiefern 
das Auseinandertreten von Gesetzgebung und Rechtsanwendung als eine 
Manifestation der inneren Grenze der Gerechtigkeit und zwar in der Zeit 
verstanden werden kann.23 

In der Rechtsanwendung darf sich die Bestimmung der rechtli-
chen Gleichheit im Vergleich zu ihrer Bestimmung zum Zeitpunkt der 

22		 Generell kann man sagen, dass Kapitel I, II, VII und VIII sich eher mit der 
externen und Kapitel III, IV, V, VI und IX sich eher mit der internen Span-
nung befassen. Zu einer Erläuterung zum Verhältnis von intern und extern 
vgl. Habermas 1994 [1992]: 349f.

23		 In Bezug auf Forst habe ich das schon in 8.1 angedeutet.

DIE NORMATIVE BEDEUTUNG DES ZEITLICHEN AUSEINANDERTRETENS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284

Gesetzgebung nicht mehr ändern. Damit soll gewährleistet werden, dass 
die Richterin den Fall nicht willkürlich, sondern genauso wie gleichge-
artete Fälle in der Vergangenheit behandelt. Die innere Grenze der Ge-
rechtigkeit verläuft zwischen den Merkmalen der in einen Fall involvier-
ten Personen, die bei der Beurteilung eine Rolle spielen dürfen, und den 
Merkmalen, die dies nicht dürfen. Während diese Grenze in der Vergan-
genheit festgelegt wurde, gilt sie auch für den gegenwärtigen Fall. Die-
se Manifestation der inneren Grenze der Gerechtigkeit erscheint mir als 
besonders wichtig, weil deren Verlauf nicht durch eine bessere Gesetzge-
bung etwa (die faktische Ungleichheiten adäquater repräsentiert) ange-
passt werden kann, sondern ein unüberwindbares Merkmal der Rechts-
form, der Institutionalisierung der Gerechtigkeit selbst, darstellt. 

Es ist zudem zu betonen, dass diese Manifestation der inneren Gren-
ze eine ist, die intrinsisch mit Fragen der Zeitlichkeit zusammenhängt.24 
Um das zu verstehen, muss man sich in Erinnerung rufen, dass Habermas 
in Bezug auf Fragen der Rechtsanwendung eine Spannung von Rechts-
sicherheit und Richtigkeit ausgemacht hatte. Bei der Diskussion dieses 
Problems hatte er aber, wie beschrieben, das Problem der Gesetzesbin-
dung nicht beachtet. Beachtet man dieses Problem, dann ergibt sich aber 
eigentlich eine Spannung zwischen ›Richtigkeit‹ und ›Richtigkeit‹ und 
zwar ›Richtigkeit‹ zu t1 und ›Richtigkeit‹ zu t2. Lieber spricht von einem 
»[…] Konflikt zwischen zwei institutionalisierten Diskursen [dem le-
gislativen und judikativen Diskurs, E.N.] – die beide den Anspruch der 
Richtigkeit erheben […]« (Lieber 2007: 219, Herv. E.N.) Damit ist an 
dieser Stelle also eigentlich die externe und nicht die interne Spannung 
von Faktizität und Geltung, also »diejenige zwischen Gerechten und 
positiven Normen« (Lieber 2007: 213) relevant. Bezogen auf die Frage, 
wie nun der Konflikt zwischen diesen beiden Ansprüchen der Richtig-
keit gelöst werden könnte, nimmt Lieber auch eine zeitliche Perspektive 
ein. Aus dieser Perspektive beziehen sich die beiden unterschiedlichen 
Ansprüche der Richtigkeit einerseits auf eine »zukunftsgewandte Nor-
mierung« [Richtigkeit t1] und andererseits auf eine »rückblickende Be-
urteilung« [Richtigkeit t2]. Gerhart Husserl betont dazu passend, dass 
Personen, die eine bestimmte Gewalt (Legislative, Judikative, Exeku-
tive) vertreten, unterschiedliche Zeitperspektiven innehaben: Die Per-
spektive des Gesetzgebers betont die Zukunft, diejenige der Judikative 

24		 Mit dieser Feststellung wird der Unterschied zwischen dem ›historischen‹ 
und ›gegenwärtigen‹ bzw. institutionellen Versuch, den Grund der Gerech-
tigkeit (der wiederum die Notwendigkeit der Grenzen der Gerechtigkeit be-
gründet sowie bestimmte Grenzziehungen stets dem Druck aussetzt, wieder 
durchbrochen werden zu können) in der Realisierung der Gerechtigkeit an-
gemessen zu berücksichtigen, relativiert (vgl. 7.6, s.u. in diesem Unterkapi-
tel und 11.1).  

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


285

die Vergangenheit und diejenige der Exekutive die Gegenwart (Husserl 
1955: 52–62).25 

Von der Manifestation der inneren Grenze der Gerechtigkeit als zeit-
liches Auseinandertreten der Gesetzgebung und Rechtsanwendung lässt 
sich die Brücke schlagen zu anderen, häufiger diskutierten Fragen des Ver-
hältnisses von Zeit und Recht, etwa wie lange Verfassungen Gültigkeit 
besitzen sollten (vgl. 7.6, 11 und 12.2.1). Denn die Frage der Gesetzes-
bindung wirft die generellere Frage auf, welche normative Bedeutung es 
für eine Rechtsordnung insgesamt haben sollte, was in der Vergangenheit 
als ›richtig‹ angesehen wurde – oder in Habermas’ Worten – welchen Sinn 
Rechtssicherheit haben könnte. Zunächst möchte ich aber bei der Mani-
festation der inneren Grenze der Gerechtigkeit in dem zeitlichen Ausein-
andertreten von Gesetzgebung und -anwendung bleiben. 

Da ich mich auf eine Manifestation der inneren Grenze der Gerechtig-
keit fokussiere, sollte außerdem auch daran erinnert werden, dass die in-
nere Grenze der Gerechtigkeit eng mit ihrer äußeren Grenze in Verbindung 
steht (vgl. 6.1 und 6.5). Deshalb verbindet sich mit dem Bestreben, einen 
richtigen Umgang mit Spannungen im nationalstaatlichen Recht zu finden, 
auch die Hoffnung, Fragen transnationalen Rechts adäquater konzeptua-
lisieren zu können (vgl. 8.5, Calliess 1999: 272 und Teubner 2012: 19f.). 

Von hier aus gibt es nun drei mögliche Wege, die Überlegungen wei-
terzuführen. Erstens lässt sich Habermas’ ›Lösung‹ für die Dialektik von 
rechtlicher und faktischer Gleichheit – trotz der vorangegangenen Proble-
matisierung ihrer ausschließlichen Verortung in den Kontext der Gesetz-
gebung – genauer anschauen. Das mache ich im folgenden Teil 8.4. Zwei-
tens könnte man sich bereits an dieser Stelle die Frage stellen, ob nicht die 
Rechtsform selbst, von der das zeitliche Auseinandertreten von Gesetzge-
bung und -anwendung ein notwendiges Merkmal ist, selbst das Problem 
ist. Lieber meint, dass es aus Habermas’ normativer Perspektive nicht fern 
läge, diese Konsequenz zu ziehen,26 auch wenn er anerkennt, dass Haber-
mas diese Konsequenz ausdrücklich nicht ziehen will (vgl. Lieber 2007: 
228).27 Drittens kann man versuchen, die Dialektik von rechtlicher und 

25		 Auf diese Einteilung von Husserl beziehen sich auch: Günther 1995: 34, 
Fn. 31 und Möllers 2008: 89.

26		 Lieber schlägt, weil er diese Konsequenz vermeiden will, vor, dass man Ha-
bermas’ grundlegendes normatives und zwar diskurstheoretisches Verständ-
nis des Rechts um die Berücksichtigung des Werts formeller Gleichheit er-
gänzen muss, um den »normativen Eigenwert« (30) des Rechts einfangen 
zu können. So ist auch der Titel seines Buches zu verstehen: Diskursive Ver-
nunft und formelle Gleichheit. Auf Liebers Vorschlag komme ich im Schluss 
(12.2.1) noch einmal zurück. 

27		 Man könnte allerdings sagen, dass Habermas diese Konsequenz in abge-
schwächter Version durchaus zieht, denn er will die Arten von Gründen für Be-
gründungs- und Anwendungsdiskurse zwar in »[a]rgumentationslogisch[er]« 

DIE NORMATIVE BEDEUTUNG DES ZEITLICHEN AUSEINANDERTRETENS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286

faktischer Gleichheit ernst zu nehmen und mit ihr umzugehen und zwar 
gerade in Bezug auf das Auseinanderfallen von Fragen der Gesetzgebung 
und -anwendung. Diesen dritten Weg schlage ich mit Bezug auf den Vor-
schlag eines »reflexiven Rechts« in 8.5 ein. 

8.4 Habermas’ Umgang mit der Dialektik  
von rechtlicher und faktischer Gleichheit

Die Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit diskutiert Haber-
mas insbesondere im letzten Kapitel von Faktizität und Geltung (IX. Pa-
radigmen des Rechts). Sie wird dort als eine generell das moderne Recht 
betreffende, jedoch im Sozialstaat besonders sichtbare Schwierigkeit ein-
geführt (vgl. Habermas 1994 [1992]: 484ff.). Habermas verfolgt das Ziel 
zu zeigen, dass er mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleich-
heit in seinem prozeduralistischen Rechtsparadigma einen sinnvollen Um-
gang gefunden hat. Wie oben erläutert verortet Habermas diesen produk-
tiven Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit 
auf der Seite der Bestimmung von Gesetzen (Gesetzgebung). Diese Ver-
ortung habe ich bereits im vorherigen Unterkapitel 8.3 problematisiert. 
Davon abgesehen soll nun dargestellt werden, wie das prozeduralistische 
Rechtparadigma – zumindest bezogen auf die Gesetzgebung – die Span-
nung von rechtlicher und faktischer Gleichheit produktiv wendet.

Was würde es überhaupt heißen, diese Dialektik produktiv zu nut-
zen? Ich fokussiere mich hier auf eine notwendige Voraussetzung da-
für. Diese notwendige Voraussetzung ist, dass im Gesetzgebungsprozess 
überhaupt neue und authentische Forderungen nach einer veränderten 
Bestimmung von rechtlicher Gleichheit aufkommen können und diesen 
potentiell auch nachgekommen wird (sie also gehört werden). Die wich-
tige nachgelagerte Frage, welche (neuen) Forderungen als Grundlage ei-
ner Neubestimmung rechtlicher Gleichheit angenommen werden soll-
ten und welche nicht, lasse ich hier außen vor. Habermas bezieht sich an 
dieser Stelle auf das »Schleusenmodell« von Bernhard Peters (Habermas 
1994 [1992]: 429f.).28 Die Möglichkeit von neuen Forderungen für die 
Bestimmung von rechtlicher Gleichheit ist eine notwendige Bedingung 

(Habermas 1994 [1992]: 235) Hinsicht trennen, ohne damit aber eine be-
stimmte Institutionalisierung dieser Trennung festzulegen (so auch: Gädeke 
2017: 194, Fn. 44). Man könnte nun argumentieren, dass die institutionelle 
Trennung von Legislative und Judikative aber für die moderne Rechtsform 
entscheidend sei, und Habermas diese deshalb infrage stelle. 

28		 Für eine hilfreiche Zusammenfassung, siehe: Patberg 2018: 200–206. Pat-
berg betont neben der filternden auch die transmittierende Funktion von 
Schleusensystemen.

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


287

für die produktive Nutzung der Dialektik von rechtlicher und faktischer 
Gleichheit, weil schon der These, dass es diese Dialektik überhaupt gibt, 
die Annahme zugrunde liegt, dass es nicht möglich ist, eine für alle Zeit 
richtige Bestimmung rechtlicher Gleichheit vorzunehmen. 

Ich möchte nun dafür argumentieren, dass sich bei Habermas die Er-
wartung, dass in (seinem Verständnis nach funktionierenden) realen Ge-
setzgebungsprozessen Forderungen für die (Neu)Bestimmung rechtlicher 
Gleichheit auftauchen können (und werden), dadurch ergibt, dass er 
stets betont, dass ein Modell deliberativer Demokratie »zweigleisig[]« 
(Habermas 1994 [1992]: 369) operieren muss. Eine zweigleisige Demo-
kratie beruht sowohl auf formellen bzw. institutionalisierten als auch 
auf informellen Meinungs- und Willensbildungsprozessen. In Kapitel IX. 
von Faktizität und Geltung rekurriert Habermas auf dieses zweigleisige 
Modell deliberativer Demokratie, um die Dialektik von rechtlicher und 
faktischer Gleichheit zu entschärfen, aber er entwickelt und führt es be-
reits in vorhergehenden Kapiteln aus (insbesondere in Kapitel IV, VII und 
VIII). Ich kann im Folgenden nur das allgemeine Gerüst von Habermas’ 
Verständnis deliberativer Demokratie, das er ausführlich in Faktizität 
und Geltung und in daran anschließenden Publikationen entwickelt29 
darstellen. Etwas ausführlicher werde ich allerdings auf wichtige Wei-
chenstellungen für dieses Modell aus der Theorie des kommunikativen 
Handelns (Band II) eingehen. 

Ein hilfreicher Einstieg, um Habermas’ Vorstellung eines gut funktio-
nierenden, demokratischen Prozesses zu verstehen, ist die Bezeichnung, 
dass es sich eben um ein Modell deliberativer Demokratietheorie han-
delt (vgl. sein Aufsatz »Drei Modelle der Demokratie«, in: Habermas 
1999: 277–292). Deliberative Demokratietheorien gehen im Grundsatz 
davon aus, dass eine Entscheidung nicht als demokratisch legitimiert an-
gesehen werden kann, wenn es bloß die von der Mehrheit (des Volkes) 
ausgewählte Option unter mehreren vorgegebenen Optionen ist.30 Eine 
demokratisch legitimierte Entscheidung schließt ein, dass auch über die 
möglichen Optionen kollektiv beraten, eben deliberiert, wurde. Um dies 
an einem Alltagsbeispiel zu verdeutlichen: Es mag sein, dass ich mich in 
folgendem Szenario nicht wirklich an der Entscheidung für die Planung 
des Samstagabends beteiligt fühle. Ein Freund ruft mich an und fragt, 
›Hast Du Lust am Samstag mit mir ins Kino zu gehen?‹. Ich sage: ›Auf 
Kino habe ich nicht so große Lust, aber wir könnten in ein Restaurant 
gehen?‹. Daraufhin beendet er das Gespräch und die Abendplanung mit 
der Begründung, dass er nichts unternehmen wolle, außer ins Kino zu 
gehen. Ich bin dann etwas beleidigt, weil ich mich vor die ›vollendeten‹ 

29		 Insb. Habermas 1999. 
30		 Das wäre in Habermas’ Terminologie das liberale Verständnis von Demo-

kratie. 

HABERMAS’ UMGANG MIT DER DIALEKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288

Optionen, Kino oder keine Unternehmung, gesetzt und nicht wirklich 
einbezogen fühle. Auf individueller Ebene ließe sich dieses Problem wo-
möglich leicht über ein Gespräch zwischen mir und meinem Freund lö-
sen. Auf gesellschaftlicher Ebene bedarf es aber eines größeren Theorie-
aufwands, um zu beschreiben, wie es gewährleistet werden kann, dass 
nicht nur verschiedene Optionen zur Wahl gestellt werden, sondern Bür-
ger/innen auch die Möglichkeit haben, ihre Interessen oder Problemla-
gen selbst einzubringen. In Bezug auf das Beispiel wäre es also aus Sicht 
deliberativer Demokratie wünschenswert, wenn mein Bedürfnis ins Re-
staurant zu gehen irgendwie mit in den Entscheidungsprozess einflie-
ßen würde und nicht – wie fingiert – gar nicht als Option wahrgenom-
men würde. 

Die Leistung, bisher politisch nicht wahrgenommene Bedürfnisla-
gen, die für eine Veränderung der Bestimmung rechtlicher Gleichheit 
relevant sein könnten, aufzuspüren, übernehmen in Habermas’ Modell 
insbesondere die informellen Prozesse der politischen Meinungs- und 
Willensbildung. Das sind Prozesse, die sich nicht auf institutionalisierte 
Partei- und Parlamentsstrukturen oder Wahlen reduzieren lassen. Das 
zentrale Stichwort ist hierbei die ›Öffentlichkeit‹. Für Habermas ist 
eine »Öffnung der institutionalisierten, aber unter Publizitätsvorschrif-
ten porös bleibenden politischen Meinungs- und Willensbildung gegen-
über den informellen Kreisläufen der allgemeinen politischen Kommu-
nikation« (Habermas 1994 [1992]: 225) entscheidend. Damit soll der 
»Zufluß von Themen, Beiträgen, Informationen und Gründen […], die 
in einer egalitär strukturierten vorstaatlichen Sphäre31 frei flottieren« 
gewährleistet werden (Habermas 1994 [1992]: 226). Die (schwache32) 
öffentliche Sphäre ist dabei wertvoll, weil sie im Gegensatz zum »par-
lamentarischen Komplex[]« (Habermas 1994 [1992]: 374) als »Medi-
um uneingeschränkter Kommunikation« (ebd.) einen Ort bietet, »in 
dem neue Problemlagen sensitiver wahrgenommen, Selbstverständi-
gungsdiskurse breiter und expressiver geführt, kollektive Identitäten 
und Bedürfnisinterpretationen ungezwungener artikuliert werden kön-
nen« (ebd., Herv. E.N.). Ein wichtiger Grund dafür, dass die (schwa-
che) öffentliche Sphäre dies leisten kann, ist, dass sie selbst keine Ent-
scheidungen treffen muss und deshalb freier Positionen ausprobieren 
kann, ohne auf sie ›festgenagelt‹ zu werden. Habermas spricht in die-
sem Kontext deshalb von einem »Entdeckungszusammenhang einer 

31		 Zu den Voraussetzungen einer funktionierenden öffentlichen Sphäre, s.u. 
32	 	Habermas zählt auch etwa parlamentarische Verhandlungen zur Öffentlich-

keit, allerdings zu einer ›starken‹ Öffentlichkeit. Zur Unterscheidung von 
starker und schwacher Öffentlichkeit, siehe: Habermas 1994 [1992]: 374–
382. Ich fokussiere mich hier auf die schwache Öffentlichkeit, weil sie für 
die Funktion der Einspeisung neuer Gesichtspunkte entscheidend ist. 

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289

nicht durch Verfahren regulierten Öffentlichkeit« im Gegensatz zu ei-
nem weniger experimentellen »Rechtfertigungszusammenhang«33 (Ha-
bermas 1994 [1992]: 373). 

Damit die (schwache) Öffentlichkeit, die im vorherigen Absatz be-
schriebene Rolle einnehmen kann, ist es, neben der Tatsache, dass die 
Akteur/innen in ihr nicht entscheidungswirksam handeln, notwendig, 
dass sie »nicht-vermachtet[]« (Habermas 1994 [1992]: 374) ist. Mit 
Macht muss an dieser Stelle »soziale« anstatt kommunikativer Macht 
gemeint sein.34 Um eine nicht-vermachtete Öffentlichkeit zu gewähr-
leisten, ist es für Habermas wiederum entscheidend, dass sie in Verbin-
dung zur »Zivilgesellschaft« (vgl. Kapitel VIII) steht. ›Zivilgesellschaft‹ 
hat für Habermas eine genaue Bedeutung: Der Begriff der Zivilgesell-
schaft wird, erstens, an der systematischen Stelle eingesetzt, in der in 
einer überschaubaren demokratisch zu regelnden Gemeinschaft die 
»Versammlung autonomer Bürger« (Habermas 1994 [1992]: 170) zur 
Deliberation stehen würde. Das Ideal einer an öffentlichen Diskussio-
nen teilnehmenden Bürgerschaft – auf der Agora einer griechischen Po-
lis etwa – wird ersetzt durch »Kommunikationskreisläufe von Foren 
und Körperschaften« (Habermas 1994 [1992]: 170). Zu der Zivilge-
sellschaft gehören klassischerweise Vereine, Nichtregierungsorganisa-
tionen, Verbände oder Kirchen, aber keine (mächtigen) Wirtschaftsun-
ternehmen. Es ist dementsprechend, zweitens, entscheidend, dass die 
Zivilgesellschaft gerade nicht mit der »›bürgerliche[n] Gesellschaft‹ der 
liberalen Tradition, die Hegel schließlich als ›System der Bedürfnisse‹, 
d.h. als marktwirtschaftliches System der gesellschaftlichen Arbeit und 
des Warenverkehrs auf den Begriff gebracht hatte« (Habermas 1994 
[1992]: 443) identisch ist.35 Die Zivilgesellschaft muss wiederum »mit 
den privaten Kernbereichen der Lebenswelt rückgekoppelt[]« (Haber-
mas 1994 [1992]: 445) sein. 

An dieser Stelle sind ein paar Bemerkungen zu Habermas’ Lebens-
weltbegriff vonnöten. In der Theorie des kommunikativen Handelns 2 
(1981) entwickelt Habermas ausführlich sein soziologisches Verständnis 

33		 Hat man Forsts sozialtheoretische Position vor Augen (das ›Soziale‹ als 
Rechtfertigungsverhältnis, vgl. 6.3.2) stellt sich bereits an dieser Stelle die 
Frage, wie und ob Forst diesen bloßen Entdeckungs- und gerade nicht Recht-
fertigungsraum konzeptualisieren kann. 

34		 Vgl. Kapitel IV von Faktizität und Geltung zu den unterschiedlichen Macht-
typen bei Habermas, neben kommunikativer und sozialer Macht nennt Ha-
bermas noch administrative und politische Macht. 

35		 Vgl. zur Rolle der Zivilgesellschaft in Abgrenzung zur bürgerlichen Gesell-
schaft für die Politische Theorie und Demokratietheorie die umfassende Stu-
die von Cohen und Arato Civil Society and Political Theory (1992), auf die 
auch Habermas verweist (Cohen und Arato 1992, Habermas 1994 [1992]: 
444f.).

HABERMAS’ UMGANG MIT DER DIALEKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290

der ›Lebenswelt‹ in Abgrenzung zum ›System‹.36 Ich kann hier weder 
Habermas’ Herleitung des Lebensweltbegriffs (ausgehend von einer Re-
zeption und Kritik von Edmund Husserls und Alfred Schütz’ Begriff 
der Lebenswelt), eine genaue Rekonstruktion des Begriffs und der The-
se der Rationalisierung der Lebenswelt (siehe dazu Strecker 2009: 209–
216), noch eine Darstellung der Rezeption und Kritik des Lebenswelt-
begriffs bzw. der Unterscheidung von System und Lebenswelt leisten 
(vgl. dazu die Beträge in Honneth und Joas 2002 [1986], Jaeggi 2009: 
544 und Waldenfels 2016 [1985]: 94–119). Ich begnüge mich mit einer 
kurzen Darstellung der kennzeichnenden Merkmale der Lebenswelt im 
Unterschied zum System bei Habermas. Grundsätzlich ist es so, dass le-
bensweltliche soziale Phänomene nur durch kommunikatives bzw. ver-
ständigungsorientiertes Handeln reproduziert werden können, während 
systemische Verhältnisse durch strategisches Handeln reproduziert wer-
den.37 Kurz gesagt bedeutet kommunikatives Handeln, dass Personen 
ihre Handlungen mit anderen so zu koordinieren anstreben, dass sie sich 
über ihre jeweiligen Handlungsziele verständigen und strategisches Han-
deln, dass Akteure ihre Handlungen nach gegebenen Interessen ausrich-
ten, ohne die Handlungsgründe anderer Personen zu berücksichtigen.38 
Die (rationalisierte) Lebenswelt unterteilt Habermas in drei Bereiche: 
Kultur, Gesellschaft und Persönlichkeit (vgl. Habermas 1981 [1987]: 
209).39 Quer zu dieser Unterteilung liegt die Unterscheidung zwischen 
privaten und öffentlichen Teilen der Lebenswelt. Die Zivilgesellschaft 
ist in dem öffentlichen Teil des Gesellschaftsteils der Lebenswelt zu ver-
orten. Sie bezieht sich dabei notwendig auf die nicht-öffentlichen Teile 
der Lebenswelt (s.u.). 

Das folgende Zitat soll nun noch einmal zusammenfassend belegen, 
dass der Machtkreislauf des Rechts für Habermas nur durch seine An-
bindung an die Lebenswelt legitimes Recht hervorbringen kann: 

36		 Siehe die »VI. Zweite Zwischenbetrachtung: System und Lebenswelt« (Ha-
bermas 1981 [1987]: 170–293). 

37		 Auch wenn die Lebenswelt nur durch verständigungsorientiertes Handeln 
und das System nur durch strategisches Handeln reproduziert werden kann, 
heißt das nicht, dass es in der Lebenswelt bzw. im System nur verständi-
gungsorientiertes bzw. nur strategisches Handeln gibt. Vgl. Fn. 42 in diesem 
Kapitel.

38	 	Für eine leicht verständliche und ausführlichere Erläuterung siehe Iser und 
Strecker 2010: 79–87, insb. 85f.

39		 Auf das genaue Verhältnis der Differenzierung zwischen Kultur, Gesellschaft 
und Persönlichkeit zu der Ausdifferenzierung von drei Geltungsansprüchen 
(subjektiv, objektiv, sozial) gehe ich hier nicht weiter ein, dazu: Neves 2009: 
375. Zu den drei Geltungsansprüchen vgl. Einleitung zu II. 

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


291

»[…] [L]egitimes Recht reproduziert sich nur in Formen eines 
rechtstaatlich regulierten Machtkreislaufs, der sich aus den Kommuni-
kationen einer nichtvermachteten, über zivilgesellschaftliche Institutio-
nen in den privaten Kernbereichen der Lebenswelt verwurzelten politi-
schen Öffentlichkeit speist.« (Habermas 1994 [1992]: 492)

Insbesondere der private Teil der Lebenswelt scheint für Habermas be-
deutend, damit ›neue‹ Themen in den Machtkreislauf eingespeist wer-
den: »der Kommunikationszusammenhang einer aus Privatleuten zi-
vilgesellschaftlich rekrutierten Öffentlichkeit ist auf die spontanen 
Zufuhren aus einer Lebenswelt angewiesen, die in ihren privaten Kern-
bereichen intakt ist.« (Habermas 1994 [1992]: 503, Herv. E.N.). Die 
»unbestimmt[e]« (Habermas 1981 [1987]: 201) Lebenswelt, bietet ei-
nen »jederzeit erweiterungsfähigen Wissensvorrat«, einen »unerschöpf-
lichen Kontext« (Habermas 1981 [1987]: 202), auf den der Machtkreis-
lauf des legitimen Rechts angewiesen ist.40 Neben der Tatsache, dass aus 
der Lebenswelt neue Impulse kommen, ist es wichtig, dass diese als au-
thentische oder ungezwungene Ausdrücke von Bedürfnissen verstanden 
werden können: Der Machtkreislauf des Rechts darf »den Kontakt mit 
einem ungezwungenen Prozeß der Bedürfnisartikulation« nicht verlie-
ren (Habermas 1994 [1992]: 518f.). 

Bevor ich nun darauf eingehe, warum Forst dieses Modell des Macht-
kreislaufs des Rechts zumindest nicht ohne Weiteres zur Verfügung steht, 
sei festgehalten, dass Habermas die Dialektik von rechtlicher und fak-
tischer Gleichheit also als produktiv nutzbar und nicht per se für »di-
lemmatisch« hält.41 

In Abgrenzung von Habermas versteht Forst Gesellschaft nicht als 
zwischen System und Lebenswelt aufgespannt, sondern insgesamt als 
Rechtfertigungsverhältnis (vgl. Einleitung zu II und 6.3.2). Es gibt für 
Forst also nicht wie bei Habermas systemische Zusammenhänge, die 
»normfrei[]« (Habermas 1981 [1987]: 175) funktionieren.42 Das Ein-

40		 Diese Zitate stammen zwar aus einem Teil von Habermas’ Text, wo er 
Schütz’ Lebensweltbegriff beschreibt, allerdings möchte er diese Merkmale 
der Lebenswelt in seinem Begriff beibehalten: »Der folgende Exkurs zeigt 
indessen, daß sich die phänomenologisch beschriebenen Grundzüge der 
konstituierten Lebenswelt ohne Schwierigkeiten erklären lassen, wenn man 
›Lebenswelt‹ als Komplementärbegriff zum ›kommunikativen Handeln‹ ein-
führt.« (Habermas 1981 [1987]: 198)

41		 Menke und Habermas haben an dieser Stelle einen Dissens, vgl. Menke 
2004 [2000]: 253, Fn. 2

42		 Es ist wichtig zu betonen, wie Habermas in Reaktion auf die Rezeption sei-
ner Theorie des kommunikativen Handelns selbst klargestellt hat, dass die 
Normfreiheit der systemischen Sphären nicht bedeutet, dass in ihnen gar 
kein verständigungsorientiertes, normgeleitetes Handeln stattfindet, sondern 
nur, dass dieses weder hinreichend noch notwendig ist für die Reproduktion 

HABERMAS’ UMGANG MIT DER DIALEKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292

reißen der System-und-Lebenswelt-Unterscheidung hängt mit zwei wei-
teren begrifflichen Verschiebungen von Habermas zu Forst zusammen. 
Forst macht im Gegensatz zu Habermas, erstens, keinen Unterschied 
zwischen verständigungsorientiertem und strategischem Handeln, für 
Forst ist jedes Handeln rechtfertigungsbasiert – wobei die Rechtferti-
gungen angemessen sein können oder nicht (vgl. 6.3.1). Zweitens unter-
scheidet Forst nicht wie Habermas zwischen kommunikativer, sozialer, 
politischer bzw. administrativer Macht und ökonomischer Macht. Diese 
unterschiedlichen Machttypen lassen sich jeweils entweder der Seite des 
Systems bzw. der Lebenswelt zuordnen (vgl. Niederberger 2009: 69). Für 
Forst ist jede Form von Machtausübung grundsätzlich »noumenaler« 
Art und bedeutet ein intentionales Einwirken (normativ wünschenswert 
oder nicht) auf den Rechtfertigungsraum einer Person (vgl. 6.3.2). 43 Für 
Forst ist jede Form von Machtausübung gewissermaßen lebensweltlich.  

Einen Vorteil, den Forst dadurch hat, ist, dass er die Systeme der Öko-
nomie und der Bürokratie sowie einzelne Handlungen darin normativ 
kritisieren kann, weil er eben nicht davon ausgeht, dass sich diese Sys-
teme ohne begründetes Handeln von Akteuren herausgebildet hätten 
oder dass sie ohne ein solches Handeln reproduziert werden könnten. 
Somit ist es also aus Forsts Theorie heraus, prinzipiell möglich, die Be-
herrschungsform der Ausbeutung zu adressieren (vgl. 3.1.2). Das betont 
Fischer-Lescano, wenngleich er schließlich nicht glaubt, dass Forst die-
sen Anspruch durchhalten kann: »Dass Forst, insofern anders als Ha-
bermas, zwar zumindest die Notwendigkeit anerkennt, ›auch und gera-
de ›systemische‹ Zusammenhänge der Ökonomie und des Staates‹ unter 
Rechtfertigungsdruck zu stellen, ist zwar zu begrüßen – bleibt aber Pa-
role.« (Fischer-Lescano 2018: 167)

Die Kehrseite davon ist, dass Forst nicht die Erwartung von Habermas 
aufrechterhalten kann, dass insbesondere aus den »intakten« – ich ver-
stehe es so, dass Habermas mit intakt nicht durch systemische Imperati-
ve kolonialisiert meint44 – Bereichen der Lebenswelt authentische, neue 
Impulse in den Machtkreislauf des Rechts eingespeist werden. Dadurch, 
dass Habermas bestimmte Interessen (machtpolitische oder ökonomi-
sche) aus der Lebenswelt in die Systeme verlagert, wird es wahrschein-
licher, dass in der Lebenswelt eine ungezwungene Bedürfnisartikulation 
stattfinden kann. Die Erwartung, dass authentische, neue Impulse aus 
der Lebenswelt in den Machtkreislauf des Rechts eingespeist werden, 

systemischer Zusammenhänge, vgl. dazu: Strecker 2009: 213f. Vgl. Fn. 37 
in diesem Kapitel.

43		 Es ist vorstellbar, dass Forst (was er bisher aber nicht getan hat) ›über‹ der 
sozialontologischen These, dass jede Form von Machtausübung noumena-
ler Art ist, Unterscheidungen zwischen verschiedenen Machttypen (wieder) 
einführen könnte. 

44		 Siehe zur »Kolonialisierung«: Iser 2009.

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


293

begründet bei Habermas wiederum die Hoffnung einer produktiven Ent-
faltung der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit. Diese 
Hoffnung, so scheint mir, lässt sich mit Forsts gesellschaftstheoretischen 
Mitteln – zumindest nicht ohne Weiteres – aufrechterhalten.45 

Es sei allerdings betont, dass Forst – wie Habermas – die Wichtig-
keit der informellen Seite deliberativer Demokratie betont: »Von spezi-
eller Bedeutung ist eine nicht im engeren Sinne politische Einrichtung, 
sondern eine der sogenannten Zivilgesellschaft: die der Öffentlichkeit.« 
(Forst 2007a: 259)46 Und er betont den »auch agonalen« Charakter des 
demokratischen Austauschs von Gründen (Forst 2007a: 267). Dazu zwei 
Überlegungen: Auch Forst beruft sich, erstens, an dieser Stelle affirmativ 
auf die oben bereits erwähnte Studie von Cohen und Arato (vgl. Forst 
2007a: 260, Fn. 86). Cohen und Arato arbeiten sich an Habermas’ Un-
terscheidung von System und Lebenswelt ab und behalten sie schließlich 
mit einigen Modifikationen bei: »we shall rely, albeit critically, on […] 
Habermas’s own […] development of a dualistic social theory that dif-
ferentiates and links the equally necessary methodologies dealing with 
›lifeworld‹ and ›system‹.« (Cohen und Arato 1992: 422) An dieser Stelle 
müsste man also untersuchen, ob zumindest Cohens und Aratos Rekon-
struktion der für den demokratischen Prozess produktiven Zivilgesell-
schaft, ohne die Unterscheidung von System und Lebenswelt überhaupt 

45		 Habermas beschreibt zwar gesellschaftstheoretisch die Notwendigkeit der 
lebensweltlichen Ressourcen für den legitimen Machtkreislauf des Rechts, 
macht aber an verschiedenen Stellen deutlich, dass diese Ressourcen nicht 
selbst rechtlich oder politisch gesichert werden können: »Gerade die deli-
berativ gefilterten politischen Kommunikationen sind auf Ressourcen der 
Lebenswelt – auf eine freiheitliche politische Kultur und eine aufgeklär-
te politische Sozialisation, vor allem auf die Initiativen meinungsbildender 
Assoziationen – angewiesen, die sich weitgehend spontan bilden und rege-
nerieren, jedenfalls direkten Zugriffen des politischen Apparats nur schwer 
zugänglich sind.« (Habermas 1994 [1992]: 366, vgl. 434) Vgl. dazu das 
viel zitierte ›Böckenförde-Theorem‹: »Der freiheitlich, säkularisierte Staate 
lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann.« (Böcken-
förde 2016 [1991]: 112) Kervégan schreibt sogar, dass »man […] mutma-
ßen [kann], dass sein [Habermas’, E.N.] gesamter Beitrag zur Rechts- und 
politischen Philosophie darauf zielt, die Prämissen sowie Konsequenzen die-
ses Theorems zu widerlegen.« (Kervegan 2018: 369) Das ›Böckenförde-
Theorem‹ erwähnt Habermas in Faktizität und Geltung allerdings gar nicht, 
sondern diskutiert es erst explizit in Zwischen Naturalismus und Religion 
(2005) (vgl. ebd.). Vgl. zu dem ›Böckenförde-Theorem‹ auch: Menke 2017a 
und Dreier 2018: 189–214.

46		 Die Gleichsetzung von Zivilgesellschaft und Öffentlichkeit wird von Forst 
nicht weiter erläutert. Bei Habermas sind Zivilgesellschaft und Öffentlich-
keit nicht identisch. Die Zivilgesellschaft ist nur ein Teil der Öffentlichkeit 
(s.o.).

HABERMAS’ UMGANG MIT DER DIALEKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294

nutzbar gemacht werden kann. Zweitens wäre es interessant zu über-
prüfen, inwiefern sich Forsts Verständnis der Macht oder des Einflusses 
der informellen Öffentlichkeit auf politische Institutionen  vielleicht stär-
ker an Habermas’ (älterem) Modell der »Belagerung« (Habermas 1994 
[1992]: 626) von Institutionen als des geregelten Einflusses über Schleu-
sen (s.o.) orientiert (vgl. Forst 2015a: 232). Das Belagerungsmodell be-
tont stärker ein partikulares und eruptives – oder auch radikaldemokra-
tisches (vgl. Kapitel 7) – Moment als das harmonische Einfließen von 
lebensweltlichen Impulsen in die politische Sphäre, das mit dem Schleu-
senmodell in Verbindung gebracht werden kann. 

Für Forst wird die kritische Rückfrage Liebers an Habermas, ob 
»sich nicht […] aus der Perspektive des Rechts eine Möglichkeit erge-
ben [muss], auf ein verständigungsorientiertes Engagement der Bürge-
rinnen und Bürger zu hoffen, ohne sich aber vollständig darauf verlassen 
zu müssen« (Lieber 2007: 28), noch virulenter. Im nächsten Unterkapi-
tel geht es deshalb darum, einen stärker auf die Rechtsform bezogenen 
Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit zu 
suchen, der im Kern darin besteht, auch in Rechtsanwendungsprozessen 
den Kontakt zu faktischen (Un)Gleichheitsverhältnissen zu überprüfen. 

Davor seien noch einmal die Gründe dagegen, Habermas’ Umgang 
mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit aus Forsts 
Perspektiv zu übernehmen, wiederholt. 

1. Da Forst die Rechtsform selbst normativ ausweisen möchte, kann 
er weniger als Habermas die Merkmale (und Probleme) der modernen 
Rechtsform für gegeben hinnehmen (8.2). 

2. Die ausschließliche Verortung der Dialektik von rechtlicher und 
faktischer Gleichheit auf der Seite der Gesetzgebung muss aus Forsts Per-
spektive unplausibel erscheinen. Das liegt daran, dass diese Verortung 
bedingt ist durch die Trennung von Begründungs- und Anwendungsfra-
gen in der Moral. Diese Trennung hält Forst nicht für plausibel (8.3).

3. Selbst wenn man die exklusive Verortung der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit auf der Gesetzgebungsseite akzeptieren 
würde, bleibt Habermas’ Umgang mit ihr Forst aus gesellschaftstheore-
tischen Gründen verschlossen (8.4). 

8.5 Reflexives Recht als Alternative zu Habermas’ 
prozeduralistischem Rechtsparadigma?

Die von Gunther Teubner und Helmut Willke in den 1980ern entwickel-
te und insbesondere von Teubner bis heute weiter ausgebaute Idee ei-
nes reflexiven Rechts (vgl. Teubner 1982, Willke und Teubner 1984 so-
wie Teubner 2012) lässt sich in einen Debattenkontext, den man mit der 

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


295

Überschrift »Prozeduralisierung des Rechts«47 betiteln kann, verorten. 
Die grundsätzliche Frage, die sich in dieser Debatte stellt, ist, wie man jen-
seits von einer formalen und materialen die Rationalität des Rechts (vgl. 
Kapitel 3) beschreiben könnte. Dabei wird der Versuch unternommen, 
die Rationalität des Rechts als reflexive oder prozedurale zu verstehen. 
Habermas’ Vorschlag eines prozeduralistischen Rechtsparadigmas gehört 
dementsprechend ebenso in diesen Debattenkontext.48 Das Ziel, die for-
male und materiale Rationalität des Rechts zu überwinden, beruht auf 
der Wahrnehmung von Problemen dieser Rationalitäten und ihnen ent-
sprechenden Rechtsformen (formales und materiales Recht). Man kann 
zwischen drei Problemgruppen unterscheiden, auf die die Prozedurali-
sierung des Rechts reagiert: die Steuerungskrise des modernen Rechts, 
die Beherrschungsformen49 von Ausbeutung und Normalisierung und die 
Transnationalisierung des Rechts (vgl. Neuhann 2018b: II.1, S. 135ff.). 
Die Steuerungskrise ist das Problem, auf das Teubner und Willke mit ih-
rem Vorschlag eines reflexiven Rechts reagieren. Die Beherrschungsfor-
men von Ausbeutung und Normalisierung sind Probleme, die aus einem 
falschen Umgang mit der von Habermas beschriebenen Dialektik von 
rechtlicher und faktischer Gleichheit entstehen (vgl. 8.2). Die Transnati-
onalisierung des Rechts hängt mit diesen beiden Problemen zusammen, 
aber ich werde, entsprechend meinem Fokus auf die innere Grenze der 
Gerechtigkeit (vgl. 6.5 und 8.3), hier nur knapp darauf eingehen. 

Im Folgenden beschreibe ich zunächst, was unter der Steuerungskrise 
des modernen Rechts zu verstehen ist und erläutere das Entsprechungs-
verhältnis dieses Problems zu den Beherrschungsformen der Ausbeutung 
und Normalisierung (und dem Problem der Transnationalisierung). Da 
Teubner und Willke ihre Gedanken ausgehend von dem Steuerungspro-
blem entwickeln (vgl. Cohen 2002: 152), bedarf es des Aufweises dieses 
Entsprechungsverhältnisses, um ihre Lösung auch auf den Umgang mit 

47		 Vgl. die Einleitung und die Beiträge in: Sheplyakova 2018b. 
48		 Weitere prominente Vorschläge im Kontext der ›Prozeduralisierung des 

Rechts‹ stammen etwa von Häberle und Wiethölter. Habermas grenzt sich 
von beiden Modellen ab: Habermas 1994 [1992]: 496. Wiethölters Per
spektive blende ich aus, weil mir Menkes an Habermas anschließende Kri-
tik plausibel erscheint, dass Wiethölter die moderne Rechtsform auflöst und 
sein Ansatz deshalb nicht für die Beschreibung des ›Rechts‹ kritisch-proze-
duraler Gerechtigkeit infrage kommt (vgl. Menke 2015: 333–336 und Ha-
bermas 1994 [1992]: 497). Ob diese Kritik stichhaltig ist, müsste jedoch 
eingehender geprüft werden. Das leiste ich hier nicht. Siehe zur Auseinan-
dersetzung mit Wiethölter auch: Sheplyakova 2018a.

49		 In Neuhann 2018b schreibe ich Herrschaftsformen. Im Sinne der in dieser 
Arbeit verwendeten Terminologie (vgl. Kapitel 3) ist hier aber nicht-wün-
schenswerte Herrschaft gemeint, weshalb ich nun von Beherrschungsformen 
schreibe. 

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296

der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit zu beziehen. Mit 
der Darlegung des Entsprechungsverhältnisses des (funktionalen) Steu-
erungsproblems mit dem (normativen) Problem eines falschen Umgangs 
mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit schlage ich 
deshalb, wie zu erläutern sein wird, auch ein normatives Verständnis der 
Idee des reflexiven Rechts vor. Anschließend skizziere ich den Lösungs-
vorschlag reflexiven Rechts und erläutere, inwiefern er aus Perspektive 
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit eine attraktive Alternative zu Haber-
mas’ Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleich-
heit darstellt. 

8.5.1 Die Steuerungskrise des modernen Rechts 

Für die »Steuerungskrise« (Teubner 1982: 45, Calliess 1999: 13) des mo-
dernen Rechts sind zwei soziale Entwicklungen verantwortlich: die »Stei-
gerung der Eigenkomplexität gesellschaftlicher Systeme« (Willke und 
Teubner 1984: 9) und ein »rapide[rer] gesellschaftliche[r] Wandel« (Cal-
liess 1999: 58). Die erste Entwicklung entspricht der systemtheoretischen 
These (Niklas Luhmann), dass sich moderne Gesellschaften in mehrere 
Subsysteme, etwa Wirtschaft, Recht und Politik, (funktional) ausdifferen-
ziert haben, die jeweils unterschiedlich kodiert sind. So geht es im ökono-
mischen System um Gewinn und Verlust, im Rechtsystem um Recht und 
Unrecht und in der Politik um das Mehr oder Weniger an Macht. Prozes-
se des einen Systems lassen sich deshalb nicht einfach in die Systemlogik 
eines anderen übersetzen. Für das Recht (Recht und Unrecht), das klas-
sischerweise als Regulierungsmechanismus für die gesamte Gesellschaft 
verstanden wurde, ist es ein Problem, wenn es nicht (mehr) ohne Weiteres 
in andere Subsysteme ›hineinregieren‹ kann. Die zweite Entwicklung (ra-
piderer gesellschaftlicher Wandel) erschwert die Möglichkeit, überhaupt 
sinnvolle Gesetze zu erlassen, da diese auf unterschiedliche gesellschaftli-
che Umstände passen und demnach eine hohe Anzahl an Freiheitsgraden 
bei der Berechnung von erwarteten Steuerungswirkungen berücksichtigen 
müssen.50 Dieses zunächst als bloß funktionales Problem erscheinende 
Steuerungsproblem ist gleichzeitig ein normatives Problem, weil es zum 
normativen »Autonomieversprechen[] der politischen Moderne« (Rosa 
2005: 402) gehört, dass die Gesellschaft (durch kollektive Autonomie au-
torisiert und mit den Mitteln des Rechts) politisch gestaltet und gesteuert 
wird (vgl. Rosa 2005: 391). 51  

50		 Vgl. dazu der Abschnitt »Risikogesellschaft und Präventionsstaat« in: Cal-
liess 1999: 55ff.

51		 Vgl. zum Zusammenhang des funktionalen und normativen Problems: »Die 
Menge der Politiken führt nur dann zu einer Überlastung des Rechtsmediums, 

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


297

Konkret bedeutet die Steuerungskrise des Rechts, dass das Recht 
durch die funktionale Ausdifferenzierung und die schnelle Wandlung 
moderner Gesellschaften überfordert wird: Es entsteht ein erhöhter Be-
darf an Rechtsprechung (im Falle formaler Rationalität) oder Rechtset-
zung (im Falle materialer Rationalität)52 und es gibt nicht genügend Mit-
tel, diesen Bedarf zu stillen. Wie ist das zu erklären?

Schematisch lässt sich der erste Fall ganz einfach erklären: Je kom-
plexer gesellschaftliche Strukturen sind und je öfter sie sich verändern, 
desto mehr Potenzial für Konflikte gibt es in Bezug darauf, was formale 
Regeln in konkreten Situationen bedeuten. Wenn nicht für jeden Einzel-
fall versucht wird, ein neues Gesetz zu erlassen – was einer Abschaffung 
der Gesetzesform gleichkommen würde –, erhöht sich der Bedarf, Kon-
flikte zwischen verschiedenen Interpretationen der Bedeutung eines for-
malen Gesetzes im Einzelfall zu schlichten. Klaus Eder spricht in diesem 
Kontext von einer »litigation explosion« und schreibt, dass sie »umso 
prekärer [wird], je mehr das Rechtssystem an traditionellen Standards 
rechtlicher Rationalität, hier formaler Rationalität, festhält« (Eder 1990: 
167). Dieses Problem erkennt Foucault bereits im Kontext seiner Analyse 
der Logik der ordoliberalen Idee von Rechtstaatlichkeit, die in der Mitte 
des 20. Jahrhunderts auftaucht:53 Im Gegensatz zum »Polizeistaat«, in 
dem es »keinen Unterschied […] zwischen den allgemeinen und ständi-
gen Vorschriften der öffentlichen Gewalt einerseits – was man, grob ge-
sagt, das Gesetz nennen könnte – und andererseits den konjunkturellen, 
vorübergehenden, lokalen und individuellen Entscheidungen derselben 
öffentlichen Gewalt gibt [Rechtsanwendung, E.N.]«, sollen im Rechts-
staat die »gesetzlich geregelten Eingriffe formal sein« (Foucault 2015 
[2004]: 237, 241, letzte Herv. E.N.). Der Staat soll nur die Spielregeln 
für das freie Spiel der Wirtschaft festlegen (vgl. Foucault 2015 [2004]: 
243f.). Das führt aber nicht – wie man zunächst vermuten könnte – zu 
einer geringen Staatstätigkeit, sondern zu einem »Wachstum der Nach-
frage nach der Rechtsprechung«, die »innerhalb der Spielregeln schlich-
tend wirkt« (Foucault 2015 [2004]: 245, 246). Wie Eder schreibt auch 
Foucault: »[J]e formaler das Gesetz wird, desto zahlreicher werden die 
gerichtlichen Interventionen.« (Foucault 2015 [2004]: 247)

Im Gegensatz zur formalen Rationalität des Rechts kann man sche-
matisch sagen, dass es der Logik der Materialisierung des Rechts 

wenn der politische Prozeß die – in den Prinzipien des Rechtsstaates ausdif-
ferenzierten – Verfahrensbedingungen legitimer Rechtssetzung, letztlich: das 
demokratische Verfahren der politisch autonomen Ausgestaltung des Sys-
tems der Rechte verletzt.« (Habermas 1994 [1992]: 517)

52		 Das könnte man als zwei Seiten einer Verrechtlichung verstehen.
53		 Foucault hat hier allerdings ausschließlich die Wirtschaft als zu regulieren-

des Feld im Blick und nicht die komplexe und sich schnell wandelnde Ge-
sellschaft insgesamt.

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298

entspricht, den Versuch zu unternehmen, auf eine komplexe und sich 
wandelnde Gesellschaft mit vielen – sich Fallspezifität annähernden – 
Regeln zu antworten. Die Folge ist, »daß das Recht unkontrollierbar 
zu wuchern beginnt« (Luhmann 1981: 92), oder in Eders Worten, dass 
eine »Überlastung der Regulierungsfunktion« (Eder 1990: 167) ein-
tritt. Eder betont auch den Zusammenhang dieses Problems mit der 
materialen Rationalität des Rechts: »Dieses Problem verstärkt sich in 
dem Maße, wie das Rechtssystem am Maßstab materialer Rationalität 
festhält.« (Eder 1990: 167) Eine andere Möglichkeit, der Idee der Ma-
terialisierung des Rechts zu entsprechen, ist neben der Steigerung der 
Menge an Politiken, die Erlassung von »open-ended and ambiguous 
norms, principles and standards« (Scheuerman 2001: 83).54 Solche va-
gen Zielvorgaben würden dann einerseits ein ähnliches Steuerungspro-
blem wie das der formalen Rationalität zur Konsequenz haben und an-
dererseits Normalisierungstendenzen begünstigen: Der Spielraum für 
Richter wäre bei der Anwendung solcher Normen größer und könn-
te als »›Einfallstor[]‹ materialer Wertungen« kritisiert werden (Auer 
2005: 42). 

Wie hängt dieses Steuerungsproblem grundsätzlicher – also abgese-
hen von diesem skizzierten Bezug über das Problem der Normalisierung 
– mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit und dem 
potentiell falschen Umgang mit ihr, welcher zu Ausbeutung und Norma-
lisierung führt, sowie der Transnationalisierung des Rechts zusammen? 

Um das zu erläutern, mache ich mir einige Überlegungen von Teub-
ner aus seinem Buch Verfassungsfragmente (2012) zunutze. Er schreibt: 
»Anders als es die aktuelle Debatte voraussetzt, ist es […] durchaus 
nicht so, dass mit dem Entstehen der Weltgesellschaft eine gänzlich 
neuartige Verfassungsproblematik auftaucht.« (Teubner 2012: 20) 
Probleme, die sich durch die Transnationalisierung des Rechts stel-
len, seien also keine grundsätzlich neuen Probleme des Rechts, son-
dern stünden in Kontinuität zu Problemen, die es bereits im natio-
nalstaatlichen Kontext gab. Diese »Kontinuität der Problemstellung 
hängt mit der funktionalen Differenzierung der Gesellschaft zusam-
men, die in der Transnationalisierung auf die ganze Welt ausgeweitet 
wurde.« (Teubner 2012: 20) Die Problemstellung, die sich im national-
staatlichen Kontext aufgrund der funktionalen Differenzierung (und 
des beschleunigten gesellschaftlichen Wandels) zeigte, war das Steue-
rungsproblem des modernen Rechts (s.o.). Bis zu einem gewissen Grad 
konnte dieses Steuerungsproblem auf nationalstaatlicher Ebene aber 
latent bleiben, weil »Staatsverfassungen […] die Frage noch im Schat-
ten grundrechtlich geschützter Individualfreiheiten verbergen« konn-
ten (Teubner 2012: 19). Ich verstehe Teubner so: Das Problem, dass das 

54		 Vgl. 3.2.1. 

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


299

Recht in funktional differenzierten Gesellschaften nur eingeschränkt 
andere gesellschaftliche Teilsysteme (aufgrund ihrer Eigenrationalitä-
ten) regulieren kann, stellt sich nur bedingt als Problem dar, wenn In-
dividuen gerade durch das Recht die Erlaubnis erhalten, in bestimmten 
Lebens- bzw. Gesellschaftsbereichen nach ihrem eigenen Gutdünken 
zu handeln. Anders ausgedrückt: Wenn es gewissermaßen vom Recht 
gewollt ist, dass Individuen im ökonomischen System ›frei‹ bzw. nach 
ökonomischer Logik handeln dürfen – ihr Verhalten also nicht direkt 
rechtlich reguliert wird –, dann ist es auch kein Steuerungsdefizit des 
Rechts, dass es die ökonomische Sphäre nicht oder nur bedingt regu-
lieren kann. Auf transnationaler Ebene oder in Bezug auf die Welt-
gesellschaft, wie Teubner sich ausdrückt, entfesselt sich das auf na-
tionalstaatlicher Ebene latente Steuerungsproblem dadurch, dass es 
keine Weltverfassung gibt, durch die Grundrechte effektiv geschützt 
würden und somit nicht-rechtlich regulierte Prozesse, die etwa einer 
ökonomischen Systemlogik entsprechen, nicht als indirekt durch das 
Recht gesteuerte (im Sinne von erlaubten Prozessen) verstanden wer-
den können. 

Ausgehend davon, dass das Steuerungsproblem wie Teubner meint 
durch die grundrechtlich geschützten Freiheiten (im nationalstaatlichen 
Kontext) nur verborgen aber nicht gelöst wird, lässt sich der Bezug zur 
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit herstellen. Individu-
elle Handlungsfreiheiten werden durch die »Schutzhülle« (Forst, siehe 
8.1) subjektiver Rechte gesichert. Unter der Schutzhülle verbirgt sich 
all das, was Individuen gleichermaßen tun und lassen dürfen, was kei-
ner (öffentlichen) Rechtfertigung bedarf. Die Schutzhülle schützt par-
tikulare Identität55 und konstituiert rechtliche Personalität – den Sta-
tus als rechtlich gleiche/r. Die Frage danach, was unter die Schutzhülle 
rechtlicher Gleichheit gehört und was öffentlicher Rechtfertigung un-
terzogen werden sollte, unterliegt für Habermas (wie in 8.2 erläutert) 
wiederum einem Prozess öffentlicher Aushandlung. Diese Aushandlung 
kann nur dann fruchtbar sein und zu einem legitimen Ergebnis führen, 

55		 Teubner schlägt in Verfassungsfragmente (2012) vor, sich von diesem libe-
ralen Grundrechteverständnis zu lösen, damit gewissermaßen das Problem, 
auf das reflexives Recht in den 1980er Jahren eine Lösung bieten soll, gar 
nicht erst entsteht, vgl. Teubner 2012: 35–41, insb. 39. Das durch Rechte 
zu schützende partikulare Individuum sollte Teubner zufolge »nicht mehr 
einfach [als] das kompakte Individuum« begriffen werden (Teubner 2012: 
218), sondern die schützenswerten Aspekte der Person und die gesellschaft-
lichen Bereiche, in denen diesen Geltung verschafft wird, sollten differenziert 
werden. Auch Menke betont im Anschluss an Luhmann, dass es notwendig 
ist, den Schutz des Individuum durch Grundrechte hinsichtlich »verschie-
dener[r] soziale[r] Bereiche«, denen das Individuums zugehörig ist, zu ver-
stehen (Menke 2015: 235). Vgl. 12.2.1. 

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300

wenn es möglich ist, Dinge, die vormals ›unter der Schutzhülle‹ ver-
borgen waren, zu politisieren – oder anders gesagt: den Kontakt recht-
licher Gleichheit zu faktischer (Un)Gleichheit herzustellen. Die fakti-
sche (Un)gleichheit von Individuen ist durch die Systemlogik anderer 
als der rechtlichen geprägt. Hiermit ist der Bogen zur Steuerungspro-
blematik geschlagen: Wie kann das Recht bzw. der Machtkreislauf des 
Rechts den Kontakt zu faktischen (Un)gleichheitsverhältnissen bewah-
ren, wenn doch die (Un)Gleichheitsverhältnisse von nicht-rechtlichen 
Logiken bestimmt sind? Das reflexive Recht versucht dieses Problem 
zu lösen, in dem es eine Reflexion des Rechts auf das Nicht-Recht zu 
konzeptualisieren sucht.56

In Bezug auf das Zusammenziehen der aus systemtheoretischer Per
spektive diagnostizierten Steuerungskrise und der Dialektik von rechtli-
cher und faktischer Gleichheit würde Habermas an der Stelle nicht mit-
gehen, an der ich geschrieben habe, dass »die faktische (Un)gleichheit 
von Individuen durch die Systemlogik anderer als der rechtlichen ge-
prägt ist«. Denn Habermas beharrt darauf, dass es eine (rechtliche) Ver-
mittlung zwischen den einzelnen (System)Teilen einer komplexen Ge-
sellschaft gibt: »Die aus rechtlichen Kommunikationen gewobene Haut 
vermag auch noch komplexe Gesellschaften im ganzen zu umspannen.« 
(Habermas 1994 [1992]: 528) Auch Forst betont in einem anderen Zu-
sammenhang (seiner kritischen Diskussion der Sozialtheorie von Bol-
tanski und Thévénot, vgl. 6.3.2) die Notwendigkeit einer gemeinsamen 
Sprache zwischen unterschiedlichen cités – oder »Rechtfertigungsspra-
chen« (Forst 2015a: 26–33, insb. 27f.). Die gemeinsame Sprache ist 
für Forst eine »übergeordnete Rechtfertigungssprache« (ebd. 28) oder 
auch eine übergeordnete »Sprache der Gerechtigkeit« (ebd.), die sich in 
der gesellschaftlichen Realität als »übergeordnete politische Rechtferti-
gungsebene« (ebd. 30) zeigt.

In meiner Auseinandersetzung mit Forsts Theorie habe ich, so könn-
te man es nun reformulieren, Zweifel an der Verfügbarkeit – zumindest 
ohne Weiteres – dieser gemeinsamen Sprache der Gerechtigkeit geäußert: 
Ich habe die These vertreten, dass die Gerechtigkeitskriterien (Rezipro-
zität und Allgemeinheit) nur in begrenzten Allgemeinheiten überhaupt 
Wirkung entfalten können (vgl. insb. 6.1 iii. und auch Kapitel 7) und 
dass die Grenzen der Gerechtigkeitskontexte wiederum nicht selbst mit-
hilfe dieser Kriterien gezogen werden können. Letzteren Teil der These 

56	 	Subjektive Rechte als »Rechte auf Außerrechtliches« (Menke 2015: 56) sind 
für Menke auch schon ein Mechanismus, mit dem innerhalb des Rechts auf 
das Nicht-Recht oder das Außerrechtliche Bezug genommen wird bzw. auf 
es reflektiert wird. Subjektive Rechte stellen aber, für Menke, eine proble-
matische Form dieser Reflexion dar, siehe Anfang von Kapitel 3 zu Menkes 
Kritik der Rechte.

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


301

habe ich insbesondere in Bezug auf das Paradox der Grenzziehung der 
Toleranz (vgl. 6.5) und anschließend in Kapitel 7 vertreten. Wenn man 
die Grenzen der Gerechtigkeit also als Grenzen der Rechtfertigung an-
erkennt, dann, so scheint mir, wird die Reflexion auf das Nicht-Recht 
(dasjenige jenseits der Grenze der Rechtfertigung) zu einem Desiderat 
der kritisch-prozeduralen Theorie der Gerechtigkeit. Dieses Desiderat 
ergibt sich allerdings nur in meiner in Abgrenzung von Forst modifizier-
ten Version kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit. Gleichwohl bleibt auch 
für Forst ein anderes Forschungsdesiderat oder eine Erklärungslücke be-
stehen, nämlich in welcher spezifischen Form des Rechts sich Gerechtig-
keit materialisieren soll. Das ist in Bezug auf die Fragestellung der Arbeit 
entscheidend, weil gerade die Realisierung der Gerechtigkeit im Recht 
Formen der Beherrschung, die der Normativität der Gerechtigkeit ent-
gegenstehen, produzieren vermag.

Folgt man meiner modifizierten Version kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit, lassen sich ›vergangene Rechtfertigungen‹ bzw. ›vergan-
gene Rechtfertigungsverhältnisse‹ gewissermaßen als Teil des Bereichs 
des ›Nicht-Rechts‹ verstehen. Denn vergangene Rechtfertigungen müs-
sen aus gegenwärtiger Perspektive bezüglich ihrer (reziprok-allgemei-
nen) Rechtfertigbarkeit prima facie als unzulänglich begriffen werden, 
weil sie sich vor einer anderen (nämlich vergangenen) Rechtfertigungs-
gemeinschaft bewähren mussten, was aber noch nichts über ihre ge-
genwärtige Geltung aussagt (vgl. 8.1 und auch 8.3). Diese vergange-
nen Rechtfertigungen bilden aber gleichzeitig die Folie, vor der sich 
die gegenwärtige Realisierung der Gerechtigkeit vollziehen muss. Das 
zeigt sich ganz konkret in Bezug auf die Tatsache, dass sich Rechtsan-
wendungen auf in der Vergangenheit gegebenes Recht beziehen, das 
in der Gegenwart nicht zur Disposition steht (Problem der Gesetzes-
bindung, 8.3). Im Modell reflexiven Rechts wird das ›Nicht-Recht‹ al-
lerdings zunächst als in einem synchronen Verhältnis zum Recht ste-
hend begriffen.  

8.5.2 Die Grundidee von reflexivem Recht 

Die Grundidee von reflexivem Recht ist, dass das Recht nicht direkt mit 
substantiellen Regeln in gesellschaftliche Prozesse ›hineinregiert‹, son-
dern sich darauf beschränkt, Prozesse der Selbstreflexion in gesellschaft-
lichen Teilbereichen zu fördern und zu lenken: »Im Rechtssystem fällt 
man nicht die faktische Entscheidung selbst, sondern entscheidet nur 
über die Entscheidungsprämissen.« (Willke und Teubner 1984: 29f.) Re-
flexives Recht kann man daher als Regulierung von Selbstregulierung be-
schreiben. Das Recht ist dabei reflexiv, weil es darauf reflektiert, dass die 
rechtliche Logik eine unter mehreren sozialen Logiken ist. Das reflexive 

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302

Recht reflektiert auf ›Nicht-Recht‹ und ist dadurch reflexiv57. In Scheuer-
mans Worten58: 

»The core intution behind Teubner’s model is that regulatory policies 
today are only likely to prove effective if they limit themselves to spec-
ifying procedures and basic organizational norms geared towards 
fostering self-regulation within distinct spheres of society.« (Scheuer-
man 2001: 84) 

Als spezifische Rechtsform ›reflexives Recht‹ im Gegensatz zur formalen 
und materialen (vgl. 2.3 und 3) heißt das:

»Die ›interne Rationalität‹ eines reflexiven Rechts liegt jenseits der 
Alternative von 	Konditionalprogrammen versus Zweckprogrammen. 
Sie baut weder auf ein System von präzis definierten Normen und 
Rechtsbegriffen, noch auf die Zweck-Mittel-Logik von materialen 
Rechtsprogrammen. Reflexives Recht tendiert eher zu abstrakteren 
prozeduralen Programmen, die sich auf die Meta-Ebene der Regulie-
rung von Prozessen, von Organisationsstrukturen, auf die Verteilung 
und Neudefinition von Steuerungsrechten und von Entscheidungskom-
petenzen zurückziehen.« 	(Teubner 1982: 25f.)

An dieser Stelle sei betont, dass reflexives Recht für Teubner (und Willke) 
sowohl als Überbegriff für die Beschreibung von bestimmten rechtshisto-
rischen Entwicklungen verwendet werden kann als auch als Kennzeich-
nung für eine normativ wünschenswerte (und praktikable) Rechtsform. 
Für meine Zwecke ist die normative Verwendungsweise entscheidend. 

Um die Grundidee einer solchen Regulierung von Selbstregulierung zu 
konkretisieren, möchte ich kurz auf ein fiktives Beispiel aus dem gesell-
schaftlichen Teilsystem der Ökonomie eingehen. Gehen wir von einem – 
per definitionem profitorientiertem – Unternehmen aus, das an einem See 
angesiedelt ist und dort Fische fängt und an Fischläden weiterverkauft. 
Wenn dieses Unternehmen den See kontinuierlich überfischt, dann wer-
den in 10 Jahren keine Fische mehr in dem See zu fangen sein. Wenn das 
Unternehmen etwas weniger fischt, würde es in den nächsten 10 Jahren 
auch etwas weniger Profit machen, aber könnte auf diesem niedrigeren 
Profitlevel vermutlich noch über die nächsten 10 Jahre hinaus tätig sein. 
Wie könnte nun mit Mitteln des Rechts darauf eingewirkt werden, dass 
das Unternehmen sich dazu entscheidet, den derzeitigen Fischfang etwas 
zu reduzieren, um länger profitabel wirtschaften zu können? In Form ma-
terialen Rechts könnte etwa eine Obergrenze für die erlaubte Menge von 

57		 Luhmann meint, der Anspruch, auf Nicht-Recht zu reflektieren, sei zu hoch: 
Es könne kein reflexives, sondern nur »selbstreflexives Recht« geben (Luh-
mann 1985: 7f.).

58		 Für weitere hilfreiche Zusammenfassungen der Grundidee reflexiven Rechts, 
siehe: Cohen und Arato 1992: 480–487, Cohen 2002: 153–157 und Zum-
bansen 2008: 789–795.

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


303

Fischen, die pro Jahr gefischt werden dürfen, um Überfischung zu verhin-
dern, festgelegt werden. Im Gegensatz dazu würde es einer reflexiven Re-
gulierung entsprechen, wenn Unternehmen etwa dazu verpflichtet wür-
den, alle zwei Jahre in eine Klausur zu gehen, um die Unternehmensziele 
für die nächsten 10 Jahre zu diskutieren und zu beschließen. Die Hoff-
nung wäre dabei, dass bei einer solchen Klausur, die Beteiligten selbst da-
rauf kommen würden, dass es ihren eigenen Zielen zuträglich wäre, die 
Überfischung zu unterlassen. Darüber hinaus – so weiterhin die Hoffnung 
– würde das Unternehmen dann die Entscheidung nicht zu überfischen, 
effektiver und zuverlässiger umsetzen, als wenn es dazu gezwungen wor-
den wäre. Wenn ein Unternehmen ein Gesetz, das eine Obergrenze für 
den Fischfang festlegte, etwa einfach nur als Hindernis auf dem Weg zu 
mehr Profit sehen würde, dann wäre es denkbar, dass es dieses Gesetz zu 
umgehen suchen würde. Reflexives Recht hingegen würde in diesem Fall 
versuchen, die Selbstreflexion des Unternehmens zu fördern, um Ziele 
des nachhaltigen Wirtschaftens umzusetzen. Dabei würde nicht die Logik 
des Rechts der Ökonomie aufgezwängt, sondern sozusagen die Logik der 
Ökonomie dabei unterstützt, zur besten Version ihres Selbst zu werden.59 

An dieser Stelle kann ich nicht im Detail auf konkrete Institutionali-
sierungsmöglichkeiten reflexiven Rechts eingehen. Es sei aber auf eine 
für die Argumentation dieses Kapitels zentrale Frage eingegangen, näm-
lich wie sich die spezifische Rechtsform reflexives Recht zu der (institu-
tionellen) Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung verhält. 
Auf der einen Seite kann man bei bestimmten institutionellen Vorschlä-
gen, die man unter dem Überbegriff reflexiven Rechts fassen könnte, ein 
Einreißen der Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung kon-
statieren. Andererseits lässt sich die Idee reflexiven Rechts auch so ver-
stehen, dass diese Trennung zwar aufrechterhalten wird, aber dennoch 
auch in der Rechtsanwendung eine stärkere Berücksichtigung der Betrof-
fenen stattfindet. Das zweite Verständnis ist für meine Zwecke passender, 
denn dabei wird an der modernen Rechtsform und ihrem Merkmal der 
Gewaltenteilung zwischen Legislative und Judikative festgehalten.60 Ich 
gehe im nächsten Teil (8.5.3) zunächst trotzdem auf beide Verständnisse 

59		 Dieses Beispiel ist inspiriert von den folgenden Überlegungen Scheuermans: 
»Most provocative of all, he [Teubner, E.N.] seems to believe that the legal 
institutionalization of internal sensors need not pose a fundamental chal-
lenge to the logic or rationality of distinct forms of social activity. For ex-
ample, even economic activities should in principle be consistent with in-
ternal restrictions (requiring, for example, the consideration of ecological 
concerns) because the unregulated and unlimited pursuit of profit ›is itself 
paradoxical from the organization’s own point of view‹ to the extent that it 
may undermine the long-term interests of a business enterprise.« (Scheuer-
man 2001: 86) 

60		 Vgl. Fn. 48 in diesem Kapitel zu Wiethölter. 

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304

ein und erläutere jeweils, was an ihnen problematisch sein könnte (zwei 
verschiedene Formen der ›Angepasstheit‹). 

8.5.3 Die Angepasstheit reflexiven Rechts

Wenn (kollektive) Akteure – wie das Fischereiunternehmen in Bezug auf 
Fragen der Überfischung – nicht an inhaltliche Normen gebunden sind, 
sondern bloß an bestimmte Verfahrensnormen bezüglich ihrer Selbst
organisation, dann werden die Regeln der Selbstorganisation in Bezug 
auf die konkrete Lage der Akteure hin beschlossen. Die Regeln wer-
den also nicht in Absehung, sondern gerade in Ansehung des konkreten 
Falls beschlossen. Damit scheint auf den ersten Blick das in der Idee der 
Rechtsstaatlichkeit enthaltende »freiheitssichernde Auseinanderziehen 
der Entscheidungen über Entscheidungsprämissen und der inhaltlichen 
Entscheidungen selbst« (Maus 1986: 405) ausgeschaltet zu sein. Denn 
das Fischereiunternehmen entscheidet ja nicht im abstrakten was gesche-
hen sollte, wenn ein beliebiges Unternehmen durch die (zu) starke Nut-
zung natürlicher Ressourcen in einer Zeitspanne von 10 Jahren unrenta-
bel werden würde, sondern was ihr Fischereiunternehmen in Anbetracht 
der oben geschilderten Situation tun sollte. Es handelt sich also um eine 
parteiische Entscheidung. Eine mögliche Kritik an reflexivem Recht wäre 
dann beinahe offensichtlich: Reflexives Recht ist willkürlich in dem Sinne, 
dass es sich an die parteiischen Interessen der sich selbstorganisierenden 
Gruppen einfach anpasst, anstatt diese durch demokratisch legitimierte 
Gesetze zu steuern.61 Diese Art von Anpassung nenne ich Anpassung ers-
ter Ordnung im Gegensatz zu einer Anpassung zweiter Ordnung (s.u.). 
Auf das Spannungsverhältnis von »Anpassung« und »Steuerung« in der 
Idee reflexiven Rechts machen Teubner und Willke selbst aufmerksam 
(Willke und Teubner 1984: 15, vgl. Teubner 2012: 26f.). 

Wenn weitergehend reflexives Recht erst virulent wird in funktional 
differenzierten Gesellschaften und solchen, die sich schnell wandeln (vgl. 
8.5.1 zur Steuerungskrise des modernen Rechts), dann erfolgt die An-
passung genauer an die Interessengruppen solcher Gesellschaften. Scheu-
erman konstatiert in diesem Sinne, dass reflexives Recht besonders gut 
auf die Regulierung von etwa »›high speed‹ forms of transnational eco-
nomic activity« (Scheuerman 2001: 93) zugeschnitten zu sein scheine. 
Ferner macht er im Anschluss an Boaventura de Sousa Santos deutlich, 

61		 Was hier mit ›Anpassung‹ des reflexiven Rechts gemeint ist, kann man auch 
mit dem Begriff der ›Korruption‹ erfassen. Wenn das Recht sich (ohne guten 
Grund) an das Soziale anpasst, könnte man stattdessen auch sagen, dass das 
Soziale das Recht bzw. das Politische korrumpiert. Vgl. dazu: Menke 2015: 
334.

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


305

dass das Recht, wenn es sich an der Schnelligkeit von etwa dem ökono-
mischen Subsystem ausrichtet, in ein Dilemma gerät: »the ›speed and so-
cial acceleration‹ of contemporary social and economic processes means 
that ›law will easily be trapped in the dilemma: either to remain static 
and be ignored, or to keep up with social dynamics and be devalued as 
a normative reference‹.« (Scheuerman 2001: 92)62

Bevor ich nun auf das Verständnis reflexiven Rechts eingehe, in dem 
die Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung nicht in dem ge-
schilderten Sinne als gelockert angesehen wird, sei noch erwähnt, dass 
es auch institutionelle Ideen gibt, die Betroffenen stärker einzubeziehen, 
die sich – wie Habermas’ Modell – auf die Seite der Gesetzgebung fo-
kussieren. Mit diesen institutionellen Ideen sind insbesondere korpora-
tische Organe oder konzertierte Aktionen gemeint.63 Diese sind nicht als 
Modelle reflexiven Rechts zu beschreiben, weil sie sich ausschließlich auf 
die Gesetzgebungsseite beziehen und damit nicht die spezifische Rechts-
form antasten, aber sie seien an dieser Stelle, um Verwirrungen zu ver-
meiden, erwähnt, weil an ihnen die bisher geäußerte Kritik an reflexivem 
Recht, dass es sich an gegebene Interessenkonstellationen anpasst – an-
statt zu gestalten –, auch geübt wird. So schreibt Maus, dass »Teubners 
[…] Konzeption an der gleichen Schwäche wie gegenwärtig praktizier-
tes Verfahrensrecht in neokorporatistischen Aushandlungsprozessen [lei-
det]: Die vagen Regelungen bewirken, daß die faktischen gesellschaftli-
chen Machtpositionen sich noch einmal in den Verhandlungspositionen 
der Verfahren reproduzieren.« (Maus 1986: 402)

Nun komme ich zum zweiten Verständnis reflexiven Rechts, nach dem 
diese Rechtsform die Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwen-
dung (in modifizierter Form) erhält. In diesem zweiten Verständnis wird 
betont, dass die Verfahrensregeln der Selbstorganisation einerseits die 
Form der Selbstregulierung tatsächlich stark lenken und andererseits dass 
diese Verfahrensregeln selbst strikter demokratischer Rechtfertigbarkeit 
unterliegen – und gerade kein Ergebnis des Selbstbeschlusses etwa ei-
nes bestimmten Unternehmens als einer partikularen Gruppe sind: »wi-
thin the model of reflexive law, democratic legitimacy still entails the 
necessity of a (general and thereby legitimate) determination of precise
ly which norms and procedures are to make up the framework within 
which self-regulation is to be conducted.« (Scheuerman 2001: 89) Dem-
zufolge bleibt die Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung in 

62		 Vgl. Rosa 2005: 406 und Francot 2018: 105.
63		 Ein berühmtes (neo)korporatisches Organ war in Deutschland etwa das 

1998 unter Schröders rot-grüner Regierung gegründete (und gescheiterte) 
»Bündnis für Arbeit, Ausbildung und Wettbewerbsfähigkeit«. Die Tarifauto-
nomie kann zudem als ein ständiges korporatistisches Element in der deut-
schen Politik verstanden werden. 

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306

einem modifizierten Sinne erhalten: Auf Seiten der Gesetzgebung werden 
nur die Meta-Regeln für die Selbstorganisation von kleineren Einheiten 
entschieden und diese Regeln sind dann aber für die Selbstorganisation, 
in der die ›Regeln der Selbstorganisation‹ Anwendung finden, bindend.64 
In Habermas’ Bild (siehe 8.5.1) spannt sich dann also um die verschie-
denen Einheiten der Selbstregulation zumindest noch eine ›dünne recht-
liche Haut‹. Diese ›dünne Haut‹ jedoch vor einem ›Zerreißen‹ zu schüt-
zen, stellt sich dann gewiss als Folgeproblem.65

Folgende entscheidende Frage bleibt aber auch für dieses zweite Ver-
ständnis reflexiven Rechts bestehen: Was sind (legitime) kleinere Einhei-
ten der Selbstorganisation bzw. nach welchen Kriterien sollen diese be-
stimmt werden? »Who should be represented in decentralized arenas of 
›regulated self-regulation‹, and why?« (Scheuerman 2001: 100) An die-
ser Stelle wiederholt sich auf kleinerer Ebene die Frage nach der inneren 
und äußeren Grenze der Gerechtigkeit (bzw. der Bestimmung rechtlicher 
Gleichheit). Und es entsteht erneut die Gefahr, dass sich reflexives Recht 
einfach anpasst und zwar an bestehende kleinere Arenen der Selbstre-
gulierung, an bestehende Definitionen der »›gesellschaftlich[] relevan-
ten Kräfte‹« (Maus 1986: 404).66 Diese gesellschaftlich relevanten Kräf-
te könnte man in Bezug auf Forsts Terminologie auch als ›Gewinner‹ 
vergangener Rechtfertigungsverhältnisse verstehen. Vergangene Recht-
fertigungsverhältnisse waren weder notwendig in der Vergangenheit gut 
gerechtfertigt, aber auch wenn sie dies waren, steht ihre Rechtfertigbar-
keit in der Gegenwart erneut auf dem Spiel. Wenn man die gesellschaft-
lich relevanten Kräfte, an die sich reflexives Recht womöglich anpasst, 
als ›Gewinner vergangener Rechtfertigungsverhältnisse‹ versteht, dann 
lässt sich die Reflexion reflexiven Recht auf dem Bereich des Nichts-
Rechts nicht bloß synchron, sondern als in die Vergangenheit gerichtete 
diachrone Reflexion begreifen (vgl. Ende von 8.5.1).

64		 Es ergibt sich bezogen auf dieses zweite, man könnte sagen, demokratische 
Modell reflexiven Rechts, ein interessanter Anschlusspunkt zu dem »syste-
mic approach to deliberative democracy« (Mansbridge, Bohman, Cham-
bers et al 2012). Die Grundidee des systemischen Zugangs zu deliberativer 
Demokratie ist, dass es eine Art Arbeitsteilung zwischen Teilen eines demo-
kratischen Systems gibt (vgl. ebd. 2). Die einzelnen Teilsysteme sind dabei 
intern nicht notwendig demokratisch organisiert (vgl. ebd. 12), aber tragen 
auf unterschiedliche Weise zur demokratischen Qualität des (zentralen) Ge-
samtsystems bei, insbesondere durch die Berücksichtigung »of multiple and 
plural voices, interests, concerns, and claims« (ebd.).

65		 Dieses Problem wird auch im »systemic approach to deliberative de-
mocracy« als »decoupling« (Mansbridge, Bohman, Chambers et al. 2012: 
22) der einzelnen deliberativen Teilsysteme reflektiert.

66		 Diese Gefahr wird auch im »systemic approach to deliberative democracy« 
anerkannt als »pathology« of »social domination« (ebd. 24). 

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


307

Wenn man sich nun der Tatsache bewusst ist, dass die Auswahl der 
kleineren Arenen der Selbstregulierung Gefahr läuft, bloß eine Anpas-
sung zu sein (d.h. keine gerechtfertigte Auswahl zu sein und damit pri-
ma facie problematisch), könnte folgende Überlegung (aus der normati-
ven Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit) dazu dienen, diese 
Problematik abzumildern: Wenn die Auswahl der relevanten Arenen der 
Selbstregulierung eine Anpassung an gesellschaftliche Kräfte darstellt, 
wäre es zumindest wünschenswert, wenn sich die Zusammensetzung die-
ser Arenen öfters veränderte, um der Gefahr zu entgehen, dass sich fal-
sche Bestimmungen der gesellschaftlich relevanten Kräfte stabilisieren. 
Zumindest die entgegengesetzte Reaktion auf die Einsicht, dass die Aus-
wahl von kleineren Einheiten der Selbstregulierung Gefahr läuft, bloß 
eine ›Anpassung‹ zu sein, nämlich schlicht weiterhin auf die gesellschaft-
lichen Kräfte der Vergangenheit zu vertrauen, lehnen Forst und Günther 
– zu Recht – ab (vgl. den letzten Absatz des Abschnitts »Paradox der 
Grenzziehung (innere Grenze)« in 6.5). 

Wenn man der Überlegung, dass sich die Arenen der Selbstregulierung 
öfters verändern sollten, um falsche Bestimmungen der gesellschaftlich 
relevanten Kräfte zu verhindern, im Modell reflexiven Rechts Rechnung 
tragen wollte, würde sich folgendes Bild ergeben: Reflexives Recht wür-
de dann in Bezug auf die Frage der Auswahl der Selbststeuerungseinhei-
ten in dem Sinne ›steuern‹, dass es eine Veränderung dieser Einheiten för-
derte. Wenn die relevante Gesellschaft ohnehin schon eine sich schnell 
wandelnde Gesellschaft ist, könnte man hier von einer Anpassung zwei-
ter Ordnung sprechen – oder der (Re)Produktion einer Gesellschaft, die 
sich schnell wandelt, durch reflexives Recht. Diese These der Angepasst-
heit ist stärker als die der Anpassung erster Ordnung in Bezug auf das 
erste Verständnis reflexiven Rechts, das in dieser Rechtsform eine Locke-
rung der Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung sieht (s.o.). 
Eine solche Anpassung zweiter Ordnung beschreibt auch Habermas als 
Gefahr, wenn seine Lösung der Dialektik von rechtlicher und faktischer 
Gleichheit, der Machtkreislauf des Rechts, den Kontakt zu dem intak-
ten, privaten Teil der Lebenswelt verliert (d.h. seine Lösung bzw. sein 
produktiver Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer 
Gleichheit letztlich scheitert):

»In dem Maße, wie die institutionalisierte Meinungs- und Willensbildung 
den Kontakt mit einem ungezwungenen Prozeß der Bedürfnisartikulati-
on verliert, fehlen ihr Parameter, die sie nicht in eigener Regie erzeugen 
kann. Dann fällt die Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit 
in eine sekundäre Naturwüchsigkeit zurück; sie wird durch Kriterien 
gesteuert, die kontingent aus […] Anpassungsprozessen […] hervorge-
hen.« (Habermas 1994 [1992]: 518f., Herv. E.N.)

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308

An dieser Stelle sei ferner auf eine interessante Parallele zwischen dem 
Gesellschaftsbild von Forst und dem der Systemtheorie im Gegensatz 
zu Habermas hingewiesen (vgl. 6.3.2 und 8.4). Für Forst und die Sys-
temtheorie werden erst einmal alle gesellschaftlichen Bereiche gleich, 
wenn auch in beiden Modellen sehr anders beschrieben67: Alle gesell-
schaftlichen Bereiche sind als Kontexte der Rechtfertigung (Forst) oder 
eben systemische Zusammenhänge zu begreifen. Beide Beschreibungen 
veranlassen nicht die Hoffnung, dass in ihnen ein ungezwungener Pro-
zess der Bedürfnisartikulation stattfindet, der bei Habermas letztlich ent-
scheidend ist für die Möglichkeit legitimen Rechts. Habermas betont, 
dass etwa die Differenzen zwischen »Familie oder Schule« und »Märk-
ten« »nicht im Grau in Grau systemtheoretischer Beschreibungen ver-
schwinden« dürfen (Habermas 1994 [1992]: 428). Bemerkenswert ist, 
dass auch Peter Nahamowitz in seiner scharfen Kritik von Teubner be-
klagt: »Habermas’ Unterscheidung von System und Lebenswelt geht […] 
im Konzept des ›reflexiven Rechts‹ unter.« (Nahamowitz 1985: 42) Da-
bei stört ihn insbesondere »[d]ie Gleichordnung der Wirtschaft mit ›le-
bensweltlichen‹ Bereichen wie Erziehung und Familie« (Nahamowitz 
1985: 42).68 

Ein Recht, das sich an eine Gesellschaft anpasst, die durchweg durch 
systemische Imperative gesteuert ist oder eine, die durchweg von guten 
oder schlechten Rechtfertigungen durchzogen ist, ist wenig wünschens-
wert. Hinzu kommt, dass gute von schlechten Rechtfertigungen wiede-
rum nur mithilfe von positivem Recht unterschieden werden können. 
Dieses positive Recht ist aber aufgrund des zeitlichen Auseinandertre-
tens von Gesetzgebung und Rechtsanwendung notwendig auf das Fest-
halten an vergangenen Rechtfertigungen angewiesen, die aber aus ge-
genwärtiger Perspektive in ihrer normativen Geltungskraft hinterfragbar 
sind. Ein Recht, das dem Habermas’schen Modell entsprechend im Zen-
trum eines produktiven gesellschaftlichen Entwicklungsprozesses steht, 
in dem ungezwungene Bedürfnisartikulationen aus der Lebenswelt Ein-
zug erhalten und vermittelt über das Recht wiederum auf systemische 
Kontexte einwirken, scheint attraktiver. Es basiert allerdings wie oben 
erläutert auf bestimmten gesellschaftstheoretischen Prämissen, die Forst 
nicht teilt und die auch mit guten Gründen kritisiert werden können so-
wie auf Habermas’ Unterschätzung der Eigendynamik des Rechts bzw. 
der unkritischen Akzeptanz der modernen Rechtsform. 

67		 Bei Forst sind die einzelnen gesellschaftlichen Teilbereiche zudem weniger 
stark voneinander getrennt als in der systemtheoretischen Perspektive.

68		 Wenn man vergangene Rechtfertigungen als Teil des ›Nicht-Rechts‹ begreift 
(vgl. Ende von 8.5.1), ließe sich sagen, dass die Unterscheidung von System 
und Lebenswelt bei Forst diachron gewissermaßen erneut auftaucht und 
zwar als Unterscheidung von vergangenen und gegenwärtigen Rechtferti-
gungen.

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


309

Das Beherrschungspotential reflexiven Rechts69 als eine spezifische 
Form des Rechts, die aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit zugänglich und zumindest auf den ersten Blick attraktiv erscheint, 
wenn man das Desiderat anerkennt, dass sie auf ›Nicht-Recht‹ reflektie-
ren können sollte (vgl. 8.5.1), sehe ich in der Anpassung zweiter Ord-
nung reflexiven Rechts. Diese Anpassung zweiter Ordnung entspricht 
einer Steuerung durch Recht, die Prozesse der sozialen Beschleunigung 
einer Gesellschaft – dem Material, das Recht regeln soll – fördert oder 
gar produziert. Im 10. Kapitel werde ich genauer darauf eingehen, was 
mit sozialer Beschleunigung gemeint ist, wie sie mit der Subjektivierung 
von flexiblen Identitäten zusammenhängt und inwiefern hierbei von ei-
ner (zweistufigen) Form der Beherrschung aus Sicht kritisch-prozedura-
ler Gerechtigkeit die Rede sein kann. 

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310

9. Zwischenfazit II: Was leistet die kritisch-
prozedurale Theorie der Gerechtigkeit? 

Um den zweiten Teil der Arbeit abzuschließen, sollen zunächst im 
Überblick noch einmal die Spezifizierungen der drei Merkmale des all-
gemeinen Gerechtigkeitsbegriffs durch die kritisch-prozedurale Ge-
rechtigkeitskonzeption zusammengefasst werden. Dabei ist zu beach-
ten, dass ich meine – in Abgrenzung von Forsts Ansatz – modifizierte 
Variante kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit zugrunde lege. Zweitens 
soll der Zusammenhang zwischen dem siebten und dem achten Ka-
pitel noch einmal explizit gemacht werden. Drittens sei zusammen-
fassend dargestellt, inwiefern sich in diesem Teil gezeigt hat, dass die 
kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit nicht die Beherr-
schungsformen der Ausbeutung und Normalisierung begünstigt. Vier-
tens möchte ich noch eine Reflexion über die Rolle des Rechts für 
Forsts Gerechtigkeitskonzeption einschieben. Schließlich erläutere ich, 
in welchen Hinsichten ich im dritten Teil der Arbeit das in Kapitel 8 
eingeführte Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit ausführen werde. 

Das erste Merkmal des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs, dessen Re-
duziertheit (2.1), spezifiziert die kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskon-
zeption dahingehend, dass sie zwischen Kontexten unterscheidet, die 
durch die Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit bewertet werden 
sollten (gerechtigkeitsrelevant), und solchen, die nicht durch sie bewertet 
werden sollten (gerechtigkeitsirrelevant). Das habe ich insbesondere in 
Unterkapitel 6.1 ausgeführt. Das zweite Merkmal des allgemeinen Ge-
rechtigkeitsbegriffs, dass sich die normative Grundorientierung der Ge-
rechtigkeit in Form eines Meta-Rechts auf Rechte ausdrücken lässt (2.2), 
spezifiziert die kritisch-prozedurale Konzeption als ›Recht auf Politik auf 
Rechte‹ (Kapitel 7). Das dritte Merkmal des allgemeinen Begriffs der Ge-
rechtigkeit (Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild, 2.3) 
spezifiziert die kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit einer-
seits (eventuell) durch die spezifische Rechtsform ›reflexives‹ Recht (Ka-
pitel 8) und andererseits ist das Gesellschaftsbild die sozialtheoretische 
Rechtfertigungstheorie (6.3.2). Im Überblick und im Vergleich zu der li-
bertären und egalitären Gerechtigkeitskonzeption ergibt sich die folgen-
de schematische Darstellung: 

 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


311

Reduzierter 
Blick (2.1)

Meta-Recht 
auf Rechte 
(2.2)

Spezifische 
Rechtsform 
und (implizi-
tes) Gesell-
schaftsbild 
(2.3) 

Beherr-
schungsform/ 
-potential

Libertär 
(3.1.1)

Öffentlich vs. 
Privat 

Recht auf pri-
vate Freiheit 
auf Rechte

- Formal
- Unbestimmt 

Ausbeutung 
als Macht
stabilisierung 
(3.1.2)

Egalitaristisch
(3.2.1)

Die Gleich-
heits-Gesell-
schaft (nicht) 
betreffend

Recht auf so-
ziale Teilhabe 
auf Rechte

- Material 
- Bestimmbar

Normali
sierung 
(3.2.2)

Kritisch- 
prozedural
(II)

Sollte mit 
RuA bewertet 
werden oder 
nicht 
(6, insb. 6.1)

Recht auf 
Politik auf 
Rechte (7)

- Reflexiv? (8)
- Rechtferti-
gungsverhält-
nis (6.3.2)

Beschleuni-
gung und 
Flexibilisie-
rung (10)

	

Kapitel 7 und 8 weisen insbesondere zwei systematische Zusammenhän-
ge auf: 1. In Kapitel 7 habe ich argumentiert, dass die normative Grund-
lage der Gerechtigkeit in der Unbestimmtheit des anderen Menschen 
liegt. Diese sollte deshalb auch in der institutionellen Realisierung von 
Gerechtigkeit eine Rolle spielen. Subjektive Rechte dienen dem Schutz 
dieser Unbestimmtheit. Reflexives Recht (Kapitel 8) versucht diese Unbe-
stimmtheit so zu schützen, dass nicht aus Versehen eine nicht gerechtfer-
tigte Bestimmtheit stabilisiert wird (Ausbeutung als Machstabilisierung), 
aber auch ohne selbst eine substantielle Bestimmung vorzunehmen (Nor-
malisierung). 2. Sowohl Kapitel 7 als auch Kapitel 8 setzen sich mit den 
Grenzen der Rechtfertigung (6.5) auseinander: Warum wir andere Men-
schen als Gleiche anerkennen, lässt sich nicht vollständig rechtfertigen 
(Kapitel 7) – und die Gleichheit zwischen Menschen gründet auf ihrer 
gemeinsamen Unbestimmtheit und nicht auf ihrem gleichen Charakter 
als Rechtfertigungswesen. Kapitel 8 untersucht, wie man den Grenzen 
der Rechtfertigung institutionell Rechnung tragen könnte.

An verschiedenen Stellen hat sich in diesem zweiten Teil der Arbeit 
gezeigt, dass die kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit die 
Beherrschungspotentiale der Ausbeutung und Normalisierung zu adres-
sieren vermag. Das gilt allerdings nur, wenn Forsts Gerechtigkeitskon-
zeption in der vorgeschlagenen Weise modifiziert und erweitert wird 
(Kapitel 7 und 8). In Unterkapitel 6.5 habe ich infrage gestellt, dass 

ZWISCHENFAZIT II

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312

Forst mit seiner Respektkonzeption der Toleranz das »Paradox der 
Grenzziehung« tatsächlich lösen kann. Ein unterdrücktes Paradox der 
Grenzziehung kann Normalisierungseffekte haben, die zu vermeiden 
sind. Bereits in 6.1 habe ich dafür argumentiert, dass die Definition ei-
ner begrenzten Allgemeinheit notwendig ist, damit die Kriterien der Re-
ziprozität und Allgemeinheit Anwendung finden können. Erst in Kapitel 
7 habe ich aber die Erklärung dafür nachgeliefert, warum eine begrenz-
te Allgemeinheit stets auch kritisch auf ihre Grenzen hin befragt werden 
muss: Das liegt daran, dass der ursprüngliche Grund der Gerechtigkeit 
(der Grund dafür, gemeinsam eine begrenzte Allgemeinheit zu bestim-
men) die Unbestimmtheit des anderen Menschen ist, die sich auch in be-
grenzten Allgemeinheiten immer wieder Bahn brechen kann – um Nor-
malisierungen und Ausbeutungsverhältnisse aufzubrechen. In Kapitel 
8 habe ich einerseits erläutert, dass Forsts Abkehr von Habermas’ Un-
terscheidung von System und Lebenswelt ihm – im Gegensatz zu Ha-
bermas – erlaubt, Strukturen der Ausbeutung kritisch zu hinterfragen. 
Andererseits habe ich aufgezeigt, dass der Versuch, einen adäquaten 
Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit zu 
finden, gerade als Versuch gesehen werden kann, die Beherrschungsfor-
men von Ausbeutung und Normalisierung zu vermeiden. Auch ›reflexi-
ves Recht‹ wurde als Versuch, einen adäquaten Umgang mit dieser Di-
alektik zu finden und somit Ausbeutungs- und Normalisierungseffekte 
zu vermeiden, rekonstruiert. 

Sowohl die Beherrschungsformen der libertären und egalitären als 
auch das Beherrschungspotential der kritisch-prozeduralen Gerechtig-
keitskonzeption habe ich darüber entwickelt, welche spezifische Rechts-
form für ihre Realisierung angemessen wäre. Man könnte sich aber auch 
die Frage stellen, ob die Art der Normativität von Forsts Gerechtig-
keitskonzeption selbst ein solches Beherrschungspotential innewohnt 
(unabhängig von der Realisierung im Recht). Dem liegt die Überlegung 
zugrunde, dass die Anwendung der Kriterien von Reziprozität und All-
gemeinheit der Definition einer begrenzten Allgemeinheit bedarf, welche 
falsch begrenzt und somit beherrschend sein kann. Eine begrenzte All-
gemeinheit festzulegen, ist typisch für die Normativität des Rechts. Wo-
möglich könnte man also sagen, dass sich an Forsts Gerechtigkeitsnor-
mativität eine juridische Logik nicht nur anschließt (Gerechtigkeit soll 
sich im Recht materialisieren), sondern dass sich in ihr die juridische Lo-
gik gewissermaßen selbst verdoppelt. Damit würde allerdings ein me-
thodisches Problem entstehen, weil dann eine Theorie und nicht die von 
einer Theorie geforderten Institutionen als (Beherrschungsformen) ›pro-
duzierend‹ angesehen werden müssten. Zu untersuchen wäre außerdem, 
ob sich so eine Verdopplung der juridischen Logik auch in der normati-
ven Grundstruktur einer libertären und egalitären Gerechtigkeitstheorie 
feststellen ließe. Dieser Gedanke bezüglich einer möglichen Verdopplung 

ZWISCHENFAZIT II

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


313

juridischer Logik in der Gerechtigkeitsnormativität selbst sei hier nur be-
nannt, aber nicht weiter ausgeführt. 

Zum Ende von Kapitel 7 habe ich zwischen zwei Modi unterschieden, 
mit denen man versuchen könnte, dem Grund der Gerechtigkeit – der 
Unbestimmtheit des anderen – Rechnung zu tragen, nämlich entweder 
in institutioneller oder historischer Weise. In Kapitel 8 bin ich den ins-
titutionellen Weg gegangen und habe zum Ende des Kapitels Probleme 
desselben aufgezeigt. Diese Probleme der institutionellen Reflexion auf 
den Grund der Gerechtigkeit führe ich in Kapitel 10 aus. In Kapitel 11 
geht es um die historische Reflexion auf den Grund der Gerechtigkeit 
und das Verhältnis derselben zu den Beherrschungspotentialen der insti-
tutionellen Reflexion, Beschleunigung und Flexibilisierung (Kapitel10).

ZWISCHENFAZIT II

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. DAS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL  
UND DIE ZEITSTRUKTUREN  

KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


317

10. Soziale Beschleunigung und 
Subjektivierung zu flexiblen Identitäten 

Das Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler 
Gerechtigkeit 

In diesem Kapitel setze ich die ›Angepasstheit‹ reflexiven Rechts, mit des-
sen Aufzeigen Kapitel 8 endete, in Bezug zu Hartmut Rosas Verständnis 
von (sozialer1) Beschleunigung (10.1). Anschließend erläutere ich, inwie-
fern soziale Beschleunigung mit der Subjektivierung von flexiblen Iden-
titäten zusammenhängt und was darunter zu verstehen ist (10.2). Dann 
argumentiere ich, dass soziale Beschleunigung und Flexibilisierung und 
zwar aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit selbst als Be-
herrschungsformen ausweisbar sind (10.3). Schließlich setze ich die Be-
herrschungsformen von ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ ins Ver-
hältnis zu jenen der ›Ausbeutung‹ und ›Normalisierung‹, die in Kapitel 
3 behandelt wurden (10.4).

10.1 Die Angepasstheit reflexiven Rechts  
und (soziale) Beschleunigung 

Ich habe zwei Lesarten der ›Angepasstheit‹ eines reflexiven Rechts un-
terschieden (8.5.3): eine Angepasstheit erster und zweiter Ordnung. Die 
Angepasstheit erster Ordnung bezeichnet die Konstellation, dass reflexi-
ves Recht, indem es zentrale Entscheidungskompetenzen auf partikula-
re Akteure überträgt, weniger steuernd auf diese eingreift als deren In-
teressen zu bestärken und sich somit an Partikularinteressen anpasst. 
Geht man, wie Rosa, davon aus, dass moderne Gesellschaften, um sich 
reproduzieren zu können, sich auch fortwährend beschleunigen müs-
sen,2 dann ist reflexives Recht in diesem Modell mit ›Beschleunigung‹ 
auf folgende Weise verbunden: Reflexives Recht passt sich an gegebene 

1	 	 Rosa unterscheidet zwischen technischer und sozialer Beschleunigung sowie 
der Beschleunigung des Lebenstempos, s.u.

2	 	 Rosa fasst diese Definition moderner Gesellschaften so zusammen: »A so-
ciety should be called modern, I suggest, when its mode of stabilization is 
dynamic, that is to say, when it systematically requires growth, acceleration 
and (increasing) innovation in order to reproduce its structures and to main-
tain its institutional status quo.« (Rosa 2018: 74) Ausführlich zu dieser The-
se bereits: Rosa 2005.

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318

Gesellschaftsstrukturen (und darin wirkmächtigen Partikularinteressen) 
an und wenn diese Strukturen sich beschleunigende Strukturen sind, 
dann passt sich reflexives Recht eben an diese an. Es ist sogar anzuneh-
men, dass sich reflexives Recht besser als andere spezifische Rechtsfor-
men dafür eignet, sich an sich beschleunigende Gesellschaften anzupas-
sen (vgl. erneut Scheuerman 2001: 93). Die Anpassung zweiter Ordnung 
hingegen hatte ich folgendermaßen hergeleitet: Reflexives Recht kann 
sich gewissermaßen bewusst werden, dass die Auswahl der sich selbstor-
ganisierenden Einheiten nicht mithilfe vernünftiger Kriterien getroffen 
werden kann, aber diese Auswahl notwendig ist. Dieser Einsicht kann 
Rechnung getragen werden, wenn reflexives Recht nicht nur dadurch 
steuert, dass es die Selbstorganisation (bzw. Selbstreflexion) von sub
staatlichen Einheiten unterstützt, sondern auch durch die Förderung der 
fortwährenden Neugruppierung dieser Einheiten. Durch dieses zweite 
Steuerungselement würde reflexives Recht dann eine Anpassung zweiter 
Ordnung an die sich beschleunigende Gesellschaft vollziehen: Es pass-
te sich nicht direkt an, sondern vermittelt über einen Steuerungsmodus, 
der selbst beschleunigend wirkt (in dem Sinne, dass sich die selbstorgani-
sierenden Einheiten schneller als ohne die Steuerungswirkung veränder-
ten). Damit würde reflexives Recht aber auch eine Anpassung vollziehen 
(da in der Gesellschaft unabhängig von der Steuerung auch andere Kräf-
te der Beschleunigung wirken). Diese Anpassung zweiter Ordnung kann 
somit auch als (Re)Produktion von einer sich beschleunigenden Gesell-
schaft verstanden werden, wobei entweder der Aspekt der Reproduktion 
oder der der Produktion betont werden kann. In Beschleunigung (2005) 
scheint Rosa eher den reproduktiven Aspekt reflexiven Rechts zu beto-
nen, da er es als Teil von ›Beschleunigung‹ insgesamt begreift (vgl. Rosa 
2005: 406).3 Auf die Rolle des positiven Rechts insgesamt (nicht reflexi-
ves Recht im Speziellen) in seinem Buch Beschleunigung und in einem 
jüngeren Text über die Rolle des Rechts im Verhältnis zu Beschleuni-
gung (Rosa 2018) gehe ich unten genauer ein. Anders als Rosa betone 
ich den produktiven Aspekt reflexiven Rechts. Das liegt an der Perspek-
tive meiner Arbeit. Die Untersuchung reflexiven Rechts habe ich durch-
geführt, weil es als Kandidat für die Rechtsform geeignet scheint, in der 
sich kritisch-prozedurale Gerechtigkeit – in meiner in Abgrenzung von 
Forst modifizierten Version – realisieren vermag. Habe ich in Kapitel 
8 zeigen wollen, dass reflexives Recht aus Perspektive meiner Varian-
te kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit zunächst attraktiv erscheint, geht 
es nun darum, die potentiell problematischen Konsequenzen (im Sinne 

3	 	 Rosa bezieht sich dabei auf Teubners Aufsatz »Globale Privatregimes. 
Neo-Spontanes Recht und duale Sozialverfassungen der Weltgesellschaft« 
(2000), den Teubner wiederum explizit als Vorarbeit für sein Buch Verfas-
sungsfragmente (2012) benennt (vgl. Teubner 2012: 15, Fn. 12). 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


319

von Beherrschungseffekten) dieser institutionellen Form näher zu un-
tersuchen. 

Im weiteren Verlauf dieses Unterkapitels (10.1) gilt es zunächst, Rosas 
Konzeption von Beschleunigung darzustellen, um dann aufzuzeigen, in-
wiefern sich die Anpassung zweiter Ordnung reflexiven Rechts (an eine 
sich beschleunigende Gesellschaft) – oder: Steuerung als Beschleunigung 
– genauer darin verorten lässt. 

Rosa unterscheidet zwischen drei Dimensionen von Beschleunigung: 
technische Beschleunigung, insbesondere des Transports, der Kommu-
nikation und der Produktion (vgl. Rosa 2005: 124), die Beschleunigung 
von sozialem Wandel (soziale Beschleunigung) und die Beschleunigung 
des Lebenstempos (vgl. Rosa 2005: 124–138). In Bezug auf die Anpas-
sung erster Ordnung sind sowohl die technische als auch die soziale 
Beschleunigung und m.E. die Beschleunigung des Lebenstempos rele-
vant, da sie alle eine beschleunigte bzw. sich beschleunigende Gesell-
schaft kennzeichnen. In Bezug auf die Anpassung zweiter Ordnung ist, 
wie zu zeigen sein wird, die soziale Beschleunigung entscheidend. Sie hat 
aber m.E. auch Auswirkungen auf technische Beschleunigungsprozesse 
(s.u.). Die Beschleunigung des Lebenstempos wird daran anschließend 
in 10.2 hinsichtlich der Subjektivierungsform ›Flexibilisierung‹ relevant. 

Soziale Beschleunigung bezieht sich »auf das Tempo […], mit dem sich 
Praxisformen und Handlungsorientierungen einerseits und Assoziations-
strukturen und Beziehungsmuster andererseits verändern.« (Rosa 2005: 
129) Beschleunigung bezeichnet dementsprechend eine Steigerung des 
Tempos, mit dem sich diese Praxisformen, Handlungsorientierungen, As-
soziationsstrukturen und Beziehungsmuster ändern, d.h. »sich die Ver-
änderungsraten selbst verändern« (Rosa 2005: 129). Rosa betont dabei 
häufig, dass sich in der Spätmoderne4 sozialer Wandel häufig intra- und 
nicht mehr intergenerational vollziehe (vgl. z.B. Rosa 2005: 179).

Rosa nimmt nicht konkrete unterschiedliche Formen und Rhythmen 
von sozialem Wandel in den Blick, wie etwa speziell den Wandel von 
Produktionsverhältnissen oder politischen Wandel. Stattdessen bezieht 
er sich auf eine allgemeine gesamtgesellschaftliche Ebene des sozialen 
Wandels. Dafür macht er sich Hermann Lübbes Begriff der »Gegen-
wartsschrumpfung« (Rosa 2005: 131) zunutze und erläutert dessen Be-
deutung mithilfe von Reinhart Kosellecks Begriffen des »Erfahrungs-
raums« und »Erwartungshorizonts« (Koselleck 2015a [1979], vgl. auch 
Kapitel 11). Mit dem metaphorischen Ausdruck »Erfahrungsraum« ist 
auf die Handlungs- und eben Erfahrungsoptionen, die in einem gege-
benen Moment bereits realisiert sind, verweisen. Der »Erwartungshori-
zont« bezeichnet hingegen die Erwartung bestimmter Handlungsergeb-
nisse in der Zukunft sowie zukünftige (womöglich über den bisherigen 

4	 	 Zu Rosas Verständnis von Spätmoderne, siehe: Rosa 2005: 49f., Fn. 76.

DIE ANGEPASSTHEIT REFLEXIVEN RECHTS UND (SOZIALE) BESCHLEUNIGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320

Erfahrungsraum hinausgehende) Handlungs- und Erfahrungsmöglich-
keiten. Erfahrungsraum und Erwartungshorizont versteht Koselleck als 
zeitlose Kategorien, deren unterschiedliches Verhältnis zueinander be-
stimmend für das spezifische Verständnis historischer Zeit einer Epoche 
ist. Seit der Neuzeit vergrößere sich, so Rosa im Anschluss an Koselleck, 
der Abstand zwischen Erfahrungsraum und Erwartungshorizont (vgl. 
Rosa 2005: 132 und Koselleck 2015a [1979]: 359). Durch soziale Be-
schleunigung rücken Erfahrungsraum und Erwartungshorizont kontinu-
ierlich weiter voneinander weg. Nur wenn beide aber einen hinreichen-
den Bezug zueinander haben oder gar »deckungsgleich« sind, schlägt 
Rosa vor, kann man von einem »Zeitraum« der »Gegenwart« in Lübbes 
Sinn sprechen (Rosa 2005: 131). Und nur in der ›Gegenwart‹ sei es mög-
lich, aus der Vergangenheit zu lernen oder, so könnte man mit Jaeggi re-
formulieren, »akkumulierende Erfahrungen« zu machen (Allen, Jaeggi 
und von Redecker 2016: 239, Übers. E.N.). Wenn die ›Gegenwart‹ – in 
der wir genuine Erfahrungen machen können, die wiederum die Grund-
lage für Lernprozesse sind – ›schrumpft‹, heißt das, dass die Vergangen-
heit ihre Bedeutung kurze Zeit, nachdem sie überhaupt zur Vergangen-
heit geworden ist, verliert. Rosas vollständige Definition von sozialer 
Beschleunigung ist dementsprechend diese: 

»Beschleunigung des sozialen Wandels lässt sich damit definieren als 
Steigerung der Verfallsraten von handlungsorientierenden Erfahrungen 
und als Verkürzung der für die jeweiligen Funktions- Wert- und Hand-
lungssphären als Gegenwart zu bestimmenden Zeiträume.« (Rosa 2005: 
133)

Laut Rosa funktioniert diese Definition für alle möglichen »soziale[n] 
und kulturelle[n] Institutionen und Praktiken« als »Maßstab für Stabi-
lität und Wandel« (Rosa 2005: 133). Dabei kann die Veränderungsrate 
sich natürlich von Institution zu Institution oder von Praxis zu Praxis 
ändern, auch wenn ein übergreifender Maßstab adäquat ist. 

Rosa definiert nicht nur, was er unter sozialer Beschleunigung ver-
steht, sondern argumentiert auch dafür, dass es soziale Beschleunigung 
gibt. Obwohl er eine allgemeine Bestimmung von sozialer Beschleuni-
gung vorgenommen hat, bezieht er sich bei der empirischen Argumenta-
tion dafür, dass es soziale Beschleunigung (insgesamt) gibt, nur auf zwei 
moderne Institutionen, nämlich Arbeit und Familie (ebd. 178–184).5 Das 
positive Recht erwähnt er in diesem Kontext nur einmal in einer Fußnote 

5	 	 Das methodische Problem, das daraus erwächst, diskutiere ich an dieser 
Stelle nicht weiter. Rosa müsste erheblich mehr Argumentationsaufwand be-
treiben, um zu zeigen, dass der Nachweis, dass sich die Arbeits- und Famili-
enwelt schneller wandeln als zuvor, darauf schließen lässt, dass die gesamte 
Gesellschaft sich schneller wandelt. Zudem ist auch nicht klar, für welche 
Gesellschaften die empirische These, dass es Beschleunigung gibt, gelten soll. 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


321

in Bezug auf Arbeitsverträge (Rosa 2005: 183, Fn. 20). Dabei bezieht er 
sich zudem bloß auf die Häufigkeit, in der bestimmte Formen von Ar-
beitsverträgen genutzt werden (er referiert, dass es eine Zunahme der 
Nutzung von befristeten gegenüber unbefristeten Verträgen gebe), aber 
geht nicht darauf ein, ob es einen Wandel des Rechts selbst gibt, also 
etwa, dass bestimmte Vertragsformen nicht mehr oder seit kurzem erst 
gestattet oder verboten sind (oder dass sich die jeweiligen Geltungszeit-
räume einer Vertragsform verkürzten). In Bezug auf reflexives Recht im 
speziellen würde eine Veränderung des Rechts selbst auch eine Verän-
derung der Definition der sich selbst organisierenden Einheiten bedeu-
ten. In Bezug auf modernes Recht im Allgemeinen ist hiermit eine Verän-
derung der Definition rechtlicher Gleichheit gemeint. Die Veränderung 
der sich selbst organisierenden Einheiten ist als Veränderung rechtlicher 
Gleichheit auf kleinerer Ebene zu verstehen (vgl. Kapitel 8.5.3). Auch 
wenn Rosa bei der empirischen Beschreibung von sozialer Beschleuni-
gung also so gut wie gar nicht auf die Wandlung der Institution des 
Rechts eingeht, fällt das Recht seiner Definition gemäß unter die Gegen-
stände, deren »Veränderungsraten [sich] selbst verändern« (s.o.) – d.h. 
sich beschleunigen. Einerseits lässt sich das damit begründen, dass das 
Recht eine Institution ist6 und Rosa Institutionen explizit als Gegenstand 
sozialen Wandels benennt (s.o.). Andererseits lässt sich aber auch spezifi-
scher noch zeigen, dass das Recht unter dasjenige fallen muss, was durch 
soziale Beschleunigung in Bewegung gerät. So verwendet Rosa das Bild, 
dass soziale Beschleunigung eine »permanente Umgestaltung der ›Ent-
scheidungslandschaft‹« (Rosa 2005: 191) darstelle. Dass rechtliche Re-
gelungen einen erheblichen Einfluss darauf haben, wofür ich mich (mit 
welchen Konsequenzen) entscheiden kann, ist offensichtlich. In einem 
späteren Text macht Rosa selbst explizit, dass das Recht als Gegenstand 
sozialer Beschleunigung verstanden werden kann: »The decay-rate of 
law increases, too«. (Rosa 2018: 85) 

In Beschleunigung (2005) kommt das Recht an zwei weiteren Stel-
len explizit vor. Ausführlich setzt Rosa sich aber nicht mit dem Verhält-
nis von Beschleunigung und positivem Recht auseinander. Das holt er in 
Teilen in seinem bereits zitierten kurzen Aufsatz »Airports built on shif-
ting grounds? Social acceleration and the temporal dimension of law« 
(Rosa 2018) nach. Rosa unterscheidet in Beschleunigung zwischen den 
Ursachen (Teil 3), der Phänomenologie (Teil 2)7 und den Konsequenzen 
(Teil 4) von Beschleunigung. Der vierte Teil gliedert sich in die Konse-
quenzen der Beschleunigung für die Politik und für individuelle Identitä-
ten. Während der Behandlung der Konsequenzen für die Politik, erwähnt 

6	 	 Vgl. »[…] the logic of law is the logic of an institution […]« (Rosa 2018: 
85).

7	 	 Aus diesem Teil stammen die Zitate in den letzten Absätzen.

DIE ANGEPASSTHEIT REFLEXIVEN RECHTS UND (SOZIALE) BESCHLEUNIGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322

Rosa die Idee reflexiven Rechts von Teubner (siehe erneut Rosa 2005: 
406 und vgl. Rosa 2018: 86, Fn. 22). Reflexives Recht wird als eine Form 
des Rechts, die sich an die Wandlungsgeschwindigkeit von anderen so-
zialen Prozessen angepasst hat, verstanden: »If laws are the instrument 
by which social processes are coordinated and synchronized, and if these 
processes speed up on an escalatory pace, then law itself needs to in-
crease its pace of adaptation.« (Rosa 2018: 85) Zudem taucht das posi-
tive, nationale Recht in Beschleunigung als eine von mehreren ursprüng-
lichen oder ehemaligen Ursachen von Beschleunigung auf, die sich mit 
der Zeit im Verhältnis zur Beschleunigung aber eher als eine ›Bremse‹ 
oder aber als völlig bedeutungslos erwiesen haben (vgl. Rosa 2005: 311–
329, insb. 329). Nationales Recht sei zunächst ein notwendiger Rahmen 
für die Herausbildung von ökonomischer und technischer Beschleuni-
gung gewesen: 

»Durch den systematischen Ausbau der Infrastruktur und die Herstel-
lung von Rechts- und Handelssicherheit und durch die Eroberung des 
Gewalt- (und Steuer) Monopols nach innen sowie die Gewährung re-
lativ verlässlichen Schutzes nach außen schuf der Nationalstaat jene 
Voraussetzungen langfristiger Planungssicherheit und Berechenbarkeit, 
welche die systematische Entfaltung der wissenschaftlich-technischen 
und ökonomisch-industriellen Beschleunigung erst ermöglichten.« 
(Rosa 2005: 312, Herv. E.N.) 

Jetzt sei der Einfluss des nationalen Rechts allerdings gegenüber »›glo-
bal flows‹« (Rosa 2005: 329), wenn es überhaupt einen Einfluss habe, 
eher bremsend. In dem Aufsatz von 2018 beschreibt Rosa auch die 
(ehemalige) Funktion des Rechts, Beschleunigung zu ermöglichen. Da-
bei betont er zudem, dass (schnelle) soziale Prozesse nicht nur durch 
Recht ermöglicht werden mussten, sondern auch der rechtlichen Len-
kung in stabilen Bahnen bedürften. In der Lenkung sieht er eine Funk-
tion des Rechts, die diesem immer noch zukommen sollte (vgl. Rosa 
2018: 77).

Es gibt der inhaltlichen Systematik des Buches Beschleunigung ent-
sprechend zwei Stellen, an denen ich eine Auseinandersetzung oder Er-
wähnung des positiven Rechts erwartet hätte, wo es allerdings nicht 
auftaucht. Die erste Stelle ist der Abschnitt »Fünf Kategorien der Behar-
rung« (Rosa 2005: 138–153), in denen Rosa fünf Beharrungsmechanis-
men innerhalb oder zwischen sich beschleunigenden Prozessen erläutert, 
denn das positive Recht hat ja grundsätzlich eine erwartungsstabilisie-
rende Funktion. Erst in dem Text von 2018 bezeichnet Rosa das Recht 
als eine solche Beharrungskraft und zwar als »decelerator« (Rosa 2018: 
77, Herv. entfernt). Zweitens hätte ich eine Erwähnung des Rechts bzw. 
der normativen Idee des Rechts in Rosas Ausführungen zu den kulturel-
len Motoren der Beschleunigung (vgl. Rosa 2005: 279–294) erwartet. 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


323

Das liegt daran, dass Rosa ›Autonomie‹ als ein normatives Ideal an-
sieht, das Beschleunigung begünstigt.8 Unter dem Ideal der Autonomie, 
das er mit dem normativen Projekt der Moderne gleichsetzt, versteht 
Rosa sowohl individuelle als auch kollektive Autonomie (vgl. 4.3). Die 
Gewährleistung beider Formen von Autonomie ist aber wiederum, was 
Rosa nicht thematisiert, eng verknüpft mit der Idee von Rechtsstaatlich-
keit. In dem Aufsatz von 2018 schreibt Rosa nur, dass Rechtssicherheit 
ein zentraler Wert des modernen Rechts sei, der von der Beschleunigung 
(des Rechts) gefährdet sei: »[…] legal certainty, as one of the core valu-
es of modern law and as a precondition for social stability in accelera-
tion society, is about to be sacrificed to the speed-game.« (Rosa 2018: 
85) Über das Verhältnis des Ideals von kollektiver und individueller Au-
tonomie zu Rechtssicherheit als einem Ideal des modernen Rechts bzw. 
der Rechtstaatlichkeit reflektiert Rosa in seinen Texten nicht. An dieser 
Stelle setzen meine Überlegungen an (vgl. Kapitel 8); denn womöglich 
besteht zwischen dem Ideal der individuellen und kollektiven Autonomie 
und dem (rechtstaatlichen) Ideal der Rechtssicherheit eine Spannung, ob-
wohl die Realisierung der individuellen und kollektiven Autonomie mit 
der Idee der Rechtstaatlichkeit verknüpft ist.9

Wie lässt sich nun ausgehend von der Beschreibung dessen, was für 
Rosa soziale Beschleunigung ausmacht und seiner (kursorischen) Be-
handlung des Verhältnisses von positivem Recht und Beschleunigung, 
das Verhältnis der Anpassung zweiter Ordnung reflexiven Rechts und 
sozialer Beschleunigung bestimmen?

Reflexives Recht kann als Form der Steuerung beschrieben werden, 
die selbst häufige Veränderungen fördert (konkret dadurch, dass die Ein-
heiten der Selbstorganisation nicht auf Dauer festgesetzt werden, s.o. 
und 8.5). Damit macht sich reflexives Recht gewissermaßen selbst zu ei-
nem Teil der sozialen Beschleunigung. Gleichzeitig, und damit kommt 
man zu der produktiven Seite reflexiven Rechts, kann man vermuten, 
dass reflexives Recht damit auch eine schnelle Wandlung von Nicht-
Recht begünstigt – also ein sich beschleunigendes Nicht-Recht produ-
ziert. Die Beschleunigungsformen des Nicht-Rechts sind dabei nicht auf 
Prozesse sozialer Beschleunigung reduziert, sondern können auch Pro-
zesse technischer Beschleunigung einschließen. 

Reflexives Recht als Recht, das selbst auf Wandlung setzt – und damit 
zusammenhängend beschleunigtes Nicht-Recht –, hat wiederum Subjek-
tivierungseffekte. Diese sind Thema des nächsten Unterkapitels 10.2. 

8	 	 Deswegen schlägt Rosa ja einen anderen normativen Grundbegriff als Au-
tonomie für seine kritische Theorie vor, nämlich Resonanz, vgl. 4.3.

9	 	 Zum Verhältnis von positivem Recht und (sozialer) Beschleunigung bei 
Rosa, vgl. auch: Francot 2018: insb. 92f.

DIE ANGEPASSTHEIT REFLEXIVEN RECHTS UND (SOZIALE) BESCHLEUNIGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324

10.2 Soziale Beschleunigung und flexible Identitäten

Was hat es für einen Effekt auf Individuen, wenn für ihre Entscheidungen 
und Handlungen relevante Institutionen sich häufig verändern (soziale 
Beschleunigung)? Kurz gesagt: Sie passen sich an diese sich wandelnden 
Umstände an und zwar unabhängig davon, ob sie die jeweilige Verän-
derung gut heißen oder nicht bzw. sogar ohne überhaupt eine Bewer-
tung der Veränderung vornehmen zu können oder zu wollen (vgl. Lemke 
2004: insb. 82). In Bezug auf die Veränderung der handlungs- und ent-
scheidungsrelevanten Institution des modernen, positiven Rechts, deren 
Veränderung in einer Veränderung der Bestimmung rechtlicher Gleich-
heit besteht, beschreibt Menke die Subjektivierung zu, in meinen Wor-
ten, flexiblen Identitäten folgendermaßen: 

»Die rechtliche Ermächtigung der Willkür [vgl. Kapitel 3, E.N.] bedeutet 
nicht nur die Freisetzung von den Anforderungen sittlicher Normativi-
tät. Sie verlangt ebenso die Bereitschaft zur beständigen, flexiblen Adap-
tion des Subjekts an die Grenzen der Gleichheit, in denen es seine Will-
kür auszuüben berechtigt ist. Die rechtliche Ermächtigung der Willkür 
ist zugleich die Hervorbringung eines adaptionsfähigen und -willigen 
Subjekts. Seine Ziele willkürlich zu wählen heißt zugleich, jederzeit an-
dere wählen zu können – wenn die Grenzziehung rechtlicher Gleichheit 
dies verlangt.« (Menke 2015: 292, erste Herv. E.N.)

Für Menke ist mit der Subjektivierung zum »adaptionsfähigen und -wil-
ligen Subjekt« die Herrschaftsform (oder in meiner Terminologie Be-
herrschungsform) der Normalisierung (vgl. 3.2.2) beschrieben: »Die 
Ermächtigung der Willkür normalisiert, denn sie macht die Subjekte 
zu unbegrenzt anpassungsfähigen, ja anpassungswilligen Gliedern des 
Rechts.« (Menke 2015: 293, Herv. E.N.). Ich unterscheide dementgegen 
zwischen zwei Arten der Subjektivierung durch die Grenzziehung recht-
licher Gleichheit: einer, die sich vollzieht, wenn die Definition rechtli-
cher Gleichheit stabil gehalten wird (durch eine formale oder materia
le Form des Rechts) und einer, die sich vollzieht, wenn die Definition 
rechtlicher Gleichheit sich häufig verändert, wie in meiner Deutung re-
flexiven Rechts.10 Die erste Form ist eine Subjektivierung im Sinne einer 
Normalisierung und die zweite eine Subjektivierung im Sinne einer Fle-
xibilisierung.11 Wenn auch ausschließlich auf das Strafrecht im 19. Jahr-
hundert bezogen, bietet das folgende Zitat von Foucault eine treffende 

10		 Vgl. zu den Auswirkungen des »Tempo[s] der Änderungen im Rechtsstoff« 
auf Individuen und deren »Lebensgestaltung«: Dürig 1984 [1977]: 296f. 
Für Dürig sind Änderungen des Rechts auch vor allem als Änderungen der 
Definition von Rechtsgleichheit bestimmt (ebd. 295).

11		 Man könnte die zweite Form stattdessen auch als ›Normalisierung als Fle-
xibilisierung‹ beschreiben, siehe 10.4. 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


325

Veranschaulichung der normalisierenden Subjektivierung – einen (pro-
blematischen) Effekt, den reflexives Recht (und eine kritisch-prozedu-
rale Konzeption der Gerechtigkeit), so meine These, gerade nicht hat: 

»Die Zivilisation hat ihr Zwangssystem, das anscheinend das 
Strafgesetzbuch und in Wirklichkeit die Disziplin ist. Man muß geortet, 
festgesetzt, eingerückt sein: ›Man schläft zu Hause, sagt der Vorsitzen-
de, weil für ihn eben alles ein Heim, eine Bleibe haben muß, egal, ob sie 
glänzend oder armselig ist; dafür hat er nicht zu sorgen, wohl aber hat 
er jedes Individuum dazu zu zwingen.‹ Außerdem muß man einen Be-
ruf haben, einen Status, eine erkennbare Identität, eine ein für allemal 
fixierte Individualität: ›Was ist Ihr Beruf? Diese Frage ist der einfachste 
Ausdruck der Gesellschaftsordnung, der dieses Herumstreunen zuwider 
und gefährlich ist; man muß eine feste Stellung haben, die für die Zu-
kunft gesichert ist.‹ Und schließlich muß man einen Meister haben und 
in eine Hierarchie eingeordnet sein; man existiert nur innerhalb festge-
legter Herrschaftsverhältnisse: ›Bei wem arbeiten Sie? D.h. da Sie nicht 
Meister sind, müssen Sie Diener sein, egal, unter welchen Bedingungen; 
es geht ja nicht um die Befriedigung ihrer Individualität, sondern um die 
Aufrechterhaltung der Ordnung. […]‹« 
(Foucault 2014 [1975]: 377)12

Die Subjektivierung zu flexiblen Identitäten wird hingegen in vielen jün-
geren, insbesondere soziologischen und zeitdiagnostischen Arbeiten the-
matisiert und problematisiert und zwar als Spezifikum einer zweiten oder 
reflexiven Moderne (vgl. Beck 1986) oder eines »neuen Kapitalismus« 
(vgl. insb. Sennett 2000 [1998]).13 Dabei werden auch die Verhältnisse 
thematisch, die flexible Identitäten produzieren. Diese Verhältnisse habe 
ich mit Rosa als Beschleunigungsverhältnisse beschrieben. Alternative 
oder auch komplementäre Bestimmungen dazu sind beispielweise das 
Konzept der Kontrollgesellschaften (Deleuze 2014 [1990])14, die Rede 
von Gesellschaften der »flüchtigen Moderne« (Bauman 2016 [2000], 
Bauman 2007) oder Überlegungen zum »neuen Geist des Kapitalismus« 

12		 Dass ich an dieser Stelle ein Zitat von Foucault einsetze, um die Subjekti-
vierungsform der Normalisierung/Disziplinierung (im Unterschied zur Fle-
xibilisierung) zu veranschaulichen, heißt noch nicht, dass ich wie Fraser 
denke, dass Foucaults Texte insgesamt unbrauchbar sind, um die Beherr-
schungsform des Postfordismus (»Flexibilization«) im Gegensatz zur Be-
herrschungsform des Fordismus (»Discipline«) zu bestimmen und zu ver-
stehen (vgl. Fraser 2010: 116–130). Zur diesbezüglichen Kritik an Fraser 
vgl. Lemke 2008 [2007]: 70–74, insb. 70.

13		 Vgl. Lessenich 2017 [2009]: insb. 159–167.
14		 Deleuze schlägt einen Übergang von Disziplinargesellschaften (Foucaults 

Beschreibung von Gesellschaften im 18. und 19. Jhd., vgl. das obenstehen-
de Zitat aus Überwachen und Strafen) zu Kontrollgesellschaften zum Ende 
des 20. Jahrhunderts vor (vgl. Deleuze 2014 [1990]). 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND FLEXIBLE IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326

(Boltanski und Chiapello 2003 [1999])15.16 Eine Gemeinsamkeit die-
ser zeitdiagnostischen Vorschläge (inkl. Rosas) liegt darin, dass sie sich 
auf die Beschreibung von wirtschaftlichen Verhältnissen, insbesondere 
der Arbeitswelt und ihrer Subjektivierungseffekte fokussieren (vgl. auch 
Jaeggi und Celikates 2017: 9).17 Im Gegensatz dazu schreibe ich auch 
dem Recht selbst eine subjektivierende Rolle zu (vgl. dazu schon den An-
fang von Kapitel 2). Da aber das Recht auch auf andere gesellschaftli-
che Teilbereiche einwirkt, lässt sich die Subjektivierung durch Recht als 
komplementär zur Subjektivierung etwa durch Arbeitsverhältnisse ver-
stehen (oder sogar die Subjektivierung durch Arbeitsverhältnisse etwa 
auch als indirekte Subjektivierung durch das Recht). Ich möchte nun 
mithilfe von Rosas Schriften ausführen, was unter der Subjektivierung 
zu flexiblen Identitäten zu verstehen ist.

In Beschleunigung sind zwei Abschnitte bezüglich der Frage, welche 
Identitäten Rosa als komplementär zu Beschleunigungsverhältnissen be-
trachtet, relevant: einerseits Rosas Beschreibung der Beschleunigung des 
Lebenstempos als der dritten Form von Beschleunigung neben sozialer 
und technischer im Teil über die Phänomenologie der Beschleunigung 
(vgl. 10.1) und andererseits der Teil über »situative Identitäten« (Rosa 
2005: 352–390) als einer von zwei Teilen des vierten Teils des Buches 
über die Konsequenzen der Beschleunigung (neben den politischen Kon-
sequenzen). Da aber Rosas Unterscheidung zwischen der Phänomeno-
logie und den Konsequenzen der Beschleunigung nicht trennscharf ist, 
gehe ich auf den Phänomenologie-Teil genauer ein und baue dort Ele-
mente aus dem Konsequenzen-Teil ein, ohne den letzteren aber noch ein-
mal gesondert zu behandeln. 

Rosa unterscheidet bezüglich der Beschleunigung des Lebenstempos 
zwischen einer subjektiven und einer objektiven Dimension: Ist das Lebens
tempo wirklich (objektiv) schneller geworden? Oder nehmen Individuen 

15		 Die Studie von Boltanski und Chiapello ist für mich besonders interessant, 
da die Autor/innen darin explizit auf die Rolle der ›Kritik‹ und die Gefahr, 
dass diese selbst den neuen Geist des Kapitalismus (re)produziere, eingehen. 
Allerdings fokussieren sie sich auf die Problematisierung einer »Künstler-
kritik«, die sie einer »Sozialkritik« gegenüberstellen. In meiner Systematik 
könnte man die Künstlerkritik als Kritik an einer Entfremdung als ›Mangel 
von Sinn‹ (Kapitel 5) verstehen, die ich in dieser Arbeit gerade nicht zum 
Gegenstand der Reflexion mache. 

16		 Interessant wäre es zudem, diese Bestimmungen von Gesellschaft zur Idee 
und Realität des Neoliberalismus ins Verhältnis zu setzen. Zum Verhältnis 
von Boltanskis und Chiapellos These über einen neuen Geist des Kapitalis-
mus zum Neoliberalismus, siehe: Biebricher 2012: 178f.

17		 Das heißt nicht, dass das Recht in diesen Entwürfen gar keine Erwähnung 
findet, siehe etwa: Deleuze 2014 [1990]: 217 und  Boltanski und Chiapello 
2003 [1999]: 445–447.

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


327

es bloß (subjektiv) so wahr, als wäre ihr Lebenstempo schneller gewor-
den? Ich fokussiere mich auf die subjektive Dimension, auch weil die me-
thodischen Probleme bezüglich der empirischen Untersuchung der objek-
tiven Dimension ausufernd zu sein scheinen (vgl. Rosa 2005: 199–213). 
In Bezug auf die subjektive Dimension unterscheidet Rosa zwischen zwei 
verschiedenen potentiellen Ursachen von subjektiv wahrgenommenem 
Zeitdruck: »Verpassensangst« und »Anpassungszwang« (Rosa 2005: 
218). Mich interessiert nun insbesondere die durch letztere Ursache be-
wirkte subjektive Beschleunigung des Lebenstempos, weil Rosa sie als 
Folge sozialer Beschleunigung einführt18: »Der Anpassungszwang […] ist 
eine Folge der strukturellen Dynamik spätmoderner Gesellschaften, spe-
zifischer der Beschleunigung des sozialen Wandels.« (Rosa 2005: 218)19 
Weil die relevanten Parameter für individuelle Entscheidungen und Hand-
lungen sich häufig verändern, lernen Individuen sich an diese wechselnden 
Entscheidungslandschaften anzupassen. Diese Angepasstheit bezieht sich 
auf die »alltägliche[] und biographische[] Lebensführung« (Rosa 2005: 
371), d.h. sowohl darauf, wie ich entscheide, wie ich den heutigen Nach-
mittag gestalte, als auch darauf, wen und ob ich heirate: 

»Eine hochdynamische Gesellschaft wie die spätmoderne erzwingt […] 
eine Entsprechung in den Selbstverhältnissen und Identitätsmustern der 
Individuen in Form einer Prämierung von Flexibilität und Wandlungsbe-
reitschaft gegenüber Beharrung und Kontinuität: Subjekte müssen sich 
entweder von vornherein als offen, flexibel und veränderungsfreudig 
konzipieren, oder sie laufen Gefahr, permanente Frustration zu erleiden, 
wenn ihre auf Stabilität ausgerichteten Identitätsentwürfe an einer sich 
schnell verändernden Umwelt zu scheitern drohen.«                       
(Rosa 2005: 239f., vgl. 379)

Rosa unterscheidet davon ausgehend zwischen solchen Individuen, die 
eine situative Lebensführung beherrschen und von ihr profitieren und 
nennt sie »Spieler« oder später »Surfer« (Rosa 2013c [2012]: 302)20, und 

18		 An dieser Stelle werden Phänomenologie und Konsequenzen der Beschleu-
nigung von Rosa offensichtlich vermengt. 

19		 Aus methodischen Gründen kann ich mich streng genommen ohnehin nur 
auf Beschreibungen von flexiblen Identitäten beziehen, die eine Folge von 
sozialer Beschleunigung darstellen. Denn ich vertrete hier keine empirische 
These darüber, dass es soziale Beschleunigung gibt (vgl. 1.2), wie Rosa es tut, 
sondern beschreibe eine in der Theorie angelegte mögliche Fehlwirkungs-
weise einer normativen Konzeption. Kurz: kritisch-prozedurale Gerechtig-
keit muss sich im positiven Recht materialisieren. Reflexives Recht scheint 
(zumindest auf den ersten Blick) eine dafür geeignete spezifische Rechtsform 
zu sein. Reflexives Recht ist aber Gegenstand sozialer Beschleunigung, die 
flexible Identitäten produziert. 

20		 Vgl. Deleuzes metaphorischen Gebrauch des Surfens für die Beschreibung 
von Handlungstypen oder -dispositionen in post-Disziplinargesellschaften 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND FLEXIBLE IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328

solchen, die nicht mit ihr zurechtkommen und durch sie benachteiligt wer-
den, sogenannte »Drifter« (Rosa 2005: 368). Den Ausdruck »drift« über-
nimmt Rosa von Richard Sennett, der ihn wiederum von Walter Lippma-
nn übernimmt (vgl. Rosa 2005: 381f. und Sennett 2000 [1998]: 15–38).21 

Die Subjektivierung durch (soziale) Beschleunigung thematisiert Rosa 
auf aufschlussreiche Weise zudem in seinem Aufsatz »Von der stabilen Po-
sition zur dynamischen Performanz. Beschleunigung und Anerkennung in 
der Spätmoderne« (Rosa 2009). Dort setzt er sich mit Honneths Anerken-
nungstheorie auseinander und attestiert ihr (und insbesondere der dritten 
Ebene besonderer Leistungen)22, dass sie für die Spätmoderne anachro-
nistisch sei. Honneth analysiere nämlich einen Kampf um Anerkennung 
als klassisch-modernen »›Positionskampf‹« (Rosa 2009: 663). In einem 
solchen ›Kampf‹ bemühe man sich, eine bestimmte gesellschaftlich aner-
kannte Position einzunehmen, die einem dann einigermaßen sicher sei. In 
der Spätmoderne hingegen würde der Kampf um Anerkennung zu einem 
»performativen Dauerwettbewerb« (ebd.). Gewinner dieses performati-
ven Wettbewerbs seien Surfer und dessen Verlierer Drifter.23 

Ausgehend von dieser Bestimmung flexibler Identität möchte ich einen 
Bogen zurück zu Forst schlagen und zwar genauer zu seinem Verständ-
nis einer toleranten Person (vgl. Forst 2003a: 666–674). Forsts Arbeit zu 
dem Begriff der Toleranz war für meine Auseinandersetzung mit seinem 
Verständnis von Gerechtigkeit insgesamt bedeutend. Ich habe die These 
vertreten, dass Forst das von ihm selbst angezeigte »Paradox der Grenz-
ziehung«, welches eine gelungene Konzeption der Toleranz lösen können 
sollte, auch mit seiner Respektkonzeption der Toleranz nicht lösen kann 
(vgl. 6.4.7 und 6.5) Seine Beschreibung der tugendhaften toleranten Per-
son beruht allerdings in entscheidender Weise darauf, dass diese Person 
sich nicht in das Paradox der Grenzziehung verstrickt: Eine tolerante 
Person ist gerade eine, die unterscheiden kann, ob sie eine bestimmte 
Handlung oder Haltung eines anderen tolerieren (d.h. ethisch ablehnen, 
aber moralisch akzeptieren) oder zurückweisen (d.h. moralisch ableh-
nen) sollte. Auf sich selbst bezogen ist eine tolerante Person umgekehrt 

(für Deleuze: Kontrollgesellschaften): »Der Mensch der Disziplinierung war 
ein diskontinuierlicher Produzent von Energie, während der Mensch der 
Kontrolle eher wellenhaft ist, in einem kontinuierlichen Strahl, in einer Um-
laufbahn. Überall hat das Surfen schon die alten Sportarten abgelöst.« (De-
leuze 2014 [1990]: 258) 

21		 Insbesondere durch die Tatsache, dass es Drifter sowie eine Ungleichheit 
zwischen Spielern/Surfern und Driftern gibt, ist das Beherrschungspotential 
der Subjektivierung zu flexiblen Identitäten bereits angedeutet (vgl. 10.3). 

22	 	Zu den drei Dimensionen der Anerkennung bei Honneth, siehe das Ende 7.2.
23		 Evtl. wäre der von McNay Rancière zugeschriebene »performative account 

of recognition« aus Rosas Sicht für die Spätmoderne weniger anachronis-
tisch (McNay 2014: 144). 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


329

eine, die weiß, ob sie verpflichtet ist, eine bestimmte Haltung oder Hand-
lung reziprok-allgemein oder bloß vor sich selbst und ihrer Identifikati-
onsgemeinschaft zu rechtfertigen.24 Eine in diesem Sinne tolerante Per-
son würden drei Vorwürfe, die, so Forst, historisch an der Tugend der 
Toleranz geübt wurden, nicht treffen (Forst 2003a: 667–670, (a)–(c)). 
Ich möchte an dieser Stelle nur auf den ersten Vorwurf etwas genauer 
eingehen. Er besagt, dass eine tolerante Person eigentlich eine schwache 
Person sei (vgl. Forst 2003a: 667), die eine »Haltung der Indifferenz« 
(Forst 2003a: 512) ausgebildet habe. Dieser Vorwurf gehe auf Nietzsche 
zurück. Forst schreibt, dass »Nietzsches Kritik [allerdings, E.N.] berech-
tigt« ist, in dem Fall, in dem eine Person gegenüber etwas, das eigent-
lich zurückgewiesen werden sollte, dennoch tolerant wäre (Forst 2003a: 
513). In Forsts Sinne wäre dies gar keine richtige Toleranz (im Sinne sei-
ner Respektkonzeption der Toleranz). Wenn nun allerdings das Paradox 
der Grenzziehung bezüglich der Grenze zwischen Zurückweisung und 
moralischer oder ethischer Rechtfertigbarkeit (vgl. 6.5, Grenze III b’’) 
Bestand hat, dann wird es unmöglich, die Tugend der Toleranz in dem 
von Forst gewünschten Sinne auszuüben, weil die Person ja nicht (sicher) 
wissen kann, ob etwas zurückgewiesen werden sollte oder nicht. Diese 
Grenze kann allerdings institutionell durch die Bestimmung der recht-
lichen Gleichheit (zumindest zeitweise) festgesetzt werden25 und somit 
die Ausübung der Tugend der Toleranz prinzipiell ermöglichen. Wenn 
nun allerdings die Bestimmung der rechtlichen Gleichheit häufig wech-
selt und die tolerante Person weiß, dass die (jeweils aktuellen) Grenzen 
rechtlicher Gleichheit akzeptiert werden müssen, dann wird die tolerante 
Person – vielleicht nicht zu einer völlig indifferenten oder schwachen Per-
son (so der erste Vorwurf) – womöglich aber zu einer flexiblen Person.26   

24		 Diese Bestimmung ähnelt Günthers Beschreibung einer »deliberativen Per-
son« (Günther 2005, Dritter Teil). Wie die ›tolerante Person‹ stellt die ›delibe-
rative Person‹ eine Beschreibung notwendiger personaler Eigenschaften einer 
Person für unterschiedliche normative Kontexte dar (wobei Forst die Fähig-
keit betont, entscheiden zu können, in welchem Kontext man sich befindet). In 
diesem Sinne ist die deliberative Person nicht bloß eine ethische Person etwa, 
sondern steht für ein »höherstufiges Personenkonzept« (Günther 2005: 236). 
Die unterschiedlichen normativen Kontexte, in denen eine deliberative Person 
›verkehrt‹, bestimmt Günther auch explizit im Anschluss an Forsts Buch Kon-
texte der Gerechtigkeit (vgl. Günther 2005: 250). Auf Forsts Verständnis der 
toleranten Person bezieht er sich allerdings nicht. Vgl. auch Kapitel 8, Fn. 17.

25		 Den Bezug des ersten Vorwurfs an der toleranten Person zum Problem der 
rechtlichen Gleichheit stellt Forst auch (in Bezug auf Menke) her (vgl. Forst 
2003a: 668, Fn. 28).

26		 Vgl. 12.2.2 zur Rolle der (institutionalisierten) Erziehung und Bildung eines 
Individuums als Option, dem Beherrschungspotential der Subjektivierung 
zu flexiblen Identitäten entgegenzuwirken. 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND FLEXIBLE IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330

Zudem ist an dieser Stelle ein Rückbezug zu den unterschiedlichen 
Zeitperspektiven der Personentypen, die Husserl den Vertretern der drei 
verschiedenen staatlichen Gewalten zugeordnet hat, möglich (vgl. 8.3). 
Eine flexible Identität, so könnte man in Husserls Schema sagen, ist 
wie »[d]er Mann der Exekutive« ein »›Gegenwartsmensch[]‹« (Husserl 
1955: 52): 

»Der Gegenwartsmensch nimmt die Dinge ›wie sie kommen‹. […] In 
dem er die Gegenwart, wie sie jeweils ist, als gegeben hinnimmt und 
zum Ansatzpunkt seines Handelns macht, ist in seiner Einstellung zum 
Leben ein Element des Fatalismus enthalten. Der Gegenwartsmensch ist 
ein Positivist.« (Husserl 1955: 46) 

Sowohl diese inhaltliche Beschreibung als auch die Tatsache, dass Hus-
serl den Gegenwartsmenschen der Exekutive zuordnet, deuten bereits 
auf das Beherrschungspotential (aus Perspektive kritisch-prozeduraler 
Gerechtigkeit) der Subjektivierung zum flexiblen Gegenwartsmenschen 
hin: Dieser scheint Husserls Beschreibung nach wenig selbstbestimmt zu 
agieren und handelt ›als Mann der Exekutive‹ eher nach vorgegebenen 
Normen als dass er selbst Autor derselben wäre. 

10.3 ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹  
als Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler 

Gerechtigkeit 

In diesem Unterkapitel soll folgende Frage beantwortet werden: Inwie-
fern sind ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ als kritikwürdig, d.h. 
als Formen der Beherrschung, auszuweisen? 

Zunächst ist es wichtig zu betonen, dass die Kritikwürdigkeit von ›Be-
schleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ an dieser Stelle nicht aus einer ethi-
schen Perspektive erfolgen kann. Ich hatte zwischen internen und externen 
Problematiken der Normativität der Gerechtigkeit unterschieden und die 
›Möglichkeit einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit‹ nur von den inter-
nen abhängig gemacht (siehe Kapitel 5). Um ›Beschleunigung‹ und ›Flexibi-
lisierung‹ im hier relevanten Sinne als kritikwürdig auszuweisen, reicht es 
also nicht, sie als entfremdend (als Entfremdung-von-Sinn verstanden, vgl. 
Kapitel 5) zu bestimmen. Um als Beherrschungspotentiale kritisch-proze-
duraler Gerechtigkeit und somit interne Herausforderungen dieser Norma-
tivität zu gelten, müssen sie mit Gründen, die reziprok-allgemein qualifi-
ziert sind, kritisierbar sein oder das Zustandekommen reziprok-allgemeiner 
Rechtfertigungen verunmöglichen. Eine institutionelle Ordnung, die mit re-
ziprok-allgemeinen Gründen gestützt ist bzw. das Hervorbringen solcher 
Gründe ermöglicht, stellt nämlich für Forst eine gerechte – im Sinne einer 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


331

nicht-willkürlichen (Forst 2007a: 9f.)27 – Form von Herrschaft dar. Im Fol-
genden möchte ich einzeln versuchen, den in diesem Sinne kritikwürdigen 
Charakter von ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ aufzuzeigen, um an-
schließend eine Verhältnisbestimmung dieser beiden Beherrschungsformen 
zu ›Ausbeutung‹ und ›Normalisierung‹ vorzunehmen (10.4). Vorher sei da-
rauf hingewiesen, dass sich die These, dass ›Beschleunigung‹ und ›Flexibi-
lisierung‹ solche Herrschafts- oder Beherrschungseffekte haben und nicht 
›bloß‹ entfremdend sind, auch in der Literatur findet. 

Rosa nimmt explizit eine normative28 neben einer ethischen (und 
funktionalistischen) Kritik von Zeitnormen vor, die in einer sich be-
schleunigenden Gesellschaft gelten (vgl. Rosa 2013c [2012]: 287–323). 
Er schreibt: 

»Eine (›moralische‹ [bzw. normative, E.N.]) Kritik der verborgenen zeit-
lichen Normen muss deshalb genau an diesem Punkt ansetzen: an der 
Tatsache, dass die ebenso strikten wie unsichtbaren Zeitnormen der 
Gegenwartsgesellschaften die moderne Verheißung von Reflexivität 
und Autonomie unterlaufen und daher normativ nicht zu rechtfertigen 
sind.« (Rosa 2013c [2012]: 300)

Und Sennett schreibt ganz deutlich: »Die Zeit in Unternehmen und für 
den einzelnen ist aus dem eisernen Käfig der Vergangenheit entlassen, 
aber neuen Kontrollen und neuer Überwachung von oben unterworfen. 
Die Zeit der Flexibilität ist die Zeit einer neuen Macht.« (Sennett 2000 
[1998]: 75) Bolstanki wiederum unterscheidet zwischen »einfacher« und 
»komplexer Herrschaft« (Boltanski 2008: 144). Komplexe Herrschaft 
vollzieht sich, im Gegensatz zur Herrschaft »repressive[r] Regime« (Bol-
tanski 2010: 187), gerade »durch Veränderung« (Boltanski 2010: 186).

Gleichwohl gibt es in der Literatur freilich auch zahlreiche Kritiken 
von ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ oder verwandten Phänome-
nen, die eine ethische Kritik darstellen. So beschreibt Honneth »den sozia
len Typ der unentschlossenen, handlungsarmen Persönlichkeit« (Honneth 
2011: 167), der deutliche Parallelen zur flexiblen Identität aufweist (vgl. 
Honneth 2011: 167–172), als Phänomen, das gerade nicht als Ungerech-
tigkeit, sondern als Pathologie29 (vgl. Kapitel 5) kritisiert werden sollte 
(und, für Honneth, auch nur so überhaupt in den Blick gerät).30 

27		 Vgl. Kapitel 1, Fn. 31.
28		 Zu dieser Kritikform gehört meinem Verständnis nach die Kritik aus Per

spektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit. 
29		 Die unentschlossene, handlungsarme Persönlichkeit stellt bei Honneth eine 

von zwei Pathologien der rechtlichen Freiheit dar. Er beschreibt auch Patho-
logien der moralischen Freiheit (vgl. dazu Honneth 2011: 206f.). 

30		 Man könnte zudem auch individuelle Pathologien, wie Burn-out oder De-
pression, als Folgen einer Subjektivierung zu flexiblen Identitäten interpre-
tieren, vgl. Ehrenberg 2015 [1998] und Neckel und Wagner 2013.

›BESCHLEUNIGUNG‹ UND ›FLEXIBILISIERUNG‹ ALS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332

Jetzt komme ich zu der Frage, inwiefern man (soziale) Beschleunigung 
des Rechts im Speziellen bzw. soziale Beschleunigung insgesamt als be-
herrschungsförmig ausweisen kann. Recht, das ›steuert‹, indem es sich 
schnell wandelt, kann nicht als Form der Steuerung begriffen werden, die 
ein Ausdruck der kollektiven Autonomie einer Rechtsgemeinschaft ist. 
Für Rosa ist die Idee kollektiver Autonomie Teil des normativen Verspre-
chens der Moderne (vgl. 4.3, 8.5.1 und 10.1). Für Forst muss eine wün-
schenswerte Form politischer Herrschaft demokratisch sein (vgl. 6.4.2). 
Eine Steuerung der Gesellschaft, die nicht durch kollektive Autonomie 
bestimmt ist, ist aus dieser Perspektive eine nicht-wünschenswerte Form 
der Herrschaft und somit als Beherrschung zu kennzeichnen. Allgemei-
ner könnte man auch sagen, dass ›Steuerung als Beschleunigung‹ eine 
willkürliche Form der Herrschaft ist, da Veränderungen des geltenden 
Rechts nicht aus guten Gründen vorgenommen oder unterlassen wer-
den, sondern »Veränderungen um ihrer selbst willen« (Boltanski 2010: 
188) darstellen. Willkürliche Herrschaft ist also nicht-wünschenswert 
zunächst einmal unabhängig davon, wie nicht-willkürliche Herrschaft 
bestimmt ist. Bei Rosa und Forst ist nicht-willkürliche Herrschaft sol-
che, die durch kollektive Autonomie bestimmt ist. 

Zudem sei die Frage erwähnt, wie weitgehend eine tatsächliche Be-
schleunigung des Rechts im Sinne einer schneller werdenden Verände-
rung der Definition rechtlicher Gleichheit überhaupt möglich ist. Denn 
man muss bedenken, dass eine grundlegende Veränderung der Definition 
rechtlicher Gleichheit eigentlich eine sehr schwerwiegende – oder: his-
torische (vgl. Kapitel 11) – Veränderung darstellt (etwa die Erlangung 
des Frauenwahlrechts).31 Womöglich könnte also die Forderung nach 

31	 	 Eine Frage, die diese Arbeit offenlässt, ist, wie sich grundlegende Verände-
rungen rechtlicher Gleichheit (wie die Erlangung des Frauenwahlrechts), die 
typischerweise Verfassungsänderungen bedeuten, genau zu weniger tiefge-
henden Rechtsveränderungen verhalten, die keinen offensichtlichen Bezug 
zu Veränderungen der Definition rechtlicher Gleichheit haben wie z.B. eine 
Veränderung des Tempolimits auf Autobahnen. Lassen sich solche weniger 
tiefgehenden Rechtsveränderungen letztlich auch als Veränderungen der De-
finition rechtlicher Gleichheit interpretieren? In diesem Beispiel etwa mit 
Hilfe der Überlegung, dass es sich bei dem strengeren Tempolimit auf Auto-
bahnen um eine neue und bessere Definition von Rechtsgleichheit handelt, 
weil nur Personen (wirklich) als gleich-freie gesehen werden können, wenn 
nicht die Freiheit der einen (der Schnellfahrer/innen) die Freiheit der ande-
ren (auf einer risikoärmeren Autobahn zu fahren) einschränkt und zudem 
da eine Verringerung von Umweltbelastungen für die fortwährende Existenz 
der politischen Gemeinschaft von Freien und Gleichen eine notwendige Be-
dingung ist. Kumm, der sich dabei auch auf Forst bezieht, vertritt die An-
sicht, dass sich moderne Politik und modernes Recht (und nicht nur ein be-
sonders wichtiger Teil davon, nämlich Verfassungsfragen) insgesamt als stets 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


333

häufigen tiefgreifenden Veränderungen, entgegen ihrer Intention, eher 
zu einer Beschleunigung auf einer oberflächlicheren Ebene (technischer 
Beschleunigung oder einer Beschleunigung des Lebenstempos, d.h. des 
›Nicht-Rechts‹) führen, welche wiederum tatsächliche gewichtige Verän-
derungen erschweren würde.32 Lois McNays Kritik an radikaldemokrati-
schen Demokratietheorien in ihrer Monographie The Misguided Search 
for the Political (2014) verstehe ich als in diese Richtung weisend. Sie 
moniert nämlich, dass radikaldemokratische Theorien bei ihrer Beto-
nung des Wertes von radikalen Umbrüchen, soziologisch uninformiert, 
die mögliche Häufigkeit solcher Wandlungsprozesse überschätzen. Und 
zwar insbesondere, in dem sie »ready-made political subjects« (im Sin-
ne von Subjekten, die ›das Politische‹ zur Geltung bringen) voraussetzen, 
ohne die »social conditions necessary for effective agency«33 ausreichend 
in den Blick zu nehmen (McNay 2014: 17). 

Die Tatsache, dass die (soziale) Beschleunigung des Rechts als beherr-
schend angesehen werden kann, liegt also daran, dass es die normati-
ve Idee des Rechts selbst ist, dass es nicht-willkürlich bestimmt werden 
sollte bzw. spezieller dass es Ausdruck kollektiver Autonomie sein soll-
te.34 Dieses Argument funktioniert für die Beschleunigung anderer sozi-
aler Praktiken und Institutionen nicht ohne Weiteres, da sie nicht alle 
selbst eine solche normative Bestimmung (der nicht-willkürlichen Or-
ganisation) haben, für die ›Beschleunigung‹ problematisch wäre. So ist 
es in bestimmten Bereichen des Privaten doch gerade geboten, dass je-
de/r willkürlich nach den eigenen Präferenzen entscheiden können sollte. 
Etwa sollte man die/den Lebenspartner/in auswählen dürfen, ohne dafür 

erneutes Aushandeln des Status von Gleich-freien – von Menschenrechts-
subjekten – verstehen lassen (vgl. Kumm 2018: 243f.). Kumms Verständnis 
erscheint mir prinzipiell sinnvoll. Für diese Arbeit würde sich dadurch eine 
grundlegende Kontinuität von Gerechtigkeitsfragen simpliciter und Fragen 
der Grenzen der Gerechtigkeit ergeben. Auch das scheint mir unter der Be-
dingung plausibel, dass es möglich ist, die Unterscheidung von normalen 
und tiefgreifenden Gerechtigkeitsfragen in diese grundsätzliche Kontinuität 
erneut einzuziehen. Eine gründliche Auseinandersetzung mit den verschie-
denen Tiefen von Veränderungen im Bereich des Rechts bzw. der Gerechtig-
keit bleibt als Forschungsdesiderat bestehen.

32		 Es ließe sich bereits die Verschiebung von einer nationalstaatlichen Defi-
nition rechtlicher Gleichheit zur Definition ›rechtlicher Gleichheit‹ auf ei-
ner kleineren Ebene (der Bestimmung der Einheiten der Selbstorganisation 
durch reflexives Recht) als eine solche Verringerung der Tiefe von Verände-
rung beschreiben. 

33		 Vgl. dazu meine Bemerkungen zu Forsts Begriff ›sozialer Autonomie‹ in 
6.4.8.

34		 Oder andersherum: Die Normativität kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit 
ist in ihrer Realisierung auf das Recht angewiesen.

›BESCHLEUNIGUNG‹ UND ›FLEXIBILISIERUNG‹ ALS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334

Rechenschaft ablegen zu müssen.35 Gleichsam sollte man sich entscheiden 
können, ob man sehr viel arbeiten möchte, weil es einem etwa wichtig ist, 
viel zu verdienen, oder weniger zu verdienen, aber dafür auch weniger ar-
beiten zu müssen. Wenn es so wäre, dass solche (willkürlichen) individuel-
len Entscheidungen (etwa in einer Lebenszeit eine Vielzahl von Paarbezie-
hungen zu führen) sich in der Makrostruktur der ›Liebeswelt‹ oder in der 
›Arbeitswelt‹ zufällig zu einer beschleunigten ›Liebeswelt‹ oder ›Arbeits-
welt‹ aggregieren würden, könnte man nicht davon sprechen, dass die be-
schleunigte Liebes- bzw. Arbeitswelt ein Beherrschungsverhältnis darstel-
len würde: Es ist aus Perspektive (kritisch-prozeduraler) Gerechtigkeit per 
se nichts an einer beschleunigten Liebes- oder Arbeitswelt zu beanstanden, 
während ›Steuerung als Beschleunigung‹ aus dieser Perspektive per se kri-
tikwürdig ist. Beherrschungsförmig ist eine beschleunigte Liebes- oder Ar-
beitswelt oder jede andere nicht-rechtliche soziale Praxis oder Institution 
(aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit) nur dann, wenn sie 
Individuen dazu zwingt (im Sinne von Beherrschung), auf bestimmte Art 
und Weise zu handeln. Damit kommen wir zur Subjektivierungsebene. 

Wenn Individuen durch beschleunigtes Recht und (dadurch) beschleu-
nigte nicht-rechtliche soziale Praktiken und Institutionen zu flexiblen 
Subjekten werden, dann lässt sich dies aus dem doppelten normativen 
Ideal, dass Individuen in bestimmten Bereichen ihres Lebens nach ih-
rem eigenen Gutdünken (willkürlich) entscheiden können sollten36 und 
für politische Selbstbestimmung geeignet sein sollten, problematisieren.37 
Mit Rosa kann man zwischen drei problematischen Aspekten einer fle-
xiblen Identität unterscheiden.

Flexible Identitäten sind zu reaktiv bezogen auf gegenwärtige (wech-
selnde) Umstände, sodass sie nicht im Stande dazu sind, langfristige Ziele 
zu verfolgen. Da aber langfristige Ziele diejenigen sind, denen Individu-
en selbst am meisten Wert zusprechen,38 werden flexible Identitäten dar-
an gehindert, ihre eigenen Ziele zu verfolgen (vgl. Rosa 2005: 220–226). 
Damit wäre die Subjektivierung zu flexiblen Identitäten der normativen 
Idee, dass Individuen (in bestimmten Lebensbereichen zumindest) ihre 

35		 Selbst in einer rechtfertigungstheoretischen Ethik (vgl. Einleitung zu II) wäre 
man dabei nur sich selbst bzw. seiner selbst ausgewählten Identifikationsge-
meinschaft gegenüber rechenschaftspflichtig. 

36		 An dieser Stelle wird es wichtig, Beherrschung nicht bloß als nicht-willkür-
lich, sondern nicht-willkürlich in einem bestimmten Sinne zu bestimmen, 
weil ansonsten vorschnell jede Form der gesellschaftlichen Prägung des In-
dividuums als willkürlich und somit nicht-wünschenswert erscheinen wür-
de.

37		 In Forsts Terminologie könnte man auch sagen, dass hier die ›soziale Auto-
nomie‹ einer flexiblen Identität infrage gestellt wird, vgl. 6.4.8.

38		 Rosa verweist hier auf empirische Erhebungen: Rosa 2005: 222f.

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


335

eigenen Ziele im Sinne einer Willkürfreiheit verwirklichen können soll-
ten, entgegengestellt. 

Zweitens kann eine Ungleichheit zwischen solchen Individuen ent-
stehen, welche die Subjektform der flexiblen Identität erfüllen können 
und wollen – ›Surfer‹– und denen, die das nicht können oder wollen – 
›Drifter‹ (vgl. schon 10.2). Beispielsweise könnte ein bedeutender (aber 
nicht gut gerechtfertigter) Unterschied zwischen Individuen entstehen, 
die Mobilitätsanforderungen des Arbeitsmarktes nicht erfüllen können 
oder wollen, und solchen, die diese erfüllen können und wollen. Ein sol-
cher Unterschied würde laut Boltanski (der sich dabei auf seine gemein-
sam mit Chiapello verfasste Studie zum neuen Geist des Kapitalismus 
beruft) eine neuartige Spielart der Ausbeutung39 einer sozialen Gruppe 
zur Folge haben. Er schreibt: 

»Unter diesen Herrschaftsmodalitäten – die als komplex […] [s.o., E.N.] 
bezeichnet werden können – bleibt die Möglichkeit einer Ausbeutung 
beibehalten, die Differenzen für Gewinnschöpfung instrumentalisiert. 
Diese Differenzen mögen verschiedener Natur sein: in erster Linie mö-
gen sie vom Eigentum herrühren, sie können aber beispielweise […] 
auch mit Mobilität zu tun haben.« (Boltanski 2010: 186)

Wichtig ist für Boltanski aber, dass diese Differenzen eine gewisse Sta-
bilität aufweisen, es sich um »Asymmetrien« handelt, die »stets densel-
ben zu Gute kommen, während sie andere und ebenfalls immer diesel-
ben benachteiligen« (Boltanski 2010: 186). Diese Idee, dass Ausbeutung 
die Bevorteilung einer Gruppe durch eine andere Gruppe bedeutet, deren 
Gruppendifferenz eine gewisse Stabilität aufweist, aber nicht notwendig 
die Differenz von ›Proletariat‹ und ›Kapitalist/innen‹ darstellt, lässt sich 
mit dem weiten Begriff der Ausbeutung fassen (vgl. 3.1.2). Eine Aus-
beutung ermöglichende Form von Ungleichheit ist wiederum aus Per
spektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit nicht wünschenswert, weil 
sie die Rechtfertigungsgleichheit von Individuen gefährdet, die wieder-
um die Bedingung der Möglichkeit von Prozessen demokratischer Ge-
setzgebung ist.

Drittens machen flexible Identitäten, die sich stets an wechselnde Um-
stände anpassen müssen, weniger »genuine Erfahrung[en]« (Rosa 2005: 
235), die notwendig sind, um Lernprozesse in Gang zu setzen. Indi-
viduen, die aus der Geschichte dazulernen, sind auch Impulsgeber/in-
nen für kollektive Prozesse informeller Meinungs- und Willensbildung 
in demokratischen Gesellschaften. Auf diese Problematik, dass kom-
plexe Herrschaft Kritik an bestehenden Ordnungen (komplexer Herr-
schaft) behindert, weil diese Ordnungen gewissermaßen individuelle 

39		 Zum Verhältnis von Flexibilisierung (und Beschleunigung) zu Ausbeutung 
(und Normalisierung), siehe 10.4.

›BESCHLEUNIGUNG‹ UND ›FLEXIBILISIERUNG‹ ALS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336

Unrechtserfahrungen blockieren, macht auch Boltanski aufmerksam, 
den es sich lohnt ausführlich zu zitieren: 

»Die Eingriffe in das Recht, die Redefinition der Einordnungen und der 
Prüfungsformate, die Verschiebung der Grenzen und der Umrisse von 
Einheiten, die Abschwächung der Regeln oder ihrer Interpretation und 
besonders die Lockerung der offiziellen Selektionsregeln modifizieren 
die Realität unablässig. Dadurch werden Akteure, die diese Änderun-
gen durchleben, desorientiert. Sie verlieren die Ansatzpunkte ihres Zu-
griffs auf die Realität. In dieser Situation ist es nicht mehr möglich, aus 
existentiellen Erfahrungen in der Welt zu schöpfen, aus Seinsweisen, Ei-
genschaften oder Zwängen, die geeignet sind, die Bildung neuer Typen 
von Verbindungen zu unterstützten. Tatsächlich verwirrt die Desorien-
tierung des Realitätsbezugs die existenzielle Erfahrung des Unterschieds 
zwischen Realität und Welt. Wie lässt sich das Leben, so wie es ist, so wie 
es gelebt wird und so wie man wünschte, dass es die offizielle Ordnung 
repräsentierte, erkennen, wenn die Umrisse dieser Ordnung verblassen 
und es äußert schwierig wird, sich darin zu orientieren? Hieraus folgt 
eine erhebliche Schwächung der Kritik.« (Boltanski 2008: 144f.)

Nach dem Aufzeigen des Beherrschungscharakters von ›Beschleuni-
gung‹ und ›Flexibilisierung‹ gilt es im nächsten Unterkapitel diese Be-
herrschungsformen mit denen von ›Ausbeutung‹ und ›Normalisierung‹ 
(Kapitel 3) ins Verhältnis zu setzen.

10.4 Eine Verhältnisbestimmung der 
Beherrschungsformen der Gerechtigkeit 

Wie verhalten sich also ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ zu den Be-
herrschungsformen von ›Ausbeutung‹ und ›Normalisierung‹ (Kapitel 3)?

Zunächst lässt sich auf einer allgemeinen Ebene eine Strukturähnlich-
keit der vier genannten Beherrschungsformen feststellen. Alle vier sind 
als Konsequenzen (vgl. 1.2) der institutionellen (rechtlichen) Durchset-
zung einer bestimmten Normativitätskonzeption zu sehen. Diese Kon-
sequenzen widersprechen einerseits unmittelbar der jeweiligen Nor-
mativitätskonzeption und andererseits stehen sie in einem mittelbaren 
Widerspruchsverhältnis zu der jeweiligen Normativitätskonzeption, in-
sofern sie den (institutionellen) Realisierungsbedingungen der jeweiligen 
Normativitätskonzeption im Wege stehen. 

In Bezug auf die Ausbeutung heißt das: Wenn eine Gruppe von »Will-
kürsubjekten[n]« (Menke 2015: 289, vgl. 3.2.2) systematisch eine an-
dere Gruppe von Willkürsubjekten ausbeutet, weil sie strukturell eine 
andere Stellung innerhalb der Gesellschaft einnehmen, dann wird die 
Willkürfreiheit zumindest der niedriger gestellten Gruppe – wenn nicht 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


337

sogar beider Gruppen – behindert (direkter Widerspruch). Der indirekte 
Widerspruch lässt sich demgegenüber so fassen: Damit das Meta-Recht 
auf private Freiheit realisiert werden kann, muss man annehmen, dass 
die sozialen Verhältnisse, in denen Subjekte privat-frei sein dürfen, nor-
mativ unproblematisch (oder: normativ unbestimmt, vgl. 3.1.1) sind. 
Sind sie dies nicht, dann realisiert ein formales Recht, das private Freiheit 
realisieren soll, nicht private Freiheit, sondern das Recht (der Stärkeren), 
bestehende Ungleichheiten nicht anzutasten. Wenn die Realisierung einer 
libertären Normativitätskonzeption aber (problematische) Ausbeutungs-
verhältnisse produziert, dann formt es das Material (die Faktizität), auf 
die sie angewendet werden soll, in einer Weise, die ihren eigenen Reali-
sierungsbedingungen widerspricht.

In Bezug auf die Normalisierung heißt das: Aus der Perspektive ei-
ner (nicht-distributiven) egalitären Gerechtigkeitskonzeption sollte je-
der und jedem die Möglichkeit gegeben werden, an den wichtigsten so-
zialen Institutionen teilzuhaben. Das basiert auf der Annahme, dass es 
möglich ist, die vorhandenen Institutionen einer Gesellschaft (zwang-
los) zu bestimmen, der Annahme also, dass Gesellschaft (epistemisch) 
bestimmbar ist (vgl. 3.2.1). Da es einerseits zweifelhaft ist, ob eine Ge-
sellschaft tatsächlich in diesem Sinne objektiv beschreibbar ist, und es 
andererseits notwendig ist, eine Grenze zwischen den vorhandenen Ins-
titutionen zu ziehen, an denen jede/r ein Recht teilzuhaben hat, und de-
nen, an deren Teilhabe kein Recht besteht, muss der Staat die Definiti-
on der für die soziale Teilhabe notwendigen Institutionen übernehmen. 
Die (staatliche) Bestimmung der wichtigsten Institutionen einer Gesell-
schaft ist dabei nicht neutral (oder: zwangslos), sondern eben normalisie-
rend. Der direkte Widerspruch der egalitären Gerechtigkeitskonzeption 
zu dem normalisierenden Effekt ihrer Realisierung liegt demnach darin, 
dass nicht eine Teilhabe an den (objektiv oder demokratisch bestimmt) 
wichtigsten Institutionen einer gegebenen Gesellschaft ermöglicht wird, 
sondern die Teilhabe an den Institutionen, die vom Staat als besonders 
wichtig erachtet werden.40 Der indirekte Widerspruch ist, dass die Ge-
währleistung des Meta-Rechts auf soziale Teilhabe dadurch bedingt ist, 
dass Gesellschaft (zwanglos) epistemisch bestimmt werden kann. Fak-
tisch wird sie aber vom Staat bestimmt. 

In Bezug auf soziale Beschleunigung und Flexibilisierung41 heißt das 
auf der Ebene des direkten Widerspruchs dreierlei: Recht, das durch 

40		 An dieser Stelle wird der Zusammenhang zur Herrschaftsform der Ausbeu-
tung wichtig: In einer durch das moderne Recht regulierten Gesellschaft, 
d.h. auch einer Gesellschaft, in der es Ausbeutungsverhältnisse gibt, wird 
die Teilhabe an der Arbeitswelt (vom Staat) als besonders wichtig erachtet 
und damit zur/zum Lohnarbeiter/in normalisiert (vgl. Ende 3.2.2).

41		 Wieso ich beide zusammen behandele, wird unten deutlich. 

EINE VERHÄLTNISBESTIMMUNG DER BEHERRSCHUNGSFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338

Beschleunigung steuert (oder: soziale Beschleunigung des Rechts), wi-
derspricht, erstens, der Idee, dass eine Gesellschaft nicht-willkürlich, 
d.h. unmittelbar oder mittelbar durch reziprok-allgemeine Rechtferti-
gungen, reguliert wird. Zweitens widerspricht die Tatsache, dass flexi
blen Identitäten die Verfolgung ihrer eigenen Ziele schwerfällt, der Idee, 
dass sie in dem gerechtigkeitsirrelevanten Bereich (d.h. dem Bereich, in 
dem Handlungen nicht durch reziprok-allgemeine Gründe gerechtfer-
tigt werden müssen) willkürlich frei handeln können (erstes Problem der 
Flexibilisierung, siehe 10.3). Drittens widerspricht die Tatsache, dass es 
eine Ungleichheit zwischen ›Surfern‹ und ›Driftern‹ gibt, der zu gewähr-
leistenden Rechtfertigungsgleichheit zwischen Individuen (zweites Pro-
blem der Flexibilisierung, 10.3). Der indirekte Widerspruch zeigt sich 
auf zwei Weisen: Das explizite Gesellschaftsbild, auf das die Realisie-
rung der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeit angewiesen ist, ist, dass 
Gesellschaft sich als Rechtfertigungsverhältnis begreifen lässt. Die Rea-
lisierung der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeitskonzeption in reflexi-
vem Recht führt aber zu einer sich beschleunigenden Gesellschaft. Eine 
sich beschleunigende Gesellschaft ist nun allerdings gerade kein Recht-
fertigungsverhältnis. Das lässt sich bezogen auf die Dimension von his-
torischen Veränderungen ebenso wie auf die Mikrostrukturen einer 
Gesellschaft plausibilisieren. Bezogen auf Ersteres ist der von Rosa im 
Anschluss an Lübbe verwendete Begriff der Gegenwartsschrumpfung 
zentral (siehe 10.1). Wenn die Kontinuität von gesellschaftlichen In
stitutionen (ihre ›Gegenwart‹) so gering ist, dass Veränderungen nicht 
mehr als Verbesserungen oder Verschlechterungen identifiziert werden 
können, dann fällt es schwer, diese Veränderungen als durch gute oder 
schlechte Rechtfertigungen hervorgebrachte oder unterstützte zu verste-
hen. Ihre Veränderung entzieht sich gewissermaßen einer normativen Be-
urteilbarkeit. In Bezug auf die Mikrostrukturen wird das dritte Problem 
der flexiblen Identitäten relevant (vgl. 10.3), nämlich, dass diese keine 
Unrechtserfahrungen (mehr) machen. Das bedeutet womöglich auch, 
dass ihre Handlungen gar nicht mehr im Sinne einer rechtfertigungstheo
retischen Handlungstheorie (vgl. 6.3.1) verstanden werden können. Sie 
werden nicht durch gute oder schlechte Gründe zum Handeln motiviert, 
sondern handeln gewissermaßen gar nicht mehr, weil sie die Orientie-
rung (im Raum der Gründe) verloren haben. Wenn eine kritisch-proze-
durale Gerechtigkeitskonzeption für ihre Realisierung auf die Existenz 
einer Gesellschaft, die sich als Rechtfertigungsverhältnis begreifen lässt, 
angewiesen ist, aber in ihrer Anwendung eine Gesellschaft (mit)produ-
ziert, die sich nicht mehr als solches begreifen lässt, dann steht sie ihren 
eigenen empirischen Realisierungsbedingungen entgegen.42 

42		 Diese (indirekte) Widerspruchsstruktur, dass eine normative Konzeption ih-
ren eigenen Realisierungsbedingungen entgegentritt, beschreibt auch Rosa 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


339

Wie in Kapitel 3 dargestellt unterscheidet Menke in Bezug auf Ausbeu-
tung und Normalisierung zwischen horizontalen und vertikalen Formen 
der Herrschaft bzw. Beherrschung in meiner Terminologie. Ausbeutung 
funktioniere horizontal und Normalisierung vertikal. Wie verhalten sich 
nun Beschleunigung und Flexibilisierung zu dieser Unterscheidungsach-
se (horizontal und vertikal)?

Menke betont, dass die Zuordnung der vertikalen Herrschaftsform 
zur Normalisierung und der horizontalen zur Ausbeutung »nicht starr« 
sei, sondern sich die »beiden Dimensionen der Herrschaft überkreuzen« 
(Menke 2015: 290f.). Zudem ist es wichtig, dass für Menke Ausbeu-
tung und Normalisierung als Formen oder Aspekte der Subjektivierung 
zu sehen sind (vgl. Menke 2015: 289). Ich möchte nun vorschlagen, 
dass ›Flexibilisierung‹ sowohl Elemente vertikaler als auch horizonta-
ler Beherrschung aufweist, ›Beschleunigung‹ sich hingegen diesem Ras-
ter entzieht, weil sie für sich genommen keine Form der Subjektivierung 
darstellt (sie bezieht sich auf Institutionen oder Praktiken, aber nicht In-
dividuen). Inwiefern soziale Beschleunigung des Rechts allerdings den-
noch als Form der Beherrschung verstanden werden kann, hatte ich be-
reits erläutert (10.3).

Ich habe zwischen drei Problemen der Flexibilisierung unterschieden: 
flexible Identitäten können ihre eigenen (langfristigen) Ziele nicht ver-
folgen, die Entstehung einer Ungleichheit zwischen ›Surfern‹ und ›Drif-
tern‹ und dem Mangel flexibler Identitäten an genuinen Erfahrungen, 
die Lernprozesse auslösen (vgl. 10.3). Das erste Problem kann man als 
vertikale Beherrschung verstehen und dementsprechend gewissermaßen 
auch als ›Normalisierung als Flexibilisierung‹ (vgl. Fn. 11 in diesem Ka-
pitel). Individuen werden durch beschleunigtes (staatliches) Recht dazu 
gezwungen, flexibel zu sein. Das zweite Problem könnte man – wie oben 
schon mit Boltanski deutlich wurde (10.3) – als andere Erscheinungs-
form einer horizontalen Herrschaft von einer sozialen Gruppe über eine 
andere verstehen – d.h. nicht nur einer Ausbeutung von Arbeiter/innen 
durch Kapitalist/innen, sondern gewissermaßen auch ›Driftern‹ durch 
›Surfer‹. 

Auch wenn ich die These vertreten habe, dass die kritisch-prozedu-
rale Gerechtigkeitskonzeption nicht die Beherrschungseffekte von Aus-
beutung und Normalisierung aufweist, kann man an dieser Stelle also 

in Bezug auf das normative Projekt der Moderne (das Versprechen indivi-
dueller und kollektiver Autonomie). Er schreibt, dass das normative Projekt 
der Moderne selbst Beschleunigungsprozesse mit angetrieben hat und in der 
Spätmoderne gerade diese Beschleunigungsprozesse selbst die Realisierung 
von individueller und kollektiver Autonomie behindern (vgl. Rosa 2005: 
452f.). Vgl. dazu auch 11.1. Rosas Beschreibung dessen, was das norma-
tive Projekt der Moderne genauer ausmacht und wie sich unterschiedliche 
Spielarten desselben unterscheiden lassen, bleibt unterdessen skizzenhaft.

EINE VERHÄLTNISBESTIMMUNG DER BEHERRSCHUNGSFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340

dennoch davon sprechen, dass Grundstrukturen von Ausbeutung und 
Normalisierung in zwei Problemdimensionen der ›Flexibilisierung‹ in 
anderer Erscheinungsweise erhalten bleiben.43 

Das dritte Problem mit der Flexibilisierung lässt sich allerdings nicht 
als neue Ausprägung der vertikalen oder horizontalen Herrschaftsweise 
des Rechts verstehen. In der Auseinandersetzung mit diesem dritten Pro-
blem, der Erfahrungsarmut flexibler Identitäten, liegt auch der Schlüssel 
zu einer möglichen Linderung der Probleme von ›Flexibilisierung‹ und 
›Beschleunigung‹. Das soll im nächsten Kapitel (11) deutlich werden. 

***

Schließlich sei bereits an dieser Stelle (vgl. Kapitel 12) darauf hingewie-
sen, dass das Aufzeigen des zweistufigen Beherrschungspotentials von 
›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ nicht bedeutet, dass reflexives 
Recht und die Variante kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, welcher re-
flexives Recht attraktiv erscheint, deshalb vollkommen an Wert verlie-
ren. Es bedeutet zunächst einmal, dass sie eine andere problematische 
Schlagseite haben als libertäre und egalitäre Gerechtigkeitskonzeptio-
nen bzw. formale und materiale Rechtsformen. Dabei ist auf eine Ge-
meinsamkeit zwischen den Beherrschungsformen der libertären und 
egalitären Gerechtigkeitskonzeptionen hinzuweisen: Sie wirken beide 
tendenziell stabilisierend, während die Beherrschungsformen der ›Be-
schleunigung‹ und der ›Flexibilisierung‹ gerade aufgrund ihres destabili-
sierenden Charakters beherrschend sind. 	

43		 In einem Aufsatz über Marx schreibt Rosa, dass man bei Marx neben der 
Beschreibung der Ausbeutung einer Klasse durch die andere (»Klassen-
kampf«) auch bereits eine »steigerungstheoretische Formationsanalyse« des 
Kapitalismus finden kann (Rosa 2013b: 396). Diese mache deutlich, war-
um der Kapitalismus die (problematische) Beschleunigung von Gesellschaf-
ten zur Folge habe. Womöglich ließe sich auch im Anschluss an diese These 
Rosas die Kontinuität der Beherrschungsform der Ausbeutung zu denjeni-
gen der ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ aufzeigen. 

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITÄTEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


341

11. Die historische Zeit  
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit 

In diesem Kapitel soll das Verhältnis kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit zu historischer Zeit bestimmt werden. Es geht dabei um folgende 
drei Fragekomplexe: (1) Liegt einer kritisch-prozeduralen Konzeption 
der Gerechtigkeit (implizit) eine bestimmte Vorstellung historischer Zeit 
zugrunde (sowohl bezogen auf ihre Begründung als auch ihre Realisie-
rung)? (2) Begünstigt (die Realisierung) kritisch-prozeduraler Gerech-
tigkeit eine bestimmte Form historischer bzw. sozialer Entwicklung? Ist 
diese (aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit) wünschens-
wert? (3) Wie verhalten sich die dargestellten Beherrschungsformen der 
Beschleunigung und Flexibilisierung zu der Vorstellung historischer Zeit 
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit (vgl. Fragekomplex 1) und der Form 
historischer bzw. sozialer Entwicklung, die sie (womöglich) begünstigt 
(vgl. Fragekomplex 2)? Diese Fragen sollen dabei auch im Kontext der 
in der zeitgenössischen kritischen Theorie jüngst wieder vermehrt dis-
kutierten Fragen um historischen Fortschritt und sozialen Wandel situ-
iert werden. 

Das Kapitel ist in drei Teile gegliedert. Die drei aufgeworfenen Frage-
komplexe werden darin nicht nach und nach abgearbeitet, sondern spie-
len für alle drei Teile eine Rolle. Zunächst erläutere ich ausgehend von 
den bisherigen Bezügen zu historischen Prozessen in dieser Arbeit, was 
unter historischer (oder geschichtlicher1) Zeit zu verstehen ist. Zwei-
tens stelle ich die problematische Vorstellung von historischer Zeit dar, 
die laut Amy Allen aktuellen kritischen Theorien zu Grunde liegt, na-
mentlich Habermas’ und Honneths (vgl. Allen 2016a: Kapitel 2 und 3). 
Davon ausgehend beschreibe ich, wie sich im Gegensatz dazu das – al-
lerdings ebenso problematische – Verhältnis von Forsts Ansatz zu histo-
rischer Zeit darstellt. Drittens deute ich einen Weg an, wie ein angemesse-
neres Verständnis historischer Zeit aus Perspektive kritisch-prozeduraler 
Gerechtigkeit aussehen könnte. 

11.1 Historische Zeit

Den Bezug zu historischen Prozessen habe ich in dieser Arbeit bisher an 
zwei Stellen markiert. In Kapitel 7 (7.6) habe ich einen möglichen ra-
dikaldemokratischen (Balibar, Rancière) Umgang mit dem Grund der 

1	 	 So: Koselleck 2015b [1979].

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342

Gerechtigkeit, der Unbestimmtheit des anderen Menschen, skizziert, der 
sich folgendermaßen zusammenfassen lässt: Weil der Grund der (men-
schenrechtlichen) Verfassung einer politischen Gemeinschaft in der 
Unbestimmtheit des einzelnen liegt, darf sich eine (menschenrechtlich 
adäquat) bestimmte, also verfasste, Ordnung aufständischen – d.i. ord-
nungsauflösenden oder -unterbrechenden – Momenten nicht verschlie-
ßen. Die Spannung zwischen Verfassung und Aufstand manifestiert sich 
nach Balibar als ein »historische[r] Prozess« (Balibar 2012 [2010]: 24). 
In einer institutionellen (verfassten) Ordnung selbst, lässt sich (nach Ba-
libar) menschenrechtlich begründete Staatsbürgerschaft nicht adäquat 
realisieren, sondern nur in einem historischen Prozess, in dem verfasste 
Ordnungen immer wieder – auch durch nicht auf die Form des Grün-
de-Gebens-und-Nehmens reduzierbare politische Praxisformen (vgl. 7.6) 
– gestört, unterbrochen, zerstört und neukonstituiert werden. In diesem 
Verständnis werden historische Ereignisse, die eine verfasste Ordnung 
infrage stellen, integriert in die Form der Realisierung menschenrechtli-
cher Staatsbürgerschaft. Mit der Rede von Ereignissen ist an dieser Stelle 
ein emphatischer Ereignisbegriff gemeint (vgl. 6.1). ›Ereignisse‹ bezeich-
nen dann nicht einfach einen raumzeitlich abgegrenzten Prozess, sondern 
nur solche Prozesse, durch die der Bewertungsmaßstab eines Prozesses 
in demselben selbst verändert wird.2 So wird verständlich, dass im po-
litischen Raum die Veränderung einer Verfassung als ereignishaft anzu-
sehen ist, während das (raumzeitlich abgegrenzte) ›Ereignis‹ der Verab-
schiedung eines neuen Gesetzes nicht als ereignishaft gelten kann, wenn 
es durch vorgängige institutionalisierte Verfahren zustande gekommen 
ist.

Ausgehend von der Feststellung, dass es nicht hinreichend sein kön-
ne, eine gerechte Verfassung dadurch zu bestimmen, dass sie möglichst 
häufig – durch historische Ereignisse im emphatischen Sinne – unter-
brochen wird, habe ich in Kapitel 8 versucht, die institutionelle Reali-
sierungsform kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit zu erörtern, wenn als 
ihr Grund – in einem anderen Sinne als bei Forst selbst (vgl. Kapitel 7) 
– die Unbestimmtheit des anderen Menschen gesehen wird. Die Option, 
reflexives Recht als diese institutionelle Form zu bestimmen, hat wie-
derum dazu geführt, ein zweistufiges Beherrschungspotential reflexiven 
Rechts – Beschleunigung und Flexibilisierung – aufzuzeigen. Soziale Be-
schleunigung war mit Rosa gewissermaßen als Gegenbegriff zu histori-
scher Zeit eingeführt worden (10.1). Das ist die zweite Stelle, an der die 
historische Zeit bisher vorkam.

2	 	 Für einen ausführlichen und sehr informativen Überblick zu emphatischen 
Ereignisbegriffen, siehe: Jay 2013. Jay diskutiert insbesondere die Ereignis-
verständnisse von Lyotard, Deleuze, Foucault, Heidegger, Derrida und Ba-
diou. 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


343

Ein dem in dieser Arbeit verfolgten Projekt angemessener Begriff his-
torischer Zeit muss diese beiden Anschlusspunkte berücksichtigen. Ich 
nähere mich dem Begriff historischer Zeit daher nun zunächst darüber, 
dass er als Gegenbegriff zur sozialen Beschleunigung gelten kann: Sozia
le Beschleunigung verunmöglicht historische Zeit oder zumindest stellt 
soziale Beschleunigung eine degenerative Form eines historischen Pro-
zesses dar. Auf die emphatisch verstandenen Ereignisse komme ich an-
schließend zurück. 

Wenn man mit Rosa soziale Beschleunigung als Gegenbegriff zu histo-
rischer Zeit versteht, dann liegt es nahe, den Gegenstandsbereich von so-
zialer Beschleunigung und historischen Prozessen (oder: Geschichte) als 
identisch anzusehen. Der Gegenstandsbereich sozialen Wandels und so-
mit sozialer Beschleunigung (soziale Beschleunigung ist schneller werden-
der sozialer Wandel) besteht aus handlungsleitenden Institutionen und 
Praxisformen, worunter auch das Recht fällt (vgl. 10.1). Verändern sich 
handlungsorientierende Institutionen und Praxisformen von einem Zeit-
punkt t1 zu einem späteren Zeitpunkt t2, so lässt sich annäherungsweise 
sagen, dann ist ›mehr‹ passiert als dass es ›bloß‹ später geworden ist – es 
ist auch ›anders‹ geworden. Von t1 zu t2 findet eine qualitative und nicht 
bloß eine quantitative Veränderung statt: »Die zeitliche Differenz […] 
hat […] eine geschichtliche Qualität […].« (Koselleck 1975: 701) Ein sol-
ches Verständnis von Zeit, das ich ›historisch‹ nenne, steht im Gegensatz 
zu einem naturwissenschaftlichen oder objektiven Verständnis von Zeit.3

Der Gegenstandsbereich naturwissenschaftlicher oder objektiver Zeit 
besteht aus natürlichen Gegebenheiten. Die physikalische Maßeinheit 
Newton etwa, mit der man die (naturgesetzlich bestimmte) Trägheit ei-
nes Körpers beschreiben kann, ist so definiert, dass ein Körper mit dem 
Gewicht ein Kilogramm ein Newton Kraft braucht, um die Geschwin-
digkeit ein Meter pro Sekunde zu erreichen. Die Zeit, wenn auch ge-
messen in ›menschengemachten‹ Zeiteinheiten (hier: Sekunden), fungiert 
dabei als neutraler Maßstab.4 Der zu untersuchende Körper ist im Jah-

3	  	Für das Einziehen eines solches Unterschieds zwischen ›objektiver‹ oder ›na-
turwissenschaftlicher‹ Zeit und historischer Zeit (schon in Bezug auf das 
Recht), siehe auch: Husserl 1955: 31 und Kirste 1998: 15. Ich verzichte an 
dieser Stelle darauf, weitere mögliche ›Zeitarten‹ – im Sinne von verschiede-
nen Arten des Zeitbewusstseins – neben der historischen und objektiven zu be-
nennen. Zimmerli und Sandbothe erwähnen etwa noch ein logisch-sprachana-
lytisches oder ein phänomenologisch-lebensphilosophisches Verständnis von 
Zeit, vgl. die Einleitung in: Zimmerli und Sandbothe 1993. Zudem könnte 
man noch von einer biografischen Zeit sprechen, die wiederum womöglich als 
individuelle Seite (kollektiver) historischer Zeit zu verstehen wäre. Zwischen 
›Geschichtlichkeit‹ und ›Zeitlichkeit‹ unterscheide ich nicht grundsätzlich.

4	 	 Vgl. zu Newtons Zeitverständnis: Hühn und Waschkies 2004: 52175. 
Zur naturwissenschaftlichen Kritik an diesem Zeitverständnis unter den 

HISTORISCHE ZEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344

re 300 v. Chr. nicht mehr oder weniger träge als 2018. In Bezug auf die 
Definition der Trägheit verändert sich also in diesen 2318 Jahren nichts; 
es passiert nichts ›Neues‹. In den Nachschriften von Hegels Vorlesungen 
über die Philosophie der Geschichte heißt es dementsprechend über den 
Unterschied zwischen der Form der Veränderungen im Bereich der Na-
tur und des ›Geistigen‹: 

»Die Veränderungen in der Natur, so unendlich mannigfaltig sie sind, 
zeigen nur einen Kreislauf, der sich immer wiederholt; in der Natur 
geschieht nichts Neues unter der Sonne, und insofern führt das 
vielförmige Spiel ihrer Gestaltungen eine Langeweile mit sich. Nur in 
den Veränderungen, die auf dem geistigen Boden vorgehen, kommt 
etwas Neues hervor.« (Hegel 2015 [1986]: 74)5

Aber auch die Idee, dass sich im Bereich des Geistigen, unter den der ge-
nannte Gegenstandsbereich handlungsleitender Institutionen und Pra-
xisformen fällt, etwas verändert oder ›Neues‹ passiert, ist keine zeitlose 
Wahrheit, sondern, wie es auch Rosa im Anschluss an Koselleck ver-
tritt, ein historisch spezifisches Zeitbewusstsein. Rosa attestiert vier un-
terschiedlichen historischen Perioden ein je spezifisches Zeitbewusstsein 
(vgl. Rosa 2005: 26ff.): In einfachen, undifferenzierten Gesellschaften 
hätten Menschen ein »›occasionales‹ Zeitbewusstsein« gehabt; ihre Zei-
terfahrung habe sich in das Gegensatzpaar »›Jetzt‹« und »›Nicht-Jetzt‹« 
gegliedert (Rosa 2005: 26). Das Zeitbewusstsein war demnach dichotom 
und statisch (1). In segmentären und frühen ständischen Gesellschaf-
ten hingegen habe sich die Zeiterfahrung dynamisiert, sei aber dicho-
tom geblieben: es sei zwischen »Vorher« und »Nachher« unterschieden 
worden (Rosa 2005: 27). Allerdings seien Vergangenheit und Zukunft 
dabei strukturgleich, weswegen die zeitliche Bewegung als Zyklus6 wahr-
genommen worden sei (2). In der Gesellschaft der Neuzeit7 oder der klas-
sischen Moderne sei ein dreidimensionales Zeitbewusstsein entstanden. 
Es wird darin zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft unter-
schieden und das Verhältnis dieser drei Kategorien wird nicht mehr als 
Zyklus, sondern linear aufgefasst. In dieser Phase sei das Fortschreiten in 
der Zeit zudem als auf ein »Geschichtstelos« (Rosa 2005: 27) gerichtetes 
verstanden worden (3). In der Hoch- oder Spätmoderne hingegen ver-

Stichworten der Relativitätstheorie und Quantenphysik, siehe: Zimmerli 
und Sandbothe 1993: 8ff.

5	  	 Inwieweit diese Nachschriften tatsächlich als Aussagen Hegels einzuordnen 
sind, ist umstritten. Vgl. dazu Rojek 2017, Kap. 1, insb. 1.4. An dieser Stelle 
kommt es mir nur auf die Griffigkeit von der Hegel zugeschriebenen Text-
stelle an; es ist für mich in diesem Kontext unerheblich, ob sie tatsächlich 
auf Hegel zurückgeht.

6	 	 Vgl. Cloeren 1976.
7	 	 Vgl. Koselleck 2015a [1979]: 359ff.

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


345

ändere sich die Zeitwahrnehmung in der Hinsicht, dass es kein festste-
hendes Ziel der Geschichte mehr gebe und somit ein dreidimensionales, 
»lineares Zeitbewusstsein mit offener Zukunft« (Rosa 2005: 27, Herv. 
teilweise entfernt E.N.) entstanden sei (4).8

Die lineare, dreidimensionale Zeitwahrnehmung seit der Neuzeit (3, 
4) ist für Rosa konstitutiv mit dem normativen Projekt der Moderne, 
dem »Versprechen individueller und politischer Autonomie« verknüpft 
(Rosa 2005: 451). Wenn das individuelle und kollektive Leben autonom 
gestaltet werden soll, muss es möglich sein, die Zukunft durch Hand-
lungen von der Vergangenheit unterscheidbar zu machen, sodass die Zu-
kunft einen Fortschritt9 gegenüber der Vergangenheit darstellen kann.10 
Ein bestimmtes Zeitbewusstsein (historische Zeit) ist daher konstitutiv 
mit der Möglichkeit der Realisierung des normativen Projekts der Mo-
derne verbunden. Historische Zeit (sowie das normative Projekt der Mo-
derne) gibt es also erst seit der Moderne. 

Somit kann man den Gegenstandsbereich historischer Zeit auf hand-
lungsleitende Institutionen und Praxisformen, die sich am normativen 
Projekt der Moderne orientieren, begrenzen. Rosas Kritik am normati-
ven Projekt der Moderne, zu dem ich Forsts kritisch-prozedurale Ge-
rechtigkeitstheorie (zumindest ohne meine Erweiterungen und Modi-
fizierungen11) zähle, ist schließlich, dass sich das für seine Realisierung 
notwendige Zeitverständnis ›historischer Zeit‹ gegen sich selbst kehrt: 
Moderne Normativität muss von der zukünftigen Veränderbarkeit hand-
lungsleitender Institutionen und Praxisformen ausgehen. Wenn sich die-
se aber zu schnell wandeln, wenn die »soziale Beschleunigung in der 

8	 	 Wenn man wie Koselleck »Erfahrungsraum« und »Erwartungshorizont« als 
zeitlose Begriffe versteht (vgl. 10.1), über deren Verhältnis verschiedene Ar-
ten von Zeitbewusstsein erschließbar gemacht werden können, dann ließen 
sich (1)–(4) auch mit Hilfe dieser beiden Kategorien rekonstruieren.

9	 	 In Rosas Systematik wäre ein deterministisches Fortschrittsverständnis (es 
wird Fortschritt geben) dem Zeitbewusstsein der klassischen Moderne zuzu-
ordnen (3), während die bloße Affirmation der Möglichkeit von Fortschritt 
der spätmodernen (4) zuzuordnen wäre. Zum Fortschrittsbegriff siehe auch 
11.2.

10		 Auch Forst sieht eine notwendige Verbindung eines nicht-deterministischen 
Fortschrittsbegriffs (vgl. 6.4.4) mit einem spezifischen Zeitbewusstsein: Der 
Forschrittsbegriff setze »die Vorstellung eines linearen Zeitablaufs […] und 
[…] einer prinzipiell offenen Zukunft« voraus (Forst 2012: 41).

11		 In Rosas Verständnis bezieht sich das normative Projekt der Moderne aus-
schließlich auf den (individuellen und kollektiven) Wert der Autonomie. Die 
von mir modifizierte Variante kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit ist aller-
dings nicht so ausschließlich auf die Autonomie bezogen (vgl. Kapitel 7), 
weshalb sie in Rosas engem Verständnis des normativen Projekts der Mo-
derne nicht ohne Weiteres Platz hat. Vgl. auch schon 4.3 und 6.4.8.

HISTORISCHE ZEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346

›Spätmoderne‹ einen kritischen Punkt übersteigt« (Rosa 2005: 49), dann 
steht soziale Beschleunigung der Realisierung von individueller und kol-
lektiver Autonomie gerade entgegen. Entscheidend für dieses Kapitel ist, 
dass Rosa nicht einfach behauptet, soziale Beschleunigung sei nicht wün-
schenswert (vgl. Kapitel 10.3), sondern dass sie historische Zeit zerstört 
– und somit eine notwendige Realisierungsbedingung des normativen 
Projekts der Moderne. Womöglich wäre dann »das politische Projekt 
der Moderne […] letztlich inkompatibel mit [seinen eigenen, E.N.] so-
zialen Bedingungen« (Rosa 2005: 396). Eine gute (oder auch kritische) 
Konzeption von Normativität sollte meinem Verständnis nach (vgl. Ein-
leitung, 1.2) die Frage nach ihrer gewünschten Institutionalisierung bzw. 
Realisierung nicht vernachlässigen; somit ist es ein genuines Problem 
einer Normativitätskonzeption (oder ein genuin normatives Problem), 
wenn sie ihre eigenen Realisierungsbedingungen zerstört oder unwahr-
scheinlich macht.

Wie in 10.1 beschrieben, ist für Rosa an dem Verständnis von sozialer 
Beschleunigung als »Gegenwartschrumpfung« (Lübbe) problematisch, 
dass sie genuine Erfahrungen verunmöglicht und somit Lernprozesse 
verhindert. Da Rosa die Beschleunigung in der Spätmoderne auch als 
»Entzeitlichung der Geschichte« (Rosa 2005: 419) bezeichnet, verstehe 
ich ihn so, dass soziale Beschleunigung historische Zeit (als spezifisches 
Zeitbewusstsein) selbst verunmögliche.12 Historische Zeit oder eine Ver-
knüpfung von Ereignissen (im nicht emphatischen Sinne) durch histo-
rische Zeit muss daher eine bestimmte Art der qualitativen Beziehung 
zwischen diesen Ereignissen bedeuten. Historische Zeit, so könnte man 
sagen, bezeichnet also einen Erfahrungszusammenhang. 

Diese Idee historischer Zeit als Erfahrungszusammenhang – oder mit 
Forst gesprochen als in einem »Rechtfertigungsnarrativ« fassbar (vgl. 
6.3.2)13 – steht auf den ersten Blick der Idee entgegen, dass in der histori-

12	 	 In Bezug auf Verfassungsänderungen deutet Vismann einen ähnlichen Zu-
sammenhang an: »Das beschleunigte Tempo außerkonstitutioneller Än-
derungen, ihre Unvorhersehbarkeit und ihr schneller Wechsel sprengen 
schließlich die Einheit der Zeit, in der Verfassungsänderungen sich bisher 
selbstverständlich vollzogen haben.« (Vismann 2002: 20)

13		 An dieser Stelle ergeben sich noch einige weitere Fragen, die ich in dieser Ar-
beit nicht mehr behandeln kann. Es müsste der verwendete Erfahrungsbe-
griff spezifiziert werden (vgl. Gutmann, Laukötter, Pollmann und Siep 2018: 
10ff.). Zudem müsste das Verhältnis des sozialtheoretischen Bildes eines 
Rechtfertigungsverhältnisses zu dem eines Erfahrungszusammenhangs noch 
präzisiert werden: (1) Ist ein Erfahrungszusammenhang eine notwendige 
(oder sogar hinreichende) Bedingung für ein Rechtfertigungsverhältnis? (2) 
Ist ein Rechtfertigungsverhältnis ein Erfahrungszusammenhang? (3) Oder 
ist ein Erfahrungszusammenhang die diachrone Betrachtung eines Recht-
fertigungsverhältnisses? (4) Wäre dann (wenn man die dritte Frage bejaht) 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


347

schen Zeit (emphatisch verstandene) Ereignisse vorkommen können, da 
sie ja gewissermaßen einen Erfahrungszusammenhang sprengen. Dies ist 
aber nur auf den ersten Blick der Fall, weil grundlegende Veränderungen 
(Ereignisse) überhaupt nur vor der Folie als solche erkennbar sind, dass 
es kleinteiligere – in einem Erfahrungszusammenhang stehende, ›gegen-
wärtige‹ – Entwicklungen gibt. 

Der Zusammenhang von historischer Zeit als Erfahrungszusammen-
hang, durch den – oder zwischen dem – auch emphatische Ereignisse er-
möglicht werden, und eben jenen emphatischen Ereignissen, lässt sich 
bezogen auf das Verhältnis von Recht (als einer wichtigen handlungslei-
tenden Institution) und Zeit in dieser Arbeit im Anschluss an Kapitel 8 
folgendermaßen verdeutlichen. Ich hatte mit Lieber (vgl. 8.3) zwischen 
zwei Problemen der Rechtsanwendung unterschieden: dem Problem, wie 
mit der Unbestimmtheit allgemeiner Gesetzesnormen bei der Anwen-
dung auf konkrete Fälle vernünftig umgegangen werden kann, und der 
Frage, warum es überhaupt sinnvoll sein sollte, sich bei einem konkre-
ten Rechtsfall an einem vorher gegebenen Gesetz zu orientieren (Pro
blem der Gesetzesbindung). Betrachtet man das Auseinanderfallen von 
Gesetzgebung und -anwendung in Hinblick auf das Problem der Geset-
zesbindung, so hatte ich argumentiert, stellt es eine Manifestation der 
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit dar. Habermas’ Lö-
sung für das Problem rechtlicher und faktischer Gleichheit war die Be-
tonung der Koexistenz einer formellen mit einer informellen Meinungs- 
und Willensbildung (vgl. 8.4). Lieber vertritt die These, dass Habermas 
somit eine klassische rechtstheoretische Frage, die Verfassungsfrage, ge-
wissermaßen umgeht: 

»[…] wo die klassische Verfassungstheorie trennt zwischen einer anar-
chischen und prä-institutionellen pouvoir constituant sowie einer in-
stitutionell gebändigten pouvoir constitué, da unterscheidet Habermas 
zwischen formellen und informellen Sphären der politischen Willens- 
beziehungsweise Meinungsbildung. Der jegliche Institutionalisierung 
rechtfertigende Diskurs wird den Institutionen nicht zeitlich vor-, son-
dern eher aus ihnen heraus verlagert.« (Lieber 2007: 113f.)14

Ich hatte argumentiert, dass Habermas’ Lösung der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit für das Gesetzbindungsproblem nicht 
ausreicht, weil Habermas nicht miteinbezieht, dass sich die Dialektik 

ein Erfahrungszusammenhang synonym zu Forsts Begriff eines Rechtferti-
gungsnarrativs zu verstehen? Ich gehe hier davon aus, dass die dritte und 
vierte Frage zu bejahen sind und stecke damit den Rahmen dafür ab, wie 
die erste und zweite Frage beantwortet werden müssten. 

14		 Zur (in Patbergs Sicht problematischen) Missachtung der Eigenständigkeit 
konstituierender Macht bei Habermas, vgl. insb. Kapitel 5 in: Patberg 2018. 
Siehe dazu auch meine Besprechung von Patbergs Buch: Neuhann 2018c.

HISTORISCHE ZEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348

von rechtlicher und faktischer Gleichheit in dem Auseinanderziehen von 
Gesetzgebung und Rechtsanwendung manifestiert. Zudem hatte ich her-
vorgehoben, dass Habermas’ Umgang mit der Dialektik von rechtlicher 
und faktischer Gleichheit – die Betonung der informellen Seite von Mei-
nungs- und Willensbildungsprozessen – aus Forsts sozialtheoretischer 
Perspektive nicht ohne Weiteres zugänglich ist. Daraus ergibt sich mein 
Verständnis, dass die Verfassungsproblematik, wie Lieber sie in dem 
obenstehenden Zitat beschreibt, in Kontinuität mit dem Gesetzesbin-
dungsproblem als Problem des Auseinanderfallens von Gesetzgebung 
und -anwendung steht, an dem sich die Dialektik von rechtlicher und 
faktischer Gleichheit manifestiert. Die Gemeinsamkeit liegt darin, dass 
die grundsätzliche Frage aufgeworfen wird, warum es überhaupt sinn-
voll sein sollte, sich an in der Vergangenheit Festgelegtes – oder eben 
gerade nicht – zu halten. Anders gesagt liegt die Gemeinsamkeit also 
in dem Bezug beider Problematiken auf die historische Zeit. Im Falle 
des Gesetzbindungsproblems ist dieser Bezug spezifischer auf historische 
Zeit als Erfahrungszusammenhang und im Falle der Verfassungsproble-
matik auf historische Ereignisse gerichtet.  

***

Der Gegenstandsbereich historischer Zeit setzt sich also aus handlungs-
leitenden Institutionen und Praxisformen, die sich am normativen Pro-
jekt der Moderne (Rosa) ausrichten, zusammen. Das moderne Recht ist 
eine wichtige, wenn nicht die wichtigste Institution dieser Art. Das Ver-
hältnis von Recht und Zeit – oder: die Zeitstrukturen des Rechts – ist ti-
telgebend für diese Arbeit, weil eine angemessene Betrachtung desselben 
(im Sinne des Verhältnisses von Recht und historischer Zeit) entschei-
dend dafür ist, ob das Projekt einer kritischen Theorie der Gerechtig-
keit gelingen kann oder nicht und somit dafür, wie die Forschungsfrage 
dieser Arbeit zu beantworten ist. Die Zeitstrukturen des Rechts interes-
sieren mich deshalb nicht per se, sondern nur in dem Sinne, in dem sie 
hinsichtlich der genannten Fragestellung relevant werden. Deshalb biete 
ich keine vollständige Systematisierung der Forschungsliteratur zu ›Zeit 
und Recht‹ an.15 

15		 Hiermit seien jedoch einige wichtige rechtwissenschaftliche Arbeiten zum 
Thema ›Zeit und Recht‹ genannt: Husserl 1955, Winkler 1995, Günther 
1995, Kirste 1998 und Corrias und Francot 2018. In der Einleitung zu Kirs-
te 1998 und in Kirste 1999b finden sich zudem hilfreiche Literaturüberbli-
cke (bis 1999) und eine Verortung des Verhältnisses von Zeit und Recht in 
die Zeitphilosophie insgesamt und u.a. zum Verhältnis von Zeit und Poli-
tik (dazu grundlegend im deutschsprachigen Raum: Riescher 1994). Zudem 
sei angemerkt, dass das ›Recht‹ (in engeren und weiteren Verständnissen) in 
der Tradition des deutschen Idealismus der Gegenstand historischer Zeit ist, 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


349

11.2 Historische Zeit und Normativitätskonzeptionen 
in der Kritischen Theorie 

Mit ihrem Buch The End of Progress (2016) möchte Allen einen Beitrag 
zur ›Dekolonialisierung‹ der zeitgenössischen Kritischen Theorie leisten. 
Konkret möchte sie aufzeigen, dass zentrale Vertreter dieser Strömung, 
nämlich Habermas, Honneth und Forst, bei der Begründung ihrer nor-
mativen Grundbegriffe eine Methode verwenden, die implizit eurozen-
tristisch ist.16 Ihre Argumentation funktioniert in Bezug auf Habermas 
und Honneth analog und anders in Bezug auf Forst. 

In Bezug auf Habermas und Honneth legt Allen dar, dass diese sich 
zwei methodischen Prämissen der Kritischen Theorie, wie Allen sie re-
konstruiert, verpflichten, nämlich »erstens, dass die normative Per
spektive der Kritischen Theorie auf immanente Art auf der realen sozia
len Welt beruhen muss; und, zweitens, der Wunsch die Zwillingsübel 
eines unhaltbaren Letztbegründungsanspruchs und des Relativismus zu 
vermeiden.« (Allen 2016b: 419)17 Daraus »folgt [nach Allen, E.N.18] 
mehr oder weniger direkt« (ebd.), dass Habermas und Honneth die Gül-
tigkeit von Normen so begründen, dass sie als Ergebnis eines histori-
schen Lernprozesses zu verstehen sind. Habermas’ und Honneths nor-
mative Grundbegriffe, das Diskursprinzip (vgl. Einleitung zu II) und die 
Konzeption sozialer Freiheit (vgl. 4.1), seien »durch die rückwärtsge-
wandte Geschichte darüber, wie ›unsere‹ modernen, europäischen, auf-
geklärten, moralischen Vokabulare und politischen Ideale das Ergebnis 
eines Lernprozesses sind und deshalb weder bloß konventionell noch 
in einer a priorischen, transzendentalen Konzeption reiner Vernunft be-
gründet sind, gerechtfertigt.« (Allen 2016b: 420) Habermas’ und Hon-
neths Begründungen von Normativität beruhten also beide auf einem 
»rückwärtsgewandten« (Allen 2016b: 421) Fortschrittsbegriff, der be-
sagt, dass in der Vergangenheit Fortschritt stattgefunden hat. Dieser 
Fortschrittsbegriff unterscheide sich von einem »vorausblickenden« (Al-

d.h., dass die Entwicklung des Rechts dem historischen Prozess insgesamt 
(und nicht nur einem Teil desselben) entspricht, vgl. Kirste 1999a. Im Kon-
text dieser Arbeit ist darin insbesondere der Abschnitt zum Verhältnis von 
Recht und Zeit in Fichtes Grundlage des Naturrechts interessant (S. 60–66). 

16		 Auf Allens alternativen Vorschlag der Normativitätsbegründung im An-
schluss an Adorno und Foucault gehe ich nicht ein, vgl. Allen 2016a: 163–
230.

17		 Ich zitiere diesen (von mir) ins Deutsche übersetzten Aufsatz, der die zen
tralen Thesen des Buches enthält, damit keine englischen Zitate den Text-
fluss stören. 

18		 Allens Argumentation überprüfe ich hier nicht im Einzelnen. Für eine kriti-
sche Perspektive auf ihr Buch, siehe z.B. Albrecht 2017.

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350

len 2016b: 423), der nicht die »›Tatsache‹« (Allen 2016b: 424) von ver-
gangenem Fortschritt behaupte, sondern Fortschritt in der Zukunft als 
»moralisch-politischen Imperativ« (Allen 2016b: 423) postuliere. Der 
vorausblickende Fortschrittsbegriff sei allerdings wiederum vom rück-
wärtsgewandten abhängig, weil sich der Fortschritt in der Zukunft an 
den normativen Grundbegriffen messen lasse, die abermals dadurch ge-
rechtfertigt werden, dass sie als Ergebnis eines bereits stattgefundenen 
Fortschritts gelten (vgl. Allen 2016a: 14).19 Hinsichtlich des Vorwurfs 
des Eurozentrismus sei aber zunächst nur der rückwärtsgewandte Fort-
schrittsbegriff problematisch. Allen unterscheidet zwischen einem politi-
schen und einem epistemologischen Problem (vgl. Allen 2016a: 16–25). 
Das politische Problem sei, dass es wirkmächtige historische Narrative 
gebe, die den Kolonialismus so rechtfertigen, dass ›weiter fortgeschrit-
tene Völker‹ über ›rückständige Völker‹ herrschen dürften bzw. ihnen 
zu ihrem ›Fortschritt‹ verhelfen sollten. Das epistemologische Problem 
ist, dass dem Urteil, dass etwas als Fortschritt zählt, immer ein gewisser 
»Dezisionismus« (Allen 2016a: 20, Übersetz. E.N.) zugrunde liege, etwa 
in dem Sinne, dass amerikanische Ureinwohner einfach als untergeord-
net beurteilt wurden, ohne dass für dieses Urteil bereits Kriterien vorla-
gen. Kurz: Sowohl das politische als auch das epistemologische Problem 
eines rückwärtsgewandten Fortschrittsbegriffs zeigen, laut Allen, dass 
ein normativer Grundbegriff, der mithilfe eines solchen Fortschrittsbe-
griffs begründet wird, eigentlich nicht viel mehr sei als eine »Selbst-Be-
glückwünschung« (Allen 2016b: 420) zu den eigenen (europäisch-west-
lich-modernen) Werten.

Dieser Vorwurf gilt nach Allen für Habermas und Honneth – in leicht 
abgewandelter Ausformulierung – gleichermaßen. An Forsts Ansatz, dem 
Allen in dem Buch neben Habermas und Honneth ebenfalls ein zentrales 
Kapitel widmet, übt Allen eine andere Kritik. Allen wirft Forst vor, dass 
er sich gar nicht erst den methodischen Prämissen der Kritischen Theo-
rie verpflichte. Stattdessen mache er einen Vorschlag für einen normati-
ven Grundbegriff, der – wenn auch nicht explizit – einen Letztbegrün-
dungsanspruch stelle und somit keinen immanenten Maßstab der Kritik 
darstelle. Damit schütze sich Forst zunächst vor dem Problem des Re-
lativismus sowie Habermas’ und Honneths geteiltem Problem mit dem 
rückwärtsgewandten Fortschrittsbegriff – und dem damit einhergehen-
den Eurozentrismusvorwurf – gleichermaßen. Letztlich sei aber Forsts 
»abstrakte kantische Moral und praktische Vernunft […] nur [ein, E.N.] 
versteckter Eurozentrismus, ein wesentlicher Bestandteil der Tendenz des 

19		 Diese Unterscheidung zwischen einem rückwärts- und einem vorwärtsge-
wandten Fortschrittsbegriff liegt quer zu der Unterscheidung zwischen den 
zwei verschiedenen Fortschrittsverständnissen der klassischen und Spätmo-
derne (11.1). Vgl. Fn 8 in diesem Kapitel. 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


351

Westens sich selbst als universal zu sehen« (Allen 2016b: 422, Herv. 
E.N.).

Zu Allens Kritik an Habermas und Honneth beziehe ich keine Stel-
lung. Stattdessen möchte ich (1.) erläutern, was für ein Verhältnis von 
Normativität und historischer Zeit Allen Habermas und Honneth un-
terstellt, und (2.) argumentieren, dass dieses Verhältnis bei Forst anders 
ist als Allen es beschreibt. 

1. Allen setzt bei ihrer Analyse des Fortschrittsbegriffs bei Kosellecks 
Verständnis desselben an (vgl. Allen 2016a: 7). Sie führt zwar an, dass 
dieser Fortschrittsbegriff mit einer »neuen Erfahrung der Zeit« einherge-
he, aber führt dies nicht weiter aus (Allen 2016a: 7, Übersetz. E.N.). Hin-
sichtlich des Zeitverständnisses ist eine Bedingung dafür, Fortschritt für 
möglich zu erachten, dass die Zukunft anders sein wird oder sein kann 
als die Vergangenheit. Damit ist aber noch nicht gesagt, dass die Zu-
kunft auch besser sein wird als die Vergangenheit. Wie oben beschrieben, 
unterscheidet Allen zwischen einem rückwärts- und einem vorwärtsge-
wandten Fortschrittsbegriff. Habermas und Honneth unterstellt sie, wie 
erläutert, dass ihre jeweiligen Normativitätskonzeptionen, das Diskur-
sprinzip und die Konzeption sozialer Freiheit, als Ergebnis eines bereits 
stattgefundenen Fortschritts (rückwärtsgewandt) gerechtfertigt sind. 
Diese Normativitätskonzeptionen sind dann wiederum die Maßstäbe, 
anhand derer jeweils gegenwärtige und zukünftige Entwicklungen hin-
sichtlich ihrer Fortschrittlichkeit bewertet werden. Allen kritisiert Ha-
bermas und Honneth demnach nicht dafür, dass sie einen teleologischen 
(oder deterministischen) Fortschrittsbegriff in dem Sinne hätten, als dass 
sie etwa unterstellten, dass die Zukunft notwendigerweise Verbesserun-
gen bereithielte (vgl. Allen 2016a: 8f.). Sie kritisiert hingegen, dass ihre 
jeweiligen Maßstäbe, anhand derer gesellschaftliche Entwicklungen auf 
ihre Fortschrittlichkeit hin befragt werden, selbst in der Zukunft nicht 
für Revisionen offen sind, obwohl deren Gültigkeit wegen des politi-
schen und epistemologischen Problems am rückwärtsgewandten Fort-
schritt (s.o.) bloß ›provinziell‹ sei. Letztlich lässt sich also Allens Kritik 
an Habermas und Honneth so verstehen, dass sie zu viel Stabilität oder 
Kontinuität bezüglich ihrer normativen Kriterien in der Zukunft anneh-
men. Forst hingegen wird von Allen – so könnte man in dieselbe Termi-
nologie gebracht sagen – ein ›verstecktes Stabilitätsproblem‹ unterstellt. 
Demgegenüber möchte ich im nächsten Abschnitt, im Anschluss an Ka-
pitel 10, skizzieren, dass Forsts Problem mit der historischen Zeit im Ge-
genteil ein Instabilitätsproblem ist.  

2. Ein wichtiger Grund dafür, dass Allen Forst ein verstecktes Eurozen-
trismus- bzw. in meinen Worten Stabilitätsproblem unterstellt, ist, dass 
sie meint, dass Forsts Kriterien für Gerechtigkeitsurteile (und Maßstä-
be dafür, ob etwas als Fortschritt gilt oder nicht, vgl. 6.4.4), Reziprozi-
tät und Allgemeinheit, nicht so kontextbezogen sind wie Forst behaupte 

HISTORISCHE ZEIT UND NORMATIVITÄTSKONZEPTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352

(vgl. Allen 2016a: 124).20 Nach Allen sind die Kriterien in dem Sinne 
nicht kontextualistisch, als dass sie selbst nicht revisionsfähig sind (vgl. 
Allen 2016a: 136–139). Als Einsichten der praktischen Vernunft sind 
sie, laut Allens Interpretation von Forst, zeitlose Kriterien (vgl. Allen 
2016a: 130, 134). Ich denke hingegen, dass bei der Anwendung dieser 
Kriterien auf konkrete Gesellschaften das eigentliche Problem darin be-
steht, dass sie gewissermaßen zu kontextsensitiv sind. Ich stimme also 
Allen durchaus zu, dass die Kriterien der Reziprozität und Allgemein-
heit – für Forst – kontextunabhängig gelten. Ich denke aber, dass sie in 
konkreter Anwendung, d.h. mit Blick auf die Gerechtigkeitsurteile, die 
sie als gültig ausweisen, abhängig von der doppelten Grenzbestimmung 
der Betroffenen (innere und äußere Grenze der Gerechtigkeit) sind und 
sich deshalb, entgegen Allen, sehr weitgehend dem jeweiligen Kontext 
anpassen (und zwar ohne dass die richtige Grenzziehung dabei von den 
Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit selbst beurteilt werden 
könnte).21 Die Kontinuität der Gültigkeit der Kriterien von Reziprozi-
tät und Allgemeinheit würde demnach sozusagen nur eine scheinbare 
Stabilität darstellen. Präziser ist jedoch die Rede von einer minimalen 
Stabilität. Ich setze dabei meine Auseinandersetzung mit Forsts Ansatz 
voraus, die die These enthält, dass die Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit an den Grenzen der Gerechtigkeit tatsächlich keine Wir-
kung entfalten (vgl. Teil II).22 In Bezug auf Kosellecks Kategorien des 
Erfahrungsraums und Erwartungshorizonts lässt sich das gezeichnete 
Bild hinsichtlich der Zeitlichkeit der normativen Konzeptionen von Ha-
bermas und Honneth einerseits und Forst andererseits folgendermaßen 
ausdrücken: Bei Habermas und Honneth erlaubt der Erwartungshori-
zont keine Umänderung der jeweiligen normativen Grundkonzeptio-
nen. Im Gegensatz dazu lässt sich das Verhältnis von Erfahrungsraum 

20		 Für Forsts eigene Antwort auf Allen, siehe: Forst 2016a und Forst 2019b: 
181–185.

21		 Allen scheint zwischen »context-sensitive« und »contextualist« in dem Sin-
ne zu unterscheiden, dass Ersteres die Anwendung gleichbleibender Kriteri-
en auf unterschiedliche Kontexte bezeichnet und Letzteres darauf verweist, 
dass andere räumliche oder zeitliche Kontexte auch andere Kriterien her-
vorbringen. Vgl. Allen 2016a: 128–136. Schon 1996 beruft sich Forst affir-
mativ auf ein »kontextsensible[s]« Verständnis moralischer Normen. Vgl. 
Forst 1996: 258 und 357 (und zwar gerade im Gegensatz zu einem kontex-
tualistischen).

22		 An manchen Stellen scheint Allens Kritik an Forst in eine ähnliche Richtung 
zu gehen: »Such a theory [Forst’s, E.N.] may be quite useful in providing 
ways of assessing the reasons or justifications that are given within political 
discourses, but it doesn’t seem to be much help in the project of measuring 
the silences and normative exclusions that constitute the space of reasons 
within which demands for justification are raised.« (Allen 2016a: 156)

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


353

und Erwartungshorizont bezüglich des angedeuteten Instabilitätspro-
blems bei Forst so verstehen: Wandel an den Grenzen der Gerechtig-
keit bedeutet ein starkes Auseinanderfallen von Erfahrungsraum und 
Erwartungshorizont. 

An dieser Stelle kann der Bogen zu Teil II der Arbeit (insbesondere 
Kapitel 8 und Kapitel 10) geschlagen werden. Die These, dass die inne-
re und äußere Grenze der Gerechtigkeit in der Zeit verschiebbar bleiben 
müssen, ohne dass die Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit die-
se Verschiebungen normativ beurteilen können, hatte ich schon in Ka-
pitel 6 vertreten, wobei dann erst durch Kapitel 7 die Begründung da-
für vervollständigt wurde. In Kapitel 8 habe ich versucht zu erläutern, 
wie diesem Sachverhalt institutionell Rechnung getragen werden könnte 
und was sich aus dieser institutionellen Realisierung (reflexives Recht) 
womöglich für Probleme ergeben (Kapitel 10). Im Vokabular der histo-
rischen Zeit kann man dies nun wie folgt reformulieren: Die Verschie-
bung der Grenzen der Gerechtigkeit ist eine tiefgreifende Veränderung, 
die man als historisches Ereignis (emphatisch) verstehen kann.23 Der 
Versuch, institutionell auf die Grenzen der Gerechtigkeit zu reflektieren, 
reflexives Recht, mag nun zu sozialer Beschleunigung führen. Das hat 
einerseits für die verfasste Ordnung womöglich die Folge, dass ihre ›Ge-
genwart schrumpft‹ (Kapitel 10) und sie somit keinen Erfahrungszusam-
menhang mehr darstellt. Erfahrungszusammenhang beschreibt hier ei-
nen diachronen Zusammenhang. Ich vermute, dass ein (gegenwärtiger) 
Rechtfertigungszusammenhang (vgl. 6.3.2), den ich als Realisierungsbe-
dingung für Forsts Gerechtigkeitstheorie (vgl. implizites Gesellschafts-
bild, 2.3) eingeführt hatte, sich gerade in diachroner Perspektive auch als 
Erfahrungszusammenhang fassen können lassen muss. Das genaue Ver-
hältnis von (kollektiver) Erfahrung und Rechtfertigungsnarrativen sowie 
zwischen individuellen Handlungen, die Forst rechtfertigungstheoretisch 
fasst (vgl. 6.3.1), und individuellen Erfahrungen (vgl. 10.3 für das dritte 
Problem von flexiblen Identitäten: Erfahrungsarmut) müsste allerdings 
noch genauer ausbuchstabiert werden (vgl. Fn. 13 in diesem Kapitel). 
Andererseits ist ein solcher Erfahrungszusammenhang auch dafür not-
wendig, dass – selten – historische Ereignisse eintreten können. Zudem 
könnte man vermuten, dass eine prozedurale – oder demokratisch ge-
wandte – Gerechtigkeitstheorie, die vor allem die Betroffenen selbst zur 
Geltung kommen lassen will, nur Sinn hat, wenn diese Betroffenen über-
haupt eigene ›Geschichten zu erzählen haben‹ (und keine bloßen ›Surfer‹ 
oder ›Drifter‹ sind, vgl. Kapitel 10), die gehört werden können und sol-
len. Denn nur das macht die Grundidee plausibel, dass ›Gerechtigkeit‹ 

23		 Man könnte Ereignisse auch so emphatisch fassen, dass selbst das Festhal-
ten an gleicher Freiheit (als Unbestimmtheit, vgl. Kapitel 7), durch sie ge-
sprengt würde. Diesen Punkt berücksichtige ich hier nicht weiter. 

HISTORISCHE ZEIT UND NORMATIVITÄTSKONZEPTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354

eine wandelbare Größe sein muss, die nicht unabhängig von den jeweils 
Betroffenen substantiell bestimmt werden kann (vgl. 6.2.1). 

Habermas und Honneth haben – wenn man Allens Beschreibung und 
Kritik ihrer Positionen zugrunde legt – nicht das Problem, dass sie wo-
möglich einen Erfahrungszusammenhang zerstören, sondern, dass dieser 
diachron als zu stabil verstanden wird. Wenn auch aus anderen Gründen 
als bei Forst, könnte man vermuten, dass auch das zu einer Verunmög-
lichung »genuiner Geschichte« (Rosa 2005: 423) führt, in der »nichts 
Neues unter der Sonne« (Hegel) passiert. 

11.3 Auf dem Weg zu einem angemessenen Bewusstsein 
historischer Zeit aus Sicht  

kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

Um sich einer Antwort auf die Frage zu nähern, wie ein angemessenes 
Bewusstsein historischer Zeit aus Perspektive kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit aussehen könnte, muss zunächst noch einmal rekapituliert 
werden, an welchen Stellen sie überhaupt relevant wurde und in wel-
cher Weise. 

Es waren zwei Stellen, an denen die historische Zeit relevant wurde: 
erstens innerhalb verfasster Gemeinschaften als Beschreibung der (er-
wünschten) diachronen Existenzform derselben als Erfahrungszusam-
menhang. Ein Rechtfertigungsverhältnis (Forst) muss über die Zeit auch 
als Erfahrungszusammenhang verstanden werden können (vgl. Forsts 
Begriff von Rechtfertigungsnarrativen). Ein über die Zeit stabiler Recht-
fertigungszusammenhang ist wiederum notwendig, damit die Kriterien 
von Reziprozität und Allgemeinheit Anwendung finden können (Reali-
sierungsbedingung). Die zweite Stelle, an der historische Zeit zum Faktor 
wurde, war, wenn sich die Grenzen der Gerechtigkeit (innere und äuße-
re) ändern. Eine solche Veränderung hatte ich über die emphatische Rede 
von historischen Ereignissen zu veranschaulichen versucht.24  

Bezüglich beider Stellen möchte ich nun noch einmal die Gegenstands
ebene in den Blick nehmen: Was ist der Gegenstand der Veränderung an 
beiden Stellen? 

Ich hatte bereits beschrieben (11.1), dass die Gegenstände historischer 
Zeit handlungsleitende Institutionen und Praxisformen sind, die sich am 

24		 Die Frage nach dem angemessenen Bewusstsein historischer Zeit für die 
Gerechtigkeit ist auch aus Forsts Perspektive, ohne meine Modifikationen 
(ab 6.5), interessant vgl. dazu: Forst 2015a: 85–110 sowie z.B. sein Anlie-
gen, dass Bestimmungen der Grenze der Toleranz nicht nur reziprok-allge-
mein gezogen, sondern auch als in Zukunft revidierbar angesehen werden 
sollten (dazu 6.4.7 und 6.5). Damit scheint mir bei Forst aber nur auf die 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


355

normativen Projekt der Moderne (Rosa) orientieren. Erinnern wir uns 
aber an Forsts deskriptiven Rechtfertigungsbegriff (6.3): Für Forst sind 
alle sozialen Beziehungen Rechtfertigungsverhältnisse. Mit der Beschrei-
bung des Beherrschungspotentials der Beschleunigung (Kapitel 10) ist 
zunächst deutlich geworden, dass ich, im Gegensatz zu Forst denke, dass 
die Existenz von Rechtfertigungsverhältnissen bereits eine Art ›Leistung‹ 
darstellt (so auch Kapitel 7) und Rechtfertigungsverhältnisse dement-
sprechend auch erodieren können (unabhängig von der Frage, ob es gute 
oder schlechte Rechtfertigungen sind). Abgesehen davon ist noch zu klä-
ren, was konkret damit gemeint sein könnte, dass ein für die Realisierung 
von Gerechtigkeit (d.h. die Anwendbarkeit der Kriterien von Reziprozi-
tät und Allgemeinheit) hinreichender Rechtfertigungs- bzw. Erfahrungs-
zusammenhang existiert.

Ein hinreichender Rechtfertigungs- bzw. Erfahrungszusammenhang 
existiert, so möchte ich vorschlagen, wenn zweierlei gegeben ist: erstens 
muss Wissen über die zu berücksichtigenden Interessen und Meinun-
gen der Betroffenen zugänglich sein und diese Interessen und Meinun-
gen müssen in einem deliberativen Prozess konstituiert werden können. 
Die Interessen und Meinungen, die in den deliberativen Prozess einge-
speist werden, verweisen auf soziale Bereiche oder Handlungs- und Pra-
xismodi, die dem Bereich des Nicht-Rechts zugeordnet werden können. 
Wenn adäquate normative Urteile mithilfe der Kriterien von Rezipro-
zität und Allgemeinheit also nur in Bezug auf den Bereich des Nicht-
Rechts zustande kommen können, könnte man sagen, dass normativer 
Wandel konstitutiv auf sozialen Wandel bezogen ist – und wünschens-
werter normativer Wandel auf richtige Art und Weise auf sozialen Wan-
del bezogen sein sollte. Hier sehe ich eine interessante Anschlussstelle an 
Jaeggis Arbeiten über moralischen Fortschritt. Sie schreibt: »Moralischer 
Fortschritt […] lässt sich, wenn er sich verstehen lässt, nur im Zusam-
menhang mit einer umfassenderen Dynamik sozialen Wandels verste-
hen.« (Jaeggi 2018: 223) Auch Jaeggis, man könnte sagen, prozedura-
le These, dass die Frage, ob moralischer Fortschritt stattgefunden hat, 
sich daran entscheide, wie eine Veränderung vonstattengegangen ist (die 
»Dynamik der Veränderung selbst«, Jaeggi 2018: 223), und nicht da
ran, was ihr Ergebnis war, scheint mir sehr gut zu der Weise zu passen, 
wie sich aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit der Blick 

›erste Stelle‹ (die diachrone Betrachtung eines Rechtfertigungsverhältnis-
ses als Erfahrungszusammenhang) und nicht auf die ›zweite Stelle‹ (his-
torische Ereignisse im emphatischen Sinne) verwiesen zu sein. Das liegt 
daran, dass meine Abgrenzung von Forst sich als Betonung der Grenzen 
der Rechtfertigung bzw. Gerechtigkeit zusammenfassen lässt, welche ge-
rade durch ›Ereignisse‹ infrage gestellt werden. Vgl. dazu jüngst Forst 
2020b: 202–204.

AUF DEM WEG ZU EINEM ANGEMESSENEN BEWUSSTSEIN HISTORISCHER ZEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356

auf normative Veränderungen in der Zeit richten sollte.25 Gleichwohl 
scheint mir das, was Jaeggi unter moralischem Fortschritt versteht, nur 
sehr grundlegende normative Veränderungen zu betreffen, etwa die Ab-
schaffung der Sklaverei, während ich an dieser Stelle insbesondere in-
krementellen Wandel in verfassten Kontexten im Blick habe.26 Es muss, 
meinem Verständnis nach, dabei gerade ein gewisses Einverständnis da-
rüber bestehen, wer (äußere Grenze der Gerechtigkeit) inwiefern (innere 
Grenze der Gerechtigkeit) zu berücksichtigen ist. Dieses Einverständnis 
kann (und soll) sich allerdings auch ändern können, womit ich wieder 
zu der zweiten Stelle komme, an der die historische Zeit in dieser Arbeit 
relevant wurde (die Änderung der Grenzen der Gerechtigkeit). Was ver-
ändert sich also, wenn sich die Grenzen der Gerechtigkeit verändern? 
Auch dieser Wandel steht wohl im Zusammenhang mit sozialen Wand-
lungsprozessen. Da er allerdings radikaler ist, lässt er sich vermutlich 
weniger leicht in Bezug auf diese verstehen.27 Womöglich lassen sich 
bestimmte Veränderungen nicht in ein bruchloses (im Sinne von ›ohne 
Verständnislücken‹) Narrativ zu bestehenden Erfahrungszusammenhän-
gen bringen. Damit ist wiederum auf den (emphatischen) Ereignischa-
rakter verwiesen.28 Davon abgesehen kann man sich der Frage, was sich 
hier verändert, in Bezug auf die häufig diskutierte Vorstellung nähern, 
dass menschenrechtliche Errungenschaften als Erweiterungen des Krei-
ses29 derjenigen zu sehen sind, die als Menschen zählen (oder als Teil ei-
ner begrenzten Allgemeinheit gelten, vgl. 6.1). Dieses Bild scheint mir 

25		 Ich kann in dieser Arbeit nicht mehr diskutieren, inwiefern diese Fruchtbar-
keit von Jaeggis Perspektive bezogen auf Fragen der historischen Zeit für die 
Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit in einer Spannung steht zu der 
klaren Unterscheidung, die ich zwischen Jaeggis »kritischer Theorie der Kritik 
von Lebensformen« und der hier zugrunde gelegten Gerechtigkeitsperspektive 
gemacht habe (vgl. 4.2). Meine Vermutung ist, dass sich Jaeggis Überlegungen 
bezogen auf Fragen der historischen Zeit m.E. nutzbar machen lassen, ohne 
sich auf ihre Theorie der Lebensformen festlegen zu müssen. 

26	 	Zur möglichen Kontinuität von eher oberflächlichen und tiefgreifenden Ver-
änderungen siehe Fn. 31 in Kapitel 10. 

27		 Vgl. für einen Versuch, radikalen Wandel in Bezug auf kleinteilige soziale 
Veränderungen zu verstehen: von Redecker 2018. 

28		 Die Annahme, dass historische Ereignisse im emphatischen Sinne notwen-
dig sind für normativen Fortschritt, ist aus Perspektive einer »welterschlie-
ßenden Kritik« plausibel, vgl. Iser 2008: 51–65. Vgl. jüngst Forst zu dem 
Verhältnis seines Ansatzes zu dieser Form von Kritik: 2020b: 200–206. Die 
welterschließende Kritik ähnelt m.E. der Gerechtigkeitsperspektive, die ich 
in der Einleitung (1.1) als eine bezeichnet habe, die Gerechtigkeit als ›Über-
schuss‹ versteht. Von dieser Perspektive hatte ich mein Gerechtigkeitsver-
ständnis in dieser Arbeit (m.E.) abgegrenzt. 

29		 Vgl. dazu Singers Buch The Expanding Circle: Singer 2011 [1981].

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


357

etwas Richtiges zu erfassen, da es bei dem Einschluss von Neuen in den 
Kreis der Menschen (oder einer begrenzten Allgemeinheit) um die Ver-
größerung der Gruppe derjenigen geht, die als Gleiche anerkannt wer-
den. Dabei scheint es mir allerdings wichtig, zwei Dinge zu betonen: 
Erstens, eine Erweiterung der Gruppe derjenigen, die als Gleiche gelten, 
geht normalerweise mit einer Veränderung dessen einher, was als Gleich-
heit zählt.30 In meiner Terminologie heißt das: Eine Verschiebung der äu-
ßeren Grenze der Gerechtigkeit geht normalerweise mit einer Verschie-
bung der inneren Grenze der Gerechtigkeit einher. Damit wäre Jaeggis 
(ohne diese Klarstellung berechtigter) Einwand gegen die Erweiterung 
des Kreises-Sicht ausgeräumt. Sie schreibt: »Wenn man die Sklaverei ab-
schafft, dann sind nicht nur plötzlich ›Sklaven auch Menschen‹ bzw. Per-
sonen im Vollsinn (full persons). Vielmehr hat sich das Verständnis da-
von, was es bedeutet, Mensch oder Person zu sein, verändert. Dann aber 
erweitert sich der ›Kreis‹ nicht nur; er (und damit unsere Moralauffas-
sung) verändert sich.« (Jaeggi 2018: 228) Zweitens gibt es keine Sicher-
heit darüber, dass sich der ›Kreis‹ kontinuierlich erweitern wird, genau-
so gut kann sich der Kreis auch verkleinern. Das ist zudem auch nicht 
unbedingt schlecht, etwa wenn Unternehmen in Zukunft nicht mehr als 
menschenrechtliche Akteure angesehen würden, nachdem sie zunächst in 
den Kreis der Subjekte der Menschenrechte einbezogen wurden.31 Bezo-
gen auf Rechte heißt das, dass sie sowohl »ausgeweitet« als auch »entzo-
gen« werden können (Rosa 2009: 666). Weder das Ausweiten noch das 
Entziehen ist dabei per se gut oder schlecht. Gleichzeitig denke ich, wie 
bereits mehrmals betont, dass die Kriterien von Reziprozität und Allge-
meinheit allerdings nicht hinreichend sind, um das zu bewerten.

30		 Die Vorstellung, dass Gleichheit erstrebenswert ist, kommt also nicht neu 
hinzu, allerdings kann sich grundlegend verändern was darunter verstanden 
wird. Ich zögere dementsprechend hier bloß von einer verbesserten Umset-
zung derselben normativen Idee zu sprechen, weil das womöglich zu viel 
Kontinuität suggeriert, vgl. Jaeggi 2018: 226f. Gleichzeitig halte ich an die-
ser Stelle nicht die normative Möglichkeit offen, dass der Gleichheitsbezug 
in Zukunft für obsolet erklärt wird. Das könnte immer noch bedeuten, dass 
es sich bei dem Gleichheitsbezug um eine irreversible historische Errungen-
schaft (und keine zeitlose Wahrheit) handelt, vgl. Siep 2018. Womöglich 
könnte auch Forst sich damit anfreunden, die vierte Begründungsstrategie 
für das moralische Prinzip der Rechtfertigung, nämlich die historische (dazu 
Ende des Absatzes (2) in 7.2.), mit Hilfe der Terminologie irreversibler histo-
rischer Errungenschaften zu beschreiben (vgl. auch Forst 2015c: 828). Vgl. 
zudem den hilfreichen Überblick von vier unterschiedlichen Verhältnissen 
von historischer Erfahrung und Normbegründung: Gutmann, Laukötter, 
Pollmann und Siep 2018: 14–17.

31		 Zur kritischen Diskussion von Unternehmen als Menschenrechtssubjekten 
vgl. Isiksel 2016.

AUF DEM WEG ZU EINEM ANGEMESSENEN BEWUSSTSEIN HISTORISCHER ZEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358

Ein angemessenes Bewusstsein historischer Zeit aus Perspektive kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit wäre demnach eines, dass der Tatsache 
Rechnung tragen kann, dass in verfassten Gemeinschaften ein Erfah-
rungszusammenhang existieren und die Möglichkeit von historischen 
Ereignissen nicht ausgeschlossen werden sollte. Das scheint auch Forst 
so zu sehen, wenn er anerkennt, dass Arendt folgendes »Kernproblem 
des Politischen« erkannt habe: »Ein politischer Raum ist zugleich da
rauf angewiesen auf Dauer gegründet zu sein, als auch darauf, in seiner 
Verfasstheit selbst Gegenstand des Handels zu sein.« (Forst 2011: 204) 
Da die Existenz des Erfahrungszusammenhangs im verfassten Kontext 
auch eine Bedingung der Möglichkeit von radikaleren Brüchen darstellt, 
könnte man sagen, dass es eine notwendige Realisierungsbedingung kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit ist, dass es einen solchen Erfahrungs-
zusammenhang gibt. Mit der Existenz eines solchen Erfahrungszusam-
menhangs würde auch dem Beherrschungspotential der Beschleunigung 
sowie des dritten Beherrschungsmoments der Flexibilisierung begegnet 
(Erfahrungsarmut, 10.3) – und indirekt auch dem ersten und zweiten 
Problem der Flexibilisierung, da diese ja als Folgen sozialer Beschleu-
nigung eingeführt worden sind. Ich denke nun allerdings, dass es kei-
ne – zumindest aus Gerechtigkeitsperspektive zulässige – Möglichkeit 
gibt, diesen Erfahrungszusammenhang zu sichern oder herzustellen.32 Ich 
lasse an dieser Stelle offen, ob die Existenz eines Erfahrungszusammen-
hangs bereits individuellen Erfahrungen der Entfremdung von Sinn (vgl. 
Kapitel 5) entgegenwirken würde: Wenn dies der Fall wäre, dann hätte 
diese Untersuchung gezeigt, wie die Gerechtigkeit an ihre eigene Grenze 
stößt – anstatt ihre Grenze aus Perspektive externer Kritik aufzuzeigen. 
Wenn dies nicht der Fall ist, wäre mit dieser Arbeit eine neue Grenze der 
Gerechtigkeitsperspektive aufgezeigt. 

Jedenfalls gibt es, meiner Ansicht nach, institutionelle Möglichkeiten, 
die mit dieser – alten oder neuen – Grenze der Gerechtigkeitsperspek-
tive verbundenen Problematiken (Beschleunigung und Flexibilisierung) 
abzumildern. Gelöst werden sie dadurch allerdings nicht. Diese Milde-
rungsmöglichkeiten sowie die Frage, ob das Aufzeigen der Grenze der 
Perspektive der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeitskonzeption die Ge-
rechtigkeitsperspektive insgesamt unattraktiv werden lässt, diskutiere 
ich im folgenden Schlusskapitel (12). 

32		 Vgl. dazu das »Böckenförde Theorem« (schon Fn. 45 in Kapitel 8). 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


359

12. Fazit und Ausblick

Dieses Schlusskapitel der Arbeit ist in drei Teile gegliedert. Zunächst 
fasse ich den Argumentationsgang der Arbeit zusammen. Anschließend 
schlage ich einige institutionelle Milderungsmöglichkeiten für die Be-
herrschungspotentiale von ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ der 
kritisch-prozeduralen Gerechtigkeitstheorie vor. Da diese lediglich Mil-
derungen, aber keine Lösungen darstellen, möchte ich schließlich eine 
meta-theoretische Überlegung darüber anstellen, von welchem Stand-
punkt aus entschieden werden könnte, ob es sinnvoll ist, die Perspekti-
ve kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit – trotz ihrer Beherrschungspoten
tiale – beizubehalten oder nicht. 

12.1 Zusammenfassung 

Ausgehend von der Fragestellung, ob eine kritische Theorie der Gerech-
tigkeit möglich ist, habe ich in der Einleitung (1) spezifiziert, welcher Ge-
rechtigkeitsbegriff dabei infrage steht, nämlich ein politisch-sozialer und 
moderner, d.h. ein auf substanzielle Gleichheit bezogener (1.1). Zudem 
habe ich betont, dass bei der Analyse der Gerechtigkeitsnormativität 
nicht nur ihre Begründung (dazu Kapitel 7), sondern auch ihre Konse-
quenzen (dazu insb. Kapitel 8 und 10) in den Blick kommen sollten (1.2). 

Im ersten Kapitel des ersten Teils der Arbeit (I. Das Projekt einer kri-
tischen Theorie der Gerechtigkeit) habe ich den infrage stehenden all-
gemeinen Gerechtigkeitsbegriff (das Gerechtigkeitskonzept) weiter 
ausbuchstabiert (2). Dabei habe ich zwischen drei Merkmalen unter-
schieden, die in jeder Gerechtigkeitskonzeption unterschiedlich spezi-
fiziert werden können. Das erste Merkmal ist der reduzierte Charakter 
der Gerechtigkeit (2.1). Das zweite Merkmal ist, dass sich die normati-
ve Grundorientierung einer Gerechtigkeitskonzeption in Form eines in-
dividuellen Meta-Rechts (auf Rechte) ausdrücken lässt (2.2). Dass sich 
Gerechtigkeit in modernem positivem Recht (moderne Rechtsform) ma-
terialisieren muss, stellt das dritte Merkmal dar. Dabei gibt es, je nach 
Konzeption, verschiedene Spezifizierungen der modernen Rechtsform 
(spezifische Rechtsform). Zudem geht mit der Vorstellung der Regulie-
rung von Gesellschaft durch eine spezifische Rechtsform implizit oder 
explizit ein bestimmtes Gesellschaftsbild einher (2.3). 

Im dritten Kapitel habe ich anhand der drei allgemeinen Merkma-
le des Gerechtigkeitsbegriffs zwei Konzeptionen der Gerechtigkeit be-
stimmt: eine libertäre (3.1.1) und eine egalitäre (3.2.1). Im Anschluss 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360

an Menke habe ich dann jeweils die Beherrschungsformen der zwei Ge-
rechtigkeitskonzeptionen dargestellt: Ausbeutung als Machtstabilisie-
rung und Normalisierung. 

Für drei zeitgenössische Ansätze der deutschen Kritischen Theorie 
(Honneth, Jaeggi, Rosa) habe ich im vierten Kapitel aufgezeigt, dass sie 
keine Gerechtigkeitstheorien darstellen (4). Begründet habe ich dies mit 
dem Nachweis, dass sie die drei Merkmale des allgemeinen Begriffs der 
Gerechtigkeit (Kapitel 2) gerade nicht spezifizieren.  

Im Zwischenfazit des ersten Teils der Arbeit (Kapitel 5) habe ich zwi-
schen internen und externen Herausforderungen für die Gerechtigkeits-
perspektive unterschieden. Der Hauptgrund dafür, dass Honneth, Jaeggi 
und Rosa die Gerechtigkeitsperspektive als verkürzt ansehen und sie 
deshalb nicht verfolgen, liegt meiner Ansicht nach in ihrer Einschät-
zung, dass sie Entfremdungsphänomene (im Sinne einer ›Entfremdung 
von Sinn‹1) nicht einfangen und problematisieren kann. Diese Kritik der 
Gerechtigkeitsperspektive habe ich als extern gekennzeichnet, weil sie 
aus einer normativen Perspektive heraus geübt wird, die über die Ge-
rechtigkeitsperspektive hinausgeht. Als interne Herausforderungen der 
Gerechtigkeitsperspektive habe ich indessen ›Ausbeutung‹ und ›Norma-
lisierung‹ bezeichnet, die aus Perspektive der jeweiligen Gerechtigkeits-
konzeption (libertär und egalitär) selbst als problematisch erscheinen. 
Zudem habe ich die Zuordnung von Gerechtigkeitsdenken zur Diszip-
lin der Politischen Philosophie und der Theorieentwürfe Honneths, Jaeg-
gis und Rosas zur Sozialphilosophie als vorschnell zurückgewiesen und 
die Diskussion um Disziplinzugehörigkeit als unerheblich zurückgestellt.

Für den weiteren Verlauf der Arbeit war das wichtigste Ergebnis von 
Teil I, dass das Projekt einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit dann 
als realisiert angesehen werden kann, wenn die Ausdeutung der Gerech-
tigkeitsnormativität nicht die Beherrschungsformen der Ausbeutung und 
Normalisierung produziert. ›Entfremdung von Sinn‹ einfangen und pro-
blematisieren zu können, konnte nicht als notwendiges Anliegen einer 
kritischen Gerechtigkeitstheorie ausgewiesen werden. 

Ausgehend von der in Teil I konkretisierten Fragestellung habe ich 
im zweiten Teil Rainer Forsts Vorschlag für eine kritische Theorie der 
Gerechtigkeit unter der Bezeichnung ›kritisch-prozedurale Konzeption 
der Gerechtigkeit‹ in den Blick genommen. Im sechsten Kapitel stand 
die Rekonstruktion der Systematik von Forsts Gerechtigkeitstheorie im 
Zentrum. Zunächst habe ich einen Vorschlag dafür gemacht, wie man 
die Frage, auf die Forsts Gerechtigkeitstheorie eine Antwort gibt, ver-
stehen kann, welche lautet: ›Ist diese soziale Relation gerecht?‹ (6.1). 
Dabei wurde insbesondere deutlich, wie die Spezifizierung des ersten 

1	 	 In Kapitel 5 habe ich zwischen ›Entfremdung von Sinn‹ und ›Entfremdung 
von Macht‹ unterschieden. 

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


361

Merkmals des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs (der reduzierte Cha-
rakter der Gerechtigkeit) bei Forst zu verstehen ist. Die Perspektive der 
Gerechtigkeit ist, so mein Verständnis, bei Forst nur dann angemessen, 
wenn eine soziale Relation (d.h. bei Forst eine Rechtfertigungsrelation, 
vgl. 6.3.2) infrage steht, deren Bewertung durch die Kriterien von Rezi-
prozität und Allgemeinheit adäquat ist. Gleichzeitig ist Forsts Perspek-
tive der Gerechtigkeit u.a. dadurch gekennzeichnet, dass sie diese Krite-
rien anlegt. Zudem muss eine gerechtigkeitsrelevante soziale Relation, 
so hatte ich argumentiert, wenn sie durch die Gerechtigkeitsperspekti-
ve beurteilt werden soll, begrenzt sein (innere und äußere Grenze der 
Gerechtigkeit). Anschließend habe ich die normative sowie deskriptive 
Seite von Forsts Rechtfertigungsbegriff, der im Zentrum seiner Gerech-
tigkeitstheorie steht, beschrieben (6.2 und 6.32) und sieben von dem Ge-
rechtigkeitsbegriff abhängige Begriffe dargestellt (6.4); dabei habe ich 
auch Forsts Verständnis abhängiger Begriffe diskutiert. In Kapitel 6.5 
habe ich unterschiedliche Grenzen der Rechtfertigung aufgezeigt und 
damit auch die Grenzen von Forsts Gerechtigkeitstheorie angedeutet. 
Wichtig dabei war insbesondere die Ablehnung der Position Forsts, dass 
seine Toleranzkonzeption das Paradox der Grenzziehung (der Toleranz, 
vgl. 6.4.7), das sich auf die innere Grenze der Gerechtigkeit bezieht, lö-
sen kann. Die kritisch-prozedurale Gerechtigkeitsperspektive muss, so 
ein wichtiges Ergebnis von Kapitel 6, also notwendigerweise Grenzen 
der zu bewertenden sozialen Relation (voraus)setzen (innere und äußere 
Grenze der Gerechtigkeit). Diese Grenzen können allerdings nicht mit-
hilfe der Normativität der Gerechtigkeit oder von ihr abhängiger Begrif-
fe, wie dem hier infrage kommenden Begriff der Toleranz (Paradox der 
Grenzziehung der Toleranz), gezogen werden. Im folgenden Kapitel 7 
habe ich dann einerseits bestärkt, dass die kritisch-prozedurale Gerech-
tigkeit dies nicht leisten kann, und andererseits, dass dies aus ihrer Per-
spektive selbst ein Problem darstellt. 

Im siebten Kapitel (7. Das »Recht auf Rechtfertigung« als ›Recht auf 
Politik auf Rechte‹ – eine Deutung auf Grundlage von Fichtes Anerken-
nungsbegriff) habe ich mich mit der Spezifizierung des zweiten Merk-
mals des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs (2.2) durch Forsts Gerech-
tigkeitskonzeption auseinandergesetzt. Ich habe zu zeigen versucht, dass 
das Meta-Recht, das als normative Grundlage von Forsts Gerechtig-
keitstheorie zu sehen ist, als ›Meta-Recht auf Politik auf Rechte‹ ver-
standen werden sollte und nicht als ›Recht auf Rechtfertigung‹, mit dem 
notwendigerweise eine Pflicht zur Rechtfertigung einhergeht (Recht 
auf und Pflicht zur Rechtfertigung ergeben zusammen genommen das 

2	 	 In 6.3.2 wird das Gesellschaftsbild von Forsts Gerechtigkeitstheorie deut-
lich, d.h. der zweite Teil der Spezifizierung des dritten Merkmals der Ge-
rechtigkeit (2.3). Vgl. (die Zusammenfassung von) Kapitel 8. 

ZUSAMMENFASSUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362

Rechtfertigungsprinzip). Dazu habe ich mir eine Deutung von Fichtes An-
erkennungsbegriff zunutze gemacht und sie an die Stelle der Begründung 
des Meta-Rechts gesetzt. Mein durch Fichte inspiriertes Verständnis der 
Anerkennung des Meta-Rechts eines anderen gründet in dem Erkennen 
der (radikalen) Unbestimmtheit des anderen Menschen. Forsts Begrün-
dung hingegen basiert auf der (An)Erkennung, dass der andere Mensch 
ein Rechtfertigungswesen ist, dem ich deshalb ein Recht auf Rechtferti-
gung zugestehe und mich verpflichtet fühle, mich ihm gegenüber zu recht-
fertigen. Diese Begründung schien mir nicht vollends mit den Anforde-
rungen, die sie nach Forst selbst erfüllen soll, übereinzustimmen, weshalb 
ich es für legitim erachtet habe, von ihr abzuweichen (7.2). Die wich-
tigsten zwei Merkmale des Meta-Rechts auf Politik im Gegensatz zum 
Rechtfertigungsprinzip sind: Das Meta-Recht auf Politik ist kein mora-
lisches Recht (7.5) und der Modus, mit dem bestimmt werden soll, wel-
che positiven Rechte aus dem Meta-Recht auf Politik abgeleitet werden 
können, ist beim Meta-Recht ›Politik‹ (beim Rechtfertigungsprinzip ist 
es ein ›Prozess der Rechtfertigung‹, vgl. 7.6). ›Politik‹ kann bestehende 
Rechtsgemeinschaften oder Rechtfertigungsrelationen unterbrechen und 
ist durch den Grund der Gerechtigkeit (die Unbestimmtheit des anderen) 
prinzipiell auch dazu berechtigt. Problematisch daran ist, dass die Kriteri-
en von Reziprozität und Allgemeinheit auf Begrenzungen (innere und äu-
ßere Grenze der Gerechtigkeit) angewiesen sind, um anwendbar zu sein. 
Der ursprüngliche Grund der Gerechtigkeit (und damit der Kriterien von 
Reziprozität und Allgemeinheit) ist aber gerade gegen solche Grenzen ge-
richtet. Nur wenn man das versteht, kann man eine nicht-instrumentelle 
Begründung subjektiver Rechte (als in Grenzen bewahrter Unbestimmt-
heit in verfassten Rechtsgemeinschaften), die Forst anstrebt (siehe 8.1), 
formulieren. Mit der Bestimmung des Grundes der Gerechtigkeit in der 
Unbestimmtheit des anderen Menschen, dessen (Meta-)Recht auf Politik 
wir anerkennen, ist also zweierlei gegeben: Die Gerechtigkeit muss sich, 
erstens, in einer Rechtsordnung, die subjektive Rechte gewährleistet, re-
alisieren; diese Ordnung kann, zweitens, wegen des Grundes der Gerech-
tigkeit stets radikal hinterfragt werden. Die Gerechtigkeit muss sich also 
in einer verfassten Ordnung und über sie hinaus realisieren.

Die Frage, wie diese doppelte Einsicht zu der Bestimmung einer aus 
Gerechtigkeitsperspektive angemessenen spezifischen Rechtsform füh-
ren kann, habe ich mir im anschließenden Kapitel 8 (Das Recht kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit: reflexives Recht?) gestellt. Dass ich mir 
diese Frage gestellt habe, ging aus der Unzufriedenheit hervor, bei dieser 
doppelten Einsicht schlicht stehenzubleiben. In Kapitel 8 habe ich zu-
nächst deutlich gemacht, dass sich Gerechtigkeit, für Forst, in positivem 
Recht materialisieren muss (8.1). Da Forst selbst nicht über die spezifi-
sche Rechtsform schreibt, in der sich kritisch-prozedurale Gerechtigkeit 
materialisieren sollte, diskutierte ich die Frage, welches Recht aus seiner 

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


363

Perspektive als angemessen angesehen werden könnte. Diese Diskussion 
habe ich mithilfe einer Auseinandersetzung mit Habermas’ prozedura-
listischem Rechtsparadigma (das jedoch auch keine spezifische Rechts-
form vorschlägt, sondern nur einen Prozess der Wahl der je spezifischen 
Rechtsform) aufgenommen. Entscheidend ist für Habermas, dass ein an-
gemessenes Verständnis modernen Rechts mit der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit produktiv umgehen kann (8.2). Haber-
mas’ Verortung dieser Dialektik (8.3) sowie sein Vorschlag, wie mit ihr 
umzugehen sei (8.4), ist meiner dortigen These entsprechend aus Forsts 
theoretischer Perspektive jedoch weder wünschenswert noch überhaupt 
zugänglich. Deshalb war aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerech-
tigkeit ein anderer als Habermas’ Umgang mit der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit gefragt. Für meine Variante kritisch-pro-
zeduraler Gerechtigkeit (in Abgrenzung zu Forsts, vgl. Ende von 8.5.1) 
erschien, so der weitere Argumentationsgang des Kapitels, der Umgang 
der spezifischen Rechtsform reflexiven Rechts (Teubner, Willke) mit der 
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit beachtenswert und 
auf den ersten Blick attraktiv (8.5). Reflexives Recht hat sich jedoch als 
ein an die Gesellschaft angepasstes Recht entpuppt. Die relevante Form 
der Anpassung an die gegebene Gesellschaft habe ich als Anpassung 
zweiter Ordnung bezeichnet: Reflexives Recht produziert beschleunig-
te gesellschaftliche Wandlungsprozesse und passt sich an diese an (8.5).3 

Im ersten Kapitel (10. Soziale Beschleunigung und Subjektivierung zu 
flexiblen Identitäten. Das Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler 
Gerechtigkeit) des dritten Teils der Arbeit (III. Das Beherrschungspoten-
tial und die Zeitstrukturen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit) erläute-
re ich in Hinblick auf Hartmut Rosas Verständnis von Beschleunigung 
genauer, was unter der Anpassung zweiter Ordnung reflexiven Rechts 
zu verstehen ist (10.1). Anschließend lege ich dar, dass die Anpassung 
zweiter Ordnung reflexiven Rechts als eine Form sozialer Beschleuni-
gung, die mit anderen Formen sozialer und nicht-sozialer Formen der 
Beschleunigung (etwa technischer) einhergeht, auch Subjektivierungs-
effekte hat: Sie produziert flexible Identitäten (10.2). ›Beschleunigung‹ 
und ›Flexibilisierung‹ sind, so die Argumentation, aus Perspektive kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit selbst nicht wünschenswert und somit 
als Beherrschungsformen ausweisbar (10.3). Die Beherrschungsformen 
von ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ sind demnach als interne He-
rausforderungen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit zu verstehen – ana-
log zur Beherrschungsform der Ausbeutung libertärer und der Normali-
sierung egalitärer Gerechtigkeit (10.4).

3	 	 Das Zwischenfazit von Teil II (9.) fasse ich an dieser Stelle nicht zusammen, 
weil es selbst bereits eine Zusammenfassung darstellt und eine erneute Re-
kapitulation deshalb redundant wäre. 

ZUSAMMENFASSUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364

Im 11. Kapitel habe ich einen Faden vom Ende des 7. Kapitels wie-
der aufgenommen. Zuvor hatte ich bereits die doppelte Einsicht, die das 
Aufzeigen des Grundes der Gerechtigkeit in der Unbestimmtheit des an-
deren mit sich gebracht hatte, erwähnt: (i) Die Gerechtigkeit muss sich 
in einer Rechtsordnung, in der es subjektive Rechte gibt, realisieren und 
(ii) diese Ordnung kann stets radikal hinterfragt werden. Kapitel 8 be-
zog sich auf die erste Dimension der Einsicht: Wie sollte die Rechtsord-
nung aussehen, die von der Gerechtigkeit gefordert ist? Zum Ende von 
Kapitel 8 und in Kapitel 10 hatte ich dann aufgezeigt, dass die Realisie-
rung dieser Rechtsordnung (reflexives Recht) allerdings wiederum der 
Normativität der Gerechtigkeit selbst entgegensteht. In Kapitel 11 habe 
ich mich der zweiten Dimension (ii) zugewandt: dem historischen Wech-
sel von einer zu einer anderen Rechtsordnung. Da historische Zeit al-
lerdings als Gegenbegriff zu sozialer Beschleunigung fungiert, bleibt der 
Bezug zur Realisierung der Gerechtigkeit in einer Rechtsordnung gewis-
sermaßen auch bei dieser Auseinandersetzung bestehen (siehe 11.1). Al-
len hat Honneth und Habermas vorgeworfen, dass sie ein Verständnis 
historischer Entwicklung voraussetzen, das keine grundlegenden (nor-
mativen) Neuerungen in der Zukunft erlaube und somit eine zu große 
Stabilität annehme (11.2). Wenn für die kritisch-prozedurale Gerechtig-
keitskonzeption reflexives Recht eine wünschenswerte Institutionalisie-
rung darstellt und reflexives Recht Beschleunigung produziert, hat sie 
genau das entgegengesetzte Problem: Ihr (implizites) Verständnis ›his-
torischer‹ Entwicklung ist, dass sie schnell vonstattengehen muss. Zu 
schnelle soziale Entwicklung verunmöglicht allerdings ein bestimmtes 
Zeitbewusstsein, dasjenige historischer Zeit, welches für die Realisierung 
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit eigentlich notwendig ist. Das Zeit-
bewusstsein historischer Zeit erlaubt es, einen diachronen Erfahrungs-
zusammenhang zwischen Vergangenheit und Zukunft herzustellen. Ein 
Mangel an dem Zeitbewusstsein historischer Zeit hängt mit der Verun-
möglichung eines Rechtfertigungsverhältnisses und der Subjektivierung 
zu flexiblen Identitäten zusammen. Wünschenswert wäre demnach aus 
Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit ein historisches Zeitbe-
wusstsein, welches einerseits einen Erfahrungszusammenhang erkenn-
bar machen könnte und andererseits in Abhebung von diesem Zusam-
menhang auch (emphatisch) verstandene historische Ereignisse sichtbar 
machen könnte (11.3).  

Schlusspunkt der Arbeit war also: Reflexives Recht bietet eine Mög-
lichkeit der Realisierung kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit. Reflexives 
Recht produziert jedoch Beschleunigung (und damit Flexibilisierung) 
und verhindert dadurch ein Bewusstsein historischer Zeit. Die Herstel-
lung eines Bewusstseins historischer Zeit, sowohl auf kollektiver als auch 
individueller Ebene, könnte also als Gegenprogramm zu den Beherr-
schungspotentialen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit gesehen werden. 

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


365

Im nächsten Teilkapitel möchte ich einige Möglichkeiten nennen, wie die 
Herstellung oder Erhaltung eines solchen historischen Bewusstseins wo-
möglich auf institutionellem Wege begünstigt werden könnte. 

12.2 Institutionelle Milderungen für  
›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹

An dieser Stelle möchte ich einige Möglichkeiten vorschlagen, wie man 
den Problemen der Beschleunigung und Flexibilisierung entgegentreten 
könnte. Dabei unterscheide ich zwischen im engeren Sinne rechtlichen 
Mitteln und auf Bildungspolitik bezogene Mittel. Bei den rechtlichen 
Mitteln unterscheide ich zwischen drei Arten von Mitteln, wobei die ers-
ten beiden im Sinne einer ›Ursachenbekämpfung‹ (a, b) und das letzte als 
›Symptombehandlung‹ (c) zu verstehen sind. 

12.2.1 Rechtliche Mittel 

(a) Weniger auf subjektive Rechte fokussiertes Recht
Sowohl die Beherrschungsformen der Ausbeutung und Normalisierung 
als auch die der Beschleunigung und Flexibilisierung gründen letztlich in 
der Form des modernen Rechts als eines Rechts, das über die Garantie 
von subjektiven Rechten funktioniert. Der Bezug zur Gerechtigkeit be-
steht darin, dass sie anstrebt, sich in so einem Recht zu realisieren (2.3). 
Nun kann man sich fragen, ob es ein modernes Recht geben könnte, das 
weniger um die Bereitstellung subjektiver Rechte zentriert ist. Es wäre 
dann eine weitergehende Frage, ob die normative Perspektive der Ge-
rechtigkeit insgesamt und die Normativität kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit im Speziellen ein solch anderes modernes Recht befürworten 
würde oder könnte. Möglich wäre es sogar, dass die ›Realität der Theo-
rie voraus ist‹ und es bereits ein weniger auf subjektive Rechte zentrier-
tes Recht gibt. Damit würde die Kritik an einem auf subjektive Rechte 
fokussierten Recht anachronistisch. In diese Richtung geht Scheuermans 
Vorwurf an die Adresse der zeitgenössischen Rechtskritik (vgl. erneut 
Scheuerman 2017 und 2.2).4

(b) Andere subjektive Rechte
Vorstellbar wäre auch ein Recht, das zwar weiterhin auf (subjektive) 
Rechte bezogen operiert, wobei diese Rechte aber anders funktionie-
ren würden. Teubner skizziert in Verfassungsfragmente (2012) ein sol-
ches nicht-liberales Verständnis von Rechten (vgl. Teubner 2012: 35–41, 

4	 	 Vgl. auch Menkes Idee eines »neuen Rechts« (Menke 2015: Kapitel 15).

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FÜR ›BESCHLEUNIGUNG‹ UND ›FLEXIBILISIERUNG‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366

insb. 39).5 Er schlägt vor, dass das durch Rechte zu schützende parti-
kulare Individuum »nicht mehr einfach [als] das kompakte Individu-
um« (Teubner 2012: 218) begriffen werden sollte (wie im Liberalismus). 
Stattdessen sollten die schützenswerten Aspekte der Person und die ge-
sellschaftlichen Bereiche, in denen diesen Geltung verschafft wird, diffe-
renziert werden. Menke scheint sich diesem Vorschlag im Prinzip anzu-
schließen, wenn er mit Bezug auf Luhmann schreibt, dass es notwendig 
sei, den Schutz des Individuums durch Grundrechte hinsichtlich »ver-
schiedener[r] soziale[r] Bereiche«, denen das Individuum zugehörig ist, 
zu verstehen (Menke 2015: 235).6 

Diese beiden Milderungsmöglichkeiten habe ich nur sehr kurz skiz-
ziert, weil sie als ›Ursachenbekämpfungen‹ zu verstehen sind und damit 
die für die Zwecke dieser Arbeit eingenommene Perspektive der Gerech-
tigkeit (wie in Kapitel 2 ausgeführt) gewissermaßen übersteigen. 

(c) Steuerung der Dynamik des Rechts: Zweistufige Legislative und 
›Ewigkeitsklausel‹
Etwas ausführlicher möchte ich nun eine Möglichkeit der Bekämpfung 
der ›Symptome‹ einer Realisierung kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit 
im Recht, nämlich ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹, in den Blick 
nehmen. 

Der Ausgangspunkt für die Beherrschungsformen der Beschleuni-
gung und Flexibilisierung war ein sich (zu) schnell wandelndes Ge-
setz. Nun gibt es rechtliche Regelungen, die direkt auf die Steuerung 
der Geschwindigkeit (und inhaltlichen Radikalität) der Veränderung 
von Gesetzen zielen. Das geschieht im Grundgesetz der Bundesrepublik 
Deutschland insbesondere dadurch, dass es unterschiedliche Hürden 
für die Veränderung von Gesetzen gibt. Im Gegensatz zur Änderung 
(bzw. Gebung oder Abschaffung) einer Norm auf einfachgesetzlicher 
Ebene bedarf es für die Veränderung einer Verfassungsnorm einer qua-
lifizierten Mehrheit, die bestimmt ist als »Zustimmung von zwei Drit-
teln der Mitglieder des Bundestages und zwei Dritteln der Stimmen 
des Bundesrates« (Artikel 79, Absatz 2, GG).7 Darüber hinaus wird 
im dritten Absatz von Artikel 79 des Grundgesetzes – der sogenannten 

5	 	 Diese Milderungsmöglichkeit erwähne ich bereits in Kapitel 8, Fn. 55. 
6	 	 In Bezug auf Menke wäre hierbei das Verhältnis zu den »Gegenrechten« zu 

untersuchen: Menke 2015: 381. Zu Menkes Verständnis von Gegenrechten, 
vgl. die Beiträge in: Fischer-Lescano, Franzki und Horst 2018.

7	 	 Auf einfachgesetzlicher Ebene können Gesetze freilich auch nicht ohne Wei-
teres geändert werden. Vgl. dazu auch den Wert der Rechtssicherheit, der 
u.a. garantiert, dass Gesetze zum Zeitpunkt der Rechtsanwendung nicht ge-
ändert werden dürfen (Kapitel 8). Interessant wäre an dieser Stelle zudem 
die Untersuchung des Wertes der Schriftform des Gesetzes für eine angemes-
sene Auslegung desselben, vgl. dazu Loick 2017a: 316–323, insb. 321.

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


367

›Ewigkeitsklausel‹– festgelegt, dass bestimmte Inhalte des Grundgeset-
zes (»die Gliederung des Bundes in Länder, die grundsätzliche Mitwir-
kung der Länder bei der Gesetzgebung oder die in den Artikeln 1 und 
20 niedergelegten Grundsätze«) gar nicht – d.h. auch nicht über eine 
Zweidrittelmehrheit verändert werden dürfen. Ich möchte nun vor-
schlagen, sowohl die Unterscheidung zwischen der einfachen Gesetzge-
bung und der Änderung von Verfassungsnormen (zweistufige Legisla-
tive) als auch die ›Ewigkeitsklausel‹ als rechtliche Mechanismen dafür 
zu verstehen, ein Bewusstsein historischer Zeit zu begünstigen. In Be-
zug auf die zweistufige Legislative kann man das so verstehen, dass 
sie begünstigt, dass es innerhalb einer verfassten Gemeinschaft hinrei-
chend Kontinuität8 gibt, um einen diachronen Erfahrungszusammen-
hang zu ermöglichen. Die Funktion der ›Ewigkeitsklausel‹ hingegen 
kann man so deuten, dass sie radikale Veränderungen der Verfassung 
(etwa eine Revolution) in ihrer nicht-kontinuierlichen Ereignishaftig-
keit überhaupt erst sichtbar machen würde. Der Sinn der ›Ewigkeits-
klausel‹ ist nicht (und kann nicht sein) die genannten Inhalte tatsäch-
lich auf ewig zu schützen (vgl. Vismann 2002: 32). Vielmehr vermag 
sie bloß zu signalisieren, dass ein radikaler Wandel stattfindet, wenn 
die durch sie geschützten Verfassungsinhalte sich verändern. Dem in 
Artikel 20 (Absatz 4, GG) verankerten Widerstandsrecht (»Gegen je-
den, der es unternimmt, diese [verfassungsmäßige, E.N.] Ordnung zu 
beseitigen, haben alle Deutschen das Recht zum Widerstand, wenn an-
dere Abhilfe nicht möglich ist.«) kann man u.a. ebenfalls eine solche 
Signalfunktion zuschreiben: Wenn Widerstand erlaubt ist, dann han-
delt es sich um eine außergewöhnliche Situation, in der die Verfassung 
bedroht ist.9 Ob sich in Zukunft radikaler Wandel ereignet, kann aber 
freilich nicht durch die ›Ewigkeitsklausel‹ bestimmt werden.10 Das wird 
auch unter Berücksichtigung des Artikel 146 GG deutlich, in dem es 
heißt: »Dieses Grundgesetz […] verliert seine Gültigkeit an dem Tage, 
an dem eine Verfassung in Kraft tritt, die von dem deutschen Volk in 

8	 	 Vgl. Leisner 2002.
9	 	 Das Widerstandsrecht wurde 1968 nachträglich in das Grundgesetz als vier-

ter Absatz zu dem Artikel 20 hinzugefügt. Obwohl der Artikel 20 durch die 
›Ewigkeitsklausel‹ geschützt ist, fällt das Widerstandsrecht, laut Dreier, we-
gen der nachträglichen Einfügung nach »fast einhelliger und zutreffender 
Ansicht nicht in den Garantiebereich des Art. 79 III GG […].« (Dreier 1998: 
1523)

10		 Vgl. »Die Ewigkeitsklausel kann und will nicht für sich in Anspruch nehmen, 
taugliches Abwehrmittel gegen revolutionäre Umbrüche oder grundstürzen-
de Machtwechsel zu sein. Sie unterbindet aber die Möglichkeit, dem Verfas-
sungsumsturz den Mantel der Legalität umzulegen […]. Die Norm macht 
legale Revolution unmöglich. Damit verbunden ist eine gewisse Warn- und 
Signalfunktion.« (Dreier 1998: 1509f.) Vgl. auch: Vismann 2002: 33.

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FÜR ›BESCHLEUNIGUNG‹ UND ›FLEXIBILISIERUNG‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368

freier Entscheidung beschlossen worden ist.«11 Im Zusammenspiel von 
Artikel 79, Absatz 3 und Artikel 146 GG ist somit das doppelte Ver-
hältnis des Volkes zur Verfassung bestimmt: 

»Das Volk steht sowohl unter als auch über der Verfassung. Es ist den 
pouvoir constitués unterworfen und bleibt doch pouvoir constituant.12 
Dem Volk kann daher auch unter den Bedingungen seiner eigenen Ver-
faßtheit die Entscheidung über das Außerkraftsetzen der alten und der 
Errichtung einer neuen Verfassung nicht genommen werden.« 
(Vismann 2002: 51)

Gleichwohl kann das Volk aber dabei (durch die ›Ewigkeitsklausel‹) un-
terstützt werden, radikale Entscheidungen als solche zu erkennen. In 
meiner Terminologie sind das Entscheidungen, die einen Erfahrungs-
zusammenhang nicht weiter fortsetzen, sondern abbrechen. Die Mög-
lichkeit solcher Abbrüche (oder Ereignisse) ist aus Perspektive der Ge-
rechtigkeit notwendig. Eine Bewertung oder Herbeiführung solcher 
Ereignisse ist aus Gerechtigkeitsperspektive jedoch nicht möglich. Auf 
den Erhalt ihrer Möglichkeit kann aber – beispielsweise mit dem Mittel 
einer Ewigkeitsklausel – eingewirkt werden. Womöglich unerwartet be-
steht diese Einwirkung gerade nicht in der Senkung der Hürden für tief-
greifende (Rechts)Veränderungen, sondern in der Existenz solcher Hür-
den. Durch diese Hürden werden radikale Ereignisse nämlich überhaupt 
erst als solche sichtbar und tragen daher womöglich zu einem histori-
schen Bewusstsein bei.13

Wenn man wie ich die Zweistufigkeit der Legislative und die ›Ewig-
keitsgarantie‹ (wie sie in Deutschland institutionalisiert sind14) als be-
günstigend für ein historisches Bewusstsein und somit als ›Beschleu-
nigung‹ und ›Flexibilisierung‹ entgegenwirkend ansieht, stellt sich die 
Anschlussfrage, ob mit der Befürwortung dieser mildernden Mittel die 

11		 Der historische Hintergrund dieser Norm ist die Antizipation der Wieder-
vereinigung (Vismann 2002: 51).

12		 Die reguläre Veränderung von Verfassungsnormen über eine Zweidrittel-
mehrheit ist deshalb nicht als Ausübung verfassungsgebender, sondern »ver-
fassungsändernder […] Gewalt« zu verstehen (Vismann 2002: 54).  

13	 	 In seiner kritischen Auseinandersetzung mit Forst erwähnt Fischer-Lesca-
no genau an der Stelle, an der er Forst eine »Paradoxievergesssenheit« (vgl. 
insbesondere das Paradox der Toleranz der Grenzziehung, 6.4.7 und 6.5) 
attestiert, dass »Ewigkeitsgarantien« als alternatives und nicht-Parado-
xie-vergessenes Mittel, um »Möglichkeiten und Grenzen der Recht-Ferti-
gung fest[zulegen]« taugten. Forst setze stattdessen eine »Supernorm der 
Supernormen« ein – das Recht auf Rechtfertigung (oder genauer das Recht-
fertigungsprinzip), vgl. Fischer-Lescano 2018: 165.

14		 Vgl. zu einem Überblick von anderen Formen der rechtlichen Regelung der 
Veränderbarkeit der Verfassung: Dreier 1998: 1507–1509 und Vismann 
2002: 8–10.

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


369

normative Perspektive der (kritisch-prozeduralen) Gerechtigkeit über-
schritten wäre oder nicht. 

Lieber meint, dass aus Habermas’ diskursethischer Perspektive auf 
das Recht die Einsicht nicht zugänglich sei, dass eine gewisse »Behar-
rungskraft der institutionellen Ordnung« (Lieber 2007: 116) notwen-
dig für einen gelingenden politischen Diskurs bzw. eine intakte Öffent-
lichkeit und Zivilgesellschaft sei. Er meint, dass – für Habermas – »das 
[über die Zeit stabile, E.N.] Recht [letztlich, E.N.] dem Diskurs [...] nur 
als kontingente faktische Beschränkung gegenübertreten« (Lieber 2007: 
117) kann. Weil Lieber aber meint, dass »der institutionelle Rahmen ei-
ner argumentativen Praxis seiner Funktion gerade nur dadurch nach-
kommen kann, dass er sich zumindest vorübergehend auch einmal gegen 
die Kraft der guten Gründe durchsetzt […] [und, E.N.] zugleich das Er-
gebnis dieses institutionalisierten Verfahrens […] den Anspruch der Le-
gitimität erheben können soll« (Lieber 2007: 117), vertritt er die The-
se, dass Habermas’ Rechtstheorie ein normativer Baustein fehle. Lieber 
schlägt deshalb eine Ergänzung von Habermas’ Legitimitätsbegriff um 
den normativen Eigenwert der formellen Gleichheit vor, der den Eigen-
wert – oder die »Eigenlegitimität« (Möllers 2020) – von rechtlicher In-
stitutionalisierung begründen können soll. 

Ich vertrete dagegen die Ansicht, dass die Einsicht in die Notwendig-
keit einer gewissen Stabilität von rechtlicher Ordnung als Reflexion kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit auf ihr »internal other« (vgl. 1.2) ver-
standen werden kann.15 Stabilität lässt sich dabei im Gegensatz zu ›gut 
gerechtfertigt‹ gewissermaßen als ›quantitative‹ anstatt einer ›qualitati-
ven‹ Größe verstehen. Damit ist die Einsicht nicht als Ergänzung der nor-
mativen Perspektive zu verstehen, sondern als Reflexion auf ihre Gren-
zen oder Relativierung derselben (vgl. 1.2).16 Wenn sich die Stabilität von 
rechtlichen Ordnungen als für die Gerechtigkeit (in ihrer Selbstreflexi-
on) wertvoll erweist, dann lässt sich damit auch die (nicht-redundante) 
systematische Relevanz des Friedensbegriffs für die Gerechtigkeit unter-
streichen (vgl. 6.4.5 und 6.4.9).

15		 Ohne dies hier ausführen zu können, denke ich, dass die Einsicht in die Not-
wendigkeit einer gewissen Stabilität rechtlicher Ordnungen auch mit der 
Wertschätzung der Leiblichkeit von handelnden Personen zusammenhängt 
und mit der damit verbundenen Einsicht, dass individuelle Freiheit als be-
grenzte Freiheit verstanden werden muss.

16		 Rosas Vorschlag, das moderne Streben nach individueller und kollektiver 
Autonomie mit einem neuen normativen Grundbegriff zu ersetzen (»Re-
sonanz«, vgl. 4.3), ist damit demselben Typ von Lösung des Problems der 
Beschleunigung zuzuordnen wie Liebers Ergänzung von Habermas’ Legi-
timitätsbegriff. Beide wollen die Normativität verändern (und nicht bloß 
relativieren), die ein bestimmtes Problem verursacht. Gleichwohl ist Rosas 
Vorschlag viel weitgehender als Liebers.

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FÜR ›BESCHLEUNIGUNG‹ UND ›FLEXIBILISIERUNG‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370

12.2.2 Bildungspolitische Mittel

Die Subjektivierung zu flexiblen Identitäten habe ich als eine Folge ei-
nes sich beschleunigenden Rechts beschrieben (vgl. 10.2). Bestimmte bil-
dungspolitische Maßnahmen, die ich unten skizzieren werde, könnten 
der Subjektivierung zu flexiblen Identitäten entgegenwirken. Dement-
sprechende bildungspolitische Maßnahmen wären gewissermaßen noch 
stärker als Symptombehandlungen zu verstehen als auf die Steuerung der 
Dynamik des Rechts einzuwirken (12.2.1), denn sich schnell wandeln-
des Recht produziert ja erst flexible Identitäten. Zudem sei, um Missver-
ständnissen vorzubeugen, deutlich gemacht, dass bildungspolitische Mit-
tel, um Flexibilisierung entgegenzuwirken (und ggf. mittelbar damit auch 
Beschleunigung), auch rechtliche Mittel sind. Verbindliche Lehrpläne 
deutscher Bundesländer etwa sind ja auch Gesetze.17 Ich habe aber zwi-
schen rechtlichen und bildungspolitischen Mitteln unterschieden, weil 
bei den bildungspolitischen Mitteln lediglich der Rechtsinhalt und nicht 
die Rechtsform relevant ist. Unter Bildungspolitik verstehe ich in die-
sem Kontext insbesondere die Auseinandersetzung mit der Organisati-
on von Bildungsinstitutionen der Schule. In Deutschland sind damit alle 
Bildungsinstitutionen nach Kindertagesstätte und Kindergarten, aber vor 
der Berufsschule oder Universität, zu deren Besuch deutsche Staatsbür-
ger/innen (jedenfalls für 9 oder 10 Jahre – je nach Bundesland) durch 
die »Schulpflicht« verpflichtet sind, gemeint, d.h. insbesondere Grund-, 
Gesamt-, Haupt- und Realschulen sowie Gymnasien. 

In der Einleitung des Oxford Handbook of Philosophy of Education 
nennt der Herausgeber Harvey Siegel einige Grundfragen der Bildungs-
philosophie. Eine davon möchte ich hier als Ausgangspunkt verwenden: 
»Should education aim at the transmission of existing knowledge or, 
rather, at fostering the abilities and dispositions conducive to inquiry and 
the achievement of autonomy?« (Siegel 2009: 5) Sollte (Schul)Bildung auf 
die Vermittlung von bestehendem Wissen oder die Förderung von Fähig-
keiten und Dispositionen, die wiederum für das Erreichen von Autono-
mie förderlich sind, zielen? Anders gesagt: Geht es bei der Schulbildung 
vor allem um den Erwerb von Wissen oder vielmehr um das Einüben von 
Schlüsselkompetenzen, um in gegebenen Situationen autonome Entschei-
dungen treffen zu können? Sicherlich spielen beide Seiten bei einer an-
gemessenen Grundidee von Bildung eine  Rolle.18 Ich möchte an dieser 

17		 Das passt zu dem dritten Merkmal des in dieser Arbeit zugrunde gelegten 
Gerechtigkeitsbegriffs, dass sich Gerechtigkeit in Bezug auf positives Recht 
materialisieren muss (2.3). Es wäre noch zu untersuchen, wie sich diese bil-
dungspolitischen Maßnahmen zu Fragen der Familienpolitik verhalten. Vgl. 
Honneth 2011: 313–317. 

18		 Vgl. Neuhousers Versuch, eine Spannung zwischen zwei Zielen der Erzie-
hung, die in Rousseaus Philosophie auftauchen, dem Ziel zum Menschen, 

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


371

Stelle allerdings vor allem betonen, dass ausgehend von der Auseinander-
setzung mit einer kritisch-prozeduralen Theorie der Gerechtigkeit und 
dem Aufzeigen ihrer Beherrschungspotentiale die Wichtigkeit des Erwerbs 
von Wissen deutlich wird (und zwar auch als Bedingung für Autonomie). 

Flexible Identitäten passen sich an wechselnde Umstände an, ohne den 
Wechsel der Umstände zu bewerten oder bewerten zu können. Wissen 
über die vergangenen und gegenwärtigen Umstände, die relevant sind 
für das lernende Individuum, kann der Tendenz entgegenwirken, sich an 
wechselnde Umstände schlicht anzupassen – weil eine angemessene Be-
urteilung der Vor- und Nachteile insbesondere gegenwärtiger (durch die 
Vergangenheit geprägter) Umstände dadurch begünstigt wird. Das ›Wis-
sen über relevante Umstände‹ muss dabei in gewissem Sinne als gesell-
schaftsrelevantes Wissen – im Gegensatz zu einem Wissen eines objek-
tiven Wissensbestands – verstanden werden. Dazu gehört zweifelsohne 
auch ein Grundwissen über das relevante geltende Recht. Das heißt aber 
nicht, dass darüber hinaus unter diesem Wissen nur ein solches der Schul-
fächer Geschichte oder Sozialwissenschaften zu verstehen wäre, sondern 
auch etwa anerkannte naturwissenschaftliche Wissensbestände, auf deren 
Basis Industrie und Medizin operieren. Gleichwohl heißt es aber, dass sich 
Lerninhalte an gesellschaftlich relevantes Wissen anpassen müssen und so-
mit – wie es ja politisch auch häufig gefordert wird – die Vermittlung von 
Grundkenntnissen der Informatik, etwa Techniken des Datenschutzes, Teil 
des Kernkurrikulums sein sollten. Wie soll jemand autonom an der digi-
talen Gesellschaft teilhaben, wenn sie oder er gar nicht weiß, wie die Pro-
zesse ›hinter dem Interface‹ funktionieren? Meine Vermutung wäre, dass 
ein Mangel an Wissen zu der Tendenz führt, sich – in diesem Fall digitalen 
– Infrastrukturen einfach anzupassen (oder sie komplett abzulehnen), an-
statt gestalterisch an ihnen mitzuwirken. Es kann auch heißen, dass Lern-
inhalte stärker auf transnationale Zusammenhänge eingehen sollen, eben 
weil diese transnationalen Zusammenhänge relevant sind, um den gesell-
schaftlichen – meist weiterhin nationalstaatlich geprägten – Kontext, in 
dem eine lernende Person steht, angemessen verstehen zu können. Zuletzt 
scheint mir auch die Idee der Diversifizierung (und einer gewissen Entpro-
fessionalisierung19) von Lehrkräften sinnvoll zu sein – wieso sollten Kinder 

einerseits, und dem Ziel zum Bürger, andererseits, erzogen zu werden. Die 
Erziehung zum Menschen bezieht sich dabei vor allem auf das Erlernen 
der Fähigkeit, ein eigenes Urteil zu bilden (Schlüsselkompetenz der Auto-
nomie), und die Erziehung zum Bürger auf die Fähigkeit, auch die Meinun-
gen (und damit verknüpften Wissensbestände) anderer ernst zu nehmen. Ein 
»Staatsbürger-Mensch« (Neuhouser 2012 [2008]: 234) wäre demnach so-
wohl in einem Zustand des »Für-sich-selbst-Sein[s]« als auch des »Für-an-
dere-Sein[s]« (Neuhouser 2012 [2008]: 129).

19		 Darunter ließe sich etwa die Idee fassen, dass unterschiedliche Personen, die 
im Berufsleben stehen (egal ob Ingenieur/innen oder Frisör/innen), gewisse 

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FÜR ›BESCHLEUNIGUNG‹ UND ›FLEXIBILISIERUNG‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372

nur den Blick auf die Gesellschaft einer sozialen Gruppe (der Lehrer/in-
nen) kennenlernen? Wenn Kinder zu einem angemessenen Wissen und Ver-
ständnis ihrer gesellschaftlichen Umstände kommen sollen, um an ihnen 
gestalterisch mitwirken zu können, sollten sie neben der sozialen Grup-
pe, an der ihre Erziehungsberechtigten teilhaben, und der sozialen Grup-
pe der Lehrer/innen auch andere Sichtweisen (und damit Wissensbestän-
de) kennenlernen. 

Diese Ideen hinreichend auszuarbeiten übersteigt die Möglichkeiten 
der vorliegenden Arbeit. Nichtsdestotrotz möchte ich an dieser Stelle 
aber für eine kritische Theorie der (Schul)Bildung als wichtigem Kom-
plement für eine kritisch-prozedurale Gerechtigkeitstheorie plädieren. 
Schulen sind besondere Institutionen, da sie einerseits alle sozialen Grup-
pen adressieren und andererseits eine Sphäre vor der Teilhabe an der ge-
sellschaftlichen Arbeitsteilung darstellen. Gewissermaßen können sie da-
her als allgemeine Reflexionsinstanz der Gesellschaft gesehen werden. 
Die Gesellschaft bezieht sich über die Institution der Schule gewisser-
maßen auf sich selbst und fragt: Was muss man mindestens wissen und 
können, um an dieser Gesellschaft teilzuhaben und zwar als private und 
öffentliche Person? Und das erlernt man nicht während, sondern bevor 
man im vollen Sinne teilhat.

Eine Berücksichtigung von Problemen der Schulbildung als Bildungs-
ungerechtigkeiten könnte zudem dazu beitragen, bestimmte Leistungen 
zu übernehmen, die eine Gerechtigkeitsperspektive, wie ich sie bisher 
dargestellt habe, nicht erbringen kann. Erinnern wir uns an Honneths 
Vorschlag, neben Ungerechtigkeiten auch soziale Pathologien als 
kritikwürdige soziale Phänomene zu sehen (vgl. 4.1 und 5). Pathologien 
sind für Honneth dadurch bestimmt, dass gesellschaftlich relevante 
Praktiken und Normen von Gesellschaftsmitgliedern in ihrer Bedeutung 
nicht (mehr) verstanden werden (vgl. Honneth 2011: 157). Es geht dabei 
also nicht primär um die Praktiken und Normen selbst, sondern um das 
Verständnis derselben. An dieser Stelle könnte man – jedenfalls wenn der 
Mangel des Verständnisses von sozialen Praktiken durch eine schlechte 
Schulbildung verursacht würde – von Bildungsungerechtigkeiten spre-
chen und somit zumindest in Teilen das, was Honneth über den Patho-
logiebegriff einfangen will, in anderer Weise erfassen. 

Selbst wenn es keine Bildungsungerechtigkeiten gibt, ist das keine Ga-
rantie dafür, dass die (Schul)Bildung tatsächlich erfolgreich ist in dem 
Sinne, dass die Schulabgänger/innen wirklich eine angemessene Urteils-
kraft über ihren sozialen Kontext erlangt haben. Das liegt an dreier-
lei: Erstens kann selbst eine perfekte Bildungspolitik und eine perfekte 

Perioden an Schulen unterrichten. Diese Idee beruht auch auf dem Ansin-
nen, in Schulen keine so strikte Trennung zwischen ›geistiger‹ und ›materi-
eller‹ Arbeit zu vermitteln.  

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


373

Lehrer/innenausbildung keinen individuellen Lernerfolg garantieren. 
Zweitens kann nie ein vollständiges Abbild der Gesellschaft, in die die 
Schulabgängerin entlassen wird, in der Schule erlernt werden. Und drit-
tens ändert sich die Gesellschaft nach Eintritt der Schülerin in die ›wirk-
liche Welt‹ natürlich weiterhin.20

***

Eine Einwirkung auf die Dynamik des Rechts sowie die genannten 
bildungspolitischen Ideen verstehe ich als Möglichkeiten, die Beherr-
schungspotentiale der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeit zu mildern, 
ohne dabei aber die normative Perspektive der Gerechtigkeit zu spren-
gen. Das Aufzeigen dieser Milderungsmöglichkeiten beruht allerdings 
auf der Reflexion der Gerechtigkeit auf ihre Grenze: der Einsicht, dass 
die Gerechtigkeit nicht selbst garantieren kann, dass es eine Gesellschaft 
und Gesellschaftsmitglieder gibt, in Bezug auf die sich (kritisch-prozedu-
rale) Gerechtigkeit realisieren lässt.21 Diese Grenze kann die Gerechtig-
keit auch nicht überschreiten, aber sie kann zumindest versuchen, eine 
Einflussnahme auf die Gesellschaft und Individuen zu vermeiden, die 
eine Realisierung von Gerechtigkeit verunmöglicht – wie es die Beherr-
schungsformen der Ausbeutung, Normalisierung, Beschleunigung und 
Flexibilisierung tun. 

An dieser Stelle bietet sich auch ein Rückbezug zur methodischen Idee 
Kritischer Theorie an, dass Philosophie mit sozialwissenschaftlicher For-
schung einhergehen sollte. Ließe sich empirisch zeigen, dass die oben an-
gedeuteten bildungspolitischen Ideen eigentlich andere Effekte als die er-
hofften haben, wäre dies ein hinreichender Grund dafür zu versuchen, 
auf anderem Wege die Beherrschungseffekte der Grenze der Gerechtig-
keit abzumildern. 

12.3 Kosten-Nutzen-Abwägung  
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit 

Wenn die Beherrschungseffekte der Grenze der Gerechtigkeit nur ab-
gemildert, aber nicht verhindert, und die Wahl der besten Milderungs-
mittel wiederum auf (fehlbare) empirische Forschung angewiesen ist, 
läge es dann nicht näher, die Perspektive der Gerechtigkeit zugunsten 

20		 Hier werden dann Stichworte wie ›Weiterbildung‹, ›Umschulung‹ oder ›Le-
benlanges Lernen‹ relevant, die aber auch problematisch Schlagseiten haben 
können. 

21		 Vgl. »Böckenförde-Theorem«. Schon Kapitel 8, Fn. 45 und Kapitel 11, Fn. 
32.

KOSTEN-NUTZEN-ABWÄGUNG KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374

einer anderen normativen Perspektive auf politisch-soziale Verhältnis-
se zu verlassen? 

Um diese Frage zu beantworten, könnte man eine ›Kosten-Nut-
zen-Rechnung‹ der Gerechtigkeitsperspektive aufstellen.22 Dabei müss-
te sowohl untersucht werden, welche Beherrschungsformen der Gerech-
tigkeit am wenigsten schädlich sind – also ob etwa Beschleunigung und 
Flexibilisierung, Ausbeutung und/oder Normalisierung vorzuziehen sind 
– und wie hoch die Kosten der besten Gerechtigkeitskonzeption im Ver-
gleich zu den Kosten grundsätzlich anderer normativer Theorien der po-
litisch-sozialen Welt sind. In Bezug auf Jaeggis Vorschlag einer kritischen 
Theorie der Kritik von Lebensformen habe ich als Kosten ihres Ansatzes 
angedeutet, dass sie die Spezifizität – und damit auch den Wert – recht-
licher im Gegensatz zu anderen sozialen Normen nicht einfangen kann 
(vgl. 4.2 und 5). Nach der Aufstellung einer umfassenden ›Kosten-Nut-
zen-Berechnung‹ könnte man sich im Bewusstsein der jeweiligen Vor- 
und Nachteile einer Perspektive für eine solche entscheiden.

Ausgehend von dieser Idee einer Kosten-Nutzen-Abwägung zwischen 
verschiedenen normativen Theorien auf politisch-soziale Verhältnisse er-
geben sich zwei Fragen: (1) Aus welcher Perspektive würde diese Kos-
ten-Nutzen-Abwägung vorgenommen? (2) Und gibt es womöglich auch 
eine ›kostenneutrale‹ normative Theorie der politisch-sozialen Welt? Zu 
der ersten Frage ließe sich weiter rückfragen, wie sich die Perspektive, 
aus der die Kosten-Nutzen-Rechnung erfolgt, zum Gerechtigkeitsdenken 
verhält: Transzendiert sie dieses notwendigerweise? 

Ich kann diese grundlegenden Fragen an dieser Stelle nicht weiter-
bearbeiten, aber zumindest bezüglich der zweiten Frage ein Glaubens-
bekenntnis ablegen: Ich denke nicht, dass es eine solche kostenneutrale 
Theorie gibt. Letztlich stimme ich daher mit diesem Ausspruch Fichtes, 
den ich allerdings aus dem Kontext gerissen verwende, überein: »Was 
für eine Philosophie man wähle, hängt […] davon ab, was man für ein 
Mensch ist.« (Fichte 1971 [1797]: 434) Und gibt es sicherlich bessere 
und schlechtere Philosophien, gibt es, zumindest bezüglich normativer 
Philosophien über die politisch-soziale Welt, meinem Dafürhalten nach 
keine ohne vollends einholbare Schlagseiten. Wichtig ist es, sich diesen 
gewahr zu sein. Ziel dieser Arbeit war es, sich den Schlagseiten der best-
möglichen Ausdeutung der modernen Idee der Gerechtigkeit gewahr zu 
werden. 

22		 Forst verwendet in Bezug auf seine theoretische Ausgangsposition auch eine 
›Kostensprache‹; so schreibt er von dem »Preis«, den »[e]ine auf dem Begriff 
der Gerechtigkeit basierende Theorie« zahlen muss (Forst 2011: 154). Wor-
in genau dieser Preis besteht, stimmen wir allerdings nicht überein. 

FAZIT UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376

Literaturverzeichnis

Abizadeh, Arash (2007): »Cooperation, Pervasive Impact, and Coercion: On 
the Scope (not Site) of Distributive Justice«, in: Philosophy and Public Af-
fairs 35 (4), S. 318–358. 

Ahlhaus, Svenja (2020): Die Grenzen des Demos. Mitgliedschaftspolitik aus 
postsouveräner Perspektive, Frankfurt am Main/New York (NY): Cam-
pus.

Ahlhaus, Svenja und Niesen, Peter (2015): »What is Animal Politics? Out-
line of a New Research Agenda«, in: Historical Social Research 40 (4), 
S. 7–31. 

Albrecht, Tobias (2017): »Die Dekolonialisierung der Kritischen Theorie«, 
in: Soziopolis – Gesellschaft beobachten (Blog), http://www.soziopolis.
de/lesen/buecher/artikel/die-dekolonialisierung-der-kritischen-theorie/, 
zuletzt abgerufen am 11.10.2020.

Allen, Amy (2019): »Progress, Normativity, and Universality: Reply to 
Forst«, in dies. und Mendieta, Eduardo (Hg.): Justification and Eman-
cipation. The Critical Theory of Rainer Forst, University Park (PA): The 
Pennsylvania State University Press, S. 145–156. 

– (2016a): The End of Progress. Decolonizing the Normative Foundations 
of Critical Theory, New York (NY): Columbia University Press. 

– (2016b): »Das Ende – und der Zweck – des Fortschritts«, in Quante, Mi-
chael (Hg.): Geschichte – Gesellschaft – Geltung. XXIII. Deutscher Kon-
gress für Philosophie, 28. September bis 2. Oktober 2014 an der West-
fälischen Wilhelms-Universität Münster. Kolloquienbeiträge, Hamburg: 
Meiner, S. 415–426.

– (2014): »The Power of Justification«, in Forst, Rainer (Hg.): Justice, De-
mocracy and the Right to Justification, London/New York (NY): Blooms-
bury, S. 65–86. 

Allen, Amy; Forst, Rainer und Haugaard, Mark (2014): »Power and Rea-
son, Justice and Domination: a Conversation«, in: Journal of Political 
Power 7 (1), S. 7–33. 

Allen, Amy; Jaeggi, Rahel und von Redecker, Eva (2016): »Progress, Nor-
mativity, and the Dynamics of Social Change. An Exchange between Ra-
hel Jaeggi and Amy Allen«, in: Graduate Faculty Philosophy Journal 37 
(2), S. 225–251. 

Allen, Amy and Mendieta, Eduardo (2019) (Hg.): Justification and Eman-
cipation. The Critical Theory of Rainer Forst, University Park (PA): The 
Pennsylvania State University Press. 

– (2018) (Hg.): From Alienation to Forms of Life. The Critical Theory of Ra-
hel Jaeggi, University Park (PA): The Pennsylvania State University Press. 

Anderson, Joel (2011): »Situating Axel Honneth in the Frankfurt School 
Tradition«, in Petherbridge, Danielle (Hg.): Axel Honneth: Critical Es-
says, Leiden: Brill, S. 31–58. 

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


377

Arendt, Hannah (2017 [1982]): Das Urteilen (4. Auflage), München: Piper. 
– (2016 [1951]): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitis-

mus, Imperialismus, totale Herrschaft (19. Auflage), München: Piper. 
– (1949): »Es gibt nur ein einziges Menschenrecht«, in: Die Wandlung 

(Herbstausgabe), S. 754–770. 
Aristoteles (2017): Nikomachische Ethik [NE], übersetzt und hg. von Gernot 

Krapinger, Stuttgart: Reclam.
Auer, Marietta (2005): Materialisierung, Flexibilisierung, Richterfreiheit. 

Generalklauseln im Spiegel der Antinomien des Privatrechtsdenkens, Tü-
bingen: Mohr Siebeck. 

Azmanova, Albena (2016): »The Right to Politics and Republican Non-
Domination«, in: Philosophy and Social Criticism 42 (4–5), S. 465–475. 

– (2012): The Scandal of Reason. A Critical Theory of Political Judgment, 
New York (NY): Columbia University Press.

Azmanova, Albena und Mihai, Mihaela (2015) (Hg.): Reclaiming Demo
cracy. Judgment, Responsibility, and the Right to Politics, New York (NY)/
London: Routledge. 

Balibar, Étienne (2012 [2010]): Gleichfreiheit. Politische Essays, Berlin: 
Suhrkamp. 

– (1993 [1992]): Die Grenzen der Demokratie, Hamburg: Argument-Verlag. 
Barbieri Jr., William A. (2015): Constitutive Justice, Basingstoke: Palgrave 

Macmillan.
Barry, Brian (2001): Culture and Equality. An Egalitarian Critique of Mul-

ticulturalism, Cambridge: Polity. 
Bauböck, Rainer (2017): »Political Membership and Democratic Boundaries«, 

in Shahar, Ayelet; ders; Bloemrand, Irene und Vink, Maarten (Hg.): The Ox-
ford Handbook of Citizenship, Oxford: Oxford University Press, S. 60–82. 

Bauman, Zygmunt (2016 [2000]): Flüchtige Moderne (7. Auflage), Frank-
furt am Main: Suhrkamp. 

– (2007): Leben in der Flüchtigen Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Bayle, Pierre (2016 [1686]): Toleranz. Ein philosophischer Kommentar, 

übersetzt von Eva Buddeberg, hg. von ders. und Rainer Forst, Berlin: 
Suhrkamp. 

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moder-
ne, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Benhabib, Seyla (2011): Dignity in Adversity. Human Rights in Troubled 
Times, Cambridge: Polity.

– (2008): Another Cosmopolitanism, Oxford: Oxford University Press.
– (2006 [1996]): Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moder-

ne, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
– (1995 [1992]): Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Spannungs-

feld von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoderne, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Benhabib, Seyla; Flynn, Jeffrey; Fritsch, Matthias und Forst, Rainer (2015): 
»The Right to Justification by Rainer Forst« (Review Symposium), in: 
Political Theory 43 (6), S. 777–837.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378

Bernstein, Jay M. (2009): »Anerkennung und Verleiblichung. Überlegungen 
zu Fichtes Materialismus«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Son-
derband 21, Berlin: Akademie Verlag, S. 54–89. 

Biebricher, Thomas (2012): Neoliberalismus. Zur Einführung, Hamburg: 
Junius.  

Bien, Günther (2006): »Gerechtigkeit bei Aristoteles (V)«, in Höffe, Otried 
(Hg.): Aristoteles, Nikomachische Ethik, Reihe: Klassiker Auslegen, Ber-
lin: Akademie Verlag, S. 135–164. 

Black, Virginia (1990): »On Connecting Natural Rights with Natural Law«, 
in: Persona y Derecho 22, S. 183–209. 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang (2016 [1991]): »Die Entstehung des Staates 
als Vorgang der Säkularisation«, in ders.: Recht, Staat, Freiheit (6. Aufla-
ge), Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 92–114.  

Boltanski, Luc (2010): Soziologie und Sozialkritik, Berlin: Suhrkamp. 
– (2008): »Individualismus ohne Freiheit. Ein pragmatischer Zugang zur 

Herrschaft«, in: WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung 2008 (2), 
S. 133–149. 

Boltanski, Luc und Chiapello, Ève (2003 [1999]): Der neue Geist des Kapi-
talismus, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft. 

Borchers, Dagmar und Guinebert, Svantja (2016): »Gerechtigkeit als Tu-
gend«, in Goppel, Anna; Mieth, Corinna und Neuhäuser, Christian (Hg.): 
Handbuch Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler, S. 182–190. 

Breazeale, Daniel (2008): »The First-Person Standpoint of Fichte’s Ethics«, 
in: Philosophy Today 52 (3–4), S. 270–281. 

Breazeale, Daniel und Rockmore, Tom (2018 [2006]) (Hg.): Rights, Bodies, 
and Recognition: New Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, 
Oxford/New York (NY): Routledge. 

Brennan, Jason (2012): Libertarianism. What Everyone Needs to Know, Ox-
ford: Oxford University Press.

Brett, Annabel (1997): Liberty, Right and Nature: Individual Rights in Later 
Scholastic Thought, Cambridge: Cambridge University Press. 

Bröckling, Ulrich und Feustel, Robert (2010) (Hg.): Das Politische Denken. 
Zeitgenössische Positionen, Bielefeld: transcript.

Brown, Wendy (1995): States of Injury. Power and Freedom in Late Moder-
nity, Princeton (NJ): Princeton University Press.

Brown, Wendy und Forst, Rainer (2014): The Power of Tolerance. A Debate, 
Wien/Berlin: Turia + Kant. 

Brumlik, Micha und Brunkhorst, Hauke (1993) (Hg.): Gemeinschaft und 
Gerechtigkeit, Frankfurt am Main: Fischer.

Buchanan, Allen E. (1982): Marx and Justice. The Radical Critique of 
Liberalism, Totowa: Rowman & Allanheld. 

Buddeberg, Eva (2016): »Ethik und Politik im Anschluss an Lévinas – Zwi-
schen dem einen und den vielen Anderen?«, in: Zeitschrift für praktische 
Philosophie 3 (1), S. 93–124. 

– (2011): Verantwortung im Diskurs. Grundlinien einer rekonstruktiv-her-
meneutischen Konzeption moralischer Verantwortung im Anschluss an 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


379

Hans Jonas, Karl-Otto Apel und Emmanuel Lévinas, Berlin/Boston (MA): 
De Gruyter. 

Butler, Judith (2016 [2015]): Anmerkungen zu einer performativen Theorie 
der Versammlung, Berlin: Suhrkamp. 

Calliess, Gralf-Peter (1999): Prozedurales Recht, Baden-Baden: Nomos.
Caney, Simon (2014): »Justice and the Right to Justification«, in Forst, Rainer 

(Hg.): Justice, Democracy and the Right to Justification. Rainer Forst in 
Dialogue, London/New York (NY): Bloomsbury, S. 147–166. 

Celikates, Robin (2012): »Die Demokratisierung der Demokratie. Étienne 
Balibar über die Dialektik von konstituierender und konstituierter 
Macht«, in Bröckling, Ulrich und Feustel, Robert (Hg.): Das Politische 
denken. Zeitgenössische Positionen, Bielefeld: transcript, S. 59–76. 

Cloeren, Hans J. (1976): »Kulturzyklus, Kulturzyklentheorie«, in Ritter, 
Joachim und Gründer, Karlfried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Phi-
losophie. Band 4, Basel: Schwabe Verlag, S. 1350–1358. 

Cohen, G. A. (2008): Rescuing Justice and Equality, Cambridge (MA): Har-
vard University Press.

– (1997): »Where the Action is: On the Site of Distributive Justice«, in: Phi-
losophy and Public Affairs 26 (1), S. 3–30. 

– (1990): »Equality of What? On Welfare, Goods and Capabilities«, in: Lou-
vain Economic Review 56 (3–4), S. 357–382. 

Cohen, Jean (2002): Regulating Intimacy. A New Legal Paradigm, Princeton 
(NJ) and Oxford: Princeton University Press. 

Cohen, Jean und Arato, Andrew (1992): Civil Society and Political Theory, 
Cambridge (MA): MIT Press. 

Cooke, Maeve (2006): Re-Presenting the Good Society, Cambridge (MA): 
MIT Press. 

Corradetti, Claudio (2019): »Engaging with Forst’s Right to Justification. 
Kantian Analogies and the Problem of Subjectivity«, in Ester Herlin-Kar-
nell und Matthias Klatt (Hg.): Constitutionalism Justified. Rainer Forst 
in Discourse. Oxford: Oxford University Press, S. 33–51.

Corrias, Luigi und Francot, Lyana (2018) (Hg.): Temporal Boundaries of 
Law and Politics. Time out of Joint, London/New York (NY): Routledge.

Culp, Julian (2014a): Global Justice and Development, Basingstoke: Pal-
grave Macmillan. 

– (2014b): »Gerechtigkeitsbasierte Entwicklung – Ein diskurstheoretischer 
Ansatz«, in Kadelbach, Stefan (Hg.): Effektiv oder gerecht? Die normati-
ven Grundlagen der Entwicklungspolitik, Frankfurt am Main/New York 
(NY): Campus, S. 152–78. 

Darwall, Stephen (2006): The Second-Person Standpoint, Cambridge (MA): 
Harvard University Press. 

Deleuze, Gilles (2014 [1990]): »Postskriptum über die Kontrollgesellschaf-
ten«, in ders.: Unterhandlungen 1972–1990 (5. Auflage), Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, S. 254–262. 

Deranty, Jean-Philippe (2016): »Between Honneth and Rancière: Problems 
and Potentials of a Contemporary Critical Theory of Society«, in Genel, 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380

Katia und ders. (Hg.): Recognition or Disagreement. A Critical Encoun-
ter on the Politics of Freedom, Equality, and Identity, New York (NY): 
Columbia University Press, S. 33–80. 

Derrida, Jacques (2014 [1990]): Gesetzeskraft. Der ›mystische Grund der 
Autorität‹ (7. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Dreier, Horst (2018): Staat ohne Gott. Religion in der säkularen Moderne, 
München: C.H. Beck.

– (1998): »Artikel 79 [Änderung des Grundgesetzes]«, in ders. (Hg.): Grund-
gesetz. Kommentar, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 1502–1525. 

Duden (2020a): »Prozess, der«, https://www.duden.de/rechtschreibung/Pro-
zess, zuletzt abgerufen am 11.08.2020. 

– (2020b): »Recht, das«, https://www.duden.de/rechtschreibung/Recht, 
zuletzt abgerufen am 11.08.2020.

Dum, Jenn und Guay, Robert (2017): »Hegel’s and Honneth’s Theoreti-
cal Deficit: Education, Social Freedom and the Institutions of Modern 
Life«, in: Hegel Bulletin 38 (2), Special Issue: Hegel and Critical Theo-
ry, S. 293–317. 

Dürig, Günter (1984): »Zeit und Rechtsgleichheit«, in Schmitt Glaeser, Wal-
ter und Häberle, Peter (Hg.): Gesammelte Schriften. 1952–1983, Berlin: 
Duncker & Humblot, S. 292–315. 

Düsing, Edith (1986): Intersubjektivität und Selbstbewußtsein. Behavio
ristische, phänomenologische und idealistische Begründungstheorien 
bei Mead, Schütz, Fichte und Hegel, Köln: Verlag für Philosophie Din-
ter. 

Eder, Klaus (1990): »Prozedurales Recht und Prozeduralisierung des Rechts. 
Einige begriffliche Klärungen«, in Grimm, Dieter (Hg.): Wachsende Staats-
aufgaben – sinkende Steuerungsfähigkeit des Rechts, Baden-Baden: No-
mos, S. 155–185. 

Ehrenberg, Alain (2015 [1998]): Das erschöpfte Selbst. Depression und Ge-
sellschaft in der Gegenwart (2. erweiterte Auflage), Frankfurt am Main/
New York (NY): Campus. 

Elster, Jon (1992): Local Justice. How Institutions Allocate Scarce Goods 
and Necessary Burdens, New York (NY): Russell Sage Foundation.

Erman, Eva (2014): »The Boundary Problem and the Right to Justifica-
tion«, in Forst, Rainer (Hg.): Justice, Democracy and the Right to Justifi-
cation. Rainer Forst in Dialogue, London/New York (NY): Bloomsbury, 
S. 127–146. 

Espejo, Paulina O. (2011): The Time of Popular Sovereignty. Process and 
the Democratic State, University Park (PA): The Pennsylvania State Uni-
versity Press.

Fateh-Moghadam, Bijan (2017):  »Lebensformkritik als Rechtsphiloso-
phie?«, in: Rechtsphilosophie: Zeitschrift für Grundlagen des Rechts 3 
(2), S. 154–170.

Ferrara, Alessandro (1999): Justice and Judgment: The Rise and the Pros-
pect of the Judgment Model in Contemporary Political Philosophy, New 
York (NY): Sage Publications. 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


381

Fichte, Johann G. (1971 [1797]): »Erste Einleitung in die Wissenschaftsleh-
re«, in: Fichtes Werke. Zur theoretischen Philosophie I, hg. von Immanu-
el H. Fichte, Berlin: De Gruyter, S. 417–449. 

– (1967 [1796/7]): Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wis-
senschaftslehre, Philosophische Bibliothek Band 256, Neudruck auf der 
Grundlage der zweiten von Fritz Medicus hg. Auflage von 1922, Meiner: 
Hamburg. 

Finlay, Stephen und Schroeder, Mark (2017): »Reasons for Action: Inter-
nal vs. External«, in Zalta, Edward N. (Hg.): The Stanford Encyclope-
dia of Philosophy (Fall 2017), verfügbar unter: https://plato.stanford.edu/
entries/reasons-internal-external/, zuletzt abgerufen am 11.10.2020. 

Fischbach, Franck (2016 [2009]): Manifest für eine Sozialphilosophie, Bie-
lefeld: transcript. 

Fischer-Lescano, Andreas (2018): »Wozu Rechtsphilosophie? Kritik des Hy-
per-Juridismus bei Christoph Möllers und Rainer Forst«, in: Juristen Zei-
tung 73 (4), S. 161–212. 

Fischer-Lescano, Andreas; Franzki, Hannah und Horst, Johan (2018) (Hg.): 
Gegenrechte. Recht jenseits des Subjekts, Tübingen: Mohr Siebeck.

Fleischacker, Samuel (2004): A Short History of Distributive Justice, Cam-
bridge (MA): Harvard University Press.

Flikschuh, Katrin (2000): Kant and Modern Political Philosophy, Cam-
bridge: Cambridge University Press. 

Forst, Rainer (2020a) (Hg.): Toleration, Power and the Right to Justifica-
tion. Rainer Forst in Dialogue, Manchester: Manchester University Press.

– (2020b): »The dialectics of toleration and the power of reason(s): Reply 
to my critics«, in ders. (Hg.): Toleration, Power and the Right to Justi-
fication. Rainer Forst in Dialogue, Manchester: Manchester University 
Press, S. 167–220.

– (2019a): »The Justification of Progress and the Progress of Justification«, 
in Allen, Amy und Mendieta, Eduardo (Hg.): Justification and Emancipa-
tion: The Critical Theory of Rainer Forst, University Park (PA): The Penn-
sylvania State University Press, S. 17–37.

– (2019b): »Navigating a World of Conflict and Power: Reply to Critics«, 
in Allen, Amy und Mendieta, Eduardo (Hg.): Justification and Emancipa-
tion: The Critical Theory of Rainer Forst, University Park (PA): The Penn-
sylvania State University Press, S. 157–187.

– (2017a): »The Justification of Basic Rights. A Discourse-Theoretical 
Approach«, in: Netherlands Journal of Legal Philosophy 45 (3), S. 7–28. 

– (2017b): »Noumenal Alienation: Rousseau, Kant and Marx on the Di-
alectics of Self-Determination«, in: Kantian Review 22 (4), S. 523–551. 

– (2017c): »Toleration and its Paradoxes: A Tribute to John Horton«, in: 
Philosophia 45, S. 415–424. 

– (2017d): »What’s Critical About a Critical Theory of Justice?«, in Bar-
gu, Banu und Bottici, Chiara (Hg.): Feminism, Capitalism, and Critique. 
Essays in Honor of Nancy Fraser, Basingstoke: Palgrave Macmillan, S. 
225–242. 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382

– (2016a): »Eine fortschrittliche Kritik des Fortschritts? Kommentar zu Amy Al-
len, ›Das Ende – und der Zweck – des Fortschritts‹«, in Quante, Michael (Hg.): 
Geschichte – Gesellschaft – Geltung. XXIII. Deutscher Kongress für Philoso-
phie, 28. September bis 2. Oktober 2014 an der Westfälischen Wilhelms-Uni-
versität Münster. Kolloquienbeiträge, Hamburg: Meiner, S. 427–342. 

– (2016b): »Toleranz: die Herausforderungen neuer Grenzziehungen für 
westliche Demokratien«, in Randeria, Shalini (Hg.): Border Crossings. 
Grenzverschiebungen und Grenzüberschreitungen in einer globalisierten 
Welt, Zürich: vdf Hochschulverlag, S. 223–235. 

– (2016c): »Gibt es religiöse Eigenheiten, die ein demokratischer Rechtsstaat 
nicht tolerieren sollte?«, in: Philosophie Magazin, S. 63. 

– (2015a): Normativität und Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungs-
ordnungen, Berlin: Suhrkamp. 

– (2015b): »Religion und Toleranz von der Aufklärung bis zum postsäkula-
ren Zeitalter: Bayle, Kant und Habermas«, in Lutz-Bachmann, Matthias 
(Hg.): Postsäkularismus. Zur Diskussion eines umstrittenen Begriffs, 
Frankfurt am Main/New York (NY): Campus, S. 97–134. 

– (2015c): »The Right to Justification: Moral and Political, Transcendental 
and Historical. Reply to Seyla Benhabib, Jeff Flynn and Matthias Fritsch«, 
in: Political Theory 43 (6), S. 822–837. 

– (2014a): »Toleration and Democracy«, in: Journal of Social Philosophy 
45 (1), S. 65–75. 

– (2014b) (Hg.): Justice, Democracy and the Right to Justification, London/
New York (NY): Bloomsbury.

– (2014c): »Justifying Justification: Reply to My Critics«, in Forst, Rainer 
(Hg.): Justice, Democracy and the Right to Justification. Rainer Forst in 
Dialogue, London/New York (NY): Bloomsbury, S. 169–216. 

– (2013): »Gerechtigkeit nach Marx«, in Jaeggi, Rahel und Loick, Daniel 
(Hg.): Nach Marx: Philosophie, Kritik, Praxis, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, S. 107–121. 

– (2012): »Zum Begriff des Fortschritts«, in Joas, Hans (Hg.): Vielfalt der 
Moderne. Ansichten der Moderne, Berlin: Fischer, S. 41–65. 

– (2011): Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse. Perspektiven einer kriti-
schen Theorie der Politik, Berlin: Suhrkamp. 

– (2010): »Der Begriff der Toleranz. Über die Grundlagen des politischen 
Zusammenlebens«, in Slenczka, Notger (Hg.): Werner-Reihlen-Vorlesun-
gen (Beiheft 2009/2010 zur Berliner Theologischen Zeitschrift), Berlin: 
Wichern-Verlag, S. 63–73. 

– (2009a): »Unterwegs zu einer Diskurstheorie der Gerechtigkeit: Habermas 
und Rawls. Theorie und Praxis: Jürgen Habermas zum 80.«, in: Blätter 
für deutsche und internationale Politik (Juni 2009), S. 61–63. 

– (2009b): »Os Limites da Tolerancia«, in: Novos Estudos 84, S. 15–29. 
– (2009c): »Toleranz, Glaube und Vernunft. Bayle und Kant im Vergleich«, 

in Klemme, Heiner F. (Hg.): Kant und die Zukunft der europäischen Auf-
klärung, Berlin/Boston (MA): De Gruyter, S. 183–209. 

– (2009d): »Diskursethik der Moral. ›Diskursethik – Notizen zu einem 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


383

Begründungsprogramm‹ (1983)«, in Brunkhorst, Hauke; Kreide, Regi-
na und Lafont, Cristina (Hg.): Habermas Handbuch, Stuttgart: Metzler, 
S. 234–240. 

– (2008a): »Toleranz und Religion. Lehren aus der Geschichte für die Ge-
genwart«, in Liessman, Konrad P. (Hg.): Die Gretchenfrage ›Nun sag’, wie 
hast du’s mit der Religion?‹. Philosophicum Lech Band 11, Wien: Paul 
Zsolnay Verlag, S. 134–148. 

– (2008b): »Toleration and the Truth: Comments on Steven D. Smith«, in 
Waldron, Jeremy und Williams, Melissa (Hg.): Toleration and its Limits. 
NOMOS XLVIII Yearbook of the American Society for Political and Le-
gal Philosophy, New York (NY): New York University Press, S. 281–291. 

– (2008c): »Die Perspektive der Moral. Grenzen und Möglichkeiten des Kan-
tischen Konstruktivismus in der Ethik«, in Janich, Peter (Hg.): Naturalis-
mus und Menschenbild, Hamburg: Meiner, S. 126–137. 

– (2007a): Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstruktivisti-
schen Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

– (2007b): »A Critical Theory of Multicultural Toleration«, in Laden, An-
thony und Owen, David (Hg.): Multiculturalism and Political Theory, 
Cambridge: Cambridge University Press, S. 292–311. 

– (2007c): »›To Tolerate Means to Insult‹. Toleration, Recognition and 
Emancipation«, in van den Brink, Bert und Owen, David (Hg.): Recogni-
tion and Power. Axel Honneth and the Tradition of Critical Social Theo-
ry, Cambridge: Cambridge University Press, S. 215–237. 

– (2006): »Toleranz und Anerkennung«, in Augustin, Christian; Wienand, 
Johannes und Winkler, Christiane (Hg.): Religiöser Pluralismus und Tole-
ranz in Europa, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 82–83. 

– (2005): »Die Würde des Menschen und das Recht auf Rechtfertigung«, in: 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie 53 (4), S. 589–596. 

– (2003a): Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines 
umstrittenen Begriffs, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (2003b): »A Tolerant Republic?«, in Müller, Jan-Werner (Hg.): German 
Ideologies since 1945: Studies in the Political Thought and Culture of the 
Bonn Republic, Basingstoke: Palgrave Macmillan, S. 209–220. 

– (2003c): »Toleration, Justice and Reason«, in McKinnon, Catriona und 
Castiglione, Dario (Hg.): The Culture of Toleration in Diverse Societies: 
Reasonable Toleration, Manchester: Manchester University Press, S. 71–
85. 

– (2002): »Grenzen der Toleranz«, in Brugger, Winfried und Haverkate, 
Görg (Hg.): Grenzen als Thema der Rechts- und Sozialphilosophie, Stutt-
gart: Steiner, S. 9–21. 

– (2001a): »Tolerance as a Virtue of Justice«, in: Philosophical Explorations 
4, S. 193–206. 

– (2001b): »Vier Konzeptionen der Toleranz«, in Kaufmann, Matthias (Hg.): 
Integration oder Toleranz? Minderheiten als philosophisches Problem, 
Freiburg: Alber, S. 106–117. 

– (2000a): »›Normativer Individualismus‹: Substantielle Grundlage einer 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384

prozeduralen Rechtfertigung des Rechts?«, in Schulz, Lorenz (Hg.): Ver-
antwortung zwischen materialer und prozeduraler Zurechnung, Stuttgart: 
Steiner, S. 45–54. 

– (2000b) (Hg.): Toleranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche 
Praxis einer umstrittenen Tugend, Frankfurt am Main/New York (NY): 
Campus.

– (1996) Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von 
Kommunitarismus und Liberalismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Forst, Rainer und Günther, Klaus (2017): »Normative Crisis: Conceptu-
al and Diagnostic Remarks«, unveröffentlichtes Vortragsmanuskript für 
die Jahreskonferenz des Exzellenzclusters Die Herausbildung normati-
ver Ordnungen an der Goethe-Universität am 21.11.2017, Frankfurt am 
Main, S. 1–5.

– (2011): »Die Herausbildung normativer Ordnungen. Zur Idee eines in-
terdisziplinären Forschungsprogramms«, in dies. (Hg.): Die Herausbil-
dung normativer Ordnungen. Interdisziplinäre Perspektiven, Frankfurt 
am Main/New York (NY): Campus, S. 11–30. 

Foucault, Michel (2016 [1961]): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschich-
te des Wahns im Zeitalter der Vernunft (22. Auflage), Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

– (2015 [2004]): Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernemen-
talität II (4. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (2014 [1975]): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses (19. 
Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Francot, Lyana (2018): »Suspended in Gaffa: Legal Slowness in the Acce
leration society«, in Corrias, Luigi und dies. (Hg.): Temporal Boundaries 
of Law and Politics. Time out of Joint, London/New York (NY): Rout-
ledge, S. 88–106. 

Fraser, Nancy (2013): Fortunes of Feminism. From State-Managed Capital-
ism to Neoliberal Crisis, London/New York (NY): Verso.

– (2010) Scales of Justice. Reimagining Political Space in a Globalizing 
World, New York (NY): Columbia University Press.

Fraser, Nancy und Honneth, Axel (2003): Umverteilung oder Anerkennung? 
Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Freyenhagen, Fabian (2013): Adorno’s Practical Philosophy. Living Less 
Wrongly, Cambridge: Cambridge University Press. 

Frumer, Naveh (2018): »Two Pictures of Injustice: Rainer Forst and the 
Aporia of Discursive Deontology«, in: Constellations 25 (3), S. 432–445. 

Gädeke, Dorothea (2017): Politik der Beherrschung. Eine kritische Theorie 
externer Demokratieförderung, Berlin: Suhrkamp. 

Genel, Katia und Deranty, Jean-Philippe (2016) (Hg.): Recognition or Dis-
agreement. A Critical Encounter on the Politics of Freedom, Equality, and 
Identity, New York (NY): Columbia University Press.

Geras, Norman (1985): »The Controversy about Marx and Justice«, in: 
New Left Review 195 (1), S. 47–85. 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


385

Gertenbach, Lars; Laux, Henning, Rosa, Hartmut und Strecker, David 
(2010): Theorien der Gemeinschaft. Zur Einführung, Hamburg: Junius. 

Geuss, Raymond (2013 [2001]): Privatheit. Eine Genealogie, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.

– (2008): Philosophy and Real Politics, Princeton (NJ): Princeton Univer-
sity Press. 

Gilabert, Pablo (2016): »Justice and Beneficience«, in: Critical Review of In-
ternational Social and Political Philosophy 19 (5), S. 508–533. 

Gosepath, Stefan (2008): »Gerechtigkeit«, in ders.; Hinsch, Wilfried und 
Rössler, Beate (Hg.): Handbuch der Politischen Philosophie und Sozial-
philosophie. Band 1, Berlin: De Gruyter, S. 394–401. 

– (1999) (Hg.): Motive, Gründe, Zwecke. Theorien praktischer Rationalität, 
Frankfurt am Main: Fischer. 

Gottlieb, Gabriel (2016) (Hg.): Fichte’s Foundations of Natural Right. A 
Critical Guide, Cambridge: Cambridge University Press.

Günther, Klaus (2005): Schuld und kommunikative Freiheit, Frankfurt am 
Main: Klostermann.

– (1995): »Vom Zeitkern des Rechts«, in: Journal for History of Law 14 
(1), S. 13–35. 

– (1988) Der Sinn für Angemessenheit. Anwendungsdiskurse in Moral und 
Recht, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Gutmann, Thomas; Laukötter, Sebastian; Pollmann, Arnd und Siep, Ludwig 
(2018): »Einleitung: Normenbegründung und historische Erfahrung«, in: 
dies. (Hg.): Genesis und Geltung. Historische Erfahrung und Normenbe-
gründung in Moral und Recht, Tübingen: Mohr Siebeck (2018), S. 1–26. 

Habermas, Jürgen (2015 [1983]): »Diskursethik – Notizen zu einem Begrün-
dungsprogramm«, in ders.: Moralbewußtsein und kommunikatives Han-
deln (12. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 53–125. 

– (2011): »Reply to My Critics«, in Finlayson, James G. und Freyenhagen, 
Fabian (Hg.): Habermas and Rawls. Disputing the Political, New York 
(NY): Routledge, S. 283–304. 

– (1999): Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (1994 [1992]): Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des 
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats (4. Auflage), Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.  

– (1991): »Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der 
praktischen Vernunft«, in ders.: Erläuterungen zur Diskursethik, Frank-
furt am Main: Suhrkamp, S. 100–118. 

– (1989 [1984]): Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunika-
tiven Handels (3. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (1981 [1987]): Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2. Zur Kritik 
der funktionalistischen Vernunft (4. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp.  

– (1976): »Überlegungen zum evolutionären Stellenwert des modernen 
Rechts«, in ders. Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, 
S. 260–199. 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


386

Harel, Alon (2014): Why Law Matters, Oxford: Oxford University Press.
Hart, H. L. A. (1981 [1961]): The Concept of Law (11. Auflage), Oxford: 

Oxford University Press. 
Hartmann, Dirk (2008): »Posttraditionalität und Ethik«, in Janich, Peter 

(Hg.): Naturalismus und Menschenbild, Hamburg: Meiner, S. 67–125. 
Hartz, Emily (2017): »The Existential Dimension of Right. Individuality, 

Plurality and Right in Fichte and Arendt«, in: Metodo 5 (1), S. 263– 
301. 

Haugaard, Mark und Kettner, Matthias (2020) (Hg.): Theorising Noumenal 
Power. Rainer Forst and his Critics, Routledge: London. 

– (2018) (Hg.): »Special issue on noumenal Power«, in: Journal of Political 
Power 11 (1–3). 

Hebekus, Uwe und Völker, Jan (2012): Neue Philosophien des Politischen. 
Zur Einführung, Hamburg: Junius. 

Hegel, Georg W. F. (2009 [1821]): Grundlinien der Philosophie des Rechts, 
auf der Grundlage der Edition des Textes in den Gesammelten Werken 
Band 14, hg. von Klaus Grotsch, Hamburg: Meiner. 

– (2015 [1986]): Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (11. Auf-
lage), Werke Band 12 auf Grundlage der Werke 1832–1845 neu editier-
te Ausgabe, redigiert von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Heller, Ágnes (1987): Beyond Justice, Oxford: Blackwell. 
Heller, Jonas (2018): Mensch und Maßnahme. Zur Dialektik von Ausnah-

mezustand und Menschenrechten, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.
Henning, Christoph (2015): Theorien der Entfremdung. Zur Einführung, 

Hamburg: Junius. 
Henrich, Dieter (1973): »Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Leh-

re vom Faktum der Vernunft«, in Prauss, Gerold (Hg.): Kant. Zur Deu-
tung seiner Theorie vom Erkennen und Handeln, Köln: Kiepenheuer & 
Witsch, S. 223–254. 

Herlin-Karnell, Ester und Klatt, Matthias (2020) (Hg.): Constitutionalism 
Justified. Rainer Forst in Discourse, Oxford: Oxford University Press.

Hinsch, Wilfried (2016): »Distributive Gerechtigkeit«, in Goppel, Anna; 
Mieth, Corinna und Neuhäuser, Christian (Hg.): Handbuch Gerechtig-
keit, Stuttgart: Metzler, S. 77–86. 

Höffe, Otfried (2007): Kant ist kein Frankfurter. Rainer Forst begründet das 
Recht auf Rechtfertigung, allerdings nicht ganz zureichend, in: Die Zeit 
Nr. 45 (1.11.2007).

Hohfeld, Wesley (1913): »Some Fundamental Legal Conceptions as Applied 
in Judicial Reasoning«, in The Yale Law Journal 23, S. 16–59.

Honneth, Axel (2018): Anerkennung: Eine europäische Ideengeschichte, 
Berlin: Suhrkamp. 

– (2017): »Beyond the Law: A Response to William Scheuerman«, in: Con-
stellations 24 (2), S.126–132.

– (2015a): Die Idee des Sozialismus. Versuch einer Aktualisierung (2. Aufla-
ge), Berlin: Suhrkamp.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


387

– (2015b): Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie, Frank-
furt am Main: Suhrkamp. 

– (2014): »Die Normativität der Sittlichkeit. Hegels Lehre als Alternative zur 
Ethik Kants«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 62 (5), S. 787–800. 

– (2012a [2000]): Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen 
Philosophie (5. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (2012b [2000]): »Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und die ethi-
sche Herausforderung der Postmoderne«, in ders.: Das Andere der Ge-
rechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, S. 133–170. 

– (2012c): »Erziehung und demokratische Öffentlichkeit. Ein vernachlässig-
tes Kapitel der politischen Philosophie«, in: Zeitschrift für Erziehungswis-
senschaft 15 (3), S. 429–442. 

– (2011): Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlich-
keit, Berlin: Suhrkamp.

– (2010): »Das Gewebe der Gerechtigkeit«, in ders.: Das Ich im Wir, Berlin: 
Suhrkamp, S. 51–77. 

– (2008): »Verflüssigungen des Sozialen. Zur Gesellschaftstheorie von Luc 
Boltanski und Laurent Thévenot«, in: WestEnd. Neue Zeitschrift für So-
zialforschung 2008 (2), S. 84–103. 

– (2004): »Gerechtigkeit und kommunikative Freiheit. Überlegungen im An-
schluss an Hegel«, in Merker, Barbara; Mohr, Georg und Quante, Mi-
chael (Hg.): Subjektivität und Anerkennung, Paderborn: mentis, S. 213– 
227. 

– (2001a): Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegelschen 
Rechtsphilosophie, Stuttgart: Reclam.  

– (2001b): »Die transzendentale Notwendigkeit von Intersubjektivität 
(Zweiter Lehrsatz: §3)«, in Merle, Jean-Christophe (Hg.): Johann Gott-
lieb Fichte: Grundlage des Naturrechts, Reihe: Klassiker Auslegen, Berlin: 
Akademie Verlag, S. 63–80. 

– (1994a): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer 
Konflikte, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (1994b) (Hg.): Pathologien des Sozialen: Die Aufgaben der Sozialphiloso-
phie, Frankfurt am Main: Fischer. 

– (1993) (Hg.): Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen 
Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt am Main/New York 
(NY): Campus.  

Honneth, Axel und Joas, Hans (2002 [1986]) (Hg.): Kommunikatives Han-
deln. Beiträge zur Jürgen Habermas’ ›Theorie des kommunikativen Han-
delns‹ (3. erweiterte und aktualisierte Ausgabe), Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.  

Horkheimer, Max (2011 [1937]): »Traditionelle und kritische Theorie«, in 
ders.: Traditionelle und kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am 
Main: Fischer, S. 205–259. 

– (1988 [1931]): »Die gegenwärtige Lage der Sozialphilosophie und die Auf-
gaben des Instituts für Sozialforschung«, in ders. Gesammelte Schriften, 
Bd. 3, Frankfurt am Main: Fischer, S. 20–35. 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


388

Horn, Christoph (2016): »Geschichte des Gerechtigkeitsbegriffs: Antike und 
Mittelalter«, in Goppel, Anna; Mieth, Corinna und Neuhäuser, Christian 
(Hg.): Handbuch Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler, S. 6–13. 

– (2014): Nichtideale Normativität. Ein neuer Blick auf Kants Politische Phi-
losophie, Berlin: Suhrkamp.  

Husserl, Gerhard (1955): Recht und Zeit. Fünf rechtsphilosophische Texte, 
Frankfurt am Main: Klostermann. 

Hühn, H. und Waschkies, H.J. (2004): »V. 17. und 18. Jh.: von Gassendi bis 
Lambert«, in: Eintrag »Zeit«, in Ritter, Joachim; Gründer, Karlfried und 
Gabriel, Gottfried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 
12, Basel: Schwabe Verlag, S. 52172–52193.

Ikäheimo, Heikki (2014a): Anerkennung, Reihe: Grundthemen Philosophie, 
Berlin/Boston (MA): De Gruyter.

– (2014b): »Fichte on Recognizing Potential Persons«, in Seelmann, Kurt 
und Zabel, Benno (Hg.): Autonomie und Normativität. Zu Hegels Rechts-
philosophie, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 44–56. 

Ingram, James D. (2013): Radical Cosmopolitics. The Ethics and Poli-
tics of Democratic Universalism, New York (NY): Columbia Univer-
sity Press. 

Iser, Mattias (2009): »Kolonialisierung«, in Brunkhorst, Hauke; Kreide, Re-
gina und Lafont, Cristina (Hg.): Habermas Handbuch, Stuttgart: Metz-
ler, S. 328–331. 

– (2008): Empörung und Fortschritt. Grundlagen einer kritischen Theorie 
der Gesellschaft, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

Iser, Mattias und Strecker, David (2010): Jürgen Habermas. Zur Einführung, 
Hamburg: Junius.

Isiksel, Turkuler (2016): »The Rights of Man and the Rights of the Man-
Made: Corporations and Human Rights«, in: Human Rights Quarterly 
38 (2), S. 294–349. 

Jabri, Vivienne (2012): The Postcolonial Subject. Claiming Politics/Govern-
ing Others in Late Modernity, London: Routledge.

Jaeggi, Rahel (2018): »›Widerstand gegen die immerwährende Gefahr des 
Rückfalls‹. Moralischer Fortschritt und sozialer Wandel«, in Gutmann, 
Thomas; Laukötter, Sebastian; Pollmann, Arnd und Siep, Ludwig (Hg.): 
Genesis und Geltung. Historische Erfahrung und Normenbegründung in 
Moral und Recht, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 223–242. 

– (2016): »Nachwort zur Taschenbuchausgabe«, in dies.: Entfremdung. 
Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Problems, Berlin: Suhrkamp, 
S. 311–337. 

– (2014): Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp.
– (2009): »Was ist eine (gute) Institution?«, in Forst, Rainer; Hartmann, 

Martin, dies. und Saar, Martin (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik, Frank-
furt am Main: Suhrkamp, S. 528–544. 

– (2008a): »Ausbeutung«, in Gosepath, Stefan; Hinsch, Wilfried und Röss-
ler, Beate (Hg.): Handbuch der Politischen Philosophie und Sozialphilo-
sophie. Band 1, Berlin: De Gruyter, S. 86–91. 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


389

– (2008b): »Entfremdung«, in Gosepath, Stefan; Hinsch, Wilfried und Celi-
kates, Robin (Hg.): Handbuch der Politischen Philosophie und Sozialphi-
losophie. Band 1, Berlin: De Gruyter, S. 270–275. 

– (2005) Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Pro
blems, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

Jaeggi, Rahel und Celikates (2017), Robin: Sozialphilosophie. Eine Einfüh-
rung, München: C.H. Beck. 

James, David (2015): Fichte’s Republic: Idealism, History and Nationalism, 
Cambridge: Cambridge University Press.

– (2011): Fichte’s Social and Political Philosophy: Property and Virtue, Cam-
bridge: Cambridge University Press. 

Jay, Martin (2013): »Der Historismus und das Ereignis«, in Schmidt, Christi-
an (Hg.): Können wir der Geschichte entkommen? Geschichtsphilosophie 
am Beginn des 21. Jahrhunderts, Frankfurt am Main/New York (NY): 
Campus, S. 183–218. 

Kaczynski, Ronan (2016): »Zur normativen Grammatik von Rainer Forsts 
und Luc Boltanskis Theorie der Rechtfertigung«, in Backhaus, Katia und 
Roth-Isigkeit, David (Hg.): Praktiken der Kritik, Frankfurt am Main/New 
York (NY): Campus, S. 99–128. 

Kahlo, Michael; Wolff, Ernst A. und Zaczyk, Rainer (1992) (Hg.): Fichtes 
Lehre vom Rechtsverhältnis. Die Deduktion der §§1–4 der Grundlage 
des Naturrechts und ihre Stellung in der Rechtsphilosophie, Frankfurt 
am Main: Klostermann.

Kambartel, Friedrich (1974a): »Wie ist praktische Philosophie konstruktiv 
möglich? Über einige Mißverständnisse eines methodischen Verständnis-
ses praktischer Diskurse«, in ders. Praktische Philosophie und Konstruk-
tive Wissenschaftstheorie, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 9–33. 

– (1974b) (Hg.): Praktische Philosophie und Konstruktive Wissenschaftsthe-
orie, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (2006 [1790]): Kritik der Urteilskraft, Philosophische Bi
bliothek Band 507, hg. von Heiner F. Klemme, Hamburg: Meiner.

Kersting, Wolfang (2001): »Die Unabhängigkeit des Rechts von der Moral 
(Einleitung)«, in Merle, Jean-Christophe (Hg.): Johann Gottlieb Fichte. 
Grundlage des Naturrechts, Reihe: Klassiker Auslegen, Berlin: Akademie 
Verlag, S. 21–37. 

Kervégan, Jean-François (2018): »Unsittliche Sittlichkeit? Überlegungen 
zum Böckenförde-Theorem und seiner kritischen Übernahme bei Haber-
mas und Honneth«, in Stekeler-Weithofer, Pirmin und Zabel, Benno (Hg.): 
Philosophie der Republik, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 367–381. 

Kirchin, Simon (2013): »Introduction: Thick and Thin Concepts«, in ders. 
(Hg.): Thick Concepts, Oxford: Oxford University Press, S. 1–19. 

Kirste, Stephan (1999a): »Recht und Zeit im deutschen Idealismus«, in: Ar-
chiv für Rechts- und Sozialphilosophie 85 (1), S. 53–74.  

– (1999b): »Zur rechten Zeit: Neuere Literatur zum Thema: ›Recht und 
Zeit‹«, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 85 (3), S. 416–427.

– (1998): Die Zeitlichkeit des positiven Rechts und die Geschichtlichkeit des 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


390

Rechtsbewußtseins. Momente einer Ideengeschichte und Grundzüge einer 
systematischen Begründung, Berlin: Duncker & Humblot (1998). 

Koller, Peter (2016): »Geschichte des Gerechtigkeitsbegriffs: Neuzeit«, in 
Goppel, Anna; Mieth, Corinna und Neuhäuser, Christian (Hg.): Hand-
buch Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler, S. 14–20. 

Kortendiek, Nele und Martinez Mateo, Marina (2017) (Hg.): Grenze und 
Demokratie. Ein Spannungsverhältnis, Frankfurt am Main/New York 
(NY): Campus. 

Kosch, Michelle (2018): Fichte’s Ethics, Oxford: Oxford University Press.
Koselleck, Reinhart (2015a [1979]): »›Erfahrungsraum‹ und ›Erwartungshori-

zont‹ – zwei historische Kategorien«, in ders.: Vergangene Zukunft. Zur Se-
mantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 349–375. 

– (2015b [1979]): Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zei-
ten (9. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp.

– (1975): »Geschichte, Historie«, in Conze, Werner; Brunner, Otto und 
ders. (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur po-
litisch-sozialen Sprache in Deutschland. Band 2, Stuttgart: Klett-Cotta, 
S. 593–717. 

– (1972–1997): »Einleitung«, in Conze, Werner, Brunner, Otto und ders. 
(Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch- 
sozialen Sprache in Deutschland, 7 Bände, Stuttgart: Klett-Cotta, S. XIII–
XXVII. 

Kukathas, Chandran (2020): »Let’s get radical: Extending the reach of 
Baylean (and Forstian) toleration«, in Rainer Forst (Hg.): Toleration, 
power and the right to justification. Rainer Forst in dialogue, Manches-
ter: Manchester University Press, S. 46–68.

Kumm, Matthias (2018): »The Turn to Justification. On the Structure and 
Domain of Human Rights Practice.« in Etinson, Adam (Hg.): Human 
Rights. Moral or Political?, Oxford: Oxford University Press, S. 238–261.

Kunkel, Benjamin (2005): Indecision, New York (NY): Random House.
Ladwig, Bernd (2011): Gerechtigkeitstheorien. Zur Einführung, Hamburg: 

Junius.
Lafont, Cristina (2009): »Kommunikative Vernunft. ›Vorbereitende Be-

merkungen zu einer Theorie des Kommunikativen Handelns‹ (1971)«, 
in Brunkhorst, Hauke; Kreide, Regina und dies. (Hg.): Habermas Hand-
buch, Stuttgart: Metzler, S. 176–187. 

Leisner, Anna (2002): Kontinuität als Verfassungsprinzip, Tübingen: Mohr 
Siebeck.

Leist, Anton (1985): »Mit Marx von Gerechtigkeit zu Freiheit und zurück«, 
in: Philosophische Rundschau 32 (3), S. 198–230. 

Lemke, Thomas (2008 [2007]): Gouvernementalität und Biopolitik (2. Auf-
lage), Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

– (2004): »Flexibilität«, in Krasmann, Susanne und ders. (Hg.): Glossar der 
Gegenwart, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 82–88. 

Lepold, Kristina und Marina Martinez Mateo: »Critical Philosophy of 
Race. Eine Einleitung«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 67 (4) 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


391

(Schwerpunkt Critical Philosophy of Race, hg. ebenfalls von K. Lepold 
und M. Martinez Mateo), S. 572–588.

Lenz, Ilse (2010): Die neue Frauenbewegung in Deutschland. Abschied vom 
kleinen Unterschied. Eine Quellensammlung (2. Auflage), Wiesbaden: VS 
Verlag für Sozialwissenschaften.

Lessenich, Stephan (2017 [2009]): »Mobilität und Kontrolle. Zur Dialektik 
der Aktivgesellschaft«, in Dörre, Klaus; ders. und Rosa, Hartmut (Hg.): 
Soziologie, Kapitalismus, Kritik. Eine Debatte (5. Auflage), Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, S. 126–177. 

Lévinas, Emmanuel (2002 [1961]): Totalität und Unendlichkeit. Versuch 
über die Exteriorität (4. Auflage), Freiburg: Alber. 

Lieber, Tobias (2007): Diskursive Vernunft und formelle Gleichheit. Zu De-
mokratie, Gewaltenteilung und Rechtsanwendung in der Rechtstheorie 
von Jürgen Habermas, Tübingen: Mohr Siebeck.

Link, Jürgen (2008): »Disziplinartechnologien/Normalität/Normalisie-
rung«, in Kammler, Clemens; Parr, Rolf und Schneider, Ulrich J. (Hg.): 
Foucault Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart: Metzler, S. 242– 
246. 

Lohmann, Georg (2009): »Moral-Diskurse«, in Brunkhorst, Hauke; Krei-
de, Regina und Lafont, Cristina (Hg.): Habermas Handbuch, Stuttgart: 
Metzler, S. 82–87. 

Loick, Daniel (2017a): Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des 
Rechts, Berlin: Suhrkamp.

–(2017b): »Wir Flüchtlinge. Überlegungen zu einer Bürgerschaft jenseits des 
Nationalstaats«, in: Leviathan. Berliner Zeitschrift für Sozialwissenschaft 
45 (4), S. 574–591. 

– (2016) »Zur Politik von Lebensformen«, in WestEnd. Neue Zeitschrift für 
Sozialforschung 2016 (2), S. 149–162. 

Loos, Fritz und Schreiber, Hans-Ludwig (1984): »Recht, Gerechtigkeit«, in 
Conze, Werner; Brunner, Otto und Koselleck, Reinhart (Hg.): Geschicht-
liche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache 
in Deutschland, Band 5, Stuttgart: Klett-Cotta, S. 231–311. 

Luhmann, Niklas (1987 [1983]): Rechtssoziologie (3. Auflage), Darmstadt: 
Westdeutscher Verlag.

– (1985): »Einige Probleme mit ›reflexivem Recht‹«, in: Zeitschrift für 
Rechtssoziologie 6 (1), S. 1–18. 

– (1981): »Subjektive Rechte. Zum Umbau des Rechtsbewußtseins für die 
moderne Gesellschaft«, in ders.: Gesellschaftsstruktur und Semantik, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Lukes, Steven (1985): Marxism and Morality, Oxford: Clarendon Press.
Maihofer, Andrea (1992): Das Recht bei Marx. Zur dialektischen Struktur 

von Gerechtigkeit, Menschenrechten und Recht, Baden-Baden: Nomos. 
Mansbridge, Jane; Bohman, James; Chambers, Simone, et al. (2012): »A 

Systemic Approach to Deliberative Democracy«, in Parkinson, John und 
Mansbridge, Jane (Hg.): Deliberative Systems: Deliberative Democracy at 
the Large Scale, Cambridge: Cambridge University Press, S. 1–26. 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


392

Marchart, Oliver (2010): Die politische Differenz, Berlin: Suhrkamp. 
Markell, Patchen (2020): »Power, attention and the tasks of critical theo-

ry«, in Rainer Forst (Hg.): Toleration, Power and the Right to Justifica-
tion. Rainer Forst in Dialogue, Manchester: Manchester University Press, 
S. 139–149.

Marshall, Thomas H. (1992 [1949]): »Staatsbürgerrechte und soziale Klas-
sen«, in ders.: Bürgerrechte und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohl-
fahrtstaates, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

Marx, Karl (2019 [1867]: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. 
Erster Band, hg. von Michael Quante mit einer Einleitung und einem 
Kommentar, Hamburg: Meiner.

– (1987 [1875]): »Kritik des Gothaer Programms«, in: Marx Engels Werke 
(MEW) 19, Berlin: Dietz Verlag, S. 11–32. 

Maus, Ingeborg (1986): »Perspektiven des ›reflexiven Rechts‹ im Kontext ge-
genwärtiger Deregulierungstendenzen. Zur Kritik herrschender Konzepti-
onen und faktischer Entwicklungen«, in: Kritische Justiz 19, S. 390–405. 

McAfee, Noëlle (2017): »Humanity and the Refugee: Another Stab at Uni-
versal Human Rights«, in: Social Philosophy Today 33, S. 1–18. 

McGuire, John (2015): »Two Rawls Don’t Make a Right: On Rainer Forst 
and the New Normativity«, in: Constellations 23 (1), S. 110–121. 

McNay, Lois (2020): »The Limits of Justification: Critique, Disclosure and 
Reflexivity«, in: European Journal of Political Theory 19 (1), S. 26–46. 

– (2014) The Misguided Search for the Political. Social Weightlessness in 
Radical Democratic Theory, Cambridge: Polity. 

Menke, Christoph (2017a): »Philosophiekolumne. Am Tag der Krise«, in: 
Merkur 71 (820), S. 49–57. 

– (2017b): »Transformation des Rechts (Interview)«, in: Information Philo-
sophie 2017 (2), S. 88–90. 

– (2016): »Zurück zu Hannah Arendt – die Flüchtlinge und die Krise der 
Menschenrechte«, in: Merkur 70 (806), S. 49–58. 

– (2015): Kritik der Rechte, Berlin: Suhrkamp. 
– (2014): »Dignity as the Right to Have Rights: Human Dignity in Han-

nah Arendt«, in Düwell, Marcus; Braarvig, Jens und Brownsword, Rog-
er (Hg.): The Cambridge Handbook of Human Dignity. Interdisciplinary 
Perspectives, Cambridge: Cambridge University Press, S. 332–342. 

 – (2009): »Das Nichtanerkennbare. Oder warum das moderne Recht kei-
ne ›Sphäre der Anerkennung ist‹«, in Forst, Rainer; Hartmann, Mar-
tin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 87–108. 

– (2008a): »Die ›Aporien der Menschenrechte‹ und das ›einzige Menschen-
recht‹. Zur Einheit von Hannah Arendts Argumentation«, in Geulen, Eva; 
Kauffmann, Kai und Mein, Georg (Hg.): Hannah Arendt und Giorgio 
Agamben. Parallelen, Perspektiven, Kontroversen, München: Fink, S. 131–
147. 

– (2008b): »Subjektive Rechte. Zur Paradoxie der Form«, in: Zeitschrift für 
Rechtssoziologie 29 (1) (Schwerpunkt: Nach Jacques Derrida und Niklas 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


393

Luhmann: Zur (Un)möglichkeit einer Gesellschaftstheorie der Gerechtig-
keit), Stuttgart: Lucius&Lucius, S. 81–108. 

– (2005): »Tugend und Reflexion. Die ›Antinomien der Moralphilosophie‹«, 
in Honneth, Axel (Hg.): Dialektik der Freiheit. Frankfurter Adorno-Kon-
ferenz 2003, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 142–162. 

– (2004 [2000]): Spiegelungen der Gleichheit. Politische Philosophie nach 
Adorno und Derrida, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (2000): »Critique and Self-Reflection: The Problematization of Morality«, 
in: Constellations 7 (1), S. 100–115. 

Menke, Christoph; Schmidt, Christian und Zabel, Benno (2017): »›Ich stehe 
vor einer unangenehmen Alternative‹ – Ein Gespräch über die Möglich-
keiten, Grenzen und Gefahren einer Politisierung der subjektiven Rech-
te«, in: Rechtsphilosophie. Zeitschrift für Grundlagen des Rechts 2017 
(1), S. 54–79. 

Menke, Christoph und Raimondi, Francesca (2011) (Hg.): Die Revolution 
der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Po-
litischen, Berlin: Suhrkamp.

Menke, Christoph und Pollmann, Arnd (2007): Philosophie der Menschen-
rechte. Zur Einführung, Hamburg: Junius.

Merle, Jean-Christophe (2001) (Hg.): Johann Gottlieb Fichte: Grundlage des 
Naturrechts, Reihe: Klassiker Auslegen, Berlin: Akademie Verlag.

Milstein, Brian (2017): »A Tale of Two Demoi: Boundaries and Democra-
cy Beyond the Sovereign Point of View«, in: Philosophy and Social Cri
ticism 43 (7), S. 724–747.

Mohr, Georg (2012): »Johann Gottlieb Fichte«, in Pollmann, Arnd und Loh-
mann, Georg (Hg.): Menschenrechte. Ein interdisziplinäres Handbuch, 
Stuttgart: Metzler, S. 52–57. 

– (2011): »›Der Mensch wird nur unter Menschen ein Mensch‹: Fichte über 
interpersonale Anerkennung und Urrecht als Beitrag zur philosophischen 
Begründung von Menschenrechten«, in Lim, Hong-Bin und ders. (Hg.): 
Menschsein / On Being Human. Deutsche und koreanische Studien zu 
Epistemologie, Anthropologie, Ethik und Politischer Philosophie, Frank-
furt am Main: Peter Lang Verlag, S. 369–380. 

– (2010): »Moralische Rechte gibt es nicht«, in Sandkühler, Hans J. (Hg.): 
Recht und Moral, Hamburg: Meiner, S. 63–80. 

Möllers, Christoph (2020): »Der Zweck im Recht und seine Grenzen: Zur Ei-
genlegitimität des Rechts«, Berlin, unveröffentlichtes Manuskript, S. 1–28.

– (2016): »Form der Rechte als Form des Rechts?«, in: Deutsche Zeitschrift 
für Philosophie 64 (2), S. 307–312. 

– (2015): Die Möglichkeit der Normen. Über eine Praxis jenseits von Mora-
lität und Kausalität, Berlin: Suhrkamp.

– (2008): Die drei Gewalten. Legitimation der Gewaltengliederung in Ver-
fassungsstaat, Europäischer Integration und Internationalisierung, Wei-
lerswist: Velbrück Wissenschaft.

Mouffe, Chantal (2015 [2000]): Das demokratische Paradox, Wien: Turia 
+ Kant.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


394

Mulhall, Stephen und Swift, Adam (1996): Liberals and Communitarians (2. 
Auflage), Oxford: Oxford University Press. 

Nagel, Thomas (2005): »The Problem of Global Justice«, in: Philosophy and 
Public Affairs 33 (2), S. 113–147. 

– (1987): »Moral Conflict and Political Legitimacy«, in: Philosophy and Pu–
blic Affairs 16 (3), S. 215–240. 

Nahamowitz, Peter (1985): »›Reflexives Recht‹: Das unmögliche Ideal eines 
post-interventionistischen Steuerungskonzepts«, in: Zeitschrift für Rechts-
soziologie 6 (1), S. 29–44. 

Neckel, Sighard und Wagner, Greta (2013) (Hg.): Leistung und Erschöpfung. 
Leistung in der Wettbewerbsgesellschaft, Berlin: Suhrkamp. 

Neuhann, Esther (2020a): Constitutionalism justified. Rainer Forst in dis-
course« (Book Review), in: Jurisprudence. Online am 2.11.2020 veröf-
fentlicht: https://doi.org/10.1080/20403313.2020.1834200.

– (2020b): »Fichte’s Concept of Recognition and Poverty as Material Depri-
vation«, in Gottfried Schweiger (Hg.): Poverty, Inequality and the Critical 
Theory of Recognition, Cham (Schweiz): Springer, S. 37–58.

– (2018a): »Le droit subjectif à la politique et le problème d’accélération so-
ciale«, in Aubert, Isabelle und Kervégan, Jean-François (Hg.): Dialogues 
avec Jürgen Habermas, Paris: CNRS éditions, S. 337–354.

– (2018b): »Reflexives Recht aus Perspektive prozeduraler Rechtfertigung – 
fortschrittliches oder angepasstes Recht?«, in Sheplyakova, Tatjana (Hg.): 
Prozeduralisierung des Rechts, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 123–158. 

– (2018c): »Ein Plädoyer für die Zweistufigkeit der Legislative«, Buchfo-
rum-Beitrag (theorieblog.de) zu Markus Patberg, Usurpation und Auto-
risierung. Konstituierende Gewalt im globalen Zeitalter, Frankurt/New 
York (NY): Campus. 

	 Siehe: https://www.theorieblog.de/index.php/2018/11/patberg-buchfo-
rum-2-ein-plaedoyer-fuer-die-zweistufigkeit-der-legislative/ (zuletzt abge-
rufen am 24.9.2020).

Neuhann, Esther und Kaczynski, Ronan (2016): »Rosa, Hartmut: Resonanz. 
Eine Soziologie der Weltbeziehung« (Rezension), in: Zeitschrift für phi-
losophische Literatur 4 (3), S. 42–53. 

Neuhann, Esther und Ronge, Bastian (2016): »Gerechtigkeit in der Kriti-
schen Theorie«, in Mieth, Corinna; Goppel, Anna und Neuhäuser, Chris-
tian (Hg.): Handbuch Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler, S. 241–248. 

Neuhouser, Frederick (2012 [2008]): Pathologien der Selbstliebe: Freiheit 
und Anerkennung bei Rousseau, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

– (2000): »Introduction«, in: ders. (Hg.): J.G. Fichte: Foundations of Natural 
Right, Cambridge: Cambridge University Press, S. VII–XXVIII. 

– (1994): »Fichte and the Relationship between Right and Morality«, in 
Breazeale, Daniel und Rockmore, Tom (Hg.): Fichte: Historical Contexts 
/ Contemporary Controversies, Amherst: Prometheus Books, S. 158–180. 

Neves, Marcelo (2009): »System und Lebenswelt«, in Brunkhorst, Hauke; 
Kreide, Regina und Lafont, Cristina (Hg.): Habermas Handbuch, Stutt-
gart: Metzler, S. 374–377. 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


395

Nida-Rümelin, Julian (2016): »Macht und Normativität – zur Konzeption 
von noumenaler Macht bei Rainer Forst« (Rezension), in: Deutsche Zeit-
schrift für Philosophie 64 (4), S. 677–682. 

Niederberger, Andreas (2009): »Macht-Diskurse«, in Brunkhorst, Hauke; 
Kreide, Regina und Lafont, Cristina (Hg.): Habermas Handbuch, Stutt-
gart: Metzler, S. 69–71. 

Nozick, Robert (2013 [1974]): Anarchy, State, and Utopia, New York (NY): 
Basic Books. 

Nussbaum, Martha (2014 [2006]): Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinde-
rung, Nationalität und Spezieszugehörigkeit, Berlin: Suhrkamp. 

Nuzzo, Angelica (2018 [2006]): »The Role of the Human Body in Fichte’s 
Grundlage des Naturrechts (1796–97)«, in Breazeale, Daniel und Rockmore, 
Tom (Hg.) Rights, Bodies, and Recognition: New Essays on Fichte’s Foun-
dations of Natural Right, Oxford/New York (NY): Routledge, S. 71– 89.

Owen, David (2020): »Power, justification and vindication«, in Rainer Forst 
(Hg.): Toleration, Power and the Right to Justification. Rainer Forst in 
Dialogue, Manchester: Manchester University Press, S. 150–163.

Patberg, Markus (2018): Usurpation und Autorisierung. Konstituierende Ge-
walt im globalen Zeitalter, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus. 

Pollmann, Arnd (2012): »Menschenrechte, Grundrechte, Bürgerrechte«, in 
ders. und Lohmann, Georg (Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplinäres 
Handbuch, Stuttgart: Metzler. S. 129–136. 

Probst, Maximilian (2016): Verbindlichkeit. Plädoyer für eine unzeitgemä-
ße Tugend, Berlin: Rowohlt. 

Quante, Michael (2018): »Karl Marx: ein Theoretiker der Gerechtigkeit?«, 
in ders., Der unversöhnliche Marx, Münster: mentis, S. 77–86. 

Rancière, Jacques (2016): »The Method of Equality: Politics and Poetics«, in 
Genel, Katia und Deranty, Jean-Philippe (Hg.): Recognition or Disagree-
ment. A Critical Encounter on the Politics of Freedom, Equality and Iden-
tity, New York (NY): Columbia University Press, S. 133–155. 

– (2011): »Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?«, in Menke, Chris-
toph und Raimondi, Francesca (Hg.), Die Revolution der Menschenrech-
te. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Suhrkamp: 
Berlin, S. 474–490. 

Rawls, John (2012 [1971]): Eine Theorie der Gerechtigkeit (18. Auflage), 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

– (1999 [1971]): A Theory of Justice (Revised Edition), Cambridge (MA): 
Harvard University Press. 

– (1992a): »Der Vorrang der Grundfreiheiten« in Hinsch, Wilfried (Hg.): 
Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsätze 1978–1989, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, S. 159–254. 

– (1992b): »Der Vorrang des Rechten und die Ideen des Guten«, in Hinsch, 
Wilfried (Hg.): Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsätze 1978–
1989, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 364–397. 

von Redecker, Eva (2018): Praxis und Revolution. Eine Sozialtheorie radika-
len Wandels, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


396

Reinhardt, Jörn (2009): Der Überschuss der Gerechtigkeit. Perspektiven der Kri-
tik unter Bedingungen modernen Rechts, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Renaut, Alain (1986): Le système du droit: Philosophie et droit dans la 
pensée de Fichte, Paris: PUF.

Riescher, Gisela (1994): Zeit und Politik. Zur institutionellen Bedeutung von 
Zeitstrukturen in parlamentarischen und präsidentiellen Regierungssyste-
men, Baden-Baden: Nomos. 

Ripstein, Arthur (2019): »The Innate Right of Humanity and the Right to 
Justification«, in Ester Herlin-Karnell und Matthias Klatt (Hg.): Consti-
tutionalism Justified. Rainer Forst in Discourse, Oxford: Oxford Univer-
sity Press, S. 3–31.

– (2009): Force and Freedom. Kant’s Legal and Political Philosophy, Cam-
bridge (MA): Harvard University Press.

Rojek, Tim (2017): Hegels Begriff der Weltgeschichte. Eine wissenschafts-
theoretische Studie, Berlin: De Gruyter.

Rosa, Hartmut (2018): »Airports Built on Shifting Grounds? Social accele
ration and the Temporal Dimension of Law«, in Corrias, Luigi und Fran-
cot, Lyana (Hg.): Temporal Boundaries of Law and Politics, London/New 
York (NY): Routledge, S. 73–87. 

– (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin: Suhrkamp. 
– (2013a): Beschleunigung und Entfremdung, Berlin: Suhrkamp.
– (2013b): »Klassenkampf und Steigerungsspiel: Eine unheilvolle Allianz. Marx’ 

beschleunigungstheoretische Krisendiagnose«, in Jaeggi, Rahel und Loick, 
Daniel (Hg.): Nach Marx, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 394–411. 

– (2013c [2012]): Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Umris-
se einer neuen Gesellschaftskritik (2. Auflage), Berlin: Suhrkamp.

– (2009): »Von der stabilen Position zur dynamischen Performanz. Beschleu-
nigung und Anerkennung in der Spätmoderne«, in Forst, Rainer; Hart-
mann, Martin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hg.): Sozialphilosophie 
und Kritik, Suhrkamp: Berlin (2009), S. 655–671. 

– (2005): Beschleunigung: Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Mo-
derne, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

– (1998): Identität und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles 
Taylor, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

Rosati, Connie S. (2016): »Moral Motivation«, in Zalta, Edward N. (Hg.): 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2016), verfügbar un-
ter: https://plato.stanford.edu/entries/moral-motivation/, zuletzt abgeru-
fen am: 12.10.2020.

Rössler, Beate (2001): Der Wert des Privaten, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Rothhaar, Markus (2015): Die Menschenwürde als Prinzip des Rechts. Eine 

rechtsphilosophische Rekonstruktion, Tübingen: Mohr Siebeck. 
Rousseau, Jean J. (2019 [1755]): Diskurs über den Ursprung und die Grund-

lagen der Ungleichheit unter den Menschen (7. Auflage); neu editiert, 
übersetzt und kommentiert von Heinrich Meier; Paderborn: Schöningh.

Sangiovanni, Andrea (2017): Humanity without Dignity. Moral Equality, 
Respect, and Human Rights, Cambridge (MA): Harvard University Press.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


397

Schefczyk, Michael (2016a): »Generationengerechtigkeit«, in Goppel, Anna; 
Mieth, Corinna und Neuhäuser, Christian (Hg.): Handbuch Gerechtig-
keit, Stuttgart: Metzler, S. 130–137. 

– (2016b): »Historische Gerechtigkeit«, in Goppel, Anna; Mieth, Corinna 
und Neuhäuser, Christian (Hg.): Handbuch Gerechtigkeit, Stuttgart: 
Metzler, S. 147–154. 

Schefold, Christoph (2013): Das Regime verkehrter Toleranz. Untersu-
chungen zu John Rawls, Rainer Forst und aktuellen Fragen, Berlin: Dun-
cker&Humblot.

Schemmel, Christian (2011): »Distributive and relational equality«, in: Politics, 
Philosophy & Economics 11 (2), S. 123–148. 

Scheuerman, William (2017): »Recent Frankfurt Critical Theory: Down on 
Law?«, in: Constellations 24 (1), S. 113–125. 

– (2001): »Reflexive Law and the Challenges of Globalization«, in: The Jour-
nal of Political Philosophy 9 (1), S. 81–102. 

Schlink, Bernhard (2020): »Practical Justice«, in Ester Herlin-Karnell und 
Matthias Klatt (Hg.): Constitutionalism Justified. Rainer Forst in Dis-
course, Oxford: Oxford University Press, S. 103–116.

Schmücker, Reinold (2016): »Die zeitliche Dimension der Gerechtigkeit und 
ihre Bedeutung für die Ethik«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 65 
(5), S. 909–928. 

Schulev-Steindl, Eva (2017): Subjektive Rechte. Eine rechtstheoretische und 
dogmatische Analyse am Beispiel des Verwaltungsrechts, Wien: Springer.

Scribner, F. Scott (2018 [2006]): »An Aesthetics of Influence: Fichte’s Foun-
dations of Natural Right in View of Kant’s Third Critique«, in Breazeale, 
Daniel und Rockmore, Tom (Hg.), Rights, Bodies and Recognition. New 
Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, Oxford/New York (NY): 
Routledge, S. 138–151. 

– (2000): »Levinas Face to Face with Fichte«, in: Southwest Philosophy Re-
view 16 (1), S. 151–160. 

Sen, Amartya (2011 [1980]): »Equality of What?«, in McMurrin, Sterling 
M.: The Tanner Lectures on Human Values (I), Cambridge: Cambridge 
University Press, S. 195–220. 

Sennett, Richard (2000 [1998]): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen 
Kapitalismus (5. Auflage), München: Goldmann Verlag.

Sheplyakova, Tatjana (2018a): »Das Klagerecht im Kontext der Prozedura-
lisierung des Rechts«, in dies. (Hg.): Prozeduralisierung des Rechts, Tü-
bingen: Mohr Siebeck, S. 191–228.

– (2018b) (Hg.): Prozeduralisierung des Rechts, Tübingen: Mohr Siebeck. 
Shoikhedbrod, Igor (2019): Revisiting Marx’s Critique of Liberalism. Rethin-

king Justice, Legality and Rights, London: Palgrave Macmillan.  
Shklar, Judith (2013 [1989]): Der Liberalismus der Furcht, Berlin: Matthes & Seitz.
Siegel, Harvey (2009): »Introduction: Philosophy of Education and Philo

sophy«, in ders. (Hg.): The Oxford Handbook of Philosophy of Education, 
Oxford: Oxford University Press, S. 3–8.

Siep, Ludwig (2018): »Arten normativer Erfahrung und ihre Bedeutung für die 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


398

Normbegründung«, in Gutmann, Thomas; Laukötter, Sebastian; Pollmann, 
Arnd und ders. (Hg.): Genesis und Geltung. Historische Erfahrung und Nor-
menbegründung in Moral und Recht, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 243–263. 

– (2014 [1979]): Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie (Neu-
bearbeitung), Hamburg: Meiner.

– (2009): »Anerkennung in der Phänomenologie des Geistes und in der heu-
tigen praktischen Philosophie«, in Schmidt am Busch, Hans-Christoph 
und Zurn, Christopher F. (Hg.): Anerkennung. Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie (Sonderband 21), Berlin: Akademie Verlag, S. 107–124. 

– (1992): Praktische Philosophie im deutschen Idealismus, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.

Singer, Peter (2011 [1981]): The Expanding Circle. Ethics, Evolution, and Mor-
al Progress (Neubearbeitung), Princeton (NJ): Princeton University Press. 

Sörensen, Paul (2016): Entfremdung als Schlüsselbegriff einer kritischen 
Theorie der Politik. Eine Systematisierung im Ausgang von Karl Marx, 
Hannah Arendt und Cornelius Castoriadis, Baden-Baden: Nomos. 

Stahl, Titus (2013): Immanente Kritik. Elemente einer Theorie sozialer Prak-
tiken, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus. 

Steinhoff, Uwe (2015): »Über die unüberwundenden Begründungsdefizite 
der ›Kritischen Theorie‹ – Von Habermas zu Forst«, in: Zeitschrift für kri-
tische Sozialtheorie und Philosophie 2 (1), S. 67–100. 

Stemplowska, Zofia und Swift, Adam (2017): »Dethroning Democratic Le-
gitimacy«, in: Oxford Studies in Political Philosophy (Volume 4), Oxford: 
Oxford University Press, S. 3–27.

– (2012): »Ideal and Nonideal Theory«, in Estlund, David (Hg.): The Ox-
ford Handbook of Political Philosophy, Oxford: Oxford University Press, 
S. 373–389. 

Strauss, Leo (1977 [1953]): Naturrecht und Geschichte, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Strecker, David (2009): Logik der Macht: Zum Ort der Kritik zwischen 
Theorie und Praxis, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Suárez Müller, Fernando (2013): »Justifying the Right to Justification: An 
Analysis of Rainer Forst’s Constructivist Theory of Justice«, in: Philoso-
phy and Social Criticism 39 (10), S. 1049–1068. 

Talbott, William J. (2013): »The Right to Justification: Elements of a Con-
structivist Theory of Justice by Rainer Forst«(Rezension), in: Ethics 123 
(4), S. 750–755. 

Taylor, Charles (1993): »Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalis-
mus und Kommunitarismus«, in Honneth, Axel (Hg.): Kommunitarismus. 
Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften, 
Frankfurt am Main/New York (NY): Campus, S. 103–130. 

Teubner, Gunther (2012): Verfassungsfragmente. Gesellschaftlicher Konsti-
tutionalismus in der Globalisierung, Berlin: Suhrkamp.

– (1982): »Reflexives Recht. Entwicklungsmodelle des Rechts in verglei-
chender Perspektive«, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 68 
(1), S. 13–59. 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


399

Thomas-Fogiel, Isabelle (2010): »Fichte and Levinas. The Theory of Mea
ning and the Advent of the Infinite«, in Waibel, Violetta L.; Breazeale, 
Daniel und Rockmore, Tom (Hg.): Fichte and the Phenomenological Tra-
dition, Berlin: De Gruyter, S. 327–339. 

Tiernay, Brian (1980): »Origins of Natural Rights Language«, in: History of 
Political Thought 10 (4), S. 615–646. 

Tönnies, Ferdinand (2005 [1887]): Gemeinschaft und Gesellschaft. Grund-
begriffe der reinen Soziologie (4. Auflage), Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft. 

Tuck, Richard (1987): »The Modern Theory of Natural Law«, in Pagden, 
Anthony (Hg.): The Languages of Political Theory in Early Modern Eu-
rope, Cambridge: Cambridge University Press, S. 99–119. 

Vallentyne, Peter und van der Vossen, Bas (2014): »Libertarianism«, in Zal-
ta, Edward N. (Hg.): Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2014), 
verfügbar unter: https://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/li-
bertarianism/, zuletzt abgerufen am 12.10.2020.

Väyrynen, Pekka (2019): »Thick Ethical Concepts«, in Zalta, Edward N. 
(Hg.): Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2019), verfügbar 
unter: https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/thick-ethi-
cal-concepts/, zuletzt abgerufen am 12.10.2020.

Vismann, Cornelia (2002): »Art. 79 (Änderungen des Grundgesetzes)«, in 
Denninger, Erhard; Hoffmann-Riem, Wolfgang; Schneider, Hans-Peter und 
Stein, Ekkehart (Hg.): Kommentar zum Grundgesetz für die Bundesrepub-
lik Deutschland (Alternativkommentar), München: Luchterhand, S. 1–54. 

Vogelmann, Frieder (2016): »Liberale Subjekte. Eine affirmative Streit-
schrift«, in: Mittelweg 36 25 (2), S. 74–90. 

Waldenfels, Bernhard (2016 [1985]): In den Netzen der Lebenswelt (4. Auf-
lage), Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Wallat, Hendrik (2017): »›De-Reifizierung‹ der politischen Philosophie. Rai-
ner Forsts Grundlegung einer kritischen Theorie der Macht«, in Sven Ell-
mers und Philipp Hogh (Hg.): Warum Kritik? Begründungsformen kriti-
scher Theorien, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

Ware, Owen (2020): Fichte’s Moral Philosophy, Oxford: Oxford Universi-
ty Press. 

Weber, Max (2005 [1922]): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss einer 
verstehenden Soziologie, Frankfurt am Main: Zweitausendeins.

Wellmer, Albrecht (2011 [1998]): »Menschenrechte und Demokratie«, in 
Menke, Christoph und Raimondi, Francesca (Hg.): Die Revolution der 
Menschenrechte, Berlin: Suhrkamp, S. 306–332. 

Wenar, Leif: »Rights«, in Zalta, Edward N. (Hg.): Stanford Encyclopedia of 
Philosophy (Spring 2020), verfügbar unter: https://plato.stanford.edu/ar-
chives/spr2020/entries/rights/, zuletzt abgerufen am 12.10.2020.

Wendt, Fabian (2016): »Libertäre Gerechtigkeit«, in Goppel, Anna; Mieth, 
Corinna und Neuhäuser, Christian (Hg.): Handbuch Gerechtigkeit, Stutt-
gart: Metzler, S. 205–211. 

White, Stephan; Chambers, Simone; Ypi, Lea und Forst, Rainer (2015): 

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


400

»Roundtable on Rainer Forst’s Justification and Critique«, in: Philoso-
phy and Social Criticism 41 (3).

Wildt, Andreas (1997): »Paradoxien in der Marxschen Moralkritik und ihre 
Auflösung«, in: LOGOS 4 (3), S. 210–242. 

– (1982): Autonomie und Anerkennung. Hegels Moralitätskritik im Lichte 
seiner Fichte-Rezeption, Stuttgart: Klett-Cotta.

Willaschek, Marcus (2002): »Which Imperatives for Right? One the 
Non-Prescriptive Character of Juridical Laws in Kant’s Metaphysics of 
Morals«, in Timmons, Mark (Hg.), Kant’s Metaphysics of Morals. Inter-
pretative Essays, Oxford: Oxford University Press, S. 65–87. 

Williams, Bernard (2006 [1985]): Ethics and the Limits of Philosophy, Lon-
don/New York (NY): Routledge. 

Williams, Melissa (2020): »On turning away from justification«, in Rainer 
Forst (Hg.): Toleration, Power and the Right to Justification. Rainer Forst 
in Dialogue, Manchester: Manchester University Press, S. 117–138.

Williams, Robert R. (2002): »The Displacement of Recognition by Coercion 
in Fichte’s Grundlage des Naturrechts«, in Breazeale, Daniel und Rock-
more, Tom (Hg.): New Essays on Fichte’s Later Jena Wissenschaftslehre, 
Evanston: Northwestern University Press, S. 47–64. 

– (1992): Recognition. Fichte and Hegel on the Other, Albany: SUNY Press. 
Willke, Helmut und Teubner, Gunther (1984): »Kontext und Autonomie: 

Gesellschaftliche Selbststeuerung durch reflexives Recht«, in: Zeitschrift 
für Rechtssoziologie 6 (1), S. 4–35. 

Winkler, Günther (1995): Zeit und Recht. Kritische Anmerkungen zur Zeit-
gebundenheit des Rechts und des Rechtsdenkens, Wien: Springer. 

Wood, Allen W. (2016): Fichte’s Ethical Theory, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

– (1972): »The Marxian Critique of Justice«, in Philosophy and Public Af-
fairs 1 (3), S. 244–282. 

Yates, Melissa (2019): »Opening ›Political Contexts of Injustice‹«, in Allen, 
Amy und Mendieta, Eduardo (Hg.): Justification and Emancipation. The 
Critical Theory of Rainer Forst, University Park (PA): The Pennsylvania 
State University Press, S. 107–124.

Young, Iris M. (1981): »Toward a Critical Theory of Justice«, in: Social The-
ory and Practice 7 (3), S. 279–301. 

Zimmerli, Walther C. und Sandbothe, Mike (1993) (Hg.): Klassiker der mo-
dernen Zeitphilosophie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Zumbansen, Peer (2008): »Law after the Welfare State: Formalism, Func-
tionalism, and the Ironic Turn of Reflexive Law«, in: The American Jour-
nal of Comparative Law 56 (3), S. 769–808. 

Zwolinski, Matt und Wertheimer, Alan: »Exploitation«, in Zalta, Edward 
N. (Hg.): Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2017), verfüg-
bar unter: https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/exploitati-
on/, zuletzt abgerufen am 12.10.2020.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911319 - am 23.01.2026, 20:51:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort
	1.  Einleitung
	1.1  Welche Gerechtigkeit?
	1.2  Methodische Reflexion
	1.3  Aufbau

	I.  DAS PROJEKT EINER KRITISCHEN THEORIE DER GERECHTIGKEIT
	2.  Ein modernes Konzept der Gerechtigkeit und die Normativität des modernen Rechts
	2.1  Der reduzierte Blick der Gerechtigkeit
	2.2  Subjektive Rechte: Gleichheit als Gleichheit von Rechten
	2.3  Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild

	3.  Libertäre und egalitaristische Konzeptionen der Gerechtigkeit und ihre jeweiligen Beherrschungsformen
	3.1  Libertäre Gerechtigkeit und Machtstabilisierung (Ausbeutung)
	3.1.1  Die libertäre Spezifizierung des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit
	3.1.2  Machtstabilisierung (Ausbeutung) als Beherrschungsform libertärer Gerechtigkeit

	3.2  Egalitaristische Gerechtigkeit und Normalisierung
	3.2.1  Die egalitaristische Spezifizierung des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit
	3.2.2  Normalisierung als Beherrschungsform egalitaristischer Gerechtigkeit


	4.  Positionierung des Begriffs der Gerechtigkeit in der zeitgenössischen deutschen Kritischen Theorie
	4.1  Erweiterte Gerechtigkeit: Axel Honneth
	4.1.1  Keine reduzierte Perspektive
	4.1.2  Individuelle Freiheit als Autonomie – anstatt Gleichheit von Rechten
	4.1.3  Plurale Sphären der sozialen Freiheit – anstatt Realisierung im Gesetz

	4.2  Lebensform: Rahel Jaeggi
	4.2.1  (Nicht-gelingende) Lebensformen als Interesse der Kritik
	4.2.2  Kollektive Lebensform statt individuellem Recht
	4.2.3  »Keine Polizeifragen«

	4.3  Resonanz: Hartmut Rosa
	4.3.1  Resonanzräume als Interesse der Kritik
	4.3.2  Resonanz als Kriterium für die Kritik von Lebensformen?
	4.3.3  Resonanzpolitik oder unverfügbare Resonanz?


	5.  Zwischenfazit I: Die Herausforderungen einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit

	II.  DER VORSCHLAG EINER KRITISCH-PROZEDURALEN THEORIE DER GERECHTIGKEIT (FORST)
	Einleitung
	6.  Die Systematik von Forsts Gerechtigkeitstheorie
	6.1  Was ist die Frage, auf die Forsts Gerechtigkeitstheorie antwortet?
	6.2  Rechtfertigung als normativer Begriff
	6.2.1  Der Rechtfertigungsbegriff
	6.2.2  Die Kriterien für gute Rechtfertigungen: Reziprozität und Allgemeinheit
	6.2.3  Ebenen der Moralbegründung

	6.3  Rechtfertigung als deskriptiver Begriff
	6.3.1  Die handlungstheoretische Dimension des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs
	6.3.2  Die sozialtheoretische Dimension des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

	6.4  Einige (vom Gerechtigkeitsbegriff) normativ abhängige Begriffe
	6.4.1  Ausbeutung
	6.4.2  Demokratie
	6.4.3  Entfremdung
	6.4.4  Fortschritt
	6.4.5  Frieden
	6.4.6  Legitimität
	6.4.7  Toleranz
	6.4.8  Autonomie, Freiheit und Gleichheit als normativ abhängige Begriffe?
	6.4.9  Normativ abhängige, redundante oder dichte Begriffe?

	6.5  Die Grenzen der Rechtfertigung

	7.  Das »Recht auf Rechtfertigung« als ›Recht auf Politik auf Rechte‹. Eine Deutung auf Grundlage von Fichtes Anerkennungsbegriff
	7.1  Meta-Recht auf Grundrechte und die Idee der Menschenrechte
	7.2  Praktische Einsicht zweiter Ordnung (in das moralische Rechtfertigungsprinzip)
	7.3  Fichtes Anerkennungsbegriff
	7.4  Fichtes und Forsts Anerkennungsbegriff
	7.5  Recht auf Politik
	7.6  Welche Grundrechte?

	8.  Das Recht kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit: reflexives Recht?
	8.1  Die starke Normativität kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit
	8.2  Die Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit (Habermas)
	8.3  Die normative Bedeutung des zeitlichen Auseinandertretens von Gesetzgebung und Rechtsanwendung
	8.4  Habermas’ Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit
	8.5  Reflexives Recht als Alternative zu Habermas’ prozeduralistischem Rechtsparadigma?
	8.5.1  Die Steuerungskrise des modernen Rechts
	8.5.2  Die Grundidee von reflexivem Recht
	8.5.3  Die Angepasstheit reflexiven Rechts


	9.  Zwischenfazit II: Was leistet die kritisch-prozedurale Theorie der Gerechtigkeit?

	III.  DAS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL UND DIE ZEITSTRUKTUREN KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT
	10.  Soziale Beschleunigung und Subjektivierung zu flexiblen Identitäten. Das Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit
	10.1  Die Angepasstheit reflexiven Rechts und (soziale) Beschleunigung
	10.2  Soziale Beschleunigung und flexible Identitäten
	10.3  ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ als Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit
	10.4  Eine Verhältnisbestimmung der Beherrschungsformen der Gerechtigkeit

	11.  Die historische Zeit kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit
	11.1  Historische Zeit
	11.2  Historische Zeit und Normativitätskonzeptionen in der Kritischen Theorie
	11.3  Auf dem Weg zu einem angemessenen Bewusstsein historischer Zeit aus Sicht kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

	12.  Fazit und Ausblick
	12.1  Zusammenfassung
	12.2  Institutionelle Milderungen für ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹
	12.2.1  Rechtliche Mittel
	12.2.2  Bildungspolitische Mittel

	12.3  Kosten-Nutzen-Abwägung kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit


	Literaturverzeichnis

