Esther Neuhann

Zeitstrukturen
des Rechts

Uber die Méglichkeit einer
kritischen Theorie der Gerechtigkeit



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Esther Neuhann
Zeitstrukturen des Rechts

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Esther Neuhann

Zeitstrukturen
des Rechts

Uber die Moglichkeit einer
kritischen Theorie der Gerechtigkeit

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Auflage 2020
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2020
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-228-8

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet uber http://dnb.ddb.de abrufbar.

hitps://ciol.org/10. 205108 . (CoT—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir Claudia und Florian

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Vorwort

Einleitung

1.1 Welche Gerechtlgkelt>
1.2 Methodische Reflexion .
1.3 Aufbau .

I. DAS PROJEKT EINER KRITISCHEN THEORIE
DER GERECHTIGKEIT

Ein modernes Konzept der Gerechtigkeit und
die Normativitit des modernen Rechts .
2.1 Der reduzierte Blick der Gerechtigkeit

2.2 Subjektive Rechte: Gleichheit als Gleichheit von Rechten .

2.3 Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild .

Libertire und egalitaristische Konzeptionen der
Gerechtigkeit und ihre jeweiligen Beherrschungsformen .
3.1 Libertire Gerechtigkeit und Machtstabilisierung
(Ausbeutung) .
3.1.1 Die libertare Spemﬁmerung des allgemelnen
Begriffs der Gerechtigkeit.
3.1.2 Machtstabilisierung (Ausbeutung) als
Beherrschungsform libertiarer Gerechtigkeit.
3.2 Egalitaristische Gerechtigkeit und Normalisierung .
3.2.1 Die egalitaristische Spezifizierung des
allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit .
3.2.2 Normalisierung als Beherrschungsform
egalitaristischer Gerechtigkeit .

Positionierung des Begriffs der Gerechtigkeit in der
zeitgenossischen deutschen Kritischen Theorie
4.1 Erweiterte Gerechtigkeit: Axel Honneth .
4.1.1 Keine reduzierte Perspektive
4.1.2 Individuelle Freiheit als Autonomie —
anstatt Gleichheit von Rechten
4.1.3 Plurale Spharen der sozialen Freiheit —
anstatt Realisierung im Gesetz .

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—

IT

15
19
25
32

39
42
45
51
58
64
64

71
73

73

8o

88
91

92

94


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2

43

Lebensform: Rahel Jaeggi .

4.2.1 (Nicht-gelingende) Lebensformen als Interesse

der Kritik.

4.2.2 Kollektive Lebensform statt 1nd1v1duellem Recht

4.2.3 »Keine Polizeifragen«
Resonanz: Hartmut Rosa
4.3.1 Resonanzriaume als Interesse der Krmk
4.3.2 Resonanz als Kriterium fiir die Kritik von
Lebensformen?

4.3.3 Resonanzpolitik oder unverfugbare Resonanz’

5. Zwischenfazit I: Die Herausforderungen einer
kritischen Theorie der Gerechtigkeit .

97

98
100
100
103
107

109
ITT

113

II. DER VORSCHLAG EINER KRITISCH-PROZEDURALEN

THEORIE DER GERECHTIGKEIT (FORST)

Einleitung

6. Die Systematik von Forsts Gerechtigkeitstheorie.

6.1

6.2

6.3

6.4

Was ist die Frage, auf die Forsts

Gerechtigkeitstheorie antwortet?

Rechtfertigung als normativer Begriff.

6.2.1 Der Rechtfertigungsbegriff . .

6.2.2 Die Kriterien fiir gute Rechtfertigungen:
Reziprozitat und Allgemeinheit

6.2.3 Ebenen der Moralbegriindung .

Rechtfertigung als deskriptiver Begriff

6.3.1 Die handlungstheoretische Dimension des
deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

6.3.2 Die sozialtheoretische Dimension des
deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

Einige (vom Gerechtigkeitsbegriff)

normativ abhangige Begriffe .

6.4.1 Ausbeutung .

6.4.2 Demokratie .

6.4.3 Entfremdung

6.4.4 Fortschritt

6.4.5 Frieden.

6.4.6 Legitimitdt .

6.4.7 Toleranz .

6.4.8 Autonomie, Frelhelt und Glelchhelt als
normativ abhingige Begriffe? .

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—

125
145

145
162

163

167
169
171

172
176

187
188
191
192
195
196
197
198

211


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IO.

6.4.9 Normativ abhingige, redundante oder
dichte Begriffe?
6.5 Die Grenzen der Rechtfertigung .

Das »Recht auf Rechtfertigung« als >Recht
auf Politik auf Rechte«. Eine Deutung auf Grundlage
von Fichtes Anerkennungsbegriff . .
7.1 Meta-Recht auf Grundrechte und die Idee

der Menschenrechte . .
7.2 Praktische Einsicht zweiter Ordnung

(in das moralische Rechtfertigungsprinzip)
7.3 Fichtes Anerkennungsbegriff .
7.4 Fichtes und Forsts Anerkennungsbegriff .
7.5 Recht auf Politik. .o
7.6 Welche Grundrechte?

Das Recht kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit:

reflexives Recht? .

8.1 Die starke Normativitat krltlsch prozeduraler
Gerechtigkeit .

8.2 Die Dialektik von rechthcher und faktlscher Glelchhelt ‘

(Habermas) .

8.3 Die normative Bedeutung des zelthchen
Auseinandertretens von Gesetzgebung und
Rechtsanwendung . .

8.4 Habermas’ Umgang mit der Dlalektlk von
rechtlicher und faktischer Gleichheit .

8.5 Reflexives Recht als Alternative zu Habermas’
prozeduralistischem Rechtsparadigma? . .
8.5.1 Die Steuerungskrise des modernen Rechts
8.5.2 Die Grundidee von reflexivem Recht
8.5.3 Die Angepasstheit reflexiven Rechts.

Zwischenfazit II: Was leistet die kritisch-prozedurale
Theorie der Gerechtigkeit? .

III. DAS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL UND DIE
ZEITSTRUKTUREN KRITISCH-PROZEDURALER
GERECHTIGKEIT

Soziale Beschleunigung und Subjektivierung zu

flexiblen Identititen. Das Beherrschungspotential
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit.

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—

215§
218

228
229
232
243

249
252

259

268
269

274

278
286
294
296

301
304

310

317


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.1 Die Angepasstheit reflexiven Rechts und
(soziale) Beschleunigung. . . ... 317
10.2 Soziale Beschleunigung und ﬂex1ble Identltaten ... 324
10.3 >Beschleunigung« und >Flexibilisierung« als
Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler

Gerechtigkeit . . . . . . . 330
10.4 Eine Verhiltnisbestimmung der Beherrschungsformen
der Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . 336
11. Die historische Zeit kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit . . 341
11.1 Historische Zeit . . . . . .. 341
11.2 Historische Zeit und Normatwltatskonzeptlonen
in der Kritischen Theorie . . . . . . . . . . . 349

11.3 Auf dem Weg zu einem angemessenen Bewusstsein
historischer Zeit aus Sicht kritisch-prozeduraler

Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . .. 354
12. Fazitund Ausblick . . . . . . . . . . . . . ... 359
12.1 Zusammenfassung . . . e e e .. .. 359
12.2 Institutionelle Mllderungen fur
>Beschleunigung« und >Flexibilisierung« . . . . . . 365
12.2.1 Rechtliche Mittel . . . . . . . . . . . 365
12.2.2 Bildungspolitische Mittel. . . . . . . . 370
12.3 Kosten-Nutzen-Abwigung kritisch- prozeduraler
Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . .. 373

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . 376

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Das vorliegende Buch ist eine geringfiigig iberarbeitete Fassung meiner
Dissertation, die ich im Oktober 2018 am Fachbereich fur Philosophie
und Geschichtswissenschaften der Johann Wolfgang Goethe-Universitit
Frankfurt am Main eingereicht und im Februar 2019 verteidigt habe.

Zunichst mochte ich meinem Erstbetreuer, Rainer Forst, herzlich dan-
ken: fiir sein Vertrauen zu Beginn meiner Arbeit an diesem Projekt, fiir
seine institutionelle Unterstitzung und die damit verbundene grofSzugi-
ge Mitfinanzierung meiner Promotion und insbesondere fiir die Verlass-
lichkeit seiner Unterstiitzung, auch wenn er vermutlich denkt, dass ich
bisweilen vor lauter Fichten den Forst nicht mehr gesehen habe.

Christoph Menke mochte ich herzlich dafur danken, dass er mein
Uberstrapazieren seiner Rolle als Zweitbetreuer nicht nur freundlich er-
tragen, sondern mir immer wieder wertvolles Feedback gegeben hat, und
dafir, dass ich mich nach Gesprachen mit ihm stets bestarkt und moti-
viert gefithlt habe. Auflerdem danke ich ihm fiir die Ermoglichung der
Teilnahme an verschiedenen Veranstaltungen, insbesondere der Work-
shop-Reihe »Critical Theory in Translation«.

Der Studienstiftung des deutschen Volkes danke ich fiir das Stipendi-
um, das ich wiahrend meiner Promotion erhalten habe.

Der Druck des Buches wurde durch das Leibnizprogramm der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft (DFG) in der Gruppe »Transnationale
Gerechtigkeit« (Rainer Forst) sowie dem Deutschen Akademikerinnen-
bund gefordert — vielen Dank dafiir. Fiir die Aufnahme in das Verlags-
programm von Velbriick Wissenschaft sowie die Betreuung dieser Pu-
blikation danke ich Marietta Thien und Jana Katczynski.

Mit der jedenfalls bislang noch nicht vollstindig l6sbaren Aufgabe
der geschlechtergerechten Sprache im Deutschen wird in diesem Buch
folgendermafSen umgegangen. Wenn alle Geschlechtsidentititen gemeint
sind, wird in den meisten Fallen der Gender-/ verwendet, z.B. Biirger/in-
nen oder jede/r. Ausnahmen ergeben sich etwa, wenn ich mich auf Zita-
te beziehe, in denen selbst nicht gegendert wird, oder um sehr umstand-
liche Satzonstruktionen zu vermeiden. In Beispielen etwa, in denen die
Geschlechtsidentitdt von Personen irrelevant ist, verwende ich mal die
weibliche und mal die mannliche Form.

Neben meinen Betreuern haben eine Reihe weiterer Personen den
langwierigen Prozess hin zu diesem Buch gepragt, verschonert, erleich-
tert und tiberhaupt ermoglicht:

Daniel Hutton Ferris, Sonja Janositz, Lars Schiemann und Johannes Su-
dau danke ich dafiir, dass sie mich zu Beginn dieses Projekts unterstiitzt
und seine Anlage geformt haben; fur wegweisende Gesprache wihrend un-
serer gemeinsamen Studienzeit, lebenspraktische Hilfestellungen zwischen

IT

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

verschiedenen Stadten und geduldiges Korrekturlesen. Sebastian Haug
danke ich fir seine raumliche Prasenz an verschiedenen Orten vor und
wahrend unserer Promotionszeit und fiir sein Interesse. Fiir ihre strapazier-
bare und treue Freundschaft bedanke ich mich zudem bei Bonnie Krih-
mer-Schepens, Lisa-Marie Kunz, Lisa Miebach, Viola Schmidt und Phil-
ipp Stavenhagen.

Meinen Frankfurter Freund/innen und Kolleg/innen danke ich fiir das
herzliche Umfeld und die inhaltliche und sonstige Unterstiitzung beim
Promovieren. Vielen Dank insbesondere an: Tobias Albrecht, Mahmoud
Bassiouni, Oliver Brokel, Eva Buddeberg, Julian Culp, Marcus Doller,
Dorothea Gadeke, Jonas Heller, Katharina Hoppe, Ronan Kaczynski,
Sonja Kleinod, Regina Schidel, Johannes Schulz, Dirk Setton, Tatjana
Sheplyakova, Sonja Sickert und Paladia Ziss.

Frederick Neuhouser danke ich fiir seine Einladung an die Columbia
University und die prazisen Kommentare zu meiner Arbeit. Axel Hon-
neth danke ich insbesondere fiir ein motivierendes Gespriach in New
York zu einem fur mich entscheidenden Zeitpunkt.

Fir ihre gewinnbringende Kommentierung von einzelnen Teilen der
Dissertation vor der Einreichung danke ich herzlich Dorothea Gideke,
Jonas Heller, Katharina Hoppe, Ronan Kacyznski, Johannes Miiller-Salo
und Regina Schidel. Fiir seine griindliche Korrektur des gesamten Ma-
nuskripts — und dafiir, dass er auch diesen Satz gegenlesen wird — dan-
ke ich Thomas Meyer.

Zuvor habe ich Vorarbeiten und Ideen bei unterschiedlichen Gelegen-
heiten vorstellen, diskutieren und publizieren kénnen sowie schriftliche
Kommentare zu einzelnen Textteilen erhalten. In diesem Kontext mochte
ich mich neben den bisher genannten — und ohne Anspruch auf Vollstin-
digkeit — insbesondere bei folgenden Personen bedanken: Nate Adams,
Svenja Ahlhaus, Mark Alznauer, Penelope Deutscher, James D. Ingram,
Rabhel Jaeggi, Paul Kindermann, Lukas Kubler, Cristina Lafont, Brian Mil-
stein, Peter Niesen, Clotilde Nouét, Markus Patberg, Bastian Ronge, David
Roth-Isigkeit, Ludwig Siep und Benedict Vischer. Ich danke zudem dem
Verlag Mohr Siebeck und dem mentis Verlag fiir die Erlaubnis, ein paar
Passagen aus meinen Aufsatzen, »Reflexives Recht aus Perspektive proze-
duraler Rechtfertigung — fortschrittliches oder angepasstes Recht?« (2018
in Prozeduralisierung des Rechts, hg. von Tatjana Sheplyakova, Tuibingen:
Mohr Siebeck) und »Die zeitliche Dimension von Rainer Forsts Gerech-
tigkeitskonzeption« (2020 in Die zeitliche Dimension der Gerechtigkeit,
hg. von Reinold Schmiicker und Ludwig Siep, Miinster: mentis), in leicht
tberarbeiteter Form im 8. und 1. Kapitel erneut abdrucken zu diirfen.

Zuletzt komme ich zu den Personen, die eigentlich zuerst kamen: Hen-
ning Doebler danke ich fiir den Mut und die Motivation, die er Sophie
Hasters, meinem Bruder und mir mitgegeben hat, um zumindest zu ver-
suchen, Dinge zu Ende zu denken. Meinem Bruder, Daniel Neuhann,

I2

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

danke ich fir seine liebevolle Unterstiitzung und dafiir, mich seit je-
her angespornt zu haben. Meiner GrofSmutter, Bertl Neuhann, danke
ich dafiir, mir stets ein Vorbild fiir eine starke Frau zu sein. Als Teil
meiner erweiterten Ursprungskleinfamilie danke ich Erika Wegener fiir
ihre andauernde aufmerksame Anteilnahme an meinem (Arbeits-)Leben.
Meinen Eltern, Claudia Warter-Neuhann und H. Florian Neuhann, dan-
ke ich fiir ihre stetige, unhinterfragte Begleitung sowie ihr Interesse an
meiner Arbeit — ihnen ist dieses Buch gewidmet.

Berlin, November 2020

13

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Die Frage, mit der sich das vorliegende Buch auseinandersetzt, ist, ob
ein Begriff der Gerechtigkeit sinnvollerweise als Grundbegriff einer kri-
tischen Theorie der Gesellschaft fungieren kann. Ausgangspunkt dafiir
ist Karl Marx’ Skepsis an der emanzipatorischen Kraft des Gerechtig-
keitsbegriffs:

»Was ist >gerechte« Verteilung?

Behaupten die Bourgeois nicht, daf§ die heutige Verteilung >gerecht« ist?
Und ist sie in der Tat nicht die einzige >gerechte« Verteilung auf Grund-
lage der heutigen Produktionsweise?« (Marx 1987 [1875]: 18)

Bekanntlich ist Marx ein Kritiker der »heutigen« kapitalistischen Pro-
duktionsweise. Wie das Zitat aus der Kritik des Gothaer Programms
zeigt, lasst sich diese kritische Haltung fur Marx allerdings nicht mithil-
fe des Vokabulars der Gerechtigkeit addquat fassen.> Im Gegenteil sogar
mag die normative Perspektive der Gerechtigkeit gerade die »heutige][]
Produktionsweise« noch stabilisieren, indem sie diese als gerecht aus-
zeichnet. In der Marx-Forschung hat sich insbesondere seit den 1970er
und 1980er Jahren eine differenzierte Debatte dariiber entsponnen, ob
Marx fir seine Kritik an der kapitalistischen Produktionsweise einen
anderen (nicht biirgerlich-distributiven) Gerechtigkeitsbegriff zugrunde
legt, ob er ein anderes normatives Vokabular, womdglich ein ethisches
und kein moralisches, verwendet oder ob er gar keine normative, son-
dern eine blof$ funktionale Kritik dufert.? Fiir den Kontext dieser Arbeit

1 Die Kritik des Gothaer Programms wurde 1875 von Marx verfasst und
1891 das erste Mal veroffentlicht. Die zitierte Fassung (MEW) basiert auf
Marx’ Handschriften von 1875, weshalb ich diese Jahreszahl in Klammern
angebe.

2 Eine einschlagige Stelle in Das Kapital ist: »Der Umstand, daf§ die tagli-
che Erhaltung der Arbeitskraft nur einen halben Tag Arbeitstag kostet, ob-
gleich die Arbeitskraft einen ganzen Tag wirken, arbeiten kann, daf$ daher
der Werth, den ihr Gebrauch wihrend eines Tages schafft, doppelt so grofs
ist als ihr eigner Tageswerth, ist ein besondres Gliick fir den Kaufer, aber
durchaus kein Unrecht gegen den Verkidufer.« (Marx 2019 [1867]: 162,
Herv. E.N.) Siehe auch Michael Quantes Kommentar zu dieser Stelle: »Die
fiir die Mehrwertproduktion notwendige Verwendung der Arbeitskraft tiber
ihren Tauschwert hinaus ist also Marx zufolge kein Unrecht innerhalb der
rechtlichen und moralischen Vorstellungen von Gerechtigkeitskonzeptio-
nen.« (ebd.: 854)

3 Fur den deutschen Kontext siehe etwa: Leist 1985, Wildt 1997, Quante
2018. Fiir den englischsprachigen Kontext siehe beispielhaft: Wood 1972,
Buchanan 1982, Geras 1985, Lukes 1985 und jiingst Shoikhedbrod 2019.

15

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

ist unabhingig davon, wie man diese Fragen beantwortet — also auch
fur den Fall, dass man zu dem Schluss kommt, Marx lege einen auf
bestimmte Weise modifizierten oder erweiterten Gerechtigkeitsbegriff
zugrunde —, entscheidend, dass der -sMarx’sche Verdacht« gegentiber dem
Gerechtigkeitsbegriff pragend war fiir dessen Verwendung innerhalb der
Kritischen Theorie der Frankfurter Schule.+ Das gilt sowohl fiir die Mit-
glieder der sogenannten ersten Generation, etwa Max Horkheimer und
Theodor W. Adorno, als auch fiir die sogenannte zweite und dritte Ge-
neration der Kritischen Theorie sowie fiir heutige Sympathisanten einer
kritischen Theorie.s Aufgrund von Marx’ Verdacht kann der Gerechtig-
keitsbegriff in diesen Kontexten nicht vorbehaltslos verwendet werden,
sondern muss stets auf seinen emanzipatorischen Gehalt hin befragt wer-
den. Ausgehend von einem Vorschlag, wie der Kern des systematischen
Gehalts der Skepsis am Gerechtigkeitsbegriff zu fassen ist, wird in die-
sem Buch ein zeitgenossischer Vorschlag fur eine kritische Theorie der
Gerechtigkeit, namlich Rainer Forsts, analysiert. Dabei ist die Intuition
leitend, dass die Skepsis am Gerechtigkeitsvokabular zwar berechtigt ist,
der Gerechtigkeitsbegriff aber gleichwohl, gerade fiir pluralistische Ge-
sellschaften und >zwischen«< Gesellschaften, eine normative Perspektive
bietet, auf die man schwerlich verzichten kann.

Der normative Grundgedanke von Forsts Gerechtigkeitstheorie ist,
dass eine soziale Ordnung, um gerecht zu sein, gegentiber allen Betrof-
fenen addquat rechtfertigbar® sein muss und dass dies — tiber die Zeit
hinweg — nur dadurch gewahrleistet werden kann, dass die soziale Ord-
nung selbst einen Mechanismus enthalt, durch den die addquate Recht-
fertigbarkeit gegeniiber den Betroffenen tiberpriift werden kann und so-

4  Fir eine tberblicksartige Darstellung der Verarbeitung des >Marx’schen Ver-
dachts< gegeniiber dem Gerechtigkeitsbegriff bei einigen Autor/innen der
frithen und spiteren Kritischen Theorie siehe: Neuhann und Ronge 2016.

5 Ich folge der Konvention >Kritische Theorie« zu schreiben, wenn die Kritische
Theorie der Frankfurter Schule gemeint ist und >kritische Theorie« zu ver-
wenden, um sowohl Theoretiker/innen, die zwar nicht personell, aber me-
thodisch mit der Kritischen Theorie sympathisieren, als auch ein breiteres,
oft US-amerikanisches Verstiandnis der gemeinsamen Methode einzuschlie-
fen — und damit auch methodische Vorgehen, die sich etwa an Foucault
oder der feministischen Theoriebildung orientieren. Vgl. Amy Allens Unter-
scheidung von »critical theory« im engen und weiteren Sinn (Allen 2016a:
xii f£.).

6  Ich schreibe an dieser Stelle »addquat rechtfertigbar< und nicht einfach
srechtfertigbar<, weil Forst, wie spater deutlich werden wird, Rechtferti-
gung als normativ neutralen Begriff verwendet. In diesem Sinne wire mit der
bloflen — nicht addquaten — Rechtfertigung einer sozialen Ordnung fiir die
Gerechtigkeit noch nicht viel gewonnen; die infrage stehende soziale Ord-
nung wiirde dann womdglich durch ideologische Rechtfertigungen gestiitzt.

16

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

mit auch mitkonstituiert wird. Die moralische Grundlage ist dabei die
Vorstellung, dass Menschen ein Recht auf und eine Pflicht zur Recht-
fertigung haben. Forst entwickelt seine Gerechtigkeitstheorie seit Be-
ginn der 1990er Jahre und schliefSt auch in seiner aktuellen Arbeit wei-
ter daran an. Den Ausgangspunkt bildet seine Monographie Kontexte
der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von Liberalismus und
Kommunitarismus (1996). Die wichtigsten Aufsitze, die sein dort be-
gonnenes Programm weiterentwickeln, finden sich in drei monographi-
schen Aufsatzsammlungen: Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente ei-
ner konstruktivistischen Theorie der Gerechtigkeit (2007), Kritik der
Rechtfertigungsverbiltnisse. Perspektiven einer kritischen Theorie der
Politik (201 1) und Normativitiat und Macht. Zur Analyse sozialer Recht-
fertigungsordnungen (2015). Die aus seiner Habilitationsschrift hervor-
gegangene Monographie Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und
Gegenwart eines umstrittenen Begriffs (2003) setzt methodisch und in-
haltlich einen anderen Schwerpunkt, indem sie mehr als Forsts andere
Schriften eine historische Arbeit darstellt und sich inhaltlich auf den To-
leranz- anstatt den Gerechtigkeitsbegriff fokussiert. Gleichwohl ist diese
Arbeit, wie deutlich werden wird, sowohl methodisch als auch inhaltlich
eng mit seinen anderen Schriften verwoben.

Der Bezug auf die kritische Theorie ist bei der Analyse von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie negativ. Ich beginne nicht mit einem positiven Vor-
schlag dafiir, welchen Merkmalen eine kritische Theorie entsprechen
muss, und iiberpriife dann, ob Forsts Vorschlag einer Gerechtigkeitstheo-
rie diesen entspricht. Ich rekonstruiere stattdessen den systematischen
Gehalt der Kritik am Gerechtigkeitsbegriff aus dem Kontext der kriti-
schen Theorie und analysiere davon ausgehend Forsts Gerechtigkeits-
konzeption. Den systematischen Gehalt dieser Kritik fasse ich unter zwei
Formen der Beherrschung zusammen, die der Gerechtigkeitsbegriff in
zwei unterschiedlichen Konzeptionen, einer libertiaren und einer egalita-
ristischen, produziert: Ausbeutung bzw. Machtstabilisierung” und Nor-
malisierung. Eine wichtige und noch zu erlduternde Voraussetzung die-
ser Systematisierung ist, dass ich — im Ubrigen wie Marx — von der Kritik
an einem Gerechtigkeitsbegriff ausgehe, der intrinsisch verkntipft ist mit
der Idee, dass sich Gerechtigkeit in positivem Recht manifestieren muss.

Die Hauptthese dieser Arbeit ist, dass eine kritisch-prozedurale Kon-
zeption der Gerechtigkeit, zu der ich Forsts Ansatz rechne, die Be-
herrschungsformen von Ausbeutung und Normalisierung nicht veran-
lasst, allerdings — zumindest ohne weitere Ergdnzung der Konzeption
— ein Potential fur die Produktion einer anderen zweistufigen Form der

7 Ich verwende eine weite Variante des Ausbeutungsbegriffs, die mit >Ausbeu-
tung« die Stabilisierung von kritikwiirdigen Machtverhaltnissen bezeichnet,
siehe 3.1.2.

17

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Beherrschung hervorbringt. Diese Hauptthese der Arbeit gilt allerdings
nur fir die Version kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, die ich im An-
schluss, aber auch in Abgrenzung von Forst bestimme. Die Punkte der
Abweichung mache ich im Verlauf der Arbeit kenntlich. Die andere zwei-
stufige Form der Beherrschung besteht einerseits auf einer gesellschaft-
lichen Makroebene in Prozessen der sozialen Beschleunigung. Unter so-
zialer Beschleunigung verstehe ich im Anschluss an Hartmut Rosa die
stetige Verringerung der Zeitspanne, in der soziale und kulturelle Insti-
tutionen, die fir Individuen handlungsleitend sind, inklusive Gesetzes-
normen, soziale Geltung innehaben (vgl. Rosa 2005: 133). Andererseits
bezieht sich Flexibilisierung auf die individuelle Subjektivierungsebene.
Flexible Individuen passen sich an wechselnde Umstande an, unabhingig
davon, ob sie diese befiirworten oder nicht, und schlieflich ohne tiber-
haupt eine Bewertung der Veranderung der fur sie relevanten Umstiande
vornehmen zu konnen. Warum und inwiefern ich >Beschleunigung< und
»Flexibilisierung« als Formen der Beherrschung ansehe, werde ich an ge-
gebener Stelle begrunden und erldutern (10.3).

Der genannte normative Grundgedanke von Forsts Gerechtigkeits-
theorie sowie die skizzierte Hauptthese der Arbeit deuten auf den titel-
gebenden Bezug der hier behandelten Fragestellung nach der Moglich-
keit einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit auf die Zeitstrukturen
des Rechts hin. Gerecht in Forsts Sinne ist eine soziale Ordnung, wenn
sie sich dann verandert, wenn Betroffene gute Griinde gegen Bestand-
teile der Ordnung hervorbringen, und wenn sie dann stabil bleibt, wenn
schlechte Griinde der Betroffenen (oder anderer) gegen die Ordnung
gedulert werden (bzw. gute Griinde der Betroffenen® sie stiitzen). Da-
mit kann eine soziale Ordnung nicht ein fiir alle Mal gerecht sein, son-
dern muss sich im Verlauf der Zeit entsprechend den guten Griinden
der (sich verandernden) Betroffenen verandern, um gerecht zu sein und
zu bleiben. Gerechtigkeit zielt also letztlich auf eine angemessene Form
der sozialen Entwicklung in der Zeit und nicht auf einen Zustand. Ohne
die normative Stofsrichtung dieser Idee zu hinterfragen, entwickle ich
im Laufe der Arbeit die hier zunichst nur skizzierte These, dass es mit
den von Forst bereitgestellten Mitteln alleine nicht moglich ist, diese
Form der Gerechtigkeit in der Zeit hinreichend zu bestimmen. Das be-
deutet, dass zwar die Verdnderung einer sozialen Ordnung in der Zeit
aus Grinden der Gerechtigkeit gefordert ist. Die Kriterien aber, die gute
Griinde, die eine Veranderung der sozialen Ordnung veranlassen sollten,
von schlechten Grunden, die keine Veridnderung veranlassen sollten, in

8  Sobald Forsts Kriterien fiir >gute« Griinde (Reziprozitit und Allgemeinheit)
eingefiihrt sind (siehe ausfiihrlich 6), wird sich die Qualifikation >fiir die Be-
troffenenc eriibrigen, da gute Griinde, fiir Forst, per definitionem Griinde fur
die Betroffenen sein miissen.

18

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GERECHTIGKEIT?

Forsts Programm unterscheiden konnen sollen (Reziprozitat und Allge-
meinheit), konnen dies schlussendlich nicht hinreichend leisten. Dem-
entsprechend erscheint dann, wie zu zeigen sein wird, falschlicherwei-
se die Verdnderung sozialer Ordnungen per se als wiinschenswert. Ein
geringer werdender Abstand von mafSgeblichen Verdnderungen sozia-
ler Ordnungen kann, wie oben eingefithrt, mit Rosa >soziale Beschleu-
nigung« genannt werden. Soziale Beschleunigung wiederum fithrt zu der
Produktion von flexiblen Identititen. Und >Beschleunigung< und >Fle-
xibilisierung« sind, so werde ich argumentieren, aus Gerechtigkeitsper-
spektive selbst nicht wiinschenswert. Die Weise, in der somit Zeit und
Gerechtigkeit in Bezug gesetzt werden, unterscheidet sich von den in
der zeitgenossischen Gerechtigkeitstheorie prominenten Debatten um
intergenerationale Gerechtigkeit und historische (Un)Gerechtigkeit (vgl.
Schefczyk 20162 und 2016b). Darin werden etwa die Fragen danach,
wie speziell vergangenes Unrecht bewertet und Gerechtigkeitspflichten
gegeniiber zukiinftigen Generationen verstanden werden konnen, ge-
wissermafSen als zugehorig zu einem Teilgebiet der Gerechtigkeitstheo-
rie — neben anderen wie beispielsweise globaler Gerechtigkeit — begrif-
fen.? Nach meinem Verstandnis hingegen ist Gerechtigkeit in ihrem
Bezug auf positives Recht™ insgesamt intrinsisch mit Fragen der (histo-
rischen*) Zeit verkniipft und die >Zeitfrage« nicht ein spezifisches An-
wendungsfeld der Gerechtigkeitstheorie.*

Im weiteren Verlauf der Einleitung werde ich auf drei Aspekte genau-
er eingehen: den fiir den Kontext der Arbeit relevanten Gerechtigkeits-
begriff (1.1), die methodische Perspektive (1.2) und den Aufbau der Ar-
beit (1.3).

1.1 Welche Gerechtigkeit?

Auch wenn das folgende Kapitel 2 noch einmal der Frage gewidmet ist,
welcher allgemeine Gerechtigkeitsbegriff fiir die Arbeit relevant ist, wo-
bei insbesondere das Verhiltnis von Gerechtigkeit und modernem Recht

9  Kiritik an einer »iiberbordenden Pluralisierung« innerhalb der Gerechtig-
keitstheorie tibt auch Forst (Forst 2007a: 285).

10 Zum Verhiltnis von Recht und Zeit, siehe erst Kapitel 8 und 11.

11 Siehe Kapitel 11.

12 In seinem Aufsatz »Die zeitliche Dimension der Gerechtigkeit und ihre Be-
deutung fiir die Ethik « zeigt Schmiicker die intrinsische zeitliche Dimension
von drei Arten der Gerechtigkeit, namlich distributiver, restitutiver und re-
tributiver Gerechtigkeit auf (Schmiicker 2016). Diese Arten der Gerechtig-
keit sind allerdings nicht die, die in dieser Arbeit primar interessieren.

19

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

im Fokus steht, seien hier bereits drei allgemeinere Bemerkungen dazu
gemacht, welche >Gerechtigkeit« in dieser Arbeit untersucht wird.

Da >Gerechtigkeit« in den Blick genommen werden soll als moglicher
Grundbegriff einer kritischen Theorie der Gesellschaft, blende ich ers-
tens Verwendungen von >Gerechtigkeit< aus, die den nicht weiter be-
stimmbaren, unverfiigbaren normativen >Uberschuss< der Gerechtigkeit
ins Zentrum riicken.” In individueller Perspektive sei damit auf alteri-
tatstheoretische Ethiken hingewiesen, die die Erfillung einer unendli-
chen ethischen Verantwortung gegentiber >dem Anderen« als Gerechtig-
keit bezeichnen (vgl. Lévinas 2002 [1961])."* Rechtstheoretisch hat diese
Idee die Konsequenz, dass ein allgemeines Recht als eines erscheint, das
niemals gerecht sein kann, weil es dem einzigartigen Individuum niemals
angemessen gegeniiber treten kann, d.h. ihm gerecht werden kann (vgl.
Derrida 2014 [1990]).'s Konkret beschreibt Derrida das in Bezug auf die
Frage, inwiefern ein richterliches Urteil gerecht zu sein vermag.*¢ Seine
These ist, dass die Gerechtigkeit des Urteils nicht dadurch gesichert wer-
den kann, dass es sich am geltenden Recht orientieren muss. Das ldsst
sich auch nicht dadurch verandern, dass das geltende Recht verbessert
wird. Ein gerechtes Urteil wurde gerade dadurch verhindert, dass es zu
stark auf das geltende Recht vertraut (vgl. Menke 2004 [2000]: 129).
Gleichzeitig ist Gerechtigkeit aber auch nicht ohne irgendeinen Bezug
aufs Recht denkbar (vgl. Menke 2004 [2000]: 128). Ein gerechtes Ur-
teil (und somit Gerechtigkeit simpliciter in diesem Bild) ist — wenn tiber-
haupt — nur als eine Art Widerfahrnis moglich. Die Wahrscheinlichkeit
der Gerechtigkeit eines Urteils kann man nur dadurch erhéhen, dass man
anerkennt, dass sie nicht durch vorher festgelegte Regeln (Recht) gesi-
chert werden kann (vgl. Menke 2004 [2000]: 131).

Ohne behaupten zu wollen, dass solche Perspektiven dem Denken
tber gesellschaftliche Verhiltnisse nichts hinzufiigen kénnten,'” ist der
blofle Verweis auf Gerechtigkeit als erstrebenswerter, nicht erreichba-
rer und nicht weiter bestimmbarer Fluchtpunkt jedenfalls nicht hinrei-
chend, um Gerechtigkeit als Grundbegriff einer kritischen Theorie der

13 Die Rede von einem Uberschuss der Gerechtigkeit iibernehme ich von Jorn
Reinhardt, der ihr eine Monographie gewidmet hat (Reinhardt 2009).

14 Bei Adorno findet sich ein vergleichbares Verstindnis von Gerechtigkeit als
angemessener Erfassung eines konkreten anderen bzw. auch einer konkre-
ten anderen Sache oder Situation vgl. Neuhann und Ronge 2016: 242.

15 Derrida schlieft explizit an Lévinas an: Derrida 2014 [1990]: 45f. Vgl. zu
Lévinas’ und Derridas Gerechtigkeitsbegriff: Honneth 2012b [2000]: insb.
I53—165.

16 DasProblem der richterlichen Rechtsanwendung diskutiere ich in Bezug auf
Habermas und Forst in 8.3.

17 Vgl. zu dem, was eine Lektiire von Lévinas zum Nachdenken tiber Politik
beitragen kann, etwa: Buddeberg 2016: 114f.

20

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GERECHTIGKEIT?

Gesellschaft in Erwagung zu ziehen.™ Gleichwohl ist diese Ausklamme-
rung der genannten Perspektive der »Gerechtigkeit als Uberschuss« zu
relativieren, da ich ihr an zwei Stellen in der Arbeit nahekomme. Ers-
tens rekurriere ich in Kapitel 7, in dem es um die normative Grundla-
ge der Gerechtigkeit geht, auch auf die Idee eines unbestimmbaren nor-
mativen Uberschusses des anderen Menschen. Allerdings ist dort dann
blof§ der Grund der Gerechtigkeit und nicht die Gerechtigkeit selbst ge-
meint. Zweitens beschreibe ich in Kapitel 11 und im Schluss (12.), dass
die Entwicklung des Rechts in der Zeit auch nur dann als gerecht ver-
standen werden kann, wenn sie nicht versucht, historische Ereignisse (im
emphatischen Sinne*) zu unterdriicken. Der emphatische historische Er-
eignisbegriff — auch wenn er auf einer kollektiven und nicht individuel-
len Ebene angesiedelt ist — erinnert an den verwendeten Ausdruck von
»Gerechtigkeit als Widerfahrnis-.

Der Gerechtigkeitsbegriff wird hier, zweitens, im politisch-sozialen
Kontext betrachtet. Damit ist einerseits eine Abgrenzung von der Ver-
wendung des Begriffs in individualethischer Hinsicht gemeint (wie bei
alterititstheoretischen Ethiken, s.o., und in antiken Ethiken, s.u.)*°. An-
dererseits wird damit eine strikte Trennung von sozialer (oft distributiv
verstandener) und politischer Gerechtigkeit (oft auch mit Legitimitit be-
zeichnet, vgl. 6.4.6) vermieden.

Drittens mochte ich etwas ausfihrlicher in Bezug auf Aristoteles’ klas-
sische Unterscheidungen zwischen verschiedenen Arten der Gerechtigkeit
in der Nikomachischen Ethik noch genauer kliren, um welche Gerechtig-
keit es mir geht, und dabei auch herausarbeiten, in welchem Sinne mich
eine moderne Gerechtigkeit interessiert, was dann im folgenden Kapitel
2 weiter ausgefithrt wird. Aristoteles unterscheidet zunachst zwischen
einer allgemeinen und einer partikularen Gerechtigkeit. Die allgemeine
Gerechtigkeit bezeichnet die wichtigste individuelle Tugend. Gleichwohl
ist sie eine Tugend, die sich auf das gute Verhalten gegeniiber und mit
anderen beziebt (vgl. Ladwig 2011: 60). Bei Platon war die Gerechtig-
keit noch vor allem als Tugend gegen sich selbst zu verstehen (vgl. Lad-
wig 2011: 60). Gerechtigkeit als solch eine umfassende individuelle Tu-
gend>*! ist nicht Thema dieser Arbeit. Bei der partikularen Gerechtigkeit
geht es um einen speziellen Gegenstandsbereich, namlich um solche Din-
ge, von denen Menschen »ein Zuviel und ein Zuwenig haben konnen«

18 Vogelmann kritisiert die Ausklammerung solcher Perspektiven der Gerech-
tigkeit aus dem >Kerngeschift« der politischen Philosophie, was ich hier also
gewissermafSen — entgegen seiner Kritik — wiederhole. Vgl. Vogelmann 2016:
86, Fn. 33.

19 Zum emphatischen Verstindnis von Ereignissen, siehe 11.1.

20 Auch Fragen lokaler Gerechtigkeit stehen in dieser Arbeit nicht im Zentrum,
dazu: Elster 1992.

21 Vgl. zur Gerechtigkeit als Tugend: Borchers und Guinebert 2016.

21

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

(Aristoteles 2017: 146 [NE'V, 13, 1137a]). Obwohl Aristoteles die parti-
kulare Gerechtigkeit auch als individuelle Teiltugend bezeichnet, spielen
fiir ihre Umsetzung intersubjektive Normen, die eben diesen Bereich der
Dinge regeln, von denen man zu viel oder zu wenig haben kann,** eine
bedeutende Rolle (vgl. Fleischacker 2004: 19).23 Das Feld der partikula-
ren Gerechtigkeit ist fir den Kontext dieser Arbeit relevanter. Innerhalb
der partikularen Gerechtigkeit unterscheidet Aristoteles zwischen austei-
lender (oder distributiver) und ausgleichender Gerechtigkeit.
Distributive Gerechtigkeit bezeichnet die Forderung, dass Ehre, poli-
tische Amter oder Geld nach dem Mafstab der » Wiirdigkeit« (Aristote-
les 2017: 125 [NEV, 6, 113 12]) verteilt werden (vgl. Fleischacker 2004:
19). In seinem Buch A Short History of Distributive Justice (2004) ar-
gumentiert Samuel Fleischacker iiberzeugend, dass das, was John Rawls
und Philosoph/innen, die an ihn anschlieflen, unter distributiver Gerech-
tigkeit verstehen, sich mafsgeblich von dem urspriinglichen aristoteli-
schen Sinn unterscheidet (vgl. auch Hinsch 2016). Bei Aristoteles ginge
es bei der distributiven Gerechtigkeit darum, jedem das Seine zu ge-
ben.*+>Jedem das Seine zu geben« bedeutet bei Aristoteles jedem das zu
geben, was er (seiner Wiirdigkeit entsprechend) verdient. Was verschie-
dene Individuen verdienen, kann dabei allerdings sehr unterschiedlich
sein. Nichtsdestoweniger werden Individuen dabei in gewisser Hinsicht
gleichbehandelt, weil sie alle gerecht behandelt werden. An dieser Stelle

22 Um Missverstindnissen vorzubeugen, sei hier erwihnt, dass die allgemeine
oder universale Gerechtigkeit auch gesetzliche Gerechtigkeit heif3t. Das heifSt,
dass jemand ein vollstindig tugendhafter Mensch wire, wenn er allen Geset-
zen folgen wiirde. Dabei ist es wichtig zu sehen, dass mit Gesetzen dann Re-
geln in allen moglichen Lebensbereichen (nicht nur bezogen auf Dinge, von
denen man zu viel oder zu wenig haben kann) gemeint sind, es sich also um
die Gesetze einer zu folgenden »>rechtliche[n] Ordnungc[...] in einer sehr wei-
ten Bedeutung« handelt (Bien 2006: 136). Damit ist dann also ganz allgemein
eine wohl eingerichtete Welt gemeint, der entsprechend sich zu verhalten tu-
gendhaft wire (vgl. ebd.). Die Idee eines umfassenden Rechtsverstindnisses
in diesem Sinne wird laut Bien wieder von Hegel aufgegriffen (vgl. ebd.). Mit
einem erweiterten Rechts- bzw. Gerechtigkeitsbegriff in Hegels Sinne setze
ich mich nicht weitergehend auseinander, aber mit Axel Honneths an Hegel
anschlieendem erweiterten Gerechtigkeitsbegriff (siehe 4.1, vgl. auch 2.1).
Vogelmann kritisiert die Ausblendung der erweiterten Perspektive im Main-
stream der politischen Philosophie (vgl. Vogelmann 2016: 86, Fn. 33).

23 Laut Koller hat sich der Fokus der Verwendung des Gerechtigkeitsbegriffs in
der Moderne auf die »institutionelle Rabmenordnung sozialen Handelns«
verschoben — »wihrend das antike und mittelalterliche Gerechtigkeitsden-
ken hauptsichlich auf interpersonales Handeln abstellte« (Koller 2016: 14).

24 Zum Ursprung der Formel >Jedem das Seine< bei Platon, die besonders in
der lateinischen Formulierung von Ulpian als suum cuique berithmt wurde,
siche: Horn 2016: 7.

22

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GERECHTIGKEIT?

ist ein bedeutender Unterschied zu modernen Vorstellungen (distributi-
ver) Gerechtigkeit festzustellen. Neu an der modernen Vorstellung von
Gleichheit, die fiir die distributive Gerechtigkeit wichtig ist, ist, dass aus
der Idee, dass alle gleichermafSen gerecht behandelt werden sollen und
damit allen gewissermafSen ein gleicher Wert zugestanden wird, auch
folgt, dass alle in bestimmen Hinsichten tatsdchlich gleich behandelt
werden, »that the equal worth of humanity entails equality in political
and social goods« (Fleischacker 2004: 9). Spezifisch modern ist also ein
»substanzielle[s] Gleichheitsverstindnis« (Ladwig 2011: 11).5 Solch ein
substanzielles Gleichheitsverstandnis lege ich der Auseinandersetzung
mit dem Gerechtigkeitsbegriff in dieser Arbeit zugrunde.>¢

Der ausgleichenden Gerechtigkeit geht es im Gegensatz zur distributi-
ven Gerechtigkeit nicht darum, anhand der individuellen Wirdigkeit an-
gemessen Giiter zu verteilen, sondern den Schaden oder Nachteil, der ei-
ner Person durch den Vorteil einer anderen Person entstanden ist, wieder
auszugleichen.?” Hier kann wiederum zwischen zwei Unterformen unter-
schieden werden: Tauschgerechtigkeit (kommutative Gerechtigkeit) und
wiedergutmachende (oder korrektive), wobei die wiedergutmachende Ge-
rechtigkeit auch zu einer strafenden (oder retributiven) Gerechtigkeit wer-
den kann (vgl. Bien 2006 und Ladwig 201 1: 70). Bei der Tauschgerechtig-
keit handelt es sich um den angemessenen Ablauf einer Transaktion von
Gitern und Leistungen zwischen unterschiedlichen Parteien. Wenn ich ei-
ner Person angeboten habe, ihr Auto fiir 500 Euro zu reparieren, das Auto
dann eine Woche spiter repariert habe, also meine Leistung erfullt ist,
dann ist so lange keine Gerechtigkeit wiederhergestellt, bis ich nicht meine
500 Euro erhalten habe. Wiedergutmachende Gerechtigkeit wird relevant,
wenn ich beim Einparken den Riickspiegel eines anderen Autos bescha-
digt habe. Ich muss den Riickspiegel ersetzen (oder der Besitzerin des Au-
tos eine dem Wert des Riickspiegels vor dem Einparkunfall entsprechende
Entschidigung zukommen lassen), um den entstandenen Schaden wieder
zu korrigieren.*® Die Strafgerechtigkeit* wiederum kommt ins Spiel, wenn

25 Siehe auch: Heller 1987: 2, Gosepath 2008: 398 und Koller 2016: 14.

26 Bei Forst wird spiter die Rede von gualitativer Gleichheit sein, was ich als
eine Unterform des hier referierten substanziellen modernen Gleichheitsver-
stindnisses verstehe, vgl. Kapitel 6.4.7.

27 Die Gleichheitsideen, die hinter der jeweiligen Form der Gerechtigkeit ste-
hen (distributiv/ausgleichend), betrachte ich bezogen auf ihre Bestimmung
nach dem Vorbild geometrischer Proportionalitit (distributiv) auf der einen
und arithmetischer Proportionalitit (ausgleichend) auf der anderen Seite
nicht weiter, siehe dazu zum Beispiel: Fleischacker 2004: 19.

28 Das Problemfeld der wiedergutmachenden oder korrektiven Gerechtigkeit wird
im positiven Recht etwa durch das Rechtsgebiet des Deliktsrechts geregelt.

29 Das Problemfeld der Strafgerechtigkeit oder der retributiven Gerechtigkeit
wird im positiven Recht durch das Rechtsgebiet des Strafrechts geregelt.

23

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

eine Person fur einen Schaden, den sie bei einer anderen Person angerich-
tet hat, nicht nur denselben wieder ausgleichen muss, sondern ihr ein zu-
satzlicher Schaden zugeftgt wird. In dem vorherigen Fall wiirde ich also
beispielsweise der Besitzerin des Autos den neuen Riickspiegel bezahlen
und misste zudem als Strafe noch Sozialstunden ableisten. Abstrakt ge-
sprochen unterscheiden sich also Tauschgerechtigkeit auf der einen und
wiedergutmachende und strafende Gerechtigkeit dadurch, dass es sich im
ersten Fall um eine freiwillige und im zweiten Fall um eine unfreiwilli-
ge (zumindest von einer Partei) Beziehung handelt (vgl. Bien 2006: 163).

Bernd Ladwigs Erlduterungen zu einem moglichen Verstandnis der
Beziehung zwischen distributiver Gerechtigkeit und Tauschgerechtigkeit
sowie wiedergutmachender und strafender Gerechtigkeit sind hilfreich
fiir die weitere Erlduterung der Frage, welche Gerechtigkeit fur den Kon-
text dieses Buches relevant ist. Ladwig schligt vor, sich das Verhiltnis
folgendermafSen vorzustellen:

»Eine einfache Uberlegung spricht dafiir, dass [...] die gerechte Vertei-
lung zeitlich wie logisch die erste ist. SchliefSlich soll sie gewahrleisten,
dass jeder tiberhaupt bekommt, was ihm zusteht. Die Tauschgerechtig-
keit tritt auf den Plan, um durch alle Transaktionen hindurch die Be-
rechtigung aller Besitztiimer zu wahren. Die wiedergutmachende und
die strafende Gerechtigkeit schliefSlich sollen fiir eine Wiederherstellung
gebotener Verhiltnisse sorgen.« (Ladwig 2011: 70)

Die distributive Gerechtigkeit geniefst also eine Vorrangstellung, weil sie
ganz allgemein beschreibt, wie die Verhiltnisse in einer Gesellschaft aus-
zusehen haben. Es macht keinen Sinn von Wiedergutmachung oder Stra-
fe zu sprechen, wenn die geltenden Regeln ohnehin keinem Anspruch der
Gerechtigkeit gentigen. In dieser Arbeit wird Gerechtigkeit auch in die-
sem grundlegenden Sinne (nicht zu verwechseln mit Aristoteles’ allge-
meiner Gerechtigkeit, s.o.) verstanden. Tauschgerechtigkeit, korrektive
und Strafgerechtigkeit werden in dem Sinne als Bestandteile oder Folgen
einer grundlegenden Gerechtigkeit betrachtet, aber in dieser Arbeit nicht
eigenstindig zum Thema gemacht.>* Gleichwohl wird diese grundlegen-
de Art der Gerechtigkeit aber nicht nur als distributive oder soziale Ge-
rechtigkeit verstanden, sondern ebenso als politische und damit als po-
litisch-soziale. Ladwig fragt, unmittelbar nachdem er obigen Vorschlag
fur die Relation der unterschiedlichen Arten der Gerechtigkeit unterei-
nander gemacht hat, nach: » Aber ist die Herstellung gerechter Verhalt-
nisse wirklich eine Frage der Verteilung oder nicht zuerst eine der Herr-

30 Tauschgerechtigkeit wird allerdings in einer libertaren Konzeption der Ge-
rechtigkeit gewissermafSen sogar zum Modell fiirr Gerechtigkeit schlechthin,
vgl. 3.1.1. Fiir eine kurze Problematisierung der fehlenden eigenstindigen
Behandlung von korrektiver und Strafgerechtigkeit in dieser Arbeit, siehe
2.2.

24

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE REFLEXION

schaft?« (Ladwig 201 1: 70) Wenn sie auch und vor allem eine Frage der
Herrschaft ist, wie ich im Laufe der Arbeit mit Forst vertreten werde,
dann ist hiermit die klare Unterscheidung von sozialer Gerechtigkeit und
politischer Gerechtigkeit unterlaufen.

Durch die Auseinandersetzung mit Aristoteles’ verschiedenen Arten der
Gerechtigkeit wurden also drei Aspekte dessen deutlich, welche Gerechtig-
keit fir diese Arbeit relevant ist: Es geht nicht um Gerechtigkeit als indivi-
duelle Tugend, es geht um Gerechtigkeit, die ein substanzielles (im obigen
Sinne) Verstiandnis der Gleichbeit von Individuen zugrunde legt, also mo-
derne Gerechtigkeit, und schlieSlich, wie bereits in der zweiten Bemerkung
formuliert, um Gerechtigkeit als Maf$stab politisch-sozialer Verhaltnisse.

In Kapitel 2 wird dieses Vorverstindnis der Gerechtigkeit anhand von
drei Merkmalen zu dem Vorschlag eines allgemeinen modernen Begriffs
(Konzepts) der Gerechtigkeit ausgearbeitet. Dabei wird der Bezug der
Gerechtigkeit, die fur diese Arbeit interessant ist, zum modernen Recht
verdeutlicht. Zuvor wird im folgenden Unterkapitel (1.2) unter anderem
noch die Unterscheidung zwischen allgemeinem Begriff (oder Konzept)
und Konzeptionen erldutert, die ich fiir meine Auseinandersetzung mit
»Gerechtigkeit« in Kapitel 2 und im restlichen Verlauf der Arbeit verwende.

1.2 Methodische Reflexion

In diesem Unterkapitel mochte ich drei Hinweise zu der methodischen
Perspektive dieser Arbeit machen. Da auch ich die viel zitierte Unter-
scheidung zwischen concept und conceptions of justice von Rawls ver-
wende, gehe ich erstens auf sie ein. Im Anschluss daran erliutere ich
zweitens, inwiefern der Anspruch dieser Arbeit als historischer oder sys-
tematischer zu verstehen ist. Drittens konkretisiere ich den negativen Be-
zug auf die kritische Theorie, den ich oben bereits erwahnt habe.

Konzept und Konzeptionen der Gerechtigkeit

Zum ersten Punkt schreibt Rawls in A Theory of Justice:

»[...] it seems natural to think of the concept of justice as distinct from
the various conceptions of justice and as being specified by the role
which these different sets of principles, these different conceptions, have
in common. Those who hold different conceptions of justice can, then,
still agree that institutions are just when no arbitrary distinctions are
made between persons in the assigning of basic rights and duties and
when the rules determine a proper balance between competing claims
to the advantage of social life.« (Rawls 1999 [1971]: 5)

25

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Nach dem ersten Satz des Zitats folgt eine FufSnote, in der Rawls schreibt,
dass er hierbei H.L.A Hart »folgt« [follow]. Es ist allerdings nicht ganz klar,
worin Rawls Hart genau folgt. Hart macht in den von Rawls angegebenen
Seiten in The Concept of Law namlich nicht explizit eine Unterscheidung
von concept und conception der Gerechtigkeit. Inhaltlich nennt Rawls in
dem obenstehenden Zitat zwei Komponenten eines jeden Konzepts der Ge-
rechtigkeit: dass Institutionen dann gerecht sind, wenn sie a) keine willkiir-
lichen Unterscheidungen zwischen Personen treffen (in Bezug auf grundle-
gende Rechten und Pflichten)?*, und b), wenn sie eine angemessene Balance
zwischen unterschiedlichen Anspriichen schaffen, die fiir das soziale Leben
insgesamt von Vorteil ist. Mir scheint allerdings, dass der Verweis auf Hart
nur fiir die erste Komponente (a) passend ist — zumindest bezogen auf Fra-
gen sozialer Gerechtigkeit, um die es Rawls geht (vgl. Rawls 1999 [1971]:
6). Von dem Schaffen einer Balance zwischen unterschiedlichen Anspru-
chen (b) schreibt Hart erst in Bezug auf Fragen ausgleichender Gerechtig-
keit, die auch er, wie oben beschrieben (1.1), als sekundir zu distributiver
(bzw. sozialer) Gerechtigkeit versteht (vgl. Hart 1981 [19671]: 159-163).
Deshalb und weil auch nur dieser Punkt (a) in meinem eigenen Vorschlag
fur den allgemeinen modernen Begriff der Gerechtigkeit wichtig wird (sie-
he Kapitel 2), beschrianke ich mich hier auf die genauere Darstellung von
a).3* Hart schreibt, dass ein zentrales Element der Idee der Gerechtigkeit
(bzw. in Rawls’ Terminologie des Konzepts der Gerechtigkeit) sei: » Treat
like cases alike and different cases differently«« (Hart 1981 [19671]: 155).
Hiermit driickt sich eine » prima facie equality among men« aus (Hart 1981
[19671]: 158). Gleichwohl sei diese Anweisung »by itself incomplete«, man
konnte — wieder in Rawls’ Terminologie — sagen, erganzungswiirdig durch
spezifische Konzeptionen der Gerechtigkeit, die klaren »what resemblan-
ce and differences are relevant« (Hart 1981 [1961]: 155). Damit, dass a)
ein Merkmal des Konzepts oder des allgemeinen Begriffs der Gerechtig-
keit ist, stimme ich tiberein (siehe Kapitel 2). Gleichwohl halte ich dieses
Konzept der Gerechtigkeit bereits fiir ein modernes und nicht eines, das
fur alle Zeiten gilt, wie Rawls es von seiner Beschreibung (auch inklusive
b)) zu glauben scheint (vgl. Rawls 1999 [1971]: 6).3* Davon abgesehen ist

31 Diesen Teil der grundlegenden Begriffsbestimmung der Gerechtigkeit tiber-
nimmt Forst von Rawls (vgl. Forst 2007a: 9).

32 Ich arbeite daher mit einem normativ eindimensionalen Begriff von Gerech-
tigkeit. Das hiefSt an dieser Stelle, dass soziale Balance bereits dann (qua-
si automatisch) mitgeschaffen wire (b), wenn wirklich niemand willkiirlich
behandelt wiirde (a). Dafiir, dass auch Forst so ein eindimensionales Gerech-
tigkeitsverstandnis vertritt, vgl. Kapitel 6. Vgl. zu Forsts Interpretation von
Rawls’ Differenzprinzip, welches als Ausdeutung von (b) zu sehen ist, Ein-
leitung zu IT und Kapitel 7.

33 Hart scheint beziiglich der Frage, ob es bereits in der Antike das Ge-
rechtigkeitskonzept mit dem Merkmal a) gab, unentschieden: »Instead

26

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE REFLEXION

die grundsatzliche Idee der Unterscheidung zwischen Konzept (oder allge-
meinem Begriff) und Konzeptionen festzuhalten: Ein Konzept hat einige
allgemeine Merkmale, die allerdings in verschiedenen Konzeptionen un-
terschiedlich ausgedeutet werden. Damit gibt es eine gemeinsame >Kom-
munikationsbasis< zwischen verschiedenen Konzeptionen; sie sind nicht in-
kommensurabel.3* Gleichwohl halte ich es fiir irrefithrend, beztiglich des
Gerechtigkeitsbegriffs gar nicht die Moglichkeit offen zu halten, dass es
— insbesondere historisch gesehen — unterschiedliche Konzepte und nicht
blof$ unterschiedliche Konzeptionen der Gerechtigkeit gibt. In diesem Sin-
ne mochte ich im Folgenden (Kapitel 2) einen Vorschlag fur die Merk-
male eines modernen Gerechtigkeitskonzepts machen. Ich schliefse mich
Fleischacker an, wenn er schreibt, die gewichtigen Unterschiede zwischen
einer antiken und einer modernen Verwendung von >Gerechtigkeit< wiir-
den unterschitzt, wenn man hier blof$ von zwei unterschiedlichen Kon-
zeptionen spreche (vgl. Fleischacker 2004: 13-16). Fleischacker bezieht
sich insbesondere darauf, dass vormoderne Begriffe von Gerechtigkeit kei-
nen substanziellen Gleichheitsbezug oder keine Betonung der prima facie
Gleichheit von Menschen (Hart) hatten, was fiir den modernen Begriff al-
lerdings entscheidend sei (vgl. 1.1).

Systematischer Geltungsanspruch

Der Geltungsanspruch dieser Arbeit ist, zweitens, vor allem ein systema-
tischer: Ich schlage drei Hauptmerkmale zur Erfassung eines modernen
Gerechtigkeitsbegriffs vor und beschreibe die Ausdeutung dieser Merk-
male und daraus entstehende Probleme von drei unterschiedlichen Kon-
zeptionen (libertar, egalitar, kritisch-prozedural) desselben. Auch bei dem
Vorschlag des allgemeinen modernen Begriffs der Gerechtigkeit geht es mir
nicht primar darum zu behaupten, alle, die in der Moderne (als bestimmter
historischer Periode gedacht) >Gerechtigkeit« verwenden, meinen das, was
ich in Kapitel 2 ausfithren werde. Mich interessiert eine bestimmte Art und

human beings might be thought of as falling naturally and unalterably into
certain classes, so that some were naturally fitted to be free and others to
be their slaves, or as Aristotle expressed it, the living instruments of others.
Here the sense of prima facie equality among men would be absent. Some-
thing of this view is to be found in Aristotle and Plato, though even there,
there is more than a hint that any full defence of slavery would involve
showing that those enslaved lacked the capacity for independent existence
or differed from the free in their capacity to realize some ideal of the good
life.« (Hart 1981 [1961]: 158)

34 Vgl. zu der Kommensurabilitit von verschiedenen Konzeptionen eines Kon-
zepts bezogen auf den Toleranzbegriff und verschiedene Toleranzkonzeptio-
nen: Forst 2003a: 30.

27

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Weise zu denken, ein Gerechtigkeitsdenken, und die Probleme und Vortei-
le davon, so zu denken. Die drei in Kapitel 2 zu erlduternden Hauptmerk-
male eines modernen Gerechtigkeitsbegriffs sind somit gewissermafen als
heuristischer Vorgriff3s zu verstehen. Thre >Richtigkeit« sollte sich daran
bemessen, ob die in dieser Heuristik dargestellten Gerechtigkeitskonzep-
tionen (und ihre Probleme) sowie die Abgrenzung von Philosophien, die
sich explizit von einem Gerechtigkeitsdenken distanzieren, sinnvoll erfasst
werden konnen. Der systematische Anspruch der Arbeit wird aber durch
zwei unterschiedliche Uberlegungen erginzt bzw. relativiert. Insbesonde-
re in Bezug auf Forsts Theorie der Gerechtigkeit erhebe ich erstens — auch
wenn ich mich explizit stirker konstruktiv auf den Text beziehe (insbeson-
dere Kapitel 7 und 8) — einen Anspruch der exegetischen Richtigkeit. Zu-
dem teile ich, zweitens, Andrea Maihofers in Bezug auf Marx beschriebene
Idee, dass der moderne allgemeine Begriff der Gerechtigkeit nicht zeitlos,
sondern »selber als eine spezifische Form gesellschaftlichen BewufStseins []
historisch« sei (Maihofer 1992: 74). Das heif$st — mit Fleischacker (s.o0.) —
auch, dass es nicht »zu allen Zeiten Gerechtigkeitsvorstellungen [oder Ge-
rechtigkeitskonzeptionen, E.N.] gegeben hat« (ebd.) — jedenfalls nicht im
Sinne von Spezifizierungen desselben modernen Begriffs. Damit wird zu-
mindest implizit eine Art historische bzw. zeitdiagnostische These mit die-
ser Arbeit vertreten, namlich, dass es Sinn macht, heutige Gesellschaften
mithilfe eines modernen Gerechtigkeitsbegriffs (in seinen spezifischen Kon-
zeptionen) erfassen zu wollen — oder womoglich sogar auch, dass er fak-
tischen Gerechtigkeitsbewertungen implizit zugrunde liegt. Dafiir mochte
ich zwar nicht argumentieren, aber zumindest auf die Moglichkeit hinwei-
sen, dass es — sozusagen hinter meinem Riicken — kein Zufall ist, dass sich
die Herausforderung, die ich einer kritisch-prozeduralen Gerechtigkeits-
konzeption attestiere, auch als (soziologische) Zeitdiagnose in der Belle-
tristik’¢ und im Feuilleton finden lasst.

Negatives Vorgehen

Bei der Frage nach der Moglichkeit einer kritischen Theorie der Gerech-
tigkeit gehe ich, wie erwihnt, drittens, in gewisser Weise negativ vor,3’

35 Ich schliefle mich dabei locker an Kosellecks Verwendung von >heuristi-
schem Vorgriffc an (Koselleck 1972-1997: XV).

36 Z.B.Kunkel 2005, Probst 2016. Vgl. zu Kunkel: Honneth 2011: 169f. Hon-
neth verweist auf Kunkels Roman als Darstellung einer »Pathologie der
rechtlichen Freiheit«. Zum Verhiltnis dieser Pathologie zur Subjektivierung
von flexiblen Identititen, siche Kapitel 10.

37 Man konnte diesen negativen Zugriff als Wiederholung der in der kritischen
Theorie wirkmichtigen Idee auf Ebene der Theorie verstehen, dass Moral-
oder Politische Philosophie nicht so funktionieren soll, dass in der Philosophie

28

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE REFLEXION

indem ich nicht einen positiven Vorschlag fiir die notwendigen und/oder
hinreichenden Merkmale einer kritischen Theorie mache und dann pri-
fe, ob Forsts kritisch-prozedurale Gerechtigkeitstheorie ihnen entspricht,
sondern von existierenden Kritiken an Gerechtigkeitskonzeptionen aus
dem Kontext der kritischen Theorie ausgehe, sie systematisiere und dann
auf ihre Stichhaltigkeit priife. Aber das Priifen auf Stichhaltigkeit — sowie
tiberhaupt der angemessene Nachvollzug der aus Perspektive einer kriti-
schen Theorie getibten Kritik an der Gerechtigkeitsperspektive — geht na-
turlich auch selbst auf eine bestimmte Art und Weise vor, weshalb hier nun
doch zwei positive Bemerkungen zu meinem methodischen Verstandnis
einer kritischen Theoriebildung gemacht werden sollen.

Selbstreflexion eines normativen Grundsatzes

Eine Aufgabe einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit® ist laut Forst,
dass sie »die MafSstibe ihrer kritischen Tatigkeit ausweisen konnen
[muss], und zwar als solche, die sich auch selbstkritisch auf sich und
ihre eigenen blinden Flecken und Ausschlieffungen zuriickwendet. [...]
Dieser Grundsatz gilt als fur Kritik, auch die Kritik der Kritik, unverzicht-
bar.« (Forst 201 1: 21)4 In dieser Arbeit mochte ich gewissermafSen einen
»blinden Fleck« einer kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit

abstrakte Maf3stibe entwickelt werden, die dann auf gesellschaftliche Verhalt-
nisse angewendet werden, sondern dass normatives Denken sich auf bestehen-
de gesellschaftliche Problemlagen kritisch beziehen sollte. Das nennt Freyenha-
gen in seinem Buch iiber Adorno »methodological negativism«, der besagt:
»the way to find out about something positive [...] is to look at where things
go badly, where the positive element is missing or being denied« (Freyenha-
gen 2013: 4).

38 Wenn ich positiv vorgehen wiirde, miisste ich etwa explizit die Frage themati-
sieren, ob es ein notwendiges Merkmal kritischer Theorie ist, immanente Kri-
tik zu tiben oder nicht und was das tiberhaupt bedeutet. Obwohl ich das nicht
mache, werden Aspekte dieser Frage im Verlauf der Arbeit aufscheinen. Fiir eine
monographische Auseinandersetzung mit immanenter Kritik, siehe: Stahl 2013.

39 An dieser Stelle schreibt Forst von Aufgaben einer kritischen Theorie der
Rechtfertigungsverhiltnisse. Die Kritik von realen Rechtfertigungsverhalt-
nissen hiangt bei Forst aber eng mit der normativen Idee von (rechtferti-
gungstheoretisch bestimmter) Gerechtigkeit zusammen (siehe Kapitel 6).

40 Diesen Anspruch stellt Forst auch noch einmal beztiglich seiner Theorie der
Toleranz, die, wie deutlich werden wird, eng mit seiner Gerechtigkeitstheo-
rie verkniipft ist: »[eine] kritische[] Theorie der Toleranz [...] [soll und kann,
E.N.] nicht nur Formen der Intoleranz, sondern auch Formen repressiver und
disziplinierender Toleranz kritisch [...] analysieren [vermdgen]« (Forst 2003a:
22).

29

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

aufzeigen. Das geschieht im Modus einer Selbstreflexion*', die in diesem
Fall angestofSen wird durch die Frage, ob die Kritik am Gerechtigkeits-
begriff auch auf die kritisch-prozedurale Konzeption zutrifft. Unter der
Selbstreflexion eines normativen Grundsatzes+ verstehe ich im Anschluss
an Christoph Menke zweierlei: einerseits die Reflexion auf den Grund
des normativen Grundsatzes und andererseits auf die Konsequenzen des-
selben (vgl. Menke 2000: 102 und Menke 2005: 156). Die genannten
Beherrschungsformen unterschiedlicher Konzeptionen der Gerechtigkeit
konnen jeweils als Ergebnisse der Reflexion auf die Konsequenzen der
Befolgung des jeweiligen normativen Grundsatzes verstanden werden:
Ausbeutung als nicht-wiinschenswerte (und nicht von der Konzeption
gewunschte) Konsequenz einer libertiaren Gerechtigkeitskonzeption, Nor-
malisierung als ebensolche Konsequenz einer egalitaristischen Gerechtig-
keitskonzeption und, was der Hauptthese der Arbeit entspricht, Beschleu-
nigung und Flexibilisierung als ebensolche potentielle Konsequenzen einer
kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit. In Bezug auf die
Konsequenzen der kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit
wird sich allerdings auch zeigen, dass dies verbunden ist mit einer Refle-
xion auf ihren Grund (siehe zu ihrem Grund Kapitel 7).

Nancy Fraser hat in ihrer Kritik am »second-wave feminism« eine
Selbstreflexion bezogen auf die Konsequenzen der normativen Forderun-
gen dieses Feminismus vorgenommen, die ich hier kurz als Veranschauli-
chung fiir die Methode der Reflexion auf die Konsequenzen eines norma-
tiven Grundsatzes darstellen mochte (vgl. Fraser 2013: 209-226). Fraser
analysiert, dass die von second-wave Feministinnen vorgebrachte nor-
mative Kritik u.a. am Einverdienermodell unbeabsichtigter Weise eine
Legitimation fiir den von Luc Boltanski und Eve Chiapello so benann-
ten »neuen Geist des Kapitalismus« darstellt (Boltanski und Chiapel-
lo 2003 [1999]).# Das Bild eines Doppelverdienerhaushalts etwa wiir-
de, obwohl jeweils das Gehalt einer vollen Stelle fiir die Versorgung der
Kleinfamilie gar nicht ausreichen wiirde, durch die feministische Kritik
als »a new romance of female advancement and gender justice« verklart
(Fraser 2013: 220). Diese »>dangerous liaison«« (Fraser 2013: 224) zwi-
schen second-wave Feminismus und Neoliberalismus bedeute allerdings
weder, dass die normativen Ziele des Feminismus falsch seien, was bei

41 McNay spricht Forsts theoretischer Perspektive ab, eine solche Selbstrefle-
xion vornehmen zu kénnen: McNay 2020.

42 Menke schreibt von der Selbstreflexion der Moral. Da ich die normative
Grundlage der Gerechtigkeit schliefflich als nicht-moralische beschreiben
werde (siehe Kapitel 7), verwende ich hier den weiteren Ausdruck >norma-
tiver Grundsatz«.

43 Auch inhaltlich weist diese Kritik in eine dhnliche Richtung wie meine Pro-
blematisierung der kritisch-prozeduralen Konzeption der Gerechtigkeit. Vgl.
Teil I, insb. Kapitel 1o.

30

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHE REFLEXION

einer Reflexion auf den Grund eines normativen Grundsatzes ein mog-
liches Ergebnis wire,* noch, dass ihre kapitalistische Instrumentalisie-
rung unvermeidbar ist (vgl. Fraser 2013: 224). Frasers Kritik zielt hin-
gegen darauf ab, Feminist/innen davor zu warnen, nicht blof§ moralisch
richtige Forderungen vorzubringen, sondern diese auch hinsichtlich ih-
rer faktischen oder in der Theorie angelegten (Fehl)Wirkungsweisen, ih-
rer Konsequenzen eben, zu untersuchen. Laut Menke sollte dies zu einer
Relativierung der normativen Perspektive fuhren: »[...] it [die Reflexi-
on auf die Konsequenzen, E.N.] should >relativize« the moral attitude
precisely by putting it in relation to its (internal) other.« (Menke 2000:
114)% In Bezug auf die Normativitat der Gerechtigkeit konnte dies hei-
3en, sie nicht zu verabsolutieren, sondern in Bezug zu setzen zu ihren ei-
genen Moglichkeitsbedingungen und Grenzen (vgl. 12).

Diese Form der selbstreflexiven Haltung gegentiber der eigenen theo-
retischen Arbeit und demnach der Vorstellung, dass Selbstreflexivitat+
das wichtigste Gutekriterium fur eine Theorie ist, scheint mir ein ver-
breiteter Anspruch in der zeitgenossischen kritischen Theorie (und nicht
nur hier) zu sein, den, meiner Ansicht nach etwa auch Axel Honneth und
Rahel Jaeggi teilen. Bei Hartmut Rosa hingegen verhalt sich das anders
(sieche Neuhann und Kaczynski 2016 und Kapitel 4).

Theorie und Praxis

Die Seite des Anspruchs auf Selbstreflexivitat, die sich auf die Konse-
quenzen bezieht, hat zudem mit dem Verhaltnis von Theorie und Praxis
zu tun, was ein bedeutendes Thema in der Methodendiskussion der kri-
tischen Theorie darstellt. Grob gesagt ist ein wichtiges Ideal kritischer
Theorie, das ich teile, dass die Stellung von philosophischem Nachden-
ken oder Theorien der Gesellschaft in ihrem Bezug zu realen Verhiltnis-
sen reflektiert wird. Dabei soll die »kritische Theorie [...] weder >ver-
wurzelt« [in den realen Verhaltnissen, realen Interessen, E.N.]| wie die
totalitire Propaganda sein noch >freischwebend« wie die liberalistische
Intelligenz.« (Horkheimer 2011 [1937]: 240)#” Die Reflexion tiber das
Verhiltnis von Theorie und Praxis kann zum Beispiel heifSen, dartiber

44 Vgl. »When morally equal treatment — operating with a certain concept of
a person — fails to do justice to individuals, then it does not necessarily lead
to a new formulation of the concept of a person.« (Menke 2000: 111f.)

45 Vgl. zur Betonung des Anderen der Vernunft in jiingeren kritischen Theori-
en: Anderson 2011.

46 Zu einer Beschreibung dieser selbstreflexiven Haltung in der zeitgendssi-
schen kritischen Theorie im Anschluss an Horkheimers Gegentiberstellung
von traditioneller und kritischer Theorie, siche: Genel und Deranty 2016: 6.

47 Vgl. dazu auch das Problem immanenter Kritik, siehe Fn. 38.

31

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

nachzudenken, ob bestimmte theoretische Konstrukte blof§ geltende
Normen ideologisch reproduzieren, ob das in der Theorie normativ Ge-
forderte, wenn es in seinem Gehalt verbreitet wiirde oder gar Anwen-
dung fande, wirklich wiinschenswerte Konsequenzen produzieren wiirde
oder, ob die philosophische Reflexion >nah genug« an gesellschaftlichen
Verhiltnissen dran ist, dass sie tiberhaupt prinzipiell auf sie »anwend-
bar« wire.+

1.3 Aufbau

Das Buch ist in diese Einleitung, drei tibergeordnete Teile, wobei der ers-
te und zweite vier Unterkapitel und der dritte zwei umfasst, und einen
Schluss gegliedert. Von der Einleitung tiber die Kapitel bis zum Schluss
nummeriere ich durch, sodass sich insgesamt zwolf — unterschiedlich
umfangreiche — Kapitel ergeben. Teil I und II enden mit einem kurzen
Zwischenfazit, welches jeweils auch als Kapitel gezahlt wird (5. und 9.).

Wer an einer umfassenden Rekonstruktion von Forsts Gerechtigkeits-
konzeption interessiert ist, kann m.E. nur Kapitel 6 der Arbeit lesen. Wer
die Arbeiten von Honneth, Jaeggi und Rosa gut kennt, kann m.E. Kapi-
tel 4 iberspringen und trotzdem die Gesamtargumentation des Buches
nachvollziehen.

1. Teil

Der erste Teil heifSt Das Projekt einer kritischen Theorie der Gerechtig-
keit. Ziel dieses Teils ist es, einerseits niher zu verstehen, warum es tiber-
haupt eine Frage — und keine Selbstverstandlichkeit — ist, ob der Gerech-
tigkeitsbegriff als Grundbegriff einer kritischen Theorie der Gesellschaft
dienen kann, und andererseits zu spezifizieren, welchen Herausforderun-
gen begegnet werden miisste (und welchen nicht), um diese Frage posi-
tiv zu beantworten.

Im zweiten Kapitel, dem ersten Kapitel von Teil I, »Ein modernes
Konzept der Gerechtigkeit und die Normativitit des modernen Rechts«
schlage ich drei Merkmale eines politisch-sozialen, modernen Begriffs

48 Insbesondere die letzte Frage wird auch in der analytischen politischen Phi-
losophie im Anschluss an Rawls beziiglich der Gegentiberstellung von idea-
ler und nicht-idealer Theorie und auch in einer jiingeren Debatte um Rea-
lismus diskutiert vgl. Stemplowska und Swift 2012 sowie Geuss 2008. Fiir
eine Darstellung der Verarbeitung des Theorie-Praxis-Problems in der De-
batte um ideale und nicht-ideale Theorie und eine Kritik daran, sieche: Vo-
gelmann 2016: insb. 83ff.

32

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUFBAU

der Gerechtigkeit vor. Dieses Kapitel bewegt sich also auf der Ebene des
Konzepts, d.h., dass die drei Merkmale des allgemeinen Begriffs in ver-
schiedenen Konzeptionen der Gerechtigkeit ausgedeutet werden miis-
sen. Zunichst lege ich im Anschluss an die vorangegangenen Uberle-
gungen in der Einleitung (1.1) dar, dass ein moderner, politisch-sozialer
Gerechtigkeitsbegriff in einem intrinsischen Verhiltnis zur Normativi-
tiat des modernen Rechts steht. Dann erldutere ich nacheinander die drei
Merkmale des relevanten Gerechtigkeitsbegriffs. Das erste Merkmal (2.1
Der reduzierte Blick der Gerechtigkeit) besagt, dass die Perspektive der
Gerechtigkeit auf Gesellschaft oder soziale Begebenheiten stets in be-
stimmter Hinsicht, die in den einzelnen Konzeptionen je spezifiziert wird,
begrenzt ist. Die Gerechtigkeit einer Gesellschaft oder eines sozialen Ver-
haltnisses beschreibt immer blof$ einen gewissen Mindeststandard: Ein
gerechtes soziales Verhaltnis ist nicht notwendig eines, in dem alle Be-
teiligten auch gliickliche Leben fithren oder in einer sittlichen Gemein-
schaft leben. Das zweite Merkmal (2.2 Subjektive Rechte: Gleichheit
als Gleichheit von Rechten) besagt, dass sich die normativen Grund-
orientierungen von verschiedenen Gerechtigkeitskonzeptionen durch die
Forderung beschreiben lassen, dass allen gleichermafSen ein individuel-
les »Meta-Recht auf x (auf Rechte)< zukommt. Die unterschiedlichen
Konzeptionen deuten das x jeweils unterschiedlich. So schlage ich vor,
die normative Grundlage einer libertiren Gerechtigkeitskonzeption als
individuelles Recht auf private Freiheit (auf Rechte) und einer egalita-
ristischen Gerechtigkeitskonzeption als individuelles Recht auf soziale
Teilhabe (auf Rechte) zu fassen. Das in Klammern gesetzte >auf Rechte«
deutet, im Anschluss an Hannah Arendt, darauf hin, dass das jeweilige
Meta-Recht# als Maf$ dafiir, ob eine Gesellschaft gerecht organisiert ist
— dementsprechend etwa in egalitaristischer Sicht, ob wirklich jeder und
jedem ein Recht auf soziale Teilhabe zukommt —, letztlich darauf zielt
zu priifen, ob die geltenden positiven (im Sinne von institutionalisierten)
Rechte so verstanden werden konnen, dass sie das jeweilige Meta-Recht
gemeinsam realisieren. Im Anschluss daran besagt das dritte Merkmal
(2.3 Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild), dass sich Ge-
rechtigkeitsforderungen in einem Bezug zu modernem positivem Recht
(allgemeine Rechtsform) materialisieren miuissen. Das kann heifSen, dass
auf Grundlage einer Gerechtigkeitsforderung bestimmte Sachverhalte,
nicht mehr rechtlich geregelt sein sollen, dass Sachverhalte, die bisher
nicht rechtlich geregelt wurden, nun rechtlicher Regelung unterworfen
werden sollen, oder drittens, dass bestehende Gesetze verindert wer-
den sollen. Die unterschiedlichen Konzeptionen der Gerechtigkeit dif-
ferenzieren sich dahingehend, welche (spezifische) Rechtsform sie als
geeignet ansehen fur die Realisierung von Gerechtigkeitsforderungen.

49 Zu diesem Ausdruck siehe 2.2 und 7.

33

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Libertare Gerechtigkeitskonzeptionen sehen dementsprechend etwa for-
males Recht, das in Form von Konditionalaussagen formuliert ist, >wenn
Tatbestand x, dann y«, als geeignetes Medium, um Gerechtigkeit umzu-
setzen. Egalitaristische Gerechtigkeitskonzeptionen praferieren hingegen
eine Form des materialen Rechts, das Rechtsregeln tendenziell in Form
einer Zielvorgabe formuliert. Spezifische Rechtsformen gehen dartiber
hinaus jeweils mit einem (impliziten) Gesellschaftsbild einher.

Im dritten Kapitel »Libertiare und Egalitaristische Theorien der Ge-
rechtigkeit und ihre jeweiligen Beherrschungsformen: Ausbeutung und
Normalisierung« erldutere ich jeweils zundchst genauer, wie die libertire
bzw. egalitaristische Konzeption die oben genannten drei Merkmale des
allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit spezifizieren und zeige dann auf,
welche Beherrschungsformen beide ausbilden: Ausbeutung als Macht-
stabilisierung bzw. Normalisierung.

Im vierten Kapitel »Positionierung des Begriffs der Gerechtigkeit in
der zeitgenossischen deutschen Kritischen Theorie« erldutere ich, inwie-
fern und warum viele zeitgenossische Autor/innen aus dem Kontext der
deutschen Kritischen Theorie in ihren eigenen Arbeiten bewusst auf den
Gerechtigkeitsbegriff verzichten. Dabei kommt neben den in Kapitel 3
diskutierten Problemen der libertiren und egalitaristischen Gerechtig-
keitskonzeptionen, Ausbeutung und Normalisierung, hinzu, dass viele
Autor/innen meinen, das Gerechtigkeitsvokabular sei nicht in der Lage,
gesellschaftliche Missstande, die sich auf subjektive und objektive Zu-
stinde der Entfremdung beziehen, in den Blick zu nehmen, was aber
eine kritische Theorie konnen sollte. Genauer schaue ich mir die Posi-
tionen von drei zeitgendssischen deutschen Autor/innen an: Axel Hon-
neth, Rahel Jaeggi und Hartmut Rosa.

Im Zwischenfazit (5. Die Herausforderungen einer kritischen Theorie
der Gerechtigkeit) fasse ich die in Kapitel 3 und 4 aufgekommenen Kri-
tiken am Gerechtigkeitsbegriff zusammen. Dabei diskutiere ich auch das
Verhiltnis des Gerechtigkeitsbegriffs zur Disziplin der Politischen Theo-
rie bzw. Philosophie und der Sozialphilosophie. Ich schlage schlieflich vor,
Ausbeutung und Normalisierung als interne Herausforderungen fir eine
kritische Theorie der Gerechtigkeit zu fassen und Entfremdung (in einem
bestimmten Verstandnis) als externe. Das heifSt, dass eine kritische Theorie
der Gerechtigkeit die Beherrschungsformen der Ausbeutung und Norma-
lisierung vermeiden muss, aber es kein fur diese Perspektive entscheiden-
des Problem ist, wenn sie >Entfremdung« nicht zu diagnostizieren vermag.

II. Teil

In Bezug auf die am Ende von Teil I explizierten Herausforderungen fiir
eine kritische Theorie der Gerechtigkeit wird in Teil Il Der Vorschlag

34

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUFBAU

einer kritisch-prozeduralen Theorie der Gerechtigkeit (Forst) als Alter-
native zu einer libertiren und egalitaristischen Gerechtigkeitskonzepti-
on in den Blick genommen. In dem ersten und ausfiihrlichsten Kapitel
von Teil 11, Kapitel 6, unternehme ich zunichst vor allem in rekon-
struktiver Absicht eine Systematisierung der wichtigsten Bestandteile
von Forsts Gerechtigkeitstheorie. Dabei wird insbesondere deutlich,
wie er das erste Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit
spezifiziert, die Reduziertheit. In den folgenden Kapiteln 7 und 8 gehe
ich weniger rekonstruktiv und stirker eingreifend auf zwei Bestand-
teile von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein, den Grund und die Rechts-
form seiner Gerechtigkeitskonzeption. In Kapitel 7 setze ich mich mit
der normativen Grundlage von Forsts Gerechtigkeitstheorie, seinem
Recht auf Rechtfertigung, auseinander. Ich nehme es dabei als Spezi-
fizierung des zweiten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerech-
tigkeit in den Blick — als Meta-Recht auf Rechtfertigung (auf Rechte).
Mich interessiert dabei insbesondere die Begriindung, die Forst fiir die-
ses Recht selbst anbietet. Ich schlage vor, Forsts eigene, nicht bis ins De-
tail entwickelte moralische und anerkennungstheoretische Begriindung
des Rechts (und der Pflicht) auf Rechtfertigung durch eine Deutung
von Johann Gottlieb Fichtes Anerkennungsbegriff aus der Grundlage
des Naturrechts (1796/7) zu ergianzen. Dabei verandert sich sowohl der
Status der Begriindung von einer moralischen zu einer normativ-funda-
mentalen anderer Art als auch die Substanz des Meta-Rechts auf Recht-
fertigung zu einem Meta-Recht auf Politik. In Kapitel 8 vertrete ich ei-
nerseits die These, dass sich Forsts Gerechtigkeitskonzeption, was in
seinen Schriften nicht ganz klar ist, notwendigerweise in Bezug auf po-
sitives Recht materialisieren muss, d.h., ich schreibe Forsts Konzepti-
on das dritte Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit zu.
Andererseits stelle ich die Frage, welche spezifische Form des Rechts —
aus der Perspektive Forsts — die angemessene Materialisierung von Ge-
rechtigkeitsforderungen wire. Dariiber schreibt Forst selbst nicht. Da-
bei diskutiere ich Jurgen Habermas’ Vorschlag eines prozeduralistischen
Rechtsparadigmas und die Idee reflexiven Rechts, die vor allem von
Gunther Teubner als Alternative zu formalem und materialem Recht
entwickelt wurde, als mogliche Optionen.

Ich komme zu dem Schluss, dass die Rechtsform reflexiven Rechts aus
Sicht meiner Version kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, die ich in Teil
II im Anschluss, aber auch in Abgrenzung von Forsts Gerechtigkeitstheo-
rie bestimmt habe, auf den ersten Blick als eine attraktive Form des
Rechts erscheint. Reflexives Recht steht allerdings in einem begtinstigen-
den Verhiltnis zu Prozessen sozialer Beschleunigung in nicht-rechtlichen
Bereichen und ist selbst ein >beschleunigtes Recht«. Soziale Beschleuni-
gung des Rechts und anderer Institutionen hat zudem eine subjektivie-
rende Wirkung, indem es flexible Subjekte produziert.

35

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Im Zwischenfazit zum zweiten Teil der Arbeit (9. Was leistet die kri-
tisch-prozedurale Theorie der Gerechtigkeit?) halte ich fest, dass die im
Anschluss und in Abgrenzung von Forst ausgedeutete Konzeption kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit zwar die Beherrschungsmomente der
Ausbeutung und Normalisierung adressieren kann, aber mit Beschleu-
nigung und Flexibilisierung ein neues Beherrschungspotential entfaltet.

I1I. Teil

Im dritten Teil der Arbeit, Das Beherrschungspotential und die Zeit-
strukturen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, erlautere ich die am Ende
von Teil II eingefithrten potentiellen Beherrschungsformen kritisch-pro-
zeduraler Gerechtigkeit, Beschleunigung und Flexibilisierung, einerseits
genauer und zeige auf, inwiefern dabei tiberhaupt von Formen der Be-
herrschung (und welcher Form von Beherrschung) gesprochen werden
kann (10.). Dabei wird auch die gemeinsame Problemstruktur von Aus-
beutung, Normalisierung und Beschleunigung/Flexibilisierung herausge-
arbeitet. Andererseits verorte ich »Beschleunigung< und >Flexibilisierung:
in den Kontext von geschichtsphilosophischen Fragen, insbesondere be-
ziiglich des Fortschrittsbegriffs und Vorstellungen (gelingenden) sozia-
len Wandels (11.).

Schluss

Im Schluss (12.) diskutiere ich, welche moglichen Konsequenzen aus
dem Aufzeigen des Beherrschungspotentials kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit gezogen werden sollten. Dabei schlage ich zunachst einige
Wege vor, wie dieses Potential gemildert werden konnte. Da dieses Po-
tential aber nicht vollends aus der Welt geschafft werden kann, erwige
ich, ob eine Entscheidung fur die Perspektive kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit, in Anbetracht von gewichtigen Vorteilen dieser Perspekti-
ve, nichtsdestotrotz denkbar ist. Ich schliee mit einer Uberlegung dazu,
von welchem Standpunkt aus diese meta-theoretische Entscheidung, die
gewissermaflen eine Kosten-Nutzen-Rechnung einer Konzeption kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit darstellt, selbst getroffen werden kann.

36

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. DAS PROJEKT EINER KRITISCHEN
THEORIE DER GERECHTIGKEIT



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein modernes Konzept der Gerechtigkeit
und die Normativitat des modernen Rechts

In der Einleitung (1.1) habe ich als ein Kennzeichen eines modernen Ge-
rechtigkeitskonzepts bzw. allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit ausge-
wiesen, dass es ein substanzielles Gleichheitsverstindnis zugrunde legt.
Substanziell in dem Sinne, dass Gerechtigkeit nicht nur fordert, alle glei-
chermafsen gerecht zu behandeln (aber womaoglich jeweils ganz anders),
sondern dass aus der gleichermaflen gerechten Behandlung auch eine in
bestimmten Hinsichten tatsidchlich gleiche Behandlung folgt. Ausgangs-
punkt der Beschreibung von drei Merkmalen eines modernen allgemei-
nen Gerechtigkeitsbegriffs ist die Verhaltnisbestimmung dieses substan-
ziellen Gleichheitsverstindnisses zur Normativitit des modernen Rechts.

Es ist eine verbreitete These, dass es eine Umstellung von einem vor-
modernen auf einen modernen Rechtsbegriff gab. Die grundsatzliche
Idee ist dabei, dass sich eine gerechte soziale Ordnung im vormoder-
nen Sinne dadurch ausgezeichnet habe, dass sie einer objektiv richtigen
(Rechts)Ordnung entspricht, wiahrend eine gerechte soziale Ordnung im
modernen Sinne einer Ordnung entspricht, die allen ihr Unterworfenen
als (substanziell) Gleichen gerecht wird, dadurch, dass sie ihnen subjek-
tive Rechte zugesteht (vgl. Strauss 1977 [1953]: 188-190). Ich werde
nicht selbst fur die These, dass es diese Verschiebung von einem vormo-
dernen zu einem modernen Rechtsverstindnis gab, argumentieren. Sie
ist allerdings weit verbreitet und die Diskussion bezieht sich vor allem
darauf, wann diese begriffliche Verschiebung stattgefunden hat und wie
sie genau zu verstehen ist."

Substanzielle Gleichheit wird durch subjektive Rechte gewihrleistet,
indem allen in bestimmten Hinsichten tatsiachlich dasselbe zugestanden
wird. Davon ausgehend lassen sich drei Merkmale eines allgemeinen Ge-
rechtigkeitsbegriffs bestimmen: erstens, dass es eben nur bestimmte Hin-
sichten sind, unter denen alle gleich behandelt werden (2.1), zweitens,
dass die normative Grundorientierung einer Gerechtigkeitskonzeption,
die Idee von einer (substanziellen) Gleichheit, in Form einer Gleichheit
von Rechten erfassbar ist (2.2) und drittens, dass diese subjektiven Rech-
te institutionell abgesichert werden miissen (2.3).

1 Eine grundsitzliche Hinterfragung dieser Verschiebung findet sich hingegen
bei Black 199o0. Fiir eine affirmative Haltung dazu, dass diese Verschiebung
stattgefunden hat, siehe: Loos und Schreiber 1984, Habermas 1994 [1992]:
109, Menke 2015: 15-97 (Teil I). Zu Menkes Konzeptualisierung, siehe Ka-
pitel 3. Zu der Frage, wann diese Verschiebung stattgefunden hat, siehe z.B.
Tiernay 1980, Tuck 1987, Brett 1997.

39

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT

Habe ich zunachst geschrieben, dass die Verschiebung von einem vor-
modernen zu einem modernen Gleichheitsverstindnis (bezogen auf die
Gerechtigkeit) verbunden werden kann mit der Verschiebung von einem
Recht, das sich normativ erst an einer objektiv richtigen Ordnung und
dann an der Berticksichtigung subjektiver Rechte orientiert, kann man
beide Seiten auch in einem breiteren Verstindnis des deutschen Wortes
>Recht« enger zusammenbinden.? >Rechte schliefSt namlich in seiner Be-
deutung >Gerechtigkeits, >subjektives Recht« und >positives Recht< (Ge-
setz) ein.* So ein dreidimensionaler Rechtsbegriff sollte dabei nicht ohne
Weiteres als weiter Rechtsbegriff im Sinne Hegels’s — und daran anschlie-
Bend Honneths (vgl. 4.1) — verstanden werden.

Ein solches dreidimensionales Verstandnis von Recht liegt, laut Steven
Lukes, auch bei Marx vor. Bezogen auf den ganz zu Beginn der Ar-
beit eingefuhrten >Marx’schen Verdacht« gegentiber dem Gerechtig-
keitsbegriff schreibt Lukes, dass Marx nicht nur dem Gerechtigkeits-
begriff kritisch gegeniiberstand, sondern einer gesamten »morality of
Recht«, welche die drei Dimensionen der Gerechtigkeit, der Menschen-
oder subjektiven Rechte und des positiven Rechts einschliefst (Lukes
1985: 27f.). Lukes unterscheidet eine »morality of Recht« von einer
»morality of emancipation« (ebd.), um in der Debatte darum, ob und
welche normative oder moralische Position Marx vertreten hat, eine
differenzierte Position zu beziehen. Seine Position ist, dass Marx eine
»morality of Recht« abgelehnt hat, aber dennoch eine »morality of
emancipation« affirmierte, d.h. nicht jede Form von moralischem Den-
ken abgelehnt hat. Auch Maihofer betont die »dialektischel...] Struk-
tur von Gerechtigkeit, Menschenrechten und Recht« bei Marx (Maiho-
fer 1992).

2 Dabher auch der Titel der Arbeit: Zeitstrukturen des Rechts.

3 Im Duden wird zwischen drei Bedeutungsdimensionen von »Recht« un-
terschieden: Recht als » Gesamtheit der Gesetze und gesetzihnlichen Nor-
men« (positives Recht), als »berechtigter zuerkannter Anspruch« (subjekti-
ves Recht) und als » Berechtigung, wie sie das Recht[sempfinden] zuerkennt«
(Gerechtigkeit). Vgl. Duden 2020b.

4  Es kann sogar sein, dass bei bestimmten historischen Rechtsverstindnissen
die Dimensionen der Gerechtigkeit und der objektiven Rechtsordnung gar
nicht auseinandergetreten sind und es somit schon ein Merkmal eines mo-
dernen Rechtsbegriffs ist, dass sich Gerechtigkeit gegeniiber dem gesetzten
Recht tiberhaupt kritisch oder affirmierend verhilt (vgl. Loos und Schrei-
ber 1984: 234 und Menke 2015: 57). Womoglich ist also schon dieses drei-
dimensionale Rechtsverstindnis, unabhingig von der jeweiligen Beschrei-
bung der einzelnen Dimensionen, historisch spezifisch.

5 Fur Hegel ist »das Rechtssystem das Reich der verwirklichten Freiheit [ins-
gesamt, E.N.]« (Hegel 2009 [1821]: 37 (§4)).

40

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT

Auch in Bezug auf Fichtes Rechtsbegriff, der in Kapitel 7 relevant
wird, kann man laut Frederick Neuhouser von so einem dreidimensiona-
len Verstiandnis von Recht sprechen. Neuhouser schreibt in seiner Einlei-
tung zur englischsprachigen Ausgabe von Fichtes Grundlage des Natur-
rechts, dass der von Fichte verwendete deutsche Ausdruck Recht nicht
mit einem englischen Wort zu uibersetzen sei. »Recht« verweise auf drei
englische Ausdriicke: » right<, Jlaw< and >justice«« (vgl. Neuhouser 2000:
VIIL, Neuhouser 1994: 117, Fn. 4°).

Mit dieser vorldufigen Bestimmung des Gerechtigkeitsbegriffs in en-
ger Verbindung zur Idee des Rechts bzw. als Teil eines breiten Begriffs
des Rechts affirmiere ich zundchst gewissermafSen den von Frieder Vogel-
mann so benannten »legalistischen Stil in der liberalen politischen Theo-
rie« (Vogelmann 2016: 86). Ich halte es wie Vogelmann fur wichtig, da-
rauf hinzuweisen, dass bestimmte Merkmale vieler Arten von Politischer
Theorie und Philosophie eng mit einer juridischen Denkweise verbunden
sind. Den Bezug auf das Recht zu kappen, wiirde dementsprechend fiir
viele theoretische Ansitze eine Umstellung ihrer Grundbegriffe bedeuten.
In dieser Arbeit mochte ich in einem >legalistischen< Framework bleiben,
um gewissermafSen von innen heraus zu uiberprufen, wie weit es tragt.

Hebe ich die Verbindung zwischen der Normativitit der Gerechtig-
keit und positivem Recht hervor, auch um die Gerechtigkeitsbegrifflich-
keit kritisch auf ihre Konsequenzen hin zu untersuchen (vgl. zu meiner
Methode, 1.2), dann bedeutet das, dass ich dem Recht als gesellschaft-
liche Institution, entgegen mancher Deutungen von Marx’ Rechtskritik,
einen Eigenwert zugestehe und es nicht etwa als bloffe Abbildung von
okonomischen Verhaltnissen betrachte. Ansonsten wiirde es keinen Sinn
machen, von Beherrschungspotentialen des Rechts selbst zu sprechen;
sie waren dann nur Uber das Recht vermittelte Beherrschungspotentia-
le der kapitalistischen Okonomie. Das schliefSt nicht aus, das Verhilt-
nis von Recht und Okonomie als komplementir oder sich gegenseitig
bedingend zu beschreiben; Recht geht aber nicht in 6konomischen Ver-
héltnissen auf.”

6  Interessanterweise nimmt Neuhouser an letzterer Stelle eine Zuordnung von
der Auseinandersetzung mit »Recht« zu einer bestimmten Disziplin, nim-
lich Politischer Theorie, vor (zu dieser Disziplinenfrage, vgl. Kapitel 5).

7  Diese Eigenstiandigkeit des Rechts betonen auch Menke (vgl. Menke 2017b:
88) und Loick: Entgegen mancher » Marxistische[r] Rechtstheorie«, die
»das Recht [...] zu einem bloflen Uberbauphinomen oder zur Widerspiege-
lung der 6konomischen >Basis< herabstufen [...] [, E.N.] soll das Recht als
konstitutives Element der biirgerlichen Gesellschaft in den Blick geraten.«
(Loick 2o17a: 14f.)

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT

2.1 Der reduzierte Blick der Gerechtigkeit

Wenn ein moderner Gerechtigkeitsbegriff die substanzielle Gleichheit
von Individuen sichert, fokussiert er sich auf bestimmte Hinsichten von
Individuen, nimlich die, in denen sie gleich behandelt werden sollen, und
blendet andere, die nicht die Gleichheit der Individuen betreffen, aus.

Damit sind Hinsichten, die etwa das individuelle Gliick betreffen,
nicht relevant fur die Perspektive der Gerechtigkeit. Dafiir, dass eine
Gruppe von Individuen gerecht organisiert ist oder es sich um eine ge-
rechte intersubjektive Relation oder Institution handelt, miissen blof§ be-
stimmte Mindestbedingungen erfiillt sein. Die beteiligten Subjekte miis-
sen dafiir nicht notwendig gliicklich sein, ein gutes Leben fiithren oder in
einer sittlichen Gemeinschaft® leben. Die Perspektive der Gerechtigkeit
auf soziale Verhiltnisse ist somit »reduziert« (Forst 2011: 136). Ich ver-
stehe diese Reduziertheit der Gerechtigkeitsperspektive programmatisch
und — zumindest zunichst — nicht als Mangel einer Theorie der Gerech-
tigkeit. Die reduzierte Perspektive der Gerechtigkeit ist in meiner Ter-
minologie nur ein Mangel, wenn sie gleichzeitig reduktiv ist. Reduktiv
ist die Perspektive nur, wenn eine Gerechtigkeitstheorie keine addquate
Auswahl der Dinge, die gerechtigkeitsrelevant sind, trifft. Dass sie eine
Auswabhl trifft und nicht alles — wie das Glick der Betroffenen — als ge-
rechtigkeitsrelevant bestimmt, ist Programm.

Dass die Perspektive der Gerechtigkeit also eine Grenze zieht zwischen
sozialen Verhiltnissen, die relevant fiir sie sind — die sie gewissermafSen
interessieren —, und solchen, die aus ihrer Perspektive nicht relevant oder
uninteressant sind, ist blof$ beschreibend. Diese Grenzziehung zeigt in-
dessen auch den liberalen Charakter der Gerechtigkeitsperspektive an;

8  Zur Abgrenzung von >Gemeinschaft< und >Gesellschaft:, siehe: Tonnies 2005
[1887]. Vgl. dazu: Gertenbach, Laux, Rosa und Strecker 2010: 30, Jaeggi
und Celikates 2017: 27—41.

9  Forst, von dem ich den Ausdruck der Reduziertheit tibernehme, bleibt auf
ihn bezogen ambivalent. In seinem Aufsatz »Das Wichtigste zuerst. Umver-
teilung, Anerkennung und Rechtfertigung« (Forst 2011: 134-154) scheint
er den Ausdruck eher programmatisch zu verwenden (vgl. S. 136 und 154).
An anderer Stelle, namlich in seinem Artikel »Gerechtigkeit nach Marx«
(Forst 2015a: 171-185), verwendet er den Ausdruck allerdings eindeutig
pejorativ, wenn er tiber Gerechtigkeitstheorien schreibt, die er ablehnt, und
diese als »reduziert und irrefithrend« (171) beschreibt. Gleichzeitig schreibt
er am Ende dieses Aufsatzes tiber das richtige Verstindnis des Grundan-
spruchs der Gerechtigkeit, dass dieser ein »sparsamer und produktiver«
(184) sei. Semantisch konnte das Adjektiv »sparsam« dhnlich verstanden
werden wie »reduziert«. Terminologisch ist in diesem Aufsatz aber klar, dass
Forst die Reduziertheit einer Gerechtigkeitstheorie als Problem ansieht. Ich
verwende »Reduziertheit« hingegen nicht pejorativ.

42

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER REDUZIERTE BLICK DER GERECHTIGKEIT

wo genau diese Grenze gezogen wird, ist zweitrangig: » Entscheidend ist
fiir den Liberalismus nicht so sehr, wo genau diese Grenze gezogen, als
dass sie tiberhaupt gezogen wird, und dass sie unter keinen Umstinden
vergessen oder ignoriert werden darf.« (Shklar 2013 [1989]: 174) Die-
ses Kennzeichen des Liberalismus ist normativ dadurch verbiirgt, dass
es ein liberales Ideal ist, paternalistische Vorschriften dartiber, was ein
gutes oder gliickliches Leben ausmacht, zu vermeiden.

Habermas hat so eine Grenze in Form einer Trennung von Ethik (Fra-
gen des guten Lebens) und Moral gezogen (vgl. Habermas 2015 [1983]:
113 und Habermas 1991).™ Sie geht auf Kants Differenzierung zwischen
Gliickseligkeit und dem moralisch Guten bzw. zwischen kategorischen
und hypothetischen Imperativen zuriick.'* Forst affirmiert die Idee einer
»deontologische[n] Differenz« zwischen Moral und Ethik (Forst 201 5a:
121)."* Spezifischer meint er, dass »[z]wischen dem moralischen und ethi-
schen Kontext eine kriteriale Grenze von Reziprozitit und Allgemein-
heit« liegt (Forst 2007a: 108). Dabei ordnet er Gerechtigkeitspflichten
eindeutig dem Bereich zu, fiir den die Kriterien der Reziprozitat und
Allgemeinheit gelten (dem moralischen Kontext): »Wenn wir tiber po-
litische und soziale Gerechtigkeit sprechen, so reden wir tiber die [...]
Pflichten der Mitglieder eines gesellschaftlichen und politischen Kontex-
tes, Institutionen auf Basis von Normen zu errichten, die zu Recht bean-
spruchen konnen, allgemein und reziprok giiltig [...] zu sein [...].« (Forst
2011: 139, vgl. auch Gilabert 2016: 7).'3 Bei Habermas zeigt sich im po-
litisch-sozialen Kontext auch eine strukturdhnliche Unterscheidung, je-
doch nicht diejenige zwischen Ethik und Moral, sondern zwischen sol-
chen Meinungen, die Effekte auf die allgemeine Gesetzgebung haben
sollten, und solchen, die dies nicht haben sollten (vgl. Habermas 1994
[1992]: Kapitel 8 und 9).™

Auch Rawls unterscheidet zwischen dem Rechten (»the right«)
und Ideen oder Vorstellungen des Guten bzw. des guten Lebens (vgl.
Rawls 1992b). In der angelsidchsischen Debatte im Anschluss an
Rawls stellt sich zudem die Frage nach der Unterscheidung von ge-
rechtigkeitsrelevant und -irrelevant unter den Stichworten des scope
und der site der Gerechtigkeit. Unter ersteres fallt die Frage, welche

10 Vgl. Einleitung zu Teil II.

11 Zum Kantischen Hintergrund von Habermas’ Moralverstindnis und der
Unterscheidung von Moral und Ethik, siehe: Lohmann 2009: 82-87.

12 Siehe dazu insbesondere seinen Aufsatz »Ethik und Moral« (Forst 2007a:
T00-126).

13 Zur Definition der Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit und ihrem
— meiner Ansicht nach - fraglichen Bezug zum Bereich des Moralischen, sie-
he 6.1.

14 Fiir eine Auseinandersetzung mit der dafiir bedeutenden Unterscheidung
zwischen privater und 6ffentlicher Autonomie, siehe Kapitel 8.

43

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT

Akteure als Subjekte der Gerechtigkeit zahlen, unter letzteres, welche Ar-
ten von Handlungen fir die Gerechtigkeit interessant sind. Die Debatte
entspinnt sich im Anschluss an Rawls’ Bestimmung der Relevanz der
distributiven Gerechtigkeit (seines Differenzprinzips) ausschliefSlich fiir
Nationalstaaten (scope) und fiir die » basic structure« einer Gesellschaft
(site) (vgl. exemplarisch zu dieser Debatte: Abizadeh 2007, Cohen 1997
und Cohen 2008). Ich vermeide diese Begriffe bewusst, da bei einer kri-
tisch-prozeduralen Gerechtigkeitstheorie, die mich schlieSlich interes-
siert, weder scope noch site im Abstrakten bestimmbar sind und aufei-
nander verweisen. Im Anschluss an die site-Problematik verwende ich
das Vokabular der inneren Grenze und im Anschluss an die scope-Pro-
blematik das der dufleren Grenze der Gerechtigkeit (siehe insbesondere
Kapitel 6.1 und 6.5).*

Kritiken am Liberalismus zeigen, dass eine Gefahr besteht, die Grenze
zwischen Dingen, die aus Perspektive der Gerechtigkeit relevant sind und
solchen, die es nicht sind, falsch zu ziehen und dass diese in der Vergan-
genheit (auf spezifische Art und Weise) falsch gezogen wurde:

Aus einer Marx’schen Perspektive etwa zieht eine Gerechtigkeitsper-
spektive diese Grenze dann falsch, wenn sie die Arbeitsverhaltnisse zwi-
schen Personen bereits als gerecht ansieht, weil sich diese in Arbeits-
vertragen als gleiche Vertragspartner/innen gegentiberstehen. Denn das
Feststellen der Gleichheit zwischen den Parteien ist bedingt durch eine
auf falsche Art und Weise begrenzte Perspektive, in diesem Fall eine pri-
vatrechtliche Perspektive. Offnet man den Blick und bezieht die gesell-
schaftlichen Produktionsverhiltnisse mit ein, stellt sich heraus, dass ne-
ben einem Verhiltnis formaler Gleichheit auch eines der Ausbeutung
besteht: Personen, die selbst keine Produktionsmittel (etwa Land und
Maschinen) besitzen (die Klasse der Arbeiter/innen), sind, um ihr Leben
zu erhalten, darauf angewiesen, ihre Arbeitskraft an Personen, die diese
besitzen, zu verkaufen. Die besitzende Klasse der Kapitalist/innen wiede-
rum beutet die Arbeiter/innen dadurch aus, dass sie ihnen weniger Lohn
ausbezahlt als ihre Arbeitskraft an Wert (fur die Kapitalist/innen) produ-
ziert. Eine Perspektive der Gerechtigkeit, die dieses Ausbeutungsverhalt-
nis nicht sehen kann, weil sie ihren Blick auf privatrechtliche Verhiltnis-
se verengt hat, ist reduktiv.*¢

Zweitens muss in diesem Kontext die feministische Kritik an der star-
ren Trennung von Offentlichkeit und Privatheit erwihnt werden. Der

15 Vgl. dazu auch Matha Nussbaums Buch mit dem Titel Grenzen der Ge-
rechtigkeit. Bebinderung, Nationalitit und Spezieszugehorigkeit, in dem sie
sich sowohl mit der inneren (Behinderung, Spezieszugehorigkeit) und du-
feren (Nationalitdt) Grenze der Gerechtigkeit beschiftigt (Nussbaum 2014
[2006]).

16 Ausfihrlich zur Ausbeutung, siehe Kapitel 3.1.2. Vgl. auch Fn. 2 in der Ein-
leitung fiir ein entsprechendes Zitat bei Marx.

44

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUBJEKTIVE RECHTE: GLEICHHEIT ALS GLEICHHEIT VON RECHTEN

bertihmte Slogan »Das Private ist politisch«'7 besagt: Es ist falsch, bei
der Betrachtung der gesellschaftlichen Verhiltnisse davon auszugehen,
dass alles »in rechter Ordnungc« sei, wenn die sozialen Beziehungen, die
als offentliche gelten, gerecht gestaltet sind. Gerade die in der privaten
Sphire verorteten sozialen Phinomene oder Strukturen zeigen an, wo
gesellschaftliche Missstinde existieren. Eine Gerechtigkeitsperspektive,
die diese Sphire systematisch aus ihrem Blickfeld ausschlief3t, ist auf eine
falsche Art und Weise reduziert, also reduktiv.™®

Im Anschluss an diese kurzen Bemerkungen tiber mogliche falsche
Grenzziehungen, d.h. reduktive Gerechtigkeitsperspektiven, stellt sich
unmittelbar die Frage, wie denn die Gerechtigkeit auf angemessene
Art und Weise reduziert sein konnte und ob nicht eine reduzierte Per-
spektive notwendigerweise eine reduktive ist. Dabei ist es irrelevant,
ob die traditionellen Begriffe der Offentlichkeit und Privatheit™ fiir die
Beschreibung dieser Grenzziehung beibehalten werden oder nicht — um
den begrifflichen Ballast zu begrenzen, spreche ich von gerechtigkeits-
relevant im Gegensatz zu gerechtigkeitsirrelevant bzw. der inneren (und
dufSeren) Grenze der Gerechtigkeit.*® Die Frage, ob es eine nicht reduk-
tive Grenzziehung geben kann, wird im Verlauf der Arbeit verhandelt
(siehe dazu zunichst Kapitel 5). Fest steht bereits: Wenn eine reduzierte
Perspektive immer eine reduktive wire, dann wire eine kritische Theo-
rie der Gerechtigkeit unmoglich, denn die Perspektive der Gerechtigkeit
ist per definitionem reduziert.

2.2 Subjektive Rechte:
Gleichheit als Gleichheit von Rechten

Substanzielle Gleichheit wird tiber subjektive Rechte gewihrleistet. Sub-
jektive Rechte ermoglichen es, Individuen in bestimmten Hinsichten
gleich zu behandeln und sie in den restlichen Hinsichten frei tiber ihr

17 Der Slogan wurde in den 1960er Jahre wihrend der Studentenbewegung
von dem Sozialistischen Studentenbund gepragt (vgl. Lenz 2010: 46f.).

18 In meinen weiten Begriff der Ausbeutung schliefle ich dieses Problem ein,
vgl. 3.1.2.

19 Ohne an dieser Stelle die Begriffe der Offentlichkeit, Privatheit und ihr Ver-
haltnis selbst differenzierter zu betrachten, sei auf zwei Publikationen zum
Thema hingewiesen: eine liberale, die, nach eingehender Problematisierung,
schliefSlich den Wert der Unterscheidung verteidigt (Rossler 2001) und eine,
die deren Wichtigkeit fur den Liberalismus betont, aber sich von ihr und so-
mit dem Liberalismus distanziert: Geuss 2013 [2001].

20 Zu Forsts Verstindnis des Verhiltnisses von >Privatheit< und »Offentlichkeit:
zur Differenz von >Ethik< und >Morals, vgl. Forst 1996, darin etwa S. 355.

45

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT

Leben bestimmen zu lassen. Die substanzielle Gleichheit entspricht also
einer Gleichheit als Gleichheit von Rechten. Substanzielle Gleichheit ist
also in einer bestimmten Form gegeben. Die Gleichheit als Gleichheit
von Rechten verstehe ich als die generelle Form, in der sich die norma-
tive Grundorientierung von verschiedenen Gerechtigkeitskonzeptionen
ausdriickt.

Gerechtigkeit fordert also nicht einfach substanzielle Gleichheit fiir
alle relevanten Individuen, sondern deren gleiche Rechte. Die bekann-
te Tanner Lecture von Amartya Sen zu der Frage »Equality of What?«
(Sen 20171 [1980]), die verhandelt, in welcher >Wahrung« Gerechtigkeit
Gleichheit messen sollte, musste demnach praziser gefasst eigentlich
»Equality of Rights to What?< heifSen.>* Denn die Antwort auf die Fra-
ge, wovon Gerechtigkeit Gleichheit gewahren sollte, ist nicht etwa eine
Empfeblung dessen, was der Gleichheit — auf bestimmte Weise gemes-
sen — gemaf$ jeder und jedem zugeteilt werden sollte, sondern die Ant-
wort formuliert einen individuellen Anspruch — ein Recht** — darauf, was

21 Im Anschluss an den Vortrag entspann sich eine gleichnamige Debatte
(Equality of What?) vgl. Cohen 1990 und Forst 2011: 34f.

22 Subjektive Rechte blofS als Anspriiche (claim) zu verstehen ist erklarungsbe-
diirftig. Denn Hohfeld hat wirkungsmichtig zwischen vier Elementen sub-
jektiver Rechte, von denen der Anspruch nur eines ist, unterschieden: »privi-
lege«, »claim«, »power« und »immunity« (Hohfeld 1913: 284, vgl. Wenar
2020). Die Dimensionen »power« und »immunity« sind dabei sekundar zu
»privilege« und »claim«, da »power« die Macht einer Person bezeichnet,
den Rechtsstatus einer anderen Person zu verdndern (d.h. ihre privileges
und claims) und »immunity « wiederum die Macht einer Person bezeich-
net, Anderungen an ihrem eigenen Rechtstatus (ihrer privileges und claims)
zurlickzuweisen. Um die Vorrangstellung der Dimension des claims in mei-
ner Darstellung zu plausibilisieren, bleibt demnach nur zu erldutern, wie
sich »privilege« und »claim« zueinander verhalten. Laut Hohfeld hat im-
mer eine Person B eine Pflicht, wenn eine Person A einen Anspruch (claim)
hat; eine Person B hat allerdings blof3 >keinen Anspruch«, wenn eine Person
A ein »privilege« geniefst. Hohfelds Analyse bezieht sich allerdings auf sub-
jektive Rechte in bestehenden Rechtsordnungen. In meiner Interpretation
ist aber das Besondere an der Idee eines subjektiven Rechts, dass es sowohl
aufler als auch in einer bestehenden Rechtsordnung eine Bedeutung hat (vgl.
Recht auf Rechte, s.u.); die Tatsache, dass ich ein »privilege« zu x habe, wo-
rauf (bisher) niemand anders einen Anspruch gestellt hat (-keinen Anspruch«
hat), lasst sich also tiberfithren in eine Situation, in der mein »privilege«
zu einem »claim« wird, d.h. damit einhergeht, dass jemanden anderen die
Pflicht zugeteilt wird, weiterhin keinen Anspruch auf x zu stellen. Ein »priv-
ilege« ist demnach gewissermaflen (noch) aufSerhalb einer Rechtsordnung
gedacht (oder bezieht sich innergesellschaftlich auf einen nicht rechtlich ge-
regelten Bereich), wihrend ein »claim« innerhalb einer Rechtsordnung ge-
dacht ist. Pflichten, die Rechten korrespondieren, gibt es demnach nur in

46

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUBJEKTIVE RECHTE: GLEICHHEIT ALS GLEICHHEIT VON RECHTEN

jeder und jedem in gleichen Teilen zusteht. Diese Identitat von Gleichheit
und Rechten, die Menke freilegt, ist konstitutiv fur den Liberalismus, ob-
wohl, oder gerade weil, sie nicht explizit gemacht wird:

»[...] die Forderung der Gleichheit isz — nichts anderes als — die Forde-
rung der Rechte. Das ist die Identitdtsthese des Liberalismus. Der Li-
beralismus hilt diese Identifizierung von Gleichheit und Rechten fiir
selbstverstandlich, denn er meint: Nur die Forderung nach Rechten
kann eine berechtigte Forderung sein.« (Menke 2015: 338)

Dieses Verstandnis von Gleichheit als Gleichheit von Rechten ist im Kon-
text der begrifflichen Verschiebung im Verstandnis der Normativitat des
Rechts von vormodernem zu modernem Recht zu sehen (s.o.). Gerecht
ist das vormoderne Recht, wenn jedem in Bezug auf eine objektiv gel-
tende gerechte Rechtsordnung das Seine zukommt. Gerecht hingegen ist
das moderne Recht, wenn es die subjektiven Rechte der von der Rechts-
ordnung Betroffenen nicht einschrankt. Normatives Ziel einer positi-
ven Rechtsordnung ist damit nicht mehr die Herbeifithrung einer ob-
jektiv gerechten Ordnung, sondern eine Beschrankung von Handlungen
dahingehend, dass sie keine (subjektiven) Rechtsverletzungen konstitu-
ieren. Wie die Handlungen oder Handlungselemente, die keine Rechts-
verletzungen darstellen, normativ strukturiert sind, ist dabei irrelevant.
Subjektive Rechte dienen demnach nicht dem Ziel, richtige Handlungen
herbeizufithren, sondern fungieren »als Instrument der Sicherung vor-
rechtlicher Freiheit« (Loos und Schreiber 1984: 289, Herv. E.N.). Dieses
moderne Rechtsverstandnis ist somit in seiner Realisierung auf eine ihm
vorgangige Faktizitit (»vorrechtliche]...] Freiheit«)* angewiesen. Die
Bestimmung der Faktizitit ist aus Perspektive eines modernen Rechts-
verstandnisses also eigentlich irrelevant. Es wird sich allerdings zeigen —
und das ist wichtig fur den weiteren Verlauf der Argumentation —, dass
die Realisierung eines solchen Rechtsverstandnisses einerseits dennoch
auf eine bestimmte Struktur der Faktizitit angewiesen ist und anderer-
seits auch die Faktizitit selbst (mit)formt. Hierbei kann ein Widerspruch
zwischen der Bedingung der Realisierung (eine bestimmte Struktur der
Faktizitit) und der Formung durch die Realisierung entstehen.>

bestehenden Rechtsordnungen (vgl. Menke 2015: 27 und Kapitel 7, insb.
7.5). »Anspruch« bezieht sich in meiner Terminologie sowohl auf privilege
und claim in Hohfelds Sinn.

23 Zu Habermas’ Verstindnis der Faktizitat des Rechts, siche Kapitel 8.3.

24 Dieser Widerspruch entspricht der gemeinsamen Problemstruktur von Aus-
beutung, Normalisierung, Beschleunigung und Flexibilisierung als Beherr-
schungsformen unterschiedlicher Gerechtigkeitskonzeptionen. Darauf gehe
ich in 10.4 genauer ein. Siehe dazu auch schon: Neuhann 2018a.

47

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT
Recht auf Rechte

Ich mochte nun mein spezifisches Verstindnis der Vorrangstellung des
subjektiven Rechts im modernen Rechtsverstandnis erldutern und so ihre
Bedeutung fir die Gerechtigkeit aufzeigen. Ich benutze dafir den be-
rihmten von Hannah Arendt aufgebrachten Ausdruck eines »Recht][s],
Rechte zu haben« (Arendt 1949: 760) oder eines Rechts auf Rechte.*s Sie
entwickelte den Begriff im Kontext ihrer Kritik des Menschenrechtsdis-
kurses. Die Pointe des Rechts auf Rechte ist, dass es keine bestimmbare
Liste von partikularen Menschenrechten gibt, sondern, dass der norma-
tive Kerngedanke der Menschenrechte der Forderung nach dem Rechts-
status als solchem gleichkommt. Ein Rechtsstatus, den man nur hat,
wenn man Teil einer (partikularen) Rechtsgemeinschaft ist, die Indivi-
duen institutionalisierte subjektive Rechte gewihrleistet. Somit wird ein
Zusammenhang zwischen institutionalisierten subjektiven Rechten zu
einem Meta-Recht*¢ auf solche Rechte hergestellt. Menke betont insbe-
sondere die eine Richtung dieses Bedingungsverhiltnisses — von institu-
tionalisierten Rechten zu einem Meta-Recht —, indem er schreibt: » Wenn
es subjektive Rechte gibt, dann gibt es auch ein Recht auf subjektive
Rechte.« (Menke 2008b: 107)*” Die These der Verschiebung eines vor-
modernen auf ein modernes Rechtsverstindnis, welches den subjektiven
Rechten vor dem objektiven Recht eine Vorrangstellung einraumt, lasst
sich in zwei Hinsichten beschreiben, namlich in Bezug auf die unterschie-
denen Rechte in der Formel: Rechtt auf Rechtez.

In Bezug auf Rechte2 bedeutet dies einerseits die Konkretisierung von
bestimmten Grundrechten in einer Verfassung und andererseits, dass die
Regulierungsweise des Rechts — auch die nicht verfassungsrechtliche —
tatsachlich vor allem durch die Bereitstellung subjektiver Rechte orga-
nisiert ist.>® Eva Schulev-Steindl und Menke argumentieren fiir so ein
vom subjektiven Recht ausgehendes Verstindnis von modernem Recht.
Schulev-Steindl schreibt dementsprechend in ihrer sowohl rechtstheore-
tischen als auch dogmatischen Analyse des subjektiven Rechts:

25 Vgl. Arendt 2016 [1951]: 614.

26 Den Ausdruck Meta-Recht iibernehme ich von Azmanova (Azmanova
2016: 471).

27 Siehe auch: Menke 2015: 316. Ich betone hingegen auch das umgekehrte
Bedingungsverhaltnis — von einem Meta-Recht zu institutionalisierten Rech-
ten (dazu mehr in Kapitel 2.3 und 7).

28 Die Realisierung des Rechts auf Rechte fordert demnach nicht nur Rechte
(Recht auf Rechte) auf Verfassungsebene, sondern auch einfachgesetzliche
Rechte, wobei allerdings die Grundrechte (Verfassungsebene) »die Einrich-
tung subjektiver [...] Rechte auf einfachgesetzlicher Ebene priformieren«
(Schulev-Steindl 2007: 6).

48

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUBJEKTIVE RECHTE: GLEICHHEIT ALS GLEICHHEIT VON RECHTEN

»Das Recht des einzelnen scheint [...] im Zentrum des Rechts zu stehen,
ja seinen wesentlichen und zentralen Baustein zu bilden. Sodass man
sich fragt, ob nicht letztlich die gesamte Rechtsordnung um das subjek-
tive Recht herum gruppiert und von ihm ausgehend erschlossen werden
kann.« (Schulev-Steindl 2007: 3f.)*

Ein wichtiges Kennzeichen der Regulierungsform einer Gesellschaft
durch subjektive Rechte ist, dass diese Rechte blofs in Anspruch genom-
men werden konnen, aber nicht miissen, dass Rechte einklagbar, aber
nicht einklagpflichtig sind.>> Gleichwohl ist es umstritten, wie eine Dis-
kussion im Anschluss an Menkes Buch Kritik der Rechte (2015) zeigt,
ob es wirklich Sinn macht, das Recht insgesamt als so mafSgeblich
durch das subjektive Recht bestimmt anzusehen. Die kritische Riick-
frage ist, ob dabei nicht eine Analyse, die nur auf das Privatrecht zu-
trifft, falschlicherweise auch auf andere Rechtsgebiete, etwa das Straf-
recht, tbertragen wird (vgl. Mollers 2016 sowie Menke, Schmidt und
Zabel 2017). Fiir William Scheuerman ist es ein allgemeines Problem der
Rechtskritik der zeitgendssischen kritischen Theorie, dass sie das Recht
in ihrer Gesamtheit nicht erfasse, weil sie sich zu sehr auf das »abstrakte
Recht« (Hegel)’* fokussiere und andere Rechtsgebiete und somit be-
stimmte andere Funktionen und Leistungen des Rechts tibersehe (vgl.
Scheuerman 201732).33 Fiir meine Argumentation ist dieses Problem nur
bedingt relevant, weil ich mich auf der Ebene von Gerechtigkeitstheorien
bewege (und nicht auf der Ebene einer kritischen Theorie von beste-
henden Rechtsstrukturen), deren oft implizit bleibendes Rechtsverstand-
nis in den Blick genommen werden soll. Dabei interessiert mich dann

29 Vgl. Menke 2015: 235—40.

30 Vgl. Mollers 2020: darin 5.2 (»Die juridische Form des subjektiven Rechts«).
Die »juridische Form des subjektiven Rechts« ist fiir Mollers eines von drei
notwendigen Merkmalen des Rechts, die anderen beiden sind: »Die Form
des Gerichts« und »die juridische Form der Sanktion am Beispiel der Kri-
minalstrafe«.

31 Laut Menke entspricht das Privatrecht, dem »>heutige[n]« Romische[n]
Recht oder [...] [dem] >abstrakte[n] Recht«« (Menke, Schmidt und Zabel
2017: 272).

32 Vgl. auch Honneths (2017) Antwort auf Scheuerman.

33 Man konnte die Kritik an dem Mangel der Beriicksichtigung der Eigenstin-
digkeit anderer Rechtsgebiete (neben dem Privatrecht) auch anders aufzie-
hen. Wenn es eine methodische Absicht von Menke ist, die ich teile, nicht
nur Fragen der Begriindung von Recht, sondern eben auch der Rechtsform
miteinzubeziehen (vgl. 1.2 und 2.3), dann liefe sich die Frage stellen, war-
um man dann nur >bis zur Rechtsanwendung« gehen sollte und ob man nicht
noch in einem weiteren Schritt etwa Strafpraktiken untersuchen miisste. Es
kommt hinzu, dass Foucault die Beherrschungsform der Normalisierung
(3.2.2) insbesondere bezogen auf Strafpraktiken erarbeitet hat.

49

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT

wiederum nur, ob dieses implizite Rechtsverstindnis normativ wiin-
schenswert ist und erst einmal nicht, ob es auch verwirklicht ist. Dabei
wire es also durchaus moglich, dass die Realitit der Theorie gewisser-
mafSen voraus ist (vgl. 12.2.1).34

Die Vorstellung, dass positives Recht insgesamt vor allem iiber die Be-
reitstellung subjektiver Rechte operieren soll, ist auf der Ebene des all-
gemeinen Begriffs der Gerechtigkeit (Konzept) zu sehen. Diese Vorstel-
lung eines Rechts, das tiber subjektive Rechte operiert, kann aber auch
noch in verschiedenen spezifischen Rechtsformen ausbuchstabiert wer-
den (vgl. 2.3).

In Bezug auf Rechtr3s lasst die Formel (Recht auf Rechte) offen, wie
genau das Adressiert-Werden des Individuums als Gleichem, sein Rechts-
status, ausbuchstabiert wird. Bis hierhin bewegen wir uns also auf der
Ebene des Konzepts oder des allgemeinen Begriffs und noch nicht auf
der Ebene der spezifischen Konzeption. Ich werde im Folgenden vor-
schlagen, dass eine libertire Konzeption der Gerechtigkeit Rechtr als
»Recht auf private Freiheit (auf Rechte)« ausbuchstabiert und eine ega-
litaristische als >Recht auf soziale Teilhabe (auf Rechte)« (vgl. Kapitel
3.1.1 und 3.2.1). Eine kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtig-
keit buchstabiert dieses Meta-Recht meinem Verstandnis nach als >Recht
auf Politik (auf Rechte)< aus, wihrend es bei Forst selbst sein >Recht auf
Rechtfertigung (auf Rechte)« ist. Ich mochte an dieser Stelle nur kurz
skizzieren (ausfihrlicher dazu Kapitel 3.1.2), inwiefern das >subjektive
Recht auf private Freiheit (auf Rechte)< in Bezug auf die oben behaup-
tete Problematik der Faktizitat, dass bei der Anwendung eines subjek-
tiven Rechts ein Widerspruch zwischen der Bedingung der Realisierung
(einer bestimmten Struktur der Faktizitat) und der Formung (der Fakti-
zitdt) durch die Realisierung entstehen mag, zu kritisieren ist. Die Bedin-
gung der Realisierung eines subjektiven Rechts auf private Freiheit ist,
dass die vorrechtliche Faktizitit, die es als private Freiheit sichern will,
aus der normativen Perspektive des geforderten Rechts unproblematisch
ist, d.h. noch keine Rechtsverletzungen konstituiert. Das ist allerdings
eine illusionire Vorstellung tiber eine Gesellschaft, die mit Rechtskatego-
rien operiert.3¢ Sie ist immer schon durch asymmetrische, d.h. potentiell

34 Bei Loick ist es so, dass fiir die Problemdiagnose bzgl. des modernen Rechts
das Strafrecht eine wichtige Rolle spielt, jedoch nicht bezogen auf den nor-
mativen Vorschlag eines radikal transformierten Rechts, denn dieses Recht
soll gar nicht mehr strafen (vgl. Loick 2017a: 324).

35 Laut Menke ist es irrefithrend, Rechtr (bei Arendt) als subjektives Recht
zu begreifen (vgl. Menke 2008a: 145, Menke 2014: 340 und Menke 2016:
55). Dafiir, wie ich den Status des Meta-Rechts, jedenfalls bezogen auf die
kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit, verstehe, siehe 7.5.

36 Vgl. dazu Rousseaus Diskurs iiber den Ursprung und die Grundlagen der
Ungleichheit unter den Menschen (Rousseau 2019 [1755]).

50

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESETZ, RECHTSFORM UND (IMPLIZITES) GESELLSCHAFTSBILD

ungerechte Machtstrukturen gekennzeichnet, deren Sicherung (durch
das Recht auf private Freiheit) dem normativen Anspruch (des Rechts
auf private Freiheit) entgegensteht.

Es sei an dieser Stelle noch erwihnt, dass die giangige Unterschei-
dung zwischen negativen, Teilhabe- und Teilnahmerechten (vgl. Mar-
shall 1992 [1949]) fiir meine Systematik in Bezug auf Rechte2 nicht un-
mittelbar relevant ist, weil die (entscheidende) Form der Rechte, die ich
hier beschrieben habe, grundlegender ist und somit fir alle drei Typen
gilt (vgl. Menke 2015: 222). Allerdings ldsst sich in Bezug auf die Ebene
Rechtr sagen, dass sich die Unterscheidung in negative, Teilhabe- und
Teilnahmerechte gewissermafSen in der Unterscheidung zwischen einem
Recht auf private Freiheit auf Rechte, einem Recht auf soziale Teilhabe
auf Rechte und dem Recht auf Politik auf Rechte (als Spezifikationen
von Rechtr) widerspiegelt. Die drei Meta-Rechte betonen oder extrapo-
lieren, so konnte man sagen, jeweils die normative Idee einer der drei
Rechtegruppen (die sich allerdings bei Marshall auf institutionalisierte
Rechte beziehen), so etwa das Meta-Recht auf Politik die Wichtigkeit
der politischen Teilnahme.

Wichtig an der These, dass substanzielle Gleichheit in Form einer
Gleichheit von Rechten gegeben ist, ist, dass dies nicht ohne Konse-
quenzen ist, sondern mitbestimmt, was es in der Realitat bedeutet, be-
stimmte Vorstellungen substanzieller Gleichheit (eben in Form von Rech-
ten) durchzusetzen. So schreibt Menke, dass die Form der Rechte »nicht
neutral« sei (Menke 2015: 9). Und Alon Harel betont: »Rights are not
mere replica of the underlying pre-existing values [...]« (Harel 2014: 18).

2.3 Gesetz, Rechtsform und
(implizites) Gesellschaftsbild

Das dritte Merkmal des Begriffs der Gerechtigkeit bezieht sich darauf,
was eine Antwort auf die Frage, ob etwas gerecht ist oder nicht, in ih-
rer Konsequenz bedeutet. Es besagt, dass Forderungen der Gerechtig-
keit sich mit Bezug auf positives, institutionalisiertes Recht — auf Ge-
setze (nicht blof§ Empfehlungen etwa) — materialisieren miissen. Das
kann dreierlei heifSen: dass existierende Gesetze verandert werden, dass
gesellschaftliche Bereiche, die vorher nicht reguliert waren, nun durch
neue Gesetze rechtlich reguliert werden oder dass gesellschaftliche Be-
reiche, die rechtlich geregelt waren, nun nicht mehr rechtlich geregelt
werden.

ST

hitps://ciol.org/10. 205108 . —



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT
Gesetz und allgemeine moderne Rechtsform

Auch wenn es eine Vielzahl von Formen rechtlicher Regulierung gibt,
vom Mordverbot bis zur stadtischen Bezuschussung von Nachhilfe fiir
Kinder aus sozialschwachen Elternhidusern etwa, muss sich entsprechend
des zweiten Merkmals die grundlegende Form des Rechts als Regulie-
rung durch subjektive Rechte beschreiben lassen. Ausgehend von der
Frage nach den Konsequenzen der Kritik einer Gerechtigkeitsforderung
heifdt das, dass man, wenn man fragt, ob etwas gerecht oder ungerecht
ist, immer auch schon fragt, ob es erlaubt oder verboten sein sollte: ob
es ein Recht gibt, etwas zu tun oder zu lassen (Erlaubnis), oder ob es ver-
boten ist (keine Erlaubnis). Die Gerechtigkeit, so die These, fordert also
nicht positiv, dass x getan werden sollte, sondern blofs, dass x nicht ge-
tan werden sollte, oder dass x erlaubt werden sollte. Die rechtliche Um-
setzung von diesen Verboten oder Erlaubnissen (also eine Regulierung
durch Rechte) kann jedoch auch juridische Rechtspflichten nach sich
ziehen. Diese sind aber letztlich auch als Mittel zum Zweck der Verhin-
derung von Verletzungen subjektiver Rechte zu verstehen. So schreibt
Schulev-Steindl: »Die das eigene Recht und die Rechte der Mitbiirger si-
chernden Pflichten treten dagegen [gegen subjektive Rechte, E.N.] eher
instrumental und sekundir in den Hintergrund« (Schulev-Steindl 2007:
4). In Bezug auf das Beispiel der Bezuschussung von Nachhilfe fiir Kin-
der aus sozialschwachen Elternhdusern konnte man das folgendermaflen
ubersetzen: Das urspriingliche Gerechtigkeitsurteil ist: >Es ist ungerecht,
dass Kinder aus sozialschwachen Familien schlechter in der Schule sind,
auch wenn sie sich genauso anstrengen<.3” Wenn man dieser Aussage zu-
stimmt, so die These, die diesem dritten Merkmal entspricht, dann geht
damit irgendeine Forderung einher, die auch etwas mit rechtlicher Regu-
lierung — mit Gesetzen — zu tun hat. Jemand glaubt also nicht wirklich,
dass es ungerecht ist, dass Kinder aus sozialschwachen Familien schlech-
ter in der Schule sind, auch wenn sie sich genauso anstrengen, wenn sie/
er gleichzeitig glaubt, dass daraus aber keine rechtlichen Konsequen-
zen folgen sollten. Dabei scheint es offensichtlich, dass die stadtische

37 Die dahinterstehende Idee ist, dass Kinder aus sozialschwachen Elternhiu-
sern vielleicht einen genauso groffen Lernfortschritt in der Schule machen
wie Kinder aus etwa Akademiker/innenhaushalten, dass sie aber, weil sie
von einem >niedrigeren Niveauc« starten, im Endergebnis dennoch schlechter
abschneiden. Es wird komplizierter, wenn man miteinbezieht, dass Kinder
aus sozialschwachen Haushalten vielleicht auch einen geringeren Lernfort-
schritt machen (nicht nur ein schlechteres Endergebnis erzielen) und dass
dies aber auch nicht durch etwas Selbstverschuldetes (wie individuelle Faul-
heit) zustande kommt, sondern weil sie von Zuhause keinen so effektiven
>Lernhabitus< wie andere Kinder mitbringen. Diese Erweiterung der Proble-
matik vernachlassige ich hier.

52

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESETZ, RECHTSFORM UND (IMPLIZITES) GESELLSCHAFTSBILD

Bezuschussung von Nachhilfe fir Kinder aus sozialschwachen Haushalten
als Beispiel fur eine >softe« Regulierung sinnvoller ist als etwa Lehrer/innen
mit Mitteln des Strafrechts zu verbieten, drei konsekutive Notenspiegel zu
vergeben, in denen sich jeweils statistisch ein Zusammenhang zwischen in-
dividueller sozialer Herkunft und erreichter Note nachweisen ldsst. Gleich-
wohl liefSe sich, zugegebenermafSen auf etwas umstandliche Weise, auch die
Mafinahme der Bereitstellung von Mitteln fur kostenlose oder verglinstigte
Nachbhilfe in der Sprache von Erlaubnissen und Verboten fassen, so etwa:
>Es sollte verboten sein, dass Kinder aus sozialschwachen Elternhiusern,
denen keine zusatzliche Unterstiitzung gegeben oder zumindest angeboten
wird (wie etwa kostenlose oder vergiinstigte Nachhilfe), schlechter bewer-
tet werden (weil ihr Lernfortschritt nur an den Noten gemessen wird)-<.
Oder in Bezug auf das Erlaubtsein: >Es sollte erlaubt sein, dass Schiiler/
innen von Lehrer/innen (unterschiedlich) bewertet werden, vorausgesetzt
es wird ausreichend dafiir getan, ein gewisses Maf$ an Chancengleich-
heit herzustellen (durch etwa kostenlose oder vergiinstigte Nachhilfe)«.3®

Man konnte davon sprechen, dass der Gerechtigkeit eine starke Nor-
mativitdt in dem Sinne innewohnt, dass die Bewertung von einem so-
zialen Phanomen als gerecht oder ungerecht unmittelbar mit der For-
derung nach der (verianderten) Regulierung desselben einhergeht. Eine
solche Regulierung sollte schlussendlich auch mit Zwang durchgesetzt
werden. Um auf das obige Beispiel zurtickzukommen: Wenn ein Lehrer
uber Jahre hinweg seine Schiler/innen anhand ihrer sozialen Herkunft
bewertet und Angebote wie kostenlose oder vergtinstigte Nachhilfe — an-
genommen sie ist prinzipiell effektiv — torpediert oder eben ihre Effek-
te nicht anerkennt, dann sollte dieser Lehrer auch vom Schuldienst ent-
lassen werden.

Bis hierhin habe ich also erldutert, dass die Perspektive der Gerech-
tigkeit einen inhaltlichen Bezug zum Recht aufweist in dem Sinne, dass
Gerechtigkeitsforderungen durch Gesetze und schlussendlich auch mit
Zwang durchgesetzt werden sollten. Positives Recht muss somit zumin-
dest zum Teil als Mittel zum Zweck der Gerechtigkeit verstanden wer-
den (vgl. Mollers 2020). Im Folgenden mochte ich, neben dem inhaltli-
chen Bezug der Gerechtigkeit auf das Recht, noch Fragen der Rechtsform
in den Blick nehmen.

38 Es lassen sich auch andere durch rechtliche Regelungen tiberhaupt erst er-
moglichte Handlungen, wie zum Beispiel >einen Antrag fur die Auszahlung
von Kindergeld einreichens, auf die normative Sprache des Verboten- und
Erlaubtseins zurtickfiihren: >Es sollte in unserer Gesellschaft verboten sein,
dass Personen, die Kinder grof3ziehen, keinen finanziellen Ausgleich fir die
dabei zusitzlich entstehenden Kosten bekommen.«< oder >Es sollte erlaubt
sein, Kinder adiquat grofSzuziehen, ohne dass man sich dies mit den eige-
nen finanziellen Mitteln leisten kann.<.

53

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT

Ein allgemeines Merkmal der modernen Rechtsform habe ich be-
reits benannt, namlich, dass sie durch subjektive Rechte reguliert (vgl.
auch schon 2.2), was gleichbedeutend damit ist, Verbote und Erlaubnis-
se auszusprechen. Zudem ist es ein Merkmal der allgemeinen modernen
Rechtsform, dass Gesetze allgemein formuliert sein missen, d.h., dass
nicht etwa ein Monarch nach Gutdiinken bestimmte Leute gewaltsam
von etwas abhalten darf, sondern dass Gesetze, die nicht auf konkrete
Individuen bezogen sind, Verbote und Erlaubnisse aussprechen, die man
(idealerweise) als Umsetzung von richtigen Gerechtigkeitsforderungen
verstehen kann.? Auf der Idee der Allgemeinheit des Gesetzes beruht
auch der Grundsatz der Gewaltenteilung, insbesondere zwischen Legis-
lative und Judikative. Die Legislative verabschiedet allgemeine Normen,
die dann von der Judikative auf einzelne Fille angewendet werden, ohne
dass dabei das allgemeine Gesetz zur Disposition stiinde. Ausgehend von
den drei genannten Merkmalen der allgemeinen modernen Rechtsform
(Regulierung durch subjektive Rechte, Allgemeinheit sowie der Grund-
satz der Gewaltenteilung)+ stellen sich allerdings noch weitere (spezi-
fische) Formfragen, mit denen wir auf die Konzeptionsebene gelangen.

Spezifische Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild

Die spezifischen Formfragen des Rechts entstehen dadurch, dass das Recht
als allgemeines Regelwerk in bestimmten Fillen auch noch angewendet
werden muss (ausfithrlich dazu Kapitel 8). In vielen Gerechtigkeitstheori-
en wird die Frage nach der Rechtsanwendung ausgeblendet.#* Ich mochte

39 Fir eine iiberzeugende Erliuterung, warum Gerechtigkeit in ihrer Umset-
zung allgemeiner Gesetze bedarf, siehe: Gideke 2017: 188ff.

40 Als weitere Merkmale der allgemeinen modernen Rechtsform wiren Pu-
blizitit, die Schriftform, eine relative Stabilitdt tiber die Zeit hinweg und die
Zukunftsgerichtetheit sowie damit zusammenhingend das Riickwirkungs-
verbot zu nennen, vgl. Calliess 1999: 19 und Gadeke 2017: 190.

41 Soauch bei Forst (vgl. Forst 201 1: 30), siehe auch Kapitel 8. Mir scheint auch
Rawls’ erste Idealisierung der gesellschaftlichen Umstinde, die er bei der For-
mulierung seiner Gerechtigkeitstheorie (als ideal theory) zugrunde legt, Fra-
gen der Rechtsanwendung auszuschliefSen. Diese erste Idealisierung besagt,
dass er von einer »strict compliance« mit den Rechtsregeln ausgeht, deren
Gerechtigkeitskriterium er untersuchen will (Rawls 1999 [1971]: 8). Explizit
schlieSt er dabei etwa die Behandlung von Fragen der Strafgerechtigkeit
aus (vgl. ebd.). Aber auch andere Rechtsanwendungsfragen (nicht nur
die Anwendung des Strafrechts) scheinen mir durch diese Idealisierung
ausgeblendet zu werden, wenn Rawls zunichst mit der Annahme arbeitet,
dass Personen sich sozusagen automatisch an die von der Gerechtigkeit
auszuweisenden Rechtsregeln halten wiirden.

54

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESETZ, RECHTSFORM UND (IMPLIZITES) GESELLSCHAFTSBILD

jedoch vorschlagen, dass eine Gerechtigkeitstheorie eigentlich auch die
Frage der Form des Rechts, sowohl allgemein als auch spezifisch, mitein-
beziehen sollte oder priziser: dass sie dies implizit ohnehin tut und deshalb
explizit machen sollte. Rechtliche Regulierung ist, weil Recht angewendet
werden muss, mehr als das blof§ neutrale Mittel zum Zweck inhaltlicher
Gerechtigkeitsforderungen; es gibt auch eine rechtliche Eigendynamik+>.
Diese rechtliche Eigendynamik hat (gesellschaftliche) Konsequenzen, die
eine kritische Theorie der Gerechtigkeit, weil sie den Blick auch auf die
Konsequenzen von normativen Forderungen lenkt (vgl. Methode in 1.2),
nicht ignorieren sollte. In diesem Abschnitt erldutere ich insbesondere in
Auseinandersetzung mit Habermas’ Begriff eines Rechtsparadigmas ge-
nauer, was mit der spezifischen Rechtsform (auf Konzeptionsebene) ge-
meint ist. Mit der spezifischen Rechtsform ist auch ein (implizites) Gesell-
schaftsbild verbunden, ein Bild davon, welches >Material< Gesetze regeln.

In Faktizitat und Geltung verwendet Habermas die Rede von einem
Rechtsparadigma. Ein Rechtsparadigma besteht bei Habermas aus drei
Elementen: einem normativen Grundverstindnis des Rechts, einer Vor-
stellung der Rechtsform sowie einem (impliziten) Gesellschaftsbild (vgl.
Habermas 1994 [1992]: 527). Da ich das normative Grundverstindnis
bereits durch Merkmal 2, Gleichheit als Gleichheit von Rechten, abge-
deckt habe, interessieren mich hier nur die letzten beiden Elemente des-
sen, was fur Habermas ein Rechtsparadigma konstituiert. Der Frage
nach dem (impliziten) Gesellschaftsbild nahert sich Habermas tiber die
Frage nach der Anwendung des Rechts. Von da aus kommt man auch zu
der Idee einer spezifischen Rechtsform.

Ein allgemeines Gesetz >wirkt< nicht einfach automatisch, sondern
muss, damit es soziale Wirkung entfaltet, angewendet werden. Richter/
innen sind Individuen, die eine solche Rechtsanwendung vornehmen.
Nach Habermas orientieren sich Richter/innen bei der Anwendung von
Gesetzen an »intuitiv|em] [...] Hintergrundwissen« bzw. einem »im-
pliziten Gesellschaftsbild« (Habermas 1994 [1992]: 470, 469). Dieses
orientierende Hintergrundwissen bzw. Gesellschaftsbild kann man his-
torisch-deskriptiv in den Blick nehmen, wenn man sich fragt, welche
impliziten Annahmen denn tatsachlich richterliche Entscheidungen pra-
gen. Oder aber, was fiir den Kontext dieser Arbeit relevanter ist, man
kann auch konstruktiv-normativ nach dem »>richtigen« Paradigma« fra-
gen, also nach dem angemessenem Hintergrundwissen sozusagen (Ha-
bermas 1994 [1992]: 474).4 Nur zu manchen Rechtsparadigmen gehort,

42 Diese Eigendynamik kann positive oder negative Effekte (vgl. Kapitel 3 und
10) haben. Mollers spricht in Bezug auf die positiven Effekte von einer »Ei-
genlegitimitit« des Rechts (Mollers 2020).

43 Forst hat ein explizites Gesellschaftsbild, namlich die sozialtheoretische Sei-
te seines deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs (6.3.2). Vgl. auch Kapitel 8.

55

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN MODERNES KONZEPT DER GERECHTIGKEIT

laut Habermas, auch eine spezifische, also uiber die allgemeine moder-
ne Rechtsform hinausgehende, Konkretisierung der Rechtsform. Haber-
mas unterscheidet zwischen einem liberalen, einem sozialstaatlichen und
einem prozeduralistischen Rechtsparadigma, wobei er letzteres vertritt
(vgl. Habermas 1994 [1992]: 468ff.). Beim liberalen und sozialstaatli-
chen verweist das Rechtsparadigma auch auf eine spezifische Rechts-
form, beim liberalen auf ein Recht, das tiber alle Rechtsgebiete hinweg
einer formalen Rationalitdt gehorcht, beim sozialstaatlichen auf ein
Recht, das tiber alle Rechtsgebiete hinweg einer materialen Rationalitit
unterliegt. Sein prozeduralistisches Rechtsparadigma allerdings verweist
nicht auf eine spezifische Rechtsform (vgl. Habermas 1994 [1992]: 494).
Was genauer unter formalem oder materialem Recht bzw. einem Recht,
das einer formalen bzw. materialen Rationalitat unterliegt, zu verstehen
ist, erldutere ich im 3. Kapitel. Im 8. Kapitel werde ich herausstellen, wie-
so aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit eher als aus Ha-
bermas’ Perspektive auch eine bestimmte Form des Rechts, namlich re-
flexives Recht, als attraktiv erscheint.

Nur wenn die Regulierungsweise der Gerechtigkeit (die allgemeine
Rechtsform), die spezifizierte Rechtsform (formal, material, reflexiv) und
die Frage nach dem angemessenen Gesellschaftsbild in den Blick genom-
men werden, kann man — im Sinne einer kritischen Theorie — dariiber re-
flektieren, was es heifSen wiirde, eine bestimmte normative Vorstellung
der Gerechtigkeit auch umzusetzen. Dabei konnen die »Eigenlegitimi-
tit« (Mollers 2020) sowie das Beherrschungspotential#+ der spezifischen
Rechtsform, die eine bestimmte normative Gerechtigkeitskonzeption be-
furwortet, aufgedeckt werden.

Zum Schluss dieses Kapitels seien noch zwei Bemerkungen zur Verbin-
dung der drei Merkmale und den Umstanden der Gerechtigkeit gemacht:

Der reduzierte Charakter der Gerechtigkeit (2.1), der besagt, dass die
Gerechtigkeit unterscheidet zwischen gerechtigkeitsrelevant und -irrele-
vant kehrt in Bezug auf das zweite Merkmal wieder. Die Faktizitit, die
subjektive Rechte nicht interessiert, weil sie (zumindest vermeintlich)
nichts mit der (Nicht)Verletzung des relevanten subjektiven Rechts zu
tun hat, ist aus Gerechtigkeitsperspektive irrelevant. Das Gerechtigkeit-
sirrelevante bzw. die Faktizitat kann auch als Nicht-Recht oder als Au-
Berrechtliches bezeichnet werden (vgl. Menke 2008b: 83 und Menke

44 Bezogen auf das Beherrschungspotential schreibt Jean Cohen treffend: »For
even if one gets the normative principles of justice right [...] the mode of le-
gal regulation itself can nevertheless have negative consequences.« (Cohen
2002: 16)

56

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESETZ, RECHTSFORM UND (IMPLIZITES) GESELLSCHAFTSBILD

2015: 56-60). Die Unterscheidung zwischen Recht und AufSerrechtli-
chem oder Nicht-Recht betrifft die Demarkierung des Raums des Recht-
lichen. In diesem Raum kann dann noch einmal zwischen Recht und
Unrecht unterschieden werden (siehe auch Kapitel 3). Ein Gerechtig-
keitsbegriff, der dem dritten Merkmal entsprechend allerdings auch auf
sein (zunachst implizites) Gesellschaftsbild reflektiert, erkennt diese Fak-
tizitat als sein » (internal) other« (vgl. schon 1.2 und erneut Menke 2000:
114).

Es ist eine vielfach vertretene These, dass die Normativitit der Ge-
rechtigkeit nur unter bestimmten Umstinden relevant wird, den soge-
nannten »Umstinden der Gerechtigkeit«. Es ist eine Frage, ob diese
Umstinde »das menschliche Leben « generell kennzeichnen oder nur be-
stimmte historische Epochen (Gosepath 2008: 395). Ihre Relevanz fiir
den hier eingenommenen Blick der Gerechtigkeit mochte ich an dieser
Stelle kurz erldutern: Die Rede von Umstianden der Gerechtigkeit geht
auf David Hume zuriick (ebd.). Fiir Hume sind diese gekennzeichnet
durch »gemafligte Knappheit und konkurrierende[] Anspriiche« (ebd.).
Rawls fugt Humes zweidimensionaler Beschreibung der Umstiande der
Gerechtigkeit die, womoglich konfliktbehaftete, Existenz einer Plura-
litat von verschiedenen Vorstellungen iiber das gute Leben hinzu (vgl.
Lukes 1985: 31f.). Lukes spricht in diesem Zusammenhang auch von
»conditions of Recht«, was fiir die Zwecke dieser Arbeit eine passende
Redeweise ist (Lukes 198 5: 31). Ohne hier genau darauf einzugehen, wo-
rin die Bedingungen fiir die Notwendigkeit von Recht liegen, steht au-
Ber Frage, dass die »morality of Recht« in einer sozialen Ordnung nicht
notwendig wire, in der Menschen ohne Konflikte lebten (vgl. Gosepath
2008: 395). Marx kann so gelesen werden, dass die Umstdnde der Ge-
rechtigkeit selbst tiberwunden werden miissen, um wahre, menschliche
Emanzipation zu ermoglichen. Das Beharren auf der unweigerlichen
Existenz dieser Umstande ist, nach Marx, bereits eine ideologische Ver-
klarung der »morality of Recht«.In Bezug auf die im Zuge von Merkmal
3 eingefuhrte Kategorie des (impliziten) Gesellschaftsbilds konnte man
also sagen, dass Teil einer jeden spezifischen Gerechtigkeitskonzeption
mindestens sein muss, Gesellschaft als konflikthaft und plural zu sehen.
Von dieser Minimalbedingung gehe ich im Folgenden aus.*

45 Gerechtigkeitsverstindnisse, die diese Pluralitit ignorieren, fallen dement-
sprechend aus dem vorgeschlagenen allgemeinen Begriff der Gerechtigkeit
heraus. Das sind utilitaristische oder sogenannte suffizientaristische Gerech-
tigkeitsvorstellungen.

57

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Libertdre und egalitaristische
Konzeptionen der Gerechtigkeit und
ihre jeweiligen Beherrschungsformen

In diesem Kapitel werden zwei idealtypische Konzeptionen, eine liber-
tare (oder klassisch-liberale) und eine egalitaristische, des im letzten
Kapitels (2.) entwickelten allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit so-
wie ihre jeweiligen Beherrschungsformen, Ausbeutung als Machtstabi-
lisierung und Normalisierung, dargestellt. Dem seien drei Erlduterun-
gen bzw. Erinnerungen vorgeschaltet: zum Begriff der Beherrschung
(a), zum >idealtypischen< Charakter dieser Konzeptionen (b) und zum
Anspruch der Argumentation in diesem Kapitel fiir die Hauptthese
der Arbeit (c).

(a) Mit den jeweiligen Beherrschungsformen einer idealtypisch liberta-
ren oder egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption ist nicht die Durch-
setzung von Normen, die nach der jeweiligen Gerechtigkeitskonzeption
als gerecht bewertet werden konnen, gemeint. Es geht hingegen um die
Form der Beherrschung, die eine Gerechtigkeitskonzeption tiber ihre le-
gitime Herrschaft (die Durchsetzung gerechter Normen) hinaus, produ-
ziert. Im letzten Kapitel habe ich bezogen auf mogliche falsche Grenz-
ziehungen zwischen gerechtigkeitsrelevant und gerechtigkeitsirrelevant
bereits auf diese Beherrschungsformen hingewiesen (vgl. 2.1). Diese Be-
herrschungsformen in den Blick zu bekommen, geht iiber eine normati-
ve Kritik an bestimmten Gerechtigkeitskonzeptionen hinaus. Es werden
nicht die normativen Ziele der jeweiligen Konzeptionen kritisiert, son-
dern betrachtet werden soll, was die (institutionelle) Regulierung von
sozialen Konstellationen entsprechend dem normativen Ideal der jewei-
ligen Konzeption tatsachlich bewirken oder beguinstigen wiirde (vgl. 1.2
zur Methode).

»Herrschaft« verwende ich als normativ neutralen Begriff, denn es
kann auch legitime, etwa demokratische, Herrschaft geben (so auch
Forst 2015a: 77). Diese normative Neutralitit gilt in meiner Terminolo-
gie genauso fur den Machtbegriff. Herrschaft ist dabei als Unterbegriff
von Macht zu verstehen. Macht ist Herrschaft, wenn sie eine kontinu-
ierliche, verfestigte Form von Machtausiibung darstellt und nicht etwa
die situative Handlungsmacht eines Individuums beschreibt. Gewalt ver-
stehe ich als physische oder praziser Kausalbeziehungen beeinflussen-
de Kraft — so ist eine Gewaltausiibung auf neurologische Mechanismen
denkbar (vgl. Forst 2015a: 79, insb. Fn. 50) — und Grenzbegriff von so-
wohl Macht- als auch Herrschaft. Alle Machtbeziehungen (einschliefSlich
Herrschaftsbeziehungen) konnen so einerseits durch das Vorhandensein

58

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

von Gewaltmitteln ermoglicht werden, etwa, wenn jemand eine Dro-
hung ausspricht, wihrend er dem Bedrohten eine geladene Pistole an die
Schlife hilt; andererseits schliagt die Macht des Drohenden in Gewalt
um, wenn er den Bedrohten erschief3t, weil dieser keine Informationen
preisgibt oder bezogen auf die Herrschaft, wenn jemand eine Straftat
begeht und deswegen physisch in ein Gefingnis eingesperrt wird, d.h.,
wenn das Wissen iiber das zu erwartende Strafmafs fir die begangene
Tat nicht ausgereicht hat, um den Tater vom Begehen der Tat abzuhal-
ten. ' Diente in diesem letzten Beispiel die staatliche Herrschaft als Bei-
spiel, muss Herrschaft nicht in diesem Sinne staatlich institutionalisiert
sein, sondern kann sich auch in »sozialen (also nicht erst den politischen)
Relationen« bilden (Menke 2015: 268). Diesen Begriff der Herrschaft
als institutionalisierter Macht in »eine[m] weiten Sinn« verwendet Men-
ke im Anschluss an Michel Foucault und Heinrich Popitz (Menke 2015:
En. 206 auf 455f., verwiesen von 268).

Wenn ich also Herrschaft als normativ neutralen Begriff verwende,
verwende ich Beherrschung als Ausdruck fiir normativ nicht-wiinschens-
werte Formen von Herrschaft (vgl. Gideke 2017: 146-167).

(b) In loser Anlehnung an Max Webers Rede von Idealtypen sozia-
ler Phinomene und Handlungen (vgl. Weber 2005 [1922]: §) ricken

1 Genauer zu Forsts Verstindnis von Macht (im Verhailtnis zu Herrschaft, Ge-
walt und Beherrschung), auf das ich mich im Vorgehenden gestiitzt habe,
siehe 6.3.2.

2 Der Ausdruck >Beherrschung« bzw. >Nicht-Beherrschung« hat sich als Uber-
setzung des englischen Ausdrucks domination bzw. non-domination ein-
gebiirgert, welcher insbesondere in der neo-republikanischen Politischen
Philosophie eine zentrale Rolle spielt. Als Hauptvertreter einer neo-repu-
blikanischen Politischen Philosophie gilt Philip Pettit. Neben der Tatsache,
dass es sich bei Beherrschung um ein nicht-wiinschenswertes Verhaltnis
handelt, ist es in der neo-republikanischen Theorie zentral, dass die Be-
herrschung einer Person durch eine andere Person (oder Institution) nicht
notwendig auf einer manifesten Einmischung (interference) der letzteren
in die Freiheit der ersteren beruhen muss. Vielmehr ist bereits das Vermo-
gen der letzteren Person allerdings nur zur willkiirlichen und nicht jedwe-
der Freiheitsbeschrankung der ersteren hinreichend fiir ein Beherrschungs-
verhiltnis (vgl. Gideke 2017: 82f.). Es ldsst sich nun weiter diskutieren,
was ein solches Vermogen kennzeichnet und was unter einer willkiirlichen
Freiheitsbeschrinkung zu verstehen ist. Ich teile fiir den Kontext dieser Ar-
beit neben der Tatsache, dass Beherrschung normativ nicht-wiinschenswert
ist, das grundsitzliche Merkmal des Beherrschungsvokabulars, das Beherr-
schung nicht auf direktem Zwang beruht. Dies gilt in meiner Terminologie
allerdings auch fiir »Herrschaft« (vgl. 6.3.2). Auch dass Beherrschung durch
willkiirliche Freiheitseinschrinkung konstituiert wird, teile ich (siehe dazu
neben den Ausfithrungen in diesem Kapitel insbesondere 10.4). Deswegen
scheint mir >Beherrschung« eine angemessene Bezeichnung fiir Ausbeutung,

59

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

in diesem Kapitel nicht eine libertire und eine egalitaristische Gerech-
tigkeitskonzeption in den Blick, sondern jeweils eine idealtypische. Das
bedeutet, dass nicht die gesamte Theorie einer Autorin oder eines Au-
tors unter einer der beiden Konzeptionen abgebildet wird, sondern je-
weils nur bestimmte Bestandteile. Das erste Prinzip von Rawls’ Ge-
rechtigkeitskonzeption (Gerechtigkeit als Fairness), » Jedermann soll
gleiches Recht auf das umfangreichste System gleicher Grundfreihei-
ten haben, das mit dem gleichen System fiir alle anderen vertraglich
ist.«3, ist so einer idealtypisch libertiren Gerechtigkeitskonzeption zu-
zuordnen, wihrend zumindest Teil (a) des zweiten Grundsatzes, des
Differenzprinzips, dass »[s]oziale und wirtschaftliche Ungleichheiten
so zu gestalten [sind], dafS (a) sie zu jedermanns Vorteil dienen [...]« ei-
ner idealtypischen egalitaristischen Konzeption zuzuordnen ist (Rawls
2012 [1971]: 871).

(c) Die Beschreibung der beiden Beherrschungsformen, Ausbeutung
(als Machtstabilisierung) und Normalisierung, stellt eine Rekonstruk-
tion von Teilen von Menkes Analyse in seinem Buch Kritik der Rechte
(2015) dar. Menke spricht von Ausbeutung, schliefst damit aber im An-
schluss an Weber auch schon die von mir bevorzugte, allgemeinere Deu-
tung als Machtstabilisierung eines per Definition asymmetrischen Klas-
senverhiltnisses, d.h. der iiber die Zeit stabilen Herrschaft* einer Klasse
uber die andere, ein (vgl. Menke 2015: 279 und En. 252 auf 4671, ver-
wiesen von 288). Ich beanspruche in diesem Kapitel nicht >Ausbeutung«
und >Normalisierung« eigenstindig herzuleiten, sondern verlasse mich
in groflen Teilen auf Menke. Allerdings sind die von Menke analysierten
Herrschaftsformen, Ausbeutung (als Machtstabilisierung) und Norma-
lisierung, als Herrschaftsformen des Privat- bzw. Sozialrechts konzep-
tualisiert, wihrend ich sie als Beherrschungsformen einer idealtypischen
libertdren bzw. egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption darstelle. Der
Zusammenhang von Privat- bzw. Sozialrecht und Libertarismus bzw.
Egalitarismus kann aus zwei Perspektiven beschrieben werden: So kann
aus Perspektive des Rechts eine Gerechtigkeitskonzeption als Ausdruck

Normalisierung, Beschleunigung und Flexibilisierung zu sein. Auf die Dis-
kussion der Definitionsmerkmale von >Beherrschung« in der Debatte um den
Neo-Republikanismus gehe ich allerdings nicht weiter ein.

3 Diese Formulierung hat Rawls spiter in Reaktion auf eine Kritik von Hart
geringfligig abgeandert zu »Jede Person hat ein gleiches Recht auf ein vil-
lig addquates System gleicher Grundfreibeiten, das mit dem entsprechenden
System von Freiheiten fiir alle vereinbar ist.« (Rawls 1992a: 160)

4  Menke unterscheidet terminologisch nicht zwischen wiinschenswerter und
nicht-wiinschenswerter Herrschaft. Die Herrschaftsformen, Ausbeutung
und Normalisierung, die er beschreibt, verstehe ich jedoch als in seinem
Sinne nicht-wiinschenswert und deswegen in meiner Terminologie als Be-
herrschungsformen.

60

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

der normativen Grundorientierung einer spezifischen Rechtsform oder
eines Rechtsgebiets gedeutet werden. Aus Perspektive der Gerechtig-
keit hingegen kann eine spezifische Rechtsform oder ein Rechtsgebiet
als gesellschaftliche Realisierung(sform) einer normativen Gerechtig-
keitskonzeption gesehen werden. Ich beziehe keine Stellung zu der Fra-
ge, ob es moderne Gerechtigkeitskonzeptionen (im Sinne des allgemei-
nen Begriffs wie er in Kapitel 2 dargestellt wurde) geben konnte, ohne
dass es ein positives modernes Recht gibt. Von dieser entwicklungsge-
schichtlichen Frage abgesehen, betone ich allerdings den strukturellen
Zusammenhang von Recht und Gerechtigkeit: Keine Realisierung der
Gerechtigkeit ohne Rechtstaat’; kein Rechtstaat ohne die Idee der Ge-
rechtigkeit.

Menkes Kritik der Rechte

Bevor ich auf die idealtypische Konzeption einer libertiren Gerechtig-
keitstheorie zu sprechen komme, sei noch das Gesamtkonzept von Men-
kes Kritik der Rechte skizziert, da ich einige der methodischen Pramis-
sen und grundlegenden Argumentationsschritte des Buches im weiteren
Verlauf dieses Kapitels voraussetzen werde. Manche der methodischen
Pramissen und grundlegenden Argumentationsschritte habe ich bereits
in Kapitel 2 ibernommen; an den relevanten Stellen hatte ich dies kennt-
lich gemacht.

Der Ausgangspunkt von Menkes Buch ist »Marx’ Ritsel«: Wie verhalt
sich die politische, gar revolutionare Einforderung von Gleichheit (als
Gleichheit von Rechten) zu der Tatsache, dass die erfolgreiche Eta-
blierung solcher Rechte im Recht — im Gegensatz zu ihrem politischen
»Grund« — private Subjekte der Rechtsgleichheit produziert? (Menke
2015: 7f.) Menke mochte nun nicht — wie laut Menke Marx — diese De-
politisierung blof§ benennen, sondern anhand einer Analyse und Kritik
der Form der Rechte verstehen. Der Anspruch des Buches ist, zu zeigen,
»wie [nicht >dass< oder >-warum¢, E.N.] sie [die burgerliche Gesellschaft]
dies [die Politik degradieren, E.N.] tut« (Menke 2015: 9).

Das Buch ist in vier Teile gegliedert, die mit den Schlagworten »Ge-
schichte«, »Ontologie«, »Kritik« und »Revolution« betitelt sind. Im
ersten Teil wird die These erlautert, dass es ein spezifisches, namlich

5 Mit der Frage nach transnationaler Gerechtigkeit (dazu siehe 6.5) ist somit
unmittelbar die Frage nach trans- und internationalem Recht und damit
transnationalen Konstitutionalisierungsprozessen verkniipft.

6  Vgl. »Das Recht enthilt [...] den Anspruch einer Ausiibung, die im Namen
der Gerechtigkeit geschieht; die Gerechtigkeit wiederum erfordert, daf§ sie
in einem Recht sich einrichtet, das >enforced< werden mufS.« (Derrida 2014

[1990]: 46)

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

modernes, positives Recht ist, das den Gegenstand des Buches darstellt.
Dieses Recht sei durch die revolutionidre Erklarung von gleichen Rech-
ten begriindet und funktioniere, d.h. reguliere Gesellschaften durch die
Bereitstellung subjektiver Rechte (vgl. 2.2 und 2.3). Im Gegensatz zum
vormodernen oder klassischen Recht, das »gerechte[] Anteil[e]« (Men-
ke 2015: 45) an einer objektiv gerechten Ordnung verteile, seien mo-
derne subjektive Rechte solche, die » (natiirliche) [nicht gerechte, E.N.]
Anspriiche« gelten lassen (Menke 2015: 56). Dadurch hat das moder-
ne Recht (das Recht der subjektiven Rechte) im Gegensatz zum klassi-
schen Recht einen konstitutiven Bezug zum Natiirlichen (oder Nicht-
rechtlichen oder zur Materie). Im zweiten Teil, »Ontologie«, erldutert
Menke dieses Verhaltnis zwischen dem modernen Recht (als Form) zu
der Materie (dem Nicht-Rechtlichen, dem Naturlichen), der es durch
subjektive Rechte Geltung verschafft, genauer: Menke erldutert, dass
die Differenz von Recht und Nichtrecht fir die Normativitit des mo-
dernen Rechts entscheidend ist. Da es der Zweck des modernen Rechts
selbst ist, (durch subjektive Rechte) Nichtrechtliches zu erlauben, liegt
die Differenz von Recht zu Nichtrecht im Kern der Normativitit des
modernen Rechts. Sie ist die »Licke im Recht« (Menke 2015: 1171).
In dem Sinne dass sich diese Differenz »im Inneren des Rechts [voll-
zieht]«, namlich durch die Form der subjektiven Rechte, die fiir das
moderne positive Recht insgesamt bestimmend ist, und nicht aufSer-
halb des Rechts, reflektiert das moderne Recht auf sich selbst als spe-
zifische Form von Normativitit (vgl. Menke 2015: 12). Das moderne
positive Recht driickt durch die Form der subjektiven Rechte gewisser-
mafSen aus, dass das normativ Wiinschenswerte fiir dieses Recht blofs
die Sicherung des Natiirlichen ist (vgl. 2.2). Die Beschreibung dieser
Selbstreflexivitit des Rechts ist Menkes eigenem Anspruch nach eine
ontologische. Er beschreibt hier zunichst die Grundstruktur des mo-
dernen Rechts, ohne sie zu bewerten. Im dritten Teil des Buches »Kri-
tik« verandert sich Menkes Argumentationsmodus; er kritisiert nun
die Art und Weise, wie das moderne Recht selbstreflexiv ist. Das mo-
derne Recht beziehe sich auf das Nichtrechtliche in Form eines blinden
Hinnehmens. Menke nennt dies auch den »Modus ihrer [der Form der
Rechte] Verleugnung« (Menke 2015: 12): Insofern das Recht der Rech-
te das Nichtrechtliche als Materie einfach blind akzeptiert oder positi-
viert, verleugnet es seine eigene spezifische Normativitit, die ja gerade
das Nichtrechtliche affirmiert, sichert oder sogar erst zum Nichtrecht-
lichen oder Natiirlichen macht und ihm deshalb gerade nicht indiffe-
rent gegeniiber steht (wie es aber die Form der subjektiven Rechte na-
helegt). Im vierten Teil des Buches »Revolution« erldutert Menke, wie
ein anderer Grund (als der der biirgerlichen Revolutionen) auszusehen
hatte, der demensprechend auch ein anderes, »neues Recht« (Menke
2015: 369) mit sich bringen wiirde. Menkes positiver Vorschlag (also

62

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

Teil IV) ist fiir mich weniger relevant als die eher diagnostischen Teile
I-IIT und darin insbesondere Teil III.

In den ersten drei Teilen des Buches beschreibt Menke jeweils zwei
Weisen, in denen das moderne Recht sich vom klassischen Recht un-
terscheidet (Teil I), Bezug nimmt auf das Nichtrechtliche (Teil II) und
diese Selbstreflexion falsch vollzieht (Teil III). Diese beiden wiederkeh-
renden Motive, die in drei unterschiedlichen Hinsichten ausgefiihrt wer-
den, bilden, meinem Verstandnis nach, zusammengenommen das zen-
trale Argument des Buches (wenigstens der Teile I-1II). Im ersten Teil
des Buches beschreibt Menke den Ubergang vom klassischen Recht zum
modernen Recht in zwei Durchgingen: einmal den Ubergang » Vom An-
teil zur Macht« (Kapitel 2: »Das Interesse der Selbsterhaltung«) und
einmal den Ubergang »Von der Paideia zur Souverinitit« (Kapitel 3:
»Die Willkiir des Inneren«). Im zweiten Teil des Buches beschreibt er
zwei Weisen, in denen sich das Recht auf das Nichtrechtliche bezieht.
Auf der einen Seite bezieht sich Recht berechtigend auf die Natur. Die
Rechte »berechtigen« also vorrechtlich bereits existierende faktische
Bestrebungen. Auf der anderen Seite »erlauben« die Rechte (des moder-
nen Rechts). Berechtigen und Erlauben sind zwei Seiten der Legalisie-
rung. Durch die Berechtigung begriindet sich das Recht selbst, durch die
Erlaubnis begrenzt es sich selbst (vgl. Menke 2015: 104f.). Im dritten
Teil des Buches unterscheidet Menke zwischen » Ermachtigung« (Kapi-
tel 8) und »Eigenwille« (Kapitel 9). Beides sind Funktionen von subjek-
tiven Rechten. Fiir Menke ist die erste Komponente (» Ermachtigung«)
schliefSlich verantwortlich fur die Herrschaftsform der Normalisierung
und die zweite Komponente (»Eigenwille«) fiir die Ausbeutung (vgl.
Menke 2015: En. 192 auf 424f., verwiesen von 89). Zudem betonen
laut Menke die zwei gangigsten Rechtetheorien, die Interessens- und
Willenstheorie, jeweils eine dieser Komponenten: die Interessentheorie
die Ermachtigungsfunktion von Rechten und die Willenstheorie den
Eigenwillen, der von Rechten legalisiert wird (vgl. Menke 2015: 91).
SchlieSlich sind es zwei unterschiedliche Rechtsgebiete, die beide Funk-
tionen der Rechte paradigmatisch umsetzen: das Privatrecht die Funk-
tion, den Eigenwillen zu legalisieren, und das Sozialrecht die Ermach-
tigungsfunktion (s.u.).

Meiner Systematik nach ist es die Funktion der Rechte als den Eigen-
willen legalisierend, die in libertaren Gerechtigkeitstheorien extrapoliert
wird, wahrend es die Ermachtigungsfunktion ist, die in egalitiren Ge-
rechtigkeitstheorien zugrunde gelegt wird.

63

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

3.1 Libertiare Gerechtigkeit und Machtstabilisierung
(Ausbeutung)

3.1.1 Die libertire Spezifizierung des allgemeinen Begriffs
der Gerechtigkeit

In diesem Unterkapitel soll plausibilisiert werden, dass eine der zwei von
Menke beschriebenen Funktionen der Rechte, diejenige die den Eigen-
willen legalisiert, als normative Grundlage einer idealtypischen liberti-
ren Gerechtigkeitstheorie verstanden werden kann. Menke selbst schldgt
zwar den Bogen von den jeweiligen Funktionen der Rechte zu unter-
schiedlichen Theorien der Rechte, Interessen- und Willens- bzw. Willkiir-
theorien der Rechte (s.0.), aber nicht zu Gerechtigkeitstheorien. Das liegt
moglicherweise daran, dass er den Gerechtigkeitsbegriff anders verwen-
det als ich, d.i. nicht auf die moderne Rechtsform bezogen. In Kritik der
Rechte gibt es zwei verschiedene Punkte, an denen dieses nicht auf die
moderne Rechtsform bezogene Verstindnis von Gerechtigkeit deutlich
wird. Einerseits schreibt Menke in Bezug auf die Abgrenzung des mo-
dernen vom klassischen Recht, dass das klassische Recht Anteile »auf et-
was Gerechtes«, Anteile an einer objektiv richtigen, sittlichen Ordnung
verteile (Menke 2015: 57). Im Gegensatz dazu sind moderne Rechte
Rechte auf etwas, das eben nicht normativ qualifiziert (i.S.v. gerecht) ist,
sondern aufSerrechtlich oder naturlich ist. Wie beziiglich der reduzierten
Perspektive der Gerechtigkeit beschrieben (2.1), ist in meiner Terminolo-
gie die intersubjektive Ordnung, die von der Gerechtigkeit gefordert ist,
gerade nicht unbedingt auch eine sittliche Ordnung. Am Ende des Buches
im Abschnitt » Gerechtigkeit der Spaltung« (395ff.) verwendet Menke an-
dererseits den Gerechtigkeitsbegriff als BewertungsmafSstab fur das von
ihm geforderte »neue Recht«. Da es bei Menke unklar bleibt, wie weit
das neue Recht sich vom modernen Recht entfernt, ist es auch unklar, in-
wiefern der Gerechtigkeitsbegriff hier als auf das moderne Recht bezogen
verstanden werden kann oder ob er sich eher auf das, wenn man so will,
sittliche Gelingen einer Praxis bezieht (vgl. Menke 2015: 395). Eine an-
dere Moglichkeit wire auch, dass Gerechtigkeit an dieser Stelle eher als
»Gerechtigkeit als Uberschuss« zu verstehen ist (vgl. 1.1).

Abgesehen von dieser terminologischen Frage verweist Menke im
Kontext der Beschreibung der Funktion der Rechte als den Eigenwillen
legalisierend auf Theorien, die ich als libertdre Gerechtigkeitstheorien
fasse. Im neunten Kapitel »Eigenwille« (Teil III) schreibt Menke tiber
das Eigentum als »einfachste und grundlegendste Gestalt der rechtli-
chen Ermichtigung des Eigenwillens« (Menke 2015: 207). Menke be-
zieht sich hier auf John Lockes Konzeption und Rechtfertigung von

64

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE GERECHTIGKEIT UND MACHTSTABILISIERUNG (AUSBEUTUNG)

Eigentum durch das Eigentum an der eigenen Person (Selbsteigentum).
Seine Eigentumskonzeption ist fiir Lockes gesamte Politische Philoso-
phie grundlegend und Locke ist wiederum der Vordenker neuerer liber-
tarer Gerechtigkeitstheorien. Unter solchen neueren libertiren Gerech-
tigkeitstheoretikern legte Robert Nozick mit Anarchy, State, and Utopia
(1974) das wohl wichtigste Buch vor. Menke bezieht sich in diesem Kon-
text auch einmal direkt auf Nozick (Menke 2015: En. 105 auf 447f., ver-
wiesen von 220). Im Folgenden werde ich nun anhand der drei in Kapitel
2 entwickelten Merkmale eines allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs eine
idealtypische Konzeption libertdrer Gerechtigkeit darstellen.

Die Grenze zwischen privater und offentlicher Sphire
(Reduziertheit)

Aus Perspektive der Gerechtigkeit interessieren soziale Phinomene nicht
im Ganzen und nicht alle sozialen Phinomene, denn sie ist >reduziert<
in dem Sinne, dass sie eine Auswahl der fiir sie relevanten Phinomene
trifft (vgl. 2.1). Diesen zunachst abstrakten Charakter der Reduziertheit
der Perspektive der Gerechtigkeit beschreibt Nozick: Zunichst sei die
Beriicksichtigung von Rechten die einzige Bedingung fiir Gerechtigkeit:
»Respect for rights is [...] the sole condition of justice« (Nozick 2013
[1974]: xiv) und Rechte versteht Nozick als »side-constraints« (Nozick
2013 [1974]: 29), d.h., sie schrianken lediglich die gegebenen Handlun-
gen von Individuen ein. Die Handlungsziele sind aus Perspektive der
Gerechtigkeit nach Nozick also irrelevant. Geht man davon aus, dass
Handlungsziele (zumindest auch) in intersubjektiven Raumen gebildet
und realisiert werden, werden somit einige gesellschaftliche Bereiche aus
dem Blickfeld der Gerechtigkeit ausgeschlossen und zwar die privaten.

Substanziell zieht die libertire Gerechtigkeit die Grenze zwischen ge-
rechtigkeitsrelevant und gerechtigkeitsirrelevant zwischen der 6ffentlichen
und privaten Sphare. Wie im Privaten zu handeln sei, darf nicht mit 6ffent-
licher Gewalt bestimmt werden. Die Grenze zwischen dem, was offentlich
reguliert und dem was im Privaten unbestimmt bleiben darf und soll, wird
mithilfe der Frage bestimmt, ob subjektive Rechte verletzt werden oder
nicht. Solange jemand keine subjektiven Rechte einer anderen Person ver-
letzt, darf sie machen, was sie will. Sobald eine Person die Rechte einer an-
deren Person verletzt, ist das Eingreifen offentlicher Gewalt gerechtfertigt.
Wie die Funktion dieser Rechte im Libertarismus zu verstehen ist und in-
wiefern sie eine normative Grundlage teilen, ist Thema des nichsten Ab-
schnitts. Neben der Frage danach, wo die Grenze gezogen wird, ist es aus
Sicht des Libertarismus wiinschenswert, dass die private Sphiare moglichst
umfangreich ist und die Bereiche, in denen Staatshandeln zulassig ist, mog-
lichst begrenzt werden (vgl. z.B. Brennan 2012: 2).

65

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

Beispielhaft wird im Eintrag »libertarianism« der Stanford Encyclope-
dia of Philosophy beschrieben, wann die Grenzen der 6ffentlichen Ge-
waltanwendung im Sinne des Libertarismus bereits tiberschritten sind:

»Agents of the state violate the rights of citizens when they punish, or
threaten to punish, a person for riding a motorcycle without a helmet,
for taking drugs, for refusing to purchase health insurance or serve in
the military, for engaging in consensual sexual relations in private, or
for gambling.« (Vallentyne und van der Vossen 2014: 16)

Der Raum fur kollektive politische Zielsetzungen ist demnach, wenn
etwa auch als privat gilt, ob ich eine Krankenversicherung habe oder
nicht, sehr begrenzt.

Das Recht auf private Freiheit (auf Rechte)

Wie im zweiten Unterkapitel des vorhergehenden Kapitels (2.2) vor-
geschlagen, konzeptualisiere ich die normative Grundorientierung ei-
ner Gerechtigkeitskonzeption als Spezifizierung eines Meta->Rechts auf
Rechte«. Die normative Grundorientierung einer libertaren Konzeption
der Gerechtigkeit ist dementsprechend ein »Recht auf private Freiheit auf
Rechtes, welches durch positive Rechte ("Recht auf private Freiheit auf
Rechte<) geschiitzt werden soll. Dieses Recht driickt die Forderung aus,
dass jeder und jedem ermoglicht werden soll, in der Sphare des Privaten
frei zu handeln, solange niemand anderes durch diese freie Handlung in
seiner Freiheit beschrankt wird. Ob die freie Handlung dabei autonom
ist, d.h. verntinftigen, selbstgewihlten Regeln gehorcht, ist unerheblich.
Frei handeln kann hier etwa auch sein, sich dafir zu entscheiden, dem
Lebensstil der Eltern unhinterfragt zu folgen oder ihn aus Trotz abzuleh-
nen, ohne dafiir verniinftige Griinde angeben zu konnen oder zu miissen:
»[...] [L]ibertarians advocate radical freedom. Each person may decide
how her life will go. We need not justify ourselves to others.« (Brennan
2012: 4) Menke beschreibt diese Freiheit als »gleiche Willkiirfreiheit al-
ler Biirger« (Menke 2015: 272f.). Honneth bezeichnet sie auch in Be-
zug auf Nozick als »negative Freiheit« (Honneth 2011: 50). Habermas
spricht von »Privatautonomie«, wobei die Rede von Autonomie auch
mit dem Zusatz >privatc womoglich missverstandlich ist, da Autonomie
wortlich Selbstgesetzgebung heifst und die von Libertiren befiirwortete
Freiheit auch Fille erfassen soll, in denen eine Handlungsentscheidung
gar keiner Handlungsregel (auch keiner idiosynkratrischen) unterliegt
(vgl. Habermas 1994 [1992]: z.B. 483f.).

Obwohl es nicht festgelegt ist, welche Handlungen im Bereich der Pri-
vatsphire vollzogen werden sollen, gelten die freie Verfugung tiber sein
Eigentum und der freie Tausch seines Eigentums als paradigmatische

66

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE GERECHTIGKEIT UND MACHTSTABILISIERUNG (AUSBEUTUNG)

Nutzung dieser Freiheit (vgl. Menke 2015: 273). Brennan schreibt:
»Libertarianism is most famous for its view on economics; however, it
is not just about economics. It is not even primarily about economics.
Libertarian attitudes toward the free market are just an extension of the
attitudes toward the rest of social life.« (Brennan 2o12: xiii, xiv) Die
freie Verfiigung tiber das Eigentum ist also eine Weise, durch die priva-
te Freiheit paradigmatisch ausgetibt werden kann, aber die Nutzung des
Eigentums tritt normativ gegeniiber der Idee privater Freiheit zurtick.”

Versteht man das Recht auf private Freiheit als Begriindung posi-
tiv-rechtlicher Rechte (Recht auf private Freiheit auf Rechte) wird deut-
lich, dass es zu der Willens- oder Willkurtheorie von Rechten passt: Die
Funktion von Rechten wird darin so gesehen, dass sie nicht grundlegen-
de, gerechtfertigte Interessen jedes Menschen (bzw. von Biirger/innen)
schiitzen sollen, sondern den »Eigenwillen« einer und eines jeden, in ei-
ner begrenzten Sphire zu tun und zu lassen, was sie oder er will (vgl.
Wenar 2020).

Dabei kann es unterschiedliche Begrindungen fiir das Recht auf pri-
vate Freiheit geben (vgl. Wendt 2016: 207). Die Begriindungsebene hat
nicht unbedingt Einfluss auf seine Konzeptualisierung. Eine mogliche
Begriindung ist die auf Locke zuriickgehende Vorstellung des Selbstei-
gentums. Aber auch die »kantische[] Idee der Achtung von Personen«
(Wendt 2016: 207) als Zwecke in sich selbst und nicht blof§ Mittel (etwa
zu einem gemeinsamen Ziel) mag als Rechtfertigung eines Rechts auf
private Freiheit dienen in dem Sinne, dass niemand in die Freiheit eines
anderen intervenieren darf, um seine eigenen Ziele zu verwirklichen.?
Unabhingig von der spezifischen Begriindung wird hier eine >starke Nor-
mativitit« (vgl. 2.3) begriindet. Eine Normativitit, die staatlichen Zwang
(wenn auch nur in begrenzten Bereichen) rechtfertigen kann.

Formale Rationalitat des Rechts (spezifische Rechtsform)
und unbestimmte Gesellschaft

An dieser Stelle stellt sich die Frage nach der von libertirer Gerechtig-
keit geforderten spezifischen Rechtsform und danach, welches Gesell-
schaftsbild sie implizit zugrunde legt. In Habermas’ Systematisierung
ist an dieser Stelle das liberale Rechtsparadigma relevant. Das libera-
le Rechtsparadigma ist mit der spezifischen Rechtsform des »formalen
Recht[s]« verbunden (Habermas 1994 [1992]: 494). Das implizite Ge-
sellschaftsbild einer libertiren Gerechtigkeitskonzeption ist dabei, dass

7 Anders Wendt: »Libertiare Gerechtigkeit 1ost sich also in die Achtung von
Eigentumsrechten auf.« (Wendt 2016: 206)
8  Fur weitere mogliche Begriindungen vgl. Wendt 2016: 207f.

67

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

Gesellschaft »als Unbestimmbares« erscheint (vgl. Menke 2015: 92). Ich
gehe nun zunachst niher auf das formale Recht und dann etwas genau-
er auf das implizite Gesellschaftsbild ein.

Bevor ich detaillierter beschreibe, was unter der Rechtsform des for-
malen Rechts oder der formalen Rationalitit des Rechts zu verstehen ist,
sei kurz daran erinnert, wie sich die Frage nach der spezifischen Rechts-
form zu unterschiedlichen Rechtsgebieten verhalt. Im deutschen Recht
unterscheidet man zwischen drei Rechtsgebieten: dem Privatrecht, dem
offentlichen Recht und dem Strafrecht®. Menkes Analyse der einen Seite
der Funktion subjektiver Rechte (den Eigenwillen zu legalisieren) bezieht
sich auf eine Rationalitat des Rechts, die es urspringlich nur im Privat-
recht gab. Der erste Teil seines Buches Kritik der Rechte, welches den his-
torischen Unterschied zwischen klassischem Recht und modernem Recht
beschreibt, setzt deshalb mit der Geschichte des Privatrechts an. Aller-
dings ist es eine entscheidende These seines Buches, dass die zunichst
von Menke tber das Privatrecht herausgearbeitete Form der subjekti-
ven Rechte nicht nur fiir das Privatrecht gilt, sondern fur alle Rechtsge-
biete des modernen buirgerlichen Rechts: »[D]ie Transformation im Be-
griff der Rechte [von einem klassischen zu einem modernen Begriff der
Rechte, E.N.], der traditionell ein Begriff des Privatrechts ist, [ist] nicht
auf dieses Feld beschriankt« (Menke 2015: 18).%

Wenn ich von der spezifischen Rechtsform formalen Rechts schrei-
be, ist es zudem wichtig zu betonen, dass ich damit nicht die moderne
Rechtsform im Allgemeinen meine (vgl. 2.3). Manchmal wird >forma-
les Recht< auch so verwendet. Im Kontext der Untersuchung der spezi-
fischen Rechtsform libertirer Gerechtigkeit geht es konkreter darum, in
welcher Form Gesetze formuliert sind.™

In seinem Aufsatz » Reflexives Recht: Entwicklungsmodelle des Rechts
in vergleichender Perspektive« (1982) beschreibt Teubner drei unter-
schiedliche Rechtsrationalititen: eine formale, eine materiale und eine
reflexive. Er unterscheidet dabei im Anschluss an Habermas zwischen
drei Dimensionen der Rationalitit: »Interne Rationalitit«, »Norm-Ra-
tionalitat« und »System-Rationalitdt« (Teubner 1982: 23)*2. Fiir meinen

9  Das Strafrecht kann dabei systematisch allerdings auch dem 6ffentlichen
Recht zugeordnet werden, da es auch das Verhiltnis von der einzelnen Biir-
gerin bzw. vom einzelnen Biirger zum Staat betrifft.

1o Zur Kritik an dieser These Menkes, siehe schon 2.2.

11 Eskann allerdings sein, dass spezifische Rechtsformen, wie reflexives Recht,
auch die allgemeine moderne Rechtsform — bezogen insbesondere auf die
klare institutionelle Trennung von Judikative und Legislative, die auf die
Trennung von Gesetzgebung (Legislative) und Rechtsanwendung (Judikati-
ve) zuriickgeht — >ankratzens, vgl. Kapitel 8, insb. 8.5.

12 Die Unterscheidung in diese drei Dimensionen tibernimmt Teubner aus: Ha-
bermas 1976.

68

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE GERECHTIGKEIT UND MACHTSTABILISIERUNG (AUSBEUTUNG)

Zweck an dieser Stelle, die Beschreibung der spezifischen Rechtsform, ist
nur die »Interne Rationalitit« wichtig. Dabei geht es um die »Begriffs-
strukturen des Rechts« (Teubner 1982: 24)." Die spezifische Rechts-
form >formales Recht« ist typischerweise formuliert in Form von Kon-
ditionalaussagen (wenn x, dann y), wobei x durch eine »eindeutige[r]
Tatbestandsorientierung« bestimmt ist (Teubner 1982: 24, vgl. auch Cal-
liess 1999: 19)."* Luhmann beschreibt die » Grundform« von konditio-
nalen Rechtsnormen so: »[W]enn bestimmte Bedingungen erfullt sind
(wenn ein im Voraus definierter Tatbestand vorliegt), ist eine bestimm-
te Entscheidung zu treffen.« (Luhmann 1987 [1983]: 227) Das Rechts-
instrument des Vertrags ist dabei paradigmatisch: x besteht dabei in der
»Willenstibereinstimmung abstrakter Rechtssubjekte« (Teubner 1982:
27), unabhingig von den konkreten Rechtssubjekten oder dem Inhalt
ihres Vertrags. Speziell der Arbeitsvertrag wird wichtig, um die Beherr-
schungsform libertarer Gerechtigkeit, Ausbeutung, in den Blick zu krie-
gen (3.1.2).

Geht man davon aus, dass die Regulierung von Gesellschaft durch sol-
che formalen Regeln dazu beitragt, Gerechtigkeit im Sinne der Bertick-
sichtigung des Meta-Rechts auf private Freiheit einer jeden und eines je-
den zu realisieren, dann muss dafiir ein bestimmtes Bild von Gesellschaft
zugrunde gelegt werden. Dieses Bild von Gesellschaft besagt einerseits,
dass die nicht durch formale Regeln explizit geregelten Handlungsberei-
che »eine machtfreie’s Sphare« (Habermas 1994 [1992]: 482) darstel-
len, d.h., dass es zulassig ist, sie nicht bei der Formulierung einer Norm
bzw. bei der Rechtsanwendung in einem konkreten Fall miteinzubezie-
hen (im Fall des Vertrags wire das die Individualitiat der Rechtsperso-
nen und der Vertragsinhalt) und andererseits, dass die Regelung der Ge-
sellschaft durch Recht keine Auswirkungen auf sie hat. Wie bereits oben

13 Bei der Norm-Rationalitdt hingegen geht es um die »grundlegenden Prin-
zipien«. Das beachte ich hier nicht, weil ich das schon durch Merkmal 2
des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs abgedeckt habe (vgl. 2.2). Die Sys-
tem-Rationalitdt hingegen bezieht sich darauf, welche Funktion dieses Recht
fiir die Gesellschaft hat. Normativ gesehen decke ich das wiederum durch
Merkmal 2 ab und durch die Beschreibung der Beherrschungsform der Aus-
beutung (s.u.) fokussiere ich auf eine faktische (aber kritikwiirdige) Funk-
tion von Recht, das einer formalen Rationalitit unterliegt, namlich »die
normativen Imperative einer entwickelten Marktgesellschaft zu erfiillen«
(Teubner 1982: 24). Dasselbe gilt dann fiir das Recht, das einer materialen
Rationalitdt unterliegt, und Normalisierung, vgl. 3.2.

14 Die vollstindige Beschreibung bei Teubner lautet: »Regel-Orientierung:
Konditionalprogramme, prazise Definition von Tatbestandmerkmalen und
Rechtsfolgen; dogmatische Systembildung« (Teubner 1982: 28).

15 Hier ist normativ nicht wiinschenswerte Macht gemeint (kein neutraler
Machtbegriff wie bei Forst).

69

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

zitiert, konnte man mit Menke sagen, dass die Gesellschaft — das Mate-
rial, auf das das Recht angewendet wird — als unbestimmbar vorausge-
setzt wird. Die schwichere These, dass dieses Material als hinsichtlich
problematischer Machtverhiltnisse unbestimmt vorausgesetzt wird, ist
hinreichend, um zu zeigen, dass dies kein addquates Gesellschaftsbild ist.
Im Fall libertdrer Gerechtigkeit kann man also sagen, dass der Idee, die
Gesellschaft sei unbestimmt, die falsche empirische Vorstellung zugrun-
de liegt, dass in (funktionierenden) Marktgesellschaften keine ungerecht-
fertigten Machtverhiltnisse existieren.

Die Betonung des zweiten Aspekts, der Voraussetzung, dass die Re-
gelung der Gesellschaft durch Recht keine Auswirkungen auf sie hat,
ist wichtig fir Menkes im folgenden Unterkapitel (3.1.2) darzustellende
Kritik an der Beherrschungsform der Ausbeutung. Menke ist skeptisch,
dass die Logik des Privatrechts (als Logik des gesamten Rechts und nicht
blof§ des Rechtsgebiets >Privatrecht« gedacht) in Begriffen des Formalis-
mus hinreichend prizise beschrieben ist. Diese Skepsis dufSert er in Bezug
auf die Formalismus-Kritik am Recht der in den 1970er Jahren entstan-
denen amerikanischen Stromung der Critical Legal Studies, insbesondere
bezuglich eines der Mitbegriinder dieser Denkrichtung Duncan Kennedy
(Menke 20715: En. 8 auf 409, verwiesen von 9; En. 88 auf 433, verwiesen
von 144; En. 230 auf 458f., verwiesen von 278). Aus Menkes Perspektive
erscheint die Beschreibung, dass das formale Recht indifferent gegentiber
ihrem Material sei und es deshalb ungleiche Machtstrukturen im Priva-
ten nicht erkennen kann, als oberfliachlich oder zu schwach: »[D]er sozia-
le Inhalt der Rechtsform [steht ihr]| nicht dufSerlich gegeniiber« (Menke
2015: 278). Die Rechtsform als eine spezifische Form der Normativitat
»produziert« vielmehr den »soziale[n] Inhalt der Rechtsform [als] [...]
Faktizitat der Herrschaft« selbst (Menke 2015: 279, 278). Menke be-
tont hier also, dass das formale Recht nicht den sozialen Inhalt dessen,
worauf es angewendet wird, schlichtweg ignoriert (im Falle des Vertrags
den Vertragsinhalt und die Individualitat der Vertragspartner), sondern
dass der soziale Inhalt durch das formale Recht tiberhaupt erst gewis-
sermafSen zum >Ignorierbaren< gemacht wird. ¢ >Ignorierbar« ist jedoch
schwicher als >unbestimmbar« (s.0.): Das Material wird als hinsichtlich
von Machtverhiltnissen unbestimmt vorausgesetzt und somit ignorierbar
gemacht. Ich halte mich terminologisch an die Redeweise von der spezi-
fischen Rechtsform als formal, obwohl ich inhaltlich Menke zustimme,
dass das rechtliche Material durch die Rechtsform selbst erst ignorierbar
gemacht wird und nicht einfach ignoriert wird — und zwar weil es hin-
sichtlich moglicher Machtverhiltnisse als unbestimmt angesehen wird.

16 Diese stirkere These wird laut Menke auch schon von Marx und Weber ver-
treten, womit er gegen Kennedy auch einwendet, dass er Weber in diesem
Punkt falsch deutet.

70

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE GERECHTIGKEIT UND MACHTSTABILISIERUNG (AUSBEUTUNG)

Im nachsten Unterkapitel geht es darum, die Herrschaftsform >Ausbeu-
tung« der formalen Rechtsform niher zu erldutern.

3.1.2 Machtstabilisierung (Ausbeutung) als Beherrschungsform
libertirer Gerechtigkeit

Ausgangspunkt fur die Konzeptualisierung von Ausbeutung bei Marx ist
die Tatsache, dass die paradigmatische Ausiibung der privaten Freiheit
(Willkiirfreiheit), der freie Gebrauch von Dingen, die das Eigentum ei-
ner Person sind, und der freie Tausch solcher Dinge (Vertrag,) sich in sei-
ner Struktur nicht verandert, wenn das relevante Ding die Arbeitskraft
eines Menschen ist (vgl. Menke 2015: 274). Das basiere allerdings auf
einem falschen Verstindnis der Ware >Arbeitskraft, weil der »Gebrauch
der Ware Arbeitskraft [...] qualitativ anders [sei] als der anderer Waren«
(Menke 2015: 274): Als Eigentiimer einer Ware mit Ausnahme der Ar-
beitskraft ist das Recht auf ihren Gebrauch unmittelbar, sie kann von ih-
rem Eigentiimer gebraucht werden. Der Eigentiimer von Arbeitskraft hat
hingegen ein vermitteltes Recht auf ihren Gebrauch: Er hat das »Recht
zum Gebrauch ihres Gebrauchs [...]. Das Recht auf den Gebrauch und der
Vollzug des Gebrauchs sind hierin getrennt [...].« (Menke 2015: 274) Der
Gebrauch der Ware Arbeitskraft ist also vermittelt tiber die »Herrschaft
tiber den Arbeiter« (Menke 2015: 275, Herv. entfernt E.N.). Diese Beherr-
schung des Arbeiters (als nicht-wiinschenswerte Herrschaft tiber den Ar-
beiter) steht den expliziten Prinzipien des freien und gleichen Tauschens
(der gleichen privaten Freiheit) entgegen, deren Realisierung durch das
Privatrecht ermoglicht werden soll. Die Freiheit des Tausches von gleichen
Waren ist eine oberflachliche Beschreibung von privatrechtlichen Struktu-
ren, die damit nicht falsch wird, aber sie verdeckt und ermaoglicht'” damit
tieferliegende Strukturen sozialer Beherrschung (vgl. Menke 2015: 275).

Diese Strukturen sozialer Herrschaft sind nicht als blof§ 6konomische
Ausbeutungsstrukturen zu verstehen. Ich bezeichne einen Begriff blofs
okonomischer Ausbeutung als einen engen Begriff der Ausbeutung im
Gegensatz zu einem weiten Begriff der Ausbeutung'®, den ich als (nicht

17 Esist entscheidend, dass es sich hier sowohl um eine Logik der Verdeckung
als auch der Ermoglichung handelt. Menkes Kritik an den Critical Legal
Studies (insb. Kennedy, s.o.) ldsst sich so verstehen, dass sie blof§ die Ver-
deckungslogik in den Blick nehmen. Vgl. auch Menkes Insistieren darauf,
dass ein oberflichliches Verstandnis des Tauschs von Arbeitskraft (als blofs
freier und gleicher Austausch) keine »epistemologische[]« Verklirung und
keine »Ideologie« sei, sondern Strukturmerkmal »kapitalistischer Herr-
schaft« (Menke 2015: 276, 277).

18 Eine » weite Verwendung«« des Ausbeutungsbegriffs, der iiber ckonomische
Ausbeutung hinausgeht, schlagt auch Jaeggi vor (Jaeggi 2008a: 88).

71

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

gerechtfertigte) Machtstabilisierung™ fasse. Der enge Begriff der 6konomi-
schen Ausbeutung beruht auf Marx’ umstrittener Arbeitswerttheorie: Laut
Marx erwirtschaftet der Arbeiter durch seine Arbeitskraft mehr >Wert«
als notig ist, um seine Arbeitskraft zu reproduzieren. Der >Mehrwert¢, der
tber die Reproduktion des Arbeiters hinausgeht, kommt allerdings nicht
dem Arbeiter zu Gute, sondern dem Kapitalisten, fiir den er arbeitet. So-
mit wird der Arbeiter ausgebeutet, er wird, so konnte man sagen, in dem
Verhiltnis zum Kapitalisten tibervorteilt.>° Laut Menke steht nun zwar bei
Marx die 6konomische Ausbeutung im Mittelpunkt, aber sie sei fiir Marx
nicht hauptsichlich deshalb problematisch, weil sie eine »ungleiche Ver-
teilung der (Geld-)Mittel« (zwischen Arbeiter und Kapitalisten) bedeute,
erheblicher sei »die ungleich verteilte Verfiigung tiber diese Mittel« (Men-
ke 2015: 279). Weber ziehe aus der Tatsache, dass es die Macht tiber die
Verteilung der Mittel und nicht die ungleiche Verteilung der Mittel selbst
ist, die den Kern von Ausbeutung ausmacht, »die systematische Konse-
quenz, [...] die 6konomische Ausbeutung begrifflich als Machtverhilinis
— genauer: als eine institutionalisierte, verfestigte Asymmetrie der Macht,
und das heifSt: als Herrschaft — zu analysieren [...].« (Menke 2015: 279)

Dieser weite, nicht auf die 6konomische Verteilung, sondern asymme-
trische Machtverhaltnisse** bezogene Begriff der Ausbeutung bringt drei
Vorteile bzw. Konsequenzen mit sich:

(1) Der weite Begriff der Ausbeutung ist nicht auf Marx’ Arbeitswert-
theorie angewiesen und steht und fillt in seiner Plausibilitit somit
nicht mit ihr.

(2) Dem Recht kommt eine bedeutendere Rolle zu als diejenige — als blo-
Ber >Uberbau« — die normativen Strukturen der Okonomie zu stabi-
lisieren. Die Normativitit des Rechts ist dann selbst herrschaftskon-
stituierend (vgl. Menke 2015: 276): »Marx und Weber zeigen, dafs
das biirgerliche Recht sozialen Zwang hervorbringt. [...] Der Grund
dafiir ist die Formbestimmung der Freiheit und also der Subjektivi-
tit, die dem biirgerlichen Recht durch seine Grundfigur subjektiver
Rechte eingeschrieben ist.« (Menke 2015: 281)**

19 Vgl. Menkes Rede von einer »Herrschaft als Ausbeutung und Zwang«
(Menke 2015: 271).

20 Es gibt auch den Versuch von G.A. Cohen, Marx’ Konzeption der Ausbeu-
tung von der Arbeitswerttheorie zu befreien und dennoch an einem engen,
d.i. 6konomischen, Ausbeutungsbegriff festzuhalten, vgl. 1.2 in: Zwolinski
und Wertheimer 2017.

21 Die asymmetrischen Machtverhiltnisse sind bei Menke allerdings als
»asymmetrische Marktpositionen der Klassen« gefasst, wobei der Begriff
der Klasse wiederum 6konomische Verhiltnisse abbildet (Menke 2015: En.
252 auf 461, verweisen von 288).

22 Vgl. Kapitel 2, Fn. 7.

72

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

(3) Der weite Begriff von Ausbeutung hat den Vorteil, dass er Aus-
beutungsverhiltnisse, d.i. die Produktion, Stabilisierung und Ver-
schleierung asymmetrischer Machtverhiltnisse nicht auf einen
okonomischen Grundwiderspruch zuriickfiihrt, sondern auch andere
asymmetrische Herrschaftsverhiltnisse, insbesondere patriarchale
Geschlechterverhiltnisse (vgl. Jaeggi 2008a: 88) und strukturellen
Rassismus®3, in den Blick nehmen kann. In diesem Sinne wiirde >Aus-
beutung« dann dasjenige bezeichnen, was unter Frasers Schlagwort
» Abnormal Justice« sichtbar werden soll: tiefenstrukturelle asymme-
trische Machtverhiltnisse, die eine kritische Theorie der Gerechtig-
keit sehen konnen sollte (Fraser 2o010: 48ff.).

Unabhingig davon, ob es sich um einen engen oder weiten Ausbeu-
tungsbegriff handelt, stellt sich die Frage, ob es Ausbeutung nur in kapi-
talistischen Gesellschaften geben kann oder in allen »class-based socie-
ties, not only capitalism« (Zwolinski und Wertheimer 2017: 8). Menke
scheint davon auszugehen, dass Ausbeutungsverhaltnisse, auch wenn er
sie nicht auf Marx’ Arbeitswerttheorie bezieht, nur in kapitalistischen
Gesellschaften auf oben genannte Art und Weise auftreten (vgl. Men-
ke 2015: 277). Dies lasst sich vielleicht so erklaren, dass Ausbeutung in
feudalen Gesellschaften nicht blofs die Tiefen-, sondern gleichzeitig die
Oberfliachenstruktur der Gesellschaft ausmacht und somit die Konzep-
tualisierung als Ausbeutung redundant wire.

3.2 Egalitaristische Gerechtigkeit und Normalisierung

In diesem Unterkapitel geht es darum, die andere Seite der Funktion
subjektiver Rechte nach Menke, die Erméchtigungsfunktion, genauer
darzustellen und als Kernidee egalitaristischer Gerechtigkeitstheorien
auszuweisen (3.2.1). Anschlieffend wird ihre Beherrschungsform, Nor-
malisierung, erldutert (3.2.2).

3.2.1 Die egalitaristische Spezifizierung des allgemeinen Begriffs
der Gerechtigkeit

Das Zusammenfithren von Menkes Analyse der Ermachtigungsfunkti-
on subjektiver Rechte (und seiner Beschreibung, dass diese — und zwar
ausschlieSlich diese — von Interessenstheorien von Rechten in den Blick

23 Fiir eine kurzen Uberblick dariiber, was unter »Rassismus als strukturelle[r]
Kategorie« in der Critical Philosophy of Race zu verstehen ist, siche: Lepold
und Martinez Mateo 2019: 579f.

73

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

genommen wird) mit egalitaristischen Gerechtigkeitstheorien lasst sich
zunichst folgendermafen plausibilisieren: Habermas® Erlduterung des
sozialstaatlichen Rechtsparadigmas in Faktizitdt und Geltung (wel-
ches zu Menkes Beschreibung der Ermachtigungsfunktion und des So-
zialrechts passt) und seine Kritik daran setzt er parallel zu Iris Marion
Youngs Kritik am distributiven Gerechtigkeitsparadigma (vgl. Haber-
mas 1994 [1992]: 505).2 Fiir Habermas ist der Ubergang vom liberalen
zum sozialstaatlichen Paradigma des Rechts nicht normativ zu verstehen,
sondern wurzelt in der Einsicht, dass die » Bedingungen fiir die faktische
Wahrnehmung« (Habermas 1994 [1992]: 484, Herv. entfernt E.N.) von
formal gesicherten Freiheiten nicht einfach vorausgesetzt werden kon-
nen, sondern selbst hergestellt werden miissen. Der Ubergang zum sozi-
alstaatlichen Paradigma erfolgt also tiber eine »empirische Kritik « (Ha-
bermas 1994 [1992]: 485) am liberalen Paradigma, insbesondere der
Vorstellung von Gesellschaft als normativ unbestimmt. Das vorausge-
setzte, empirisch falsche Bild der Gesellschaft bestand aus »6konomi-
schen Gleichgewichtsannahmen [...] sowie au[s] entsprechende[n] so-
ziologischen Annahmen iber eine breite Streuung von Vermogen und
eine anndhernde Gleichverteilung sozialer Macht, die die chancenglei-
che Austibung der privatrechtlichen Kompetenzen sichern sollten.« (Ha-
bermas 1994 [1992]: 485) Wenn diese Annahmen nicht stimmen, aber
»die Freiheit des »Haben- und Erwerbenkonnens« [die private Freiheit,
E.N.]« nur dann »Gerechtigkeitserwartungen erfiillen« kann, wenn eine
»Gleichheit des >rechtlichen Konnens« besteh|[t]«, dann ergibt sich die
Grundidee einer egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption (Habermas
1994 [1992]: 485).

Die Grundidee einer egalitaristischen Gerechtigkeitstheorie (bzw. der
Ermichtigungsfunktion der Rechte oder der normativen Idee eines so-
zialstaatlichen Rechtsparadigmas) ist, dass gesichert werden soll — und
nicht falschlicherweise blof§ angenommen —, dass alle Burger/innen glei-
chermaflen sozial teilhaben konnen. Diese Grundidee mochte ich nun
anhand der im ersten Kapitel entwickelten drei Merkmale eines Gerech-
tigkeitsbegriffs ausbuchstabieren.

Die Gleichheitsgesellschaft betreffend (Reduziertheit)
Wenn jede Biirgerin und jeder Biirger einer Rechtsgemeinschaft gleicher-
mafSen an ihr teilhaben konnen soll, heifst das nicht, dass jede/r in je-

der Hinsicht dasselbe tun sollte. Jede/r sollte nur an bestimmten, wichti-
gen gesellschaftlichen Institutionen oder Praktiken teilhaben konnen. Die

24 Auch Forst bezieht sich auf diese Stelle bei Habermas, wenn er das >Bild«
distributiver Gerechtigkeit kritisiert (vgl. Forst 2011: 35). Mehr dazu s.u.

74

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

Gleichheit wird also in zwei Hinsichten eingeschrankt: Ein/e Burger/in
soll nur an besonders wichtigen Elementen des Sozialen teilhaben kon-
nen und sie wird auch nicht gezwungen an ihnen teilzuhaben, sondern
hat blof$ einen Anspruch darauf, der aber auch ungenutzt bleiben darf.
Nur die erste Hinsicht ist spezifisch fiir die egalitaristische Gerechtigkeits-
theorie. Die zweite Hinsicht gilt fiir die allgemeine Rechtsform, die tiber
subjektive Rechte funktioniert, insgesamt (vgl. 2.2). Die erste Hinsicht be-
schreibt also die Grenze von gerechtigkeitsrelevant und gerechtigkeitsirre-
levant so, dass es bestimmte Dinge gibt, die unabdingbar fiir jedes Gesell-
schaftsmitglied sind, um an der Gesellschaft teilzuhaben, wihrend andere
vernachladssigbar sind. So mag es etwa in einer Arbeitsgesellschaft gerech-
tigkeitsrelevant sein, dass jede/r eine Arbeit und etwas Freizeit (oder etwas
staatlich bereitgestelltes Geld fur den Lebensunterhalt), eine Wohnung und
eine Grundbildung hat. Dadurch kann sie oder er teilhaben. Diese Grenze
kann nun entweder durch die Beschreibung einer idealen gerechten Gesell-
schaft oder durch die Betrachtung dessen, was in einer konkreten Gesell-
schaft die Mindestbedingung zur Teilhabe sind, spezifiziert werden (s.u.).

Recht auf soziale Teilhabe (auf Rechte)

Die normative Grundorientierung einer egalitaristischen Gerechtigkeits-
theorie ist, dass jedem ein grundsitzliches »Recht auf soziale Teilha-
be« (Menke 2015: 223)* zusteht. Dieses Recht soll verwirklicht wer-
den durch positive Rechte bzw. den BewertungsmafSstab fiir dieselben
darstellen.

Egalitaristische Gerechtigkeitskonzeptionen, so meine These, erldu-
tern nun genauer, was es heiflen konnte, sozial teilzuhaben, entweder, in-
dem sie erlautern, was es heifSen wiirde an einer gerechten Gesellschaft
oder einer gegebenen Gesellschaft teilzuhaben.*¢

Mit der ersten Variante, die sich auf die Teilhabe an einer gerech-
ten Gesellschaft bezieht, sind solche Theorien gemeint, die besagen,
dass in einer idealen gerechten Gesellschaft allen gleichermafSen be-
stimmte Giiter zukommen sollten.?” Das sind in meiner Terminologie

25 Oder »das gleiche Recht auf soziales Leben [...] das>Recht auf die Existenzs,
das Recht auf Leben« (Menke 2015: 285). Vgl. Menkes Ausfithrungen zum
»biopolitische[n] Kontext« (Menke 2015: 159ff.).

26 Ich vermute, dass diese Unterscheidung zwischen zwei Typen des Egalitaris-
mus Ahnlichkeiten zu dem Unterschied zwischen distributive equality und
social oder relational equality aufweist. Vgl. exemplarisch zu der im angel-
sachsischen Kontext gefiihrten Debatte dartiber: Schemmel 2011.

27 In gewisser Weise wird hier ein Schritt zuriick zu einem vormodernen
Rechtsverstindnis gegangen: Es geht um die Verteilung von Anteilen an ei-
ner als gerecht angesehenen Gesellschaftsordnung (einer Ordnung, in der

75

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

distributiv-egalitaristische Theorien. Um welche Giter es sich handelt,
ist dabei umstritten. Es werden typischerweise drei verschiedene Arten
von zu verteilenden Giitern unterschieden: Ressourcen (Rawls, Ronald
Dworkin), Wohlergehen (Richard M. Hare) und Fahigkeiten (bzw. capa-
bilities, Martha Nussbaum und Amartya Sen) (vgl. Hinsch 2016: 8of.).
Eine Gesellschaft ist demnach gerecht, wenn alle die gleichen Ressour-
cen, das gleiche Level an personlichem Wohlergehen oder dieselben Fa-
higkeiten haben.

Beim capability-Ansatz ist es so, dass die Bestimmung dessen, was da-
fiir notwendig ist, behaupten zu konnen, dass eine bestimmte Fahigkeit
bei einer Person vorhanden ist, nicht nur abhingig ist von den Grund-
voraussetzungen der Person, sondern auch von dem Kontext, in dem sie
sich bewegt. Was es etwa heifSt, die Grundfahigkeit, geographisch mobil
zu sein, ausgebildet zu haben, heif3t fiir Gehbehinderte etwas anderes als
fiir nicht-Gehbehinderte sowie fiir Menschen, die in einem Hochgebirge
leben und Menschen, die auf einer Insel leben.>® Trotz dieser Kontextab-
hingigkeit dessen, was es heifit, eine Fahigkeit tatsachlich auszubilden,
sind die Fahigkeiten selbst fur alle Menschen gleich.> Eine Gesellschaft
ist gerecht, wenn die fur ein menschliches Leben wichtigen Fahigkeiten
gleich verteilt sind.

Im Gegensatz dazu gibt es egalitaristische Gerechtigkeitstheorien, die
noch stirker kontextbezogen sind und blof$ konstatieren, dass es gerecht
ist, wenn jede und jeder an dem, was fiir eine gegebene Gesellschaft be-
deutend ist, auch teilhat. Dasjenige, was in einer gegebenen Gesellschaft
als wichtig und deshalb als Wert daran teilzuhaben gilt, muss sich nicht
notwendig in der Sprache von Giitern fassen lassen. Als so eine Version
egalitaristischen, aber eben nicht distributiv-egalitaristischen Gerechtig-
keitsdenkens verstehe ich Frasers Beschreibung der Grundorientierung
der Gerechtigkeit an der Norm der »partizipatorischen Paritdt« (Fraser
und Honneth 2003: 54): »Nach dieser Norm erfordert die Gerechtigkeit
gesellschaftliche Vorkehrungen, die allen (erwachsenen) Gesellschafts-
mitgliedern erlauben, miteinander als Ebenbiirtige zu verkehren.« (Fra-
ser und Honneth 2003: 54f.) Fraser schlagt vor, dass dafiir —>in heutigen

alle gleich viele Giiter haben). Vgl. meine Darstellung des ersten Teils von
Menkes Kritik der Rechte zu Beginn dieses Kapitels. Da ich mich fiir die
Darstellung der Beherrschungsform der Normalisierung auf eine andere
egalitaristische Gerechtigkeitskonzeption beziehe, ist diese Uberlegung aber
fiir den weiteren Argumentationsverlauf unerheblich.

28 Zur Kontextabhingigkeit des capability-Ansatzes, siehe: Culp 2014b: 158.

29 Obwohl es also kontextabhingig ist, was fir Giiter notwendig sind, um
eine Fahigkeit zu haben, ist die »Liste zentraler menschlicher Fahigkeiten«
selbst kontexttranszendierend. Das kritisiert Culp, wenn er schreibt, dass
diese Liste »der demokratischen Meinungs- und Willensbildung zu viel vor-
[gebe]« (Culp 2014b: 166).

76

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

Gesellschaften< konnte man hinzufiigen — »mindestens zwei Bedingun-
gen erfiillt sein« miissen, namlich ein gewisser Grad an materieller Ver-
teilungsgerechtigkeit und eine Gewdhrleistung von Status-Anerkennung
(Fraser und Honneth 2003: 55). Ich gehe nicht weiter auf die konkreten
beiden Bedingungen ein, weil Fraser selbst betont, »dafS es mehr als zwei
sein konnen« (Fraser und Honneth 2003: 55, Fn. 55). Es hiangt also nach
meiner Interpretation letztlich von der gegebenen Gesellschaft ab, wel-
che Bedingungen es gewihrleisten, dass sich zwei Menschen als Eben-
biirtige gegentiberstehen.’° Frasers partizipatorische Paritit hilft nicht
weiter dabei, Dissense und daran moglicherweise anschliefSende verniinf-
tige Ubereinkiinfte dariiber, was Ebenbiirtigkeit in einer konkreten Ge-
sellschaft bedeutet, zu konzeptualisieren.3*

Diese zweite Form des Egalitarismus scheint Menke im Sinn zu haben,
wenn er von der Ermachtigungsfunktion von Rechten schreibt. Men-
ke schreibt nimlich, dass Marx’ Kritik an der verteilungstheoretischen
Konzeption der Gerechtigkeit der Sozialisten, die er in der Kritik des Go-
thaer Programms formuliert, selbst oberflichlich bleibt und nicht den
Kern der normativen Idee der Sozialisten richtig erfasst:

»Marx (und Engels) deuten die von den Sozialisten erhobenen Ansprii-
che so, dafS sie sich nur auf eine gerechte Verteilung der Konsumptions-
mittel beziehen. Das verkurzt diese Anspriiche um den normativ ent-
scheidenden Punkt. Denn ihr Anspruch ist nicht nur viel weitreichender,
sondern auch von anderer Art als die Gerechtigkeit der Verteilung. [...]
Das sozialistisch konzipierte Sozialrecht versteht die Gerechtigkeit der
Verteilung nicht nur als die Zuteilung von Mitteln, sondern als die Be-
fahigung zur Teilhabe am sozialen Leben [....].« (Menke 2015: 285)

Wenn im folgenden Unterkapitel (3.2.2) die Beherrschungsform egalita-
ristischer Gerechtigkeit erlautert wird, dann ist es wichtig, sie als Kritik
einer so verstandenen, nicht-distributiven, aber dennoch egalitaristischen
Gerechtigkeitskonzeption zu verstehen.’* Dadurch wird die Kritik gegen

30 Damit stimme ich gewissermafSen mit Honneths Kritik an Fraser tiberein,
dass »diesem Vorschlag [von zwei Bedingungen fiir partizipatorische Paritat,
relative 6konomische Gleichverteilung und kulturelle Statusanerkennung,
E.N.] insofern etwas sehr Zufilliges [anhaftet], als sich kein Argument da-
fiir findet, warum es sich bei der Kombination von zwei blofS analytisch be-
griffenen Perspektiven gerade um diejenigen der >~Okonomie« und der »Kul-
tur< handeln soll.« (Fraser und Honneth 2003: 185f.)

31 Ich verstehe Forsts Kritik an Fraser so, dass er die Rechtfertigung dessen,
was es heifSt, in einer Gesellschaft als ein/e Gleichwertige/r geachtet zu wer-
den als normativ basaler betrachtet als den Status der gleichwertigen Teil-
habe an der (blofS gegebenen, aber nicht durch alle Betroffenen gerechtfer-
tigten) Gesellschaft (vgl. Forst 2011: 143).

32 Weber, der als erster Materialisierungstendenzen des Formalrechts er-
kannt (und kritisiert) hat, schien die normative Grundidee einer solchen

77

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

den Egalitarismus gewissermafSen stirker, da man behaupten konnte,
dass der nicht-distributive Egalitarismus die avanciertere Version des
Egalitarismus ist.

Materiales Recht (spezifische Rechtsform)
und bestimmte Gesellschaft

An dieser Stelle geht es um die Frage, welche spezifische Rechtsform als
Realisierungsform der Gerechtigkeit von einer egalitaristischen Gerech-
tigkeitskonzeption gefordert wird und welches Gesellschaftsbild von ihr
implizit vorausgesetzt wird. Bezogen auf Ersteres muss an dieser Stel-
le wieder eine Vorbemerkung zum Verhaltnis der spezifischen Rechts-
form, »materiales Recht«3, und dem Rechtsgebiet des Sozialrechts ge-
macht werden.

Wie beschrieben stiitzt sich Menkes Analyse des Privatrechts und der
ihm eigenen Beherrschungsform, Ausbeutung (als Machtstabilisierung),
auf Marx (s.0.). Marx’ Diagnose der Ausbeutung in kapitalistisch-biir-
gerlichen Gesellschaften soll nun aber nicht nur eine Diagnose tber be-
stimmte Probleme eines Rechtsgebiets, namlich des Privatrechts, sein,
sondern die Diagnose der Ausbeutung soll eine gesamtgesellschaftliche
Problemkonstellation benennen. Marx setzt nichtsdestotrotz beim Pri-
vatrecht an — und das bleibt die einzige Rechtsgestalt, die er analysiert —,
weil »das biirgerliche Privatrecht [...] nach Marx die einzige strukturell
notwendige Rechtsgestalt der biirgerlichen Gesellschaft [ist]« (Menke
20715: 272).3 Im Anschluss an Frangois Ewald halt Menke dies fiir »em-
pirisch falsch«. Neben dem »Privatrecht (eingeschlossen das zur Regu-
lierung seiner Hervorbringung und Erhaltung notwendige offentliche
Recht)« sei die biirgerliche Gesellschaft »zugleich und unhintergehbar
durch ein zweites Rechtskonzept bestimmt: die sozialen Rechte oder

Materialisierung auch in dem zweiten egalitaristischen Sinne gesehen zu
haben. Er schreibt an einer Stelle, dass es um die »[...] Anerkennung der
Durchschnittsauffassung der Interessenten, also eines [...] Merkmals we-
sentlich faktischer Art [gehe, E.N.], als des von dem Interessenten befugter-
mafSen durchschnittlich erwarteten und deshalb von der Justiz zu akzeptie-
renden Normalmaf$stabs«. (Weber 2005 [1922]: 647)

33 In Habermas’ Systematisierung ist das materiale Recht die bevorzugte (spe-
zifische) Rechtsform des sozialstaatlichen Paradigmas (vgl. Habermas 1994
[1992]: 494).

34 »Marx’ Argument ist: (i) Die burgerliche Gesellschaft ist als politisch-
okonomische Klassenherrschaft bestimmt. (ii) Fiir diese Herrschaftsform
ist die Form des biirgerlichen Privatrechts konstitutiv. Also: (iii) Es gibt mit
dem biirgerlichen Privatrecht nur eine fiir die biirgerliche Gesellschaft not-
wendige Rechtsgestalt.« (Menke 2015: 282)

78

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

besser das Sozialrecht« (Menke 2015: 282). Daran verwundert nun zu-
nichst einmal, dass das Sozialrecht — heute in Deutschland zumindest3s
— Teil des Verwaltungs- und damit des 6ffentlichen Rechts ist. Wenn das
offentliche Recht bereits als zur »Hervorbringung und Erhaltung« (s.o.)
des Privatrechts ausgewiesen wurde, ist nicht einsichtig, warum Menke
die Eigenlogik des Sozialrechts (das schon Teil des 6ffentlichen Rechts
ist, welches als Stiitze des Privatrechts fungiert) eigens betont. Fiir Menke
scheint es davon abgesehen jedenfalls so zu sein, dass die gesamte Logik
des modernen Rechts tiber die formale Rationalitit, die paradigmatisch
das biirgerliche Recht pragt, und die materiale Rationalitit, die paradig-
matisch das Sozialrecht pragt, zu erfassen ist. Privatrecht und Sozialrecht
(nicht nur das Privatrecht wie bei Marx), so scheint es, konstituieren die
buirgerliche Gesellschaft bzw. ihre paradigmatischen Rationalititen be-
stimmen die gesamte Logik des modernen Rechts.

Wie bei der spezifischen Rechtsform des formalen Rechts mochte ich
nun wieder mit Teubner die interne Rationalitit des materialen Rechts
beschreiben. Zuvor seien noch zwei Punkte angemerkt: Teubner be-
schreibt, erstens, sowohl die materiale als auch die reflexive Rationa-
litait des Rechts im Gegensatz zur formalen als responsiv.>¢ Teubners
Analyse geht, zweitens, von Weber aus, der bereits Anfang des 20. Jahr-
hunderts Materialisierungstendenzen des Rechts benannte. Waren die-
se damals blofs »marginal«, erscheinen sie Teubner Anfang der 198ocer
Jahre als der »dominante neuere Entwicklungstrend« (Teubner 1982:
15). Wie schon bei der Beschreibung der spezifischen Rechtsform des
formalen Rechts beziehe ich mir hier nur auf das, was Teubner im An-
schluss an Habermas interne Normrationalitiat nennt und vernachlissi-
ge aus denselben obengenannten Griinden die Norm- und Systemratio-
nalitit. Teubner schreibt:

»Die »interne Rationalitit< wandelt sich, insofern die vorherrschende
Regelorientierung von einer zunehmenden Zweckorientierung’” iiber-
lagert wird. Statt einer strikten Anwendung prizis definierter Rechts-
normen (Konditionalprogramme) verwalten jetzt Rechtsexperten eher

35 Dies anzufiihren ist dadurch verbiirgt, dass Menke selbst in seinen Erliu-
terungen auf das aktuelle deutsche Sozialgesetzbuch verweist (vgl. Menke
2015: En. 251 auf 460f., verwiesen von 288).

36 In dem Aufsatz, den ich verwende, kommt Teubner tiberhaupt erst dazu,
die Kategorie der reflexiven Rationalitit einzufithren (vgl. Kapitel 8), weil
er zeigen will, dass die von Nonet und Selznick vorgeschlagene Idee eines
responsiven Rechts sich in eine materiale und reflexive Spielart untertei-
len lasst.

37 Forst schreibt in seiner Kritik an Fraser, dass sie (in einer von zwei mogli-
chen Lesarten jedenfalls) eine teleologische, d.h. auf Endzustiande ausgerich-
tete Gerechtigkeitstheorie vorlegt (vgl. Forst 2011: 1471).

79

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

offen definierte Standards und vage Generalklauseln (Zweckprogram-
me).« (Teubner 1982: 25)3%

Wenn man sich nun fragt, welches (implizite) Bild von Gesellschaft eine
Person hat, die eine Norm mit Zweckorientierung etablieren will (oder
eine Person, die so eine Norm anwendet), erkennt man, dass Gesell-
schaft dann »als Bestimmbares« (Menke 2015: 92) gesehen werden
muss. Denn eine Person, die eine Norm mit Zweckorientierung, die sie
fur richtig halt, vorschlagt, muss davon ausgehen, dass sie wissen kann,
welcher Zweck fiir alle sinnvoll ist (und nicht nur wie die idiosynkrat-
rischen Zwecke von einzelnen begrenzt werden sollen, wie im liberta-
ren Modell). Weitergehend muss sie fir die Anwendung einer solchen
Norm wissen, wie sich Personen verhalten miissten, um diesen Zweck
zu erfllen.

Habermas sieht zudem eine Parallele zwischen dem Gesellschaftsbild,
das durch ein liberales einerseits und ein sozialstaatliches Paradigma an-
dererseits vorausgesetzt wird, namlich: »das produktivistische Bild einer
industriekapitalistischen Wirtschaftsgesellschaft, die so funktioniert, dafs
sie die Erwartung sozialer Gerechtigkeit nach der einen Lesart tiber die
privatautonome Verfolgung je eigener Interessen erfullt, nach der ande-
ren Lesart gerade dadurch zunichte macht.« (Habermas 1994 [1992]:
491) D.h. gewissermafSen, dass aus liberaler Sicht jeglicher Versuch, so-
ziale Gerechtigkeit substanziell bestimmen zu wollen, fehlschlagt, wah-
rend aus sozialstaatlicher Sicht jeder Versuch fehlschlagen muss, das Er-
reichen sozialer Gerechtigkeit gesellschaftlichen Kraften zu tiberlassen.3

3.2.2 Normalisierung als Beberrschungsform
egalitaristischer Gerechtigkeit

Die Beherrschungsform, Normalisierung, die ich im Anschluss an Menke
als Beherrschungsform einer egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption
beschreiben will, muss spezifischer als Beherrschungsform nicht-distri-
butiver egalitaristischer Gerechtigkeit angesehen werden. Damit ist ei-
nerseits der hiufig geaufSerte Paternalismusvorwurf (vgl. Hinsch 2016:
8of.) an distributiv-egalitaristischer Gerechtigkeit weniger zentral und
andererseits ist Forsts Kritik an dem distributiven Gerechtigkeitsbild,
die ein wichtiger Ausgangspunkt fur die Entwicklung seiner eigenen Ge-
rechtigkeitskonzeption ist, meiner Ansicht nach zwar richtig, aber nicht

38 Vgl. Calliess 1999: 19.

39 Bezogen auf die Dimension der Systemrationalitit von materialem Recht
schreibt Teubner, dass das Recht in seiner materialisierten Form (anders als
das formale Recht) unmittelbar Ziele des Wohlfahrtsstaates umsetzen und
ihn somit reproduzieren kann (vgl. Teubner 1982: 25).

8o

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

identisch mit der Normalisierungskritik. Die Idee des Antipaternalismus
ist es, Individuen vor unangemessenen Eingriffen des Staates in ihr Pri-
vatleben zu schiitzen. Es geht also um eine explizite Machtbegrenzung
des Staates. Bei der Normalisierungskritik richtet sich die Kritik hinge-
gen an politisch ungewollte Nebeneffekte bestimmter Politiken — so ist
beispielsweise die Beriicksichtigung von Trauerzeiten fiir Individuen po-
litisch erwiinscht, unerwiinscht ist aber, dass Trauernde dadurch in eine
gesellschaftliche Normaltrauerzeit gezwingt werden, die ihren eigenen
Trauerprozess womoglich eher behindert, als dass ihm Rechnung getra-
gen wird. Die Normalisierungskritik ist auf diese Weise gewissermafsen
subtiler als das liberale Desiderat, Paternalismus zu vermeiden. Nichts-
destotrotz ist es so, dass sich die Normalisierungskritik sowie die Pater-
nalismuskritik typischerweise beide gegen wohlfahrtsstaatliche Politiken
richten. Forsts Kritik an dem distributiv-egalitaristischen Gerechtigkeits-
bild, die er vor allem in seinem Aufsatz » Zwei Bilder der Gerechtigkeit«
ausfithrt, mochte ich kurz darstellen, bevor ich dann auf die Normali-
sierungskritik eingehe.

In dem Aufsatz kritisiert Forst ein distributionstheoretisches Gerech-
tigkeitsbild aufgrund von vier Problemen und stellt ihm eine »radika-
le, kritische Vorstellung« der Gerechtigkeit entgegen (Forst 2011: 32).
Forsts Kritik eines distributiven Gerechtigkeitsbilds ist nicht nur eine
Kritik an einer egalitaristisch-distributiven Gerechtigkeitskonzeption im
obigen Sinne sondern auch der Gerechtigkeitsstromung des »sufficien-
tarianism« (Forst 2011: 35). Das liegt daran, dass Forst auch dem suf-
ficientarianism ein grundsitzliches Denken im Rahmen eines distribu-
tiven Gerechtigkeitsbildes unterstellt, also einen Bezug auf Fragen nach
»Mangel oder Uberfluss« an Giitern und nicht auf »gerechte[] Verbdlt-
nisse|| zwischen Menschen« (worum es nach Forst eigentlich bei der
Gerechtigkeit gehen sollte) (Forst 2011: 36).4° Das erste der vier Pro-
bleme eines distributiven Gerechtigkeitsbilds, in dem es »an erster Stel-
le darauf ankommt, was Einzelnen im Sinne der Gerechtigkeit an Gii-
tern zukommt — wer was >erhdlt« (Forst 2011: 31), ist, dass es die Frage
danach ausblendet, woher die zu verteilenden Giiter eigentlich kom-
men, die Frage der Produktion (vgl. ebd.). Das zweite Problem ist, dass
dieses Bild auch ausblende, wer die Macht hat, diese Giiter zu vertei-
len (vgl. ebd.). Diese beiden ersten Probleme einer distributiven Vorstel-
lung von Gerechtigkeit werden — und darauf verweist Forst (Forst 201 1:
31, Fn. 7) — bereits von Young offengelegt. Das dritte Problem sei, dass
den Subjekten der Gerechtigkeit einfach bestimmte Anspriiche auf Giiter

40 Ich blende Theorien des sufficientarianism hingegen aus, weil ich sie gar
nicht als Gerechtigkeitstheorien (in dem in Kapitel 2 bestimmten Sinne) ver-
stehe und nicht blof3, wie Forst, als fehlgeleitete Gerechtigkeitstheorien. Vgl.
Kapitel 2, Fn. 45.

81

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

zugeschrieben wiirden, ohne dass sie selbst mit dariiber befinden konn-
ten, welche Anspriiche aus ihrer Sicht notwendig fiir die Gerechtigkeit
sind. Die Adressaten der Gerechtigkeit wiirden dadurch zu »passiven
Empfingern« (Forst 2011: 31).4' Viertens wiirde kein ausreichend gro-
Ber Unterschied zwischen Mangelzustinden jeglicher Art und ungerech-
ten Zustinden gemacht. Laut Forst mache es aber einen bedeutenden
Unterschied, ob jemand wegen einer Naturkatastrophe einen Mangel er-
leidet oder etwa wegen ungerechter 6konomischer Strukturen (vgl. Forst
2011: 31f.).#* Forst ordnet Rawls, was vielleicht iiberraschen mag, nicht
dem distributionstheoretischen Gerechtigkeitsbild zu (vgl. Forst 2o11:
44—47).% Inhaltlich gesehen ist insbesondere die dritte Kritik Forsts an
einem distributiven Gerechtigkeitsbild, wozu in meiner Terminologie ein
egalitaristisch-distributives gehort, nah an der Normalisierungskritik,
obwohl er hier auch eher eine Paternalismuskritik iibt (s.o.).

Die Beherrschungsform der Normalisierung (bzw. der »Disziplinie-
rung, Formierung und Normalisierung«)+ unterscheidet sich von der
Ausbeutung zunichst dadurch, dass sie nicht die Herrschaft einer Grup-
pe uber eine andere Gruppe ist (»in Produktionsverhiltnissen«), son-
dern »Herrschaft der Gesellschaft [oder des Sozialen] iiber die Individu-
en« und zwar in » Kommunikations- oder Partizipationsverhiltnissen«
(Menke 2015: 286). Bei der Ausbeutung geht es also um »die Herrschaft
von gleichen und freien Subjekten tiber andere gleiche und freie Subjekte:
Herrschaft durch Vertriage« und bei der Normalisierung um »die Herr-
schaft einer Einrichtung tiber ihre Mitglieder: Herrschaft durch Teilha-
be« (Menke 2015: 289). Ausbeutung funktioniere »horizontal« und sei
eine »Herrschaft-zwischen — intersegmentdire Herrschaft« (Menke 2015:
289, 290). Normalisierung hingegen operiere »vertikal« und sei eine
»Herrschaft-in — institutionelle Herrschaft« (Menke 2015: 290). Den-
noch ist die Herrschaft in beiden Fillen als Individuen subjektivierend

41 Vgl. dazu das Zitat von Rupp, das Habermas im Kontext seiner Auseinan-
dersetzung mit der Kritik am sozialstaatlichen Paradigma zitiert: »> Teilha-
be ist der Gegensatz freiheitlichen >Eigenhabens<, 1i3t individuelle Selbstent-
scheidung, Selbstverwirklichung und Selbstverantwortung in blofS passiver
Partizipation des einzelnen an vorgefertigten Stiicken des allgemeinen So-
zialprodukts aufgehen und beschrankt die >Freiheit< des einzelnen auf das
Recht, den ihm zugewiesenen Anteil in Empfang zu nehmen und im Sinne
der Gebrauchsanweisung auch zu verwenden.<« (Habermas 1994 [1992]:
491)

42 Vgl 6.1.

43 Mehr zu Forsts Verhiltnis zu Rawls, siehe Einleitung zu II.

44 Die Disziplinierungs- bzw. Normalisierungskritik geht auf Foucaults Analy-
sen der Disziplinarmacht von Gefiangnissen, psychiatrischen Einrichtungen
und Bildungsinstitutionen zuriick (vgl. Foucault 2014 [1975] und Foucault
2016 [1961]).

82

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

zu verstehen, d.h., dass im Falle der Ausbeutung nicht die Arbeiterklasse
als ganze beherrscht wird, sondern jede/r einzelne Arbeiter/in als Arbei-
ter/in. Die Individuen als Adressaten von Ausbeutung und Normalisie-
rung werden jedoch jeweils unterschiedlich angesprochen: als » Willkiir-
subjekte« (Ausbeutung) bzw. als »Interessensubjekte« (Normalisierung)
(Menke 2015: 289). Dies sei eine Unterscheidung hinsichtlich ihrer »ju-
ridischen Adressierung« (Menke 2015: 290).

Die Normalisierung wie die Ausbeutung stellen an der Oberfliche eine
andere Art der Adressierung dar als tiefenstrukturell, sie sind Formen
der »anderen< Herrschaft (bzw. in meiner Terminologie Beherrschung)
des Rechts. Die Oberflichenstruktur der Herrschaft eines Rechts, das
ein >Recht auf soziale Teilhabe« realisiert, ist, dass es jeder und jedem die
Moglichkeit geben mochte, an gesellschaftlich wertvollen Institutionen
teilzuhaben. An der Oberfliche ist es also so, dass der Einzelnen und dem
Einzelnen damit »gleich[e] Anerkennung« zugestanden wird, das Sozial-
recht verfahrt »egalitir« (Menke 2015: 293). Diese gleiche Anerkennung
in Form des Ziels, jedem gleiche soziale Teilhabe zu ermoglichen, schlagt
jedoch in die »soziale[] Herrschaft der Normalisierung« um (Menke
2015: 288). Das liegt zunidchst einfach daran, dass bestimmt werden
muss, wozu die einzelnen ermachtigt werden sollen. Der Staat normali-
siert zundchst dadurch, dass er jede und jeden zu demselben ermachtigt:
»|E]r [kann] festlegen [...], worin die soziale Teilhabe besteht« (Menke
2015: 295). Das ist nur problematisch, wenn die soziale Teilhabe nicht
im Sinne der Ermichtigten ist. Damit sie in ihrem Sinne wire, miissten
sie mitbestimmen, worin soziale Teilhabe bestehen sollte. Laut Menke ist
das Ziel der sozialen Teilhabe allerdings die »Produktion des kommodifi-
zierten Subjekts« (Menke 2015: 294). Das kommodifizierte Subjekt, der
»[...] Lobnarbeiter«« (Menke 2015: 294), ist wiederum ausbeutungsvul-
nerabel. Anstatt dass das Ziel der sozialen Teilhabe durch die Teilhaben-
den anders bestimmt wiirde, wird ihre »politische Teilnahme« durch die
Ermoglichung von Konsum »kompensiert« (Menke 2015: 294). Diese
undemokratische (Konsum statt politischer Teilnahme) und der Okono-
mie (Kommodifizierung) zuspielende Zielsetzung sozialer Teilhabe stellt
den ersten Explikationsschritt der Verwandlung von gleicher Anerken-
nung zu Normalisierung dar. Der zweite Explikationsschritt lauft tiber
den Fokus auf den Zusammenhang der Ermachtigungsfunktion und der
Eigenwille-legalisierenden Funktion der Rechte. Auch wenn das Sozi-
alrecht seine Ziele festlegen kann, kann es diese Ziele nicht unmittel-
bar umsetzen. Das Sozialrecht vergibt namlich nur Rechte zur sozialen
Teilhabe (und nicht unmittelbar soziale Teilhabe): »Die soziale Teilhabe
wird als subjektives Recht ermdglicht und erscheint daher in der Gestalt
privat angeeigneter Vermogen (zur Verwirklichung der eigenen Inter-
essen).« (Menke 2015: 295) Wenn ich ein Recht auf Arbeit habe, wer-
de ich nicht unmittelbar gezwungen zu arbeiten. Diese Unfdhigkeit des

83

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

Staates, den Zwang zur Arbeit durchzusetzen, wird allerdings dadurch
ausgeglichen, dass nun die Herrschaftsform der Ausbeutung wieder zu
Hilfe kommt. Das geschieht etwa, wenn Arbeitssuchende sich vertraglich
dazu verpflichten, den Anweisungen der Arbeitsagentur zu folgen: mit
der Unterschrift unter » Eingliederungsvereinbarungen«« (Menke 2015:
296) etwa. Sie haben sich dann freiwillig dazu entschieden (und dies ver-
traglich abgesichert), dass sie ihr sRecht auf Arbeit« einfordern wollen
(Eigenwille legalisierende Funktion der subjektiven Rechte). Damit hat
der Staat mithilfe der »Herrschaft der Vertriage« also seine Normalisie-
rungsfunktion vollstandig erfillt.

Allgemeiner gesprochen bedeutet Normalisierung den Umschlag von
der gleichen Anerkennung der einzelnen und des einzelnen im Sinne sei-
ner Moglichkeit am Sozialen teilzuhaben in den Zwang, am (gegebe-
nen) Sozialen teilhaben zu mussen. Dieser Zwang ist dabei nur ein nicht
wiinschenswerter Zwang, wenn das Soziale, an dem teilzuhaben man ge-
zwungen ist, kein gutes oder gerechtes Soziales ist, sondern eines, wel-
ches auf die Erzeugung von okonomischem Mehrwert ausgerichtet ist.
Eine offene Frage ist an dieser Stelle, wie das gute oder gerechte Soziale
bestimmt werden sollte oder konnte: durch die politische Teilnahme der
Betroffenen oder durch die (moral-)philosophische Rechtfertigung des-
sen, was ein gutes oder gerechtes Soziales ausmacht?

Solche Normalisierungstendenzen werden vielfach diskutiert, bei-
spielsweise auch von Habermas (Habermas 1994 [1992]: 105, 498,
502)# oder Wendy Brown (Brown 1995: 95-134).

In Menkes Systematik ist es entscheidend, dass Ausbeutung und Nor-
malisierung nicht separate Formen der »anderen< Herrschaft, der Beherr-
schung, des Rechts sind, sondern beide zusammen kennzeichnend sind
fiir das moderne biirgerliche Recht, welches ein Recht der Rechte ist. In
meiner Systematik mochte ich das nicht bestreiten, sondern vorschlagen,
dass libertire und egalitaristische Theorien der Gerechtigkeit jeweils eine
normative Deutung »der Grundidee der burgerlichen Rechtsordnung«
(uber)betonen und ausfihrlich systematisieren (Menke 2015: 298).

Im letzten Abschnitt habe ich bereits den Zusammenhang von Nor-
malisierung und Ausbeutung ausgehend von der Normalisierung dar-
gestellt (vgl. Punkt (ii) ab S. 291 in Menke 2015). Der Zusammenhang
von Ausbeutung und Normalisierung ausgehend von der Ausbeutung
ist folgendermaflen zu verstehen (Punkt (i) bei Menke). Der Grund fiir

45 DieProblematik »der Foucaultschen Normalisierung des passiven Genusses
paternalistisch verliehener Rechte« beschreibt Habermas als Problem »so-
zialstaatlicher Massendemokratien« bzw. des sozialstaatlichen Paradigmas
(Habermas 1994 [1992]: 105).

84

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EGALITARISTISCHE GERECHTIGKEIT UND NORMALISIERUNG

das Herrschaftsmoment der Ausbeutung ist die >Legalisierung der Ei-
genwillens«-Funktion subjektiver Rechte. Der Eigenwille ist normativ
nicht strukturiert, es ist kein gerechtfertigter oder autonomer Wille, son-
dern der Wille im Sinne des willkiirlichen Wollens. Aber dieser unbe-
stimmte Wille darf nur in bestimmten »Grenzen« willkiirlich sein und
diese Begrenzung folgt dem Prinzip der Gleichheit: »In ihrer modernen
Form erfolgt diese Begrenzung durch das Prinzip der Gleichheit« (Men-
ke 2015: 291). Die Grenzziehung durch das Prinzip der Gleichheit bil-
det den Ubergang zur >Normalisierung:. Das Subjekt der Willkiirfreiheit
wird als eines normalisiert, dass sich wie alle anderen Willktirsubjek-
te in denselben » Grenzen der Gleichheit« bewegt (Menke 2015: 292).

Normalisierung und Ausbeutung als Herrschaftsmomente der beiden
Funktionen der Rechte, der Ermachtigungs- und der Eigenwillensfunk-
tion, sind also Herrschaftsmomente desselben modernen biirgerlichen
Rechts und bedingen sich gegenseitig. Gleichzeitig verhalten sie sich auch
kritisch zueinander: Normalisierung kann (aus libertarer Perspektive)
kritisiert werden, indem beanstandet wird, dass sie eine Form sozialer
Herrschaft ist, die die Moglichkeit von Individuen beeintrachtigt, nach
ihrem Eigenwillen zu handeln. Ausbeutung kann von der anderen Seite
(aus egalitaristischer Perspektive) in dem Sinne kritisiert werden, dass
sie die Herrschaft einer gesellschaftlichen Gruppe uber eine andere be-
deutet und somit die gleiche Teilhabe am Sozialen verunmogliche. Beide
Seiten »kampfen um die Macht [...], wie die buirgerliche Rechtsordnung
im Kern verfafst sein soll« (Menke 2015: 298). Menke nennt diese Form
der Kritik (sowohl von libertdrer als auch von egalitaristischer Seite) die
»soziale Kritik des Rechts«, eine Kritik, die die sozialen Herrschaftsmo-
mente aufzeigt, die eine Extrapolation jeweils einer Seite des modernen
burgerlichen Rechts zur Folge hat (Menke 2015: 297).

Dartiber hinaus gibt es, laut Menke, eine »politische Kritik des
Rechts«, die ausweist, dass das »Recht, als Privatrecht oder als Sozial-
recht, [...] nur im Akt seiner Selbstbehauptung im Kampf um die he-
gemoniale Interpretation der Grundidee des burgerlichen Rechts [be-
steht]« (Menke 2015: 299). Soziale und politische Kritik sind wiederum
durch »eine Dialektik von Blindheit und Einsicht« verkniipft (Menke
2015: 297). Die soziale Kritik (egal von welcher Seite) kann nicht die
Geschichte, den Prozess, verstehen, der eine Rechtsgestalt (Privat- oder
Sozialrecht) zur hegemonialen gemacht hat, die deshalb soziale Herr-
schaft austibt (Ausbeutung oder Normalisierung); die politische Kritik
kann hingegen nicht sehen, dass eine bestimmte Rechtsgestalt tatsach-
lich hegemonial ist und deshalb auch eine soziale Herrschaft austibt,
obwohl es nicht notwendig ist, dass es diese Rechtsgestalt ist, die he-
gemonial ist:

85

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LIBERTARE UND EGALITARISTISCHE KONZEPTIONEN DER GERECHTIGKEIT

»So wie die soziale Kritik des Rechts daher nicht dessen Entstehung
begreifen kann, so begreift die politische Kritik nicht, wie es besteht:
Sie kann nicht begreifen, wie es zur Etablierung bestimmter Rechtsge-
stalten kommt. Das ist der blinde Punkt der politischen Kritik, an dem
die Einsicht der sozialen Kritik greift: Wahrend der politischen Kritik
die Erstarrung des — an sich — fliissigen Sinns zu einer festen Gestalt, der
Umschlag der — urspriinglichen — Kontingenz der Setzung in die Not-
wendigkeit der zweiten Natur, immer ratselhaft bleiben mufS, erkennt
die soziale Kritik darin den Sinn des Rechts: Seine soziale Logik be-
steht eben darin, eine bestimmte normative Ordnung zu etablieren, die
ebenso bestimmte Verhiltnisse sozialer Herrschaft ermoglicht.« (Men-
ke 2015: 300f.)

Die soziale Kritik treibt die »leerlaufende Dynamik des biirgerlichen
Rechts« (Menke 2015: 303) an. Die soziale Kritik wird zur »Selbstkri-
tik« (Menke 2015: 305), wenn die Egalitaren auch Normalisierung kri-
tisieren und die Libertiren Ausbeutungsverhaltnisse. Diese Selbstkritik
schliefSt auch die politische Kritik ein, weil sie nicht eine vereinseitigte
Perspektive einnimmt. Die soziale und die politische Kritik des Rechts
sind fir Menke beides burgerliche Formen der Kritik, die es nicht tiber-
winden konnen, weil sie nur den Gegensatz und nicht die » Einbeit«
von Sozialrecht und Privatrecht denken konnen (Menke 2015: 305).
Menke selbst will im Gegensatz dazu eine wahre Kritik des burgerli-
chen Rechts verfolgen, die die Form des burgerlichen Rechts iiberwin-
det (Menke 2015: 306). Wenn die beiden Seiten der sozialen Kritik die
Gerechtigkeitsperspektiven von Egalitiren und Libertiren reprasentie-
ren, dann extrapolieren Theorien der radikalen Demokratie — bzw. die
radikaldemokratische Dimension kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit —
gewissermafSen die politische Kritik.4¢

46 Vgl.7.6.

86

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Positionierung des Begriffs der
Gerechtigkeit in der zeitgenossischen
deutschen Kritischen Theorie

In diesem Kapitel mochte ich die Theorieentwirfe von drei zeitgendssi-
schen deutschen® Autor/innen in den Blick nehmen, die sich selbst alle
drei als mehr oder weniger in der Tradition der Kritischen Theorie ste-
hend verstehen und (herkommliches) Gerechtigkeitsdenken ablehnen.
Ich gehe Axel Honneths, Rahel Jaeggis und Hartmut Rosas Vorschlige
fiir eine zeitgemafSe kritische Gesellschaftstheorie nacheinander durch
und zeige, dass sie tatsichlich jeweils den drei Merkmalen eines allge-
meinen Gerechtigkeitsbegriffs (Kapitel 2) nicht entsprechen. Davor seien
zwei Hinweise gegeben: zur Auswahl dieser drei Autor/innen und zum
Verhiltnis der Auseinandersetzung mit diesen drei Autor/innen zur Dar-
stellung der Beherrschungsformen einer libertaren und egalitaristischen
Gerechtigkeitskonzeption im letzten Kapitel (3.).

Es ist zundchst wichtig, dass Honneth, Jaeggi und Rosa mit ihren Vor-
schldgen fur eine kritische Theorie der Gesellschaft einen vergleichbaren
Gegenstandsbereich bearbeiten wie herkommliche Gerechtigkeitstheori-
en. Die relevante Fragestellung ist, wie man eine gegebene Gesellschaft
oder soziale Konstellation normativ bewertet. Disziplindr geht es um
Fragen, die im Bereich der Politischen Philosophie oder Sozialphiloso-
phie zu verorten sind (vgl. Kapitel 5). In Bezug auf den herkommlichen
Gerechtigkeitsbegriff spielt auch die Disziplin der Rechtsphilosophie
eine Rolle, aber nur, weil dem Recht als Realisierung der Gerechtigkeit
oder als empirisch wichtiger Bestandteil gegebener Gesellschaften eine
entscheidende Rolle zugeschrieben wird und nicht wegen eines Interes-
ses an Recht als solchem. Entscheidend ist, dass weder Honneths, Jaeggis
und Rosas Theorieentwiirfe noch der herkommliche Gerechtigkeitsbe-
griff in der Moralphilosophie oder Ethik richtig verortet wiren. Es geht
speziell um normative Fragen im gesellschaftlichen Kontext und nicht
etwa um interpersonale oder individuelle Moral.

Die Auseinandersetzung mit Honneth, Jaeggi und Rosa wird nicht zei-
gen, dass sie das Gerechtigkeitsvokabular ablehnen, weil sie die Beherr-
schungsformen der Ausbeutung und Normalisierung vermeiden wollen.

1 Ich wihle diese drei Autor/innen freilich nicht deshalb aus, weil sie deutsch
sind, sondern weil sie bereits iber Jahrzehnte ein eigenes Programm der Kri-
tischen Theorie entwickeln. Das tun nicht alle Wissenschaftler/innen, die in
dieser Traditionslinie arbeiten. In der Einleitung zu Teil I erldutere ich, wa-
rum ich die Theorieentwiirfe von Benhabib und Fraser, die allerdings auch
unter diese Beschreibung passen, nicht weitergehend untersuche.

87

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Hingegen soll vor allem deutlich werden, dass sich ihre Herangehenswei-
se tatsdchlich von der einer herkommlichen Gerechtigkeitstheorie unter-
scheidet — wobei auch die drei Merkmale der herkommlichen Gerechtig-
keit selbst noch starker konturiert werden sollen. Zudem soll noch ein
(vermeintlich) anderes Problem der herkommlichen Gerechtigkeitstheo-
rie, dass sie Phanomene der Entfremdung nicht in den Blick bekommt,
aufgezeigt werden. Wihrend Ausbeutung und Normalisierung aus Per-
spektive der jeweiligen Gerechtigkeitskonzeption selbst unerwiinschte
Folgen sind, sind Entfremdungsphinomene, meinem Verstindnis nach
(vgl. 5.), aus Perspektive der Gerechtigkeit nicht selbst problematisch.
Da das Aufzeigen von >Entfremdung« aber fiir Honneth, Jaeggi und Rosa
wichtig ist, um eine Gesellschaft oder einzelne soziale Phanomene ins-
gesamt als winschenswert oder nicht auszeichnen zu konnen, sehen sie
dies als Schwiache herkommlicher Gerechtigkeitstheorien.

4.1 Erweiterte Gerechtigkeit: Axel Honneth

Neben der allgemeinen Begriindung fiir die Auswahl der drei Autor/in-
nen ist Honneth fiir die Positionierung des von mir dargestellten Ge-
rechtigkeitsbegriffs aus zwei weiteren Grunden relevant und interessant:

Erstens, weil Honneth neben Forst einer der wenigen Autor/innen in
der zeitgenossischen kritischen Theorie ist, der uberhaupt vorgibt, eine
Theorie der Gerechtigkeit zu entwerfen. * Viele andere Autor/innen, so
Jaeggi, Rosa und auch Habermas, grenzen sich explizit vom Gerechtig-
keitsdenken ab. Zweitens ist Honneths Gerechtigkeitstheorie dennoch
ein systematisch anderes Unterfangen als dasjenige von Forst. Wahrend
Forsts Theorie dem von mir vorgeschlagenen allgemeinen Begriff der Ge-
rechtigkeit entspricht (vgl. Teil II), erweitert Honneth den allgemeinen
Begriff der Gerechtigkeit auf radikale Art und Weise (vgl. Honneth 201 1:
22). Ziel dieses Unterkapitels ist weniger eine Bewertung von Honneths
Ansatz vorzunehmen als zu zeigen, dass Honneth keine Gerechtigkeits-
theorie in dem in Kapitel 2 entwickelten Sinne vorschlagt. In seiner In-
tervention in die Debatte » Umverteilung oder Anerkennung« (Fraser
und Honneth 2003) konstatiert Forst »die kategorialen Unterschiede«
zwischen Frasers und Honneths Ansatz, wobei er sich selbst Fraser an-
schliefst. Obwohl er der einen Seite (Fraser, Forst) ein besonderes In-
teresse fur die » Gerechtigkeit« und Honneth fiir die »Selbstverwirkli-
chung« zuschreibt, nennt er beide dennoch »umfassende[] kritischel]
Theorie[n] der Gerechtigkeit« (Forst 2011: 134f.). Ich spreche hingegen

2 Neben Forst und Honneth wiren noch Young, Fraser, Ferrara, Azmanova und
Pereira als Vertreter/innen einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit zu nen-

nen. Vgl. Neuhann und Ronge 2016. Vgl. zu Fraser auch die Einleitung zu II.

88

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

von Honneths erweiterter Theorie der Gerechtigkeit, um den systema-
tischen Unterschied zu »herkommlichen Gerechtigkeitskonzeptionen«
(Honneth 2o11: 22) hervorzuheben, zu denen ich Forsts und Frasers
rechne, was bedeutet, dass sie die drei Merkmale aus Kapitel 2 spezifi-
zieren. Auch Jaeggi schreibt Honneth einen »weiteren Gerechtigkeits-
begriff« zu (Jaeggi 2014: 23, Fn. 11). An anderer Stelle schreibt auch
Forst Honneth »ein sehr weites Verstandnis von Gerechtigkeit« zu (Forst
2011: §1).°

Bei der Erlduterung, dass und warum Honneth einen bewusst erweiter-
ten allgemeinen Gerechtigkeitsbegriff (Konzept) im Gegensatz zu einem
herkommlichen verwendet, werde ich mich auf sein 2011 erschienenes
Buch Das Recht der Freibeit. Grundrif einer demokratischen Sittlich-
keit beziehen. Hier entwickelt Honneth, nach dem Vorbild von Hegels
Grundlinien der Philosophie des Rechts (1821), seine Gerechtigkeits-
theorie. Das Recht der Freibeit fithrt insbesondere drei, ohnehin immer
bereits aufeinander bezogene, Fiden von Honneths vorausgehender
Forschung zusammen: den Vorschlag, intersubjektive Beziehungen als
Anerkennungsbeziehungen kritisch zu analysieren (Honneth 1994a), die
Auseinandersetzung mit den theoretischen Grenzen eines herkommli-
chen Gerechtigkeitsdiskurses (Honneth 2004, Honneth 20t12a [2000]
und Honneth 2010) und die Reaktualisierung von Hegels Rechtsphilo-
sophie (Honneth 2001a).4

Der erweiterte Gerechtigkeitsbegriff, den Honneth verwendet, ist be-
zuiglich aller drei Merkmale vom Gerechtigkeitskonzept, das ich vorge-
schlagen habe (Kapitel 2), zu unterscheiden. Er ist nicht reduziert, nicht
auf Individuen mit gleichen Rechten bezogen und fordert keine (exklu-
sive) Realisierung in Gesetzen. Da Honneth, meinem Verstandnis nach,
auch mit einer Unterscheidung zwischen allgemeinem Begriff (Konzept)
und Konzeptionen arbeitet, findet diese Abgrenzung auf der Konzept-
ebene statt. Dafiir, dass Honneth auch mit einer Unterscheidung von
Konzept und Konzeptionen der Gerechtigkeit arbeitet, spricht, dass er
eine Methode vorschlagt, mit deren Hilfe Vorschlige fiir Gerechtigkeits-
konzeptionen entwickelt werden konnen. Diese Vorschlige der einzel-
nen Konzeptionen haben dann allerdings nicht (wie bei Rawls) die Form
»von allein formalen, abstrakten Grundsitzen«, sondern sind inhaltlich
gehaltvoller (Honneth 2011: 119ff.). Bevor ich detaillierter darauf ein-
gehe, wieso sich Honneths Theorie kritisch auf die drei Grundmerkmale

3 Siehe dazu auch Agnes Hellers These, dass Hegels Rechtsphilosophie, an die
Honneth anschliefSt (vgl. Honneth 2011: 16), nicht als moderne Gerechtig-
keitstheorie begriffen werden kann (vgl. Heller 1987: 92). Der in Kapitel 2
entwickelte Gerechtigkeitsbegriff ist gerade als spezifisch moderner zu ver-
stehen.

4 Vgl. auch: Honneth 2014.

89

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

der Gerechtigkeit bezieht, sei zunachst die Grundidee seines Projekts in
Das Recht der Freibeit beschrieben: Laut Honneth ist »>gerecht« [...],
was den Schutz, die Forderung oder die Verwirklichung der Autonomie
aller Gesellschaftsmitglieder gewihrleistet« (Honneth 2011: 40f.). Die
Autonomie wird dabei verstanden als Autonomie des Einzelnen und
ist Ausdruck des, laut Honneth, wichtigsten Werts der Moderne, der
individuellen Freiheit (vgl. Honneth 2011: 35). Die Idee der Gleich-
heit sei kein eigenstindiger Wert neben dem der individuellen Freiheit
(vgl. Honneth 2011: 35, Fn. 1). Die individuelle Freiheit als Autono-
mie nimmt die systematische Position ein, die ich in Bezug auf das all-
gemeine Konzept der Gerechtigkeit dem Meta-Recht auf Rechte zuge-
ordnet habe (vgl. 2.2). Sie ist der iibergeordnete normative MafSstab,
die normative Grundorientierung, von Honneths Gerechtigkeitstheo-
rie. Sowohl das Meta-Recht auf Rechte als auch Honneths individu-
elle Freiheit als Autonomie konnen unterschiedlich ausbuchstabiert
werden. Honneth spricht tiber drei verschiedene Modelle individuel-
ler Freiheit als Autonomie, namlich »negative Freiheit«, »reflexive Frei-
heit« und »soziale Freiheit« (Honneth 2011: 33-118). Je nach Modell
individueller Freiheit wandelt sich auch die »methodische Vorstellung
von Gerechtigkeit« (Honneth 2011: 42).5 Fiir Honneth ist das Modell
der sozialen Freiheit die Uberzeugendste Interpretation des Grundwerts
der Moderne, der individuellen Freiheit als Autonomie. Frei ist man
demnach nicht schon, wenn man das tun kann, was man will — egal, ob
es verniinftige Griinde dafiir gibt (negative Freiheit) —, und auch nicht,
wenn man einen reflektierten Willen hat, bei dem aber unklar bleibt,
wie er sich in der Welt materialisieren soll (reflexive Freiheit), sondern:

»Freic ist das Subjekt letztlich allein dann, wenn es im Rahmen
institutioneller Praktiken auf ein Gegeniiber trifft, mit dem es ein Ver-
hiltnis wechselseitiger Anerkennung deswegen verbindet, weil es in des-
sen Zielen eine Bedingung der Verwirklichung seiner eigenen Ziele er-
blicken kann.« (Honneth 2011: 86)

Die methodische Perspektive auf die Gerechtigkeit ergibt sich aus die-
ser Bestimmung des modernen Grundwerts der individuellen Freiheit
als sozialer Freiheit.® Die Gerechtigkeit der sozialen Freiheit sucht die
Institutionen zu bestimmen, die ein Verhaltnis wechselseitiger Anerken-
nung ermoglichen. Die Bestimmung dieser Institutionen erfolgt durch

5 Vor dem Recht der Freibeit hatte Honneth bereits das methodische Ver-
stindnis von Gerechtigkeit als Distributionsgerechtigkeit kritisiert, das mit
einem fehlgeleiteten Freiheitsbegriff als Willkiirfreiheit oder negativer Frei-
heit operiere: Honneth 2004: 213-227, vgl. Neuhann und Ronge 2016.

6  Fir die Bestimmung der methodischen Perspektive der Gerechtigkeit der an-
deren beiden Freiheitsbegriffe, siehe fiir die negative Freiheit S. §5ff. und fiir
die reflexive Freiheit S. 72ff.

90

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

die Methode der normativen Rekonstruktion (vgl. Honneth 201 1: 24ff.).
Bei der Anwendung dieser Methode konnen unterschiedliche Gerechtig-
keitskonzeptionen herauskommen.

4.1.1 Keine reduzierte Perspektive

Aus Honneths Perspektive der Gerechtigkeit sind alle Institutionen, die
individuelle Freiheit als soziale Freiheit durch Verhaltnisse wechselseiti-
ger Anerkennung ermoglichen, interessant. Dabei ist die Art der jewei-
ligen Institution nicht entscheidend: >Frei< sind wir sowohl als Freunde,
Liebes- sowie Geschiftspartner/innen, als Wahler, Klagerin oder Ange-
klagte. Honneths Perspektive nimmt also nicht blof§ solche Institutionen
in den Blick, die rechtlich reguliert werden, wurden oder werden soll-
ten (vgl. 2.3), sondern auch solche sozialen Phinomene, die gar keinen
(auch keinen vergangenen oder zukiinftigen) Bezug zum positiven Recht
haben (sollten): die Freundschaft beispielsweise, deren Wert (fur die in-
dividuelle Freiheit als Autonomie) tiberhaupt nur dadurch besteht, dass
sie nicht rechtlich reguliert ist und man kein Recht auf sie haben kann
oder sollte (vgl. Honneth 2011: 237-252).

Honneth muss bei der Auswahl der sozialen Beziehungen und In-
stitutionen, die eine Gesellschaft gerecht machen, allerdings auch eine
Auswahl treffen. Diese Auswahl ist, wie beschrieben, erstens, dadurch
bestimmt, dass nur das, was der individuellen Freiheit als Autonomie
(verstanden als soziale Freiheit) zutraglich ist, gerecht ist. Es gibt aller-
dings noch einen zweiten Auswahlmechanismus, nimlich, dass Hon-
neth nur Institutionen, die »zugleich [neben der Tatsache, dass sie
zutraglich sind fiir individuelle Freiheit, d.h. wechselseitige Anerken-
nung ermoglichen, E.N.] Reproduktionsbedingungen der jeweils gege-
benen Gesellschaft bilden« (Honneth 2011: 20, Herv. E.N.). Ohne an
dieser Stelle zu problematisieren, dass es womoglich nicht leichtfillt,
dieses Kriterium anzuwenden, mochte ich blofS betonen, inwiefern es
sich von dem Auswahlkriterium der herkommlichen Perspektive der
Gerechtigkeit unterscheidet und wieso ich nur die herkommliche als
reduzierte bezeichne, obwohl Honneth ja auch eine Auswahl treffen
muss. Die herkommliche Perspektive ist namlich normativ reduziert.
Man konnte hingegen sagen, dass Honneths Theorie blof§ funktio-
nalistisch reduziert ist. Die herkommliche Perspektive der Gerechtig-
keit interessiert sich nur fur die Dinge, auf die Individuen im Sinne
ihres (je nach Konzeption konkretisierten) Meta-Rechts auf Rech-
te einen normativen Anspruch haben. Freundschaften mogen wert-
voll sein fiir die individuelle Freiheit, solange man auf sie aber keinen
(rechtlichen) Anspruch haben kann oder sollte, sind sie nicht gerech-
tigkeitsrelevant. Das bedeutet nicht gleichzeitig, dass nicht bestimmte

91

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Moglichkeitsbedingungen fiir Freundschaften, wie ein Mindestmafs
an Freizeit, als Rechtsanspruch gefasst werden konnen oder sollten,
aber die Freundschaft selbst ist nicht gerechtigkeitsrelevant. In Hon-
neths erweiterter Gerechtigkeitsperspektive ist hingegen jede Institu-
tion normativ von Interesse, die eine notwendige Dimension indivi-
dueller Freiheit als sozialer Freiheit verkorpert. Die Einschrankung,
dass weitergehend aber nur die Institutionen, die gesellschaftliche Re-
produktionsbedingungen konstituieren, relevant sind, lese ich funkti-
onalistisch: Gibt es bereits eine Institution, die eine notwendige Di-
mension von individueller Freiheit angemessen und fiir alle zuganglich
verkorpert, ist eine weitere solche Institution nicht gerechtigkeitsrele-
vant, weil sie nicht notwendig fur die Funktionalitit einer — normativ
verburgten — Gesellschaftsordnung ist.

Der Unterschied in der Struktur der Auswahl von gerechtigkeitsrele-
vanten sozialen Konstellationen zwischen Honneths Theorie und einer
der herkommlichen Gerechtigkeit konnen an dieser Stelle nicht abschlie-
Bend geklart werden, aber tentativ konnte man ihn folgendermaflen auf
den Punkt bringen: Wenn ein Individuum in einer im herkommlichen
Sinne gerechten Gesellschaft lebt, dann ist sein grundlegendes Recht auf
Rechte realisiert; in einer in Honneths Sinne gerechten Gesellschaft, in
der ein Individuum an allen freiheitssichernden Institutionen Teil hat,
fithrt dieses Individuum ein erfiilltes Leben. Honneth nimmt somit die
»Beweislast« auf sich zu zeigen, »worin [...] eine >gesunde« Form des ge-
sellschaftlichen Lebens bestiinde« (Forst 2o011: 136).

4.1.2 Individuelle Freibeit als Autonomie —
anstatt Gleichbeit von Rechten

Die unterschiedlichen Konzeptionen individueller Freiheit bei Honneth
implizieren auch unterschiedliche Formen ihrer Materialisierung. Dem
herkommlichen Begriff der Gerechtigkeit zufolge kann das >Recht auf
Rechte« als normativer GrundmafSstab zwar auch unterschiedlich spe-
zifiziert werden, aber es bleibt immer in Form eines >Rechts auf Rech-
te< gegeben, d.h., dass durch positive Rechte der Anspruch auf private
Freiheit, soziale Teilhabe oder Rechtfertigung bzw. Politik aller eingelost
werden sollte. Bei Honneth hingegen wird nur die negative Freiheit als
»rechtliche Freiheit« durch subjektive Rechte realisiert (Honneth 2011:
132-146). Reflexive Freiheit materialisiert sich als »moralische Freiheit«
und soziale Freiheit realisiert sich in drei Sphiren: dem »>Wir< person-
licher Beziehungen«, dem » Wir< des marktwirtschaftlichen Handelns«
und dem » Wir« der demokratischen Willensbildung« (Honneth 20171,
siehe Inhaltsverzeichnis). Die soziale Freiheit raumt allerdings der nega-
tiven und reflexiven Freiheit in ihrer eigenen Materialisierung auch eine

92

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

Rolle ein (vgl. Honneth 2011: 115-118).” Honneth vertritt die Auffas-
sung, dass die Idee von individueller Freiheit als Autonomie am ange-
messensten durch die Idee sozialer Freiheit ausgedriickt wird. Die sozia-
le Freiheit wiederum driickt sich in unterschiedlichsten Institutionen aus
— nicht nur in rechtlichen. Die normative Grundfrage, die Honneths Ge-
rechtigkeitstheorie somit stellt, ist: Welche Institutionen sind notwendig,
um individuelle Freiheit als Autonomie (verstanden als soziale Freiheit)
in ihrer gegenwirtigen Vielschichtigkeit zu realisieren? Die Grundfra-
ge der Gerechtigkeit wie ich sie verstehe hingegen war: Welche Gesetze
miissen abgeschafft, welche etabliert oder gedndert werden, damit das
gleiche Meta-Recht auf Rechte einer jeden und eines jeden Betroffenen
nicht verletzt wird?

Aus Honneths Perspektive musste es so erscheinen, dass eine Gerech-
tigkeitstheorie, die ihren normativen GrundmafSstab in Form subjekti-
ver Rechte ausdriickt (Recht auf Rechte) bereits fehlgeleitet ist — auch
wenn dieses Grundrecht kein Recht auf Eigentum oder Vertragsfreiheit
ist (vgl. Honneth 2011: 133).® Denn die Form der Rechte kann ihre eige-
nen Voraussetzungen nicht mitreflektieren. Liberale Freiheitsrechte bei-
spielsweise, die »einen individuellen Schutzraum schaffen sollen, inner-
halb dessen der einzelne seine Vorstellungen vom Guten tiberhaupt erst
befragen konnen soll« sichern letztendlich »die AufSerung und Praktizie-
rung einer bereits gefestigten Uberzeugung, nicht aber deren vorauslau-
fende Uberpriifung« (Honneth 2011: 138). Um Freiheit als Autonomie,
Selbstgesetzgebung, zu gewahrleisten, sind Freiheitsrechte also ungeeig-
net. Sie sichern die Moglichkeit, willktirliche individuelle Handlungs-
motive zu realisieren, aber nicht rational gerechtfertigte. Honneth fiihrt
weiter aus, dass politische Teilnahmerechte als dritte Klasse von Rech-
ten neben Freiheits- und Teilhaberechten allerdings die Form der Rech-
te gewissermafSen sprengen, indem sie ein anderes Modell individuel-
ler Freiheit fordern, namlich die aktive Teilnahme am demokratischen
Willensbildungsprozess (vgl. Honneth 2011: 142). Diese sei allerdings
nur moglich, wenn andere auch daran teilnehmen, d.h. ihre Teilnahme-
rechte nutzen; ob sie das tun, kann allerdings wiederum nicht durch das
Teilnahmerecht selbst gesichert werden — es verweist deshalb auf andere
Formen der Institutionalisierung von individueller Autonomie (vgl. Hon-
neth 20171: 144ff.). Zielt Honneth nun darauf ab, diese anderen Formen

7  Ein motivationaler Ausgangspunkt seines 2015 erschienenen Buches Die
Idee des Sozialismus war es zu zeigen, dass seine in dem Recht der Freibeit
explizierte Methode tatsichlich eine » Transformation der gegebenen Gesell-
schaftsordnung« erlaubt. Eine solche Transformation wiirde gerade durch
negative und reflexive Freiheit (nicht soziale Freiheit) vorangetrieben. Vgl.
Honneth 2015a.

8  Vgl. zum Status dieses Rechts in einer kritisch-prozeduralen Konzeption Ka-
pitel 7, insb. 7.5.

93

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

der Institutionalisierung alle reflexiv einzuholen, muss es die Stofrich-
tung einer herkommlichen Theorie der Gerechtigkeit sein, zu verstehen,
in welchem Verhiltnis die Sicherung von Rechten zu ihren sozialen Rea-
lisierungsbedingungen steht, ohne anzustreben, diese vollstandig reflexiv
einzuholen.

4.1.3 Plurale Spharen der sozialen Freibeit —
anstatt Realisierung im Gesetz

Honneth grenzt sich ganz explizit von »der Tendenz [ab] [...], die Grund-
lagen einer Gerechtigkeitstheorie allein auf der Basis juristischer Denk-
figuren zu entwickeln« (Honneth 2011: 126). Die angemessenste Vor-
stellung der individuellen Freiheit als Autonomie ist die soziale Freiheit
und die soziale Freiheit realisiert sich nicht nur in Institutionen des po-
sitiven Rechts, sondern auch in »Praktiken, Sitten und sozialen Rollen«
(Honneth 2011: 125). So sind fiir Honneth Freundschaften, Intimbezie-
hungen und Familien relevante Kategorien der Gerechtigkeit (siche das
Inhaltsverzeichnis in Honneth 2011). Diese Kategorien konnen auch fiir
eine herkommliche Gerechtigkeitsperspektive relevant sein, allerdings
nur dann, wenn rechtlicher Regulierungsbedarf besteht, wie es etwa Fe-
ministinnen fiir die biirgerliche Familie gezeigt haben. Fiir Honneth sind
diese Kategorien aber gerade auch dann relevant, wenn ihre Relevanz
sich nicht dadurch ergibt, dass sie rechtlich reguliert werden sollten —
diese Regulierung wiirde ihre Relevanz in dem Sinne, dass sie dann nicht
mehr zutrdglich zu individueller Freiheit als Autonomie wiren, sogar in
manchen Fillen (wie der Freundschaft) vernichten. In Teil III von Das
Recht der Freibeit benennt Honneth alle die Institutionen, die — hier und
heute — notwendig seien fur eine gerechte Gesellschaft. Diese Ausfiihrun-
gen bewegen sich allerdings bereits auf der Ebene der Konzeption. Hon-
neth wiirde vermutlich durchaus auf eine Kritik der Art eingehen, dass
er bestimmte Institutionen bei seiner normativen Rekonstruktion ver-
gessen habe. So kritisieren etwa Dum und Guay, dass Honneth in seiner
Analyse der Institutionen, die notwendig sind, um soziale Freiheit zu si-
chern, Bildungsinstitutionen, insbesondere Schulen und Universitaten,
— wie auch schon Hegel in den Grundlinien der Philosophie des Rechts
— falschlicherweise unbertcksichtigt gelassen habe (vgl. Dum und Guay
2017).° Ohne hier naher auf die Konzeptionsebene einsteigen zu miissen,

9 Auch wenn dieser Fehler womoglich nachtriglich korrigierbar ist und Hon-
neth ihn vermutlich einsieht (dafiir sprechen seine Uberlegungen in Hon-
neth 2012¢), denke ich nichtsdestoweniger, dass er systematische Relevanz
hat. So konnte man argumentieren, dass die Freiheit, die in Bildungsin-
stitutionen verwirklicht wird, negative und reflexive Freiheit ist — die in
Honneths Modell sozialer Freiheit eigentlich nur als Kritik an bestehenden

94

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

ist es klar, dass sich fiir Honneth individuelle Freiheit nicht nur in einer
Sphire (paradigmatisch der rechtlichen) materialisiert, sondern notwen-
digerweise auch in anderen, nicht-rechtlichen, Spharen (unabhingig da-
von, welche das genau sind):

»Die eine, moderne Idee der Gerechtigkeit splittert sich [...] in ebenso
viele Gesichtspunkte auf, wie es solche institutionalisierten Sphiren ei-
nes legitimationswirksamen Freiheitsversprechens in unseren zeitge-
nossischen Gesellschaften gibt; denn in jedem dieser Handlungssysteme
bedeutet es etwas anderes, sich untereinander >gerecht< zu verhalten,
weil zur Realisierung der versprochenen Freiheit jeweils besondere Vor-
aussetzungen und wechselseitige Riicksichtsnahmen erforderlich sind. «
(Honneth 2011: 10)

Wenn es andere Spharen der Gerechtigkeit als die im weiten Sinne recht-
liche (d.h. vergangene und zukiinftige Gesetze eingeschlossen) gibt, dann
gibt es auch andere Probleme mit der Gesellschaft als Ungerechtigkei-
ten; so verstehe ich jedenfalls Honneths Begriindung fiir die Notwendig-
keit des Vokabulars der »>sozialen Pathologie«« (Honneth 2011: 157).
Ungerechtigkeiten konnen nur beschreiben, dass der gleichberechtigte
Zugang zu bestimmten Institutionen gesichert sein muss, weil — um im
Rechtsvokabular zu sprechen - Individuen einen Anspruch auf Teilha-
be an ihnen haben (vgl. ebd.). Neben Ungerechtigkeiten als ungleichbe-
rechtigtem Zugang zu Institutionen mussten aber auch soziale »Patholo-
gien«, die dann bestehen, »wenn einige oder alle Gesellschaftsmitglieder
aufgrund von gesellschaftlichen Ursachen nicht mehr dazu in der Lage
sind, die Bedeutung dieser [primiren] Praktiken und Normen angemes-
sen zu verstehen« (ebd., Herv. EXN.), in den Blick genommen werden.™
Das lasst sich in Bezug auf Freundschaften folgendermafsen beschrei-
ben: Angenommen es gabe in einer Gesellschaft keine >gut funktionie-
renden Freundschaften< in dem Sinne, dass sie nicht mehr zutraglich zu
individueller Freiheit wiren und somit keine >richtigen<* Freundschaf-
ten mehr (sondern nur strategische Beziehungen beispielsweise), dann
wire es unangemessen, diesen Mangel an Freundschaften als Ungerech-
tigkeit zu bezeichnen. Denn die Behebung einer Ungerechtigkeit wiirde
darauf zielen, den gleichberechtigten Zugang zu Freundschaften zu si-
chern; eine Freundschaft aber, die darauf basiert, dass mindestens eine
beteiligte Partei einen rechtlichen Anspruch auf diese Freundschaft hat,
ist allerdings auch keine >richtige« Freundschaft. Das liegt u.a. daran,
dass Freundschaften konstitutiv nicht-instrumentell seien (vgl. Honneth

Institutionen wichtig wird, aber nicht selbst in Institutionen verwirklicht
wird. Vgl. 12.2.2.

10 Solche Pathologien konnte man ggf. allerdings auch als Bildungsungerech-
tigkeiten fassen, vgl. 12.2.2.

11 Vgl 4.2.

95

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

2011: 251); ein instrumentelles Eingehen einer Freundschaft wire aber
gegeben, wenn eine Freundin eine Freundschaft nur pflegen wiirden, um
den Anspruch ihres Freundes auf Freundschaft zu erfiillen. Wenn Indi-
viduen keine >richtigen< Freundschaften mehr haben, dann griindet das
darauf, dass sie nicht mehr verstehen, dass Freundschaften wichtig sind
fiir ihre eigene Freiheit. Der Mangel an >richtigen< Freundschaften ist so-
mit eine soziale Pathologie und keine Ungerechtigkeit.™

Ohne hier den Versuch unternehmen zu wollen, zu beantworten ob Hon-
neths radikal erweiterter Gerechtigkeitsbegriff nun besser ist als ein her-
kommlicher — Erklarungsziel war es zu zeigen, dass sie sich unterschei-
den —, sei hier erwihnt, was das Kriterium fiir die Beantwortung dieser
Frage ware. Das Kriterium wire der Grad der Reflexivitit der Theorien
(vgl. 1.2). Schon vor dem Recht der Freibeit hat Honneth sich kritisch
mit herkommlichen Gerechtigkeitstheorien auseinandergesetzt und so
das distributionstheoretische Paradigma der Gerechtigkeit kritisiert (vgl.
Honneth 2004). Diese Kritik zu formulieren und daraus Konsequenzen
zu ziehen, bezeichnet Honneth als »Reflexionssteigerung der Gerechtig-
keit« (Honneth 2004: 225). Diese Kritik am distributionstheoretischen
Paradigma bt auch Forst (vgl. 3.2) und auch fiir Forst ist die Reflexi-
vitat einer Theorie ihr Giitekriterium (vgl. Forst 2o011: 13). Ich verste-
he das vorliegende Buch als Versuch, die Reflexivitat einer herkommli-
chen Theorie der Gerechtigkeit so weit wie moglich zu treiben, wahrend
Honneth meint, dass eine Reflexionssteigerung der Gerechtigkeit ihr ei-
genes (herkommliches) allgemeines Konzept notwendig sprengen muss.
Ein moglicher Ansatzpunkt, um Honneth allerdings ein Reflexionsdefi-
zit zu unterstellen, wire, dass er die » Partizipation an Institutionen der
Anerkennung« (Honneth 2011: 115, Herv. E.N.) gegentiber der Recht-
fertigung dieser Institutionen zu sehr betont.”> Aus Honneths Perspektive
besteht das Reflexionsdefizit von herkommlichen Gerechtigkeitstheorien
letztlich darin, dass sie eine zu starke Trennung von idealen Normen und
ihrer Anwendung vornehmen (vgl. Honneth 2011: 90).'+

12 Dass Honneths Theorie der Gerechtigkeit als Begriff fiir die Dinge, die aus
ihrer Perspektive nicht wiinschenswert sind, nicht ausschliefSlich den Begriff
der Ungerechtigkeit verwendet, weist darauf hin, dass es zweifelhaft ist, ob
seine Theorie tatsichlich sinnvollerweise als Gerechtigkeitstheorie zu ver-
stehen ist.

13 Diese Kritik wire dhnlich gelagert wie Forsts Kritik an Frasers » partizipa-
torischer Paritdt«. Vgl. Kapitel 3, Fn. 31.

14 Um diese Kritik zu vermeiden, beziehe ich Fragen der Rechtsform und da-
mit der Rechtsanwendung mit ein (vgl. insb. 1.2, 2.3 und 8).

96

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Lebensform: Rahel Jaeggi

In ihrem 2014 erschienenen Buch Kritik von Lebensformen entwirft
Rahel Jaeggi eine Form der kritischen Theorie, deren Grundbegriff »Le-
bensform« heifst. Maeve Cooke schligt auch eine kritische Theorie vor,
in deren Zentrum der Begriff der Lebensform steht (vgl. Cooke 2006).
Daniel Loick schliefSt mit seiner differenzierten Darstellung und Vertei-
digung einer »Politik von Lebensformen« sowohl an Cooke als auch an
Jaeggi an, wobei er vor allem die politische Komponente der Kritik von
Lebensformen, auch in Abgrenzung von Jaeggi, betont (vgl. Loick 2016:
151%5). Ich setze mich hier exemplarisch nur mit Jaeggis Kritik von Le-
bensformen etwas naher auseinander.

Fur Jaeggi ist das Ziel von Kritik einen Anstof$ fur das bessere Ge-
lingen von Lebensformen zu liefern; Gesellschaften und gesellschaftli-
che Phinomene sind somit wiinschens- oder erstrebenswert, wenn sie
selbst gelingende Lebensformen darstellen oder solche ermoglichen (vgl.
Jaeggi 2014: 23). Wie schon in ihrem Buch Entfremdung. Zur Aktuali-
tit eines sozialphilosophischen Problems (2005) mochte Jaeggi explizit
uber eine Gerechtigkeitsperspektive hinausgehen (vgl. Jaeggi 2005: 16
und Jaeggi 2014: 32). Es ist aber unklar, ob bei ihr jegliches Nicht-Ge-
lingen von Lebensformen als Entfremdung charakterisiert werden kann
oder ob es auch andere Formen des Nicht-Gelingens oder Indizien fiir
das Nicht-Gelingen von Lebensformen gibt. Jaeggi mochte jedenfalls die
fir die Gerechtigkeitsperspektive charakteristische Trennung von Fragen
des Richtigen und des Guten (vgl. 2.1) aufbrechen und somit Lebensfor-
men, die innerhalb dieser Dichotomie dem Bereich des Guten zugeordnet
sind, aus der »liberale[n] black box « heraus in den Fokus riicken (Jaeg-
gi 2014: 10). Sie grenzt sich dabei von Rawls und daran anschlieflen-
den Gerechtigkeitstheorien ab und auch von Habermas’ Gesellschafts-
und Demokratietheorie. Gemeinsam sei namlich beiden eine neutrale
Haltung gegenuiber Fragen des guten Lebens (vgl. Jaeggi 2014: 31-38).
Viel hiangt in Bezug auf die Stichhaltigkeit von Jaeggis Vorschlag von
der komplexen und nicht immer ganz klaren Definition von Lebensfor-
men ab. Ich kann hier nur einen kurzen Aufriss der wichtigsten Merk-
male des Begriffs bieten, werde allerdings bei der Erlauterung des Unter-
schieds von Jaeggis Theorie zu einer Gerechtigkeitstheorie anhand der
drei Merkmale manche Elemente des Lebensformenbegriffs noch ein-
mal niher beleuchten.

Lebensformen beziehen sich auf die Form der kulturellen und sozia-
len, nicht blof§ biologischen Reproduktion menschlichen Lebens (vgl.
Jaeggi 2014: 21). Lebensformen sind ein Biindel aus Praktiken, wo-
bei Praktiken — im Gegensatz zu Normen beispielsweise — sowohl die

15 In englischer Ubersetzung erneut abgedruckt in Allen und Mendieta 2018.

97

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

gewohnheitsmifSige Wiederholung von Handlungen als auch deren nor-
matives Verstindnis von Seite der Handelnden bezeichnen. Praktiken
sind immer sozial verortet, eine einzelne Person kann etwa nicht eine
Reise einfach als Urlaub deklarieren, sondern >Urlaub machenc« ist not-
wendig auf den Kontext der Arbeitsgesellschaft bezogen (vgl. Jaeggi
2014: 94ff.). Lebensformen sind zudem bedeutend, da sie »nicht ohne
Folgen zu ersetzen|]« sind (Jaeggi 2014: 84). Das passt dazu, dass Le-
bensformen mit einem »normative[n] Erwartungsdruck« (Jaeggi 2014:
78) einhergehen, obwohl »sie weder streng kodifiziert noch institutionell
verbindlich verfasst sind« (Jaeggi 2014: 77). Dem normativen Druck,
eine Familie zu griinden, kann man sich beispielsweise nicht vollends
entziehen — auch wenn man sich dagegen entscheiden kann. Lebensfor-
men sind zudem — im Gegensatz zu Modeerscheinungen beispielsweise
— sachbezogen, sie beziehen sich auf die Losung eines bestimmten (so-
zialen) Problems (vgl. Jaeggi 2014: 82ff. 200ff.). Die Kleinfamilie bei-
spielsweise 1ost das >Problem der Kindererziehung. Lebensformen sind
schliefSlich auf eine bestimmte Art und Weise allgemeingultig: Sie sind
hypothetisch in der Hinsicht, dass nicht jede/r immer auf eine bestimm-
te Art und Weise handeln sollte, dennoch erheben sie den Anspruch,
dass »|jleder in meiner Lage beziehungsweise an diesem bestimmten
Ort der Gesellschaft [...] so und so handeln [sollte]« (Jaeggi 2014: 88f.,
Herv. E.N.). Greifbar wird diese Form der Normativitit, wenn Jaeggi
beschreibt, auf welche Arten und Weisen sich Lebensformen voneinan-
der unterscheiden lassen. Sie konnen sich graduell oder funktional unter-
scheiden oder konnen eine »>echte« Pluralitit« darstellen (Jaeggi 2014:
93). Man konnte sich bei einer graduellen Unterscheidung etwa vorstel-
len, dass das Alter variiert, in dem von Frauen erwartet wird, Kinder zu
bekommen. Funktional unterscheiden sich Lebensformen dann, wenn
sie unterschiedliche Probleme l6sen; sie sind dann komplementar. Wirk-
lich, man konnte auch sagen politisch, unterscheiden sich Lebensformen,
wenn sie auf dasselbe Problem, z.B. Kindererziehung, unterschiedliche
Antworten geben. An dieser Stelle entsteht dann ein Konflikt, weil Le-
bensformen eben allgemein in der Hinsicht sind, dass sie auf dieselben
Probleme auch dieselben Losungen fordern, auch wenn es unterschiedli-
che (komplementire) Problemlagen gibt. Anhand der Frage, ob Lebens-
formen gelingen oder nicht, und der Kritik an nicht-gelingenden Lebens-
formen baut sich Jaeggis Programm auf.

4.2.1 (Nicht-gelingende) Lebensformen als Interesse der Kritik
Die »kritische Theorie der Kritik von Lebensformen« (Jaeggi 2014: 12,

Herv. entfernt E.N.) interessiert sich fiir die Analyse und Kritik von Le-
bensformen. Da alle Lebensformen gelingen oder scheitern konnen, sind

98

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSFORM: RAHEL JAEGGI

zunichst auch alle Lebensformen nicht nur deskriptiv, sondern auch aus
normativer Perspektive interessant. Eine Lebensform wird in dieser Per-
spektive »als Lebensform« kritisiert und es wird nicht blofs gefragt, »ob
sich in ihr eine im engeren Sinne gerechte gesellschaftliche Ordnung
manifestiert« (Jaeggi 2014: 23). Man konnte auch sagen: Lebensfor-
men sind per se interessant, nicht nur, wenn sie der Vorstellung von li-
beraler Neutralitit'® wider- oder entsprechen, d.h. sie verboten oder er-
laubt sein sollten.

Forst versteht Jaeggis Kritik an dem liberalen Umgang mit Lebensfor-
men so, dass sie kritisiere, dass der Liberalismus Lebensformen als irra-
tional und deshalb nicht als kritikwiirdig ansehe. Jaeggi kritisiert in der
Tat die liberale » Irrationalisierung« von Lebensformen (Jaeggi 2014:
50). Forst erldutert richtigerweise, dass der Liberalismus nicht darauf
verpflichtet ist, Lebensformen als irrational zu verstehen und sie auch
kritisieren kann und dies tut, wenn sie »mit ihr [der entsprechenden Ge-
rechtigkeitskonzeption, E.N.] nicht kompatibel sind« (Forst 2o15a: 21).
Die Einschrinkung >wenn« ist wichtig, denn hier zeigt sich, dass die Ge-
rechtigkeitsperspektive nicht notwendig ein anderes deskriptives Bild
von Lebensformen hat, insbesondere nicht notwendig eines, in dem Le-
bensformen als irrational gelten'7, allerdings ein anderes, namlich nur
bedingtes, normatives Interesse an ihnen.*® Forst scheint diesen zentra-
len Unterschied der Perspektiven (Lebensform vs. herkommliche Ge-
rechtigkeit) zu vernachlissigen, in dem er sich darauf konzentriert zu
zeigen, dass die Gerechtigkeit Lebensformen prinzipiell genauso kriti-
sieren kann (und dies auch tut) wie die Perspektive der »Kritik von Le-
bensformen« selbst. Dabei werden Lebensformen aber nicht als Lebens-
formen kritisiert, sondern als (in)kompatibel mit der Gerechtigkeit. Eine
ethische Kritik von Lebensformen als Lebensformen ist fiir Forst dabei
kompatibel mit einer Kritik von Lebensformen aus Gerechtigkeitsper-
spektive (vgl. Forst 2015a: 21). Ich denke, dass Jaeggi allerdings nicht
blof$ eine komplementire Form der Kritik zu einer Gerechtigkeitskritik
anbieten will, sondern eine alternative: Sie mochte dafiir argumentieren,
dass Kritik, richtig verstanden, immer eine Kritik von Lebensformen als
Lebensformen sein sollte.

Auch wenn sich die kritische Theorie der Kritik von Lebensformen
fur Lebensformen als Lebensformen und somit zunichst alle Lebens-
formen interessiert, hat sie dennoch ein besonderes Interesse an dem

16 Vgl. Jaeggi 2014: 31. Zur Bedeutung der Debatte um (staatliche) Neutrali-
tat fur Forsts Gerechtigkeitstheorie, vgl. auch 6.1.

17 Vgl. dazu Forsts sozialtheoretischer Rechtfertigungsbegriff (6.3.2).

18 Ich verstehe Menke so, dass er eine Unterscheidung von >Nicht-Interesse«
an Lebensformen und »als irrational beschreiben< von Lebensformen macht,
aber schlieflich meint, Ersteres fiihre notwendig zu Letzterem (vgl. Menke
201§: 363).

99

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

» Nichtgelingen von [bestimmten, E.N.] Lebensformen« (Jaeggi 2014:
13). Das liegt daran, dass die Perspektive nicht positiv bestimmen will,
welche Lebensformen gut sind, sondern ausweisen will, welche Lebens-
formen nicht (mehr) gut funktionieren, d.h. nicht gelingen. Jaeggi be-
schreibt die Form ihrer Kritik, die sie als eine Variante immanenter Kritik
versteht, dementsprechend in Abgrenzung zu Honneths »rekonstruktiv-
immanente|[r]| Kritik (die sich positiv an den in den Wirklichkeit einge-
lassenen verniinftigen Normen orientiert)«, als »negativistisch« (Jaeggi
2014: 319, Fn. 5 und 294f., Fn. 46).

4.2.2 Kollektive Lebensform statt individuellem Recht

Die Bezugseinheit von Jaeggis Version kritischer Theorie sind weder In-
dividuen mit Rechten (wie bei der Gerechtigkeit), noch wie bei Honneth
Individuen, deren Freiheit als Autonomie (verstanden als soziale Frei-
heit) im Mittelpunkt steht. Auch wenn Institutionen (als kollektive En-
titaten) fur die herkommliche und erweiterte Version der Gerechtigkeit
(Honneth) zentrale Vermittlungsinstanzen fur die Sicherung der indivi-
duellen Rechtsgleichheit bzw. der Realisierung individueller Freiheit als
Autonomie sind, sind sie nicht das normative Zentrum der Theorie. Fiir
Jaeggi sind Lebensformen als » kollektive Gebilde« (Jaeggi 2014: 77) un-
mittelbar der Fokus der Kritik. Lebensformen »betreffen tiberindividu-
elle Fragen der Lebensfithrung, die sich in eingespielten sozialen Prakti-
ken und Institutionen artikulieren« (Jaeggi 2014: 22). Andersherum ist
bei Jaeggi aber die kollektive Ebene der Lebensform mit der individu-
ellen Ebene vermittelt: »Die Lebensform eines Individuums bezeichnet
die Hinsicht, in der es als einzelnes und in seinem individuellen Handeln
Anteil an einer kollektiven Praxis hat.« (Jaeggi 2014: 77f.) Steht bei der
herkommlichen oder erweiterten Gerechtigkeit auch nicht einfach das
Individuum im Zentrum, sondern ist normativ qualifiziert, als Individu-
um mit gleichen Rechten oder als freies, ist der normative Grundmaf3-
stab bei Jaeggi die » Rationalitit [bzw. das Gelingen, E.N.] von Lebens-
formen« (Jaeggi 2014: 58, Herv. E.N.).

4.2.3 »Keine Polizeifragen«*
Was sind die Konsequenzen der Kritik einer Lebensform als nicht-ge-
lingend? Diese Frage stellt sich Jaeggi unter der Uberschrift » Was tun?«

(Jaeggi 2014: 52), d.h., was tun, wenn erkannt wurde, dass eine Lebens-
form nicht gelingt, nicht rational ist? Das ist die Frage nach der Art der

19 Jaeggi 2014: 52.

I00

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSFORM: RAHEL JAEGGI

Normativitit der Kritik von Lebensformen. Sie bewegt sich auf einer
anderen Ebene als die Normativitit einer Lebensform selbst, die Indi-
viduen bestimmte Praktiken nahelegt und so einen normativen Erwar-
tungsdruck auf Individuen ausiibt (s.o. und vgl. Jaeggi 2014: 165). Die
Normativitat der Kritik von Lebensformen bewegt sich zwischen »Ge-
schmacksfragen [...] und Problemen, die auf moralisch begriindete Ge-
bote und Verbote zielen« (Jaeggi 2014: 28).2° Anders gesagt: die Norma-
tivitat der Kritik von Lebensformen ist in »die Gegenuberstellung von
sgutem Leben< und >Gerechtigkeit< eingetragen« (Jaeggi 2014: 23). Was
diese »mittlere Ebene« (Jaeggi 2014: 28) der Kritik nun fiir praktische
Konsequenzen hat, bestimmt Jaeggi bedauernswerter Weise blof nega-
tiv oder sehr abstrakt. Die wichtigste negative Abgrenzung ist fur Jaeggi,
dass die Kritik von Lebensformen nicht mit der Forderung nach Verbo-
ten von bestimmten Lebensformen einhergeht: »[A]us der Kritik von Le-
bensformen [folgt nicht] unmittelbar ein rechtlich-politisches Eingreifen
in Gestalt von Verboten und Sanktionen« (Jaeggi 2014: 52). Sie grenzt
sich damit also explizit von der sstarken< Normativitat der Gerechtig-
keit ab (vgl. 2.3). Die positive, aber abstrakt bleibende Alternative, ist
die Forderung nach der

»[...] Transformation [...] von Lebensformen [...]. Diese Transformatio-
nen sind in den wenigsten Fillen Prozesse, die sich oktroyieren lassen.
Hier bedeutet die 6ffentliche Thematisierung®* zuvorderst den Beginn
einer Diskussion, die iberhaupt erst das Ausleben differierender Prak-
tiken ermoglicht und gewohnte Perspektiven aufler Kraft zu setzen er-
laubt.« (Jaeggi 2014: §3)**

Jaeggi grenzt sich auflerdem vom »Agonismus« als einer radikalde-
mokratischen Stromung, die auch die Repolitisierung von Lebensfor-
men fordert, ab, weil dieser schlieSlich, wie nach Jaeggis Auffassung der

20 Was Jaeggi hier als Normativitit der Moral bezeichnet ist in dem Sinne
»stark« wie die Normativitit der Gerechtigkeit. Allerdings haben Gebote im
Vergleich zu Verboten und Erlaubnissen fiir die Gerechtigkeit eine zweitran-
gige Rolle. Vgl. 2.3.

21 Esist bemerkenswert, dass Jaeggi hier die Wichtigkeit der 6ffentlichen Spha-
re so stark macht, der in diskursethischen Theorien (insbesondere Haber-
mas’), von denen sich Jaeggi deutlich abgrenzt (vgl. Jaeggi 2014: 33-38),
besonders viel Bedeutung zugemessen wird (vgl. Kapitel 8).

22 Vgl. die Darstellung bei Loick: »Hatte Cooke treffend herausgearbeitet, dass
sich postuniversalistische Anerkennungsanspriiche nicht in Form von recht-
lichen oder moralischen Ge- und Verboten geltend machen, sondern >Ein-
ladungen«< aussprechen, so weist auch Jaeggi darauf hin, dass Lebensform-
kritik keine, wie sie schreibt, >Polizeifrage« [...] ist.« (Loick 2016: 151) In
seinem Buch Juridismus mochte Loick eine Theorie eines Rechts entwickeln,
das nicht durch Zwang durchgesetzt wird, sondern eine »anlockende Einla-
dung« ausspricht, ihm zu folgen (vgl. Loick 2o017a: 323ff.).

IOI

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Liberalismus, nicht davonausgeht, dass Lebensformen mit Griinden kri-
tisiert werden konnen (Jaeggi 2014: 55-57).

Ohne hier eine umfassende Kritik an Jaeggis Beschreibung der Nor-
mativitit der Kritik von Lebensformen unternehmen zu konnen, sei aber
doch darauf hingewiesen, dass, erstens, die von Jaeggi scharf kritisierte
Unterscheidung von Geschmacks- und Moralfragen®# in ihrer Perspektive
doch auch wieder Einzug erhilt und, zweitens damit einhergehend, Jaeg-
gis Verstindnis des Verhiltnisses ihrer Kritikform zum positiven Recht
unklar bleibt.>s Die Unterscheidung von Geschmacks- und Moralfragen
kehrt bei Jaeggi zuriick, wenn sie schreibt, dass die Kritik von Lebensfor-
men (als »offentliche Thematisierung« von Lebensformen) »manchmal
zu politischen und rechtlichen Konsequenzen, also zu verbindlichen Be-
stimmungen fithren [...] muss« (Jaeggi 2014: 53, Herv. E.N.). Man konn-
te sagen, dieses »manchmal« zu bestimmen ist die Kernaufgabe einer
Theorie der Gerechtigkeit. Diese Aufgabe sollte aber auch eine Kritik
von Lebensformen nicht ignorieren, insbesondere wenn sie sich dann
schlussendlich doch auf eine solche Unterscheidung stiitzt. Die Gefahr
einer ideologischen Trennung von Kritik, die politisch-rechtliche Kon-
sequenzen haben sollte, und einer, die solche nicht haben sollte, scheint
mir erheblich grofer, wenn diese Trennung zwar benutzt, aber gerade
nicht zum Thema der theoretischen Auseinandersetzung gemacht wird.
Der Bezug von Lebensformen zum positiven Recht bleibt, zweitens, bei
Jaeggi unklar bzw. die rechtliche Dimension scheint manchmal einfach
definitorisch ausgeschlossen zu werden, ohne dass dafiir eine ausreichen-
de Begrindung gegeben wird. Das passiert beispielsweise, wenn Jaeggi
uber die Lebensform »Familie« schreibt und sich dabei fiir die Normen
interessiert, die »eine Familie zu dem macht, was sie als Familie ist oder
zur Familie macht, also um das, was man von ihr als Familie normativ
erwartet und woran sich bemisst, ob etwas eine Familie ist oder nicht«
und dann unvermittelt schreibt, dass sie »hier die (allerdings sehr inte-
ressante) Frage, inwiefern gerade ihre rechtliche Form Lebensformen
entscheidend mitkonstituiert nicht weiter verfolgen« wird (Jaeggi 2014:
153, Fn. 22). Wire es aus einer sozialkritischen Perspektive nicht gerade
interessant, sich die Familie als soziale Institution im Wechselspiel von
rechtlicher Regulierung und sozialer Normenerwartung anzuschauen?
Ist nicht eine Perspektive, die die rechtliche Seite ausklammert, genauso
reduktiv wie eine, die nicht-rechtliche Normen ausblendet? Weitere fiir
mich unbefriedigend bleibende Bemerkungen zum Verhiltnis von Recht

23 Vgl. Kapitel 7, insb. 7.6.

24 Ich schlage eine abstraktere Beschreibungsweise dieser Trennung als Tren-
nung von gerechtigkeitsrelevant und -irrelevant vor (vgl. 2.1).

25 Siehe Fateh-Moghadam 2017 fiir eine dhnlich gelagerte Kritik an Jaeggis
Ansatz aus rechtsphilosophischer Perspektive.

I02

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESONANZ: HARTMUT ROSA

und Lebensform finden sich in Fufsnoten auf S. 157 (Fn. 31) und S. 170
(Fn. 55, vgl. Kapitel 3).

Wie schon bei der Diskussion von Honneths erweiterter Gerechtigkeits-
theorie mochte ich mir an dieser Stelle, nach einer blofs knappen Ausei-
nandersetzung mit Jaeggis Kritik von Lebensformen, kein abschliefSen-
des Urteil tiber ihren Vorschlag anmafSen. Es sei allerdings gesagt, dass
Jaeggi, wie auch Honneth und Forst (s.0.), als Kriterium fur die Quali-
tat ihrer Theorie den Mafsstab der Reflexivitit gelten lassen wiirde. So
schreibt sie zum Ende ihres Buches, dass »[m]isslingende Lebensformen
[...] an einem kollektiven praktischen Reflexionsdefizit, an einer Lern-
blockade [leiden]« (Jaeggi 2014: 445). Weitergehend glaubt sie, dass die
liberale Ausklammerung von Lebensformfragen, deren Kritik der Aus-
gangspunkt ihres Buches darstellt, »droht«, solche Reflexionsdefizite zu
erzeugen (Jaeggi 2014: 451). Reflexivitat wird also als tibergeordnetes
Kriterium verwendet.

Es seien zudem zwei Unterschiede zwischen Honneth und Jaeggi wie-
derholt. Zunachst unterscheidet sich ihr Verhiltnis zum Gerechtigkeits-
begriff: Sie teilen die Kritik an einem herkommlichen Begriff, Honneth
zieht allerdings die Konsequenz den Begriff umzudeuten, indem er ihn
radikal erweitert, wihrend Jaeggi den Gerechtigkeitsbegriff ablehnt und
einen anderen Grundbegriff als Basis einer kritischen Theorie, den Be-
griff der Lebensform, vorschliagt. Zweitens ist der Unterschied zu nen-
nen, dass Jaeggis Theorie sich im Gegensatz zu Honneths »negativis-
tisch« versteht (s.o.).

4.3 Resonanz: Hartmut Rosa

In seinem 2016 erschienenen Buch Resonanz. Eine Soziologie der Welt-
beziehung*s schligt Hartmut Rosa eine »modifizierte und erneuerte
Form der Kritischen Theorie« vor (Rosa 2016: 36). Thr normativer (und
deskriptiver) Grundbegriff ist »Resonanz«, welcher bezogen wird auf
»Weltbeziehungen«. Weltbeziehungen als »historisch und kulturelle va-
riable Gesamtkonfigurationen, die nicht nur ein bestimmtes Verhaltnis
zwischen Subjekt und Objekt definieren, sondern die de facto jene Sub-
jekte und Objekte hervorbringen« (Rosa 2016: 36) konnen mehr oder
weniger resonanzermoglichend sein. Rosas Vorschlag einer kritischen

26 Vgl. fiir eine Zusammenfassung und Kritik von Rosas Resonanzbuch, die
unabhingig von der Fragestellung dieser Arbeit vorgeht: Neuhann und Ka-

czynski 2016.

103

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Theorie mochte demnach » Resonanzverbilinisse« (Rosa 2016: 36), d.h.
Weltbeziehungen, die unterschiedliche Formen und Stirken von Reso-
nanz ermoglichen oder verhindern, kritisch in den Blick nehmen.

Wie Honneth und Jaeggi grenzt sich auch Rosa explizit von herkémm-
lichem Gerechtigkeitsdenken ab (vgl. Rosa 2016: 49, 52). Diese Abgren-
zung gilt allerdings zumindest nicht ohne Weiteres fiir eine kritisch-pro-
zedurale Gerechtigkeitskonzeption. Denn er weist explizit insbesondere
ein verteilungstheoretisches Gerechtigkeitsparadigma zuriick und zwar
aufgrund seiner »Uberzeugung, dass die Qualitit des menschlichen Le-
bens (und der sozialen Verhaltnisse) nicht einfach an den Optionen und
Ressourcen gemessen werden kann, die zur Verfigung stehen, sondern
einer Untersuchung der Art des Weltverhaltnisses oder der Weltbezie-
hung bedarf, die firr dieses Leben pragend sind« (Rosa 2016: 52). Die
Qualitdt des menschlichen Lebens mit Blick auf eine » Ressourcenaus-
stattung« zu messen oder zu verstehen, triige sogar selbst zur Minde-
rung der Lebensqualitit bei (Rosa 2016: 44—51). An dieser Stelle wird
der Bezug zu Rosas bisherigem Werk und insbesondere seiner promi-
nent gewordenen Beschleunigungsthese deutlich. Die These besagt, dass
die Moderne durch soziale Beschleunigung gekennzeichnet sei und die-
se das normative Projekt der Moderne, nimlich das Streben nach indi-
vidueller und kollektiver Autonomie gefihrde (vgl. Rosa 2005: z.B. 50).
Zudem veranlasse das normative Projekt der Moderne selbst Beschleu-
nigungsprozesse (vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 43f.).In Resonanz
spricht Rosa anstatt von sozialer Beschleunigung bevorzugt von der Tat-
sache, dass sich die moderne Gesellschaft nur noch dynamisch stabili-
sieren lasse, d.h. sie ihre soziale Reproduktion nur dadurch zu sichern
vermag, dass sich ihre Strukturen dynamisieren. Die dynamische Stabi-
lisierung versteht Rosa als eine » Trias«, bestehend aus » Wachstum, Be-
schleunigung und Innovationsverdichtung«, wobei alle drei aber letztlich
doch blofs Dimensionen eines »einzigen Dynamisierungsprozesses« sei-
en. » Wachstum« bezeichnet die »sachliche«, Beschleunigung die »zeitli-
che«und »Innovationsverdichtung« die »soziale« Dimension. Der tiber-
geordnete Dynamisierungsprozess lasst sich allerdings allgemein wieder
als » Mengensteigerung pro Zeiteinheit [d.h. Beschleunigung, E.N.] de-
finieren« (Rosa 2016: 673). Der Unterschied zwischen dem inhaltlichen
Kern der alteren Rede von Beschleunigung und der neueren von dyna-
mischer Stabilisierung ist also vermutlich vernachlassigbar. Fest steht, fiir
Rosa, dass die Konzentration auf Ressourcen bzw. Ressourcenvermeh-
rung (des verteilungstheoretischen Gerechtigkeitsparadigmas), »mehr
davon zu haben [ist] stets besser [...], als weniger zu haben« (Rosa 2016:
50), jedenfalls als normativer Mafistab fur die Kritik an einer durch
dynamische Stabilisierung gekennzeichneten Gesellschaft nicht tauge,
denn: »Die Vergabe und Sicherung der Ressourcen unterliegt [selbst,
E.N.] dem dynamischen Steigerungswettbewerb« (Rosa 2016: 694). Die

104

hitps://ciol.org/10. 205108 . —



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESONANZ: HARTMUT ROSA

Diagnose des Problems, dass die sich beschleunigende Moderne ihr ei-
genes normatives Ziel untergribt, individuelle und kollektive Autono-
mie, ist Thema des bereits zitierten Beschleunigungsbuches von Rosa.
Seine Bucher Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Umris-
se einer neuen Gesellschaftskritik (2013¢ [2012]) und das eher popu-
larwissenschaftliche Beschleunigung und Entfremdung (2013a) konnen
als Ubergangswerke von dieser Diagnose zu Rosas Losungsvorschlag fiir
dieses Problem in seiner Resonanztheorie verstanden werden. Das Reso-
nanz-Buch ist dann vor allem der Losung gewidmet, so ist der erste Satz
des Buches: » Wenn Beschleunigung das Problem ist, dann ist Resonanz
vielleicht die Losung.« (Rosa 2016: 13) Rosas Beschleunigungsdiagnose
bzw. sein Verstandnis dessen, was Beschleunigung ausmacht, wird spater
in dieser Arbeit wichtig (insb. Kapitel 10), wihrend an dieser Stelle seine
»Losung«, sein Resonanzbegriff, als Option fiir einen Grundbegriff einer
kritischen Theorie der Gesellschaft im Zentrum steht.

Stellt »Resonanz« fiir Rosa, wie erwihnt, sowohl eine Alternative zum
Begriff der individuellen wie kollektiven Autonomie (normatives Projekt
der Moderne) als auch zu einem verteilungstheoretischen Gerechtigkeits-
begriff dar, ist damit noch unklar, wie »Resonanz« sich zu dem von mir
entwickelten allgemeinen Gerechtigkeitsbegriff (und seinen spezifischen
Konzeptionen*’) verhilt und wie sich dieser wiederum zum Begriff der
Autonomie verhilt. Fest steht, dass Honneth ganz explizit und auch
Jaeggi, jedenfalls in Rosas Interpretation, die ich teile, mit ihren Ansitzen
jeweils Ausdeutungen des Begriffs der Autonomie vorlegen (vgl. Rosa
2016: 302). Die kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit, die
ich im Anschluss an, aber auch in Abgrenzung von Forst in Teil I vor-
schlagen werde, ist allerdings nicht ausschliefSlich auf den Wert der Au-
tonomie bezogen und damit in einer bestimmten Hinsicht niher an Ro-
sas Projekt als an Jaeggis und Honneths (dazu 6.4.8 und 7).*

Mit seiner Abgrenzung von einem Verstandnis der Gerechtigkeit als
Verteilungsgerechtigkeit bringt Rosa noch ein normatives Element neben
der Autonomie als Selbstwirksambkeit (vgl. Rosa 2016: 137, 278) ins Spiel,
das gleichzeitig aber nicht notwendig auf dieses Gerechtigkeitsverstand-
nis bezogen ist und zwar: die »Privatisierung der Frage nach dem guten
Leben« (Rosa 2016: 18). Diese sei dafiir verantwortlich, dass Ressour-
cen fiir ein moglicherweise gutes Leben wichtiger als die Zielsetzung, ein
gutes Leben zu fuhren, wiirden, da die Frage, was denn ein gutes Leben

27 Ich zeige das hier nicht explizit auf, aber ich vermute, dass das, was Rosa
unter Verteilungsgerechtigkeit versteht, vergleichbar mit meinem Verstiand-
nis distributiv-egalitaristischer Gerechtigkeit ist (vgl. 3.2.1).

28 Das setzt jedoch voraus, dass negative Freiheit (Freiheit als Unbestimmtheit,
vgl. Kapitel 7) nicht als eine Variante von Autonomie gesehen werden kann
wie bei Honneth (vgl. 4.1).

105

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

uberhaupt sei, stets unbeantwortet bliebe und somit nur Ressourcen fiir
ein gutes Leben in der Zukunft angesammelt wiirden. Nun lasst sich die
»Privatisierung der Frage nach dem guten Leben« auch als Beschreibung
der reduzierten Perspektive der Gerechtigkeit (2.1) verstehen, die auch
Forst in seiner Theorie spezifiziert (6.1). Die Darstellung von den Be-
herrschungspotentialen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit hat wiederum
Ahnlichkeit mit den problematischen Folgen, die Rosa der Privatisierung
von Fragen des guten Lebens unterstellt (vgl. Kapitel 10).

Bevor ich anhand der drei Merkmale des zugrunde gelegten Gerechtig-
keitskonzepts bzw. in Abgrenzung von denselben genauer auf die Struk-
tur von Rosas Resonanztheorie eingehe, sei hier kurz beschreiben, was
Resonanz im Sinne Rosas allgemein gesprochen uiberhaupt bedeutet.>
Resonanz ist momenthalft; sie ist ein » Modus der Beziehung zwischen ei-
nem Subjekt und einem spezifischen Weltausschnitt« (Rosa 2016: 296).
Den Modus der Beziehung beschreibt Rosa bildlich gesprochen immer
wieder als »vibrierender Draht« (Rosa 2016: 296). Die Beziehung ist,
technischer gesprochen, von einer doppelten Bewegungsrichtung ge-
kennzeichnet — einer Einflussnahme oder Selbstwirksamkeit des Sub-
jekts auf die Welt und einer Beriihrung des Subjekts durch die Welt. Die
Aktivitat des Subjekts beschreibt Rosa als »E = motion«, die Passivitit
mithilfe des Ausdrucks » Af € fekt« (Rosa 2016: 296). Im Anschluss an
seine Interpretation von Charles Taylors Politischer Philosophie in seiner
Dissertationsschrift (Rosa 1998) beschreibt Rosa Resonanzerfahrungen
auch als Zusammenfallen von starker und schwacher Wertung (vgl. Rosa
2016: 231). Eine schwache Wertung entspricht einer » begehrend-affekti-
ven« und eine starke einer » bewertend-kognitiven« Beziehung zur Welt
(Rosa 2016: 230f.). Eine Resonanzerfahrung haben wir also beispielwei-
se, wenn wir Lust auf ein Bier haben (schwache Wertung) und gleichzei-
tig auch meinen, dass wir es uns verdient haben, weil wir in der vergan-
genen Woche viel gearbeitet haben und wir die Belohnung von Leistung
richtig finden (starke Wertung) (vgl. Rosa 2016: 228). Es handelt sich
also um eine Ubereinstimmung von »Sein und Sollen« (Rosa 2016: 292).
Neben der Beschreibung der fliichtigen Resonanzerfahrung fithrt Rosa
» Resonanzachsen« als Begriff dafiir ein, »wo sich zwischen dem Subjekt
und [...] [einem spezifischen, E.N.] Weltausschnitt eine Form der Be-
zugnahme etabliert und stabilisiert, die solche [Resonanz]Erfahrungen
immer wieder moglich macht« (Rosa 2016: 296). Resonanzachsen sei-
en individueller Natur, bildeten sich allerdings »charakteristischerweise
in kulturell etablierten Resonanzriumen« oder »Resonanzsphiren« aus
(Rosa 2016: 296, 331). Als Gegenbegriff zur Resonanz fungiert der Be-
griff der »Entfremdung«. Er »bezeichnet eine spezifische Form der Welt-
beziehung, in der Subjekt und Welt einander indifferent oder feindlich

29 Vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 47—49.

106

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESONANZ: HARTMUT ROSA

(repulsiv) [...] gegentuberstehen« (Rosa 2016: 316). Dennoch ist es fur
Rosa nicht so, dass entfremdete Weltverhiltnisse immer schlecht sind;
fur die Ermoglichung von Resonanzerfahrungen bedarf es im Gegen-
teil sogar auch entfremdeter Weltverhaltnisse (vgl. Rosa 2016: 59, 295
und 316ff.). Allerdings bleibe eine gewisse Vorrangigkeit der Resonanz
vor der Entfremdung, denn »Resonanzbeziehungen koénnen [...] aus Ent-
fremdungserfahrungen nur und erst dann entstehen, wenn die existenti-
elle Grundierung des Weltverhiltnisses zumindest ein Moment der Tie-
fenresonanz kennt und so etwas wie dispositionale Resonanz zuldsst«
(Rosa 2016: 325).3°

4.3.1 Resonanzraume als Interesse der Kritik

Resonanzerfahrungen sind nur flichtige Erfahrungen; damit sie Einfluss
auf die Qualitit eines Lebens haben, miissen sie sich wiederholen. In-
dividuelle Resonanzachsen sichern Individuen solche wiederkehrenden
Resonanzerfahrungen. Resonanzachsen wiederum kann es nur geben in
kulturell-institutionellen Resonanzrdumen. Eine Person mag also bei-
spielsweise wiederholte Resonanzerfahrungen mit ihrem Partner haben,
weil die Paarbeziehung eine stabile Resonanzachse darstellt, welche wie-
derum in ihrer Stabilitit durch eine angemessene Familienpolitik gestarkt
wird, die dann als institutioneller Resonanzraum gelten kann. Die »Kri-
tik der Resonanzverhiltnisse richtet sich [...] zunichst und zuerst auf die
Frage, ob und in welchem MafSe [...] eine soziale Formation oder ein
institutionelles oder kulturelles Arrangement die Herausbildung und Si-
cherung von Resonanzachsen ermoglicht und fordert oder hemmt, ver-
hindert oder blockiert« (Rosa 2016: 297). Rosa unterscheidet zwischen
horizontalen, diagonalen und vertikalen Resonanzachsen. Die horizon-
talen Achsen betreffen soziale, intersubjektive Beziehungen, die diago-
nalen Achsen Objektbeziehungen und mit den vertikalen Achsen moch-
te Rosa Transzendenz-, Natur- und &dsthetische Erfahrungen sowie die
Ereignishaftigkeit von historischen Wandlungsprozessen einfangen (vgl.
Rosa 2016: 331-514). Rosa beschreibt, welche konkreten Resonanzriu-
me in »westlich-modernen [...] Weltbeziehungen« (Rosa 2016: 654) die-
se Achsen tragen. Es konnten zu einer anderen Zeit und an einem ande-
ren Ort durchaus andere konkrete soziale Institutionen oder Formationen
Resonanzraume sein. Sogar die Trennung der Dreiteilung in horizontal,
diagonal und vertikal mochte Rosa nicht ohne Weiteres als tiberkultu-
relle postulieren (vgl. Rosa 2016: 296f.). Fiir den begrenzten Geltungsbe-
reich von westlich-modernen Gesellschaften ordnet er den verschiedenen

30 Das genaue Verhiltnis von Resonanz und Entfremdung bleibt mir allerdings
unklar, s.u. und: Neuhann und Kaczynski 2016: 50f.

107

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Achsen allerdings konkrete Resonanzriume bzw. -sphiren zu: die Fami-
lie, die Freundschaft und die Politik der horizontalen Achse, Objekt- und
Arbeitsbeziehungen, die Schule, Sport und Konsum der diagonalen Ach-
se, und Religion, Natur, Kunst und Geschichte der vertikalen Achse (vgl.
Rosa 2016, Teil 2). Durch die Aufziahlung dieser Raume wird deutlich
was Rosa als Auszeichnung seiner Theorie gegentiber beispielsweise Hon-
neths ansieht, namlich, dass sie »auch diejenigen Hoffnungen, Bediirfnisse
und Sehnstichte [...] zu erfassen und erklaren mag, die Menschen jenseits
der Sozialsphare haben oder machen« (Rosa 2016: 333). Rosa interes-
sieren nicht nur intersubjektive Verhiltnisse, die zwar vermittelt sein mo-
gen durch Objektbeziehungen, sondern auch Objektbeziehungen selbst.

Auch wenn Rosa, wie oben zitiert und beschrieben, das Interesse sei-
ner kritischen Theorie explizit auf die Bedingungen der Moglichkeit von
Resonanzachsen begrenzt, d.h. kollektive Resonanzraume, bleibt es be-
merkenswert, dass die Resonanzachsen selbst ganz unterschiedliche Ar-
ten von Erfahrungen — auch sehr intime, kleinteilige, aus Perspektive einer
Gesellschaftstheorie vielleicht vernachlassigbar erscheinende Erfahrungen
— ermoglichen konnen sollen. So macht Rosa beispielsweise im ersten Teil
seines Buches deutlich, dass auch Kulturpraktiken der Verdauung oder
das Hautgefuhl (vgl. Rosa 2016: 91) eines Individuums Aufschluss tiber
ein sozial vermitteltes Weltverhiltnis geben konnen, das entfremdet ist.
Es liefSe sich dann fragen, wie gesellschaftliche (Resonanz)Raume, mog-
licherweise auch politisch (s. 4.3.3), umgestaltet werden miissten, damit
sie mehr und tiefere Moglichkeiten fir Resonanzerfahrungen bieten. Be-
ziiglich kultureller Verdauungspraktiken beschreibt Rosa beispielsweise,
dass dem Einverleiben von Speisen viel mehr Bedeutung zugemessen wer-
de als dem Ausscheiden. Das liefse sich aus seiner Perspektive so deuten,
»dass die Moderne ihre Aufmerksamkeit auf das Einverleiben, Kontrol-
lieren und Verarbeiten von Welt richtet, nicht jedoch auf das ihr gegen-
uber Sichoffnen, Loslassen und Zuriickgeben; dass ihr Weltverhaltnis nicht
auf organische Austauschprozesse, sondern auf Beherrschung und Schlie-
Rung zielt« (Rosa 2016: 104). Rosas Theorie wiirde also durchaus erlau-
ben, iber Moglichkeiten geanderter Verdauungspraktiken nachzudenken,
um das Leben von modernen Subjekten resonanter zu machen. Des Vor-
wurfs, eine starre Grenze von Offentlichkeit und Privatheit zu ziehen und
dabei eine zu enge Sphire dessen, was von offentlichem Interesse ist, zu
beschreiben, scheint sich Rosa auf den ersten Blick ganz und gar nicht
schuldig zu machen (vgl. auch 2.1). Bei der Frage danach, wie Resonanz
umgesetzt werden kann, wird allerdings wieder fraglich, inwiefern Rosa
nicht doch zumindest eine dhnliche Grenze ziehen muss (Neuhann und
Kaczynski 2016: 50f.).3

31 Mir ist nicht ganz klar, inwiefern Rosas Theorie eher »negativistisch«
(im Sinne Jaeggis) verfihrt oder ob er seinen Fokus auf funktionierende

108

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESONANZ: HARTMUT ROSA
4.3.2 Resonanz als Kriterium fiir die Kritik von Lebensformen?

Dass Resonanz der normative Grundbegriff von Rosas kritischer Theorie
ist, ist eindeutig. »Resonanz« hat damit (u.a.) dieselbe systematische Stel-
lung in Rosas Ansatz wie das Meta-Recht auf Rechte in einer herkomm-
lichen Gerechtigkeitstheorie (vgl. 2.2). Auf welche Weise und worauf be-
zogen der normative Resonanzbegriff jedoch operiert und in welchem
Verhiltnis er zu seiner eigenen deskriptiven Dimension und seinem Gegen-
begriff, Entfremdung, steht, ist nicht offensichtlich. Zunichst mochte ich
fur ein genaueres Verstandnis des Begriffs der Resonanz seine Reichweite
in den Blick nehmen und zweitens die Art der Normativitit des Begriffs.

Rosas Anspruch ist, dass der Begriff der Resonanz als normativer
Grundbegriff fiir eine kritische Theorie allumfassend ist, deshalb spricht
er auch von einem »normative[n] Monismus«« (Rosa 2016: 749). Gleich-
zeitig ist Resonanz als deskriptives und normatives Konzept zu verste-
hen (vgl. Rosa 2016: 293ff.). Denn Resonanzerfahrungen ermoglichten
nicht nur ein gutes Leben, sondern »menschliche Subjektivitit und sozia-
le Intersubjektivitit« bildeten sich iberhaupt erst durch die »Etablierung
von basalen Resonanzbeziehungen heraus« (Rosa 2016: 293). Zudem
seien » Menschen existenziell vom Verlangen nach Resonanzbeziehungen
gepragt« (Rosa 2016: 293). Auf einer dispositionalen Ebene sind Men-
schen also, laut Rosa, Resonanzwesen; auch wenn diese Resonanzfahig-
keit gestort werden kann (vgl. Rosa 2016: 325ff.). Einzelne Erfabrun-
gen eines Menschen konnen Resonanz- oder Entfremdungserfahrungen
sein. Ob Menschen wiederholt Resonanzerfahrungen machen, hangt da-
von ab, ob sie uiber stabile Resonanzachsen verfiigen. Resonanzachsen
sind, wie beschrieben, wiederum in kulturellen und institutionellen Re-
sonanzraumen verankert. Ein kulturelles und institutionelles Gesamt-
gefiige nennt Rosa, im Anschluss an Jaeggi, eine »Lebensform« (Rosa
2016: 297). Eine Lebensform ist allerdings nicht dann gut oder in Jaeg-
gis Begriffen gelingend, wenn sie Entfremdung vollkommen ausschliefSt
und nur resonante subjektive Welterfahrungen gestattet, sondern wenn
sie das richtige Verhilinis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen
hervorrufts*. Bemerkenswert ist, dass Rosa diese wiinschenswerte Le-
bensform, in der es Resonanz- und Entfremdungserfahrungen gibt, dann

Resonanzachsen- und Riume richtet (eher im Sinne Honneths), oder zumin-
dest auf solche, die den Anspruch erheben, >resonant« zu sein. Diese Unklar-
heit hiangt auch mit dem wenig luziden Verhiltnis von Resonanz und Ent-
fremdung in Rosas Ausfithrungen zu tun (s.u.).

32 Schon die Wahl des Verbs macht hier Schwierigkeiten. Wenn eine Le-
bensform bestimmte Resonanzerfahrungen blof$ erlaubte, schiene das zu
schwach fiir Rosas Konzeption, wenn sie sie aber erzwingen wiirde, wire
das zu stark, vgl. den nichsten Teil Resonanzpolitik oder unverfiigbare Re-
sonanz? (4.3.3).

109

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

dennoch »als ganze als resonant [...] beschreiben« mochte (Rosa 2016:
297, Herv. E.N.). Er schliefSt sich dabei Jaeggi an, »dass sich Lebensfor-
men als ganze kritisieren lassen konnen und missen — und im Kriteri-
um der Resonanz versuch|[t] [er] dafiir einen neuen MafSstab zu finden«
(Rosa 2016: 297, Fn. 282). Aber wie soll Resonanz den MafSstab fiir eine
wiinschenswerte Lebensform darstellen, wenn diese gar nicht ausschlief3-
lich resonant sein soll, sondern ein richtiges oder angemessenes Verhalt-
nis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen — in Rosas Begriffen
ein »dialektische[s] Weltverhaltnis[]« sichern soll (Rosa 2016: 298)?33
An dieser Stelle erscheint es mir fraglich, dass der Begriff der Resonanz
tatsdachlich monistisch als Grundbegriff einer kritischen Theorie fungie-
ren kann: Er bietet namlich kein Kriterium dafiir, welche Resonanz- und
Entfremdungserfahrungen wertvoll sind und welche nicht, da beide nicht
per se auszuzeichnen oder zu verurteilen sind, und bietet auch kein Kri-
terium dafiir, wie viele Resonanz- bzw. Entfremdungserfahrungen jeweils
angemessen sind (vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 50).

Rosas Anspruch nach kann »Resonanz« allerdings als normativer und
deskriptiver Grundbegriff einer kritischen Theorie fungieren. Als was fiir
eine Art von Begriff konnte der Resonanzbegriff dann kategorisiert wer-
den? Beziiglich der Frage, ob der Begriff sich auf Individuen bezieht (wie
das Meta-Recht auf Rechte) oder selbst kollektiver Natur (wie die Lebens-
form nach Jaeggi) ist, liefSe sich, zumindest Rosas Anspruch nach, sagen,
dass er sowohl eine individuelle als auch eine kollektive Dimension habe,
da er sich auf Weltbeziehungen bezieht — ja, sogar auch immer eine ob-
jektive Komponente enthilt. Weltbeziehungen beschreiben namlich das
Verhiltnis von Subjekt (individuell) auf Welt (objektiv und intersubjektiv)
und dieses Verhiltnis ist kulturell (intersubjektiv) vermittelt. Zudem ist an
dieser Stelle das Verhiltnis von Resonanz und Autonomie zu betrachten
(vgl. Rosa 2016: 313ff.). Im Gegensatz zu einem — laut Rosa — blof§ »auf-
klarerisch-rationalistischen« Autonomiebegriff ist:

»Resonanz [...] ein Begriff der Verbindung zwischen den im aufkli-
rerisch-rationalistischen oder naturalistischen Weltkonzept strikt ge-
trennten Moment von Geist und Kérper (oder Leib und Seele), Ge-
fithl und Verstand, Individuum und Gemeinschaft, schliefSlich Geist
und Natur. Insofern es das Grundanliegen der Romantik darstellt,

33 Hier ist auch Rosas These, dass es keine negativ zu bewertende Resonanz
— zum Beispiel das Sich-vergessen in einer Gemeinschaft Rechtextremer —,
sondern nur positiv zu bewertende Resonanz gibt, relevant. Das genann-
te Beispiel wiirde demnach keine >echte< Resonanz darstellen, sondern eine
Form der Entfremdung (vgl. Rosa 2016: 292). Akzeptiert man das, scheint
allerdings ein iibergeordneter Resonanzbegriff (der Lebensformen als Kri-
terium dient) nicht unterscheiden zu konnen, ob Entfremdungserfahrungen
als Teil eines dialektischen Weltverhiltnisses wertvoll sind oder nicht.

IIO

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESONANZ: HARTMUT ROSA

eben diese Gegensitze und Trennungen miteinander zu versdhnen,
lasst sich Resonanz als ein romantisches Konzept verstehen [...].« (Rosa
2016: 293)

Im Anschluss daran gibt es nach Rosa auch kein Recht auf Resonanz,
sondern »Resonanz« ist zunichst einmal als »menschliches Grundbe-
dirfnis und eine Grundfihigkeit« (Rosa 2016: 293) anzusehen. Man
konnte vielleicht auch sagen, dass es sich bei dem Begriff der Resonanz
um einen teleologischen handelt, weil Rosa schreibt, dass es das Ziel von
Gesellschaften sein sollte, Resonanz — in einem angemessenen MafSe —
hervorzurufen.+

4.3.3 Resonanzpolitik oder unverfiigbare Resonanz?

Wie oben beschrieben ist das Interesse der »Kritik der Resonanzverhilt-
nisse« weniger auf individuelle Weltbeziehungen selbst, sondern auf die
sozialen Bedingungen von Weltbeziehungen gerichtet. Es soll an dieser
Stelle die Frage behandelt werden, was fiir Konsequenzen die Einsicht,
dass bestimmte soziale Raume Resonanzerfahrungen blockieren — oder
auch hervorbringen — aus Perspektive Rosas haben sollte. Sollten entfrem-
dende soziale Raume >geschlossen«< oder entfremdende Tatigkeiten verbo-
ten werden? Sollten Individuen Resonanzraumen ausgesetzt werden? Die
Beantwortung dieser Fragen gestaltet sich schwierig, da Resonanz einer-
seits durch soziale Strukturen bedingt ist, andererseits aber auch unverfiig-
bar ist (vgl. Rosa 2016: 278). Es kann einerseits politische und rechtliche
Bemiithungen geben, »Resonanzachsen und Resonanzsphiren allmahlich
[zu] verschieben und [zu] verstirken oder auch ab|zu]schwiichen und [zu]
erodieren« — » Resonanzpolitik « (Rosa 2016: 759). Resonanz kann an-
dererseits aber nicht durch Gewalt oder Macht — auch nicht durch voll-
standig demokratisch legitimierte — erzwungen werden (vgl. Rosa 2016:
757f.). Jede Form der Resonanzpolitik sei daher auch immer eine Form
der » Resonanzverdinglichung« (Rosa 2016: 759). Resonanz entzieht sich
also dem unmittelbaren Zugriff durch Politik oder Recht.
Interessanterweise spricht Rosa allerdings an einer Stelle davon, dass
es so etwas geben »[sollte] wie ein Grundrecht auf Resonanzverweige-
rung« (Rosa 2016: 742). Was dieses Grundrecht allerdings normativ
absichern soll, ist unklar und zudem ist nicht ersichtlich, wie die Form
eines individuellen Rechts in die normative Gesamtsystematik der Reso-
nanztheorie passen konnte. Zu Ersterem: Rosa mochte nicht zwischen
guter und schlechter Resonanz unterscheiden, es gibt nur gute Resonanz
(vgl. Rosa 2016: 742ff.). Warum es dann ein » Grundrecht auf Reso-
nanzverweigerung« geben sollte, ist unverstandlich. Vielleicht kann es als

34 Zum Verhiltnis von Rechten und Zielen vgl. Rosa 2016: 38.

ITIT

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Grundrecht auf Verweigerung von Pseudo-Resonanz verstanden werden?
Aber wie konnte Rosa zwischen echter und Pseudo-Resonanz unterschei-
den? Und wie soll, zweitens, im Rahmen der Resonanztheorie begriindet
werden, dass es ein solches Recht geben sollte? Sind nun die Individuen
doch selbst dafiir verantwortlich zu bestimmen, was das richtige Verhalt-
nis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen fiir sie, als Privatper-
sonen, sein sollte? Wiirde damit nicht die Frage nach dem guten Leben,
bei der es um Resonanz bzw. das richtige Verhaltnis von Resonanz und
Entfremdung geht, re-privatisiert? Diese skeptischen Riickfragen liefSen
sich womoglich zu einer systematischen Kritik an Rosas Resonanztheo-
rie ausbauen. An dieser Stelle geniigt es jedoch zu betonen, dass die Re-
sonanztheorie (wie Jaeggis Theorie) keine unmittelbare Ubersetzung von
kritischen Einsichten in politische und rechtliche Konsequenzen erlaubt
— im Gegensatz zur herkommlichen Gerechtigkeitstheorie. 35

Wie auch in Bezug auf die Diskussion von Honneths und Jaeggis Theo-
rie mochte ich mir an dieser Stelle kein abschliefSendes Urteil iiber Rosas
kritische Theorie der Resonanzverhaltnisse erlauben. Es ist jedoch wich-
tig zu betonen, dass nicht wie von Jaeggi und Honneth (und auch wie aus
Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, vgl. 1.2) die Reflexivi-
tdt als Metakriterium zur Bewertung von Theorien von Rosa akzeptiert
werden wiirde. Wenn auch in einem kulturabhiangigen, nicht-substanzia-
listischen3® Sinne, ist Rosas eigenes Glitekriterium fuir seine Theorie nicht
der Grad ihrer Reflexivitdt, sondern die Angemessenheit seiner Theorie,
Zustande, die »im Widerspruch zu einem Grundbedurfnis der menschli-
chen Natur« stehen, zu beschreiben (Rosa 2016: 312, Herv. E.N.). Rosa
schldgt also gewissermafSen vor, seine Resonanztheorie als Anthropo-
logie zu verstehen. Seine Theorie steht in dieser methodischen Hinsicht
somit in einem grofseren Abstand zu Jaeggis, Honneths und derjenigen
herkommlicher Gerechtigkeit als diese untereinander.

35 Die politische Seite von Rosas Resonanztheorie muss man der Vollstin-
digkeit halber auch bezuglich Fragen revolutioniren politischen Handelns
(als nicht rechtlicher Konsequenz) beleuchten, vgl. Neuhann und Kaczynski
2016: §1f.

36 Es geht bei Rosa nicht darum zu beschreiben, in welchen substantiell be-
stimmten Situationen Personen Resonanzerfahrungen machen sollten, son-
dern darum, die Struktur einer Resonanzerfahrung zu erfassen und diese als
normativen Maf$stab anzulegen.

IT2

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zwischenfazit I: Die Herausforderungen
einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit

Im ersten Kapitel von Teil I (Kapitel 2) habe ich drei Merkmale eines
modernen allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit vorgeschlagen. Im
darauffolgenden Kapitel 3 habe ich zwei Konzeptionen vorgestellt,
eine libertire und eine egalitaristische, die diesen Begriff spezifizieren
sowie ihre Beherrschungsformen, Ausbeutung als Machtstabilisierung
und Normalisierung. Im letzten und 4. Kapitel habe ich drei Positionen
der zeitgendssischen Kritischen Theorie (Honneths, Jaeggis und Rosas)
dargestellt, die alle explizit keine (herkémmliche) Gerechtigkeitsthe-
orie im Sinne des durch die drei Merkmale bestimmten allgemeinen
Gerechtigkeitsbegriffs betreiben. Dabei wurde deutlich, dass sie alle
drei als kritische Theorien nicht blof§ (oder gar nicht) die Diagnose
von Ungerechtigkeiten zum Ziel haben, sondern insbesondere die Di-
agnose von Phianomenen der Entfremdung bzw. sozialen Pathologien.

Im Folgenden mochte ich zunidchst noch einmal Ausbeutung als
Machtstabilisierung und Normalisierung in den Blick nehmen und ei-
nerseits die These formulieren, dass sie als Uberbegriffe fiir viele un-
terschiedliche Kritiken an einem Gerechtigkeits- und Rechtsdenken
fungieren konnen und andererseits ihr Verhaltnis zu (Un)Gerechtig-
keit diskutieren. Zweitens vertrete ich die These mein Verstindnis von
Entfremdung und inwiefern es tiber die Diagnose von Ungerechtig-
keiten hinausgeht. Drittens erldutere ich, dass eine kritische Theorie
der Gerechtigkeit zwar nicht >ausbeutend< oder >snormalisierend« sein
darf, es jedoch zulissig ist, wenn sie sich fiir Entfremdungsphanome-
ne (in einem noch zu spezifizierenden Sinne jedenfalls) nicht interes-
siert. Eine kritische Theorie, die Entfremdungsphdnomene zwar nicht
in den Blick nimmt, aber die Produktion von Ausbeutung und Nor-
malisierung vermeidet, wire in meiner Terminologie dann eine redu-
zierte, aber keine reduktive Perspektive. Damit sind die Herausforde-
rungen einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit benannt. Sie sollte
nicht »ausbeutend« und >normalisierend« sein; sie darf aber Entfrem-
dung in einem bestimmten Sinne ignorieren. SchliefSlich diskutiere ich
das Verhiltnis dieser reduzierten Perspektive der Kritik zum diszipli-
naren Unterschied von Politischer Theorie oder Philosophie und So-
zialphilosophie.

113

hitps://ciol.org/10. 205108 . —


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT
Ausbeutung als Machtstabilisierung und Normalisierung

Mit der Darstellung der Beherrschungsformen von Ausbeutung und
Normalisierung sollen alle die Kritiken an einem Gerechtigkeits- und
Rechtsdenken eingeschlossen sein, die ich als interne Kritik daran ver-
stehe. Mit interner Kritik ist hier eine gemeint, die nicht Gerechtig-
keits- und Rechtsdenken ausgehend von einer anderen normativen
Perspektive kritisiert, sondern Probleme beschreibt, die aus der nor-
mativen Gerechtigkeits- bzw. Rechtsperspektive selbst als problema-
tische Konsequenz ihrer Normativitat erscheinen. Der breite Begriff
der Ausbeutung schliefSt dabei insbesondere jegliche Kritiken an (im-
pliziten) »rechtlichen AusschliefSungs- und Privilegierungsmechanis-
men« ein (Loick 2017a: 13).* Normalisierung verwende ich auflerdem
gleichbedeutend mit Disziplinierung (vgl. Link 2008). Mit dem Stich-
wort >Normalisierung« sollen also jegliche aus Gerechtigkeitsperspek-
tive unerwunschte Formen der Normalisierung, Disziplinierung oder
Formung von Identititen benannt sein (vgl. 3.2.2 und erneut Menke
2015: 286).

Ausbeutung und Normalisierung sind zunachst in dem Sinne mit der
Gerechtigkeitsperspektive verbunden, als dass sie Konsequenzen der je-
weiligen rechtlichen Regulierungsweise einer Gerechtigkeitskonzepti-
on (einer libertaren und einer egalitiren) darstellen. Problematisch sind
Ausbeutung und Normalisierung aus Perspektive der Gerechtigkeit, weil
sie Individuen willkiirlich ungleich behandeln. Im Falle der Ausbeutung
werden, ohne gute Rechtfertigung, d.h. willkiirlich, diejenigen bevorzugt,
die bereits in einer hohen Machtposition waren. Im Falle der Normalisie-
rung werden ohne guten Grund, also willkiirlich, die dominanten Interes-
sen und Werte einer Gesellschaft als MafSstab fur alle zugrunde legt. Aus-
beutung und Normalisierung sind somit aus Gerechtigkeitsperspektive

1 Diese Kritiken funktionieren alle gewissermaflen so, dass das Recht bzw.
die Gerechtigkeit in der Konsequenz (implizit) etwas bewirkt (vgl. 1.2), das
der eigenen normativen Stofrichtung widerspricht — der Gleichbehandlung
von Personen. Etwas anders gelagert ist die rechtskritische Perspektive von
Jonas Heller, die besagt, dass bestimmte institutionelle Formen des Rechts,
in seinem Fall die individuellen Rechte, nicht trotz guter Intentionen auch
kritikwiirdige Konsequenzen produzierten, sondern eine Dimension des
Ziels von individuellen Rechten selbst schon kritikwiirdig sei: So argu-
mentiert Heller, dass historisch gesehen der Sinn von individuellen Rech-
ten nicht nur der Schutz von Individuen gewesen sei, sondern dass diese
auch eingesetzt wurden, um die Produktivitdt der Bevolkerung zu vergro-
fern und um Steuern einzutreiben (vgl. Heller 2018: 331-333). Interessant
ist dabei auch, dass damit ein weiteres Rechtsgebiet und zwar das Steuer-
recht ins Spiel kommt, was bisher in dieser Arbeit noch gar keine Erwih-
nung gefunden hat.

114

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT 1

selbst problematisch und nicht aus einer anderen normativen Perspekti-
ve (wie bei der Entfremdung, s.u.).>

Die Probleme der Ausbeutung und Normalisierung des Gerechtigkeits-
denkens sind fiir Honneth, Jaeggi und Rosa sicher nicht unerheblich,
aber sie konzentrieren sich auf eine eher externe Kritik an der Gerech-
tigkeitsperspektive, die besagt, dass Gerechtigkeit nicht nur bestimmte
Phianomene produziert, die aus ihrer Perspektive selbst auch problema-
tisch sind, sondern sie kritisieren die grundsitzliche Enge (oder: Redu-
ziertheit) der Gerechtigkeitsperspektive.

Zwei Formen der Entfremdung

Das Ziel, neben Ungerechtigkeiten auch andere nicht-winschenswer-
te gesellschaftliche Zustinde, d.i. Phinomene der Entfremdung, in den
Blick zu bekommen, wird oft mit einer Rhetorik des >mehr-als-blof3«
(zumindest konventionelle Gerechtigkeitskritik) vorgetragen (vgl. Jaeg-
gi und Celikates 2017: z.B. 10 oder 20 und Rosa 2016: 51f.). Das kann
man anhand eines Beispiels ungefahr so beschreiben: Selbst wenn jede/r
ein fair produziertes Smartphone hitte, wire es nicht dennoch wenig
erstrebenswert — oder gar falsch — sein Leben und die Welt ausschlief3-
lich vermittelt tiber das Smartphone zu (er)leben? Wiirden wir uns da-
durch nicht von uns selbst, der Welt und voneinander entfremden? Wiir-
de nicht trotz der gerechtigkeitskonformen Verteilung und Produktion
von Smartphones irgendetwas falsch laufen? Wiirde einer Weltwahrneh-
mung und Kommunikation, die ausschliefSlich vermittelt iber Smart-
phones ablaufen wiirde, nicht die Sinnhaftigkeit abhandenkommen?
Ich mochte im Folgenden das Spezifische an der Entfremdungskritik be-
zeichnen, indem ich von Entfremdung nur in Bezug auf Fragen des Man-
gels von Sinn spreche und Entfremdung nicht vor allem als Mangel von
Macht verstehe. Diese Unterscheidung iibernehme ich von Jaeggi (vgl.
Jaeggi 2008b: 272 sowie Jaeggi und Celikates 2017: 81). Gleichwohl ist
es fiir Jaeggi so, dass immer beide Dimensionen in jedem Entfremdungs-
begriff enthalten sein sollten, wihrend ich mich auf ein Verstindnis von
Entfremdung festlege, das sich ausschlieSlich auf die Dimension des Man-
gels von Sinn fokussiert. Jaeggis eigener Vorschlag (dem sich auch Rosa
anschlief$t’), den begrifflichen Kern der Entfremdung zu fassen, besteht

2 Die Beherrschungsformen von Beschleunigung und Flexibilisierung (Kapi-
tel 10) sind auch als Beherrschungsformen in diesem Sinne zu sehen, da sie
willkiirlich Neues bevorzugen.

3 Gleichwohl betont Jaeggi in ihrem Nachwort zur Taschenbuchausgabe
(2016) ihres erstmals 2005 erschienen Buchrs Entfremdung auch die Dif-
ferenzen zwischen Rosa und sich, die darin liegen, dass Rosa ein entfrem-
dendes Verhiltnis insbesondere als eines sieht, das vollstindig kontrollierbar

115

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT 1

darin, sie als »Beziehung der Beziehungslosigkeit« zu verstehen (Jaeggi
2005: 20). Auch wenn Jaeggi damit sowohl den Mangel von Macht als
auch den Mangel von Sinn ausdriicken will, scheint mir dieser Vorschlag
insbesondere Letzteres treffend zu beschreiben: Selbst wenn eine Bezie-
hung als gerecht bewertet wiirde, konnte sie dennoch als beziehungslos,
als nicht-lebendig oder >kalt« beschrieben werden. Forst hingegen vertritt
einen »politische[n] Begriff der Entfremdung«, der blof$ auf die Verletzung
der »Wiirde eines Rechtfertigungswesens« abzielt, aber nicht in den Blick
nimmt, »ob sie [Entfremdung] es [Rechtfertigungswesen] am >guten
Leben< hindert« (Forst 2015a: 24, vgl. auch 171-185).# Er vernachlassigt
dementsprechend die Dimension des Mangels von Sinn, was meiner An-
sicht nach den Entfremdungsbegriff bezogen auf den Gerechtigkeitsbegriff
eher redundant macht als besonders aussagekriftig (vgl. 6.4.3 und 6.4.9).

Mit der deutlichen Unterscheidung zwischen zwei Dimensionen des
Entfremdungsbegriffs und der Betonung der -Mangel von Sinn«-Dimen-
sion mochte ich zwei Dinge nicht sagen: dass in Marx’ wirkmachtigem
Verstindnis von entfremdeter Arbeit in den Okonomisch-philosophischen
Manuskripten (1844) nur die \Mangel von Sinn«-Dimension vorkommt oder
dass Autor/innen, die die >Mangel von Sinn«-Dimension stark machen, da-
bei notwendig die >Mangel von Macht«-Dimension vernachldssigen. Franck
Fischbach und Paul Sorensen betonen etwa die Wichtigkeit, die politische
Dimension der Entfremdung, die >Mangel von Macht«-Dimension, mit der
»Mangel von Sinn«-Dimension zusammenzudenken (vgl. Fischbach 2016
[2009] und Sorensen 2016).5 Und Christoph Henning kritisiert gerade, dass
in zeitgenossischen Entfremdungsdebatten die gesellschaftstheoretische und
politische Dimension der Entfremdung vernachlassigt und zu sehr auf in-
dividuelle Empfindungen fokussiert werde (vgl. Henning 2015: 188-196).6

gemacht wird (womit dessen Unverfiigbarkeit verneint wird) womit >kalt«
wird, wihrend fiir Jaeggi die Dimension der wiederzugewinnenden Gestal-
tungsmacht tiber ein Verhiltnis zentraler ist: »Die entscheidende Differenz
zu dem von mir priferierten Begriff der (individuellen und kollektiven) Ge-
staltungsmacht liegt in der Dimension der Unverfiigbarkeit, die Rosa in das
Resonanzverhiltnis einschreibt. Wihrend eine bestimmte und entsprechend
angereicherte Vorstellung von Selbstbestimmung bzw. positiver, sozialer Frei-
heit fiir mich die Losung des Problems der Entfremdung ist, ist diese bei Rosa
immer noch Teil des Problems.« (Jaeggi 2016: 332f.) Jaeggi betont hier also
im Gegensatz zu Rosa die >Mangel von Macht«Dimension der Entfremdung.

4 Vgl. 6.4.3 fir eine ausfihrliche Auseinandersetzung mit Forsts Entfrem-
dungsverstiandnis.

5 Vgl. auch: »Es kommt darauf an, Freiheit und Sinn zusammenzudenken. «
(Henning 2015: 203)

6  Dabei kritisiert er insbesondere auch Jaeggis Entfremdungstheorie als eine
solche, der die gesellschaftstheoretische Perspektive fehlt (195). Das lauft
sicherlich Jaeggis Selbstverstindnis entgegen (s.o.).

116

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT 1

Ich fokussiere mich auf die >Mangel von Sinn«-Dimension der Ent-
fremdung, um dasjenige zu benennen, das tiber eine Diagnose von Unge-
rechtigkeiten hinausgeht. Damit fasse ich also Entfremdungsphianomene
gerade als die zu kritisierenden Phinomene, die sich nicht im Voka-
bular der (Un)Gerechtigkeit ausdriicken lassen. Dass sich ein »Mangel
von Macht« auch als Entfremdung bezeichnen ldsst, mochte ich damit
nicht bestreiten. Ich mochte blof§ ablehnen, dass sich diese >Mangel von
Macht«-Dimension der Entfremdung nicht ebenso gut im Vokabular der
Gerechtigkeit ausdriicken ldsst (vgl. 6.4.3).

Mit der Betonung auf der - Mangel von Sinn«<-Dimension erfullen Ent-
fremdungsdiagnosen dieselbe Rolle, die Jaeggi und Celikates im An-
schluss an Honneth und Neuhouser dem Begriff der sozialen Patholo-
gie zuschreiben:

»[...] [D]amit [mit sozialen Pathologien] [werden] all jene Formen und
Ursachen sozialen Leids bezeichnet, die sich nicht einfach im Vokabular
der Gerechtigkeit beschreiben lassen, sondern Fehlentwicklungen einer
sozialen Formation darstellen. Ein klassisches Beispiel hierfiir ist das
Phinomen entfremdeter Arbeit [...].« (Jaeggi und Celikates 2017: 20)

Ich bin mir unsicher, ob Jaeggi und Celikates meinen, dass es neben Ent-
fremdungsphinomenen noch andere soziale Pathologien gibt. Ich gehe
hier nun davon aus, dass Entfremdungsphianomene und soziale Patholo-
gien extensional gleich sind und als Bezeichnungen fiir diejenigen sozia-
len Probleme fungieren, die eben keine Gerechtigkeitsprobleme sind. Ich
schlieffe mich damit Rosa an, der anderen diagnostischen Begriffen wie
Verdinglichung (Lukacs), Entzauberung (Weber), Blasiertheit (Simmel),
Anomie (Durkheim) und der Kolonialisierung der Lebenswelt (Haber-
mas)’ allen einen dhnlichen Kerngehalt zuschreibt, namlich den der Ent-
fremdung (vgl. Rosa 2016: 540-598). Konkret heifst das zum Beispiel die
Begriffe der Entfremdung und Verdinglichung auf eine bestimme Weise
engzufiihren.® Sie beschreiben kein unterschiedliches Phinomen, sondern
nur verschiedene Dimensionen ein und desselben Phanomens:

» Verdinglichung beschreibt [...] die Bewegung aus dem Subjekt heraus:
Die Welt wird als stummes Ding behandelt, wihrend Entfremdung die
Art und Weise angibt, in der die Welt begegnet oder erfahren wird. Ver-
dinglichung betont mithin die intentionalistische Seite einer problema-
tischen Weltbeziehung, wihrend Entfremdung deren pathische Seite
Kehrseite (und Konsequenz) hervorhebt.« (Rosa 2016: 307)

7 Vgl. »Die Kolonialisierung der Lebenswelt ist mit drei der [...] Krisener-
scheinungen, mit Sinnverlust, Anomie und Personlichkeitsstorung, direkt
verkniipft [...].« (Neves 2009: 376) Zu den drei Krisenerscheinungen im
Uberblick, siehe: Habermas 1981 [1987]: 215.

8  Honneth beschreibt Verdinglichung auch als eine soziale Pathologie: Hon-
neth 2015b: 14.

117

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT 1

Mit den diagnostischen Begriffen von Ungerechtigkeit, Ausbeutung,
Normalisierung und Entfremdung stelle ich also den Anspruch, alle kri-
tikwiirdigen sozialen Phinomene erfassen zu konnen. In meiner Syste-
matik ist es davon ausgehend aber so, dass Entfremdung aus Perspektive
der Gerechtigkeit nicht per se ein Problem darstellt, sondern nur, wenn
sie auch ungerecht ist. Entfremdung kann hingegen auch notwendig da-
fuir sein, Ungerechtigkeit iberhaupt erst zu erkennen. Grob gesagt ist es
etwa aus Perspektive der Gerechtigkeit angemessen, entfremdet von der
Welt zu sein, wenn die Welt schlecht ist. Die Gerechtigkeit, so meine The-
se, erhebt nicht den Anspruch, eine gute Welt zu konstituieren, sondern
versucht zu beschreiben, was die angemessene Reaktion auf die Welt ist,
die wir vorfinden. Die angemessene Reaktion auf die Welt kann dabei —
gewissermafen als Nebeneffekt — auch zu einer besseren Welt beitragen,
weil es in vielen Fillen die angemessene Reaktion ist, die verandernd
auf die Welt einwirkt. Das Ziel der Gerechtigkeit ist es allerdings nicht,
in einem nicht-entfremdeten Verhiltnis zur Welt zu stehen. Im Umkehr-
schluss bedeutet das allerdings auch nicht, dass die Gerechtigkeit fordert,
man solle sich in einem entfremdeten Verhiltnis zur Welt befinden. Die
Gerechtigkeit ist indifferent gegeniiber der Achse der Entfremdung bzw.
Nicht-Entfremdung. Das macht ihre Reduziertheit aus (vgl. 2.1). Gleich-
zeitig sollte die Gerechtigkeit nicht systematisch entfremdend sein (dann
wirde auch ihre Indifferenz gegeniiber der Entfremdung aufgehoben).?

Reduzierte aber nicht reduktive Kritik?

Um die Frage zu untersuchen, ob eine kritische Theorie der Gerechtigkeit
moglich ist, scheint es mir wichtig, die \Mangel von Sinn«-Dimension als
Grund der Kritikwiurdigkeit von Phinomenen, die aber nicht ungerecht
sind, entschieden als bedeutendes Element in kritischen Theorien der Ge-
sellschaft zu benennen. Damit mochte ich die Gerechtigkeitsperspektive
konturieren und nicht — wie es mir Forsts StofSrichtung zu sein scheint —
argumentieren, dass das Wichtigste an Entfremdungskritik ja ohnehin die
Kritik eines \Mangels von Macht« wire, den die Perspektive der Gerech-
tigkeit (in einer kritisch-prozeduralen Spezifizierung jedenfalls) sowieso ins

9  Den Vorwurf der systematischen Entfremdung im Sinne einer Atomisierung
konnte man womoglich gegentiber einer Idee von individuellen Rechten er-
heben, die beinhaltet, dass jedem Individuen bestimmte subjektive Rechte
zugestanden werden sollen, ohne mit einzubeziehen, dass die Gewihrleis-
tung dieser Rechte selbst iiberhaupt nur in Gemeinschaft moglich ist. Diese
Sichtweise auf individuelle Rechte blende ich schon durch das Verstindnis
von Gleichheit als >Gleichheit von Rechten« mit Hilfe eines zu spezifizieren-
den Meta-Rechts auf Rechte aus. Vgl. Merkmal 2 des allgemeinen Gerech-
tigkeitsbegriffs (2.2). Vgl. auch Kapitel 7.

118

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT 1

Zentrum setze (vgl. 6.4.3). Mit dem Fokus auf Machtfragen bedient sich
die kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskonzeption auch der Rhetorik des
smehr-als-blof$<, da sie etwa nicht blof die Verteilung von Giitern in den
Blick nehmen mochte, sondern zusitzlich beispielsweise auch ihre Produk-
tion (vgl. 3.2). Gleichwohl mochte sie aber weiterhin nur die Bedingungen
fir die gerechte — und nicht gute — Bestimmung eines sozialen Verhaltnisses
festlegen und damit eine reduzierte Perspektive der Kritik bleiben. Reduktiv
wire sie, wenn sie in ihrer Bestimmung eines gerechten Verhiltnisses auch
solche Komponenten ausblenden wiirde, die aber eigentlich notwendig zu
untersuchen wiren, um die Gerechtigkeit zu bestimmen. Eine solche Aus-
blendung geschieht meiner Ansicht nach, wenn die Frage danach, in wel-
cher allgemeinen und spezifischen Rechtsform Gerechtigkeit zu realisie-
ren ist, ausgeblendet wird, da spezifische Rechtsformen jeweils spezifische
Beherrschungspotentiale haben etwa (Ausbeutung und Normalisierung).
Die Herausforderungen einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit*®
bestehen also darin, nicht »ausbeutend< und nicht >normalisierend« (d.h.
nicht reduktiv) zu sein und gleichwohl nicht die reduzierte Perspektive
aufzugeben. Das Beibehalten der reduzierten Perspektive und somit der
Verzicht auf die Kritik von Entfremdung als >Mangel von Sinn< kann
dabei gleichwohl bedeuten, dass dies bestimmte >Kosten< hat (vgl. 12).

Reduzierte Kritik als Politische Philosophie oder Sozialphilosophie?

Es gibt eine jungere Diskussion dariiber, wie das Verhiltnis von Politi-
scher Philosophie oder Politischer Theorie™ und Sozialphilosophie zu
verstehen ist, ob sich der Unterschied zwischen beiden (Sub)Disziplinen
einfach tber unterschiedliche Gegenstinde oder aber tiber unterschied-
liche Herangehensweisen beschreiben ldsst und was der jeweilige Bezug
zur K/kritischen Theorie ist. Ich beziehe mich im Folgenden insbeson-
dere auf ein aktuelles Buch von Jaeggi und Celikates, Sozialphilosophie.
Eine Einfiibrung (2017), das trotz des Titels eher als Programmatik ih-
res Verstindnisses von Sozialphilosophie denn als Einfiihrung verstan-
den werden kann.*

10 Dass es eine Herausforderung ist, eine kritische Theorie der Gerechtigkeit
zu entwickeln, konstatiert auch Young (Young 1981).

11 FEs liefSe sich diskutieren, ob es Sinn macht, zwischen der Politischen Philo-
sophie als Subdisziplin der Philosophie und der Politischen Theorie als Sub-
disziplin der Politikwissenschaft zu differenzieren. Im Folgenden schreibe
ich der Einfachheit halber stets >Politische Philosophie< und verwende die-
sen Ausdruck synonym zu >Politischer Theorie«.

12 Siehe zu den Aufgaben einer Sozialphilosophie auch schon: Horkheimer
1988 [1931] und Honneth 1994b. Vgl. dazu Jaeggi und Celikates 2017:
15-23. Vgl. auch Fischbach 2016 [2009].

119

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT 1

Jaeggi und Celikates legen nahe, dass eine Theorie, die auf einem Ge-
rechtigkeitsbegriff basiert, eine Politische Philosophie ist (vgl. Jaeggi und
Celikates 2017: 20). Sie suggerieren zudem, dass nur eine sozialphiloso-
phische Perspektive, die nicht mit Gerechtigkeit als Grundbegriff ope-
riert, die als Auszeichnung verstandene Qualifikation, eine >kritische
Theorie« zu sein, verdiene. ** Ich mochte hier Jaeggis und Celikates’ Ver-
standnis einer Sozialphilosophie in Abgrenzung von einer Politischen
Philosophie (mit dem Grundbegriff der Gerechtigkeit) darstellen und
dann ihr sehr enges Verstandnis dessen, was Politische Philosophie ist,
problematisieren. Arbeitet man mit einem etwas weiteren Verstindnis
von Gerechtigkeit und damit Politischer Philosophie, lassen sich einige
methodische Grundsitze der Sozialphilosophie in Jaeggis und Celika-
tes’ Sinne nicht mehr so eindeutig von denjenigen der Politischen Philo-
sophie abgrenzen. Gleichwohl scheint die strikte Ausklammerung von
politischen Fragen in der Form, in der sie laut Jaeggi und Celikates in
der Politischen Philosophie gefasst werden, auch eine angemessene Deu-
tung des »Sozialen« in sozialphilosophischer Perspektive zu erschweren.

Die Konturierung der Subdisziplin Sozialphilosophie unternehmen
Jaeggi und Celikates nicht nur in Abgrenzung von der Politischen Phi-
losophie, sondern auch von der Soziologie und Moralphilosophie (vgl.
Jaeggi und Celikates 2017: 8). Ich fokussiere mich hier auf die Dar-
stellung der Merkmale, die eine Differenz zur Politischen Philosophie
markieren. Jaeggi und Celikates versuchen sich zunichst iiber eine Be-
schreibung unterschiedlicher Gegenstandsbereiche der Differenz von Po-
litischer Philosophie und Sozialphilosophie zu nahern. Es wirde dann
naheliegen, der Politischen Philosophie eher die Untersuchung von po-
litischen und rechtlichen Institutionen zuzuschreiben, wihrend sich
die Sozialphilosophie allgemeiner mit »Phianomenen des gesellschaftli-
chen Lebens, zu dem auch Bereiche wie die Familie gehoren« beschif-
tigten wiirde (Jaeggi und Celikates 2017: 12). Eine solche Vorstellung
der »Gebietsaufteilung« oder » Arbeitsteilung«« (Jaeggi und Celika-
tes 2017: 12) zwischen Politischer Philosophie und Sozialphilosophie
sei allerdings fehlgeleitet. Zunichst wird das damit plausibilisiert, dass
sich die Sozialphilosophie auch fiir rechtliche und politische Instituti-
onen interessiere, nur eben auf eine andere Art und Weise (vgl. Jaeggi
und Celikates 2017: 13). Als (vermeintliche) Hauptunterschiede in der

13 Das folgende Zitat macht dabei deutlich, dass die Zugehorigkeit zur Diszi-
plin der Sozialphilosophie aber eher als notwendige Bedingung dafiir, eine
kritische Theorie zu sein, gesehen wird und nicht auch als hinreichende:
»Unser eigener integrativer Bestimmungsversuch will in der Kombination
von Elementen beider Ansitze [Horkheimers und Honneths, E.N.] das Spe-
zifische der Sozialphilosophie identifizieren, ohne damit zu suggerieren, dass
die Sozialphilosophie mit einer bestimmten Tradition — der der Frankfurter
Schule — zusammenfalle.« (Jaeggi und Celikates 2017: 15)

I20

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT 1

Herangehensweise verstehe ich dabei Jaeggi und Celikates so, dass die
Sozialphilosophie (im Gegensatz zur Politischen Philosophie) einerseits
nicht nur normativ auf soziale Phinomene, sondern auch darauf, »wie
die Gesellschaft [tiberhaupt, E.N.] eingerichtet ist« (Jaeggi und Celika-
tes 2017: 18), schaut und anders normativ, d.h. »iiber die Frage hinaus,
was wir einander schulden, die Frage nach dem guten individuellen und
kollektiven Leben und seinen sozialen Ermoglichungsbedingungen auf-
wirft« (Jaeggi und Celikates 2017: 20). Den zweiten Unterscheidungs-
punkt (anders normativ), den auch Loick in seiner Beschreibung seiner
Zugehorigkeit zur Sozialphilosophie betont,* mochte ich hier nicht als
Unterschied zwischen Jaeggis und Celikates’ Verstandnis von Sozialphi-
losophie und Gerechtigkeitsdenken bestreiten (vgl. 2.1 und s.u.). Aller-
dings mochte ich betonen, dass eine Politische Philosophie, die sich auf
Fragen der Gerechtigkeit bezieht, tendenzios beschrieben ist, wenn ihr
unterstellt wird, »ihre Gegenstiande [politische und rechtliche Institutio-
nen, E.N.] aus deren jeweiligen sozialen Zusammenhangen herauszulo-
sen und rein normativ [zu befragen, E.N.]« (Jaeggi und Celikates 2017:
13). Auch wenn man die Normativitat der Gerechtigkeit zugrunde legt,
kann (und sollte) man sich fragen, in welchem Zusammenspiel politische
und rechtliche Institutionen mit anderen sozialen Phinomenen in Ver-
bindung stehen und auch bestehende gesellschaftliche Verhaltnisse (so-
wobhl rechtlich-politische als auch andere) in Hinblick auf ihren Ist-Zu-
stand befragen und nicht ausschliefSlich bezogen auf ihren Idealzustand.
Politische Philosophie bzw. Gerechtigkeitstheorie verfiahrt nicht notwen-
digerweise blofs normativ und hat nicht unbedingt einen isolationisti-
schen Blick auf politische und rechtliche Institutionen. An dieser Stelle
gibt es also bezogen auf die Herangehensweise, je nach dem was fiir eine
Politische Philosophie oder Gerechtigkeitstheorie betrachtet wird, eine
grofsere Gemeinsamkeit. Gleichwohl scheint es mir genauso wichtig zu
sein und in der sozialphilosophischen Herangehensweise moglicherweise

14 »Methodisch steht diese Arbeit in Nachbarschaft zu neueren sozial-
philosophischen Studien aus dem Umfeld der kritischen Theorie.
Inzwischen scheint sich hier grofStenteils die Erkenntnis durchgesetzt zu
haben, dass nicht alle gesellschaftlichen Probleme und Fehlentwicklungen
mit dem normativen Vokabular des Rechts und der Gerechtigkeit
erfasst werden konnen. Phinomene wie Entfremdung, Verdinglichung,
Beschleunigung, Kommodifizierung, Erfahrungsarmut, Konsumismus oder
Erschopfung sind Resultate von gesellschaftlichen Strukturen, die auch auf
Ungerechtigkeit und Ungleichheit beruhen, aber es geht etwas Wesentliches
verloren, wenn man diese Defizite nur als Lasionen von rechtlichen oder
quasirechtlichen Anspriichen begreift. Zur Beschreibung dieser Phinomene
hat sich inzwischen der Begriff der >sozialen Pathologie« eingebiirgert.«
(Loick 2017a: 15) Beschleunigung verstehe ich anders als Loick nicht >blofi«
als soziale Pathologie, sondern auch als Gerechtigkeitsproblem, vgl. 10.3.

I2T

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT 1

zu kurz zu kommen, den spezifischen Charakter von rechtlicher Nor-
mativitat und politisch-rechtlichen Institutionen nicht aus den Blick zu
verlieren — und zwar nicht nur aufgrund eines anderen normativen In-
teresses, sondern auch, um eine addquate Beschreibung des Sozialen zu
gewihrleisten:

Wenn Jaeggi zum Beispiel in ihrem Buch Kritik von Lebensformen
(vgl. 4.2) dariiber schreibt, was einen guten Arzt ausmache, stipuliert
sie, dass es ihr bei dem Verstandnis dessen, was ein guter Arzt sei, nicht
darum ginge zu erortern, was als Straftatbestand gelte, d.h. welche Fehl-
leistungen die »arztliche Sorgfaltspflicht« verletzten, sondern darum, in
einer funktionalistisch-normativen Definition das Arzt-sein im Ganzen
zu verstehen (Jaeggi 2014: 170, Fn. 55). Es ist naturlich richtig, die Be-
trachtung der gesellschaftlichen Rolle des Arztes nicht auf seine rechtlich
verbuirgten Pflichten zu reduzieren, gleichzeitig fiithrt aber auch die Aus-
blendung dieser Dimension dazu, die Rolle des Arztes nicht richtig ver-
stehen zu konnen: Warum hat es sich in einer gegebenen Gesellschaft so
entwickelt, dass bestimmte Handlungen eines Arztes rechtlich reguliert
sind und manche nicht? Und wie ist dies zu bewerten?

Fur ein angemessenes Bild der Gesellschaft und ihrer Teilphinome-
ne, wie der gesellschaftlichen Rolle des Arztes, miissen politische und
rechtliche Institutionen in ihrer Spezifitit und im Kontext anderer ge-
sellschaftlicher Institutionen, Praktiken und Phinomene verstanden wer-
den. Das sollte, meiner Ansicht nach, genauso gelten fiir eine gute Poli-
tische Philosophie wie fiir die Sozialphilosophie. Damit verschwimmen
aber auch die disziplindren Grenzen zwischen beiden Perspektiven. Ich
mochte daher im Folgenden die Frage danach, ob eine Gerechtigkeits-
theorie der Sozialphilosophie oder Politischen Philosophie zuzuordnen
ist, ausblenden.

Mich interessiert die Frage, ob und wie man sinnvollerweise einen nor-
mativen Gerechtigkeitsbegriff als Grundbegriff einer kritischen Theorie
der Gesellschaft verwenden kann. Dabei sollte die Untersuchung, wel-
che politisch-rechtlichen Konsequenzen (vgl. 1.2) die Durchsetzung der
Normativitat der Gerechtigkeit hat (und diese Forderung nach Durch-
setzung ist intrinsisch verkniipft mit der Normativitit der Gerechtigkeit)
und in welchem Verhiltnis politisch-rechtliche Institutionen mit ande-
ren gesellschaftlichen Institutionen, Phinomenen sowie Interessen und
Meinungen von den relevanten Individuen stehen, eine entscheidende
Rolle spielen.

I22

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. DER VORSCHLAG EINER
KRITISCH-PROZEDURALEN THEORIE
DER GERECHTIGKEIT (FORST)



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

In diesem zweiten Teil der Arbeit gilt es, einen zeitgenossischen Vorschlag
fur eine kritische Gerechtigkeitskonzeption in den Blick zu nehmen. Da-
bei steht die Frage im Hintergrund, ob und wie sie den im Zwischenfazit
von Teil I (5.) benannten Herausforderungen begegnen kann. Bei dem
Vorschlag handelt es sich um meine Rekonstruktion und Interpretation
von Rainer Forsts Gerechtigkeitstheorie, die ich kritisch-prozedural nen-
ne. Dieser Teil gliedert sich in drei Kapitel.

In dem ersten Kapitel dieses Teils, 6. Die Systematik von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie, rekonstruiere ich ausgehend von einem Vorschlag,
wie man die Frage, welche Forst iiberhaupt mit seiner Gerechtigkeits-
theorie beantworten mochte, fassen konnte (6.1), die unterschiedlichen
Bestandteile der Theorie (6.2 und 6.3) sowie benachbarte Konzepte, die
er in seinen Schriften verwendet, wie beispielweise Toleranz oder Fort-
schritt (6.4). Die Hauptbestandteile von Forsts Gerechtigkeitstheorie
sind ein normativer (6.2) und ein deskriptiver (6.3) Rechtfertigungsbe-
griff. Die Zentralitiat des Rechtfertigungsbegriffs fiir Forsts Gerechtig-
keitstheorie wird im Verlauf von Kapitel 6 deutlich werden. Am Ende
des Kapitels stelle ich die These auf, dass Forsts rechtfertigungstheore-
tische Perspektive an bestimmte Grenzen stofst (6.5). In diesem Kapitel
wird zudem deutlich, wie in Forsts Gerechtigkeitskonzeption das erste
Merkmal eines allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit, seine Reduziert-
heit (2.1), spezifiziert wird.

In den folgenden zwei Kapiteln gehe ich dann genauer auf zwei Aspek-
te von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein. Dabei nehme ich eine weniger
rekonstruktive und starker interpretierende Haltung ein. Zudem zeige
ich in Kapitel 7 und 8 auch die in 6.5 bereits eingefiihrten Grenzen der
rechtfertigungstheoretischen Perspektive genauer auf.

In dem siebten Kapitel, Das » Recht auf Rechtfertigung« als >Recht auf
Politik auf Rechte«. Eine Deutung auf Grundlage von Fichtes Anerken-
nungsbegriff, gehe ich auf die Begriindung der normativen Grundlage
von Forsts Gerechtigkeitstheorie ein. Der normative Dreh- und Angel-
punkt von Forsts Gerechtigkeitskonzeption ist das »Recht auf Rechtfer-
tigung«. Mich interessiert an dieser Stelle, wie sich dieses Recht selbst
begrinden lasst (nicht welche Forderungen der Gerechtigkeit sich dar-
aus ableiten lassen). Ausgehend von Forsts eigener moralischer und an-
erkennungstheoretischer Begriindung dieses Rechts schlage ich mithilfe
einer Interpretation von Fichtes Anerkennungsbegriff aus der Grundlage
des Naturrechts (1796/7) vor, die Begriindung dieses Rechts zwar aner-
kennungstheoretisch, aber, entgegen Forst, nicht als moralische Begriin-
dung zu verstehen. Mit dieser anderen Art der Begriindung geht auch

125

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

eine Anderung der Substanz des zu begriindenden Rechts von einem
Recht auf Rechtfertigung zu einem Recht auf Politik einher. In diesem
Kapitel wird deutlich, wie eine kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskon-
zeption das zweite Merkmal des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit,
die normative Grundorientierung in Form eines Meta-Rechts auf Rech-
te, spezifiziert (vgl. 2.2).

In dem achten Kapitel, Das Recht kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit: reflexives Recht?, erlautere ich meine These, dass sich nach Forsts
Konzeption Gerechtigkeit notwendig in positivem Recht realisieren
muss und gehe zudem der Frage nach, in welcher spezifischen Form des
Rechts diese Realisierung der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeit statt-
finden muss. An dieser Stelle beschiftige ich mich also mit der Spezifi-
zierung des dritten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit
(Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild, vgl. 2.3) durch
Forsts Gerechtigkeitstheorie. Dabei gehe ich von Habermas® Vorschlag
eines prozeduralistischen Rechtsparadigmas und der generelleren De-
batte um die Prozeduralisierung des Rechts aus. SchliefSlich schlage ich
vor, dass, entgegen Habermas’ Position, die Idee eines reflexiven Rechts
(Gunther Teubner, Helmut Willke) aus Perspektive kritisch-prozedura-
ler Gerechtigkeit in meinem in Teilen von Forst abweichenden Verstand-
nis attraktiv erscheint. Das liegt, wie zu erlautern sein wird, insbesonde-
re an gesellschaftstheoretischen Weichenstellungen, mit denen sich Forst
von Habermas abgrenzt, nimlich Forsts Abschied von Habermas’ Un-
terscheidung zwischen »System und Lebenswelt« (s.u. und 6.3.2). Mog-
liche Kritikpunkte an der Idee reflexiven Rechts bilden den Ubergang
zum dritten Teil der Arbeit.

Im Zwischenfazit (9.), Was leistet die kritisch-prozedurale Theorie der
Gerechtigkeit?, fasse ich Teil 11 der Arbeit anhand der Spezifizierung
der drei Merkmale des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs durch die kri-
tisch-prozedurale Konzeption zusammen und gehe auf den systemati-
schen Zusammenhang zwischen den in Kapitel 5 gestellten Herausfor-
derungen, den drei Kapiteln von Teil Il und dem Ubergang zum dritten
Teil der Arbeit ein. Ich vertrete dabei die These, dass eine kritisch-pro-
zedurale Gerechtigkeitskonzeption in meiner in Teilen von Forst abwei-
chenden Ausdeutung zwar den in Kapitel 5§ benannten Herausforderun-
gen (Ausbeutung als Machtstabilisierung und Normalisierung) begegnen
kann, sich daraufhin aber eine neue Herausforderung ergibt und zwar
das zweistufige Beherrschungspotential von >Beschleunigung< und >Fle-
xibilisierung«. Dieses Beherrschungspotential beleuchte ich in Teil III ge-
nauer, dessen Herleitung wird aber durch Teil II geleistet.

Vor der Rekonstruktion der Systematik von Forsts Gerechtigkeits-
konzeption (Kapitel 6) folgen nun noch zwei einleitende Abschnitte,
wobei sich der erste mit methodischen Fragen beziiglich meines Zu-
gangs zu Forsts Schriften befasst und der zweite zwei Kontexte der

126

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

darzustellenden Gerechtigkeitstheorie Forsts betrachtet. Die zwei Kon-
texte sind das Gesamtwerk von Forst und der wissenschaftliche Zusam-
menhang, in dem und tiber den Forst arbeitet und gearbeitet hat.

Methodischer Zugriff

Zu meinem methodischen Zugang zu Forsts Texten mochte ich drei As-
pekte erwdhnen:

(1) Grundsitzlich verstehe ich die einzelnen Bestandteile von Forsts
Textkorpus von 1992 bis heute alle als Beitridge zu einer Fragestellung,
namlich der Frage, wie man begriindet gesellschaftliche Phinomene als
(un)gerecht beurteilen kann (genauer 6.1). Dementsprechend verstehe
ich Forsts Arbeiten generell als Versuch, eine kritische Theorie der Ge-
rechtigkeit zu entwickeln, die einerseits begriindete Kritik ermoglicht
und andererseits unterschiedliche Kritiken am liberalen Gerechtigkeits-
denken, sei es die kommunitaristische, die marxistische, die feministi-
sche, die sogenannte realistische oder die postkoloniale Kritik, ernst
nimmt und versucht ihnen in einer kontext- und ideologiesensiblen Ge-
rechtigkeitstheorie Rechnung zu tragen. Damit interpretiere ich Forsts
Gesamtwerk unter der Heuristik der Fragestellung dieser Arbeit, nim-
lich der Frage nach der Moglichkeit einer kritischen Theorie der Gerech-
tigkeit, beanspruche aber gleichwohl, dass dies auch ein adaquater Zu-
gang zu Forsts gesamtem Textkorpus ist. Das heifst aber durchaus, dass
ich bestimmten vorhandenen (und ausbaubaren) Bestandteilen seiner
Schriften, wie etwa dem einer rechtfertigungstheoretischen Theorie des
guten Lebens weniger Bedeutung zumesse als andere mogliche Zugin-
ge, wie etwa der Zugang, Forsts Werk unter der Heuristik einer umfas-
senden praktischen Philosophie der Rechtfertigung zu analysieren (s.u.).
Bei der folgenden Auseinandersetzung lege ich stets den gesamten Text-
korpus zugrunde und begriinde nicht jedes Mal einzeln, wenn ich etwa
Textstellen aus dem Jahre 1996 mit Textstellen aus 2015 in einen syste-
matischen Zusammenhang stelle. Forst selbst baut sehr oft Querverwei-
se auf seine dlteren Arbeiten ein (vgl. z.B. Forst 2007a: 128, Fn. 5 oder
Forst 2015a: 54, Fn. 37).* Wenn sich allerdings deutliche Unterschiede
zwischen den verschiedenen Texten ergeben, weise ich darauf hin.> Der

1 Sudrez Miiller betont auch den engen Zusammenhang von Forsts unter-
schiedlichen Schriften (vgl. Sudrez Miiller 2013: 1050).

2 Beispielsweise schreibt Forst 1996, dass das Recht auf Rechtfertigung »nicht
als >urspriingliches« Freiheitsrecht in Kants Sinne aufzufassen« sei (Forst
1996: 134, meine Herv.), wihrend er 2017 schreibt: »Thus it [the right
to justification] performs a similar function as Kant’s >innate« or >original«
right of persons.« (Forst 2017a: 12, vgl. Forst 201 5a: 228) Diese beiden Stel-
len konnte man allerdings folgendermafSen zu verbinden versuchen, um ihr

127

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Tatsache, dass Forst ein Gesamtprojekt verfolgt, ist es geschuldet, dass
es oft mehrere Stellen gibt, an denen er dhnliche Thesen und Argumente
vorbringt. Beziehe ich mich auf eine These oder ein Argument von Forst,
verweise ich als Beleg auf mindestens eine Textstelle, im Idealfall auf die
erste Erwahnung der jeweiligen These oder des jeweiligen Arguments
und fiige ggf. weitere Textbelege an.

(2) Auch wenn im dritten Teil der Arbeit, aufbauend auf meiner In-
terpretation von Forst in Teil II, eine Herausforderung fiir eine an seine
Konzeption anschlieffende Gerechtigkeitsperspektive benannt wird, ist
die Auseinandersetzung geleitet von der Idee, seine Theorie moglichst
stark zu machen und nicht vorschnell zu kritisieren.

(3) Ich verzichte auf eine detaillierte Einordnung meiner Auseinander-
setzung mit Forst in die existierende Rezeption, sondern beziehe mich
nur an ausgewahlten Stellen auf Sekundarliteratur. An dieser Stelle sei
jedoch ein kurzer Uberblick iiber die Rezeption von Forsts Arbeiten ge-
geben.

Forsts Schriften werden sowohl im deutschen und angelsachsi-
schen Sprachraums als auch im disziplindren Kontext der Philoso-
phie und Politikwissenschaft rezipiert. Die Rezeption im angelsachsi-
schen Raum ist den Publikationen tiber Forst nach zu urteilen starker
als im deutschsprachigen Kontext. Forst schreibt meist zunachst auf
Deutsch, allerdings sind alle seine Bucher mittlerweile ins Englische
ubersetzt. Nachdem ich einige zentrale Publikationen tiber ihn nen-
ne, mochte ich kurz auf drei Themenkomplexe der Kritik an seiner
Arbeit eingehen.

Auf Englisch ist 2014 bei Bloomsbury ein Sammelband Justice, De-
mocracy and the Right to Justification. Rainer Forst in Dialogue er-
schienen, in dem sich sechs Autor/innen (Andrea Sangiovanni, Amy Al-
len, Kevin Olson, Anthony Simon Laden, Eva Erman und Simon Caney)

Widerspruchsverhiltnis aufzulosen: Das Recht auf Rechtfertigung kann eine
ahnliche Funktion wie Kants urspriingliches Freiheitsrecht tibernehmen, aber
begriindungslogisch steht das Recht auf Rechtfertigung, wenn es diese Funk-
tion tibernimmt, nicht an erster Stelle, sondern ist bedingt (auch bei Kant)
durch eine Pflicht (»natural duty to regard oneself and others as ends in them-
selves«, Forst 2017a: 12) bzw. das »Prinzip der Rechtfertigung« (Forst 1996:
134), in dem Recht und Pflicht auf Rechtfertigung gleichwertig korrespon-
dieren (s.u.). Forst, so konnte man dann interpretieren, betont an der ersten
Stelle, dass das Recht auf Rechtfertigung nicht in dem urspriinglichen Frei-
heitsrecht aufgeht und an der zweiten Stelle, dass es nichtsdestoweniger die
Funktion des urspriinglichen Freiheitsrechts iibernehmen kann — systematisch
wiirde sich dann an dem Verhiltnis von Recht auf Rechtfertigung und ur-
spriinglichem Freiheitsrecht von der frithen zur spiteren Stelle nichts andern.

3 Die geringfiigige spanisch-, portugiesisch- und franzosischsprachige Rezep-
tion vernachlassige ich.

128

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

kritisch mit seinen Thesen auseinandersetzen (Forst 2014b). Drei weite-
re englischsprachige Sammelbiande tiber Forst sind 2019 und 2020 er-
schienen: Justification and Emancipation. The Critical Theory of Rai-
ner Forst (2019) herausgegeben von Amy Allen und Eduardo Mendieta
bei Pennsylvania State University Press (neben Forst und den Heraus-
geber/innen mit Beitrdgen von John Christman, Mattias Iser, Catherine
Lu, John P. McCormick, Melissa Yates und Sarah Clark Miller), Con-
stitutionalism Justified. Rainer Forst in Discourse (2020) herausgege-
ben von Matthias Klatt und Ester Herlin-Karnell bei Oxford University
Press (neben Forst und den Herausgeber/innen mit Beitragen von Arthur
Ripstein, Claudio Corradetti, Andrea Sangiovanni, Christian Hiebaum,
Bernhard Schlink, Sameer Bajaj/Enzo Rossi, Lois McNay, Eoin Daly,
Alon Harel und Christian F. Rostbell) und schlieSlich Toleraton, Pow-
er and the Right to Justification. Rainer Forst in Dialogue (2020)+ bei
Manchester University Press (mit Beitragen von Teresa M. Bejan, John
Horton, Chandran Kukathas, Patchen Markell, David Owen, Daniel
Weinstock, Melissa S. Williams). Zudem sind drei Schwerpunkte bzw.
Sonderausgaben von Zeitschriften zu erwahnen, die sich speziell Forsts
Arbeiten widmen. Die Zeitschrift Philosophy and Social Criticism ver-
offentlichte 2015 einen »Roundtable« zur englischen Ubersetzung von
der 2011 auf Deutsch erschienenen Sammlung Kritik der Rechiferti-
gungsverhaltnisse (Justification and Critique, 2013). Darin finden sich
Beitrage von Stephen White, Simone Chambers und Lea Ypi und eine
Replik von Forst (White, Chambers, Ypi und Forst 2015). In demselben
Jahr veroffentliche die Zeitschrift Political Theory ein »Review Sympo-
sium« mit dem Titel »The Right to Justification by Rainer Forst« mit
Beitrdgen von Seyla Benhabib, Jeffrey Flynn und Matthias Fritsch und
einer Replik von Forst (Benhabib, Flynn, Fritsch und Forst 2015). 2018
veroffentlichte das Journal of Political Power in drei Ausgaben Beitri-
ge, die sich kritisch mit Forsts Begriff noumenaler Macht auseinander-
setzen. Dieser Schwerpunkt wurde herausgegeben von Mark Haugaard
und Matthias Kettner (Haugaard und Kettner 2018). Darin finden sich
Beitrage von Simon Susen, Steven Lukes, Clarissa Rile Hayward, Albe-
na Azmanova, Pablo Gilabert und den Herausgebern sowie eine Replik
von Forst auf die verschiedenen Beitrage.s In derselben Zeitschrift wur-
de 2014 bereits ein Gesprich iiber »Power and reason, justice and do-
mination« zwischen Amy Allen, Forst und Mark Haugaard publiziert
(Allen, Forst und Haugaard 2014). Zudem sind auf Englisch in den letz-
ten Jahren einige Aufsitze in Zeitschriften publiziert worden, die sich

4  Forst 2020a.

5 Haugaard und Kettner haben die Beitrdge der drei Ausgaben des Journal of
Political Power erneut als Sammelband mit dem Titel Theorising Noumen-
al Power. Rainer Forst and his Critics (2020) bei Routledge herausgegeben.

129

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

ausschliefSlich einer Diskussion von Forsts Arbeiten widmen (Sudrez
Miiller 2013, McGuire 2015, Frumer 2018 und McNay 2020). In neu-
eren englischsprachigen Monographien finden sich zudem langere Aus-
einandersetzungen mit Forst (siehe Allen 2016a: 122-162 und Sangio-
vanni 2017: §0-71).

In deutscher Sprache gibt es meines Wissens hingegen nur drei Aufsit-
ze, die sich gezielt mit Forsts Theorieansatz auseinandersetzen (Steinhoff
2015, Wallat 2017 und Fischer-Lescano 2018). Mehrfach rezensiert wur-
den alle von Forsts Biichern seit Kontexte der Gerechtigkeit in deutschen
(sowie englischen) Publikationsorganen (z.B. Nida-Riimelin 2016). In ei-
nigen deutschsprachigen Monographien wird zudem ausfiithrlicher auf
Forsts Ansatz Bezug genommen (z.B. Schefold 2013, Teile 2 und 3; Mol-
lers 2015: 50-54) bzw. dieser bearbeitet und weiterentwickelt (Budde-
berg 2011, Culp 20142 und Gideke 2017).

Ich mochte drei Strange der Kritik an Forsts Schriften hervorheben
und jeweils Beispiele nennen. Erstens sind solche Arbeiten zu nennen, die
sich insbesondere rekonstruktiv mit Forsts Arbeiten auseinandersetzen
und Unklarheiten oder Inkonsistenzen aufdecken mochten (Hoffe 2007,
Suarez Miiller 2013, Corradetti 2019, Ripstein 2019) oder die Forsts Ar-
beiten auf spezifische Problemstellungen beziehen (das boundary pro-
blem: Erman 2014, Konstitutionalismus: insb. die Beitrage von Klatt,
Daly und Harel in Herlin-Karnell und Klatt 2020). Zweitens sind sol-
che Arbeiten zu nennen, die aus Richtung der kritischen Theorie Forsts
normative Theorie (vgl. 6.2) als zu rationalistisch oder seine Theorie
insgesamt als zu stark auf Begriindungsfragen hin orientiert kritisieren.
Damit hangt die Kritik an Forsts Begriff noumenaler Macht zusammen,
die hinterfragt, ob er strukturelle Machtkonstellationen damit angemes-
sen erfassen kann (Allen 2014, u.a. der Beitrag von Azmanova in Hau-
gaard und Kettner 2020, Markell 2020, McNay 2020, Owen 2020 und
Williams 2020). Aus liberaler Sicht wird, drittens, der prozeduralisti-
sche, >diinne« oder formale Charakter von Forsts Theorie kritisiert (Ca-
ney 2014, Schlink 2020). Dieser Kritikpunkt ldsst sich in Teilen mit dem
zweiten Kritikstrang in Verbindung setzen.

Kontexte von Forsts Gerechtigkeitstheorie

Im Folgenden setze ich mich mit zwei Kontexten von Forsts Gerechtig-
keitstheorie auseinander, Forsts Gesamtwerk (1) und der wissenschaft-
liche Zusammenhang, in dem und tiber den Forst arbeitet und gearbei-
tet hat (2).

(1) Wie oben erwihnt betrachte ich Forsts gesamten Textkorpus unter
der Heuristik einer kritischen Gerechtigkeitstheorie. Dementgegen lie-
3en sich zwei andere Heuristiken denken, die womaglich als Schliissel zu

130

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

seinen Texten insgesamt dienen konnten: eine praktische Philosophie der
Rechtfertigung oder sogar eine Philosophie der Rechtfertigung simplici-
ter, die also sowohl theoretische als auch praktische Bestandteile hitte.

Fiir eine Heuristik der praktischen Philosophie der Rechtfertigung
spricht insbesondere noch im Zuge von Forsts erstem Buch, der ausgear-
beiteten Dissertation Kontexte der Gerechtigkeit (1996), dass er dort fiir
vier verschiedene Kontexte (Moral, Politik, Recht, Ethik) ein Verstandnis
von rechtfertigungstheoretischer Autonomie® entwickelt hat (vgl. Forst
1996: 385ff.). Dieses Verstindnis von Autonomie basiert auf der Idee,
dass man das eigene Handeln, um autonom zu sein, in verschiedenen
Kontexten (kontext-)angemessen rechtfertigen konnen muss (d.h. gut
begrinden konnen muss) und dass man ebenso gute Griinde von ande-
ren fur ihre Handlungen einfordern konnen muss.” In meiner Herange-
hensweise an Forsts Texte behandele ich den Kontext der Ethik als ei-
genstandigen Bestandteil etwas stiefmutterlich (vgl. 6.5). Man konnte
jedoch auch versuchen, im Sinne Forsts eine rechtfertigungstheoretische
Theorie des guten Lebens (als Teil einer umfassenden rechtfertigungs-
theoretischen praktischen Philosophie) zu entwickeln, die sich in An-
satzen in Kontexte der Gerechtigkeit findet (vgl. Forst 1996: 388-395).
Dementsprechend wire ein gutes Leben eines, in dem sich alle wichtigen
(einschliefSlich politisch irrelevanten) Lebensentscheidungen angemessen
rechtfertigen liefSen. Im ethischen Kontext heifst angemessen rechtferti-
gen fiir Forst, dass etwas in Bezug auf die eigene Identitat und die der je-
weiligen »Identifikationsgemeinschaft« (Forst 1996: 390) rechtfertigbar
ist: »Personen sind somit ethisch autonom zu nennen, wenn sie in der
Lage sind, die Frage nach ihrem Guten auf der Basis einer Reflexion ih-
rer gemeinschaftlich und werthaft konstituierten Identitit sinnvoll und
begrindet zu beantworten.« (Forst 1996: 394) Demgegeniiber konnte
man beispielweise eine hedonistische Vorstellung des guten Lebens stel-
len, nach der die Maximierung von idiosynkratrischen >Lustbringernc
den Kern des guten Lebens ausmachte. Dies wiirde allerdings auch nur
dann eine Alternative zu der rechtfertigungstheoretischen Idee des guten
Lebens darstellen, wenn das Prinzip der Bertcksichtigung der eigenen
»Lustbringer« nicht selbst wieder angemessen gerechtfertigt wire, son-
dern die >Lustbringer« einfach nur als wertvoll angesehen wiirden, eben
weil sie Lust befordern. Wenn man hingegen noch eine Schlussregel wie

6  Zum Begriff der Autonomie bei Forst vgl. 6.4.8.

7 Vgl. »Das grundlegende Prinzip der praktischen Vernunft besagt somit, dass
normative Antworten auf praktische Fragen auf genau die Weise zu recht-
fertigen sind, auf die ihr Geltungsanspruch verweist. Dies ist allgemein als
Prinzip der Rechtfertigung zu bezeichnen. Eine umfassende Analyse prak-
tischer-normativer Rechtfertigung hitte somit die Aufgabe, die verschiede-
nen Kontexte der Rechtfertigung [...] zu untersuchen.« (Forst 2007a: 32,
vgl. auch den gesamten ersten Absatz auf der Seite)

I31

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

»Wenn es zu meiner Identitit und derjenigen meiner Identitatsgemein-
schaft gehort, dass ich Lust maximieren sollte, dann ist es dem guten
Leben zutraglich, wenn ich das auch tue« einfiigen wiirde, konnte auch
eine hedonistische Theorie des guten Lebens durch eine basalere recht-
fertigungstheoretische Theorie des guten Lebens (Forst) gestiitzt werden.
An dieser Stelle konnte der Zweifel angemeldet werden, ob es sich bei
der rechtfertigungstheoretischen Theorie des guten Lebens dann iiber-
haupt um eine veritable ethische Theorie handelt, in dem Sinne dass
sie eine Orientierung zur Beantwortung der Frage, was ein gutes Leben
ausmacht, bietet. Denn die Gemeinschaft, mit der ich mich identifiziere,
wird von Forst bereits vorausgesetzt, d.h., dass etwa die Frage, was eine
Form von Gemeinschaft wire, die einem guten Leben zutraglich wire,
von ihm gar nicht adressiert wird. Es scheint daher so zu sein, dass auch
Forsts ethische Theorie nach dem Vorbild einer deontologischen Moral-
theorie funktioniert, die gegeben bestimmte Ziele (hier demjenigen mich
weiterhin affirmativ zu meiner Identifikationsgemeinschaft zu verhalten,
insofern ich das mochte) Grenzen des Handels festlegt, aber nicht selbst
die Frage nach besseren oder schlechteren Handlungszielen adressiert.
Den Ausbau von Forsts in Ansdtzen vorhandener rechtfertigungstheo-
retischer Theorie des guten Lebens nehme ich jedenfalls nicht vor, son-
dern argumentiere sogar dafiir, dass deren Stellenwert seit Kontexte der
Gerechtigkeit noch abgenommen hat (siehe 6.5).*

Eine weitere mogliche Heuristik, die Forst stirker in die Nahe des
umfassenderen Projekts seines akademischen Lehrers Habermas riicken
wirde, wire, seine Schriften insgesamt als Beitrage zu einer Philoso-
phie der Rechtfertigung zu verstehen, die neben der Auseinandersetzung
mit Fragen der praktischen Philosophie auch dazu taugte, Fragen der
theoretischen Philosophie in den Blick zu nehmen (auch wenn es ein
Primat der praktischen Philosophie giabe).® In seinem Aufsatz »Kritik

8  Hoffe beklagt indes in seiner Rezension von Forsts Das Recht auf Rechtfer-
tigung (2007), dass dieser eigentlich eine »umfassende Fundamentalphilo-
sophie in praktischer Hinsicht [ankiindige]«, sich dann aber nur mit Fragen
der Moral- und Rechtsphilosophie (man sollte ergianzen auch mit Politischer
Philosophie) auseinandersetze (Hoffe 2007).

9  Neben Habermas und Apel nennt Forst zwei philosophische Stromungen,
die ein solches rechtfertigungstheoretisches Verstandnis von Vernunft vertre-
ten: die auf Sellars aufbauende »normative[] Pragmatik « von Brandom und
der »Konstruktivismus der Erlanger und Konstanzer Schule« (Forst 2007a:
24, Fn. 5). Auch wenn es Ahnlichkeiten zwischen der Diskursethik Haber-
mas’scher Pragung und der praktischen Philosophie des Konstruktivismus
der Erlanger und Konstanzer Schule gibt, werden diese heute wenig beach-
tet. Ein von Kambartel herausgegebener Sammelband dokumentiert aber
eine frithere Auseinandersetzung zwischen Vertretern der jeweiligen Stro-
mungen (Kambartel 1974b).

132

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

der rechtfertigenden Vernunft. Die Erklarung praktischer Normativitat«
(Forst 2015a: 37—57), insbesondere im dritten Absatz desselben (42f.),
macht Forst deutlich, dass seine eigenen Arbeiten im Bereich der prak-
tischen Philosophie eine Analyse von nur einem Teil der Kontexte sind,
in denen man verniinftige Geltungsanspriiche erheben kann. >Vernunft«
tiber die jeweiligen Geltungsanspriiche, die durch bestimmte Sprechak-
te erhoben werden, zu verstehen und demnach als »rechtfertigende Ver-
nunft«, baut auf Habermas’ Idee einer kommunikativen Vernunft auf.™
Habermas unterscheidet zwischen drei Geltungsanspriichen: Wahrheit,
Richtigkeit und Wahrhaftigkeit.** Forsts Arbeit bezieht sich vor allem
auf den Geltungsanspruch der Richtigkeit.'* Forst beschreibt zudem phi-
losophische Aufgaben, die im Anschluss an Habermas noch ubrigblie-
ben: »[A]uf dem Gebiet von Wahrheitsanspriichen etwa wire zu kliren,
welche Rechtfertigungsbedingungen fiir religiose Anspriiche bestehen«
(Forst 201 5a: 42). Diese Aufgabe will Forst aber nicht (jedenfalls nicht in
dem genannten Aufsatz oder Buch) unternehmen.®s Es hort sich aber so
an als wire es durchaus denkbar, dass sein nichstes Buch sich mit dieser

10 Forst schreibt von einem »allgemeinen Grundsatz der Vernunft, welcher
besagt, dass Geltungsanspriiche auf genau die Weise zu rechtfertigen sind,
die in dem jeweiligen Kontext gilt.« (Forst 2015a: 42) Dieser Grundsatz
der Vernunft scheint dem Prinzip der Rechtfertigung zu entsprechen (vgl.
Fn. 7 in diesem Kapitel), wobei Forst an den zitierten Stellen das Prinzip
der Rechtfertigung nur fiir praktische Kontexte und den Grundsatz der Ver-
nunft fiir praktische und theoretische Kontexte verwendet.

11 »Sie [die kommunikative Vernunft] erstreckt sich [...] auf das ganze
Spektrum von Geltungsanspriichen der propositionalen Wahrheit, der
subjektiven Wahrhaftigkeit und der normativen Richtigkeit [...].« (Haber-
mas 1994 [1992]: 19) Vgl. auch Habermas 1989 [1984]: 138. Dort geht Ha-
bermas allerdings noch von einem vierten, grundlegenden Geltungsanspruch
aus, dem der Verstindlichkeit.

12 Auch der Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit spielt fiir Forst eine Rolle,
insbesondere wenn man sich auch mit (den Ansitzen) seiner Ethik auseinan-
dersetzt. Gleichwohl ist der Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit, firr Forst,
nicht identisch mit den Geltungsanspriichen, die im ethischen Kontext er-
hoben werden: »auf dem praktischen Gebiet gentigt zur Analyse ethischer
Geltungsanspriiche der Verweis auf expressive Wahrhaftigkeit nicht, um ih-
rem kognitiven Gehalt gerecht zu werden.« (Forst 201 5a: 42) Forst verweist
an dieser Stelle auch auf das Kapitel 3 (»Ethik und Moral«) aus Recht auf
Rechtfertigung (Forst 2007a: 100-126). Wichtig ist es fiir Forst, dem ethi-
schen Kontext einen kognitiven Gehalt, der tiber blof§ subjektive Authenti-
zitdt hinausgeht, zuzusprechen.

13 Die obengenannte Aufgabe behandelt er in Teilen, meinem Verstandnis nach,
allerdings doch in dem Aufsatz »Religion und Toleranz von der Aufklarung
bis zum postsikularen Zeitalter: Bayle, Kant und Habermas« in demselben
Band (Forst 2015a: 113-150).

133

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Aufgabe, die sich »auf dem Gebiet von Wahrheitsansprichen« (also
auf dem Gebiet der theoretischen Philosophie) bewegt, befassen wiirde.
Sich dieser Aufgabe zu widmen, schiene damit als folgerichtige Fortfiih-
rung seines philosophischen Projekts. Daraus konnte man ableiten, dass
es Sinn machen wiirde, Forsts gesamtes Programm als Philosophie der
Rechtfertigung oder Philosophie der rechtfertigenden Vernunft zu begrei-
fen und die Tatsache, dass er sich bisher hauptsichlich mit dem Teil der
Fragen, die sich der Politischen Philosophie zuordnen lassen, beschaftigt
hat, gewissermafSen als zufillig. Diese Heuristik, ebenso wie die Heuris-
tik der praktischen Philosophie der Rechtfertigung, lasse ich jedoch zu-
gunsten der Heuristik der kritischen Gerechtigkeitstheorie zuriicktreten.

(2) An dieser Stelle mochte ich vier wichtige wissenschaftliche Kon-
texte fur Forsts Arbeit kurz diskutieren: die Debatte um Kommunitaris-
mus und Liberalismus (a), die Philosophie von Habermas, insbesondere
seine Rechts- und Demokratietheorie (b), die Gerechtigkeitstheorie von
Rawls (c) und die Politischen Philosophien von Seyla Benhabib und Nan-
cy Fraser (d). Den ebenso wichtigen Kontext der zeitgenossischen deut-
schen Kritischen Theorie, neben Habermas, lasse ich an dieser Stelle au-
8en vor, da er ja durch die Fragestellung der gesamten Arbeit thematisiert
wird (vgl. insb. Kapitel 4 und 5). Forst benennt selbst explizit das Ziel,
eine »kritische[] Theorie der Gerechtigkeit« zu entwickeln (Forst 2007a:
128, vgl. auch 13)."

(a) Forsts erstes Buch, Kontexte der Gerechtigkeit (1996), ist eine
Auseinandersetzung mit der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte,
die vor allem von US-Amerikanischen Autoren in den 198cer Jahren
gefuhrt wurde. Aus der Auseinandersetzung mit dieser Debatte heraus
entwickelte Forst die Grundziige seiner eigenen Gerechtigkeitstheorie.
Dementsprechend heifSt der Untertitel des Buches: Politische Philoso-
phie jenseits von Kommunitarismus und Liberalismus. Ich mochte nun
nicht weiter auf diese Debatte selbst eingehen,’s aber drei Uberlegungen
dazu anstellen, wie sich meine Auseinandersetzung mit Forst von diesem
>Framing« durch die Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte [6st. Auch
Forsts eigene spitere Schriften 16sen sich, meiner Einschatzung nach, im-
mer mehr von diesem >Framingc.

(at) Zundchst ist es wichtig zu betonen, dass die Kommunitaris-
mus-Liberalismus-Debatte zwar auf Fragen der Politischen Philosophie

14 Zu Forsts Selbstverortung im Kontext der Kritischen Theorie, siehe vor al-
lem die Einleitungen von Kritik der Rechtfertigungsverhilinisse und Nor-
mativitdt und Macht und darin insbesondere: Forst 2011: 18-21 und Forst
2015a: 9—25. In der Einleitung zu Normativitidt und Macht positioniert er
sich auch in Bezug auf Honneth, Jaeggi und Rosa (vgl. Kapitel 4).

15 Siehe als gelungene Uberblicke zu dieser Debatte zwei Sammelbinde und
eine Doppelmonographie: Honneth 1993, Brumlik und Brunkhorst 1993,
Mulhall und Swift 1996.

134

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

fokussiert, aber nicht auf sie beschriankt ist. Eine wichtige »[o]ntologi-
sche« (Taylor 1993: 103) Frage dieser Debatte ist beispielsweise, welche
Merkmale von Personen durch ihr Menschsein als solches bestimmt sind
und welche auf eine Priagung durch ein spezifisches natiirliches und ins-
besondere soziales Umfeld zuriickgehen. Damit ist nicht ausgeschlossen,
dass diese ontologische Frage politische Konsequenzen haben kann,*¢
aber sie ist selbst keine politische Frage. Mit dieser und anderen Fragen,
die tiber Fragen der Gerechtigkeitstheorie im engeren Sinne hinausgehen,
beschiftigt sich Forst dementsprechend auch in seinem genannten Buch.
So setzt er sich in Teil I von Kontexte der Gerechtigkeit mit der ontologi-
schen Frage nach der »Konstitution des Selbst« (S. 20—55) auseinander.
Mich interessieren, gemif$ der oben beschriebenen Heuristik, also nicht
alle Fragen der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte bei der Ausei-
nandersetzung mit Forst.

(a2) Oft wird gesagt, dass die kommunitaristische Kritik am Liberalis-
mus einer >hegelianischen«< Geste gegeniiber dem Liberalismus entspricht.
Folgt man dieser (wenn auch verkiirzten) Redeweise, konnte man mein
Kritikinteresse am liberalen Gerechtigkeitsdiskurs schablonenhaft eher
als >marxistisch« beschreiben und damit weniger verknupft mit Fragen
der Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte. Um das auszufiihren, gehe
ich auf eine Unterscheidung zwischen zwei Problemen (einer liberalen
Gerechtigkeitstheorie) ein, die Habermas im zweiten Kapitel von Faktizi-
tat und Geltung, »11. Soziologische Rechts- und philosophische Gerech-
tigkeitskonzepte «, macht, wobei er eine Variante als hegelsche Problem-
stellung bezeichnet. In diesem zweiten Kapitel mochte Habermas seine
Rechts- und Demokratietheorie, die er in dem gesamten Buch entwickelt,
zwischen zwei Pole in der existierenden Literatur situieren: der Rechtsso-
ziologie (insb. Luhmann) und der philosophischen Gerechtigkeitstheorie
(Rawls). Allgemein gesprochen interessiert ihn hier das Problem, wie eine
normative Vorstellung von Gerechtigkeit in Bezug gesetzt werden kann
zur Realitdt der Gesellschaft. Dieses Theorie-Praxis-Problem (vgl. 1.2)
mochte Habermas nun nicht im folgenden Sinne verstanden wissen: In
der Theorie wird ein normatives Konzept der Gerechtigkeit entwickelt,
das sich nun konfrontiert sicht mit einem »Pluralismus widerstreiten-
der Lebensideale und Wertorientierungen« (Habermas 1994 [1992]: 88).
Es wiurde sich dann um ein Problem »politische[r] Kultur« (Habermas
1994 [1992]: 89) handeln. Dieses Problem entspricht, so Habermas, dem
»Problem, das Hegel unter dem Titel des Verhaltnisses von Moral und
Sittlichkeit behandelt hatte« (Habermas 1994 [1992]: 89). Wenn dieses

16 In einem Aufsatz mochte Taylor allerdings gerade die Verbindung von on-
tologischem Atomismus und normativ-politischem Individualismus sowie
ontologischem Holismus und normativ-politischem Kollektivismus trennen
(vgl. Taylor 1993: 108).

135

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Problem, wie sich eine allgemeine Vorstellung der Gerechtigkeit (Moral)
zu tief verwurzelten Wertvorstellungen (Sittlichkeit) verhalt — gibt es eine
Pluralitit solcher Wertvorstellungen, verschirft sich Hegels urspriingli-
ches Problem —, nicht adaquat gelost wird, konnten Probleme der Ent-
fremdung von Sinn (siehe Kapitel 5) entstehen. Das Theorie-Praxis-Pro-
blem, was Habermas aber stattdessen interessiert, ist, wie eine normative
Vorstellung der Gerechtigkeit mit der Realitat verstanden als »dem har-
teren Stoff von Institutionen und Handlungssystemen« (Habermas 1994
[1992]: 88) zusammengedacht werden kann. Ich interessiere mich, wie
Habermas, eher fiir die zweite Spielart des Theorie-Praxis-Problems. Als
marxistisches Problem konnte man es bezeichnen, wenn man es auf die
Frage zuspitzt, wie eine normative Gerechtigkeitsvorstellung sich in In-
stitutionen des Rechts materialisieren kann, ohne dabei ausbeutend (und
normalisierend) zu sein.

(a3) Damit verbunden ist es so, dass die Debatte um Kommunita-
rismus-und-Liberalismus in einem engen Zusammenhang zum Diskus-
sionsfeld des Multikulturalismus steht. Darin wird die Frage verhan-
delt, wie damit umgegangen werden kann, dass in einem Staat mehrere
Kulturen nebeneinander leben, dass sich >Nation« und »>Staat« gegen-
iiber einem klassischen Verstindnis des Nationalstaats voneinander 16-
sen. Virulent ist dabei insbesondere die Frage, wie allgemeine Rege-
lungen aussehen miissen, damit sie verschiedenen kulturellen Gruppen
gerecht werden und ob manchmal auch Sonderregelungen fiir bestimm-
te kulturelle Gruppen gerechtfertigt sein konnen. Ein hiufig diskutier-
tes Beispiel fir eine politische MafSnahme, die als Exemplifizierung ei-
nes normativen Multikulturalismus gilt, ist die Tatsache, dass Sikhs in
GrofSbritannien ohne Helm auf Baustellen arbeiten diirfen, wahrend
es eine allgemeine Regelung gibt, dass Helme auf Baustellen zu tra-
gen sind.'” Fur Sikhs ist es, so die multikulturalistische Begriindung,
aus religiosen Griinden nicht zumutbar, ihren Turban bei der Arbeit
auszuziehen, damit ein Helm auf den Kopf passt. Allgemein gesprochen
geht es also um die Grenzen zwischen dem, was allgemein giiltig ist,
und dem, was nur fiir eine bestimmte kulturelle Gruppe gilt, und wie
diese Grenze gezogen werden sollte. Solche speziellen Grenzfragen'®
interessieren mich im Kontext dieser Arbeit insbesondere als Beispiele
fur das generelle Merkmal von Gerechtigkeitstheorien, notwendig eine

17 Vgl. z.B. Barry 2001: 49f. Barry bespricht davor auch eine verwandte Dis-
kussion dariiber, ob Sikhs von der Pflicht, beim Motorradfahren einen Helm
zu tragen, ausgenommen werden sollten und diskutiert Ahnlichkeiten und
Unterschiede zur Baustellenausnahme.

18 Ein anderes Beispiel fiir eine spezifische Grenzfrage aufSerhalb der Kommu-
nitarismus-Liberalismus-Debatte wire etwa die Frage nach der Relevanz des
Unterschieds und des Verhaltnisses von Mensch und Tier fiir Politik und Ge-
sellschaft. Vgl. Ahlhaus und Niesen 2015: insb. 16-18.

136

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Grenze zwischen gerechtigkeitsrelevant und -irrelevant ziehen zu mis-
sen (2.1). Damit 16st sich also drittens mein Zugang zu Forsts Arbei-
ten vom >Framing« durch die Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte
in der Weise, dass ich mich nicht speziell fiir Fragen des Multikultura-
lismus interessiere.

(b) Forsts Philosophie ist stark beeinflusst von Habermas, der der Erst-
betreuer seiner Dissertation war und von dessen »rechtstheoretischer Ar-
beitsgemeinschaft« er Ende der 198cer und Anfang 199oer ein Mitglied
war (Habermas 1994 [1992]: 14). An dieser Stelle mochte ich die beiden
wichtigsten Abgrenzungspunkte Forsts von Habermas einmal gesammelt
nennen, wobei ich in Kapitel 7 und 8 einige Punkte weiter ausfihren
werde. Ein Abgrenzungspunkt bezieht sich auf den Begriff der Vernunft
(b1, vgl. insbesondere Kapitel 7) und der andere auf die Gesellschafts-
theorie (b2, vgl. insbesondere Kapitel §).

(bx) Grundsitzlich schlieft Forst an den kommunikativen Vernunft-
begriff von Habermas an (s.o.). Zentral dabei ist die Idee der Formal-
pragmatik (vgl. Lafont 2009: 177-180), die besagt, dass mit dem Vollzug
von Sprechakten, immer notwendig und meist implizit ein bestimmter
Geltungsanspruch gestellt wird. Wenn ich etwa sage, dass es draufSen
regnet, dann stelle ich den Geltungsanspruch der Wahrheit. Wenn ich
mich iiber meinen Liebeskummer beklage, stelle ich den Geltungsan-
spruch der Wahbrhaftigkeit. Wenn ich schliefflich emport erklire, dass es
einfach ungerecht sei, dass deutlich weniger >Arbeiterkinder« spater eine
Professur innehaben als >Akademikerkinders, stelle ich den Geltungsan-
spruch der Richtigkeit. Werden diese Geltungsanspriiche eingelost, wird
damit die Vernunftigkeit des jeweiligen Sprechakts bestitigt. Die Gel-
tungsanspriiche der Wahrhaftigkeit und der Richtigkeit fallen in den Be-
reich der praktischen Philosophie und der Geltungsanspruch der Wahr-
heit in den der theoretischen Philosophie. Forst fokussiert sich, wie oben
beschrieben, auf den praktischen Bereich und darin auf den Geltungs-
anspruch der Richtigkeit. Um zu verstehen, wie Forst diesen Geltungs-
anspruch anders ausdeutet als Habermas, muss zunichst etwas genau-
er erldutert werden, was es fiir Habermas heifSt, den Geltungsanspruch
der Richtigkeit einzulosen.

Zunichst sei eine weitere Unterscheidung eingefiihrt, die sich teilwei-
se mit der Unterscheidung von Wahrheit, Wahrhaftigkeit und Richtig-
keit uberschneidet. Habermas unterscheidet zwischen pragmatischen,
ethischen und moralischen Diskursen (vgl. Habermas 1991). Diese ge-
horen alle in den Bereich der praktischen Philosophie. In moralischen
Diskursen soll der Geltungsanspruch der Richtigkeit eingelost werden.
In ethischen Diskursen soll der Geltungsanspruch der (individuellen)
Wahrhaftigkeit bzw. des fir uns Guten eingelost werden. In pragmati-
schen Diskursen geht es um die Wahl der strategisch besten Handlungs-
alternative relativ zu einem gegebenen Ziel. Pragmatische Diskurse sind

137

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

fir Habermas zwar praktische Diskurse, haben aber eine »gewisse Ver-
wandtschaft mit empirischen Diskursen« und somit Diskursen, die dem
Geltungsanspruch der Wahrheit unterliegen, »[denn, E.N.] [...] [t]echni-
sche oder strategische Empfehlungen entlehnen ihre Giltigkeit letztlich
dem empirischen Wissen« (Habermas 1991: 111).

Das Diskursprinzip (D) ist fur alle dieser drei Diskurse das relevante
Prinzip, um zu entscheiden, ob eine Handlungsalternative oder Hand-
lungsnorm (kommunikativ) verntinftig ist. Es lautet: »D: Giiltig sind
genau die Handlungsnormen, denen alle moglicherweise Betroffenen
als Teilnehmer an rationalen Diskursen zustimmten konnten.« (Haber-
mas 1994 [1992]: 138)" Das Diskursprinzip ist fiir Habermas eine kon-
trafaktische Bedingung jeglichen kommunikativen bzw. verstindigungs-
orientierten Handelns (vgl. Habermas 2015 [1983]: 68). Je nachdem, um
welche Handlungsnormen es geht, differenziert sich das Diskursprinzip
aber in spezifischere Prinzipien aus.*® Wendet man das Diskursprinzip
auf moralische Normen an, d.h. solche Handlungsnormen, »die allein
unter dem Gesichtspunkt gleichmifSiger Interessenberiicksichtigung ge-
rechtfertigt werden konnen« (Habermas 1994 [1992]: 139), ergibt sich
das Moralprinzip bzw. der Universalisierungsgrundsatz U.>* Wendet man
das Diskursprinzip auf »Handlungsnormen, die in Rechtsform auftre-
ten« an, wird es zum Demokratieprinzip spezifiziert (Habermas 1994
[1992]: 139). Das Demokratieprinzip besagt, dass Rechtsnormen aus
einem Zusammenspiel von pragmatischen, ethisch-politischen und mo-
ralischen Griinden gerechtfertigt werden muss (ebd.).

An dieser Stelle mochte ich nun nicht die wichtige Unterscheidung
zwischen Moral- und Demokratieprinzip ausfiihrlich diskutieren und
auch nicht, welche genaue Rolle das Geltungskriterium der Richtigkeit
dabei spielt. Die Frage, die hier von Bedeutung ist, um Forsts Abgren-
zung von Habermas zu verstehen, ist, wie man tiberhaupt dazu kommt,
sich die Frage zu stellen, nach welchem Prinzip wir unser Handeln aus-
richten sollten. Habermas® Antwort hierzu ist: weil wir das moralische

19 Habermas vertritt in seinen spiteren Schriften keine Konsenstheorie der
Wahrheit mehr, weshalb es dann mehr als eines Diskurses bedarf, um die
Wahrheit einer Aussage festzustellen und damit auch um die aus pragmati-
schen Gesichtspunkten beste Handlungsalternative auszuwihlen, siehe: Iser
und Strecker 2010: 75.

20 In Faktizitit und Geltung merkt Habermas selbstkritisch an, dass er in sei-
nen »bisher veroffentlichten Untersuchungen zur Diskursethik [nicht] [...]
zwischen Diskurs- und Moralprinzip [...] hinreichend differenziert [habe]«
(Habermas 1994 [1992]: 140).

21 Das Moralprinzip ist dabei vor allem eine Argumentationsregel und keine
eigenstindige Norm, d.h. das Moralprinzip ist einfach Ausdruck der impli-
ziten Regel, die Teilnehmer/innen am moralischen Sprachspiel voraussetzen.
Vgl. Forst 2009d: 237.

138

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Sprachspiel (bereits) spielen (vgl. Habermas 2015 [1983]: 67ff.)** respek-
tive weil es in unseren modernen Gesellschaften (bereits) Rechtsnormen
einer bestimmten Form gibt (vgl. Habermas 1994 [1992]: 143ff.), die
jeweils implizit einen gewissen Geltungsanspruch stellen, sind wir auch
dazu genotigt, diesen Geltungsanspruch explizit zu machen und ihm ent-
sprechend zu handeln. Habermas versucht allerdings nicht zusatzlich
noch einen Grund dafir zu liefern, warum wir das moralische Sprach-
spiel iiberhaupt spielen oder rechtliche Normen haben sollten. Genau an
dieser Stelle ist Forsts Abgrenzung von Habermas zu verorten. Forst will
nicht nur analysieren, wie wir uns im moralischen Sprachspiel verhalten
oder welche Gesetze wir erlassen sollten, sondern auch begriinden dass
wir das moralische Sprachspiel iiberhaupt spielen und dass wir unser Zu-
sammenleben mit Mitteln des positiven Rechts regeln sollten (vgl. Forst
2007a: 55, 93). Forst hilt dementsprechend an einer uber die kommu-
nikative Vernunft hinausgehenden stdrkeren Vorstellung der praktischen
Vernunft, insbesondere bezogen auf den Geltungsanspruch der Richtig-
keit, fest (vgl. Forst 2007a: 125 und Forst 2009d: 239).>* Die Vernunft
soll bei Forst nicht nur existierende intersubjektive Praktiken normativ
bewerten konnen, sondern auch einen moralischen* Existenzgrund fir
bestimmte Praktiken mitliefern.

Damit in Zusammenhang steht, dass Forst das normative Prinzip, was
bei Habermas den getrennten Geltungsbereich des Moral- und Demo-
kratieprinzips abdeckt, anders formuliert. Forsts »Prinzip reziprok-allge-
meiner Rechtfertigung« (Forst 2007a: 36) ist die Spezifizierung des all-
gemeinen Rechtfertigungsprinzips, das fiir die gesamte praktische (und
womoglich auch theoretische) Vernunft gelten soll (s.o.), fur die Moral
und den Bereich der fundamentalen Gerechtigkeit*s. Man konnte diesen
>Bereich« als denjenigen verstehen, in dem das Geltungskriterium der
Richtigkeit relevant ist.>¢ Wichtig ist, dass Forst dieses Prinzip subjektiv

22 Habermas mochte »die Moraltheorie in der Form einer Untersuchung mo-
ralischer Argumentationen [und der darin enthaltenen Geltungsanspriiche,
E.N.] in Angriff [...] nehmen.« (Habermas 2015 [1983]: 67)

23 ZuHabermas’ Abgrenzung von der Idee einer praktischen Vernunft hin zu ei-
ner >blof$« kommunikativen Vernunft, siche z.B. Habermas 1994 [1992]: 17f.

24 Habermas liefert einen blof ethischen Grund fiir »die Aufrechterhaltung ei-
ner solchen [moralischen, E.N.] Lebensform« (Forst 2008c¢: 134). Vgl. Ka-
pitel 7.

25 Zu Forsts Begriff der fundamentalen Gerechtigkeit, siehe 6.1 und 6.2.

26 Dieser Bereich scheint demjenigen zu entsprechen, der in anderen Kontex-
ten als Gegenstand der normativen Ethik im Gegensatz zu einer eudimonis-
tischen Ethik verstanden wird, vgl. »In Ubereinstimmung mit der iiblichen
Konvention verstehe ich unter einer (normativen) Ethik [...] eine Konzepti-
on der Beurteilung des Geltungsanspruchs sittlicher, moralischer und recht-
licher Normen.« (Hartmann 2008: 75)

139

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

wendet, indem er es als Recht auf und Pflicht zur Rechtfertigung aus-
deutet (und nicht nur von einem Prinzip spricht). Demnach habe ich
als Mensch das Recht auf Rechtfertigung und die Pflicht zur Rechtfer-
tigung — unabhingig davon, ob es bereits existierende Rechtfertigungs-
ordnungen (im Bereich der Moral oder des Rechts bzw. der Politik) gibt
(vgl. Kapitel 7).

Es ist ein damit zusammenhingender wichtiger terminologischer Un-
terschied zwischen Forst und Habermas, dass Habermas den Begriff der
Gerechtigkeit nicht fur die politische Sphare verwendet, sondern er eine
Rechtsnorm, die dem Demokratieprinzip entspricht, legitim, aber nicht
gerecht nennt (vgl. Habermas 1994 [1992]: 141 und 6.4.6.). Den Ge-
rechtigkeitsbegriff verwendet er meist synonym mit moralischer Richtig-
keit (vgl. Habermas 1991: 100f., 108f.).*” Diese Begriffsverwendung ist
bei Habermas allerdings auch nicht ganz konsequent; manchmal spricht
er dann doch von gerechten Gesetzen, manchmal speziell von politischer
Gerechtigkeit (vgl. z.B. Habermas 1994 [1992]: 217). Habermas moch-
te jedenfalls explizit keine Gerechtigkeitstheorie betreiben, sondern im
Bereich der Politischen Philosophie eine Demokratie- und Rechtstheo-
rie vorschlagen. Wenn Forst stattdessen doch eine Gerechtigkeitstheorie
vorschlagt, konnte das mit dem starkeren Begriff der praktischen Ver-
nunft zusammenhidngen: Habermas will erlautern, was normativ gefor-
dert ist, »wenn sie [Burger/innen, E.N.] ihr Zusammenleben mit Mitteln
des positiven Rechts legitim regeln wollen« (Habermas 1994 [1992]:
109, Herv. E.N.) Forst fragt hingegen, was in der politisch-rechtlichen
Sphire gefordert ist, wenn Biirger/innen den moralischen Respekt, den
sie sich gegenseitig schulden, in Institutionen verwirklichen wollen (vgl.
Forst 2017a: 21).

(b2) Habermas unterscheidet in seiner Kommunikationstheorie der
Gesellschaft zwischen System und Lebenswelt (vgl. Neves 2009). Forst
grenzt sich von dieser Unterscheidung ab (vgl. Forst 2003a: 17, Fn. 6
und Forst 2015a: 26, 69f.). Zu der Frage, warum und inwiefern Forst
auf diese Unterscheidung verzichtet und was die Grundziige seiner eige-
nen gesellschaftstheoretischen Perspektive sind, komme ich in Unterka-
pitel 6.3. Das Verhiltnis von positivem Recht und der Unterscheidung
von System und Lebenswelt bei Habermas sowie die notwendige Ver-
anderung des Verstandnisses von Recht durch Forsts Verabschiedung
von der Unterscheidung von System und Lebenswelt wird in Kapitel 8
thematisch.

(c) Schon weil, wie beschrieben, die Kommunitarismus-Liberalis-
mus-Debatte der Ausgangspunkt fiir Forsts erstes Buch war, ist auch

27 Vgl. »[...] wobei Gerechtigkeit [bei Habermas, E.N.] im Sinne moralischer
Richtigkeit verstanden werden muss, nicht im Sinne politischer oder sozia-
ler Gerechtigkeit.« (Forst 2009d: 236)

140

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Rawls’ Gerechtigkeitstheorie ein bedeutender Bezugspunkt fir Forst,
weil sich die kommunitaristische Kritik insbesondere am Liberalismus
von Rawls und dem von ihm geprigten entziindete (vgl. Forst 1996:
13). Bleibt Forsts Denken letztlich gewissermaflen niher an Habermas’,*®
gibt es doch einige wichtige Punkte in seinem Denken, die er von Rawls
— auch gegen Habermas — tibernimmt. Ich nenne drei Punkte: die Beto-
nung der substanziellen Seite der Gerechtigkeit neben ihrer prozedura-
len (c1), die Bedeutung der Moral im Politischen (c2) und die Rationa-
litat von Religion und umfassenden Lehren (c3).

(ct) Ein wichtiges Element, das Forst in spezifischer Umdeutung von
Rawls tibernimmt, ist das Differenzprinzip, das zweite Prinzip der Ge-
rechtigkeit (2a), nach dem eine Ungleichverteilung nur dann gerecht-
fertigt ist, wenn sie fur die Schlechtestgestellten eine Verbesserung ihrer
Lage bedeutet. Forst interpretiert dieses Prinzip so um, dass er fordert,
dass »[s]oziale Ungleichheiten [...] gegeniiber den sozialen Gruppen zu
rechtfertigen sind, die vom gesellschaftlichen Reichtum am wenigsten
profitieren.« (Forst 1996: 224) Forst mochte aber nicht, wie Rawls, ein
Prinzip fur diese Rechtfertigung festlegen. In Forsts Umdeutung konnten
die Schlechtestgestellten sowohl aus bestimmten Griinden eine Ungleich-
verteilung befurworten, auch wenn sie dadurch nicht bessergestellt wiir-
den, als auch eine Ungleichverteilung nicht befirworten, auch wenn sie
dadurch bessergestellt wiirden. Zentral ist fiir Forst blofS, dass die Grup-
pe der Schlechtesgestellten ein Mitspracherecht hat und zwar ein (qua-
lifiziertes) Vetorecht (vgl. Forst 1996: 224f.). Diese »hoherstufige, dis-
kursive Version des Rawls’schen >Differenzprinzips«« setzt Forst spiter
in seiner Terminologie mit fundamentaler (oder minimaler) Gerechtig-
keit gleich (Forst 2011: 42f.). Man konnte dies nun als einen Punkt deu-
ten, an dem Forst niher an Rawls ist als an Habermas, weil er neben der
prozeduralen Dimension politischer Gerechtigkeit auch ihre substanzi-
elle Grundlage — starker als Habermas — in den Blick nehmen will (vgl.
Forst 2007a: 169, Fn. 59). Damit will Forst auch mehr zu Fragen distri-
butiver bzw. sozialer Gerechtigkeit sagen konnen als ausschliefSlich zu
Fragen politischer Gerechtigkeit; sein Ansatz sei »in Bezug auf die Fra-
ge distributiver Gerechtigkeit weitreichender als Habermas® Theorie«
(Forst 2007a: 177). Ich bezweifle allerdings, dass Forst diesen Anspruch
einlosen kann (dazu Kapitel 7.2).

(c2) Ein zweiter Punkt ist, dass Forst nicht so stark wie Habermas
zwischen moralischen und politischen Fragen unterscheiden will. Er
schreibt: » Gegen Habermas aber ist mit Rawls darauf zu bestehen, dass

28 Vgl. Forsts Diskussion von Rawls und Habermas und seine Positionierung
zwischen ihnen in seinem Aufsatz »Die Rechtfertigung der Gerechtigkeit.
Rawls’ Politischer Liberalismus und Habermas’ Diskurstheorie in der Dis-
kussion« (Forst 2007a: 127-186).

141

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

moralisch intersubjektiv zu rechtfertigende Grundrechte und Grundprin-
zipien auch dann, wenn sie nur iiber politisch autonome Rechtssetzung
zu legitimem Recht werden konnen, und auch dann, wenn sie als Impli-
kationen der rechtlichen Institutionalisierung des Diskursprinzips be-
grindbar sind, ihren moralischen Gehalt behalten.« (Forst 2007a: 170)
Das fithrt auch dazu, dass Forst eine moralische Begriindung fiir zivi-
len Ungehorsam bereitstellen konnen will: »Das moralische Recht auf
Rechtfertigung bildet so tiber das Recht hinaus zugleich die Grundlage
fur die mogliche Berechtigung zu zivilem Ungehorsam.« (Forst 2007a:
174, Fn. 66) Dieser Punkt verweist wiederum auf Forsts gegeniiber Ha-
bermas kommunikativem Vernunftverstindnis stirkeren Begriff prak-
tischer Vernunft (s.o.: b1). Forst denkt, dass es moralische Griinde da-
fuir gibt, eine bestimmte Rechtsordnung zu fordern, wihrend Habermas
starker betont, wie man existierende Rechtsordnungen adidquat norma-
tiv in den Blick nimmt.>

(c3) Bei dem dritten Punkt geht es um die Frage, welchen Stellen-
wert Religionen oder andere umfassende Lehren (Rawls) in der Moder-
ne noch haben. Forst will mit Rawls mehr als Habermas (zumindest in
seinen etwas ilteren Schriften) betonen, dass Religionen und umfassen-
de Lehren nicht ihre Bedeutung verlieren. Habermas’ dltere Position be-
zuglich Religion war, laut Forst, folgende:

»Die Krifte der Vernunft [6sen die Religion ab, und auch wenn Haber-
mas keine >Vernunftreligion< wie Kant skizziert, ist er doch mit diesem
einig, dass die traditionelle Form des religiosen Glaubens sich in der
Moderne tberlebt hat und durch die Rationalitit der diskursiven Ge-
setzgebung ersetzt wird.« (Forst 2015a: 137)

Die andere Position, die Forst Pierre Bayle — im Gegensatz zu Kant — und
Rawls zuschreibt, ist, dass auch in der Moderne Religionen und umfas-
sende Lehren ihre Relevanz nicht verlieren, weil die endliche menschli-
che Vernunft in bestimmten Gebieten blofS eine begrenzte Kraft hat (zu
Rawls vgl. Forst 2007a: 152f.; zu Bayle vgl. Forst 2015a: 113-150). Die-
se begrenzte Kraft erlaubt es weder, positive religiose Gehalte allgemein-
giiltig zu begriinden, noch — und das ist entscheidend - sie allgemeingiil-
tig zurtickzuweisen. Eine dhnliche Position tritt in Habermas’ Schriften
dann auch an die Stelle seiner oben zitierten. Dieser Positionswechsel sei,
so Forst, mafSgeblich durch Habermas® » Auseinandersetzung mit dem
ethischen Pluralismus, den Rawls in Political Liberalism betont« beein-
flusst gewesen (Forst 2015a: 139).5°

29 InHabermas’ kurzer Erwihnung von »biirgerlichem Ungehorsam« in Fakti-
zitdt und Geltung bezieht er sich allerdings auch auf Rawls’ Rede von einem
Gerechtigkeitssinn, an den bei biirgerlichem Ungehorsam appelliert werden
sollte (Habermas 1994 [1992]: 462f.).

30 Vgl. auch Forst 2007a: 154, Fn. 47.

142

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

(d) An dieser Stelle mochte ich zwei Philosophinnen bzw. Politische
Theoretikerinnen erwahnen, mit denen ich mich in dieser Arbeit nicht
niher auseinandersetze, die aber sehr ahnliche Themen wie Forst bear-
beiten und sehr dhnliche Positionen vertreten: Benhabib und Fraser (zu
Fraser siehe auch Kapitel 3.2.1). Es gibt jeweils einen Hauptgrund, wie-
so ich mich mit diesen beiden Autorinnen nicht ausfiihrlicher auseinan-
dersetze. Bezogen auf Benhabib ist dieser Grund, dass sie, ahnlich wie
Habermas, stiarker an Fragen der Demokratie- und auch Rechtstheorie
orientiert ist als an Fragen der Gerechtigkeit. Fraser hingegen formuliert
ihre kritische Theorie auch im Gerechtigkeitsvokabular (vgl. z.B. Fra-
ser und Honneth 2003: 51-56, vgl. auch Forst 2017d). Letztlich ist es
jedoch so, dass Frasers Verstindnis der normativen Grundlage der Ge-
rechtigkeit (»partizipatorische Paritit«) in meiner Systematisierung einer
egalitaristischen Gerechtigkeitskonzeption zuzuordnen ist, die das Prob-
lem der >Normalisierung« hat (siche Kapitel 3.2.2). Bezogen auf Benha-
bib und Fraser seien daruber hinaus in den folgenden zwei Abschnitten
einige Punkte genannt, die sie jeweils fur Forst oder die Fragestellung
dieser Arbeit relevant werden lassen.

Benhabibs Betonung eines »konkrete[n] Anderen« komplementar
zu einem »verallgemeinerte[n] Anderen« (Benhabib 1995 [1992]: 175-
191)3" als Priifstein fir normativ angemessenes Handeln hat maflgeblich
zu Forsts Kriterien fur gute Rechtfertigungen im Bereich der Moral und
fundamentalen Gerechtigkeit, Reziprozitat und Allgemeinheit, beigetra-
gen. Das Kriterium der Reziprozitat driickt namlich gerade den Respekt
vor dem konkreten Anderen aus (vgl. Forst 1996: 4043*). In den Unter-
kapiteln 6.1 und 6.2 gehe ich ausfithrlicher auf diese beiden Kriterien
ein. Zudem ahnelt Benhabibs Verstindnis eines Rechts auf Demokra-
tie Forsts Meta-Recht auf Rechtfertigung (vgl. Forst 2011: 79, Fn. 66).

Fraser setzt sich intensiv mit zwei Themen auseinander, die relevant
sind fiir den Kontext dieser Arbeit. Erstens beschaftigt sie sich mit dem
Thema der >Grenzen« der Gerechtigkeit, wobei sie damit sowohl die
Grenzen von Gerechtigkeitsgemeinschaften und die Grenze von in der
Begrifflichkeit der Gerechtigkeit thematisierbaren Inhalten meint (vgl.

31 Benhabib tibernimmt den Ausdruck des verallgemeinerten Anderen von
Mead, aber verwendet ihn in einer veranderten Bedeutung (vgl. Benhabib
1995 [1992]: 335, En. 22).

32 Im Einzelnen schreibt Forst: »Das Moment der Reziprozitat erfiillt dabei
die moralische Funktion der Beachtung des Vetorechts moralischer Perso-
nen als >konkreten< einzelnen, wihrend das Moment der Allgemeinheit die
Universalitit der handlungsrechtfertigenden Griinde verbiirgt und die re-
ziproke Zustimmungsfihigkeit bestimmter Handlungsweisen dadurch mit
allgemeinen Normen verkniipft, daf$ gute Griinde das normative Vetorecht
aller moglichen moralischen Personen prinzipiell beriicksichtigen miissen. «
Vgl. auch Forst 2015¢: 825.

143

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG (TEIL II)

Fraser 20710: 3f.).3 Forst verweist im Zuge seiner Diskussion um Gren-
zen beider Arten mehrmals auf Fraser (vgl. Forst 2007a: 356, Fn. 20;
Forst 2011: 106, Fn. 39; Forst 2015a: 224, Fn. 21). Zweitens diskutiert
Fraser eine Seite der Herausforderung einer kritischen Theorie der Ge-
rechtigkeit, die ich in Teil III ausfiihrlicher darstellen mochte, nimlich
Flexibilisierung. Diese Auseinandersetzung ist gerade interessant, weil
Fraser Flexibilisierung auch als mogliches Problem eines Theorietyps
und nicht einfach als gesellschaftliches Problem thematisiert (vgl. Fraser
2010: 116-130 und insb. Fraser 2013: 209-226).3+ SchliefSlich ist noch
ein Defizit zu nennen, das Frasers kritische Gerechtigkeitstheorie mit
Forsts teilt: den Mangel an einer ausfithrlichen Auseinandersetzung mit
dem Recht (vgl. Scheuerman 2017).

33 Das nenne ich die duffere und innere Grenze der Gerechtigkeit (siehe insb.
2.1 und 6.5).
34 Vgl. 1.2 zur Methode.

144

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Systematik von Forsts
Gerechtigkeitstheorie

6.1 Was ist die Frage, auf die Forsts
Gerechtigkeitstheorie antwortet?

In diesem Unterkapitel geht es mir darum zu verstehen, was die Frage
ist, auf die Forsts kritisch-prozedurale Theorie der Gerechtigkeit eine
Antwort bietet. Ich verstehe Forsts Textkorpus hier einerseits aus mei-
nem spezifischen Forschungsinteresse heraus, denke aber andererseits,
dass meine Ausbuchstabierung der Frage, auf die Forsts Ansatz antwor-
tet, gleichwohl einen Schliisselzugang zu seinem bisherigen Gesamtwerk
bildet und nicht blofS einen Teil dessen in den Blick nimmt (siehe Einlei-
tung zu Teil II). Ich mochte vorschlagen, dass die Frage, auf die Forsts
Gerechtigkeitstheorie eine Antwort bietet, folgendermaflen formuliert
werden kann: Ist diese soziale Relation gerecht? Drei Bestandteile dieser
Frage mochte ich kurz erlautern: »diese<, >soziale Relation< und »gerecht«.

Dass es um diese soziale Relation geht, ist wichtig, da es Forst nicht
primar darum geht, eine Theorie dariiber zu entwickeln, wie eine dem
Ideal der Gerechtigkeit entsprechende Gesellschaft aussehen musste. Thm
geht es nicht darum, eine »Blaupause« (Forst 2007a: 15) fir eine gerechte
Gesellschaft zu entwerfen. Die »[...] primdre Aufgabe |...] [ist, E.N.] zu
bestimmen, welche Anspriiche bzw. Normen nicht hinreichend begriin-
det sind« (Forst 2007a: 1o7f.). Ein solcher negativer Bezug (vgl. Forst
2007a: 306) auf existierende Ungerechtigkeiten dhnelt dem von Ales-
sandro Ferrara vorgeschlagenen und von Albena Azmanova aufgegriffe-
nen »judgment paradigm«, welches betont, dass eine Gerechtigkeitsthe-
orie das Augenmerk weniger auf das Entwickeln eines idealen Modells
der gerechten Gesellschaft legen sollte, sondern eher auf die Frage, was
(Un)Gerechtigkeitsurteile' in konkreten Situationen zu richtigen oder
falschen Urteilen macht und warum wann so ein Urteil vonnoten ist (vgl.
Ferrara 1999, Azmanova 2012: 4 und Neuhann und Ronge 2016: 247).
Beziiglich der >sozialen Relationc« ist einerseits zu betonen, dass es fiir
Forst entscheidend ist, dass Gerechtigkeitsfragen auf menschengemach-
te Verhiltnisse abzielen und er etwa ablehnen wiirde, es fiir ungerecht
zu halten, dass eine geographische Region immer wieder von Naturka-
tastrophen heimgesucht wird, wahrend eine andere Region viel seltener

Zum Verhiltnis von Handlung, Urteil und Norm bei Forst, siehe 6.3.1.
2 Ein solcher negativer Zugriff ist auch tiber das »judgment paradigm« hinaus
typisch fiir die Tradition der Kritischen Theorie. Siehe 1.2.

145

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

betroffen ist (vgl. Forst 201 1: 31 und Forst 2015a: 172). Gleichwohl kann
ein Gerechtigkeitsproblem aus einer Naturkatastrophe erwachsen oder sich
auf diese beziehen. Beispielweise konnten die Einwohner/innen der haufiger
betroffenen Region A den Einwohner/innen der seltener betroffenen Regi-
on B Hilfe beim Umgang mit der letzten seltenen Naturkatastrophe geleis-
tet haben und nun wiirden die Einwohner/innen von B — obwohl sie iber
die Zeit hinweg seltener von Naturkatastrophen betroffen und in dieser
Hinsicht dementsprechend bessergestellt sind — ihre Hilfe gegeniiber den
Einwohner/innen von A nach der jiingsten Katastrophe verweigern. Hier
entsteht nun ein Gerechtigkeitsproblem. Allerdings ist dabei die soziale Re-
lation zwischen den beiden Gruppen von Einwohner/innen der geographi-
schen Regionen Gegenstand der Gerechtigkeitsfrage und nicht die blofSe
(wenn auch ungleich hiufigere) Betroffenheit von Naturkatastrophen ei-
ner der Regionen. Andererseits ist es bedeutend, dass es primar um die Be-
urteilung einer sozialen Relation und nicht etwa eines sozialen Ereignisses?
geht. Da allerdings auch jedes individuelle Urteil und jede individuelle
Handlung (als solche Ereignisse) fiir Forst in einem intersubjektiven Raum
der Griinde (oder Rechtfertigungsraum) verortet sind, haben sie auch eine
relationale Dimension (vgl. 6.3.1), die sich aus Perspektive der Gerechtig-
keit beurteilen ldsst. Die Relationalitit einer Handlung oder eines Urteils
wird also in Bezug auf die jeweils relevante Rechtfertigungsrelation be-
stimmt. Gleichwohl gibt es, fiir Forst, neben natiirlichen Ereignissen, auch
wenn man individuelle Handlungen und Urteile als in Rechtsfertigungsre-
lationen eingebettet ansieht, menschliche und gleichwohl nicht-relationa-
le Ereignisse, namlich Gewalttaten (vgl. 6.3.2)%.

»Gerecht« ist abgeleitet von der normativen Perspektive der Gerech-
tigkeit, von der ausgehend eine soziale Relation bewertet werden kann.
Fiir Forst heifSt dies letztendlich, ob diese soziale Relation als >gut<

3 Hier ist mit Ereignis also einfach die zeitliche Abgrenzung von einem (sozia-
len) Phinomen gemeint. Von diesem niichternen Ereignisverstindnis grenze
ich in Kapitel 11 einen emphatischen historischen Ereignisbegriff (der etwa
von Badiou vertreten wird) ab, wobei ein Ereignis eine vergangene Bewer-
tungsmatrix von einer zukiinftigen trennt. Der emphatische Ereignisbegriff
ist damit gewissermaflen nicht relational, jedenfalls nicht im Sinne einer
Rechtfertigungsrelation.

4  Esbleibt an dieser Stelle offen, ob es fir Forst auch soziale Relationen oder
Ereignisse (im ntichternen Sinne, vgl. die vorhergehende FufSnote) mit einer
relationalen Dimension gibt, die nicht rechtfertigungslogisch aufzuschlisseln
sind. Fest steht, dass sie wie die »Natur< und >Gewalt« kein Gegenstand eines
Gerechtigkeitsurteils sein konnten. Im Falle der »Gewalt< wire es hochstens
moglich, die Etablierung einer Rechtfertigungsrelation zu fordern.

5 Da Forst einen normativ neutralen Rechtfertigungsbegriff verwendet, ist die
Qualifizierung >gut< notwendig. Etwas konnte, fir Forst, auch ideologisch
gerechtfertigt sein.

146

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

gerechtfertigt gelten kann, wobei »gut« den Kriterien der »Reziprozitit und
Allgemeinheit« (s.u.) entsprechend bedeutet.

GewissermafSen lasst sich die Ausgangsfrage, ob eine soziale Relation
gerecht ist, also noch spezifizieren zu der Frage: Ist diese Rechtfertigungs-
relation gut gerechtfertigt? Daran wird die Zentralitat des Rechtferti-
gungsbegriffs deutlich. Forst mochte im Sinne der methodischen Perspek-
tive einer kritischen Theorie eine sowohl normative als auch deskriptive
Theorie anbieten und der Rechtfertigungsbegriff ist fiir beide Bestandtei-
le wesentlich (vgl. 6.2 und 6.3). Der Begriff der Rechtfertigung wird also
analog zu Habermas’ Begriff der Kommunikation, Honneths Begriff der
Anerkennung und Rosas Begriff der Resonanz verwendet. Alle vier Au-
toren wollen reale Rechtfertigungs-, Kommunikations-, Anerkennungs-
bzw. Resonanzverhiltnisse mithilfe der Idee guter oder idealer Rechtfer-
tigungs-, Kommunikations-, Anerkennungs-, bzw. Resonanzverhiltnisse
kritisieren. Es ist dennoch wichtig, Forsts Theorie nicht primar als »Kriti-
sche Theorie der Rechtfertigung(sverhaltnisse)« zu begreifen, sondern die
gerechtigkeitstheoretische Komponente dieser Perspektive zu betonen.*
Das liegt daran, dass bei Forst der Ubergang von realen schlechten Recht-
fertigungsverhaltnissen (oder Teilen derselben) zu realen guten Rechtfer-
tigungsverhiltnissen hinsichtlich der Rolle der Kritik (durch die Theorie)
und von formalisierten Institutionen spezifisch gerechtigkeitstheoretisch
verstanden werden muss (siehe dazu insbesondere Kapitel 8).

Anzumerken ist, dass die Frage >Ist diese soziale Relation gerecht?« sich
von der klassischen Frage der praktischen Vernunft nach Kant, »Was soll
ich tun?<, unterscheidet. Die Frage, »Was soll ich tun?<, verliert dabei nicht
jegliche Bedeutung, aber sie wird sekundar und stellt sich etwa in folgenden
Spezifikationen: Was soll ich als Biirgerin in Anbetracht einer ungerechten
sozialen Relation in dem Staat, dessen Biirgerschaft ich innehabe und von
deren Existenz ich weifs, von der ich aber nicht direkt betroffen bin, tun??
Primar scheint mir jedoch Forsts theoretisches Anliegen dadurch

6 Wenn man allerdings, wie Forst, den Rechtfertigungsbegriff eng an die
Grundfrage der politischen Philosophie koppeln wiirde (»Die politische Phi-
losophie beginnt mit der Rechtfertigungsfrage [...]«, Forst 2011: 14) und
die Politische Philosophie eng an Gerechtigkeitsdenken (wie etwa Jaeggi und
Celikates das tun, vgl. Kapitel 5), konnte man die Gerechtigkeitsperspek-
tive auch als in der Rechtfertigungsperspektive enthalten ansehen. Sowohl
die Engfithrung von Politischer Philosophie mit der Rechtfertigungsfrage
als auch die von Politischer Philosophie und Gerechtigkeitsdenken mochte
ich allerdings nicht voraussetzen, weshalb ich es bevorzuge, von Forsts Vor-
schlag einer kritischen Theorie als einer Gerechtigkeitstheorie zu sprechen,
die den Rechtfertigungsbegriff in ihr Zentrum stellt.

7 Wie schon diese Beispielfrage zeigt, gibt es hier einen groflen Spielraum an
Variationen fiir die Spezifikation der Frage »Was soll ich tun?« (und ange-
messenen Antworten): differenziert nach Beteiligungsgrad und Wissen z.B.

147

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

bestimmt zu sein, zundchst einmal eine gerechte oder insbesonde-
re ungerechte soziale Relation als solche identifizieren zu konnen.?
Nun mochte ich kurz erlautern, welche Schritte Forsts Theorie bei der
Beantwortung der Frage >Ist diese soziale Relation gerecht?« vorsieht. Die
einzelnen Schritte entsprechen jeweils Theoriebestandteilen, die ich in
den nichsten Unterkapiteln genauer erldutere. Um die einzelnen Schritte
durchzugehen, mochte ich den Normalfall durchspielen, dass eine Person?
geurteilt hat, dass x ungerecht ist. Welche Schritte miisste diese Person
selbst (in spaterer Selbstreflexion) oder eine andere Person befolgen, um
herauszufinden, ob dieses Urteil richtig ist?

1. Ist x eine soziale Relation?

Die erste Frage, die gestellt werden miisste, ist, ob es sich bei x tiberhaupt
um eine soziale Relation handelt. Fiir Forst heifst das, wie oben beschrie-
ben, genauer, ob es sich bei x um eine Rechtfertigungsrelation handelt
(vgl. 6.3). An dieser Stelle ergibt sich bereits die Moglichkeit, das Urteil,
dass x ungerecht ist, als falsch zurtickzuweisen, weil x gar nicht ungerecht
sein kann. Es wire namlich ein Kategorienfehler zu behaupten, dass es
ungerecht sei, dass Kalifornien nun schon wieder von Waldbrinden heim-
gesucht wird. Das gilt allerdings nur, wenn die Haufigkeit der Waldbrin-
de nichts etwa mit einseitiger Bewaldung oder menschengemachtem Kli-
mawandel zu tun hat. Hier zeigt sich bereits, dass die Grenze zwischen
menschengemachten und natiirlichen Relationen und Situationen nicht
offensichtlich ist und die Frage >Ist dies iberhaupt eine soziale Relation?«
damit ein bedeutender Schritt der Untersuchung der (Un)Gerechtigkeit
von x ist. Ich vermute, dass bei ausfiihrlicher Betrachtung (sind die kali-
fornischen Brinde wirklich natiirlich?) mehr Situationen als menschen-
gemacht und somit gerechtigkeitsrelevant erkannt werden als wenn man

8  In Kontexte der Gerechtigkeit (1996) formuliert Forst allerdings seine vier-
dimensionale Gerechtigkeitstheorie so, dass sie in vier Kontexten (Moral,
Ethik, Politik und Recht) Antworten auf die Frage >Was soll ich tun?« lie-
fert (vgl. Forst 1996: 408). Meine Ablehnung dieser Systematisierung hat
auch etwas mit meiner Ablehnung der Heuristik einer praktischen Philo-
sophie der Rechtfertigung fiir Forsts Philosophie insgesamt zu tun (vgl.
Einleitung zu II) sowie mit meiner Ansicht, dass es wenig Sinn macht, alle
vier Kontexte gleichermafSen als Kontexte der Gerechtigkeit anzusehen.
Wahrend die Kontexte der Moral, des Rechts und der Politik namlich als
Kontexte, in denen Gerechtigkeit die relevante normative Bezugsgrofe ist,
zu sehen sind, sollte der Kontext der Ethik eher als >Umwelt< der Gerech-
tigkeit angesehen werden.

9  Welche Stellung diese Person zur als ungerecht beurteilten Situation hat, las-
se ich an dieser Stelle offen, komme aber unten darauf zuriick.

148

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

diesen ersten Untersuchungsschritt ausliefSe. In dem Fall jedenfalls, wenn
man feststellen kann, dass es sich bei x um ein Rechtfertigungsverhaltnis
handelt, schreitet die Untersuchung fort zu der folgenden Frage ii.

ii. Um was fiir eine Art von Rechtfertigungsrelation handelt es sich
bei x bzw. in welchem Rechtfertigungskontext steht x?*°

Auch wenn festgestellt wurde, dass es sich bei x um eine soziale Relati-
on (d.h. eine Rechtfertigungsrelation) handelt, heifst das noch nicht, dass
es sich bei x bereits um eine gerechtigkeitsrelevante Rechtfertigungsrela-
tion handelt. Auch innerhalb der Menge von Rechtfertigungsrelationen
gibt es also solche, fir die es unangemessen wire, sie mit dem Vokabular
der Gerechtigkeit zu beurteilen, und zwar in demselben Sinne eines Ka-
tegorienfehlers wie bei der Naturkatastrophe. In Kontexte der Gerechtig-
keit unterscheidet Forst vier »Kontexte[]| der Rechtfertigung« (Forst 1996:
362—413): den ethischen, den moralischen, den politischen und den recht-
lichen.

Im ethischen Kontext der Rechtfertigung, den ich wie deutlich werden
wird gerade nicht als Kontext der Gerechtigkeit verstehe (vgl. Fn. 8 in
diesem Kapitel und s.u.), unterscheidet Forst zwei Hinsichten der Recht-
fertigung:

»Auf einer subjektiven Ebene rechtfertige ich >meine<« Lebensentschei-

dungen vor mir und vor denen, die zum Kern meiner Identitit gehoren

[...].« (Forst 1996: 389)

und

»Auf einer gemeinschaftsbezogenen Hinsicht bedeutet ethische Recht-
fertigung, daf eine Gemeinschaft, die fiir die einzelnen eine Identifika-
tionsgemeinschaft darstellt, die Frage des >fiir uns< Guten auf der Basis
eines gemeinsamen Selbstverstindnisses zu beantworten sucht.«

(Forst 1996: 390)

10 In Kontexte der Gerechtigkeit (1996) verhandelt Forst diese Frage unter der
Perspektive des Urteilens »zwischen« Kontexten (Forst 1996: 407). Die-
se Frage ist m.E. mit der Frage nach der (angemessenen) Anwendung von
Normen (moralischen und rechtlichen), der Giinther sich in seinem Buch
Der Sinn fiir Angemessenheit (1988) widmet, gleichzusetzen. Giinther inte-
ressiert namlich, woher man wissen kann, auf welche Situationen eine be-
stimmte Norm Anwendung finden soll und nicht nur, ob diese Norm prin-
zipiell richtig ist (aber evtl. fiir diese Situation nicht angemessen). Vgl. insb.
den ersten Teil des Buches, in dem Giinther fiir die Notwendigkeit (und
Moglichkeit) der Trennung der Frage nach der Begriindung einer Norm
und ihrer Anwendung argumentiert. Speziell zur Anwendung von Rechts-
normen, siche auch Kapitel 8.

149

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Damit ist »[d]er Geltungsmodus ethischer Werte [...] ein subjektiver
und objektiver zugleich: Ein Wert gilt, wenn er fur mich als Teil einer
ethischen Gemeinschaft identitatsbestimmend ist.« (Forst 1996: 391)
Man konnte sich nun folgende Situation als Beispiel fiir eine ethische
Rechtfertigungssituation vorstellen: In einer Paarbeziehung moniert
Partner/int gegeniiber Partner/in2, dass sie/er mittlerweile stark zuge-
nommen habe, und fithrt moglicherweise weiter aus: >Ich habe dich als
sportliche und schlanke Person kennengelernt und da mir sowohl Ge-
sundheit als auch ein attraktives Aussehen wichtig sind, ist es fur mich
ein Problem, dass du so zugenommen hast«. In gemeinschaftsbezoge-
ner Hinsicht kreidet Partner/int Partner/in2 an, dass sie/er vormals gel-
tende gemeinsame Werte (Gesundheit, Attraktivitit) verletze. In sub-
jektiver Hinsicht konnte man sagen, dass es Partner/int schwerfillt,
sich damit zu identifizieren, sjemand mit einer/m ubergewichtigen Part-
ner/in< zu sein. Von da aus konnte nun ein ethisches Rechtfertigungs-
gespriach beginnen, in dem etwa Partner/in2 fragt, ob denn nun ihre/
seine Sportlichkeit wirklich entscheidend fiir ihre Beziehung sei. Wich-
tig ist dabei, dass hier nicht die Frage verhandelt wird, ob es allgemein
verwerflich ist, selbstverschuldet (also wegen eines bestimmten Lebens-
stils und nicht aus medizinischen Griinden) ubergewichtig zu sein.™

In einem moralischen Rechtfertigungskontext hingegen ist es gera-
de zentral, dass es angemessen ist, sich mit Griinden zu rechtfertigen
(bzw. Uiberzeugen zu lassen), die auf die Allgemeinheit bezogen sind.
Mit Allgemeinheit sind hier alle Mitglieder der moralischen Gemein-
schaft, d.h. alle Menschen, gemeint. Fiir Forst ist also im Gegensatz zum
partikularen Geltungsanspruch des ethischen Rechtfertigungskontexts
(was gehort zu meiner und unserer Identitit) im moralischen Kontext

11 Dieses Beispiel konnte (je nach breiterem sozialem Kontext) allerdings zu ei-
nem Gerechtigkeitsproblem werden bzw. sich als ein Gerechtigkeitsproblem
entpuppen, wenn etwa Partner/in2 eine Frau und Partner/int ein Mann ist.
Dann konnte Partnerinz womoglich gerechtfertigterweise argumentieren:
>Ich finde es ungerecht, dass ich, weil ich eine Frau (in dieser Gesellschaft)
bin, darauf festgenagelt bin, dass mein Part in einer Beziehung u.a. darin be-
stehen muss, korperlich attraktiv zu sein. Wieso findest du mich nicht wegen
meines beruflichen Erfolgs attraktiv?«. Damit ist auch betont, dass hier kein
sozialontologisches oder empirisch-soziologisches Kriterium fiir gerechtig-
keitsrelevante Rechtfertigungsrelationen im Spiel ist: Jede soziale Relation
(egal ob sie raumlich etwa in der Wohnung einer Kleinfamilie oder im Bun-
destag zu lokalisieren ist) kann sich (auch wenn die Wahrscheinlichkeiten
womoglich anders verteilt sind) als gerechtigkeits(ir)relevant herausstellen.
Zumindest ein simples Verstindnis des Unterschieds von Privatheit (die ei-
gene Wohnung etwa) und Offentlichkeit (der Bundestag) ist damit nicht de-
ckungsgleich mit der Grenze von gerechtigkeitsirrelevant und- relevant, vgl.
Forst 1996: 355.

150

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

ein allgemeiner Geltungsanspruch definierend. Diesen Geltungsanspruch
der Allgemeinheit erginzt Forst mit dem Kriterium der Reziprozitit. Mit
dem zur Allgemeinheit zusitzlichen Kriterium der Reziprozitit moch-
te Forst betonen, dass einen moralischen Geltungsanspruch zu erheben
immer auch heifSen muss, sich gegeniiber dem »>konkreten« einzelnen«
(Forst 1996: 404) zu rechtfertigen. Dies muss erfolgen, ohne dass dem
anderen die eigenen Priferenzen, Meinungen, Bediirfnisse etc. unterstellt
werden und ohne dem anderen irgendetwas nicht zuzugestehen, was
man aber fir sich selbst einfordert (vgl. Forst 2007a: 15). Ich gehe auf
die Herleitung der Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit bei Forst
in 6.2 genauer ein. Hier sei bereits ihre Definition zitiert:

» Reziprozitdit heiflt, dass niemand seinem Gegentiiber bestimmte Forde-
rungen verwehren darf, die er oder sie selbst erhebt (Reziprozitit der
Inhalte), und dass niemand anderen die eigenen Wertvorstellungen und
Interessen einfachhin unterstellen darf — auch nicht im Riickgriff auf
shohere Wahrheiten, die nicht geteilt werden (Reziprozitit der Griin-
de). Allgemeinbeit bedeutet schliefSlich, dass Griinde fur allgemein gel-
tende, grundlegende Normen unter allen Betroffenen teilbar sein miis-
sen.« (Forst 2007a: 15)

Der rechtliche und der politische Kontext sind auch auf eine Allge-
meinheit bezogen, allerdings handelt es sich dabei um eine begrenzte
Allgemeinbeit (vgl. Forst 1996: 79, 139). In Kontexte der Gerechtig-
keit scheint Forst diese Begrenzung insbesondere als solche zu verste-
hen, die Staatsgrenzen bezeichnet: Die Burger/innen eines bestimm-
ten Staates bilden eine Rechts- bzw. eine politische Gemeinschaft.™
Die Extension des politischen und rechtlichen Kontextes ist also identisch.
Gleichwohl werden die Mitglieder einer politischen Gemeinschaft aus
einer anderen Perspektive in den Blick genommen. Mitglieder einer
Rechtsgemeinschaft sind Rechtspersonen, d.h. passive » Adressaten von
Rechtsnormen«, wihrend Mitglieder einer politischen Gemeinschaft
»Staatsburger [d.h. aktive, ENN.] (Mit)-Autoren« derselben Rechtsnor-
men sind (Forst 1996: 140). Gemeinsam ist der rechtlichen und politi-
schen Perspektive, dass die Mitglieder als Gleiche in den Blick kommen,
wenn auch in anderer Hinsicht gleich, entweder als Individuen fiir die
das geltende Recht genauso gilt wie fur alle anderen oder als solche mit
gleicher Mitbestimmungsmacht iiber das geltende Recht. Fur Habermas,
an dessen Konzeption die Formulierung dieser zwei verschiedenen Rollen
von Personen bei Forst angelehnt ist, ist die Moglichkeit, dass Personen

12 In spiteren Arbeiten hingegen ist es Forst wichtig, politische und rechtliche
Fragen, auch und insbesondere transnational zu verstehen. Dadurch muss
er die Grenzen einer >begrenzten Allgemeinheit« anders bestimmen als tiber
Staatsgrenzen. Vgl. dazu 6.5 in diesem Kapitel.

13 Vgl. Kapitel 7, Fn. 4.

I51

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

zugleich beide Rollen zukommen konnen, dadurch bedingt, dass moder-
ne positive Rechtsnormen gelten. Denn nur die Art von Norm >moder-
nes, positives Recht« kann laut Habermas Akteure gleichzeitig als Autoren
und Adressaten' von Normen ansprechen (vgl. Habermas 1994 [1992]:
44£.)."s Weil es sich sowohl bei dem rechtlichen als auch politischen Kon-
text um einen Kontext der Allgemeinbeit (wenn auch einen begrenzten)
handelt, sind fir Forst die Geltungskriterien fiir Rechtfertigungen in die-
sem Kontext dieselben wie im moralischen Kontext, namlich Reziprozitit
und Allgemeinheit: Eine Rechtfertigung ist dann eine gute Rechtfertigung
im Kontext des Rechtlich-Politischen, wenn sie gegentiber jedem Mitglied
dieser Gemeinschaft (nicht allen Menschen wie bei der Moral) mit re-
ziprok-allgemeinen Griinden gerechtfertigt werden kann. Dieser hohe Be-
grindungsanspruch kann jedoch in bestimmten Bereichen durch weni-
ger anspruchsvolle Regeln ersetzt werden, wie etwa einer Mehrheitsregel.
Dass allerdings etwa eine Mehrheitsregel in einem bestimmten Kontext
ein angemessenes Verfahren darstellt, muss schlussendlich wieder mit re-
ziprok-allgemeinen Griinden rechtfertigbar sein (vgl. Forst 1996: 80).*¢
Bisher habe ich mich, um den Untersuchungsschritt ii zu explizieren
(d.h., um zu zeigen, wie die Frage, um was fiir eine Rechtfertigungsre-
lation es sich bei x handelt bzw. in welchem Rechtfertigungskontext
X zu verorten ist, beantwortet werden muss) auf Forsts verschiedene

14 Dabei ist das Merkmal, dass modernes positives Recht subjektive Rechte
gewibhrleistet, fiir die Adressatenrolle entscheidend.

15 Die Bedingung, dass es positives Recht geben muss, damit ein politisch-recht-
licher Kontext vorliegt, kann Forst aufgrund seiner Absicht, auch Fragen
transnationaler Gerechtigkeit einfangen zu konnen, nicht aufrechterhalten.
Gleichwohl muss der Rechtsbezug seines Ansatzes in anderer Weise erhal-
ten bleiben, vgl. Kapitel 8. Vgl. zu dieser Thematik auch Nagels Aufsatz
»The Problem of Global Justice« (Nagel 2005), in dem er dafiir argumen-
tiert, dass Gerechtigkeitspflichten nur zwischen Staatsbiirger/innen gelten,
denen ein Korpus an zwingenden Rechtsnormen gemein ist. Nagel betont
den zwingenden Charakter des Rechts und nicht (wie Habermas) die allge-
meine Rechtsform des modernen Rechts, das subjektive Rechte gewihrleis-
tet (vgl. 2.3). Um auf das Beispiel des Paares von oben zuriickzukommen,
wire es also aus Nagels Perspektive entscheidend, dort von einem ethi-
schen Kontext zu sprechen (auch wenn er dieses Vokabular nicht verwen-
det), wenn es beiden Partnern einseitig moglich ist, diese Beziehung zu ver-
lassen (es sich also um keinen Kontext des Zwangs handelt).

16 Es ist fraglich, ob, fir Forst, wenn die Frage behandelt wird, ob etwa eine
Mehrheitsregel oder ein anderes politisches Verfahren in einem bestimmten
Kontext angemessen ist und damit eine » Anhebung [auf, E.N.] die Schwelle
von Reziprozitit und Allgemeinheit« (Forst 1996: 80) gefordert wird, damit
auch von einer rechtlich-politischen Betrachtungsebene auf eine moralische
Ebene gewechselt wird. Man konnte auch erwigen, dass dann >nur« auf die
— noch immer rechtlich-politische — Verfassungsebene gewechselt wiirde.

152

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

Rechtfertigungskontexte aus seinem frithen Buch Kontexte der Gerechtig-
keit bezogen. Wie sich in meiner Auseinandersetzung mit Forst im gesam-
ten Teil 1T zeigen wird, denke ich aber schlussendlich, dass diese Kontexte
auf eine Unterscheidung bzw. zwei Kontexte reduziert werden konnen'7:
Ist diese Relation eine, die mithilfe (wenn auch vermittelt) der Kriterien
der Reziprozitit und Allgemeinheit gerechtfertigt werden sollte? Wenn
die Antwort auf diese Frage >ja< lautet, handelt es sich um eine gerech-
tigkeitsrelevante soziale Relation; wenn die Antwort >nein« lautet, dann
handelt es sich um eine gerechtigkeitsirrelevante Relation. Damit wire
dann Forsts Spezifizierung des ersten Merkmals des allgemeinen Begriffs
der Gerechtigkeit (2.1) benannt: Die kritisch-prozedurale Konzeption
der Gerechtigkeit ist reduziert in dem Sinne, dass sie sich nur fur solche
sozialen Relationen interessiert, die mit den Kriterien der Reziprozitit
und Allgemeinheit beurteilt werden sollten. Warum ich denke, dass sich
die Rede von vier verschiedenen Kontexten letztlich so reduzieren lisst,
hat drei Griinde, die ich hier kurz nennen mochte, wobei aber der letzte
erst am Ende von Teil II hinreichend ausgefiihrt sein wird:

Erstens denke ich, dass es hilfreicher ist, Politik und Recht als zwei
Perspektiven auf einen Kontext zu beschreiben, eben weil die Extensi-
on der Mitglieder beider Kontexte identisch ist (s.o. und vgl. Fn. 4 in
Kapitel 7).

Zweitens scheint es mir so zu sein, dass der Kontext der Moral in
Forsts Werk insgesamt ohne Verweis auf politische, rechtliche oder so-
ziale Problemkonstellationen wenig eigenstiandig ist. Entscheidend ist
es hingegen fiir seinen Ansatz zu verstehen, inwiefern die >Moral«$
Anspriiche an solche Problemkonstellationen stellt. Klassische moralphilo-
sophische Themen, wie etwa das Ligenverbot, spielen in Forsts Texten eine
vernachlassigbare Rolle. Meine Vermutung ist, dass dies der Fall ist, weil es
keinen Sinn machen wiirde, etwa das Lugenverbot institutionell umzu-
setzen.® Und das macht nicht deshalb keinen Sinn, weil Liigen nicht mo-
ralisch falsch wire, sondern weil es sich um kein mit sozialen Instituti-
onen sinnvollerweise regelbares Phinomen handelt.>® Ich vermute also,

17 Ich denke zudem, dass Forst diese Lesart in seinen spiteren Arbeiten selbst
nahelegt, siehe 6.5.

18 Moral setze ich hier in einfache Anfiihrungszeichen, weil ich diese Ebene
der Normativitdt im weiteren Verlauf als fundamentale Normativitit ande-
rer Art verstehen mochte, siehe Kapitel 7, insb. 7.5.

19 Mohr argumentiert im Anschluss an Kant, dass es kein Recht gibt, dass der
Pflicht, die Wahrheit zu sagen, entspricht (vgl. Mohr 2010: 66ff.). Ein sol-
ches korrespondierendes Recht konnte man als Bedingung dafiir ansehen,
dass eine Institutionalisierung Sinn macht.

20 Eine Ausnahme stellt etwa die Falschaussage von Zeug/innen in einem
Gerichtsprozess dar. Hierbei handelt es sich allerdings um einen klar be-
grenzten Rahmen, in dem >Liigen«< verboten ist.

153

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

dass Forst sich vor allem fur >Moral« als Anspruch an die Gesellschaft
interessiert, aber nicht fiir >Moral« als solche, weshalb ich die Trennung
zwischen den Kontexten, die sich auf Allgemeinheiten (Moral, Recht, Po-
litik) beziehen, nicht so streng ziehe.

Drittens erscheint es mir schwierig, die Kriterien der Reziprozitit und
Allgemeinheit tiberhaupt anwenden zu kénnen, wenn keine begrenzte
Allgemeinheit festgelegt wird, deren >Material< in Form von Meinungen,
Interessen, Werten etc. ihrer Mitglieder durch den Filter der Reziprozi-
tat und Allgemeinheit prozessiert werden konnte. Damit wird das Pro-
blem der Bestimmung der Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit viru-
lent (s.u. (iii) und 6.5).

Letztlich mochte ich also vorschlagen, dass es zwei Antworten auf die
Frage ii gibt: bei der sozialen Relation x handelt es sich um eine gerech-
tigkeitsrelevante Rechtfertigungsrelation oder bei der sozialen Relation
x handelt es sich um eine gerechtigkeitsirrelevante Rechtfertigungsre-
lation (Merkmal 1 des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit). Beziig-
lich der ersten Antwortmoglichkeit (gerechtigkeitsrelevant) mochte ich
jedoch binnendifferenzieren und zwar mithilfe von zwei Termini von
Forst, die ich im Detail allerdings an dieser Stelle noch nicht darstelle:
fundamentale bzw. minimale und maximale Gerechtigkeit (dazu 6.2).
Wenn eine soziale Relation x nicht mithilfe der Kriterien von Rezipro-
zitdt und Allgemeinheit beurteilt werden sollte (vgl. Beispiel Paarbezie-
hung oben), dann handelt es sich um eine nicht gerechtigkeitsrelevan-
te soziale Relation. Eine nicht gerechtigkeitsrelevante soziale Relation
konnte man auch als eine ethische (im terminologischen Sinne von Ha-
bermas und Forst) bezeichnen. Sie bildet dann gewissermafSen einen Teil
der >Umwelt« der Gerechtigkeit. Wenn eine soziale Relation hingegen
mit den Kriterien der Reziprozitiat und Allgemeinheit bewertet werden
sollte, handelt sich um eine gerechtigkeitsrelevante Relation. Steht sie
den Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit nicht entgegen, dann
ist sie gerecht, widerspricht sie ihnen, ist sie ungerecht (dazu Schritt iii).
Nun mochte ich vorschlagen, dass eine soziale Relation x auch dann ge-
rechtigkeitsrelevant ist, wenn sie selbst nicht mithilfe der Kriterien von
Reziprozitiat und Allgemeinheit beurteilt werden sollte, aber die Krite-
rien der Reziprozitit und Allgemeinheit der Prufstein fir die Kriteri-
en/das Verfahren, nach denen x bewertet werden sollte, bereitstellen.**
Eine soziale Relation x, wie die Beziehung zwischen Wahlberech-
tigten und Abgeordneten etwa, sehe ich daher als gerechtigkeits-
relevante Relation an, auch wenn sie nicht mithilfe der Kriteri-
en der Reziprozitit und Allgemeinheit selbst beurteilt werden sollte,

21 Ich wiirde sogar dafiir argumentieren, dass die Kriterien der Reziprozitit
und Allgemeinheit in konkretere Verfahren iibersetzt werden sollten und nur
so Wirkung entfalten konnen, vgl. Kapitel 7.

154

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

sondern angemessener Reprisentation«. Die genaue Ausbuchstabie-
rung von >angemessener Reprisentation< hingegen muss sich aber an
den Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit messen lassen.
Man konnte mit Forst sagen, dass eine soziale Relation, die sich di-
rekt mit den Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit mes-
sen lassen sollte, eine Relation fundamentaler oder minimaler>:
Gerechtigkeit darstellt. Eine soziale Relation, deren angemessene Bewer-
tungskriterien andere sind, diese wiederum aber den Kriterien der Rezi-
prozitat und Allgemeinheit standhalten miissen, kann man eine >soziale
Relation maximaler Gerechtigkeit< nennen.

Wenn eine soziale Relation x nicht direkt oder vermittelt mithilfe
der Kriterien von Reziprozitiat und Allgemeinheit bewertet werden soll,
kann an dieser Stelle der Untersuchung wieder festgestellt werden, dass
es sich bei x nicht um eine gerechtigkeitsrelevante Relation handelt; x
also nicht nur nicht ungerecht ist, sondern genau genommen gar nicht
ungerecht sein kann. Sollte x direkt oder vermittelt iiber die Kriterien
von Reziprozitit und Allgemeinheit bewertet werden, folgt Untersu-
chungsschritt iii.

iii. Ist die Rechtfertigungsrelation x eine, die den Kriterien
der Reziprozitidt und Allgemeinheit entspricht?*

Um zu uberpriifen, ob eine soziale Relation x, die direkt oder vermittelt
uber die Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit bewertet werden
soll, diesen Kriterien standhalten kann oder nicht, muss zunichst die re-
levante begrenzte Allgemeinbeit bestimmt werden. SchliefSlich miissen
Griinde, um das Kriterium der Allgemeinheit zu erfiillen, »unter allen
Betroffenen teilbar sein« (Forst 2007a: 15). Die Frage, ob Griinde un-
ter allen Betroffenen teilbar sind, beantworten zu konnen, setzt voraus,
dass definiert ist, wer die Betroffenen sind. Das Kriterium der Rezipro-
zitat besagt zudem, dass eine gute Rechtfertigung keine sein darf, durch
die man versucht, die eigene Position durchzusetzen, indem man entwe-
der etwas fiir sich beansprucht, was man anderen nicht gewahrt (Rezi-
prozitat der Inhalte), oder indem man einfach davon ausgeht, dass seine
eigenen »Wertvorstellungen und Interessen« denjenigen »der anderen«
entsprechen (Reziprozitat der Griinde) (Forst 2007a: 15). Die zwei Sei-
ten der Reziprozitdt mochte ich kurz an einem Beispiel erldutern:

22 Im Folgenden verwende ich immer >fundamentale Gerechtigkeit<, wobei mi-
nimale und fundamentale Gerechtigkeit Synonyme sind.

23 Diese Frage behandelt Forst in Kontexte der Gerechtigkeit (1996) unter der
Frage nach dem moralischen Urteilen »in« einem Kontext der Gerechtigkeit
(Forst 1996: 407).

155

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Angenommen ein heterosexueller Mann hitte ein Interesse daran,
dass Werbung im offentlichen Raum keine Bilder homosexueller Paare
oder Anspielungen auf homosexuelle Beziehungen enthilt. Fir die Be-
rechtigung seines Interesses wiirde er zudem argumentieren, indem er
(implizit) sagen wiirde: Heterosexualitit sollte in der Offentlichkeit dar-
gestellt werden diirfen, aber Homosexualitdt nicht; Darstellungen von
Sexualitit in der Werbung sind also in Ordnung, solange es sich dabei
um Heterosexualitdt handelt. Damit wiirde er das Prinzip der Reziprozi-
tat der Inhalte verletzen, weil er zwar fordern wiirde, dass seine (hetero)
sexuelle Neigung in der Offentlichkeit reprisentierbar ist, er aber ande-
ren dasselbe absprache, namlich ihre (homo)sexuelle Neigung auch im
offentlichen Raum zu sehen. Wenn er dann weiter argumentieren wiir-
de, dass das Minderheitenphanomen >Homosexualitdt< deshalb weniger
Platz in der Offentlichkeit einnehmen sollte, weil schlieflich auch Ho-
mosexuelle sich mit heterosexueller sMainstream«-Sexualitat identifizie-
ren konnten (weil sie auch von einem Mann und einer Frau abstammen
etwa), dann wiirde er auch das Prinzip der Reziprozitat der Griinde ver-
letzen. Er wiirde namlich einfach einige Werte, Interessen oder auch,
uber Forsts explizite Ausfuhrungen hinausgehend, Wahrnehmungen als
selbstverstindlich betrachten, etwa: den Wert der Normalitit; das man-
gelnde Interesse von Homosexuellen, in ihrer Sexualitit in der Offent-
lichkeit sichtbar zu sein, und die Art der Wahrnehmung ausschliefSlich
heterosexueller Sexualitit in der Offentlichkeit durch Homosexuelle,
namlich dass sie dies nicht als storend empfanden und sich auch mit
Heterosexualitit identifizieren konnten.

Dieses Beispiel sollte auch dabei helfen zu verstehen, dass es auch fiir
die Uberpriifung des Kriteriums der Reziprozitit wichtig ist, zu wissen,
wer die Betroffenen sind, d.h., was die relevante begrenzte Allgemein-
heit ist. Der Mann in dem Beispiel konnte doch gar nicht wissen, ob er
seine eigenen Anspriche anderen vorenthilt oder seine Werte, Interes-
sen und Wahrnehmungen auf andere projiziert, wenn er nicht wiisste mit
wem, mit welchen eigenen Anspriichen, Werten, Interessen und Wahr-
nehmungen, er es zu tun hat. Weil dies ein fur die weitere Argumentati-
on wichtiger Punkt ist, sei zu dessen Plausibilisierung ein weiteres Bei-
spiel herangezogen:

Angenommen ich wiirde in der Mittelbauversammlung einer Univer-
sitat >planbarere Perspektiven fur den wissenschaftlichen Nachwuchs«
fordern. Ich wiirde hierbei wohl weniger Gefahr laufen, meine Interes-
sen auf andere zu projizieren, als wenn ich dieselbe Forderung im Rah-
men einer politischen Gruppe, die fiir die Verbesserung von Arbeitsbe-
dingungen von 25—3 sjahrigen Frauen eintritt, stellen wiirde. Dort wiren
folgende Nachfragen berechtigt: Ist das jetzt wirklich das wichtigste Pro-
blem? Was ist mit den Arbeitsbedingungen von Frisérinnen, Ergothera-
peutinnen oder Journalistinnen? Ob ich mit meinen Forderungen also

156

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

das Kriterium der Reziprozitit verletze, hangt entscheidend damit zu-
sammen, wer meine Referenzgruppe ist: Individuen, die alle wie ich im
Mittelbau einer Universitit arbeiten, oder Individuen, die alle wie ich
denken, dass es bessere Arbeitsbedingungen fir Frauen in einem ge-
barwahrscheinlichen Alter geben sollte (sei es als Selbstbetroffene oder
als Partner/in, Mitbuirger/in oder GrofSvater einer arbeitswillig- und fa-
higen Frau zwischen 25 und 35). Das »alle wie ich« verweist darauf,
dass es Sinn macht, auch in Bezug auf diese partikularen Gruppen von
(begrenzten) Allgemeinheiten zu sprechen, da alle Mitglieder dieser
Gruppen mindestens hinsichtlich eines Merkmals gleich sind.

Die Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit lassen sich nun in
eine innere und duflere Grenze unterteilen (vgl. 2.1 und 6.5): Die au-
Bere Grenze betrifft die Extension einer Gruppe von Individuen,
die zu einer begrenzten Allgemeinheit gerechnet werden. Die inne-
re Grenze betrifft die Frage, welches Merkmal der Individuen, die an
der begrenzten Allgemeinheit teilhaben, allgemeinheitsstiftend ist.>+
In konkreten Streitfillen tiber die adiquaten Grenzen einer begrenzten
Allgemeinheit stehen wohl zumeist innere und duflere Grenzen gleich-
zeitig auf dem Spiel. Gleichwohl kann man sie zunachst analytisch tren-
nen. Das mochte ich wieder anhand des oben eingefuhrten Beispiels einer
Mittelbauversammlung an einer Universitit, die beim Tagesordnungs-
punkt >planbarere Karriereperspektiven« angekommen ist, erlautern:

Man konnte sich vorstellen, dass jemand vorschlagt, die Diskussi-
on getrennt fur Mitarbeiter/innen, die sogenannte Landes- bzw. Plan-
stellen innehaben, und solchen, die iiber Drittmittelprojekte finanziert

24 Celikates verwendet auch die Rede von »4dufSeren und inneren Grenzen«
(Celikates 2o012: 70). Der Kontext ist dabei Balibars Demokratietheorie.
Mit der inneren und dufleren Grenze sind hier also Grenzen einer demo-
kratischen Gemeinschaft gemeint. Die Frage, wie die Grenzen einer demo-
kratischen Gemeinschaft adiquat zu bestimmen sind, ist ein vieldiskutier-
tes Problem in der Demokratietheorie, vgl. zum Beispiel: Kortendiek und
Martinez Mateo 2017 und Ahlhaus 2020. Dabei steht oft die dufSere Gren-
ze im Zentrum der Diskussionen und wird auch unter dem Ausdruck des
»democratic paradox«, »that democracies cannot choose the boundaries
of their own membership democratically « (Benhabib 2008: 35) oder niich-
terner als »boundary problem« diskutiert (vgl. zum »democratic paradox«
auch: Mouffe 2015 [2000]). Dabei kommt allerdings auch schon inhalt-
licher Dissens zur Geltung, namlich, ob es sich dabei eben um ein Para-
dox oder ein I8sbares Problem handelt, vgl. Benhabib 2011: En. 9 auf 268,
verwiesen von 144 und Milstein 2017. Auch Benhabib verbindet aber die
auflere Seite des demokratischen Paradoxons mit einer inneren, nimlich
zwischen »liberalism and democracy, that is between a promise to uphold
human rights [...] and the will of democratic majorities on the other hand«
(Benhabib 2008: 25, vgl. Benhabib 2011: 143ff.).

157

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

sind, zu fithren. Angestellte, die tiber Drittmittelprojekte finanziert sind,
hitten namlich viel weniger planbare Perspektiven als diejenigen mit
»Landesstellen<, denn ihre Vertrage seien statistisch gesehen kiirzer und
wirden immer unter dem Vorbehalt abgeschlossen, dass sie beendet wer-
den, falls die Drittmittelfinanzierung ausfalle. Diesen Vorschlag konn-
te man nun als Infragestellung des allgemeinheitsstiftenden Merkmals
des Mittelbaus deuten. Das allgemeinheitsstiftende Merkmal einer be-
grenzten Allgemeinheit ist dasjenige, was ihre innere Grenze konstitu-
iert; es verdeutlicht, was im Kontext einer bestimmten begrenzten All-
gemeinheit relevant ist. Fragen, die sich auf andere Merkmale der dort
Anwesenden beziehen und offensichtlich keine Relevanz fur das allge-
meinheitsstiftende Merkmal der begrenzten Allgemeinheit haben, sind
jenseits der inneren Grenze des hier Relevanten. Eine solche Frage wire
beispielweise die eines modebewussten Teilnehmers, ob die Versam-
melten sein lila Sakko zu extravagant finden. Wenn die Anmerkung
desjenigen, der die Unterscheidung innerhalb des Mittelbaus zwischen
Drittmittel- und auf Landesstellen Beschaftigten unterstrichen hat, als
sinnvoll aufgenommen wiirde, konnte es sein, dass sich dadurch auch
die Extension der Gruppe (die duflere Grenze) andern wirde. Es konn-
ten sich bspw. zwei neue begrenzte Allgemeinheiten bilden, die >Allge-
meinheit« der Drittmittel- und die der Landesstellenbeschiftigen, oder
aber sich nur eine kleinere >Allgemeinheit< der Drittmittelbeschafti-
gen konstituieren. Die Anderung der dufleren Grenze ist aber bei ei-
ner Anderung oder Spezifizierung des allgemeinheitsstiftenden Merk-
mals (innere Grenze) nicht notwendig. So konnte sich beispielsweise
herausstellen, dass alle zwar die Spezifizierung des allgemeinheitsstif-
tenden Merkmals von Mittelbau zu >Drittmittel-Mittelbau« unterstiit-
zen wiirden, aber weil (unwahrscheinlicherweise) gar keine nicht dritt-
mittelfinanzierte Person zum Mittelbau der infrage stehenden Universitat
gehort, sich die Extension der Gruppe gar nicht verindern wiirden, son-
dern blof§ das explizite allgemeinheitsstiftende Merkmal. Der Normal-
fall ist allerdings, dass eine Verschiebung der einen Grenze, der inneren
oder dufSeren, auch Auswirkungen auf die jeweils andere Grenze hat.*s
In Kapitel 8 setze ich mich ausfiihrlich mit einer Manifestation der inne-
ren Grenze der Gerechtigkeit auseinander.

Damit sei festgehalten, dass, um zu bewerten, ob eine soziale Relation
x den Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit entspricht, zunachst
die relevante begrenzte Allgemeinheit festgelegt werden muss. Steht die
begrenzte Allgemeinheit fest, kann nun herausgefunden werden, ob x

25 Vgl. zum Zusammenhang der inneren und duferen Grenze in Bezug auf das
politisch-rechtliche Gemeinweisen: Menke 2016: 57. Etwas ausfiithrlicher
dazu 6.5. Vgl. auch: Wellmer 2011 [1998]: 329f. In Bezug auf die Gerech-
tigkeit vgl. Barbieri Jr. 2015: 7.

158

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

den Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit entspricht. Das bedeu-
tet in den meisten Fillen die Untersuchung der Frage, ob die Rechtfer-
tigungen fir x (und nicht x selbst) den Kriterien der Reziprozitiat und
Allgemeinheit entsprechen, d.h.: nicht eine Teilgruppe der begrenzten
Allgemeinheit tibervorteilen (Reziprozitit der Inhalte), die Griinde einer
Teilgruppe der begrenzten Allgemeinheit starker gewichten (Reziprozi-
tit der Griinde) oder, abstrakter ausgedriickt, nur fiir eine Teilgruppe der
begrenzten Allgemeinheit teilbar sind (Allgemeinheit).

Wenn die Rechtfertigung fur eine soziale Relation x den Kriterien der
Reziprozitit und Allgemeinheit standhailt, ist es aus Gerechtigkeitspers-
pektive erlaubt, x bestehen zu lassen. Zunachst kann die Gerechtigkeits-
perspektive hier kein positives Urteil, wie >x sollte bewahrt bleibens, bie-
ten. Sollte in einem zweiten Schritt allerdings von anderer Seite gefordert
werden, dass x abgeschafft werden sollte (ggf. auch ausgehend von an-
deren als Gerechtigkeitserwagungen) und zwar unter anderem mit der
Begriindung, dass x fir eine gerechte Gesellschaft oder den relevanten
sozialen Kontext sK >nicht notwendig (fiir Gerechtigkeit)« sei, dann wiir-
de sich eine weitere zu untersuchende Frage fur die Gerechtigkeitsper-
spektive stellen: Ist sK minus x gerecht? Diese Frage miusste dann wie-
der alle drei Schritte (i, ii, iii) zu ihrer Beantwortung durchlaufen: >Ist
sK-x (noch) eine soziale Relation?« (i), >Ist sK-x eine gerechtigkeitsrele-
vante soziale Relation?« (ii), »Halt sK-x bzw. die Rechtfertigung fir sK-x
den Kriterien der Reziprozitat und Allgemeinheit stand?« (iii). Wenn sK-x
nicht gerecht wire, wire damit ein positiver Grund fiir den Erhalt von
x aus Gerechtigkeitsperspektive geliefert.

In dem Fall, dass x nicht den Kriterien der Reziprozitit und All-
gemeinheit entspricht (gegeben das x gerechtigkeitsrelevant ist,
vgl. Fragen i und ii), sollte x selbst mit Mitteln des positiven Rechts
oder die positiv-rechtliche Regulation von x geindert werden.**
Das kann dreierlei heifSen: Eine soziale Relation x, die vorher gar nicht
rechtlich reguliert war, sollte nun tiberhaupt rechtlich reguliert werden
(a). Eine soziale Relation x, die bereits rechtlich reguliert war, sollte an-
ders und besser rechtlich reguliert werden (b). Eine soziale Relation x,
die bisher rechtlich reguliert wurde, sollte nicht mebr rechtlich reguliert
werden (c). Dazu noch zwei Anmerkungen: Erstens, in Fall (b) kann x
entweder eine rechtlich regulierte soziale Relation sein, etwa die Bezie-
hung eines Mannes zu seinem biologischen Kind, oder selbst eine recht-
liche Relation sein, etwa das Verhaltnis eines Sorgeberechtigten zu dem

26 Siehe 8.1 fir die Begriindung dafiir, dass Dinge, die den Kriterien der Re-
ziprozitit und Allgemeinheit nicht entsprechen, mit Mitteln des positiven
Rechts verdndert werden missen. Damit ist auch gesagt, dass ich Forst un-
terstelle, dass er mit seiner Gerechtigkeitskonzeption das dritte Merkmal des
allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit (2.3) spezifiziert.

159

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Kind, fiir das er das Sorgerecht hat. Wenn man, zweitens, ein enges Ver-
hiltnis von gerechtigkeitsrelevanten zu positiv-rechtlich regulierten Kon-
texten annimmt, konnte man a und c als >Zuriickspringen«< von der Fra-
ge iii zu der Frage ii interpretieren. Das wiirde auch heifSen, dass die
Uberpriifung des Urteils »x ist ungerecht« nicht notwendigerweise durch
ein lineares Durchlaufen der Untersuchungsschritte i-iii abgeschlossen
ist, sondern es sich bei den drei Schritten um das Aufzeigen der Grund-
form eines, so konnte man sagen, hermeneutischen Zirkels der Gerech-
tigkeit< handelt.

Im Anschluss an das Durchlaufen der drei Teilfragen (i, i, iii), die beach-
tet werden miissen, um die Frage >Ist diese soziale Relation gerecht?« zu
beantworten, mochte ich nun anschliefSend diskutieren, wer diese Fra-
ge Uberhaupt stellt und die Fahigkeit hat, sie zu beantworten, und wer
im Falle der Beantwortung der Teilfrage iii in die Richtung, dass die in-
frage stehende soziale Relation nicht den Kriterien der Reziprozitat und
Allgemeinheit entspricht, dafiir verantwortlich ist, die positiv-rechtliche
Regulation dieser sozialen Relation zu verdndern (in Form von a, b oder
¢, s.0.). Aus der Diskussion dieser beiden Fragen ergibt sich ein struktu-
rell-konstruktives (und nicht blof§ negatives) Element von Forsts Gerech-
tigkeitstheorie, namlich dass es Rechtfertigungsstrukturen bzw. Verhalt-
nisse fundamentaler Gerechtigkeit geben sollte.

Im Prinzip kann jede/r die Frage stellen, ob eine bestimmte soziale Re-
lation x gerecht ist bzw. jede/r kann, was oben als Ausgangspunkt fiir
den Durchgang durch die drei Teilfragen (i, ii, iii) ggnommen wurde, ur-
teilen: >Diese soziale Relation x ist ungerecht«. Ob dieses Urteil richtig
ist oder nicht, kann schlussendlich aber nicht von dieser Person allei-
ne beantwortet werden, sondern musste durch ein Verfahren uberprift
werden, in das alle Betroffenen ihre eigenen Interessen und Griinde ein-
speisen. Denn die Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit fordern
ja die tatsdchliche Berticksichtigung der Interessen und Griinde aller Be-
troffenen, was nicht weniger heifSt, als dass ein/e individuell Urteilen-
de/r glaubt, die Griinde und Interessen aller Betroffenen berticksichtigt
zu haben. Insbesondere die eine Seite des Kriteriums der Reziprozitit,
die Reziprozitit der Grinde, deutet darauf hin, dass es eine Gefahr dar-
stellt, blof$ zu denken, dass die eigenen Griinde auch fur andere gelten.
Um die Reziprozitit der Griinde zu tiberpriifen, missen die anderen tat-
sachlich ihre Grinde in den Entscheidungsprozess einbringen konnen.>”

27 Zudem soll es auch nicht um eine blofSe Aggregation der Griinde und Inte-
ressen aller Betroffenen gehen (die Aggregation von Griinden ist vielleicht
ohnehin unmoglich), sondern im Zuge eines solchen Entscheidungsverfah-
rens sollte es auch moglich sein, eigene Griinde und Interessen zu revidieren.

160

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

Es mag also vielleicht sein, dass ein Individuum mit ihrem/seinem Ur-
teil >x ist ungerecht« das Ergebnis eines solchen Verfahrens vorausge-
sehen hat und somit Recht behilt, aber das kann nur durch ein solch
reales Verfahren tiberpriift werden.*® Individuelle Urteile solcher Art
sind nichtsdestoweniger unverzichtbar (vgl. Forst 2000a: 49), da sie in
Kontexten, in denen es keine institutionalisierten Entscheidungsverfah-
ren gibt, die Etablierung solcher Verfahren fordern und in Kontexten,
in denen es solche Verfahren gibt, ihr Tatigwerden (oder ihre Verande-
rung) anregen konnen. Konkret entspricht fir Forst die Existenz eines
institutionalisierten Verfahrens der Entscheidungsfindung fiir die Fra-
ge, ob x den Kriterien der Reziprozitidt und Allgemeinheit entspricht,
der Existenz eines institutionalisierten demokratischen Gesetzgebungs-
prozesses (Legislative) oder in Forsts eigener Terminologie der Exis-
tenz einer » Grundstruktur der Rechtfertigung« (Forst 2007a: 15), die
die fundamentale Gerechtigkeit einer Gesellschaft sichert. Forst disku-
tiert zwar nicht nur Institutionen der Legislative, sondern auch etwa die
Rechtsprechung des deutschen Verfassungsgerichts (siehe seinen Auf-
satz: »Ein Gericht und viele Kulturen. Rechtsprechung im Konflikt«,
in: Forst 2015a: 151-168); gleichwohl werde ich schliefSlich dafur ar-
gumentieren und dies kritisieren, dass Forst diese Institution gewisser-
mafSen nach dem Modell einer ideal funktionierenden demokratischen
Legislative (die von einer demokratischen Offentlichkeit begleitet und
uberpriift wird) beschreibt und bewertet (siche Kapitel 8).

Zu der Notwendigkeit von Institutionen kann man auch auf einem an-
deren Wege kommen, wenn man sich die oben angekiindigte Frage stellt,
wer denn (und wie) ein Ungerechtigkeitsurteil umzusetzen hat. Oben
habe ich schon erwihnt, dass, wenn sich herausstellte, dass das Urteil >x
ist ungerecht« richtig ist, dies bedeuten wiirde, dass die rechtliche Regu-
lierung von x geindert werden miusste. Das heifst, es muss einen Staat
(oder etwas anderes >Drittes<) geben, der iberhaupt die Existenz der so-
zialen Institution des Rechts mit ihrem Merkmal der Sanktionsfahigkeit
sichert (vgl. Kapitel 2.3 und Kapitel 8). Der Staat (oder etwas Entspre-
chendes) ist also auch prima facie dafiir verantwortlich, dass es gerech-
te Gesetze gibt. Ein ideal eingerichteter demokratischer Rechtsstaat mit
perfekten gesetzgebenden Verfahren wiirde aus Forsts Perspektive auch
nur gerechte Gesetze produzieren. Individuelle Urteile in Form von Wah-
lentscheidungen, Parteimitgliedschaften oder auch journalistischen Stel-
lungnahmen wiren dabei schon eingeschlossen in die Beschreibung des

Zu diesem Grundsatz deliberativer im Gegensatz zu liberaler Demokratie-
theorie, siehe Kapitel 8.

28 Vgl. als Gegenposition zu der Vormachtstellung von (demokratischen) Ver-
fahren zu individuellen Urteilen der Gerechtigkeit: Stemplowska und Swift
2017.

161

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

perfekten Rechtstaates. In einem nicht maximal gerechten institutionel-
len Kontext (wie es jeder reale ist) sind Gerechtigkeitsstellungnahmen
von Individuen hingegen bedeutungsvoll. Thre Aufgabe ist es, insbeson-
dere auf Verfahrensprobleme hinzuweisen, d.h., ihr Ziel sollte es sein,
einen besseren kollektiven Entscheidungsmechanismus zu erreichen und
weniger substantielle Positionen zu erwiinschten Entscheidungen zu ent-
wickeln und zu versuchen, diese durchzusetzen.

Ausgehend von dem negativen Urteil >x ist ungerecht< ergeben sich also
auch positive oder konstruktive Forderungen® fiir die institutionalisierten
Entscheidungsmechanismen, die einerseits ermoglichen sollen, dass die
Richtigkeit dieses Urteils iberpriift werden kann, und andererseits dazu
beitragen sollen, dass es in praventiver Absicht weniger Anlisse gibt, zu
sagen: »das ist ungerecht<e,

6.2 Rechtfertigung als normativer Begriff

In diesem Unterkapitel geht es um Forsts Verwendung des Rechtfer-
tigungsbegriffs als normativem Begriff. Es geht darum zu verstehen,
was aus Forsts Perspektive eine gute Rechtfertigung fiir etwas ist. Da-
bei kann man zwischen verschiedenen Kriterien fiir gute Rechtfertigun-
gen in verschiedenen Kontexten unterscheiden. Die Kriterien der Re-
ziprozitit und Allgemeinheit, die ich im vorhergehenden Unterkapitel
bereits erldutert habe, spielen allerdings in einem zweifachen Sinn eine
hervorgehobene Rolle: einerseits weil sie die Kriterien fiir gute Recht-
fertigungen in Kontexten sind, in denen die Hiirde fiir das, was als
gute Rechtfertigung gilt, besonders hoch ist und andererseits weil die
Kriterien fiir gute Rechtfertigungen in anderen Kontexten gewisser-
mafSen von ihnen abgeleitet sind. Neben der Darstellung dessen, was
fur Forst gute Rechtfertigungen ausmachen, stellt sich in diesem Un-
terkapitel auch die Frage, wie die Kriterien fur gute Rechtfertigungen
selbst zu begriinden sind. Auf einen wichtigen Bestandteil dieser Mo-
ralbegriindung, namlich Forsts Rede von einer »praktischen Einsicht

29 Vgl. zum Zusammenspiel der kritischen und konstruktivistischen Seite der
Gerechtigkeit: Forst 2007a: 185.

30 In Bezug auf die Leistung von Institutionen, tiberhaupt die Anlésse fir (rich-
tige) Urteile, das etwas ungerecht sei, zu verringern — also Ungerechtigkeit
— wird nun also doch eine Verkniipfung zu der positiven Frage »Was soll
ich tun?«< im Gegensatz zu der sich negativ auf gegebene Umstinde bezie-
henden Frage >Ist diese soziale Relation gerecht?« sichtbar. Vgl. dazu Forsts
Vorschlag fiir die Antwort auf die firr den politischen Kontext spezifizierte
Frage »Was soll ich tun?< »tue dies, weil es dem allgemeinen Interesse zu-
traglich ist«« (Forst 1996: 408).

162

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

zweiter Ordnung« gehe ich im folgenden Kapitel 7 noch einmal ge-
sondert und ausfithrlicher ein. Dieses Unterkapitel ist folgendermafen
strukturiert: zunichst diskutiere ich kurz, wieso in Forsts Gerechtig-
keitstheorie tiberhaupt der Rechtfertigungsbegriff und nicht etwa der
Begriff der Norm oder der eines Wertes im Zentrum steht und was das
tiber den Typ seiner Theorie aussagt. Zweitens gehe ich auf die ver-
schiedenen Kriterien fiir gute Rechtfertigungen ein. Drittens stelle ich
verschiedene Ebenen der Begriindung von Forsts moralischem Recht-
fertigungsprinzip dar und verweise auf die Stelle, an der ich in Kapitel
7 anschliefSen werde.

6.2.1 Der Rechtfertigungsbegriff

Grundsitzlich formuliert kann man die Zentralitit des normativen
Rechtfertigungsbegriffs bei Forst (zum deskriptiven Rechtfertigungsbe-
griff, siehe 6.3) so verstehen: Wenn wir etwas begrinden, normative For-
derungen stellen oder normative Kritik iben, dann tun wir das vor dem
Hintergrund unterschiedlichster rechtfertigender Griinde. Aus Perspekti-
ve einer egalitaristischen Gerechtigkeitstheorie (vgl. Kapitel 3.2), die bei-
spielweise besagt, dass alle Burger/innen relativ gleiche Chancen auf ein
iiberdurchschnittliches Einkommen haben sollten, konnte man eine Ge-
sellschaft kritisieren, in der das Einkommen einer vierzigjdhrigen Person
mafSgeblich bestimmt ist von der Hohe des Einkommens ihrer/seiner Er-
ziehungsberechtigten als die Person sechs Jahre alt war. Unabhingig da-
von, ob Forst nun dieser Kritik zustimmen wiirde oder nicht — das wiir-
de er vermutlich —, wiirde er sich mit der Begriindung fir die Kritik nicht
zufriedengeben, sondern fragen: Wer behauptet denn und mit welchem
Recht, dass relative Chancengleichheit auf iiberdurchschnittliches Ein-
kommen der richtige Grundsatz der Gerechtigkeit ist? Welcher Grund-
satz gilt, wenn jemand anderes behauptet, der richtige Grundsatz der Ge-
rechtigkeit sei stattdessen, dass alle faktisch ein bestimmtes Einkommen
zur Verfugung haben sollten? Forst weist mit dem Begriff der Rechtfer-
tigung auf eine gemeinsame Schicht in der normativen Perspektive aller
substantiellen normativen Positionen (hier Positionen zur Frage sozialer
Gerechtigkeit) hin, namlich, dass sie alle bestimmte Gerechtigkeitsfor-
derungen rechtfertigen wollen. Da es (in der Theorie wie in der Praxis)
umstritten ist, welcher substantielle Grundsatz nun soziale Gerechtigkeit
ausmacht, fokussiert sich Forst auf die Rechtfertigungsebene selbst. Was
wirde es heifSen, einen substanziellen Grundsatz der Gerechtigkeit ange-
messen zu begriinden bzw. zu rechtfertigen? An dieser Stelle setzt Forsts
eigene Gerechtigkeitstheorie an. Im Kontext der klassischen Frage der po-
litischen Philosophie »nach den Prinzipien fiir eine legitime bzw. gerech-
te Ausiibung politischer Herrschaft« (Forst 2o11: 13) erlautert er diesen

163

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Weg von substantiellen Vorschliagen fiir diese Prinzipien auf dhnliche
Weise wie ich es gerade fiir Fragen sozialer Gerechtigkeit getan habe.3!
Forst will selbst nicht einen Vorschlag fiir ein substantielles Prinzip le-
gitimer politischer Herrschaft vorschlagen, sondern mochte die Fra-
ge der politischen Philosophie nach »der Rechtfertigung politischer
Herrschaft [...] reflexiv [wenden]: Wer stellt eigentlich diese Fra-
ge, und wer hat die Autoritit, sie zu beantworten?« (Forst 2011: 13)
Forsts Antwort auf diese doppelte Frage ldsst sich so zusammenfas-
sen: Prinzipiell kann erst einmal jede/r diese Frage stellen, aber nor-
mativ-autoritative Antworten darauf sind nur solche, die gegentiber
allen Betroffenen addaquat gerechtfertigt werden konnen. Legitime po-
litische Herrschaft ist demnach eine solche, die reziprok und allge-
mein gerechtfertigt ist (was einschliefSt, dass die Gruppe der Betroffe-
nen bestimmt wurde, siehe 6.1). Der Bezug zu den konkret Betroffenen
muss real in dem Sinne sein, dass Rechtfertigungsdiskurse tatsachlich
durchgefiihrt und nicht nur ihr vermuteter Ausgang postuliert wird.3*
Gleichwohl ist der Bezug auf die konkret Betroffenen als idealer zu ver-
stehen, weil angemessene Rechtfertigbarkeit gegentiber den Betroffenen
nicht gleichzusetzen ist mit der Akzeptanz einer Rechtfertigung durch
die Betroffenen.3s

Diese reflexive Wendung der Frage nach politisch-sozialer Gerechtig-
keit fuhrt Forst zu einem prozeduralen’* Grundsatz. Eine Gesellschaft ist

31 Die Fragen sozialer und politischer Gerechtigkeit bzw. der Prinzipien fiir po-
litische Autoritit fallen bei Forst allerdings schliefSlich zusammen. Deshalb
spreche in Bezug auf Forsts Theorie stets von einer Theorie politisch-sozia-
ler Gerechtigkeit. Vgl. 1.1 und 6.4.6.

32 Diese >realistische« Pointe entspricht Habermas’ Idee, Kants Testverfahren
fiir moralische Maximen (den kategorischen Imperativ) von einem mono-
logisch durchfiihrbaren Test in einen nur im realen Austausch mit anderen
praktizierbaren, zu einem dialogischen Universalisierungsgrundsatz, umzu-
wandeln. Vgl. Habermas 2015 [1983]: 77

33 Vgl. dazu Forsts Bemerkungen zu Williams’ »basic legitimation demand«,
das als wichtiger Teil seiner realistischen politischen Theorie zu verstehen
ist (Forst 2015a: 209).

34 Man konnte an dieser Stelle auch >konstruktivistisch« anstatt >prozeduralc
einsetzen. Ich verwende lieber >prozedural¢, weil es mir weniger um die Kon-
struktion von moralischen Normen geht, sondern letztlich um die Herrschaft
gerechter Gesetze, die nicht selbst moralische Normen sind und >Konstrukti-
vismus< typischerweise eine Bezeichnung fiir moralphilosophische bzw. me-
taethische Positionen ist. Forst bezeichnet seine Theorie der Gerechtigkeit
jedoch etwa im Untertitel von Recht auf Rechtfertigung (2007) als konstruk-
tivistische Theorie der Gerechtigkeit. Die moralische und politische Perspek-
tive will Forst ja auch in einem engen Zusammenhang betrachten: »Die Idee,
dass es zwei separate Verfahren der Konstruktion gibt, ist somit selbst eine
Abstraktion: Moralische Rechtfertigung ist — in einem normativ-formalen

164

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

nicht dann gerecht, wenn etwa alle in ihr dieselben Chancen auf ein
tberdurchschnittliches Einkommen (oder allgemeiner eine hierarchisch
hohe soziale Position haben), sondern, wenn die Regeln des Zusammen-
lebens durch ein addquates Verfahren der Rechtfertigung zustande ge-
kommen sind. Dabei ist ein addquates Verfahren der Rechtfertigung ei-
nes, welches nur Griinde autorisiert, die den Kriterien der Reziprozitit
und Allgemeinheit entsprechen.

Forst ist nun darauf bedacht zu betonen, dass er nicht eine im pejora-
tiven Sinne » blofS< prozedurale Theorie« vorschlage (Forst 2000a: 47),
sondern diese auch substanzielle Implikationen in dem Sinne habe, dass
sie »auch im (erwartbaren) Falle von Dissensen erlaub[t], bessere von
schlechteren Begriindungen abzuheben« (Forst 2007a: 15). Wenn es um
Dissense darum geht, wie die Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit
gezogen werden sollten, bin ich beziiglich der Entscheidungskraft die-
ser Kriterien skeptisch (vgl. zunichst 6.1 iii und 6.5). Unabhingig da-
von ist es zunachst wichtig und richtig, dass Forst darauf beharrt, dass
eine jede Prozedur in einem gewissen Sinne auch substantielle Elemente
in sich tragt, die uberhaupt erst die Form der Prozedur bestimmen (vgl.
insgesamt Forst 2000a). Um das zu verstehen, sind zwei Unterscheidun-
gen hilfreich: einmal die Unterscheidung von Prozedur und Prozess (a)
und zweitens Rawls’ Unterscheidung von drei Formen der prozeduralen
Gerechtigkeit (procedural justice) bzw. der Verfahrensgerechtigkeit wie
es in der deutschen Ubersetzung heifst (b).

(a) Unter einem Prozess verstehe ich schlicht, wie es der Duden u.a.
vorschldgt, einen »sich tiber eine gewisse Zeit erstreckende[n] Vorgang,
bei dem etwas (allmihlich) entsteht, sich herausbildet« (Duden 2020a).
Eine Prozedur verweist hingegen auf einen bewusst gelenkten Prozess.3s
Ein Beispiel fiir einen Prozess wire also etwa der Prozess des Verliebens
und ein Beispiel fiir eine Prozedur die Annahme als Doktorand/in an ei-
nem Fachbereich einer Universitit. Fiir das Verlieben gibt es kein festge-
legtes Skript, was wann zu tun sein sollte. Wenn jemand allerdings als
Doktorand/in angenommen werden will, sind die Schritte auf diesem Weg
klar vorgegeben. Fiir diesen Kontext ist es wichtig, dass im letzteren Fall
nur als Doktorand/in angenommen wird, wer die notwendigen Schritte
gegangen ist — und nicht etwa wer nach einem unabhingigen MafSstab ge-
eigneter fur das Schreiben einer Doktorarbeit wire. Daraus zu schliefSen,

Sinne — der Kern politischer Rechtfertigung; der »>offentliche Gebrauch der
Vernunft, der in Kontexten fundamentaler politischer Rechtfertigung gefragt
ist, darf das grundlegende Recht auf Rechtfertigung und die Kriterien von
Reziprozitat und Allgemeinheit nicht verletzen.« (Forst 2007a: 313) Forst
ordnet sich selbst jedenfalls m.E. der Stromung des kantischen Konstrukti-
vismus in der Moralphilosophie zu (vgl. Forst 2007a: 8of. und Forst 2008c).
35 Vgl. Espejos Unterscheidung von »process« und »procedure« (Espejo 2011:

143f.).

165

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

dass dieses Verfahren aber in einem pejorativen Sinne blof$ prozedural sei,
wire vorschnell, weil das Verfahren, welches fiir die Annahme als Dokto-
rand/in entwickelt wurde, ja selbst auch substanziell bestimmt ist — und
demnach auch besser oder schlechter bestimmt sein kann.3

(b) Rawls unterscheidet zwischen vollkommener, unvollkommener und
reiner Verfahrensgerechtigkeit (vgl. Rawls 2012 [1971]: 106). Sowohl bei
vollkommener als auch bei unvollkommener Verfahrensgerechtigkeit als
Methode fiir einen Entscheidungsprozess gibt es ein von dem Verfahren
unabhingiges erstrebenswertes Ergebnis des Verfahrens oder einen unab-
hingigen Mafstab der Bewertung des Verfahrens. Im Falle vollkomme-
ner Verfahrensgerechtigkeit fuhrt das jeweilige Verfahren immer zu dem
gewunschten Ergebnis. Im Falle unvollkommener Verfahrensgerechtigkeit
fuhrt das Verfahren nur »meistens« zu dem erwtnschten Ergebnis (Rawls
2012 [1971]: 107). Im Unterschied zu vollkommener und unvollkomme-
ner Verfahrensgerechtigkeit handelt es sich um reine Verfahrensgerechtig-
keit, »wenn es keinen unabhingigen MafSstab fur das richtige Ergebnis
gibt, sondern nur ein korrektes oder faires Verfahren, das zu einem eben-
so korrekten oder fairen Ergebnis fithrt, welcher Art es auch sei, sofern
das Verfahren ordnungsgemaf$ angewandt wurde.« (Rawls 2012 [1971]:
107) Zudem ist dieses Verfahren »nur dann fair, wenn es tatsachlich aus-
gefithrt wurde.« (Rawls 2012 [1971]: T08) Sowohl Rawls’ als auch Forsts
Vorstellungen von sozialer bzw. politisch-sozialer Gerechtigkeit sind nun
nach dem Modell reiner Verfahrensgerechtigkeit gebildet. Selbst wenn die
Rede von reiner Verfahrensgerechtigkeit suggerieren mag, dass es sich im
pejorativen Sinne hier um eine >blofs« prozedurale Theorie handele, ist dies
zu relativieren. Bedingung dafiir, dass ein Ergebnis, weil es das Ergebnis ei-
nes Verfabrens ist, gerecht oder richtig ist, ist, dass das Verfahren selbst ein
»korrektes oder faires« (s.0.) ist. Die Beschreibung des qualitativ wertvol-
len Verfahrens ist also selbst, wenn man so will, ein substanzielles Element
reiner Verfahrensgerechtigkeit. Zudem wird reine Verfahrensgerechtigkeit
auch noch nicht zu vollkommener und unvollkommener Verfahrensge-
rechtigkeit, wenn sie bestimmte Anwendungsbedingungen neben der kor-
rekten Anwendung der Prozedur voraussetzt.”

Ich verstehe Forsts normativen Gerechtigkeitsbegriff also im Sinne von
Rawls’ reiner Verfahrensgerechtigkeit als prozedural. Das ist allerdings
nicht gleichbedeutend damit, dass dieser Gerechtigkeitsbegriff keinen
normativen Mehrwert hat, blof§ prozedural sei und einfach einen irgend-
wie gearteten Prozess normativ auszeichne.

36 Um Verwirrungen vorzubeugen, soll klargestellt sein, dass ein Gerichtspro-
zess in meiner vorgeschlagenen Terminologie ein (paradigmatisches) Beispiel
fur eine Prozedur ist.

37 So schreibt Rawls: »Nur vor dem Hintergrund einer gerechten Grundstruk-
tur [...] kann es das notige Verfahren geben.« (Rawls 2012 [1971]: 108)

166

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

6.2.2 Die Kriterien fiir gute Rechtfertigungen: Reziprozitit
und Allgemeinbeit

Wie in der Einleitung zu Teil I erwahnt, versteht Forst die Vernunft ge-
nerell und die praktische Vernunft speziell als rechtfertigende Vernunft.
In verschiedenen Kontexten gibt es aber unterschiedliche Kriterien da-
fiir, was eine gute Rechtfertigung ausmacht. In seinem Buch Kontexte
der Gerechtigkeit unterscheidet Forst zwischen vier praktischen Kon-
texten, dem politischen, dem rechtlichen, dem ethischen und dem mo-
ralischen. Eine gute Rechtfertigung im Bereich des ethischen weist sich
dadurch aus, dass sie sich auf die gemeinsame Identitit der partikula-
ren Gemeinschaft beruft (siche 6.1 ii.). In moralischen Kontexten ist eine
gute Rechtfertigung eine, die den Kriterien der Reziprozitat und Allge-
meinheit entspricht, wobei die relevante Bezugsgruppe von Betroffe-
nen die gesamte Menschheit ist. Politische und rechtliche Kontexte sind
was die Extension betrifft gleich. In politischen und rechtlichen Kon-
texten ist eine gute Rechtfertigung eine, die sich bezogen auf die rele-
vante begrenzte Allgemeinheit auf reziprok-allgemeine Griinde stiitzt.>
Die Kontexte von Recht und Politik betonen jeweils ein Verhiltnis des
Individuums zu einer gerechtfertigten Norm: der Kontext des Rechts die
Rolle des Adressaten von geltenden, gerechtfertigten Normen, der Kon-
text der Politik die Rolle der Autorenschaft von gerechtfertigten Normen.
Der Begriff der Gerechtigkeit bezieht sich auf eine soziale Ordnung, die
mit guten Griinden zu rechtfertigen ist. Da es tiberhaupt nur moglich ist,
herauszufinden, was gute Griinde sind, in einem sozialen Kontext, in dem
es Verfahren der Rechtfertigung gibt, muss eine soziale Ordnung, die mit
guten Griunden gerechtfertigt ist, selbst eine Grundstruktur der Rechtfer-
tigung aufweisen (vgl. zu dieser konstruktiven Forderung von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie das Ende von Unterkapitel 6.1). Gibt es eine solche, ist
die Gesellschaft nach Forst fundamental gerecht. In anderen Worten ist
in einer fundamental gerechten Gesellschaft die » Rechtfertigungsmacht«
(Forst 2007a: 283) von Individuen gleichmiafig verteilt. Wenn die restli-
chen Bestandteile der Gesellschaft (neben der Grundstruktur der Rechtfer-
tigung) auch gerechtfertigt sind, dann ist die Gesellschaft maximal gerecht.

Die Kriterien fir gute Rechtfertigungen sowie die Betonung des Be-
griffs der Rechtfertigung iiberhaupt tauchen bei Forst zunichst in dem
zweiten Kapitel »II. Die ethische Neutralitit des Rechts« (S. 55-142)
und zwar im ersten Unterkapitel »Liberalismus und Neutralitat« (II.1) in
Kontexte der Gerechtigkeit auf. Habe ich oben bereits die Definition der
Kriterien fiir Reziprozitit und Allgemeinheit erldutert, mochte ich hier et-
was genauer auf deren Genese in Forsts Werk eingehen. In diesem zweiten

38 Oben habe ich bereits Skepsis an dieser Trennung von unbegrenzter und be-
grenzter Allgemeinheit angemeldet (vgl. 6.1. ii).

167

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Kapitel aus Kontexte der Gerechtigkeit wird ein Vorwurf des Kommuni-
tarismus am Liberalismus diskutiert. Das Merkmal des Liberalismus, das
hier im Zentrum der Kritik steht, ist die Idee, dass der Staat und staat-
lich sanktionierte Gesetze neutral gegeniiber unterschiedlichen Lebensfor-
men sein und Biirger/innen somit als abstrakte Rechtspersonen adressieren
sollte. Die Stofrichtung der kommunitaristischen Kritik sei, so Forst, der
Verdacht, dass die rneutralen< Normen selbst Ausdruck einer spezifischen
Vorstellung des guten Lebens seien. Im ersten Unterkapitel von Il erlautert
Forst die Grundidee liberaler Neutralitit und unterscheidet zwischen drei
verschiedenen Rechtfertigungen fur Neutralitat, der »individualistisch|en],
[der] pluralistisch|en] und [der] prozeduralistisch|en]« (Forst 1996: 57).
Dworkin fungiert als zeitgenossischer Gewahrsmann fiir die individualis-
tische Rechtfertigung, Bruce Ackerman fur die pluralistische und Charles
Larmore fur die prozeduralistische. Hier mochte ich nun Forsts Darstel-
lung und Kritik dieser Ansitze nicht wiedergeben, sondern nur seine ei-
gene Rechtfertigung fiir den »Grundsatz der liberalen Neutralitdt — dafs
umstrittene ethische Werte nicht Grundlage allgemeiner Normen sein dur-
fen« (Forst 1996: 63f.) erldutern, die er im Anschluss an Thomas Scanlon
und insbesondere Thomas Nagel entwickelt. Von Nagel stammen die Kri-
terien der » Gegenseitigkeit« und » Allgemeinbeit«, die fiir Forsts Arbeiten,
wenn auch in umgedeuteter Form, von zentraler Wichtigkeit sind (Forst
1996: 64, vgl. Nagel 1987). Diese Kriterien liefSen sich, laut Forst, auch
bei Rawls finden (vgl. Forst 1996: 75). In Auseinandersetzung mit Rawls
schreibt Forst bzgl. der Theorie der Gerechtigkeit zudem: »Es geht [...]
um die Moglichkeit einer gemeinsamen normativen Basis in einer demo-
kratischen Gesellschaft und ihr Verhiltnis zu ethischen Konzeptionen; im
Kern also um das Problem der Rechtfertigung allgemeiner Normen |[...].«
(Forst 1996: 70f.) Das scheint mir, obwohl Forst hier auf Rawls Bezug
nimmt, eine treffende Beschreibung dessen zu sein was Forsts philosophi-
sches Kerninteresse ist. Dass in diesem Kontext (der Debatte um >Neutra-
litdt<) der Rechtfertigungsbegriff stark betont wird und die Kriterien der
Reziprozitit und Allgemeinheit das erste Mal auftkommen, scheint mir
vielsagend zu sein. Auch wenn Forst in seinen Arbeiten neben dem poli-
tisch-sozialen bzw. rechtlichen Kontext auch den der Moral und Ethik in
den Blick nimmt und manchmal auch Fragen der theoretischen Philoso-
phie streift (vgl. Einleitung zu Teil ), ist sein Ansatz, meinem Verstand-
nis nach, von Beginn an vor allem auf die Frage ausgerichtet, wie man
im Kontext von einem gesellschaftlichen Pluralismus allgemeine (Rechts)
Normen angemessen rechtfertigen kann. Das passt auch zu meinem Vor-
schlag, dass man letztlich die Kontexte der Rechtfertigung zu zweien, ei-
nem gerechtigkeitsrelevanten und gerechtigkeitsirrelevanten, reduzieren
kann (vgl. 6.1 ii. und 6.5).

168

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF
6.2.3 Ebenen der Moralbegriindung

Forst unterscheidet in seinen Arbeiten an zwei Stellen zwischen drei Ebe-
nen der Moralbegriindung (vgl. Forst 2007a: 39 und Forst 1996: 303).
Die ersten beiden Ebenen beider Stellen decken sich, wihrend sich die
dritte Ebene unterscheidet. Insgesamt gibt es also eigentlich vier Moral-
begrundungsebenen. Ich fasse beide Darstellungen von Forst hier sche-
matisch in einer zusammen, wobei ich beztglich der ersten Ebene bin-
nendifferenziere, um somit dann alle vier Ebenen einzufangen:

1. Wie und warum moralisch sein?

1.1 Wie moralisch sein? (» Wie«)
Das »Prinzip reziprok-allgemeiner Rechtfertigung« (Forst 2007a: 36)
beriicksichtigen:
Dem Recht auf Rechtfertigung der anderen gerecht werden, indem
ich meine Pflicht zur Rechtfertigung einlose, d.h. moralisch relevan-
te Handlungen (bzw. solche, die Fragen fundamentaler Gerechtigkeit
betreffen) vor Betroffenen mit Griinden, die vor den Kriterien der Re-
ziprozitit und Allgemeinheit bestehen konnen, rechtfertige(n kann).
Definition der Kriterien: »Reziprozitit heiflt, dass niemand seinem
Gegeniiber bestimmte Forderungen verwehren darf, die er oder sie
selbst erhebt (Reziprozitit der Inhalte), und dass niemand anderen
die eigenen Wertvorstellungen und Interessen einfachhin unterstel-
len darf [...] (Reziprozitit der Griinde). Allgemeinheit bedeutet [...],
dass Griinde fiir allgemein geltende, grundlegende Normen unter al-
len Betroffenen teilbar sein missen.« (Forst 2007a: 15)

1.2 Warum (iiberhaupt) moralisch sein / sich als moralische Person ver-
stehen? (»Dass«)
»[P]raktische Einsicht zweiter Ordnung« (Forst 2007a: 65)
[»hoherstufige[r] Internalismus<« (Forst 2007a: 59)]

2. Welche moralischen Normen (bzw. Normen fundamentaler Gerechtigkeit)
sind gerechtfertigt?

Diejenigen, die >gut« gerechtfertigt sind / den Kriterien der Reziprozitdt und
Allgemeinheit standhalten.

3. Warum moralisch handeln?

Weil es »gut« gerechtfertigt ist: »Die Einsicht [erster Ordnung, E.N.] in recht-
fertigende Griinde fuhrt bei praktisch-verniinftigen Personen zu der Absicht,
ihnen gemaf zu handeln.« (Forst 2007a: 49)

[(einfacher) Internalismus]

39 Bei der 2007er Stelle handelt es sich um eine Stelle aus dem ersten Aufsatz
»Praktische Vernunft und rechtfertigende Griinde. Zur Begriindung der Mo-
ral« aus Forsts Aufsatzsammlung das Das Recht auf Rechtfertigung. Ele-
mente einer kRonstruktivistischen Theorie der Gerechtigkeit (2007). Zuerst
erschienen ist der Aufsatz in: Gosepath 1999.

169

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Die Antwort auf die erste Teilfrage, wie moralisch sein (1.1), liegt fir
Forst in seinem Rechtfertigungsprinzip+. Wer moralisch handelt, folgt
dem Rechtfertigungsprinzip, sie oder er beriicksichtigt das Recht auf
Rechtfertigung anderer Individuen, in dem sie oder er ihre/seine Pflicht
zur Rechtfertigung einlost, d.h. alle ihre/seine moralisch relevanten
Handlungen gegentiber Betroffenen mit guten Griinden rechtfertigt oder
rechtfertigen kann. Gute Griinde sind dabei solche, die vor den Kriterien
der Reziprozitit und Allgemeinheit bestehen konnen. Wichtig ist, dass
die Antwort auf »wie moralisch sein« sich nicht in einem Verweis auf das
Recht auf Rechtfertigung erschopft, sondern mit einer Pflicht zur Recht-
fertigung einhergeht. Das mag den Leser/innen von Forsts Schriften nicht
immer auf den ersten Blick prasent sein, insofern etwa eines seiner Bi-
cher Das Recht auf Rechtfertigung heifst. Die zweite Teilfrage der ersten
Ebene der Moralbegriindung (1.2) lautet >warum moralisch sein<. Hier
geht es um das grundsatzliche Motiv, iberhaupt — nicht bezogen auf eine
konkrete Handlungsalternative (das wire Ebene 3) — moralisch zu han-
deln. Das geht iiber die Teilfrage 1.1, was es hiefSe, moralisch zu handeln,
hinaus. In Forsts Perspektive ist es so, dass Menschen, die grundsatzlich
moralisch handeln - sich als moralisch handelnde Personen verstehen —
dies aufgrund einer von ihm so genannten »praktischen Einsicht zweiter
Ordnung« tun. Diese Einsicht steht fiir die Anerkennung eines anderen
Menschen als einem Menschen, dem gegeniiber ich mich moralisch ver-
antwortlich verhalten muss. Darauf gehe ich in Kapitel 7 genauer ein.
An dieser Stelle zeigt sich auch Forsts Abgrenzung von Habermas’ Ver-
nunftbegriff (vgl. Einleitung zu II).

Auf der hier als zweiter Ebene aufgefithrten Ebene der Moralbegriin-
dung geht es um eine Antwort auf die Frage, welche Normen als mora-
lische Normen gerechtfertigt sind. Fiir Forst sind das genau die Normen,
die sich mit reziprok-allgemeinen Griinden rechtfertigen lassen.

Bei der dritten Ebene geht es um die Frage, wieso jemand in einer
konkreten Handlungssituation die moralische Handlungsalternative der
nicht-moralischen vorzieht. Forst vertritt hier eine internalistische Posi-
tion in der Debatte um moralische Motivation. Jemand entscheide sich
daftr, moralisch zu handeln, sei motiviert zu der moralischen Handlung,
schon wenn sie oder er eingesehen habe, dass dies die moralische Hand-
lungsalternative ist. Hiermit vertritt Forst gewissermafSen auch eine de-
skriptive handlungstheoretische Position, die besagt, dass die Grunde —
seien dies moralische oder nicht moralische — einer Person intrinsisch
mit ihren Handlungen verkntipft seien (vgl. 6.3.1). Forst verhandelt diese

40 Hiermit ist das »Prinzip reziprok-allgemeiner Rechtfertigung« gemeint (sie-
he Kasten), d.h. das Rechtfertigungsprinzip (als Prinzip der praktischen Ver-
nunft, Forst 2007a: 32) in seiner spezifizierten Form fiir den Kontext der
Moral bzw. fundamentaler Gerechtigkeit.

170

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

>Moralbegriindungsebene« in Kontexte der Gerechtigkeit (1996) starker
bezogen auf die normative Frage, warum Menschen zu moralischem
Handeln motiviert sind (vgl. Forst 1996: 303), wiahrend er in Recht auf
Rechtfertigung (2007) eine allgemeinere, vor allem deskriptive hand-
lungstheoretische Perspektive in den Blick nimmt und seine Diskussion
um »§ 4. Griinde und Motive« (Forst 2007a: 40—53) auch gar nicht mehr
unter Fragen der Moralbegriindung fasst (vgl. 6.3.1).

Die hoherstufige (Ebene 1, vgl. Kapitel 7) sowie einfache (Ebene 3)
internalistische Position Forsts ist entscheidend in Bezug auf seine Ab-
grenzung von der Position Habermas® hinsichtlich des Verstindnisses
(praktischer) Vernunft (vgl. Einleitung zu II). Bezogen auf den einfachen
Internalismus (vgl. 6.3.1) heifst das, dass es fiir Forst moralische Griin-
de sein miissen, die zu moralischem Handeln motivieren konnen miis-
sen und nicht motivationale ethische Griinde, die zu einer moralischen
Rechtfertigung hinzukommen miissen, damit sie handlungsleitend wird
(vgl. Forst 2008c: 134).4

6.3 Rechtfertigung als deskriptiver Begriff

Im ersten Unterkapitel dieses Kapitels (6.1) ging es darum zu verstehen,
welche Frage es ist, auf die Forsts Gerechtigkeitstheorie eine Antwort
bietet. Ich habe vorgeschlagen, diese Frage folgendermafSen zu fassen: Ist
diese soziale Relation x gerecht? Um diese Frage zu beantworten, muss
zundchst die Teilfrage >Ist x eine soziale Relation?« beantwortet wer-
den. Fiir Forst ist, wie oben bereits erwihnt, eine soziale Relation eine
Rechtfertigungsrelation. Forst vertritt demnach neben einer normativen
Theorie der Rechtfertigung (6.2) auch eine deskriptive Rechtfertigungs-
theorie. Sie besagt, dass sich soziale Relationen am besten als Rechtfer-
tigungsrelationen beschreiben und verstehen lassen. Damit verbunden
wird auch der soziale Kontext, in dem eine individuelle Handlung oder
ein individuelles Urteil stattfindet, als Rechtfertigungsrelation gesehen.
In diesem Unterkapitel (6.3) soll dieser deskriptive Rechtfertigungsbe-
griff Forsts naher beleuchtet werden. Insbesondere seit seinem Buch Kri-
tik der Rechtfertigungsverhdltnisse. Perspektiven einer kritischen The-
orie der Politik (2011) riickt Forst die deskriptive Komponente seiner
rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeitstheorie stirker ins Zent-
rum seiner Arbeit. Forsts Ansitze einer »Soziologie der Rechtfertigung«
(Forst 2015a: 26) arbeitet er insbesondere in seinem Aufsatz »Noumen-
ale Macht« (Forst 2015a: §8-81) aus, der zunichst 2015 in englischer

41 Vgl. zur Frage und Losung des Motivationsproblems bei Habermas: Loh-
mann 2009: 83f. Siehe zum Motivationsproblem bei Habermas und einer
diesbeztiglichen Erwidhnung Forsts auch: Menke 2017a: 53.

171

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Sprache in The Journal for Political Philosophy erschien. Ich mochte
hier, entgegen Forsts expliziten Aussagen, den Vorschlag machen, dass
sich sein deskriptiver Rechtfertigungsbegriff in zwei Dimensionen teilt:
einen handlungstheoretischen und einen sozialtheoretischen. Das Unter-
kapitel gliedert sich dementsprechend in zwei Teile. Obwohl die hand-
lungs- und sozialtheoretische Seite des deskriptiven Rechtfertigungsbe-
griffs eng zusammenhingen, behandelt Forst in den spateren Texten (ab
2011) die sozialtheoretische Komponente mehr oder weniger getrennt
von der handlungstheoretischen. Die handlungstheoretische Dimension
nennt Forst nicht selbst so, aber ich méchte zeigen, dass sie sich impli-
zit in seinen fritheren Arbeiten, insbesondere in Kontexte der Gerechtig-
keit (1994) und Recht auf Rechtfertigung (2007), findet und man diese
mit den spateren explizit sozialtheoretischen Ausfihrungen zu einem de-
skriptiven Begriff der Rechtfertigung verbinden kann.+

6.3.1 Die handlungstheoretische Dimension
des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

Zugang zu der handlungstheoretischen Dimension des deskriptiven
Rechtfertigungsbegriffs findet man tiber die dritte Ebene der Moral-
begrindung, die ich in Unterkapitel 6.2.3 dargestellt habe. Auf dieser
Ebene stellt sich die Frage, warum Individuen in konkreten Situatio-
nen moralisch handeln, d.h. die moralische Handlungsalternative un-
ter verschiedenen Handlungsalternativen wahlen. Forsts Antwort war,
dass moralisch handelnde Individuen entsprechend handeln, weil sie
die Griinde fiir die moralische Handlung eingesehen haben bzw. ein-
sehen: »Die Einsicht in rechtfertigende Griinde fiihrt bei praktisch-ver-
ntinftigen Personen zu der Absicht, ihnen gemif§ zu handeln.« (Forst
2007a: 49) Personen wihlen also die moralische Handlungsalternati-
ve, weil sie sie als die moralische erkennen. Die Einsicht in die Tatsa-
che, dass eine Handlungsalternative die moralisch richtige ist, ist also
selbst handlungsmotivierend. Darin steckt auch die deskriptive These,
dass handelnde Individuen stets durch Griinde motiviert sind, und diese
Griinde konnen eben auch die richtigen moralischen Griinde sein. Ausge-
hend von Forsts spédteren Arbeiten verstehe ich ihn gerade nicht so, dass
Handlungssubjekte nur durch moralische Griinde motiviert sein kon-
nen, sondern dass sie durch jegliche Griinde motiviert werden, die ihnen

42 Eine Fulnote aus dem Aufsatz »Noumenale Macht« kann man so inter-
pretieren, dass Forst hier explizit die handlungstheoretische Frage danach,
wie (gute) Griinde ein Individuum zum Handeln bewegen, ausblendet: »Ich
klammere im Folgenden die Frage aus, ob und inwiefern man iiber sich
selbst Macht ausiiben kann.« (Forst 2015a: 66, Fn. 16)

172

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

subjektiv einsichtig sind, was aber noch nicht heifSt, dass diese auch mo-
ralisch richtig sind (vgl. Forst 1996: 373). Forst vertritt demnach sowohl
einen moralischen# als auch einen handlungstheoretischen Internalis-
mus, der besagt, dass aus einer beschreibenden bzw. erklirenden++ Per-
spektive >Griinde« entscheidend dafiir sind, zu verstehen, warum jemand
wie handelt bzw. gehandelt hat* (vgl. Forst 1996: 372—377). Griinde,
ob moralische oder nicht, sind intern mit der Handlungsmotivation, ih-
nen gemaf$ zu handeln, verbunden. Fir moralische Griinde heif$t dies,
dass sie zwar intersubjektiv moralisch rechtfertigbar sein miissen (vgl.
6.2), sie aber gleichwohl immer auch subjektiv einsichtig gemacht wer-
den konnen missen, »jemeinige« Grinde« sein miissen, um schliefSlich
auch subjektiv motivierend sein zu konnen (Forst 1996: 303f.). Das
heifst, dass moralische Handlungen sowohl durch moralische Griinde
erkldrt (A hat die moralische Handlung y vollzogen, weil A den morali-
schen Grund x eingesehen hat) als auch durch sie angemessen gerecht-
fertigt werden konnen (A hat wegen x durch die Handlung y moralisch
richtig gehandelt). Moralische Griinde rechtfertigen also normativ und
beschreiben bzw. erklaren, wie moralische Handlungen zustande kom-
men (vgl. Forst 1996: 373). Griinde schlechthin konnen im deskriptiven
Sinne auch Handlungen erklaren, aber solange ihre moralische Quali-
tat nicht ausgewiesen ist, sind sie noch keine angemessenen rechtferti-
genden+¢ Grunde.

Aber was sind uberhaupt Grinde fir Forst? Wie verhalten sie sich
zum Begriff der Rechtfertigung? Und in welchem Verhiltnis stehen
Rechtfertigungen und Grinde zu Handlungen, Urteilen und Normen
(bzw. Normbegriindung und -anwendung)?

Zur ersten Frage ist zu sagen, dass Forst einen breiten Begriff von
Griinden annimmt und sie als basal gegeniiber »Interessen oder Wiin-
schen« (Forst 2015a: 68) ansieht. In diesem breiten Verstindnis des-
sen, was einen >Grund< ausmacht, wire beispielsweise auch die Tatsa-
che, dass mir jemand als Drohung eine Pistole an die Schlife halt, als

43 Internalismus ist dann eine Position in der Debatte um die Frage danach,
was zu moralischem Handeln motiviert, die einer externalistischen Position
entgegensteht. Vgl. den Abschnitt »3.2 Internalism vs. Externalism« in: Ro-
sati 2016: 17-28.

44 Die erklirende Dimension deutet Forst an dieser Stelle an: Forst 1996: 373.

45 Vgl. zur Debatte um einen deskriptiven/explanatorischen Internalismus in
der Handlungstheorie: Finlay und Schroeder 2017.

46 In Kontexte der Gerechtigkeit verwendet Forst den Begriff der Rechtferti-
gung noch normativ in dem Sinne, dass eine gerechtfertigte Handlung eine
gute oder angemessene Handlung ist (vgl. Forst 1996: 373). Spiter verwen-
det er explizit einen normativ neutralen Rechtfertigungsbegriff. Um Ver-
wirrung zu vermeiden, verwende ich durchgingig den normativ neutralen
Rechtfertigungsbegriff.

173

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Grund anzusehen.*” Basaler als Interessen oder Wiinsche sind Griinde,
weil Forst meint, hinter jeder Priferenz stehe noch ein Grund. Selbst hin-
ter der scheinbar keiner Begriindung bediirfenden >Priferenzs, essen zu
wollen, stehe, laut Forst, noch ein >Grund«. Man koénne sich mit guten
Griinden dafiir oder eben dagegen entscheiden, dieser Praferenz Rech-
nung zu tragen; sie sei nicht unantastbar. Nur wenn man dies erkenne,
sei es iberhaupt moglich, politische Protestformen wie den Hungerstreik
angemessen zu verstehen (vgl. Allen, Forst und Haugaard 2014: 30).4%

Zur zweiten Frage ist zu sagen, dass Forst Griinde und Rechtfertigun-
gen oft scheinbar synonym gebraucht. Eine tibliche Unterscheidung zwi-
schen Grunden und Rechtfertigungen, namlich, dass Rechtfertigungen
immer schon >gute Griinde« sind, steht Forst wegen seines neutralen Ver-
standnisses des Rechtfertigungsbegriffs nicht zur Verfiigung. Eine mog-
liche Art und Weise, Grund und Rechtfertigung bei Forst zu unterschei-
den, wire, eine Rechtfertigung gewissermafen als »Grund in Aktion« zu
begreifen. Eine Rechtfertigung ist einerseits immer bezogen auf ein >zu
Rechtfertigendes, etwa eine Handlung oder Institution, und wird an-
dererseits aus einer bestimmten Perspektive hervorgebracht. Ein Grund
hitte dann womoglich ein weniger direktes Verhiltnis zu der Person, die
ihn ins Spiel bringt oder vertritt, und zu der Sache, die er begriindet. So
kann man allgemein von >religiosen Griinden« sprechen, wobei es schwer
fallt von einer >religiosen Rechtfertigung« zu sprechen, ohne die Nachfra-
ge zu provozieren, was denn von wem gerechtfertigt werden soll.

In Bezug auf die dritte Frage mochte ich vorschlagen, dass man das
Verhiltnis von Rechtfertigung, Handlung, Urteil und Norm (Begriin-
dung und Anwendung) bei Forst folgendermaflen verstehen kann:+

Zunichst muss bei der Bestimmung des Verhaltnisses von Rechtfer-
tigung, Handlung, Urteil und Norm auf das Verhiltnis zwischen dem

47 Mollers ist gegeniiber Forsts sehr breitem Verstandnis von Griinden skep-
tisch: »Doch diirfte ein Verstindnis des Handlungsgrundes, das zugleich
eine Drohung mit einer Pistole, Schmerz, einen Akt der Verfithrung, Hunger,
ein richtiges Argument und ein gut vorgetragenes falsches Argument um-
fasst, keinen nennenswerten Beschreibungswert bieten.« (Mollers 2015: 52)

48 Aufgrund dieses weiten Verstindnisses von Handlungsgriinden unterlauft
Forst Habermas’ Unterscheidung von kommunikativem und strategischem
Handeln: Wihrend fiir Forst — anders als fiir Habermas — alle Handlungen
letztlich auf Griinden (und nicht auf Interessen etwa) beruhen, sind diese
Handlungsgriinde wohl nicht alle als verstindigungsorientiert in Habermas’
Sinne zu verstehen. Dieser Vergleich von Habermas’ und Forsts Handlungs-
verstandnis liefe sich noch weiter untersuchen und mit einem Vergleich ih-
rer Macht- und Gesellschaftsverstindnisse verbinden. Vgl. 8.4.

49 Ich gehe hier von Forsts Ausfithrungen in Kapitel V.2 von Kontexte der
Gerechtigkeit aus. Das Kapitel V. heifst »Kontexte der Gerechtigkeit« und
das Unterkapitel 2 »Kontexte der Rechtfertigung«. Das Unterkapitel ist

174

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

rechtlichen und dem moralischen Kontext eingegangen werden. Zen-
tral ist fiir Forsts Analyse, dass eine angemessene Handlung im Kontext
des Rechts lediglich relativ zum geltenden Recht beurteilt werden muss.
Das heifSt, dass eine Handlung hier nicht anhand der Kriterien von Re-
ziprozitit und Allgemeinheit beurteilt wird, sondern relativ zu Normen
des geltenden Rechts. Zudem muss eine rechtsgemifle Handlung keine
intrinsisch motivierte Handlung sein, sondern darf dadurch motiviert
sein, die Sanktionen vermeiden zu wollen, die ein Rechtsbruch zur Folge
hatte (vgl. Forst 1996: 396). Da die Richtigkeit der Geltung von Recht
fur Forst aber mithilfe der Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit
(moralischer Kontext bzw. Kontext fundamentaler Gerechtigkeit) hin-
terfragt werden kann, sind diese beiden Merkmale der rechtlich ange-
messenen Handlung nur bedingt wichtig. Die beiden Merkmale waren
die Beurteilung anhand von geltenden Rechtsnormen und dass die Mo-
tivation, rechtsgemafs zu handeln, nicht intrinsisch sein muss. Bei der Be-
schreibung des Verhiltnisses von Rechtfertigung, Handlung, Urteil und
Norm lasse ich die Differenz zwischen Recht und Moral also aufden vor,
d.h., ich beziehe mich nur auf Forsts Ausfithrungen bzgl. dieser Verhalt-
nisse im Kontext der Moral (vgl. Forst 1996: 402—407). Letztlich ist alles
Handeln namlich eines, das sich auf seine Giiltigkeit (ob die rechtliche,
politische oder ethische) und schlussendlich seine moralische Giiltigkeit
(d.h. der Giltigkeit nach den Kriterien der Reziprozitit und Allgemein-
heit) hin befragen ldsst.

Fiir Forst lassen sich die Begriindung einer (moralischen) Norm auf
der einen Seite und die Rechtfertigung einer Handlung, die Anwendung
einer Norm auf einen konkreten Fall bzw. die Beurteilung der morali-
schen Qualitit einer konkreten Handlung, auf der anderen Seite nicht
strikt voneinander trennen. Hiermit schlieft sich Forst im Gegensatz
zu Habermas und Klaus Guinther einer Position von Albrecht Well-
mer innerhalb der Diskursethik an (vgl. Forst 1996: 403f. Fn. 16; Forst
2007a: 34 und Forst 2015¢: 825, 830). Dass sich die Begriindung und
Anwendung einer moralischen Norm nicht strikt trennen lassen, liegt
fuir Forst an den normativen Kriterien fiir moralisches Handeln, Rezi-
prozitiat und Allgemeinheit. Das Kriterium der Allgemeinheit zeigt nam-
lich die jeweils situationstranszendierende Giiltigkeit einer konkreten
moralischen Handlung an, wahrend das Kriterium der Reziprozitat auf
die involvierten Interessen und Meinungen aller konkret Betroffenen
Bezug nimmt. Wenn eine Person ihre Handlungen in einer konkreten

wiederum in zwei Teile geteilt: »A. Probleme der Moraltheorie« und »B.
Praktische Rechtfertigung und Autonomie«. A und B haben jeweils vier
Unterabschnitte, die den vier »Kontexten« entsprechen, die das Buch un-
tersucht. Ich beziehe mich insbesondere auf den Unterabschnitt zu Recht
und Moral aus B.

175

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Situation angemessen rechtfertigt, muss sie also immer sowohl die kon-
krete Situation (Reziprozitat) als auch allgemein rechtfertigbare Nor-
men im Blick haben (Allgemeinheit). Das heifSt aber auch, dass allge-
meine Normen sich in Anbetracht von (neuen) konkreten Situationen
verdndern konnen miussen (weil sie aufgrund dieser konkreten Erfah-
rung nicht mehr rechtfertigbar sind) und dass konkrete Situationen nie
ohne Blick auf allgemeine Normen angemessen gerechtfertigt werden
konnen: »Sie [die Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit] verklam-
mern [also, E.N.] Begrindung und Anwendung im Begriff der Rechtfer-
tigung« (Forst 1996: 405).

An dieser Stelle wird der Ubergang zu Forsts sozialtheoretischer Per-
spektive sichtbar: Individuen handeln in sozialen Kontexten, ihre Hand-
lungen rechtfertigen sie in Bezug auf iibersubjektive Normen. Diese Nor-
men konnen wiederum von anderen hinterfragt werden (aufgrund von
anderen Normen oder konkreten Situationsdeutungen). Sobald jemand
handelt, liegt irgendeine Rechtfertigung vor, die schlussendlich auf eine
moralische Rechtfertigung verweist, welche (weil sie sich an den Krite-
rien von Reziprozitit und Allgemeinheit bemisst) sowohl die Dimensi-
onen der Begrindung- und Anwendung von Normen als auch die der
Handlungsbeschreibung bzw. -erklarung und der Handlungsbeurteilung
enthalt. Die Basiseinheit des Sozialen sind fiir Forst daher Rechtferti-
gungen.>°®

6.3.2 Die sozialtheoretische Dimension
des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

Der Fokus von Forsts Arbeiten liegt wie beschrieben seit Kritik der
Rechtfertigungsverhiltnisse (2011) stiarker auch auf dem deskriptiven,
insbesondere sozialtheoretischen Begriff der Rechtfertigung. Gleich-
wohl finden sich bereits in Recht auf Rechtfertigung (2007) Ansitze
seiner Sozialtheorie der Rechtfertigung bzw. seiner Theorie der Macht
(insb. Einleitung und Kapitel 8 »Soziale Gerechtigkeit, Rechtfertigung
und Macht«). Der Ubergang von seinen normativen Uberlegungen zu
den starker deskriptiven ldsst sich tiber Forsts Konzept fundamenta-
ler Gerechtigkeit beschreiben. In einer fundamental gerechten Gesell-
schaft gibt es eine Grundstruktur der Rechtfertigung, die jeder und je-
dem gleiche Rechtfertigungsmacht zugesteht, d.h. >gleich viel< Macht, die

so Mollers Projekt in Die Méglichkeit der Normen ist der Idee, Rechtferti-
gungen als Basiseinheit des Sozialen zu verstehen, diametral entgegensetzt.
Mollers will gerade das Normative, insofern es keinen oder keinen unmit-
telbaren Bezug auf die Rechtfertigungsebene hat, in den Blick bekommen.
So verstandene Normativitit sei konstitutiv fiir das Soziale. Vgl. Mollers
2015: 15, 23.

176

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

gesellschaftlichen Verhiltnisse mitzugestalten. Um tiberhaupt feststellen
zu konnen, ob fundamentale Gerechtigkeit gegeben ist und inwiefern ge-
nau sie ggf. verletzt ist, bedarf es einer »kritische[n] Theorie der Recht-
fertigungsverhdiltnisse« (Forst 2007a: 14, vgl. 2871). Eine solche kritische
Theorie der Rechtfertigungsverhiltnisse muss, so Forst in der Einleitung
von Kritik der Rechtfertigungsverhiltnisse (2011), fnf wesentliche Auf-
gaben erfiillen (vgl. Forst 2011: 20f.)5": die Aufgabe

1. einer Gesellschaftsanalyse, d.h. das Beschreiben aller sozialen Ver-
haltnisse (egal ob institutionalisiert oder nicht), die nicht den Krite-
rien der Reziprozitit und Allgemeinheit standhalten

2. einer diskurstheoretischen und ggf. genealogischen Kritik der fal-
schen und ggf. ideologischen Rechtfertigungen der fundamental un-
gerechten sozialen Verhaltnisse

3. a) einer orientierenden (nicht vorgebenden) Analyse von Méoglich-
keiten, wie anstelle der analysierten ungerechten sozialen Verhalt-
nisse in dem gegebenen Kontext eine Grundstruktur der Rechtfer-
tigung etabliert werden konnte b) damit zusammenhingend einer
Analyse der Frage, wer die Betroffenen der ungerechten sozialen
Verhiltnisse sinds*

4. einer Erkldrung dafir, warum es im gegebenen Kontext bisher kei-
ne Rechtfertigungsstrukturen gibt bzw. warum diese unwirksam ge-
blieben sind. Dafur sind »historische und gesellschaftsanalytische
Perspektiven essenziell« (21)

5. die eigenen Maf3stibe fiir die Kritik von bestehenden Verhiltnissen
explizieren zu konnen und dabei auch »blinde Flecken« (21) dieser
MafSstibe selbst reflexiv in den Blick zu bekommen

Diese funf Aufgaben einer kritischen Theorie der Rechtfertigungsver-
hiltnisse schlieffen nun sowohl eher beschreibende bzw. erklarende als
auch eher normative, dabei sowohl kritische als auch kreative, Aufga-
ben ein. An dieser Stelle interessieren mich vor allem die Aufgaben, die
eher dem ersten Typ (beschreibend/erklirend) zuzuordnen sind; dazu
zdhle ich 1., m.E. 2., 3b) und 4. Aufgabe 3a) wird in Ansatzen in Kapi-
tel 8 und im Ausblick der Arbeit thematisiert, liefSe sich vollends aber
nur in Bezug auf einen konkreten Ungerechtigkeitskontext bearbeiten,
fiir den konkrete Mindestbedingungen fur eine gerechte Grundstruktur
der Rechtfertigung vorgeschlagen werden konnten. Der gesamte Teil I11
(im Anschluss an 6.5, 7 und 8) des vorliegenden Buches stellt den Ver-
such dar, einen blinden Fleck (Aufgabe 5) der Kriterien von Reziprozitit
und Allgemeinheit auszuweisen (vgl. auch 1.2). Im Schluss (12) denke ich

st Vgl. Forst 2015a: 32f.
52 Vgl. 6.1, darin insb. iii. und 6.5.

177

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

uber Moglichkeiten, wie diesem blinden Fleck begegnet werden konn-
te, nach. Fur die eher deskriptiven Aufgaben stellt Forsts Machttheo-
rie den theoretischen Rahmen bereit. In der Einleitung von Kritik der
Rechtfertigungsverhdiltnisse folgt auf die Nennung der gerade referierten
funf Aufgaben ein Abschnitt »Intelligible Macht«. Dieser Abschnitt stellt
eine kurze Version des bis dato nur auf Englisch erschienenen Aufsat-
zes » Noumenal Power« bzw. »Noumenale Macht« dar, dessen Rekons-
truktion ich nun nach drei Vorbemerkungen (a, b, ¢) aufnehmen werde:

(a) Wie schon in der Einleitung zu Teil I erwahnt, ist es wichtig, dass
Forst sein sozialtheoretisches Programm als Gegenvorschlag zu Haber-
mas’ Theorie des kommunikativen Handelns entwirft. Es ist ein Ge-
genvorschlag in dem sympathisierenden Sinne, dass Forst seine sozial-
theoretischen Ausfithrungen an dieselbe systematische Stelle setzt wie
Habermas und viele theoretische Grundentscheidungen von ihm tber-
nimmt. Allerdings ist ein wichtiger Unterschied zu Habermas, dass Forst
die zentrale Unterscheidung zwischen System und Lebenswelt ablehnt.s3

(b) Ein Ansatz in der soziologischen Theorie, den Forst explizit in die
Nihe seines Anliegens riickt, ist die von Luc Boltanski und Laurent Thé-
venot entwickelte »Soziologie der Kritik« (Forst 2011: 18, Fn. 7 und Forst
20T5a: 26-31), wobei er ihnen ein Defizit bzgl. der Moglichkeit, ihre The-
orie mit normativen Fragen zu verbinden, vorwirft.s+ Gleichwohl ist nicht
ganz klar, ob Forst seinen Vorschlag eines noumenalen Machtbegriffs vom
Umfang her als >gleich grofs< wie Boltanski und Thévenots »Soziologie
der Kritik« versteht (vgl. Forst 2o11: 18, Fn. 7 und Forst 2015a: 26). An
anderer Stelle schreibt Forst jedoch, dass seine »normative Theorie der
Rechtfertigung« um sowohl »eine Theorie der diskursiven Macht und
eine der Sozialtheorie der Rechtfertigung ergdanzt werden« miisste und
dass er nur Ersteres in »Noumenale Macht« unternehme und Bolstanski
und Thévenot nur einen Vorschlag fiir Letzteres gemacht hitten (vgl. Forst
2011: 148, Fn. 13). Da die Abgrenzung von Bolstanki und Thévenot aber
schliefSlich iber den Machtbegriff lauft (vgl. Forst 201 5a: 31), verfahre ich
im Folgenden so, dass ich Forsts Machtheorie als einen entscheidenden,
wenn auch erganzungswiirdigen Teil einer Soziologie der Rechtfertigung
und damit auch einer Sozialtheorie seines Ansatzes verstehe.

(c) Zu Beginn von Kapitel 3 hatte ich bereits vorlaufig mit Verweis
auf Forst eine Unterscheidung zwischen den Begriffen der Macht, Herr-
schaft und Beherrschung eingefiihrt. Diese Unterscheidungen werden im
Folgenden ausgefuhrt.

In Anlehnung an die Struktur von Forsts Text »Noumenale Macht«
werde ich den Text in funf Schritten vorstellen. Zunachst werde ich zwei

53 Mehr zu dieser Unterscheidung bei Habermas und den insbesondere rechts-
theoretischen Konsequenzen ihrer Ablehnung, s. Kapitel 8.
54 Vgl. Kaczynski 2016.

178

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

grundlegende Positionierungen beschreiben, die Forst im ersten und
zweiten Teil von »Noumenale Macht« vornimmt (1). Zweitens werde
ich seine Definition von Macht zitieren und erldutern (2). Dann folgt
drittens ein Absatz zu der Frage, inwiefern Forsts noumenaler Machtbe-
griff auch strukturelle Macht in den Blick nehmen kann (3).55 Viertens
gebe ich Forsts Diskussion der Frage wieder, wie sich sein Machtbegriff
zu dem Foucaults verhilt (4). Und fiinftens erldutere ich die Unterbe-
griffe von Macht, Herrschaft und Beherrschung und den Grenzbegriff
Gewalt bzw. Zwang (5).

(1) Wie beschrieben geht es in »Noumenale Macht« insbesonde-
re um den »deskriptive[n]« und weniger den normativen Rechtfer-
tigungsbegriff, um die » Macht von Rechtfertigungen« und nicht die
»Rechtfertigung von Macht« (Forst 2015a: 60). Der deskriptive Be-
griff der Macht von Rechtfertigungen, den Forst vorschlagt, hat zwei
grundlegende Kennzeichen: Erstens vertritt Forst ein »normativ neu-
trales Verstandnis von Macht« (Forst 2015a: 59). Dass ein Machtver-
haltnis vorliege, sei also zuniachst weder gut noch schlecht. Damit wen-
det er sich gegen ein negativ bestimmtes Machtverstiandnis, bei dem das
Vorliegen eines Machtverhiltnisses stets beklagenswert ist (vgl. Forst
2015a: 61). Gleichwohl grenzt er sich von einem ausschlieSlich positiv
konnotierten Machtverstandnis, paradigmatisch Arendts, ab (vgl. Forst
2015a: 62). Zweitens versteht Forst Macht — daher der Titel des Aufsat-
zes »Noumenale Macht« — als Phanomen, das »génzlich im noumenalen
oder intelligiblen Raum zu verorten« sei (Forst 2015a: 59). Das nennt er
auch ein »kognitivistisches Verstandnis[] der Macht« (Forst 201 5a: 63).
Dieser noumenale Raum wird, im Anschluss an Wilfrid Sellars, spezifi-
ziert als »Raum der Griinde« bzw. »Raum der Rechtfertigungen« (Forst
2015a: 59). Es geht also darum, wie durch >Macht« die Handlungsgriinde
eines Individuums oder einer Gruppe von Individuen verandert werden.

(2) Forst definiert Macht folgendermaflen:

»Mit dem Begriff der Macht bezeichnen wir generell das Vermogen von
A, den Raum der Griinde von B und/oder C (etc.) so zu gestalten, dass
sie auf eine Weise denken und handeln, wie sie es ohne die Einwirkung
von A nicht getan hitten. Diese Einwirkung muss fiir B und/oder C (etc.)
motivierende Kraft erzeugen, die A’s Intentionen entspricht und nicht
nur ein Nebeneffekt ist (sonst handelt es sich um blofSes Affizieren bzw.
Beeinflussen).« (Forst 2015a: 77)

Es ist dabei unerheblich, ob die Einwirkung durch A gut gerechtfertigt
ist oder nicht oder ob die Beeinflussung durch A mit den Interessen von
B und/oder C (etc.) tibereinstimmt (vgl. Forst 2015a: 63). Den Begriff
des Interesses (sowie des Wunsches) hilt Forst im Kontext der Macht-
diskussion ohnehin fiir sekundir, da hinter jedem Interesse auch eine

55 Diese Frage stellt Forst sich im vierten Abschnitt des Aufsatzes.

179

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Rechtfertigung bzw. ein Grund stehe, weshalb diese »basal[]« seien (Forst
2015a: 68, vgl. auch schon 6.3.1). Auch die Mittel, mit denen A Macht
ausiibt, bleiben in Forsts Definition unbestimmt (vgl. Forst 201 5a: 63f.).
Allerdings kann auf die Griinde einer Person nicht durch physische Kraft
eingewirkt werden. Die Ausiibung der Macht von A ist nimlich auf eine
Form von »Anerkennung« von B und/oder C (etc.) angewiesen (Forst
2015a: 64). Diese Anerkennung kann wertschiatzend oder ablehnend, im-
plizit oder explizit sein (vgl. Forst 2015a: 65). Die oder der Machtaus-
ubende muss allerdings als griindegebendes und -nehmendes Wesen an-
erkannt werden.

(3) Wenn Forst im vierten Abschnitt seines Aufsatzes die Frage behan-
delt, ob sein Begriff noumenaler Macht auch Phanomene der »Macht
von »Strukturen«« (Forst 2015a: 69) einfangen kann, liest sich das, als
wiirde er einen naheliegenden Vorwurf gegen seinen Vorschlag, Macht
zu konzeptualisieren, vorwegnehmen wollen’é: Seine Konzeption von
Macht betone (zu) stark die intentionale und individuelle Seite von
Machtmechanismen (sowohl auf Empfanger- als auch auf Adressaten-
seite) und konnte somit die Macht, die systemische Strukturen auf In-
dividuen oder Gruppen ausiibten, nicht in den Blick bekommen. Die
Macht von >Strukturen< ginge im Sinne des vorweggenommenen Vor-
wurfs weder von Individuen aus, noch sei sie intentional. Zudem sei die-
se Einwirkung auf Individuen denselben nicht — auch nicht auf Rick-
frage — bewusst und hinge deshalb auch nicht von der individuellen
Anerkennung (s.o.) der auf sie einwirkenden >Macht« ab. Man konnte
sagen, dass der antizipierte Vorwurf eine normative und eine deskripti-
ve Seite hat: Auf der einen Seite wire es normativ problematisch, wenn
Forsts Konzeption der Macht strukturelle Macht wie etwa die Macht
des kapitalistischen Wirtschaftssystems nicht einfangen konnte, weil
diese vermutlich viel problematischer ist als die individuelle Macht ei-
nes Vorstandsvorsitzenden. Auf der anderen Seite wire es soziologisch
auch einfach falsch zu behaupten, dass >Gesellschaft« letztlich aus indi-
viduellen Handlungen bestiande.s

Um strukturelle Macht einzufangen und »>strukturelle Gewalt<«
(Forst 2015a: 69) kritisieren zu konnen, will Forst nicht wie Haber-
mas zwischen System und Lebenswelt differenzieren, was es erlaubt,

56 Dieser Vorwurf wurde anschlieflend dennoch erhoben bzw. angedeutet, vgl.
etwa Mollers 2015: 52, Fn. 72 und Gideke 2017: 134. Siehe auch die Bei-
trage in Haugaard und Kettner 2018.

57 Vgl. Honneths Kritik an Boltanski und Thévenots Soziologie der Rechtferti-
gung, in der er ihnen vorwirft, jegliche Form »auf Dauer gestellten Kristal-
lisationen« zu ignorieren (Honneth 2008: 98). Diesen Kritikpunkt erwahnt
Forst beziiglich Boltanski und Thévenot nicht und fokussiert sich auf den
Kritikpunkt, dass sie die normativen Implikationen ihres Ansatzes nicht re-
flektierten (s.o.).

180

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

strukturelle >Gewalt<® als Kolonialisierung der Lebenswelt durch das
System zu kritisieren (vgl. Kapitel 8). Forst mochte die kategoriale Un-
terscheidung von System und Lebenswelt aufgeben und dennoch syste-
mische Machtstrukturen einfangen konnen.s

Forst fuhrt anhand von vier knappen Punkten aus, wie er sich einer-
seits die >Natur«sozialer Strukturen (Punkte (1) und (2), S. 70f.) und an-
dererseits die Machtwirkung derselben bzw. in denselben genauer vor-
stellt (Punkte (3) und (4), S. 71f.). Er betont zunichst, dass jedes System,
jede Struktur in dem Sinne mit Rechtfertigungen verbunden sei, als dass
es oder sie »auf einem bestimmten Verstiandnis [...] [seines bzw. ihres,
E.N.] Zweckes, [...] Ziel[s] und [seiner bzw. ihrer, E.N.] Regeln [beru-
he]« (Forst 2015a: 70). In Bezug auf die moderne Okonomie erldutert
er beispielhaft, dass diese »Vorstellungen von Wert, Arbeit, Natur und
Produktivitit [...] sowie auch Bestimmungen des fairen Austauschs«,
also normative Vorstellungen zugrunde lege (ebd.). Um diese verbunde-
nen normativen Vorstellungen zu beschreiben, verwendet Forst auch den
Terminus Rechtfertigungsnarrativ (vgl. Forst 2015a: 85-101). Im An-
schluss an Boltanski und Thévenot schreibt Forst, dass die normativen
Referenzwerte sich dabei nicht bruchlos ineinanderfiigen mussten, son-
dern auch trotz gewisser interner Widerspriiche eine (Rechtfertigungs-)
Ordnung® konstituieren konnten (vgl. Forst 201 5a: 70).

An dieser Stelle liefle sich nachfragen, welche Rolle die Rechtferti-
gungsstrukturen fiir eine Ordnung genau spielen. Erldutern sie blof$ ih-
ren Ursprung oder Anfang und verlieren dann aber ihre Erklarungskraft
beziiglich der Funktionsweise von etablierten Ordnungen? Oder werden
sie in Krisenmomenten immer wieder virulent und wiirde Forst, ebenso
wie Boltanski und Thévenot, behaupten, dass sich soziale Ordnung ge-
rade durch solche Krisenmomente stabilisiert und reproduziert?¢*

Zweitens erwahnt Forst einen spezifischen Mechanismus, der Recht-
fertigungsnarrative von Strukturen oft stiitze oder ein Bestandteil von

58 Terminologisch korrekt musste es an dieser Stelle eigentlich >strukturelle Be-
herrschung« heifSen. S.u.

59 Vgl. dazu Mollers zu Habermas im Kontext seiner Diskussion von Forsts
Theorie noumenaler Macht: »Der viel kritisierte Dualismus in Habermas’
Gesellschaftstheorie, die einen soziologischen Systembegriff integriert,
scheint auch der richtigen Einsicht geschuldet, dass die Beschreibung sozi-
aler Praktiken nicht umstandslos mit denselben begrifflichen Instrumenten
zu leisten ist wie die Konstruktion einer Theorie der Rechtfertigung.« (Mol-
lers 2015: 52, Fn. 71) Vgl. Kapitel 8.

60 Vgl. zum Verstindnis von Rechtfertigungsordnungen: Forst und Giinther

2011: 11ff.
61 »Der [Vorschlag, E.N.] [...] der beiden Autoren [Boltanski und Thevénot,
E.N.] [...], solche »unnatiirlichen« Momente der diskursiven Uberpriifung

von vorgingig akzeptierten Ordnungsmodellen als die eigentlichen

181

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

ihnen sei, namlich, dass sie als alternativlos galten. Ich verstehe Forst so,
dass er zudem behauptet, dass Strukturen durch ihre faktische Existenz
ihre Alternativlosigkeit zudem gewissermafSen performativ als Realitit
erzeugten und somit zur »zweite[n] Natur«« (Forst 201 5a: 71) wiirden.
Sie seien also gewissermafSen auch — zumindest vorlaufig — alternativlos,
weil sie eben existierten oder gilten.

Obwohl Forst vorher von der Macht von Strukturen (s.0.) gespro-
chen hatte, spezifiziert er, drittens, dass Strukturen eigentlich blof » Ein-
fluss auf Personen« ausuibten, der allerdings als »Form der Macht er-
schein[e]« (Forst 201 5a: 71). Ohne seinen Begriff von Einfluss zu klaren,
illustriert er den Unterschied von Macht und Einfluss folgendermafSen®*:

»Innerhalb einer patriarchalen Struktur etwa ist es moglich, dass Frauen
auch dann noch deren Regeln befolgen, wenn der Patriarch ihnen Frei-
heiten lasst oder abwesend ist oder sich sogar bemiiht, diese Rolle ab-
zulegen. [...] Hierbei ist es allerdings passender, von >Einfluss< und nicht
von >Macht« zu sprechen, da hierbei Personen nicht intentional Macht
iber andere ausiiben. Strukturen tiben anders als Personen keine Macht
aus; sie liefern vielmehr die Moglichkeiten fiir Machtaustibungen und
erhalten sich durch diese.« (Forst 2015a: 71)

(4) Forst erlautert, und zwar auch im Vorgriff auf eventuelle Riickfragen
bzgl. seines Ansatzes, sein Verstandnis des Verhiltnisses seines Macht-
begriffs mit dem Foucaults. Forst nennt vier Gemeinsamkeiten (Forst

2015a: 74):

1. Macht wird als »allgemeines gesellschaftliches Phinomen« begrif-
fen, nicht bereits als zu problematisierende »Beherrschung oder Un-
terdriuckung«. Foucault vertritt also ebenfalls ein neutrales Macht-
verstandnis.

2. Macht kann nur iber freie Subjekte ausgetibt werden. Auch bei
Foucault miissen Subjekte also die Macht, die auf sie wirkt, m.E.
freiwillig anerkennen.

3.  Macht kann »ebenso produktiv wie disziplinierend sein«, d.h. hand-
lungsermoglichend und -beschrankend.

4. Macht operiert im »kognitiven Raum«.

Scharnierstellen der gesellschaftlichen Reproduktion zu begreifen [...].«
(Honneth 2008: 86)

62 Spater schreibt Forst, dass eine Analyse der Macht auf zwei Ebenen stattfin-
den miisse: auf der Ebene einer »Diskursanalyse der herrschenden bzw. he-
gemonialen Rechtfertigungen« und der Ebene der »entscheidenden Macht-
positionen in einer Gesellschaft« (Forst 2015a: 76). Ich vermute, dass es in
Bezug auf die zweite Ebene (im Sinne von Forsts Unterscheidung zwischen
Macht und Einfluss) praziser wire, hier von Einflusspositionen zu sprechen.

182

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

Forst distanziert sich von Foucaults Machtbegriff, wenn er schreibt, dass
Foucault zwar explizit einen neutralen Machtbegriff habe (1.), aber im-
plizit doch einen negativ konnotierten (vgl. Forst 2015a: 75).

Anhand der Auseinandersetzung mit Foucault méchte Forst noch ein
mogliches Missverstandnis beziiglich seines Machtbegriffs ausraumen.
Forst schreibt mit der vierten Gemeinsamkeit sich selbst und Foucault
ein kognitives Machtverstindnis zu. Gleichwohl ist Foucault bekannt
dafir, gerade die Machtwirkungen auf Korper, die »Disziplinierung
von Korper[n]« etwa, zu untersuchen und zu betonen (Forst 2015: 75).
Forst lehnt Interpretationen von Foucault ab, die Machteinwirkungen
auf Korper als unmittelbare verstehen.® Er vertritt demgegentber die
Position, dass Machteinwirkungen auf den Korper (auch fir Foucault)
kognitiv vermittelt seien. Foucaults Betonung der Tatsache, dass auch
Korper >vermachtet« seien, widerspreche in dieser Interpretation gera-
de nicht einem kognitiven Verstindnis von Macht, da die Art und Wei-
se, wie Korper durch Macht konstituiert und gepragt werden, nur durch
ein Verstandnis kognitiver Prozesse iiberhaupt moglich sei. Daraus folgt
fiir Forst die These, die er wiederum seines Erachtens mit Foucault teilt,
dass »Korper (und Gefuhle) keine separaten, nichtkognitiven Entititen
mit einer eigenen inneren Wahrheit« seien, sondern vielmehr »Produkte
diskursiver Macht« (Forst 2015: 76).%

(5) Bevor Forst im sechsten Abschnitt seines Textes zwei Unterformen
noumenaler Macht, Herrschaft und Beherrschung, und einen Grenzbe-
griff, Gewalt, definiert, zieht er gewissermafSen eine Unterscheidung in-
nerhalb der ersten beiden Teilaufgaben einer Kritik der Rechtfertigungs-
verhiltnisse (s.0.) ein. Die ersten beiden Teilaufgaben waren erstens
eine Gesellschaftsanalyse — nun konkretisiert als Analyse der (noumen-
alen) Machtverhaltnisse einer Gesellschaft — gefolgt von einer Benen-
nung der kritikwiirdigen Teile eines Machtverhaltnisses und zweitens die
diskurstheoretische und ggf. genealogische Kritik der falschen und ggf.
ideologischen Rechtfertigungen der kritikwiirdigen Machtverhiltnisse.
Forst unterscheidet nun gewissermaflen zwischen dem strukturellen und
individuellen Teil dieser Analysen: Der Frage nach den vorherrschenden
Rechtfertigungen, »die eine Gesellschaftsordnung als Rechtfertigungs-
ordnung kennzeichnen und tragen« (Forst 2015: 76), und der Frage nach
den Positionen, die innerhalb dieses Kontextes der Rechtfertigungen die
meiste Macht haben (im Wirtschaftsliberalismus etwa die 6konomisch

63 Forst hat hier Allens Interpretation von Foucault im Blick, vgl. Forst 201 5a:
76, Fn. 43 sowie Allen, Forst und Haugaard 2014: 19, 22f., 30.

64 In seiner Buchkritik »Macht und Normativitit — zur Konzeption noumena-
ler Macht bei Rainer Forst« schreibt Nida-Riimelin, dass Forsts Machttheo-
rie sich von Foucaults gar nicht unterscheiden liefle (Nida-Riimelin 2016:
682).

183

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Erfolgreichen) oder die Macht haben, bestehende Rechtfertigungen zu
verdndern (in einer Demokratie etwa gewahlte Volksvertreter).5s

Um eine Analyse der Machtverhiltnisse durchfithren zu kénnen, be-
darf Forst der obengenannten Unter- bzw. Grenzbegriffe, die sich anhand
von drei Bedeutungsachsen unterscheiden: Die Achsen sind erstens, ob
es sich um eine wertneutrale oder eine nicht-wertneutrale, d.i. negati-
ve Form von Macht handelt, zweitens, ob das Machtverhiltnis iiber die
Zeit stabil ist und drittens, wobei hier die Grenze des Begriffs der Macht
in den Blick kommt, ob es sich bei dem analysierten Phinomen um ein
kognitives handelt oder nicht.®¢

Tabelle 1:
1. Wertneutralitit 2. Stabiles Verhiltnis | 3; {(ognmves
Phianomen
Ja Nein, Ja Nein Ja Nein
negativ
Macht X indifferent X
Herrschaft X X X
Beherrschung X X X
Gewalt/
ewa X indifferent X
Zwang

Herrschaft ist fiir Forst wie sein Begriff der Macht ein wertneutra-
ler und kognitiver Begriff und damit ein Unterbegriff der Macht. Spe-
zifisch fur den Herrschaftsbegriff ist, dass er »dauerhafte und stabile
soziale Ordnung[en] des Handelns und Rechtfertigens« (Forst 2015:
77), stabile Rechtfertigungsordnungen, beschreibt. Weil er wertneu-
tral ist, sind sowohl die demokratische Herrschaft als auch das Pa-
triarchat Beispiele fur Herrschaftsordnungen. Beherrschung teilt mit
dem Herrschaftsbegriff das Merkmal der Stabilitdt, bezeichnet aber
nur kritikwiirdige Herrschaftsverhiltnisse. Auch das Merkmal der Kri-
tikwirdigkeit ist noch einmal dahingehend spezifiziert, dass es sich bei

65 Zur Terminologie vgl. Fn. 62 in diesem Kapitel.

66 Man konnte, um den Begriff des Einflusses einzufiigen, noch die Bedeu-
tungsachse >intendierte/nicht-intendierte Machtausiibung« einfiigen. Diese
Bedeutungsachse wiirde wie >kognitives Phinomen (ja/nein)< eine Grenze
und keine Binnenunterscheidung des Machtbegriffs darstellen.

184

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

Beherrschungsverhiltnissen >nicht nur< um (nach den Kriterien der Re-
ziprozitit und Allgemeinheit) ungerechtfertigte Verhiltnisse handelt,
sondern um solche, in denen es schwierig ist, darauf hinzuweisen, dass
sie ungerechtfertigt sind. Fiir Forst konstituiert eine Beherrschungs-
ordnung, dass sie »den Betroffenen die Moglichkeit bzw., normativ
gesprochen, das Recht auf reziprok-allgemeine Rechtfertigung und
Kritik [vorenthilt]« (Forst 2015: 78). Es geht hier also um eine beson-
ders starke Form der Kritikwirdigkeit, die womoglich mit dem Merk-
mal der Stabilitat einer Beherrschungsordnung zusammenhingt. Man
konnte also auch noch einen weiteren Unterbegriff in die Tabelle ein-
fugen, der nicht das Merkmal Stabilitat hat und dementsprechend >nur«
einfach kritikwiirdig ist.

Tabelle 2:
1. Wertneutralitit 2. Stabiles Verhiltnis %hgggﬁ;ges
Nein, . .

Ja negativ Ja Nein Ja Nein

Nicht durch

. .o X
die Kriterien (einfach
der R. und A. emntac X X
. kritik-
rechtfertigbare iirdi
Macht wiirdig)

In einem Beherrschungsverhaltnis »lauern«, so Forst, » Zwang und Ge-
walt« (Forst 2015a: 78). Der Unterschied zu einem Beherrschungsver-
haltnis, in dem der »Raum der Rechtfertigungen« (Forst 2015a: 77)
durch die Machtausiibenden strukturiert und begrenzt wird, ist, dass
ein Gewaltverhaltnis gar nicht vermittelt iiber einen irgendwie gearteten
Raum der Rechtfertigungen funktioniert, sondern durch »die rein physi-
sche Verfiigung des einen iiber den anderen ersetzt wird« (Forst 201 5a:
78). Gewalt stellt also, nach Forst, ein Ende eines Bedeutungsspektrums
der Macht dar, in dem soziale Rechtfertigungsordnungen mit einseitigen
Griinden bis schliefSlich gar keinen Griinden mehr — sondern nackter Ge-
walt — gestiitzt werden. Am anderen Ende dieses Spektrums stehen mit
reziprok-allgemeinen Griinden gestiitzte Ordnungen (vgl. Forst 2015a:
79). Ergianzt man das Spektrum um eine weitere Dimension, namlich die
Achse der Stabilitit und Instabilitdt, dann ergibt sich folgendes Bild®’:

67 Es ist hierbei zu beachten, dass es fiir (etwa staatliche) Gewaltanwendung
mitunter gute Griinde geben kann, diese Griinde aber in dem Moment der

Gewaltausiibung (dem Mechanismus der Einwirkung von A auf B) keine

185

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

y = Stabilitit Rechtfertigungsschwelle

gerechtfertigte Herrschaft
Gewalt

Stabilititsschwelle

nicht gut gerechtfertigte
Macht:(s. Tabelle 2)

x = 0 gar nicht gerechtfertigt gut gerechtfertigt

x = Rechtfertigungsgrad

AbschliefSfend nennt Forst noch drei Griinde, wieso die angestrebte
Machtanalyse in drei unumgingliche Schwierigkeiten gerit (vgl. Forst
2015a: 79ff.):

1. Es gibt meist mehrere Rechtfertigungen dafiir, warum bestimm-
te gesellschaftliche Ordnungen aufrechterhalten werden. Will man
also etwa — empirisch informiert — ein Teilphdnomen eines 6konomi-
sierten Wissenschaftssystems kritisieren, z.B. die Tatsache, dass einige
Wissenschaftler/innen wegen des Drucks, viel zu publizieren, um spa-
ter eine Professur zu bekommen, tber ein ihrer Gesundheit zutrigli-
ches Maf$ hinaus arbeiten, dann miisste man wissen, ob die Wissen-
schaftler/innen wirklich wegen des Drucks so viel arbeiten. Es konnte
ja auch sein, dass viel arbeitende Wissenschaftler/innen gesundheits-
abtraglich viel arbeiten, weil sie eine brennende Leidenschaft fiir ein
gewisses Thema haben, und nicht, weil sie aus 6konomischen Griin-
den dazu gezwungen werden. Fiir eine angemessene Analyse nou-
menaler Macht, die eine gerechtfertigte Kritik stiitzen konnte, musste
man herausfinden konnen, was die bedeutendsten Griinde fiir das vie-
le Arbeiten sind bzw. wie unterschiedliche Griinde zusammenwirken. ¢
Das sei eine schwierige Aufgabe, der sich eine Analyse noumenaler
Macht allerdings stellen miisse.

2. Eng damit verkniipft ist die Tatsache, dass es nie abschliefSend be-
stimmbar sein wird, was jemanden wirklich motiviert, weil man nicht
»in die Kopfe von Menschen« hineinschauen kann (Forst 2015a: 80).

Rolle spielen. Bei einer Machtwirkung hingegen sind es die Griinde selbst,

die B bewegen. Diese Uberlegung stellt m.E. auch die Zuordnung, dass Ge-

walt stets negativ zu bewerten ist, infrage (vgl. Tabelle 1, Zeile 5, Spalte 3).
68 Forst verwendet an dieser Stelle ein anderes Beispiel.

186

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Das erwihnt Forst nicht, aber hier entsteht Bedarf fiir eine sozialwissen-
schaftliche Operationalisierung noumenaler Macht, die die Grundlage
fiir eine methodisch reflektierte empirische Untersuchung noumenaler
Macht legen konnte, auch wenn diese niemals »final oder vollstindig
objektiv« sein konne (ebd.).

3. Diese dritte Schwierigkeit bezieht sich auf die Teilaufgabe der Ana-
lyse von Macht- bzw. Einflusspositionen. Solche Positionen seien zwar in
sichtbaren sozialen Strukturen verortet, allerdings wiirden tatsidchliche
Macht- und Einflussposition nicht notwendig formalisierten Positionen
entsprechen: Es mag charismatische Individuen geben, die an einem Ar-
beitsort viel Macht ausiiben, obwohl sie nicht auf der Chefetage sitzen.
Gleichwohl kann es formal einflussreiche Individuen geben, die faktisch
nur die Empfehlungen ihrer Berater/innen ausfuhren und somit tatsdch-
lich wenig Macht haben.

6.4 Einige (vom Gerechtigkeitsbegriff)
normativ abhingige Begriffe

Ausgehend von dem Vorschlag einer Frage, mit der sich Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie erschliefSen ldsst (6.1), und der Beschreibung sei-
nes normativen sowie deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs (6.2 und
6.3) mochte ich in diesem Unterkapitel einige fiir Forsts Theorieaufbau
weniger zentrale, jedoch im Kontext der Politischen Philosophie so-
wie Sozialphilosophie bedeutenden Begriffe wie Legitimitdt oder Ent-
fremdung aus Forsts Perspektive beleuchten. Forst setzt sich in einer
Vielzahl von unterschiedlichen Aufsitzen und Textstellen mit solchen
aus seiner Perspektive von (s)einem Gerechtigkeitsbegriff normativ
abhingigen Begriffen auseinander (vgl. etwa bzgl. des Toleranzbe-
griffs Forst 2003a: 48f.%%). Im Folgenden nenne ich zunichst eine Rei-
he dieser abhingigen Begriffe in alphabetischer Reihenfolge und er-
lautere ihre Bedeutung sowie ihr Verhiltnis zum Gerechtigkeitsbegriff
laut Forst. Die zu behandelnden Begriffe sind: Ausbeutung, Demokra-
tie, Entfremdung, Fortschritt, Frieden, Legitimitdt und Toleranz. Die
Linge der jeweiligen Ausfuhrungen variiert dabei, da Forst etwa dem
abhingigen Begriff der Toleranz ein uber siebenhundertseitenlanges
Buch gewidmet hat. Gleichwohl fithre ich hier nur Begriffe auf, mit de-
nen sich Forst ausfithrlicher auseinandersetzt. Diese Liste an Begriffen

69 Der Toleranzbegriff (und somit vermutlich auch andere normativ abhingige
Begriffe) sei jedoch weder »begrifflich abhingig oder gar amorph« noch ein
»im Kern umstrittener Begriff (-essentially contested concept<)« (Forst 2003a:
50, erste Herv. E.N.).

187

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

ist demnach nicht mit dem Anspruch, konklusiv zu sein, verbunden.”
Auch wenn ich alle Begriffe nennen wiirde, die in Forsts Schriften als
abhingige Begriffe benannt werden (wenn auch nur in kurzer Erwih-
nung), konnte damit nicht ausgeschlossen werden, dass weitere abhin-
gige Begriffe gebildet werden konnten. Nichtsdestoweniger enthalt die-
se Liste aber die fiir Forst zumindest bis dato wichtigsten abhiangigen
Begriffe. Anschlieflend diskutiere ich noch drei Begriffe, Autonomie,
Freibeit und Gleichbeit, deren Status gegenuiber dem Gerechtigkeitsbe-
griff unklar ist, also ob sie abhingige Begriffe sind oder eher semanti-
sche Bestandteile des Gerechtigkeitsbegriffs (6.4.8). Davon ausgehend
diskutiere ich abschliefSend, wie sich Forsts Rede von >normativ abhin-
gigen Begriffen< zur Idee von thick ethical concepts bzw. >dichten Be-
griffen< verhilt (6.4.9).

6.4.1 Ausbeutung

Der Ausbeutungsbegriff spielt fiir diese Arbeit gegentiber anderen ab-
hangigen Begriffen eine besondere Rolle, da ich ihn bereits im ersten Teil
der Arbeit (Kapitel 3.1.2) behandelt habe. Dort habe ich den Begriff der
Ausbeutung fir die Beschreibung der Beherrschungsform einer liberta-
ren Gerechtigkeitskonzeption verwendet, die eine kritische Gerechtig-
keitskonzeption erkennen und vermeiden konnen muss. Ohne auf die-
sen systematischen Stellenwert des Begriffs an dieser Stelle noch einmal
ausfihrlicher einzugehen (vgl. kurz unten), mochte ich stattdessen skiz-
zieren, wie Forst das Verhiltnis von Ausbeutung zu seinem Begriff der
Gerechtigkeit sieht.

Forst thematisiert diese Frage in seinem Aufsatz » Gerechtigkeit nach
Marx«, der in Normativitdt und Macht veroffentlicht ist (Forst 2015a:
171-185).7" In diesem Text ist Forsts Auseinandersetzung mit Marx’
Ausbeutungs- und mit Marx’ Entfremdungsbegriff — sowohl hinsicht-
lich seiner Interpretation von Marx sowie dem systematischen Verhalt-
nis beider Begriffe zu seinem Gerechtigkeitsbegriff — eng verkniipft.
Diese Auseinandersetzung stelle ich hier kurz dar. Dem Entfremdungs-
begriff hat Forst spiter einen eigenstindigen Aufsatz gewidmet, auf
den ich unten (6.4.3) eingehe. Dort werde ich auch die These vertre-

70 Weitere Begriffe, die hier untersucht werden konnten, sind etwa Ideologie
(Forst 2011: 128), Sanktion (Forst 1996: 380), Sicherbeit (vgl. Frieden, s.u.),
Solidaritit (Forst 201 5a: 189) und Wiirde (Forst 2005). Zu einem gerechtig-
keitsabhingigen Verstindnis von Entwicklung im Anschluss an Forst, sieche
Culp 2014a.

71 Dieser Aufsatz ist urspriinglich 2013 in einem von Jaeggi und Loick heraus-
gegebenen Sammelband Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis erschienen
(Forst 2013).

188

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

ten, dass Forsts Verstindnis von Marx’ Entfremdungsbegriff einerseits
und Marx’ Ausbeutungsbegriff andererseits bezogen auf ihre Stellung zu
seiner Gerechtigkeitskonzeption keine klare Unterscheidung der beiden
Begriffe mehr erlaubt.

In dem Aufsatz »Gerechtigkeit nach Marx« geht Forst zwei Fragen
nach: 1. Hat Marx einen positiven Begriff der Gerechtigkeit, wenn ja
welchen? und 2. Wie relevant ist Marx fiir unser gegenwirtiges Denken
uber Gerechtigkeit? Dabei legt er den Schwerpunkt auf die zweite Frage
(vgl. Forst 2015a: 171). Forst fasst zunachst seine Unterscheidung von
zwei Bildern der Gerechtigkeit, einem distributiven und einem radikalen
oder machttheoretischen (und von Forst bevorzugten) zusammen (vgl.
Kapitel 3.2.2). Dabei erwihnt er die vier Aspekte, die eine angemesse-
ne Theorie der Gerechtigkeit seiner Ansicht nach berticksichtigen muss
und die dementsprechend eine distributive, nicht-angemessene Theorie
der Gerechtigkeit nicht in den Blick bekommt: die Frage der Produktion
(1), die politische Dimension der Gerechtigkeit (2), der (diskursiv) ver-
mittelte Charakter von berechtigten Anspriichen auf Giiter (3) und die
Unterscheidung von fur Menschen schlechten Umstanden und ungerech-
ten Verhiltnissen, die fiir manche Menschen deshalb schlecht sind, weil
sie von anderen Menschen so geschaffen wurden (4) (vgl. Forst 2015a:
172). Davon ausgehend kann Forst untersuchen, »wie sich Marx’ Theo-
rie zu [s]einer Unterscheidung von zwei Weisen, die Gerechtigkeit zu ver-
stehen, verhilt« (Forst 2015a: 177). Diese Frage ist relevant fur beide
Ausgangsfragen des Aufsatzes.

Beztiglich des ersten Merkmals einer radikalen Gerechtigkeitstheorie,
namlich dass sie auch die Produktionsverhaltnisse und nicht nur die aus
ihr folgenden Distributionen in den Blick nimmt, merkt Forst zunachst
an, dass Marx diesen Fokus auf die >Produktion< und die Kritik daran
selbstverstandlich teile (vgl. Forst 2015a: 177). Marx® Kritik an kapi-
talistischen Produktionsverhaltnissen sei ihr ausbeuterischer Charakter
(vgl. Forst 2015a: 177). Diese Kritik ist laut Forst systematisch sowie
aus Marx’ Perspektive als Kritik durch einen »moralische[n] Begriff« zu
verstehen und spezifischer so, dass Marx die kapitalistische Gesellschaft
als »ungerechte« bewerte (Forst 2015a: 177). Das sei aber noch nicht
gleichbedeutend damit, dass die andere, bessere Gesellschaft, die einer
durch kapitalistische Produktionsverhiltnisse gekennzeichneten nachfol-
gen soll, auch eine ist, die mit dem Begriff der Gerechtigkeit positiv aus-
zuzeichnen sei (vgl. Forst 201 5a: 178); negativ aber sei es unzweifelhaft,
dass Marx die zu tiberwindende Gesellschaft als ungerechte auffasse.

Bei der Diskussion des zweiten Merkmals kommt Forst auf die Fra-
ge zuriick, auf welchem normativen Wert oder welcher normativen
Grundlage Marx’ Ausbeutungskritik basiere und der oder die dement-
sprechend auch in einer wiinschenswerten, nachkapitalistischen Gesell-
schaft realisiert werden sollte. Hier gebe es eine Diskussion dartiber,

189

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

welche Normativitit fiir Marx zentraler sei: diejenige, die seiner Aus-
beutungskritik zugrundeliege, also eine »Konzeption der moralischen
Wiirde« (Forst 2015a: 179), aus deren Perspektive es falsch sei, wenn
Kapitalist/innen den Mehrwert der Arbeiter/innen abschopften und die-
se dementsprechend blofS als Mittel behandelten, oder diejenige, auf der
seine Entfremdungskritik basiere? Die Entfremdungskritik beruhe auf ei-
nem »ethischen Verstindnis des guten individuellen und sozialen Lebens
in der Einheit mit anderen und der Natur [...], das die kreativen Poten-
ziale des Gattungswesens Mensch freisetzt« (Forst 2015a: 180). Forst
mochte entgegen dieser Diskussion starker die normativen Gemeinsam-
keiten der Ausbeutungs- und Entfremdungskritik herausarbeiten.

Die normativen Gemeinsamkeiten der Ausbeutungs- und Entfrem-
dungskritik arbeitet er mithilfe einer Analyse des »Fetischcharakters der
Ware im Kapital« heraus (Forst 2015a: 180). Dort beschreibe Marx,
»dass in einer entfremdeten Gesellschaft soziale Verhaltnisse zu Verhilt-
nissen von Dingen verkommen« (Forst 2015a: 180). Das sei primar des-
wegen kritikwiirdig, weil diese Verhiltnisse einerseits manche Gruppen
bevorteilten und andere benachteiligten sowie andererseits, weil diese
Verhiltnisse als unkontrollierbar und unveranderbar wahrgenommen
wirden (vgl. Forst 201 5a: 180). Die letztere Dimension stiinde hier im
Zentrum (Forst 2015a: 1871). Forst mochte also, auch in Riickbezug
auf die Okonomisch-philosophischen Manuskripte (1844), zeigen, dass
>Entfremdung« vor allem heifSt, dass der »gesellschaftliche[] Prozess [...]
de[m] Einzelnen als fremde Macht gegeniibertritt« (Forst 2015a: 181,
Herv. E.N.). Entfremdungskritik ginge aber tiber Ausbeutungskritik hi-
naus, weil sie >nicht blof8< die grundlegende Struktur einer Gesellschaft
als notwendig ungleichheitsproduzierend kritisiere (was schon tiber die
Kritik einer unfairen Verteilung hinausgeht), sondern zudem beklage,
dass diese grundlegende Struktur naturalisiert sei, d.h. dem einzelnen
als unverdanderbar, als fremd, gegentiberstehe. Dieses Verstandnis von
Entfremdung Forsts erlautere ich in 6.4.3 genauer. Es ist an dieser Stel-
le wichtig festzuhalten, dass in Forsts Analyse von Marx der Entfrem-
dungs- und der Ausbeutungskritik dieselbe normative Idee zugrundliegt
und zwar das Ideal der kollektiven Selbstbestimmung, an der jede/r als
Gleiche/r teilhaben sollte (vgl. Forst 2015a: 181f.).

Das Marx’sche Ideal kollektiver Selbstbestimmung decke sich zwar
prinzipiell mit Forsts radikaler Vorstellung von Gerechtigkeit (weshalb
sowohl Ausbeutung und Entfremdung als normativ von der Gerechtig-
keit abhangige Begriffe gelten konnen), jedoch lasse sich womoglich eine
Differenz beziiglich der Frage, wie sich diese kollektive Selbstbestim-
mung materialisieren sollte, feststellen. In Marx’ Texten wiirde namlich
nahegelegt, dass kollektive Autonomie sich nicht tiber politische Institu-
tionen vermittelt realisieren musse. Eine Gesellschaft, die sich selbst be-
stimme, hitte fir Marx namlich keine grundlegenden Konflikte mehr,

190

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

die mithilfe politischer Institutionen kanalisiert werden miissten (vgl.
Forst 2015a: 182).

Was macht aber — abgesehen von der Frage der Realisierung kol-
lektiver Autonomie — genau das begriffliche Verhiltnis von Ausbeu-
tung und Ungerechtigkeit bei Forst aus, wenn er meint, gezeigt zu
haben, dass beide die gleiche normative Grundlage haben? Ich den-
ke, dass bei Forst der Ausbeutungsbegriff letztlich identisch ist mit
seinem Begriff der Beherrschung (s.o. und vgl. Forst 2015a: 18472).
»Ausbeutung« beschreibt namlich Forsts AufSerungen zufolge eine sozia-
le Relation, die tiber eine gewisse Zeit hinweg, man konnte auch sa-
gen strukturell, ungerechte, d.h. reziprok-allgemein nicht rechtfertigba-
re Verhiltnisse reproduziert (vgl. 6.3.2).

Mir ist allerdings nicht ganz klar, ob Forst mit >Ausbeutung« nur die-
jenigen Beherrschungsverhiltnisse meint, die die kapitalistische Produk-
tionsweise hervorbringt. Dagegen, dass Forst ein weites Verstindnis von
Ausbeutung hat (vgl. Kapitel 3.1.2), spricht jedenfalls, dass dann nichts
Spezifisches mehr am Ausbeutungsbegriff tibrigbleibe (vgl. 6.4.9). Was
einen weiten Ausbeutungsbegriff in meinem Sinne (vgl. 3.1.2) dennoch
gegeniiber der Ungerechtigkeit spezifisch macht, ist, dass er das Augen-
merk auf strukturelle und nicht bereits als politisch relevant markierte
Probleme — also naturalisierte Phinomene — richtet. Diese »Aufdeckung
von Naturalisierung«Funktion erfasst Forst allerdings schon durch sein
nicht-ethisches Entfremdungsverstandnis (vgl. 6.4.3), das wiederum mei-
nem Verstindnis von Entfremdung als - Mangel von Sinn< entgegensteht

(vgl. 5).

6.4.2 Demokratie

Auch wenn Forst gewissermaflen einen demokratisch gewandten Ge-
rechtigkeitsbegriff vorschlagt, bleibt der Demokratiebegriff fur ihn in
»normative[r] Abhingigkeit zu dem der Gerechtigkeit« (Forst 2015a:
192): »Der Gedanke der Demokratie driickt keinen alleinstehenden
»Wert« aus, sondern beruht auf dem Autonomiegedanken, der in die po-
litische Welt transferiert und damit transformiert wird; die Demokratie
hat entsprechend den Sinn der politischen Willkiirvermeidung.« (Forst
2015a: 191f.) Die Demokratie ist demnach als das, was die Gerechtig-
keit im politischen Kontext fordert, anzusehen.”?

Fur die Bestimmung des Verhiltnisses von Gerechtigkeit und De-
mokratie bei Forst ist die Rolle von Institutionen entscheidend. Wenn
man >Demokratie« als eine bestimmte Form der (legitimen) politischen

72 Vgl. ebd. »Beherrschung bzw. Ausbeutung«.
73 Vgl. Gideke 2017: 109-114.

191

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Herrschaft versteht, dann ist s\Demokratie< auch die Bezeichnung fir
eine bestimmte Konstellation von Institutionen (etwa Wahlen und
Rechtsstaatlichkeit) oder Mindestbedingungen an Institutionen. Forst
ist allerdings darauf bedacht zu betonen, dass Gerechtigkeit sich nicht
in dem Vorliegen eines bestimmten institutionellen Arrangements er-
schopft:

»Sosehr die Notwendigkeit zu betonen ist, dieses basale Recht [Recht
auf Rechtfertigung] politisch-rechtlich im Sinne radikaler Demokratie
zu institutionalisieren, sosehr sind doch auch die Grenzen einer solchen
Institutionalisierung zu bedenken [...]. Letztlich ldsst sich das Recht auf
Rechtfertigung nicht vollstindig in Verfahren politischer Selbstbestim-
mung >aufheben¢, was freilich nicht bedeutet, dass staatliche Institutio-
nen als >Gerechtigkeitsexperten«< gegeniiber konkreter demokratischer
Selbstbestimmung auftreten diirften; wohl aber, dass dies die Burger
selbst tun konnen.« (Forst 2007a: 168f., Fn. 58)

Dieser nicht-institutionelle Uberschuss der Gerechtigkeit lieSe sich
aber womoglich auch innerhalb eines Demokratiebegriffs selbst erhal-
ten. So schreibt Forst selbst, dass der Demokratie eine »kritische Re-
flexion« innewohnt, die sich »#ranszendierend« auf ihre je konkrete
Institutionalisierung bezieht (Forst 2015a: 190f.).7

6.4.3 Entfremdung

Wie in 6.4.1 zum Ausbeutungsbegriff bereits erwahnt, steht Forsts
Verstindnis von Entfremdung demjenigen entgegen, das ich in Kapi-
tel 5 als > Mangel von Sinn< bestimmt habe. Forst betont die -Mangel
von Macht«-Bedeutungsdimension (vgl. Forst 2011: 132, Forst 2015a:
24 und Forst 2017b). In seinem Aufsatz »Das Wichtigste zuerst. Um-
verteilung, Anerkennung und Rechtfertigung« (Forst 2011: 134-154)
schien er allerdings — zumindest in Abgrenzung von seinem eigenen
Verstandnis von Entfremdung — auch die >Mangel von Sinn«Dimen-
sion des Entfremdungsbegriffs noch stirker zu beachten (vgl. Forst
2011: 135f.). Im Folgenden konzentriere ich mich auf den 2017er Text
»Noumenal Alienation: Rousseau, Kant and Marx on the Dialectics of
Self-Determination«, in dem der Fokus eindeutig auf der >-Mangel von
Macht«-Dimension des Entfremdungsbegriffs liegt (Forst 2017b).7s
In »Noumenal Alienation« argumentiert Forst, dass Rousseau, Kant
und Marx alle eine Form von Entfremdung — zumindest unter anderen

74 Ausfihrlicher zur Rolle von Institutionen vgl. Kapitel 8.. Zum intrinsischen
Wert von demokratischen und rechtstaatlichen Institutionen, siehe auch
Neuhann 2020a.

75 Der Text ist bisher nicht auf Deutsch verfiigbar.

192

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

— beschreiben, mit der die Entfremdung des Menschen von seinem Sta-
tus als moralischer Rechtfertigungsautoritit gemeint ist. Diese Form
von Entfremdung nennt Forst »noumenal alienation« bzw. noumenale
Entfremdung: »Noumenal alienation results from a lack of being
recognized or a lack of recognizing yourself as an agent of justification
equal to others, as having an equal right to justification.« (Forst 2017b:
525) Noumenale Entfremdung ist Forsts Ansicht nach auch das syste-
matisch addquateste Verstandnis von Entfremdung. Auf die Stichhaltig-
keit von Forsts Interpretationen von Rousseau, Kant und Marx gehe ich
hier nicht weiter ein.

Mit seinem noumenalen Entfremdungsverstandnis wendet sich Forst
gegen ein — zumindest exklusiv — ethisches Verstandnis von Entfrem-
dung, in dem sie die Entfremdung eines Menschen von seinem authenti-
schen Selbst oder seinem (Lebens)Sinn bedeutet (vgl. Forst 2017b: 524,
526, 533ff.). Entfremdung sei stattdessen — auf der Ebene des allge-
meinen Konzepts — als »normatively dependent concept« zu verstehen:
»Alienation generally means that a person is disconnected from them-
selves, others and their social context in a normatively relevant way,
but that normative relevance needs to be explained by other concepts. «
(Forst 2017b: 546) Der andere — nicht ethische — sondern moralische
Begriff, den Forst einsetzt, um die »normative relevance« von Entfrem-
dung zu erkldren, ist sein Verstindnis eines dem Menschen angemes-
senen Status als Rechtfertigungsautoritit, eines Zwecks an sich oder
eines Wiirdetragers (vgl. 6.2 und 7). Somit konstruiert Forst aus dem
begrifflichen Kern der Entfremdung (Konzept) und seiner normativen
Rechtfertigungstheorie seine Konzeption noumenaler Entfremdung.

Forst unterscheidet zwischen noumenaler Entfremdung erster und
zweiter Ordnung. Er nennt die Entfremdung einer Person von sich selbst
als moralischem Wesen »second order noumenal alienation« und die
Entfremdung, die kennzeichnend ist fiir einen sozialen Raum, in dem
sich die Beteiligten nicht als Rechtfertigungsautoritidten anerkennen
»first order noumenal alienation« (Forst 2017b: 525). Im ersten Fall
besteht ein »lack of self-respect«, im zweiten Fall ein »lack of respect
for or by others« (Forst 2017b: 533). Beide Mangel an Respekt lassen
sich im Vokabular eines »Mangels von Macht«< ausdriicken, denn Res-
pekt soll man vor seiner eigenen Rechtfertigungsautoritit und derje-
nigen von anderen Personen haben und somit haben voneinander und
von sich selbst nicht-entfremdete Personen die gleiche Rechtfertigungs-
macht.

Fiir Forst ist es wichtig, die erste und zweite Ordnung zu trennen,
weil er einerseits einfangen konnen mochte, dass noumenale Entfrem-
dung erster Ordnung noumenale Entfremdung zweiter Ordnung be-
gunstigt. Andererseits mochte er beschreiben kénnen, dass ein Indivi-
duum, das nicht unter Entfremdung zweiter Ordnung >leidets, in einen

193

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Kampf um Anerkennung eintreten kann, der sich gerade gegen nou-
menale Entfremdung erster Ordnung richtet (vgl. Forst 2017b: 5275,
533)-

Zudem unterscheidet Forst noch zwischen moralischen und poli-
tisch-sozialen Maffnahmen, durch die man noumenale Entfremdung
tiberwinden kann. Diese Unterscheidung sei von den drei Referenzau-
toren, Rousseau, Marx und Kant, am klarsten bei Kant herausgearbei-
tet (vgl. Forst 2017b: §39). Forst verweist dabei auch zuriick auf den
Aspekt seines Entfremdungsbegriffs (hier insbesondere im Anschluss an
Marx), den ich oben im Unterkapitel zu Ausbeutung erwihnt hatte, dass
entfremdete soziale Verhaltnisse sich durch einen »lack of transparency
and control« auszeichneten (Forst 2017b: 542).

Mir stellt sich die Frage, ob es Elemente gibt und wenn ja wel-
che die Forsts Rede von noumenaler Entfremdung seinem bisherigen
begrifflichen Instrumentarium hinzufugt. Ausgehend von »Noumen-
al Alienation« kommt dafir eigentlich nur die Unterscheidung von
noumenaler Entfremdung erster und zweiter Ordnung infrage. Der
»lack of transparency and control«-Aspekt lasst sich jedenfalls in mei-
ner Rekonstruktion bereits mit dem Ausbeutungsbegriff erfassen (vgl.
6.4.1). Die Notwendigkeit, dass sich die Rechtfertigungsautoritit ei-
nes Menschen in verschiedenen Kontexten manifestieren muss, unter
anderen im politischen und moralischen, wird von Forst bereits in an-
deren Worten betont (vgl. 6.1 und 6.2). Einzig der Aspekt der Selbst-
entfremdung (noumenale Entfremdung zweiter Ordnung) scheint mir
in anderen Texten Forsts eine weniger zentrale Rolle zu spielen. Die-
sen Aspekt versuche ich in Kapitel 7 allerdings anders einzufangen,
wenn ich mit Fichte die grundlegende Anerkennungsbeziehung zwi-
schen Menschen entfalte, die sich als freie und gleiche ansehen. Die-
se Anerkennungsbeziehung involviert sowohl die Anerkennung mei-
ner selbst als gleich und frei (Nicht-Entfremdung zweiter Ordnung)
als auch die Anerkennung eines anderen oder mehrerer anderer als
gleich und frei und das Anerkannt-werden durch sie (Nicht-Entfrem-
dung erster Ordnung). Und, wie Forst, mochte ich dabei die Tatsa-
che erfassen konnen, dass der Aspekt der Selbstanerkennung oder des
Selbstrespekts zwar eng verbunden ist mit der Anerkennung durch
andere, aber der Impuls zur Aktualisierung einer Anerkennungsbe-
ziehung auch einseitig von einem sich (bereits) selbstrespektierenden
Wesen ausgehen kann (vgl. 7.5).

Inhaltlich sehe ich bezuglich Forsts Ausfiihrungen zum Entfremdungs-
begriff keine Spannungen zu seinen vorhergehenden Texten. Gleichwohl
halte ich seine Spezifizierung des Entfremdungsbegriffs in Bezug auf sein
ubriges begriffliches Instrumentarium gewissermafSen fiir redundant.
Ich verwende den Entfremdungsbegriff deshalb insbesondere fiir den
ethischen >Mangel von Sinn« (siche Kapitel §) und konzeptualisiere den

194

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Aspekt, der in Forsts Entfremdungsdiskussion neu ins Spiel kommt, und
zwar die (Nicht)-Entfremdung zweiter Ordnung in Kapitel 7 auf etwas
andere Art und Weise.”¢

6.4.4 Fortschritt

Forst widmet sich insbesondere in drei Schriften dem Fortschrittsbegriff,
der »kein normativ eigenstandiger Begriff« (Forst 201 5a: 107) sei: in der
Einleitung (S. 18f.) und in Kapitel 4 »Der Begriff des Fortschritts« (102—
110) von Normativitidt und Macht, in seiner Replik »Eine fortschrittli-
che Kritik des Fortschritts?« zu Amy Allens verschriftlichtem und tiber-
setzten Vortrag, »Das Ende — und der Zweck — des Fortschritts« beim
XXIII. Deutschen Kongress fiir Philosophie im Jahre 2014 (Forst 2016a)
und in seinem Aufsatz » The Justification of Progress and the Progress
of Justification« (Forst 2019a)77. Die Tatsache, dass der Fortschrittsbe-
griff fur Forst ein normativ abhdngiger ist und damit nicht irreduzibel,
ist Jaeggi nach zu urteilen kennzeichnend fiir eine kantianische Position
wie Forsts. Sie schreibt: »Progress might be an outcome, but it is not an
irreducible part of this [Kantian] philosophical account.« (Allen, Jaeggi
und von Redecker 2016: 2371)

Forst unterscheidet zwischen zwei Arten von Fortschritt, technologi-
schem Fortschritt oder allgemeinem Fortschritt in Bezug auf die Lebens-
bedingungen und moralisch-politischen Fortschritt (vgl. Forst 201 5a:
105f. und Forst 2019a: 17). Obwohl der Begriff des Fortschritts in bei-
den Kontexten auf normative Art und Weise verwendet werde, sei er —
wie erwiahnt — kein eigenstandiger normativer Begriff (vgl. Forst 2019a:
20f.). Was dem Fortschrittsbegriff seine Normativitit verleiht, ist, fur
Forst, wieder seine rechtfertigungstheoretische Gerechtigkeitskonzepti-
on:

»Fortschritt bedeutet, dass eine Gesellschaft neue Niveaus der Rechtfer-
tigung anstrebt, denen gemif$ politische und soziale Verhiltnisse nicht
nur wechselseitig und allgemein gerechtfertigt werden konnen, sondern
auch Institutionen dafiir existieren, solche Rechtfertigungen zu generie-
ren.« (Forst 2015a: 109)

Fortschritt bedeutet also, dass es zum Zeitpunkt t >mehr« maximale (»po-
litisch und soziale Verhiltnisse [...] [, die, E.N.] wechselseitig und allge-
mein gerechtfertigt werden konnen«) und fundamentale Gerechtigkeit

76 Zu Forsts Entfremdungsverstindnis, siehe auch die Beitrage von John
Christman, Mattias Iser und Catherine Lu sowie Forsts Antwort (159-173)
in: Allen und Mendieta 2019.

77 Siehe auch Allens Auseinandersetzung mit diesem Aufsatz in demselben
Band (Allen 2019).

195

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

(»Institutionen dafiir existieren, solche Rechtfertigungen zu generieren«)
gibt als zum Zeitpunkt t : »The justification of progress lies in the pro-
gress of justification as a social practice among equals.« (Forst 2019a:
22) Das heifdt auch, dass es keinen externen MafSstab fiir Rechtfertigun-
gen gibt und dass Forst keine teleologische Konzeption von Fortschritt
vertritt. Sein Fortschrittsverstindnis sei zudem nicht problematisch im
Sinne von eurozentristisch wie Allen es seinem sowie Habermas’ und
Honneths unterstellt (vgl. Forst 2019a und 11.2).

6.4.5 Frieden

In seinem Aufsatz » Die normative Ordnung von Gerechtigkeit und Frie-
den« (Forst 2011: 93-116) vertritt Forst die These, »dass die Gerech-
tigkeit der Standard ist, nach dem wir den Frieden als sozialen Zustand
bewerten« (Forst 2011: 95).7* Das heifst eben, dass der Begriff des Frie-
dens fiir Forst ein von der Gerechtigkeit normativ abhangiger Begriff ist.
Genauer ldsst sich das Verhiltnis von Frieden und Gerechtigkeit in fol-
genden Relationen bestimmen:

1. Jede Ordnung der Gerechtigkeit ist auch eine friedvolle Ordnung.
Frieden ist eine notwendige Bedingung von Gerechtigkeit (vgl. S.
99).

2. Nicht jede Ordnung des Friedens ist eine gerechte und sie hat auch

keinen anderen normativen Eigenwert; die Gerechtigkeit kann den

Frieden also gewissermafSen normativ qualifizieren (vgl. S. 99). Frie-

den ist nicht hinreichend fiir Gerechtigkeit.

Der Zweck des Friedens ist die Gerechtigkeit (vgl. S. 98).

4. Ein nachhaltiges Mittel, um Frieden herzustellen, ist Gerechtigkeit
(vgl. S. 98).

W

Zu den Relationen 1 und 4 bedarf es jeweils einer Erlduterung und zu-
dem sei kurz das Verhiltnis von Frieden zu Sicherbeit bei Forst dargestellt:

Zu 1.) Hort es sich aufgrund der obigen Relationen vielleicht so an,
als sei Frieden an sich fir Forst — zumindest gegeniiber der Gerechtig-
keit — gar nicht so wichtig, muss dieser Eindruck relativiert werden.”
Dafiir sei daran erinnert, was fiir Forst eine gerechte Gesellschaft ausma-
chen wiirde. Sie wire fundamental gerecht, wenn es in ihr eine Grund-

78 Vgl. auch schon Forst 2007a: 323.

79 Die Darstellung des zweistufigen Beherrschungspotentials einer kritisch-pro-
zeduralen Gerechtigkeitskonzeption (Beschleunigung und Flexibilisierung)
mahnt gewissermaflen an, die notwendige Bedingung des Friedens (bzw. der
Sicherheit oder neutraler gesprochen der Stabilitit) fiir die Gerechtigkeit
nicht zu vernachlassigen, vgl. IIL.

196

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

struktur der Rechtfertigung gabe. Die Existenz einer Grundstruktur der
Rechtfertigung bedeutet, dass es Institutionen, die per definitionem tber
die Zeit stabil sind, gibt und grundsitzlicher noch, dass Individuen im
Raum der Griinde, in Machtverhailtnissen (vgl. 6.3.2) interagieren und
nicht gewaltsam.® Es ist also zu betonen, dass Frieden eine entscheiden-
de (wenn auch keine hinreichende, vgl. 2.) Bedingung fiir die Realisierung
von Gerechtigkeit darstellt.

Zu 4.) Insbesondere beziiglich Relation 4 hilt Kant bezogen auf sei-
ne Schrift Zum Ewigen Frieden (1795) als Gewdhrsmann fir Forst her.
Mit folgendem Zitat mochte Forst belegen, dass auch Kant die Gerech-
tigkeit mitunter als Mittel des Friedens angesehen habe: » Trachtet aller-
erst nach dem Reiche der reinen praktischen Vernunft und nach seiner
Gerechtigkeit, so wird euch euer Zweck (die Wohlthat des ewigen Frie-
dens) von selbst zufallen« [...].« (Forst 2011: 98)

Dem Begriff der Sicherbeit als weiterem von der Gerechtigkeit nor-
mativ abhiangigem Begriff widme ich kein eigenes Unterkapitel, weil ich
keine grundlegenden Bedeutungsunterschiede zwischen dem Begriff des
Friedens und dem der Sicherheit bei Forst sehe. So fasst er etwa die »Po-
litik der Sicherheit und des Friedens« in Gegentiberstellung zu »einer Po-
litik der Gerechtigkeit« zusammen, ohne ihre Differenzen zu thematisie-
ren (Forst 2011: 114, vgl. auch 115). Generell denke ich aber, dass sich
der Friedensbegriff meist stiarker auf inter- oder transnationale Gewaltlo-
sigkeit bezieht, wihrend der Sicherheitsbegriff haufiger hinsichtlich Fra-
gen innerer Sicherheit verwendet wird. Das begriffliche Verhiltnis von
Frieden und Gerechtigkeit und Sicherheit und Gerechtigkeit scheint mir
jedoch identisch zu sein.

6.4.6 Legitimitit

Insbesondere in seinem Aufsatz »Legitimitdat, Demokratie und Ge-
rechtigkeit«, der als 8. Kapitel von Normativitit und Macht abge-
druckt ist, beschiftigt sich Forst damit, dass und warum »der Begriff
der Legitimitdt ein normativ abhdngiger ist« (Forst 2015a: 188f.).%
Die wichtigsten Thesen dieses Aufsatzes beztiglich der Frage der Legiti-
mitit seien an dieser Stelle rekonstruiert. Vorab sei daran erinnert, dass

8o Vgl. »Der Krieg ist eine Flucht aus der Rechtfertigung als sozialer Praxis
[...].« (Forst 2011: 109) und »Wenn daher Frieden gefordert wird, wird der
Wiedereintritt in den Raum der wechselseitigen Rechtfertigung gefordert.
[...] Friedenszustinde werden, sofern sie auch nur minimal fair sind, die Ba-
sis fiir die Entwicklung kiinftiger Gerechtigkeitsbeziehungen sein konnen. «
(Forst 2o11: T09f.)

81 Dieser Aufsatz erschien urspriinglich ein Jahr friither in einer Festschrift zum
60. Geburtstag von Rainer Schmalz-Bruns (Forst 201 5a: vgl. 186, Fn. 1).

197

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

sich Forst durch die Tatsache, dass er den Legitimitdtsbegriff als norma-
tiv abhingig von dem Gerechtigkeitsbegriff begreift, in wichtiger Hin-
sicht von Habermas’ Programm in Faktizitit und Geltung abgrenzt (vgl.
Einleitung zu II).

Forst skizziert giangige Verwendungsweisen des Legitimitatsbegriffs
(vgl. den 2. Abschnitt des genannten Aufsatzes, S. 187-190) und fasst
schlieSlich folgendermafSen den »begrifflichen Kern, der diese Vorstel-
lungen zusammenhalt — Legitimitit nennen wir generell die Eigenschaft
einer normativen Ordnung, die ibre allgemeine Verbindlichkeit fiir die
ihr Unterworfenen erklirt und begriindet —, aber zu einer spezifischen
Konzeption wird dieses Konzept von Legitimitat erst durch weitere nor-
mative Quellen [...].« (Forst 20152: 189)

Nun ist es so, dass vielleicht nicht jede Gerechtigkeitskonzeption so
eine weitere normative Quelle der Legitimitit darstellen kann. Legt man
etwa eine blofs soziale Konzeption der Gerechtigkeit zugrunde, bezieht
sich diese gar nicht auf die »Herstellung und Rechtfertigung politischer
Herrschaft«, sondern blofs auf »die Verteilung knapper Guter« (Forst
2015a: 193). Fur Forst ist diese Teilung der politischen und sozialen Di-
mension der normativen Qualitit einer sozialen Ordnung »ein (hdufi-
ger) Fehler« (ebd.). Deshalb ist es auch wichtig, Forsts Gerechtigkeits-
konzeption als politisch-soziale zu verstehen (vgl. allgemeine Einleitung
und Einleitung zu II).

Fiir seinen eigenen Ansatz fiillt Forst das allgemeine Konzept der Legi-
timitdt (s.0.) so aus, dass seine Legitimitdtskonzeption eine soziale Rela-
tion genau dann legitim nennt, wenn sie fundamental gerecht ist:

»Wir nennen dann die normative Ordnung legitim, die fundamentale
Gerechtigkeit im Sinne einer Grundstruktur der Rechtfertigung aufweist
bzw. auf glaubwiirdige Weise anzielt, und wir nennen die Normen und
Gesetze legitim, die in diesem Rahmen entstehen. Sie bleiben dies dann
auch, wenn sie einen fundamentale Gerechtigkeit tibersteigenden Grad
vollstindiger Gerechtigkeit nicht erreichen. Gesetze, die die Gerechtig-
keit nicht vollstindig realisieren, sind nur dann illegitim, wenn sie fun-
damentale Gerechtigkeit verletzten.« (Forst 201 5a: 196f.)

6.4.7 Toleranz

Der Toleranzbegriff ist zweifellos der abhingige Begriff, dem Forst in
seinen Arbeiten am meisten Aufmerksamkeit geschenkt hat. In ideenge-
schichtlicher Perspektive hat Forst dem Toleranzbegriff sogar viel mehr
Seiten gewidmet als dem Gerechtigkeitsbegriff. Schon in Kontexte der
Gerechtigkeit (1996) taucht der Toleranzbegriff auf, wird jedoch nicht
systematisch bearbeitet (vgl. Forst 1996: 77, 237). Der Toleranzbe-
griff ist Forsts Habilitationsthema, seine expliziten Publikationen dazu

198

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

beginnen 2000. Zunichst gibt er einen Sammelband Toleranz. Philo-
sophie Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tu-
gend heraus (Forst 2000b), in dem er neben der Einleitung auch ei-
nen eigenen Aufsatz » Toleranz, Gerechtigkeit und Vernunft« publiziert.
Es folgen weitere Aufsdtze zum Thema Toleranz (Forst 2001a, Forst
2001b, Forst 2002), bevor 2003 Forsts umfassendes Buch Toleranz im
Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines umstrittenen Be-
griffs erscheint (Forst 2003a). In demselben Jahr werden zwei weite-
re Aufsitze zum Thema veroffentlicht (Forst 2003 b, Forst 2003¢). Ne-
ben vielen weiteren Aufsitzen (Forst 2006, Forst 2007b, Forst 2007c¢,
Forst 2008a, Forst 2008b, Forst 2009b, Forst 2009c¢, Forst 2010, Forst
2014a, Forst 2015b, Forst 2016b, Forst 2016¢, Forst 2017¢) sind noch
zwei Biicher zu nennen, an denen Forst im Zuge seiner Auseinander-
setzung mit dem Toleranzbegriff beteiligt war: die verschriftlichte Ver-
sion einer Diskussion, die Forst 2008 mit Wendy Brown in Berlin tiber
Toleranz gefiihrt hat (Brown und Forst 2014) und die Neuherausgabe
von Pierre Bayles Toleranzschrift mit einer ausfihrlichen Einleitung,
die Forst zusammen mit der Ubersetzerin der Schrift, Eva Buddeberg,
2016 veroffentlichte (Bayle 2016 [1686]). Bayles Toleranzschrift ist
fiir Forsts systematischen Vorschlag einer Toleranzkonzeption bedeu-
tend (vgl. z.B. Forst 2003a: 529). In Forsts monografischen Aufsatz-
sammlungen Recht auf Rechtfertigung (2007), Kritik der Rechtferti-
gungsverhdlinisse (2011) und Normativitit und Macht (2015) finden
sich auch jeweils Aufsidtze zum Thema der Toleranz, die sich mit den
oben bereits zitieren Aufsitzen decken, ihnen dhneln oder eine Uber-
setzung darstellen (Forst 2007a: 211-223, Forst 2011: 155-181, Forst
20T5a: T13—168).

Ich stutze mich in der folgenden Rekonstruktion des Toleranzbe-
griffs und seinem abhingigen Charakter nur auf Toleranz im Konflikt
(2003). Forst benennt den Toleranzbegriff explizit als »normativ ab-
hingige[n] Begriff« (Forst 2003a: 48) und widmet dieser These auch
einen Paragraphen (§3). Bevor ich auf den systematischen Gehalt des
Toleranzbegriffs eingehe, sei kurz die Struktur des Buches insgesamt
referiert.

Forsts Toleranz im Konflikt

Toleranz im Konflikt ist in zwei Teile geteilt. Der erste Teil »Zwischen
Macht und Moral. Der historische Diskurs der Toleranz« (ca. 550
Seiten) macht es sich zur Aufgabe, den »philosophische[n]| und poli-
tische[n] Diskurs der Toleranz« (Forst 2003a: 27) von der Antike bis
heute nachzuzeichnen. Dabei beschrankt Forst sich auf den europi-
ischen Kontext (vgl. Forst 2003a: 16). Ziel dieses ersten Teils ist es,

199

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

eine »Systematik von [historisch geduflerten, E.N.] Toleranzbegriin-
den« zu entwerfen (Forst 2003a: 17). Diese Systematik (Kapitel VIII)
als Ergebnis des ersten Teils bietet dann auch den Anschluss an den
zweiten systematischen Teil des Buches »Eine Theorie der Toleranz«
(ca. 150 Seiten).®*

Auf Forsts Auseinandersetzung mit den vielen historischen Toleranz-
verstandnissen im ersten Teil des Buches gehe ich nicht weiter ein. Forst
benennt allerdings zwei — zusammenhangende — iibergeordnete Analyse-
dimensionen, die sich bei dieser Untersuchung ergeben haben:

Erstens lassen sich die analysierten Toleranzkonzeptionen in sol-
che unterteilen, die Toleranz primir als eine Form politischer Praxis
verstehen etwa mit dem Ziel einer politischen Stabilisierung, da be-
stimmte Gruppen durch Tolerierung sstillgestellt< werden, (staatsthe-
oretische Perspektive) und solche die Toleranz insbesondere als zwi-
schenmenschliche moralische Tugend bzw. als »moralische Tugend der
Gerechtigkeit« (Forst 2003a: 21) begreifen. Damit hangt zweitens eine
doppelte Rationalisierungsbewegung zusammen: »eine Rationalisie-
rung politischer Macht« und eine » Rationalisierung der Moral« (Forst
2003a: 17). Die Rationalisierung politischer Macht bezieht sich auf
die zunehmende Trennung von staatlicher und kirchlicher Macht. Die
Trennung von Kirche und Staat ist wiederum auf zweifache Weise mit
der Toleranz verkniipft: Einerseits war es Kritik von Seiten der Biirger/
innen, die die Anerkennung von Religionen jenseits der vorherrschen-
den Religion oder des Atheismus von Seiten des Staates gefordert ha-
ben und andererseits ist die Toleranz eine Beschreibung der Form von
Machtausiibung eines sikularen Staates®’. Mit der Rationalisierung
der Moral ist ein Prozess gemeint, in dem sich eine Moral herausbildet
- in diesem Kontext sind insbesondere moralische Begriindungen fiir
Toleranz relevant —, die sich von religiosen Griinden sowie ethischen
Vorstellungen iiber das >gute Leben« 16st (vgl. Forst 2003a: 18f.). Weil
Forst sowohl die staatstheoretische Perspektive, die sich auf die zu-
nehmende Sikularisierung der Politik von der Religion fokussiert, als
auch die Perspektive auf die Toleranz als Tugend in den Blick nimmt,
ist der erste Teil des Buches wohl mit den Schlagwortern »Macht und
Moral« uberschrieben.

Diese doppelte Rationalisierungsthese (Rationalisierung der Politik
und der Moral) nennt Forst zwar zu Beginn des Buches, sie ist aber
ein Ergebnis seiner historischen Studie. Anders verhilt es sich mit dem

82 Zum Ende des zweiten Teils des Buches bezieht Forst seine Toleranzkonzep-
tion zudem auf aktuelle gesellschaftliche Konflikte, wie etwa den Kopftuch-
streit (vgl. Forst 2003a: 720ff.).

83 Hier bezieht sich Forst auf Foucaults Verstandnis von verschiedenen Regie-
rungstechniken (vgl. Forst 2003a: 18).

200

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

»Vor-Begriff« der Toleranz (Forst 2003a: 28), den Forst im ersten Ka-
pitel des ersten Teils vorstellt. Dieser sei der Untersuchung, bevor sie
durchgefithrt wurde, bereits zugrunde gelegt gewesen. Die Beschreibung
des Vor-Begriffs der Toleranz enthilt auch einige Paradoxien, die sich
bei der Auseinandersetzung mit der Toleranz zumindest auf den ersten
Blick ergeben wiirden.

Man kann das Narrativ des Buches insgesamt so verstehen, dass
Forst sich ausgehend von einem tentativen Vorverstindnis des Tole-
ranzbegriffs durch unterschiedliche philosophische und politische Ver-
wendungen dieses Begriffs arbeitet (erster Teil), um davon ausgehend
eine Toleranzkonzeption vorzuschlagen (zweiter Teil), die die Parado-
xien der Toleranz auflosen kann. Neben dieser ersten systematischen
These ist eine wichtige zweite These des Buches, dass es Aufschluss
uiber eine historische Entwicklungslogik geben wiirde (vgl. etwa Forst
2003a: 20). Forst vertritt die Ansicht, dass sich historische Entwick-
lungen unter der Heuristik der Rechtfertigung hilfreich untersuchen
lieBen. Ahnlich wie Honneth historische Kimpfe um Anerkennung
beschreibt, begreift Forst also geschichtliche Entwicklungen als Kon-
flikte um Rechtfertigungen (vgl. z.B. Forst 2003a: 19, Fn. 18; 583).%4
Dariiber hinaus verweist Forst in seinen spiteren Schriften oft dar-
auf, dass sich die Gultigkeit des moralischen Rechtfertigungsprinzips
nicht nur formalpragmatisch bzw. rekursiv oder durch eine prakti-
sche Einsicht zweiter Ordnung begriinden liefSe, sondern auch histo-
risch, so wie er es in Toleranz in Konflikt gezeigt habe (vgl. z.B. Forst
2007a: 11; 77, Fn. 11).%5 Dies kann man als dritte Hauptthese des Bu-
ches verstehen.

Ich werde nun zunichst Forsts » Vor-Begriff« der Toleranz mit seinen
sechs Merkmalen und den damit einhergehenden fiinf Paradoxien der
Toleranz referieren. Anschlieflend sind vier Konzeptionen der Toleranz,
die nach Forst diesen »Vor-Begriff« spezifizieren, vorzustellen. Eine die-
ser Konzeptionen, Forsts eigene Respekt-Konzeption der Toleranz, er-
lautere ich genauer. Dabei nenne ich meine These, die fiir den weiteren
Verlauf der Argumentation dieser Arbeit zentral ist, dass Forst eine Para-
doxie der Toleranz und zwar die Paradoxie der Grenzziehung auch mit
seiner Respekt-Konzeption nicht addquat auflosen kann. Der Einfach-
heit halber schreibe ich im Folgenden nur »allgemeiner Begriff der Tole-
ranz< oder >Begriff oder Konzept der Toleranz« und nicht bei jeder Nen-
nung » Vor-Begriff«.

84 Vgl. dazu auch den »diachronen« Begriff des Rechtfertigungsnarrativs (vgl.
6.3.2). Siehe auch Kapitel 11.
85 Vgl. Kapitel 7, insb. 7.2.

201

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE
Sechs Bestandteile des allgemeinen Begriffs der Toleranz

Leitend bei Forsts Beschreibung des Begriffs der Toleranz ist die
Unterscheidung von Konzept und Konzeptionen der Toleranz.®¢
Er schldgt zunichst sechs Bestandteile eines Konzepts der Toleranz vor,
die in unterschiedlichen Konzeptionen auf verschiedene Art und Weise
spezifiziert werden konnen (vgl. Forst 2003a: 31—41):

(1) »Kontext der Toleranz«
Alle Konzeptionen der Toleranz spezifizieren den Kontext, in dem To-
leranz infrage steht. Dieser Kontext hat wiederum vier Komponenten:

(a) die Art der Beziehung von Tolerierenden und Tolerierten (Liebes-
beziehung oder Beziehung zwischen Staatsbiirger/innen z.B.)

(b) die Art der Subjekte der Toleranz (Individuen oder Staaten z.B.)

(c) die Art der Objekte der Toleranz (Uberzeugungen, Handlungen,
Eigenschaften, Personen oder Personengruppen z.B.)

(d) die Form der Handlung, die der Toleranz gemdf ist (positive An-
erkennung oder Nichteingreifen z.B.)

Forst grenzt jedoch unmittelbar wieder ein, dass er sich im Folgenden
»auf den Kontext beschrinken [wird], der in der Geschichte der Tole-
ranz die zentrale Rolle gespielt hat und auch in den gegenwirtigen Dis-
kussionen der wichtigste ist: der Kontext einer religios und kulturell plu-
ralistischen Gesellschaft bzw. politischen Gemeinschaft« (Forst 2003a:
31). Aus dieser Beschrankung liefSen sich dann die Spezifizierungen von
(a)—(d) bereits ableiten.?”

(2) »Ablehnungs-Komponente«

Ein notwendiger Bestandteil des Begriffs der Toleranz ist es, dass die Ob-
jekte der Toleranz (1c) »in einem normativ gehaltvollen Sinne als falsch
angesehen bzw. als schlecht verurteilt werden« (Forst 2003a: 32). Zu
sagen, dass man x toleriert, impliziert daher, dass man x (in einem zu
spezifizierenden Sinne) fur falsch erachtet. Normativ gehaltvolle Ableh-
nung ist allerdings nicht auf moralische Ablehnung begrenzt. Die Griin-
de der Ablehnung miissen aber eine Vernunftigkeitsschwelle tiberschrei-
ten. Wird so eine Vernuinftigkeitsschwelle nicht beriicksichtigt, entsteht
die » Paradoxie des >toleranten Rassisten<« (Paradox 1, Forst 2003a: 33).
Der Rassist wird dabei paradoxerweise fiir seine Toleranz gelobt, wenn
er nicht seine Ablehnung anderer Rassen gemafs handelt. So ein fehlge-
leitetes Lob aus Perspektive der Toleranz miisse, so Forst, durch eine

86 Vgl. 1.2 zu der Unterscheidung von Konzept und Konzeptionen.

87 Forst beschriankt seine Analysen allerdings bezuglich (c) im weiteren Verlauf
des Buches noch zusitzlich auf »Uberzeugungen« und >Praktiken«« (Forst
2003a: 32).

202

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Vernunftigkeitsschwelle fiir Ablehnungsgriinde vermieden werden, an
der gemessen die Ablehnung einer anderen Rasse qua anderer Rasse sich
nicht als giiltiger Ablehnungsgrund qualifizieren wiirde. Eine jede sinn-
volle Toleranzkonzeption bedarf also eines Kriteriums, um diese Ver-
nuinftigkeitsschwelle zu bestimmen.

(3) »Akzeptanz-Komponente«

Ein notwendiger Bestandteil des Toleranzbegriffs ist zudem, dass die
Objekte der Toleranz, trotz der Tatsache, dass sie normativ gehaltvoll
abgelehnt werden (vgl. 2), auch in einer anderen Hinsicht als akzep-
tabel bewertet werden. Diese Akzeptanzgriinde negieren dabei die Ab-
lehnungsgriinde nicht, sondern »ubertrumpfen« sie (Forst 2003a: 34).
Wenn ich etwa die schlechten Tischmanieren meines Gegentibers tolerie-
re — also das Restaurant nicht verlasse oder ihn ermahne, weil ich dies
im Kontext eines ernsthaften Gesprachs unpassend finde (Akzeptanz-
grund) —, heifSt das nicht, dass ich die Tischmanieren nicht mehr abwer-
te, sondern nur, dass ich es in diesem Moment als wichtiger erachte, das
Gesprich nicht zu storen.

Wenn die Ablehnungs- und Akzeptanzgriinde in einer Konzeption der
Toleranz beide als moralische Griinde gefasst werden, kommt es zur » Pa-
radoxie moralischer Toleranz« (Paradox 2, Forst 2003a: 35), die eine
sinnvolle Konzeption der Toleranz vermeiden sollte. Das Paradox be-
steht darin, dass die Toleranz ein moralisches Gebot (Akzeptanz) aufstel-
len wiirde, etwas Unmoralisches (Ablehnung) zu tolerieren.

Die Paradoxie moralischer Toleranz habe ein Analogon auf der epis-
temischen Ebene, namlich die » Paradoxie der Wahrheitsrelativierung «
(Paradox 3, Forst 2003a: 37): Wie kann man gleichzeitig davon iiber-
zeugt sein, dass die Ablehnungsgriinde und die abgelebnten Uberzeugun-
gen wahr sind? Zielmarke der Losung dieses Paradoxons sei eine » Rela-
tivierung obne Relativismus« (Forst 2003a: 37).

(4) » Zuriickweisungskomponente« (» Grenzen der Toleranz«)

Mit der Zuriickweisungskomponente ist der Bestimmungsgrund der
Grenze benannt, die anzeigt, ab wann Akzeptanzgriinde nicht mehr aus-
reichen, um Ablehnungsgriinde zu tibertrumpfen. Die Ablehnungsgrinde
werden dann zu Griinden der Zuriickweisung oder werden durch solche
erganzt (vgl. Forst 2003a: 38).

Eine solche Grenze ist notwendig, um die » Paradoxie der Selbstzer-
storung« (Paradox 4) zu vermeiden, die entstiinde, wenn alles und alle
toleriert wiirden, auch die »Feinde der Toleranz«: Dann wiirde sich die
Toleranz selbst zerstoren (Forst 2003a: 37).

Es ergeben sich unter Hinzunahme der Zuriickweisungskomponente
nun zwei Grenzen der Toleranz, die man folgendermafSen visualisieren
kann (vgl. Forst 2003a: 38):

203

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

A: Bereich der Objekte, die ohne Weiteres bejaht werden

C: Bereich der zuriickgewiesenen Objekte

Die Bestimmung der Grenze 2, die die Losung fiir die Paradoxie der
Selbstzerstorung ist, fihrt jedoch zu einer weiteren Paradoxie: »Die
Paradoxie der Grenzziehung [(Paradox §), E.NN.] [...], dass Toleranz
stets in ihr Gegenteil, die Intoleranz, umschlagen muss, wenn sie die
unumgangliche Grenzbestimmung zwischen dem Tolerierbaren [Bereich
B, E.N.] und dem Nicht-Tolerierbaren [Bereich C, E.N.] vornimmt.«
(Forst 2003a: 39)

(5) Toleranz muss »aus freien Stiicken« ausgetibt werden

Toleranz kann nach Forst fiinftens nicht erzwungen werden. Erzwunge-
ne Akzeptanz (vgl. Merkmal 3) oder Notigung zur Akzeptanz sei besser
mit dem » Ertragen<«« oder » Erdulden<« bezeichnet (Forst 2003a: 40).

(6) Toleranz kann »sowohl eine Praxis als auch eine individuelle Hal-
tung oder (bei entsprechender Begriindung) Tugend bezeichne[n]« (Forst
2003a: 41).

Vier Konzeptionen der Toleranz

Ausgehend von diesen sechs Merkmalen des allgemeinen Toleranz-
begriffs beschreibt Forst nun vier unterschiedliche Konzeptionen der
Toleranz: die Erlaubnis-, die Koexistenz-, die Respekt- und die Wert-
schiatzungskonzeption (vgl. Forst 2003a: 42—48). Dabei hat die Respekt-
konzeption zwei Unterformen, von denen eine die Konzeption ist, die
Forst selbst vertritt. Diese vier Konzeptionen haben was ihre Bestimmt-
heit betrifft eine gewisse Zwischenposition inne: zwischen dem allge-
meinen Begriff der Toleranz und einer vollstindig begriindeten Kon-
zeption der Toleranz. Sie sind eher als Stromungen der Verwendung des
Toleranzbegriffs denn als vollstandige Toleranzkonzeptionen zu verste-
hen. Die Begriindungen, die fiir die vollstandige Spezifikation der Ableh-
nungs-, Akzeptanz- und Zuriickweisungskomponente notwendig sind,
werden von Forst den vier Konzeptionen nicht eindeutig zugeordnet,
sondern nur in zwei andere Untergruppen eingeteilt: pragmatische und
normative Begriindungen.

204

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Im ersten Teil des Buches entwickelt Forst ausgehend von der Ge-
schichte der Philosophie und Politik der Toleranz insgesamt 2 5 verschie-
dene Toleranzbegriindungen, teilweise mit Unterformen. Diese werden in
Kapitel VIIL, §29. des Buches zusammenfassend dargestellt (Forst 2003a:
533-583). Diese verschiedenen Toleranzbegriindungen fligen sich bezo-
gen auf die Merkmale 2—4 des allgemeinen Toleranzbegriffs modular in
die vier verschiedenen Konzeptionen der Toleranz ein.

Die vier Konzeptionen werden also »in einer der Begriindungsfrage
weitgehend neutralen Sprache« (Forst 2003a: 42) beschrieben. Dadurch
sind diese (unvollstindigen) Konzeptionen selbst (wie der Toleranzbe-
griff insgesamt) noch normativ abhingig: Sie sind von weiteren — nicht
notwendig mit der Konzeption verbundenen — Griinden fur die jewei-
lige Ablehnungs-, Akzeptanz- und Zurtiickweisungskomponente abhin-
gig. Beziiglich des ersten Merkmals (des Kontexts) unterscheiden sich die
vier Konzeptionen nur teilweise. Thnen ist hinsichtlich des ersten Merk-
mals gemeinsam, dass sie sich auf den politischen Kontext eines plura-
listischen Staates beziehen (vgl. Forst 2003a: 42). Merkmale (5) und (6)
erwahnt Forst bei der Differenzierung der vier Konzeptionen gar nicht
mehr.

Die Erlaubnis-Konzeption spezifiziert den Kontext der Toleranz so,
dass es um die Beziehung zwischen einer Autoritit oder Mehrheit gegen-
tber einer oder mehreren Minderheiten geht. Die Autoritit oder Mehr-
heit ist dann tolerant, wenn sie es der oder den Minderheiten erlaubt,
nach ihren speziellen Uberzeugungen zu leben, solange sie dabei nicht
die Vorherrschaft der Autoritat oder Mehrheit hinterfragen und sich ge-
wissermafSen nur >privat« anders als die Mehrheit verhalten. Die (Akzep-
tanz)-Griinde fiir diese Form von Toleranz als Regierungsform kénnen
entweder pragmatisch oder normativ sein. Pragmatische Erwagungen
widren etwa, dass es, um das Ziel der Ordnungserhaltung zu erreichen,
weniger aufwindig ist, die Minderheit zu tolerieren als sie zu tberzeu-
gen oder zu unterdricken. Normative Erwigungen wiren beispielwei-
se, dass es nicht richtig ist, jemanden zu etwas zu bewegen, das seinem
Gewissen widerspricht, auch wenn er damit an etwas >objektiv¢< Richti-
ges herangefiihrt wiirde. Diese normative Uberlegung ginge oft mit dem
epistemologischen Argument einher, dass es auch schlicht nicht moglich
sei, Einfluss auf die inneren Uberzeugungen eines Menschen zu nehmen
(vgl. Forst 2003a: 42f.).

Die Koexistenz-Konzeption spezifiziert den Kontext der Toleranz an-
ders als die Erlaubnis-Konzeption, indem sie die Beziehung von zwei
etwa gleich starken Gruppen betrachtet. Diese Gruppen entscheiden sich
jeweils aus pragmatischen (Akzeptanz-)Griinden fiir Toleranz, um etwa
Krieg zu vermeiden. Im Gegensatz zur Erlaubniskonzeption handelt es
sich um eine wechselseitige und nicht blofs einseitige Tolerierung. In dem
Falle, dass es eine den Parteien tibergeordnete neutrale Instanz gibt, kann

205

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

dies ein stabiles Verhaltnis darstellen. Fehlt eine solche tibergeordnete In-
stanz (paradigmatisch der Staat), dann ist das Toleranzverhiltnis insta-
bil, da es fiir eine Gruppe, sobald sie machtiger wird, keinen Grund mehr
gibt, das Verhiltnis aufrechtzuerhalten, sondern es attraktiver wird, die
andere Gruppe zu unterdriicken.

Die Respekt-Konzeption beruht im Gegensatz zu der Erlaubnis- und
der Koexistenz-Konzeption auf normativen, genauer moralischen, Ak-
zeptanz-(bzw. Zurtickweisungs-)Griinden.** Die normativen moralischen
Grunde basieren auf dem Respekt fiir die Person des anderen, der be-
griindet, warum die Uberzeugungen des anderen (gerade auch wenn sie
nicht geteilt werden) toleriert werden sollten. Forst unterscheidet nun
zwei Weisen, diesen Respekt genauer auszuformulieren und damit zwei
Weisen, eine ideale Gesellschaft beruhend auf diesem gegenseitigen Re-
spekt zu bestimmen.

Die erste Moglichkeit, Respekt genauer zu fassen, ist andere Perso-
nen als »ethisch autonome Autoren ihres eigenen Lebens« (Forst 2003a:
45) zu sehen. Eine Person wird etwa respektiert als Muslimin, weil an-
erkannt wird, dass (bzw. nur wenn) sie selbst autonom beschlossen hat
(bzw. ihre Erziehung als freier Entwicklungsprozess verstanden werden
kann) als Muslimin zu leben. Da eine andere Person aber genauso auto-
nom entscheiden kann als Judin zu leben, sollten die Konsequenzen ei-
ner solchen Entscheidung im o6ffentlichen Raum einer Gesellschaft keine
Rolle spielen, sondern blofS im privaten. Forst nennt dies das » Modell
formaler Gleichheit« (Forst 2003a: 46).%

88 Ich konzentriere mich hier auf die Akzeptanz- bzw. Zurtickweisungsgriin-
de, weil sie die eigentliche Begriindung von Toleranz darstellen. Dass es un-
terschiedliche Uberzeugungen gibt (Ablehnungsgriinde), muss nicht begriin-
det werden. Wie diese Ablehnungsgriinde genauer konzeptualisiert werden,
wird erst interessant, wenn man zwischen akzeptablen und nicht-akzepta-
blen Ablehnungsgriinden unterscheidet. Nicht-akzeptable Ablehnungsgriin-
de beziehen sich wiederum auf die Zuriickweisungskomponente.

89 Dieses Modell gibt es wiederum, laut Forst, in liberalen oder republikani-
schen Spielarten. Wihrend Liberale die Freiheit im Privaten betonen wiir-
den, wiirden Republikaner/innen die Notwendigkeit der Gleichheit im
offentlichen Raum betonen, die somit die Abgrenzung von privaten Unter-
schieden vonnéten machte (vgl. Forst 2003a: 47). Im liberalen Lager gibt
es wiederum perfektionistische und nicht-perfektionistische Varianten (vgl.
Forst 2003a: 45f., Fn. 43), wobei die erstere besagen wiirde, dass es ein gu-
tes Leben ausmache, ein autonomes (privates) Leben zu fiihren, wihrend
letztere eher argumentieren wiirde, dass nur fiir bestimmte Bereiche des Le-
bens (dem o6ffentlichen) allgemeingiiltige Griinde gefunden werden konnen,
weshalb es einen Bereich geben miisse, in dem jede und jeder fiir sich selbst
entscheiden kann. Diese nicht-perfektionistische liberale Variante ist sehr
nah an Forsts eigener Respektkonzeption, aber nicht identisch mit ihr. Der

206

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Die zweite Moglichkeit, Respekt genauer zu bestimmen, ist vermittelt
uber die Idee der Anerkennung anderer Personen als »moralisch und
rechtlich Gleiche in dem Sinne, dass in ihren Augen die allen gemeinsa-
me Grundstruktur des politisch-sozialen Lebens [...] von Normen ge-
leitet werden sollte, die alle Burger gleichermaflen akzeptieren konnen«
(Forst 2003a: 45f.). Hier setzt Forst seine terminologische Sprache ein
und schreibt, dass es dabei um den »Respekt der moralischen Auto-
nomie der Einzelnen und ihres >Rechts auf Rechtfertigung« von Nor-
men, die reziprok-allgemeine Geltung beanspruchen« (Forst 2003a: 46)
geht. Diese Ausdeutung des relevanten Respekts habe andere Konse-
quenzen dafiir, wie eine Gesellschaft aussehe, die ihn realisiere. In dieser
Gesellschaft solle sich statt dem Modell formaler Gleichheit das »Mo-
dell qualitativer Gleichheit« durchsetzen (Forst 2003a: 47). Man konn-
te im Anschluss an eine frithere Redeweise von Forst auch von einem
dynamischen Modell von Gleichheit sprechen (vgl. Forst 1996: 125).%°
Diesem Modell entsprechend miissen nicht notwendigerweise die glei-
chen Regeln fur alle gelten, damit allen derselbe Respekt zukommt. Da-
mit eroffnet sich ein Raum fiir gruppenspezifische Regelungen. Dieses
zweite Modell der Respektkonzeption erliutere ich genauer anhand der
sechs Merkmale des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit, nachdem ich
die Wertschitzungskonzeption vorgestellt habe.

Die Wertschdtzungs-Konzeption beruht auf einer stirkeren norma-
tiven Idee des Respekts, der gegentiber anderen Gruppen mit anderen
(kulturellen) Uberzeugungen eingenommen werden sollte. Andere kul-
turelle Gruppen sollten nicht blof$ als moralisch oder rechtlich Gleiche
respektiert werden, sondern ihren Uberzeugungen selbst sollte ein Wert
beigemessen werden. Nichtsdestoweniger bliebe dabei eine Ablehnung
der Uberzeugungen bestehen und zwar in dem Sinne, dass sie von der
tolerierenden Partei nicht tibernommen wiirden. Man kann sich das an-
hand eines Beispiels so vorstellen: Ein im Sinne der Wertschitzungs-Kon-
zeption toleranter Christ wiirde in Anbetracht eines Moscheeneubaus in
seiner Heimatstadt nicht blofs denken: >Das gefallt mir zwar nicht, aber
ich kann nichts dagegen sagen, weil ich ja schliefSlich auch meine eigene
Religion nicht beweisen kann und auch nicht will, dass jemand Kirchen
verbietet.< Stattdessen wiirde er sich tiber den Moscheeneubau freuen,
da damit ein von ihm geschatzter Wertepluralismus Ausdruck fande. Das

verbleibende Unterschied besteht darin, dass, fiir Forst, die Grenze zwischen
den Bereichen des Lebens, die mit allgemeingiiltigen Griinden bestimmt wer-
den kénnen und denen, die es nicht konnen, nicht abstrakt bestimmt werden
kann, sondern nur die Kriterien, anhand derer diese Grenze immer wieder
neu gezogen werden sollte (vgl. Kapitel 2.1 und 6.1).

90 Dort mochte Forst die Gleichheit von Rechtspersonen als wandelbar verste-
hen und somit das Konzept der » Rechtspersonc« [...] als dynamisches Kon-
zept« (Forst 1996: 125).

207

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

heif$t aber nicht, dass er nun selbst vom Christentum zum Islam kon-
vertieren wiirde.

Die Respektkonzeption der Toleranz
(das Modell qualitativer Gleichheit)

In diesem Abschnitt entfalte ich Forsts Respektkonzeption der Toleranz.
Ich gehe dabei die sechs Merkmale des Toleranzbegriffs nacheinander
durch und zeige, wie Forst die funf Paradoxien der Toleranz zu 16sen ge-
denkt. Die Paradoxien 16sen zu koénnen ist, nach Forst, fiir eine gelun-
gene Toleranzkonzeption entscheidend (vgl. Forst 2003a: 590). Forst
selbst geht die einzelnen Merkmale nicht alle noch einmal durch. Er be-
zieht sich bei der Darstellung seiner Toleranzkonzeption vor allem auf
die Merkmale 2—4 zuriick. Aber auch die verbleibenden drei Merkma-
le lassen sich anhand seiner Ausfithrungen in Toleranz in Konflikt und
auch an anderen Stellen spezifizieren.

Ad (1) »Kontext der Toleranz«

Forsts »Theorie der Toleranz« (Zweiter Teil des Buches) soll mehrere
Kontexte abdecken, wobei sie auf den politischen Kontext fokussiert ist.
Es wird nicht ganz klar, ob die Theorie der Toleranz selbst mehrere Kon-
zeptionen der Toleranz umfasst, indem sie bei bestimmten Merkmalen
verschiedene Spezifizierungen erlaubt oder ob sie als eine komplexe To-
leranzkonzeption zu verstehen ist. Im Folgenden werde ich der Einfach-
heit halber Forsts (komplexe) Toleranzkonzeption und seine Theorie der
Toleranz synonym verwenden.

Ad (1, a) Beziehung: Forsts Konzeption der Toleranz bezieht sich so-
wohl auf vertikale Beziehungen zwischen einem hohergestellten Tolerie-
renden (etwa dem Staat) und einem niedriger gestellten zu Tolerieren-
den (etwa einer Minderheit) sowie auf horizontale Toleranzbeziehungen,
in denen Toleranz zwischen Gleichgestellten ausgeiibt wird (vgl. Forst
2003a: §91). Damit bezieht sich seine Toleranzkonzeption auf beide Sei-
ten der oben eingefiihrten doppelten Rationalisierungsthese (Politik und
Moral).

Ad (1, b) Subjekte: Entsprechend der Spezifizierung von (1a) kann Tole-
ranz fiir Forst von unterschiedlichen Akteuren, seien es Staaten, anderwei-
tig organisierten Gruppen oder Individuen, ausgetbt werden. Zudem be-
zeichnet Forst auch Gesetze, Institutionen und soziale Raume als mogliche
Subjekte der Toleranz (vgl. Forst 2003a: 676). Zur individuellen Perspekti-
ve dufSert sich Forst insbesondere in »§36 Die tolerante Person« (666ff. )5
und zum politischen Kontext der Toleranz insbesondere in Kapitel »XII.
Die tolerante Gesellschaft« (675ff.). Allerdings ist diese Trennung wie-

91 Zur toleranten Person bzw. Identitit, vgl. 10.2.

208

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

derum unscharf, da eine tolerante Gesellschaft auch aus toleranten Biir-
ger/innen bestehen sollte (vgl. Forst 2003a: 676).

Ad (1, ¢) Objekte: Die Objekte der Toleranz scheinen handlungsleiten-
de Uberzeugungen und Handlungen von Personen zu sein.

Ad (1, d) Die Form der Handlungen, die der Toleranz gemadfS sind,
konkretisiert Forst nur fur den Fall, in dem der Staat das Subjekt (sei es
in Form von Gesetzen, Institutionen oder dem gesetzgebenden Volk) ist.
Die Form der Handlungen, die ein toleranter Staat austibt, ist die recht-
liche Regulierung von »Handlungsfreiheiten und -beschrankungen«
(Forst 2003a: §90).

Die Merkmale 2, 3 und 4 betreffen die normative Spezifikation des
Toleranzbegriffs. Hier setzt Forst seine normative Rechtfertigungstheorie
ein (vgl. 6.2). Er kombiniert damit zwei der 25 Toleranzbegriindungen,
die er aus dem historischen Toleranzdiskurs destilliert hat.**

Ad (2) » Ablebnungs-Komponente«

Eine Uberzeugung, die Forst als Ablehnungsgrund gelten lassen wiirde,
ist ein ethischer Grund des Tolerierenden, der nicht gleichzeitig reziprok
und allgemeinbar begriindbar ist. Der Tolerierende vertritt, was zentral
ist, um die » Paradoxie des >toleranten Rassisten«« (Paradox 1) aufzulo-
sen, aber keine unvernunftige Position. Unverntinftig wire sie nur, wenn
sie sich >reziprok und allgemein« zuriickweisen liefSe (vgl. Forst 2003a:
604 und Forst 2o11: 58f.).

Ad (3) » Akzeptanz-Komponente«

Die Uberzeugung eines anderen sollte akzeptiert werden, auch wenn
man sie selbst nicht teilt, wenn sowohl die Uberzeugung des anderen
als auch meine Ablehnung derselben ethisch begriindet sind, sich also
zwei ethische Positionen gegenuiberstehen. Es ist dabei entscheidend,
dass keine der beiden Seiten die eigene Position mit reziprok-allge-
meinen Grinden positiv begriinden, noch die andere Position mit re-
ziprok-allgemeinen Griinden zuriickweisen kann. Die » Paradoxie mo-
ralischer Toleranz« (Paradox 2) wird somit aufgelost, indem sich nicht
(mehr) moralische Griinde gegeniiberstehen, sondern ethische mit mo-
ralischen Griunden in Bezug gesetzt werden, wobei moralische Zurtick-
weisungsgriinde die ethischen Griinde tibertrumpfen (vgl. Forst 2003a:
531%). Die » Paradoxie der Wabrbeitsrelativierung« (Paradox 3) lost
Forst damit auch auf, da um die ethische Position einer anderen Per-

92 Die »Kombination aus Tb 13c/d und 14c (politisch interpretiert als Th 22a)«
(Forst 2003a: §82).

93 »Diese Paradoxie ldsst sich nur durch eine deontologische Begriindungs-
differenz auflosen, die (a) das Pradikat >moralisch< hinsichtlich einer >ethi-
schen< Ablehnung und einer >moralischen< Akzeptanz differenziert oder —
in bestimmten Fillen, in denen das, was >Moral< heif3t, selbst umstritten ist
— eine >moralische« Verurteilung erster und zweiter Stufe unterscheidet. In
jedem Fall setzt diese (b) eine moralisch begriindete Akzeptanz voraus, die

209

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

son zu akzeptieren, nun weder die Wahrheit der eigenen ethischen Po-
sition, noch die der tibergeordnete moralischen Perspektive infrage ge-
stellt werden muss.

Ad (4) » Zuriickweisungskomponente« (» Grenzen der Toleranz«)
Die Grenzen der Toleranz sind dann erreicht, wenn die ethischen Griin-
de fir das zu Tolerierende nicht nur aus ethischen Griinden abgelebnt,
sondern aus moralischen (d.i. reziprok-allgemeinen) Griinden zuriickge-
wiesen werden konnen. Dafiir ist die Grenze 2 zentral:

A: Bereich der Objekte, die ohne Weiteres bejaht werden
———————————————— Grenze T --------------------

B: Bereich der Objekte, die abgelehnt, aber akzeptiert werden

C: Bereich der zuriickgewiesenen Objekte

Damit l6st Forst die » Paradoxie der Selbstzerstorung« (Paradox 4), weil
die Toleranz sich nicht selbst zerstort, sondern sich durch die Grenzzie-
hung zwischen dem Bereich der Objekte, die abgelehnt, aber akzeptiert
werden (B) und dem Bereich der zuriickgewiesen Objekte (C) selbst be-
kraftigt. Die (moralische) Begrindung fiir die Akzeptanz (also die To-
leranz) ist namlich identisch mit derjenigen der Zuriickweisung, die die
Grenzen der Toleranz zieht.

Daran ankniipfend mochte Forst auch die »die schwierigere zweite Pa-
radoxie der Grenzziehung« (Paradox 5) auflosen. Das soll dadurch ge-
schehen, dass die Grenze 2 eben nicht nur von einer der partikularen
Positionen und zwar der machtigeren gezogen wird (wie es bei der Erlaub-
niskonzeption der Fall ist), sondern durch eine »wechselseitig begriind-
bare|| Zuriickweisung« (Forst 2003a: 532). Ob eine solche wechselseitig
begriindbare Zuriickweisung in Bezug auf Grenze 2 iiberhaupt moglich
ist, habe ich bereits problematisiert (vgl. 6.1 iii. und unten 6.5). Fir Forst
ist es allerdings auch so, dass eine wechselseitig begriindbare Zurtickwei-
sung nur dann nicht selbst intolerant ist, wenn sie zudem zeitlich nach
der erfolgten Zuriickweisung »fiir Ein- und Widerspruch konzeptuell of-
fen bleibt« (Forst 2003a: 532). Diese Offenheit soll allerdings dem »nor-
mativ verbindlichen Charakter der Toleranzforderung« keinen Abbruch
tun (Forst 2003a: 532). Ohne Weiteres ist aber nicht einsichtig, warum
dieses Verhiltnis von Offenheit und Verbindlichkeit ein produktives Fort-
schreiten der Toleranz in der Zeit bedeuten soll (vgl. insb. 6.5 und Teil I1I).

die Toleranzforderung allgemein verbindlich macht, und zwar jenseits des
Streits der einander widersprechenden Wertiiberzeugungen. «

210

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Ad (5) Toleranz muss »aus freien Stiicken« ausgetibt werden
Fiir ein besseres Verstindnis der Ausdeutung dieses Merkmals aus Forsts
Perspektive lasst sich ein Bezug zu seiner Machttheorie (vgl. 6.3.2) her-
stellen: Wenn Toleranz aus freien Stiicken ausgetibt werden muss, dann
heifdt das auch, dass sie eine Praxis innerhalb des Raums von Rechtferti-
gungen sein muss — eine Praxis, die durch Machtbeziehungen und nicht
etwa gewaltsame Relationen gekennzeichnet ist.

Ad (6) Toleranz kann »sowohl eine Praxis als auch eine individuelle
Haltung oder (bei entsprechender Begriindung) Tugend bezeichne[n]«
(s.0.). Passend zu der Spezifikation der Merkmale 1a, b und d ldsst sich
sagen, dass Forst eine komplexe Toleranzkonzeption vertritt, die sich
nicht nur auf die Praxis der Toleranz (sei es eines Individuums oder ei-
nes Staates etwa) bezieht, sondern auch auf die dispositionale Haltung
eines Individuums. Dementsprechend kann Forst auch von der Toleranz
im Anschluss an Rawls als » Tugend der Gerechtigkeit« sprechen (Forst
2003a: 61§).%4

6.4.8 Autonomie, Freibeit und Gleichheit
als normativ abhdngige Begriffe?

Es gibt drei Begriffe, Autonomie, Freibeit und Gleichbeit, deren Status
in Bezug auf den Gerechtigkeitsbegriff unklar ist, die aber bedeutend

94 Zur kritischen Diskussion von Forsts Arbeiten zum Toleranzbegriff siehe
Forst 2020a. Die darin mehrmals auftauchende Diskussion der Frage, in-
wiefern gegeniiber etwas aus Sicht von Forsts Respektkonzeption der To-
leranz (moralisch) nicht Tolerierbarem dennoch eine bestimmte Form der
Toleranz sinnvoll sein kann, ist fiir den Kontext dieser Arbeit besonders in-
teressant. Denn damit wird thematisiert, was die (rechtlichen) Konsequen-
zen des Urteils sein sollten, dass etwas intolerant sei. Forst schreibt in die-
sem Band, dass Dinge, die nicht tolerierbar sind, dennoch nicht notwendig
rechtlich verboten werden sollten (Forst 2020b: 184, 187, 191f.): a »legal
ban [...] should only be a measure of last resort« (192). Gleichwohl scheint
er zu meinen, dass es stets eine staatliche (oder politische?) Reaktion auf
Nicht-Tolerierbares geben miisse, auch wenn dies kein rechtliches Verbot
sei. Wenn es sich dabei um staatlich finanzierte und organisierte Antworten
handelt, dann wire damit das dritte Merkmal des Gerechtigkeitskonzepts
(2.3), dass Ungerechtigkeiten (und Nicht-Tolerierbares) rechtliche Veriande-
rungen zur Folge haben sollte, dennoch erfiillt. Dies suggeriert Forst, wenn
er von einer Pflicht eines demokratischen Staats schreibt, junge Menschen
beziiglich Gesundheits- und Sexualitdtsfragen aufzukliren (184), um evtl.
die Entwicklung nicht-tolerierbarer patriarchaler Identititen unwahrschein-
licher zu machen, ohne diese jedoch in Ginze zu verbieten (sondern nur be-
stimmte Folgen derselben, etwa sexuelle Beldstigung am Arbeitsplatz).

21T

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

fiir Forsts Theoriegebaude sind. Manche Textstellen deuten darauf hin,
dass dies auch normativ abhingige Begriffe sind, wahrend andere eher
nahelegen, dass sie eine andere Beziehung zum Gerechtigkeitsbegriff ha-
ben, namlich Grund oder semantischer Bestandteil desselben zu sein.
Diese Ambivalenz zeigt sich bei den drei Begriffen unterschiedlich. Zu-
néchst erldutere ich jeweils die Bedeutung dieser Begriffe im Kontext der
rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeitstheorie, um dann ihren Stel-
lenwert zu diskutieren.

Autonom zu sein, heifdt fur Forst in verschiedenen praktischen Kon-
texten aus guten Grinden zu handeln (vgl. Forst 1996: 385—412 und
Einleitung zu II). Fir Forst kann und sollte man insbesondere in al-
len vier von ihm explizit genannten Kontexten (dem moralischen, dem
politischen, dem rechtlichen und dem ethischen) autonom handeln. Er
unterscheidet insofern auch zwischen moralischer, politischer, rechtli-
cher und ethischer Autonomie. Spater kommt als funfter der Begriff
der »[s]oziale[n] Autonomie« hinzu (Forst 2007a: 208). Hiermit sei
die »Frage nach den sozialen Bedingungen, die fiir die Entwicklung
und Ausiibung solcher [der anderen vier, E.N.] Autonomiefihigkeiten
und -moglichkeiten notwendig sind« (ebd.), gestellt. Mir erschlief3t
sich nicht, wieso damit eine weitere Form der Autonomie benannt
sein soll.s Denn die Frage nach den Realisierungsbedingungen der ur-
spriinglich vier Formen der Autonomie zu stellen, scheint mir schlicht
eine vollstindigere Betrachtung dieser Formen von Autonomie zu sein.
Ich stimme aber mit Forst iiberein, dass die Betrachtung dieser Rea-
lisierungsbedingungen (bzw. ihrer Behinderung) wichtig ist (vgl. dazu
insbesondere 10.2 und r10.3 zur >Flexibilisierung« und 12.2.2 zur Bil-
dung).

Wenn man >autonomc als Eigenschaft fir Personen verwendet, reicht
es nach Forsts Ansatz vermutlich auch aus, wenn eine Person disposi-
tional zu autonomen Verhalten tendiert und nicht ausschlieSlich au-
tonome Handlungen vollzieht. Damit ist der Autonomiebegriff einer-
seits enger als die Bestimmung, dass Personen handeln oder in einem
minimalen Sinne frei sind. Dadurch wiirde nur ausgedriickt, dass Per-
sonen nicht zu einem bestimmten Verhalten physisch gezwungen wer-
den, d.h. zwar auf der Basis von Griinden handeln, diese aber nicht
notwendigerweise auch gute Griinde sind (vgl. 6.3). Andererseits ist
dieser Autonomiebegriff weiter als Kants, weil er sich nicht auf den mo-
ralischen Kontext beschrinkt, sondern Personen fiir Forst eben auch

95 Forst betont jedoch explizit, dass die soziale Autonomie, auch wenn sie »aus
einer Reflexion auf die Bedingungen der vorhergehenden resultiert und diese
somit begrifflich voraussetzt, [dies nicht] bedeutet [...], dass sie keine eige-
ne, normativ ebenso bedeutsame Dimension der Freiheit bezeichnet.« (Forst
2007a: 209)

212

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

ethisch, politisch oder rechtlich autonom handeln konnen (vgl. Forst
1996: 386).%¢

Politische und rechtliche Autonomie scheint zudem identisch zu sein
mit der Beschreibung von Personen, die in gerechten Gesellschaften le-
ben. Der Umkehrschluss, dass eine gerechte Gesellschaft eine ist, in der
alle Birger/innen zumindest rechtlich und politisch autonom handeln
konnen, scheint auch wahr zu sein. So schreibt Forst auch von einer
»autonomen« und gerechten Gesellschaft« (Forst 2007a: 179). Dem-
nach konnte es Sinn machen, den Autonomiebegriff als einen von der
Gerechtigkeit abhangigen Begriff zu bezeichnen, weil seine Normativi-
tat zwar identisch ist mit der der Gerechtigkeit, aber er sich begrifflich
dennoch von ihr unterscheidet, da er eine mogliche Eigenschaft von Per-
sonen oder auch kollektiven Entititen®” benennt, wihrend die Gerech-
tigkeit auf eine soziale Relation bezogen ist (vgl. 6.1). Diese Unterschei-
dung von Autonomie und Gerechtigkeit hinsichtlich ihres Bezugspunktes
funktioniert allerdings nur, wenn man zwischen einer kollektiven Iden-
titdt und einer sozialen Relation unterscheiden kann. Ansonsten wire
der Autonomiebegriff zumindest hinsichtlich der kollektiven Dimensi-
on nicht nur bezogen auf seine Normativitit, sondern insgesamt iden-
tisch mit der Gerechtigkeit: eine gerechte wire dann identisch mit einer
autonomen Gesellschaft.

An anderer Stelle wird ein anderes Verhiltnis von Gerechtigkeit und
Autonomie angedeutet: Die Autonomie von Personen scheint Forst als
Grund fur die Forderung nach Gerechtigkeit anzusehen: »Die Autono-
mie der Moral basiert auf der moralischen Autonomie verniinftiger Per-
sonen, die ein Reich des Normativen hervorbringen.« (Forst 2007a: 80)
Die Autonomie der Moral bezeichnet fiir Forst eine wichtige Eigenschaft
der Moral, namlich unabhingig (etwa von dem Bereich des Ethischen)
zu sein (vgl. 7.2). Der Bereich des Moralischen wiederum deckt sich mit
dem der (fundamentalen) Gerechtigkeit, insofern in beiden die Kriteri-
en der Reziprozitiat und Allgemeinheit gelten. Wenn die moralische Au-
tonomie von Personen also die Basis (der Grund) fiir die Moral (als au-
tonomer) ist (wie es in dem obigen Zitat steht), dann ladsst sich daraus
auch ableiten, dass die Gerechtigkeit durch den autonomen Charakter
vernunftiger Personen begriindet werden soll.?® Autonomie als normativ

96 Mit meinem Vorschlag, nur zwischen zwei Kontexten zu unterscheiden (ge-
rechtigkeitsrelevant und gerechtigkeitsirrelevant, vgl. 6.1.), reduziere ich ge-
wissermafSen wieder den Bereich, in dem Autonomie relevant ist.

97 Forst unterscheidet explizit zwischen individueller und kollektiver Autono-
mie (vgl. Forst 2007a: 179).

98 Mein an Fichte anschlieSender Vorschlag, den Grund der Gerechtigkeit zu
verstehen, bezieht sich auf eine weniger anspruchsvolle Freiheit von Perso-
nen. Ich werde dafiir argumentieren, Freiheit als Unbestimmtheit als Grund
der Gerechtigkeit zu verstehen. Vgl. Kapitel 7.

213

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

abhingig von der Gerechtigkeit zu bezeichnen, scheint aus dieser Per-
spektive fragwiirdig.

In Bezug auf die Freiheit lassen sich bei Forst recht klare Textstel-
len finden, die belegen, dass er sie als abhingigen Begriff versteht. So
schreibt er im Kontext seiner Auseinandersetzung mit dem Friedensbe-
griff: »Die Unterscheidung zwischen dem Grundsatz der Gerechtigkeit
und anderen Werten, die in seinem Lichte bewertet werden, trifft nicht
nur auf den Frieden zu [dazu 6.4.5, E.N.]; die Freiheit ist ein anderes
Beispiel.« (Forst 2011: 96, vgl. auch Forst 2003a: 589, Fn. 1 und Forst
2007a: Kapitel 5 »Politische Freiheit« und 271f. (a)) Freiheit scheint
fuir Forst per se kein Wert zu sein, sondern nur gerechtfertigte Freiheits-
ausubung, d.i. Autonomie: »[...] die Frage der Freibeit [ist] ein Teil der
umfassenderen Frage der Gerechtigkeit [...], denn als gerechtfertigt
gelten nur die Freiheiten, die mit Bezug auf die iibergeordneten Gerech-
tigkeitskriterien von Reziprozitat und Allgemeinheit beansprucht wer-
den konnen.« (Forst 2007a: 191) Gleichwohl ist diese gerechtfertigte
Freiheit notwendiger Bestandteil seines normativen Gerechtigkeitsver-
standnisses (s.o.). Freiheit simpliciter konnte bei Forst eher deskriptiv
verstanden werden in dem Sinne, dass Menschen eben aus Griinden
handeln und daher nicht vollkommen kausal determiniert sind (vgl.
6.3). Zu diskutieren bleibt noch, welche normative Rolle nicht-ver-
nunftige Freiheitsausiibung, also freies Handeln ohne gute Griinde,
in Forsts Systematik insbesondere in Bezug auf Fragen des positiven
Rechts spielt. In Kapitel 7 setze ich als Grund der Gerechtigkeit einen
solchen weniger anspruchsvollen Begriff von Freiheit ein. Diese Frei-
heit muss wiederum durch institutionalisierte subjektive Rechte (po-
sitives Recht) geschuitzt werden (Kapitel 7 und 8). Positive Rechtsord-
nungen konnen jedoch aus Perspektive dieser Freiheit stets radikal
infrage gestellt werden (Kapitel 7 und 11).

Gleichbeit scheint dhnlich wie der Freiheitsbegriff fur Forst kein Wert
an sich, aber dennoch in einer bestimmten Deutung notwendig fur sei-
nen Gerechtigkeitsbegriff zu sein. Gleichheit ist nur als » Rechifertigungs-
gleichheit« (Forst 2007a: 279) wertvoll. Gleichheit etwa von Gltern ist
fiir Forst deshalb nur dann wertvoll, wenn sie als Teil maximaler Gerech-
tigkeit durch Strukturen, in denen Rechtfertigungsgleichheit gegeben ist
(fundamentale Gerechtigkeit) zustande gekommen ist. Gleichheit soll fur
ihn somit sowohl gualitativ (nicht blof§ formal) als auch dynamisch ver-
standen werden (vgl. 6.4.7).

Zu erwihnen ist, dass Forst Freiheit und Gleichheit auch als negative
und positive Bezugnahme auf das Ziel der Realisierung des Rechts auf

99 An anderer Stelle setzt Forst Gleichheit auch mit seinem Kriterium der Re-
ziprozitit gleich: »Gleichheit — oder in meinen Worten Reziprozitit« (Forst
2011: 145).

214

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Rechtfertigung versteht: »Negativ ausgedriickt, besteht das Ziel in dem
Waunsch nach Freiheit, und positiv ausgedriickt im Wunsch nach Aner-
kennung als Gleicher [...].« (Forst 2o11: 178) Der auf dem Recht auf
Rechtfertigung (bzw. dem Rechtfertigungsprinzip) gegriindete Gerech-
tigkeitsbegriff soll beide Momente in sich umschliefSen (vgl. Forst 2011:
182, Fn. 2).

Den Status der Begriffe von Autonomie, Freiheit und Gleichheit in Be-
zug auf Forsts Gerechtigkeitsbegriff habe ich an dieser Stelle nicht ab-
schliefend geklart. Da ich ab Kapitel 7 in Bezug auf die Ausdeutung und
systematische Stellung dieser Begriffe fiir die Gerechtigkeit von Forst ab-
weiche, beschrinke ich mich auf die oben dargelegten Uberlegungen und
diskutiere im folgenden Unterkapitel allgemeiner Forsts Verstandnis von
abhingigen Begriffen.

6.4.9 Normativ abhdngige, redundante oder dichte Begriffe?

Im Anschluss an die Darstellung von sieben Beispielen fiir Begriffe, die
Forst zufolge normativ von der Gerechtigkeit abhingen, wird in diesem
Unterkapitel allgemein Forsts Verstindnis von normativ abhangigen Be-
griffen diskutiert. Ich problematisiere sein Verstandnis mithilfe einer Ge-
genuberstellung zwischen normativ abhangigen und >dichten< Begriffen.
Bernard Williams hat die Rede von »thick ethical concepts« (Williams
2006 [1985]: 140) gepragt.

Die Ausgangsfrage, die sich mir stellt, ist, welchen systematischen Stel-
lenwert die von Forst so benannten normativ abhangigen Begriffe fir
seine Gerechtigkeitstheorie haben. Da er der Diskussion dieser Begriffe
recht viel Raum einraumt, insbesondere dem Toleranzbegriff mit einem
umfassenden Buch, aber auch durch eigene Aufsitze zu den Begriffen des
Fortschritts und der Entfremdung etwa, wire es verwunderlich, wenn sie
in Bezug auf den Gerechtigkeitsbegriff aus Forsts Sicht systematisch ge-
sehen redundant wiren.™° Manchmal schreibt Forst sogar explizit, dass
bestimmte Begriffe unverzichtbar sind, etwa der Fortschrittsbegriff: wir
seien »gebunden, an diesem Begriff des Fortschritts festzuhalten« (Forst
2015a: 110). Wenn also etwa der Fortschrittsbegriff normativ von der
Gerechtigkeit abhdngig, aber gleichwohl unverzichtbar ist, muss das hei-
BBen, dass der Kern eines Begriffs, den Forst manchmal ganz explizit
macht, wie etwa bei Entfremdung und Legitimitit (vgl. 6.4.3 und 6.4.6),

100 Fiir die These, dass die normativ abhiangigen Begriffe fiir Forst eigentlich
systematisch redundant sind und er ihnen nichtsdestoweniger in seinen
Schriften viel Platz widmet, konnte sprechen, dass er es fiir wichtig erach-
tet, andere als seine (redundanten) Verwendungen der Begriffe im wissen-
schaftlichen (und realpolitischen) Diskurs zu entlarven.

215

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

in einem in irgendeiner Weise gewichtigen Verhaltnis zu der modular ein-
gefigten Gerechtigkeitsnormativitat steht. Das mochte ich beispielhaft
an Forsts Auseinandersetzung mit dem Entfremdungsbegriff analysieren.
Der Bedeutungskern des Entfremdungsbegriffs bei Forst war:

»Alienation generally means that a person is disconnected from them-
selves, others and their social context in a normatively relevant way,
but that normative relevance needs to be explained by other concepts. «
(Forst 2017b: 546)

Ubersetzen kann man das folgendermafSen:

Entfremdung meint allgemein, dass eine Person in einer normativ rele-
vanten Weise getrennt ist von sich selbst (a), anderen (b) und ihrem so-
zialen Umfeld (c).

Fur die >normativ relevante Weise« setzt Forst nun seinen rechtfertigungs-
theoretischen Gerechtigkeitsbegriff ein, wodurch sich ergibt:

Entfremdung meint, dass eine Person getrennt ist von (a) sich selbst als
rechtfertigendem Wesen mit gleichem Status gegentiber anderen, (b) an-
deren als ebenso gleichwertigen rechtfertigenden Wesen und (c) ihrem
sozialen Kontext. Die Trennung vom sozialen Kontext kann dabei ent-
weder auftreten, weil der soziale Kontext kein gerechter ist, in dem sich
ein rechtfertigendes Wesen >zuhause« fithlen kann (c1) oder weil die Per-
son von sich selbst als rechtfertigendem Wesen entfremdet ist, aber in
einer gerechten Gesellschaft lebt, die dementsprechend nicht mit dem
subjektiv mangelnden Selbstrespekt zusammenpasst (c2).

Aber was ist dann genau die Verbindung zwischen dem Begriffskern, hier
der Trennung einer Person von sich selbst, anderen und ihrem sozialen
Kontext, und der Normativitit der Gerechtigkeit? Mir scheint, dass die-
se Verbindung von Bedeutungskern und Normativitit, zumindest bezo-
gen auf den Entfremdungsbegriff, nicht sehr bedeutend ist, denn es hangt
etwa vollstindig von der normativen Natur dessen, von dem man getrennt
oder nicht getrennt ist, ab, ob die Trennung normativ beklagenswert ist
oder nicht. Es ist etwa weder per se gut noch schlecht von seinem gesell-
schaftlichen Kontext >getrennt« zu sein: Wenn der gesellschaftliche Kon-
text gerecht ist, dann ist es schlecht von ihm getrennt zu sein, wenn er un-
gerecht ist, dann ist es gut, von ihm getrennt zu sein. Die Trennung als
solche scheint mir gar nicht normativ relevant zu sein (vgl. auch Kapitel 5).

Im Gegensatz dazu schlagt Jaeggi mit ihrem Begriff der Entfremdung,
dessen Kernbedeutung sie als »Beziehung der Beziehungslosigkeit«
(Jaeggi 2005: 43ff.) beschreibt, vor, dass die Beziehungslosigkeit — die
Trennung — wo oberflidchlich keine Trennung (Beziehung) ist, per se oder
prima facie entfremdend in einem abwertenden Sinne ist. Um die »Bezie-
hung der Beziehungslosigkeit« zu beklagen, bedarf es nicht eines zusdtz-
lichen normativen Begriffs, sondern sie ist immer schon beklagenswert.

216

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Jaeggi schligt in diesem Kontext dann auch vor, den Entfremdungsbe-
griff als dichten ethischen Begriff im Sinne Williams’ zu verstehen (Jaeggi
2005: 44)." Die Kernidee eines dichten ethischen Begriffs ist, dass dabei
eine evaluative und beschreibende Komponente konstitutiv zusammen-
gehoren und einen Begriff »sui generis« bilden (Vayrynen 2019: 27f.,
vgl. Kirchin 2013: 2).1°

Ich mochte nun vorschlagen, dass manche Begriffe, die Forst als nor-
mativ abhingig versteht, fiir seine Theorie tatsichlich keinen eigenstiandi-
gen systematischen Wert haben — und somit redundant sind — und man-
che doch einen eigenstindigen systematischen Wert haben. Fur Letztere
miisste eine »engere« Beziehung zwischen dem normativen und den ande-
ren Bestandteilen des Begriffs feststellbar sein — anders als beim Entfrem-
dungsbegriff (s.0.). Von den oben erlauterten Begriffen vermute ich, dass
folgende Begriffe keinen systematischen Mehrwert fur Forst haben: Aus-
beutung, Demokratie, Fortschritt**3, Entfremdung und Legitimitdt. Das
heifst nicht, dass die Verwendung dieser Begriffe in bestimmten Kontex-
ten nicht hilfreich sein kann, sondern nur, dass sich Forsts Theorie auch
ohne Rekurs auf diese Begriffe vollstindig darstellen liefSe. Bei den folgen-
den beiden Begriffen denke ich allerdings, dass sie sehr wohl einen syste-
matischen Mehrwert fiir Forsts Theorie haben bzw. haben sollten: Frieden
und Toleranz. Der systematische Stellenwert dieser beiden Begriffe sollte
in folgenden Kapiteln deutlich werden (fiir Frieden Teil IIT insgesamt und
fir Toleranz insb. 6.5).%4

Forst musste also eine Unterscheidung innerhalb der Gruppe von Be-
griffen, die von ihm als normativ abhingig bezeichnet werden, etablie-
ren und zwar zwischen denen, die einen systematischen Mehrwert ha-
ben und jenen, die in Bezug auf den Begriff der Gerechtigkeit redundant
sind. Eine Moglichkeit wire es, die systematisch wichtigen >dichte Be-
griffec zu nennen. Aber das ist vielleicht nicht die einzige Moglichkeit.
Es wire dabei zu priifen, ob die Idee von dichten Begriffen dem von

101 Jaeggi versteht auch den Fortschrittsbegriff als dichten Begriff (vgl. Jaeggi
2018: 225).

102 Laut Viyrynen gilt das aber nur fiir bestimmte Perspektiven auf thick ethi-
cal concepts, nimlich »Inseperabilist Views« (27ff.), die »Separist Views«
(22ff.) entgegenstehen. Williams, auf den sich Jaeggi bezieht, gehort laut
Viyrynen zu den Inseperabilists (15). Vgl. Kirchin 2013: 8. In dem von
Kirchin herausgegebenen Sammelband geht es zudem nicht nur um ethi-
sche, sondern auch andere dichte Begriffe (2).

103 Auch wenn ich dem Fortschrittsbegriff keinen systematischen Mehrwert zu-
schreibe, werde ich die These vertreten, dass ein Begriff >historischer Zeit<
systematisch wichtig fur die kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskonzeption
ist, vgl. Kapitel 1.

104 Vgl. Kukathas® Zweifel an dem systematischen Mehrwert von Toleranz ge-
geniiber der Gerechtigkeit bei Forst (Kukathas 2020: 59).

217

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Forst vorgeschlagenen Theorietyp insgesamt widerspricht, weil dichte
ethische Begriffe womoglich nicht zu einem deontologischen und ko-
gnitivistischen Normativititsverstindnis passen (vgl. Kirchin 2013).™
Wiirde man sich der Kategorie der dichten Begriffe bedienen, wire auch
zu kldren, ob und inwiefern der Gerechtigkeitsbegriff selbst als dichter
zu verstehen ist.

Wichtig ist zuletzt anzumerken, dass der Gerechtigkeitsbegriff fiir
Forst kein abhingiger Begriff sein kann. Das liegt daran, dass Forst bei
der Diskussion von abhingigen Begriffen, die sich in eine Dialektik ver-
stricken, stets auf den hoherstufigen Gerechtigkeitsbegriff verweist, um
diese aufzulosen.

6.5 Die Grenzen der Rechtfertigung

Dieses Unterkapitel fungiert als Ubergang von meiner Rekonstruktion
von Forsts kritisch-prozeduraler Theorie der Gerechtigkeit zu meiner
starker eingreifenden und kritischen Auseinandersetzung mit seinen
Arbeiten. Ich werde hier die Grenzen der Rechtfertigung thematisie-
ren, die fiir den weiteren Verlauf der Argumentation des Buches zen-
tral sind.

Zundchst beschreibe ich drei verschiedene Grenzen der Rechtfer-
tigung in Forsts Theorie: die Grenzen des Raums der Rechtfertigun-
gen (deskriptiv), die Grenzen zwischen den verschiedenen Kontexten
der Rechtfertigung und die Grenzen des normativ Rechtfertigbaren.
Auf diese drei Grenzen der Rechtfertigung reflektiert auch Forst selbst.
Zweitens stelle ich im Anschluss an die »Paradoxie der Grenzziehung«,
die Forst bezogen auf die Toleranz diskutiert (vgl. 6.4.7), die These
auf, dass die Grenzen der Rechtfertigung gleichermafSen auch die Be-
dingung der Moglichkeit von guten Rechtfertigungen darstellen. Ein
selbst rechtfertigender oder rechtfertigungstheoretischer Umgang mit
den Grenzen der Rechtfertigung ist dabei, so meine These weiter, un-
moglich. Diese These steht im Widerspruch zu Forsts eigenem Ver-
standnis. Inwiefern ein anderer (nicht rechtfertigungstheoretischer) ad-
dquater Umgang mit diesen Grenzen tiberhaupt moglich ist, wird ab
Kapitel 7 thematisiert.

Zunichst zu den drei Grenzen der Rechtfertigung, die Forst in seinen
Arbeiten aufzeigt. Die erste Grenze ist diejenige zwischen dem Raum der

105 Forsts Begriff des anderen Menschen scheint allerdings gerade >dicht< zu
sein, d.h. notwendig deskriptive als auch evaluative Komponenten zu ha-
ben, vgl. Kapitel 7.

218

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

Rechtfertigungen und dem Raum des Natiirlichen (vgl. 6.1 i.) oder des
Zwangs bzw. der Gewalt (vgl. 6.3.2).

Innerhalb dessen, was sich allgemein im Raum der Rechtfertigun-
gen befindet, gibt es zweitens verschiedene Kontexte der Rechtferti-
gung. Diese beziehen sich einerseits auf die Unterscheidung von vier
Kontexten der Rechtfertigung: dem moralischen, dem politischen, dem
rechtlichen und dem moralischen. Wie bereits erldutert (vgl. 6.1 ii.)
denke ich jedoch, dass sich diese vier Kontexte letztlich zu zwei Kon-
texten zusammenziehen lassen: demjenigen Kontext, in dem die Kri-
terien von Reziprozitit und Allgemeinheit die angemessenen Beurtei-
lungskriterien fur Rechtfertigungen sind und demjenigen, in dem sie
es nicht sind. Andererseits geht es um die Grenzen zwischen verschie-
denen Kontexten, fiir die gleichermaflen Reziprozitit und Allgemein-
heit die angemessenen Beurteilungskriterien fur Rechtfertigungen sind.
Damit kommen die Grenzen zwischen verschiedenen begrenzten All-
gemeinbeiten (vgl. 6.1) ins Spiel. Die erste Grenzziehung dieser zwei-
ten Gruppe von Grenzziehungen nenne ich die innere und die zweite
die dufsere Grenze der Gerechtigkeit (vgl. schon 2.1). Wie oben erlau-
tert, sind die innere und dufsere Grenze der Gerechtigkeit eng verbun-
den (vgl. 6.1 iii.).

Die dritte Grenze der Rechtfertigung ist die Grenze des Rechtfertigha-
ren in einem Kontext, in dem die angemessene Beurteilung von Recht-
fertigungen tiber die Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit er-
folgen sollte. Die dritte Grenze ist also die Grenze zwischen dem, was in
einem solchen Kontext der Rechtfertigung rechtfertigbar ist und dem,
was nicht rechtfertigbar ist. Es lassen sich wiederum zwei Grenzen der
Rechtfertigbarkeit unterscheiden: erstens die Grenze zwischen >durch die
Kriterien von Reziprozitidt und Allgemeinheit rechtfertigbar< und >nicht
mit den Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit zu rechtfertigen
(aber auch nicht zuriickweisbar)<, zweitens die Grenze zwischen >durch
die Kriterien von Reziprozitat und Allgemeinheit rechtfertigbar oder
nicht mit den Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit zu rechtfer-
tigen (aber auch nicht zurtickweisbar)« und >durch die Kriterien von Re-
ziprozitat und Allgemeinheit (RuA) zurtickweisbar«. Es ergibt sich fol-
gende Ubersicht:

Grenzgruppe I: ~ a) Raum der Rechtfertigung vs. Natur
b) Raum der Rechtfertigung vs. Gewalt, Zwang

Grenzgruppe I1'°%: a’) Innere Grenze der Gerechtigkeit (etwa Toleranz-
fragen)

106 Meinen Verstindnis nach diskutiert Melissa Yates in threm Aufsatz iiber
Forst (»Opening >Political Contexts of Injustice««, Yates 2019) auf dhnliche

219

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

b’) AuSere Grenze der Gerechtigkeit

(etwa transnationale Fragen)

Grenzgruppe IlI: a”) Durch die Kriterien von RuA rechtfertigbar vs.
nicht durch diese Kriterien rechtfertigbar
(aber auch nicht zuriickweisbar)
b”) Durch die Kriterien von RuA rechtfertigbar
oder nicht zuriickweisbar vs. durch die Kriterien
zurlickweisbar*?

Im Anschluss mochte ich nun erstens weitere Erlduterungen zu der Gren-
ze I, b’ anschliefSen, dann zweitens, Grenze III, b” in Verbindung mit
dem »Paradox der Grenzziehung« (6.4.7) und der Grenzgruppe II disku-
tieren und drittens erliutern, dass ich Forsts Sozialtheorie der Rechtfer-
tigung als Beschreibung dessen sehe, was sich innerhalb des Raums der
Rechtfertigungen bewegt, aber noch nicht weiter normativ ausgezeich-
net ist (d.h. diesseits der Grenze I ist).

Transnationale Gerechtigkeit (dufsere Grenze der Gerechtigkeit)

Die innere und aufSere Grenze der Gerechtigkeit (II a’ und b’) hangen-
meinem Verstindnis nach eng miteinander zusammen (vgl. schon 6.1).
Forst behandelt Fragen der dufseren Grenze unter dem Stichwort der
transnationalen Gerechtigkeit. Da ich mich in diesem Buch nicht expli-
zit mit Fragen transnationaler Gerechtigkeit auseinandersetze, moch-
te ich sie aber an dieser Stelle kurz thematisieren, nachdem ich den Zu-
sammenhang der inneren und dufleren Grenze dargestellt habe. Forst
verwendet das Vokabular der inneren und dufleren Grenze nicht und
spricht daher auch nicht (wortlich) von dem zu erlduternden Zusam-
menhang derselben.

Weise diese beiden Grenzen im Zusammenhang: »Being a subject of political
power (the membership question) depends on how we define what counts
as an exercise of political power to begin with (the ontopolitical question).«
(S. 108 vgl. auch S. 121) In demselben Aufsatz stellt sie auch Uberlegungen
zu zwei Themen an, die fir diese Arbeit zentral sind: die notwendige und
mogliche Flexibilitiat der Grenzen von Kontexten der Gerechtigkeit sowie
transtemporale Kontexte der Gerechtigkeit.

107 Diese Grenze entspricht der Grenze zwischen Recht (Recht und Unrecht)
und Nicht-Recht, vgl. Ende von Kapitel 2. Dieses Entsprechungsverhaltnis
der Grenzen des Rechts mit denen der Gerechtigkeit hangt damit zusammen,
dass es letztlich nur ein ideal eingerichtetes (demokratisches) Rechtssystem
sein kann, welches verbindliche Gerechtigkeitsurteile fallen kann (vgl. Ende
von 6.1).

220

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

Wo die extensionalen (dufleren) Grenzen einer Gruppe sind, hangt
davon ab, was das allgemeinheitsstiftende Merkmal der Gruppe (innere
Grenze) ist. So ist Menke zuzustimmen, wenn er schreibt:

»Das Nein, das das Gemeinwesen dem Flichtling entgegenruft — Du
bist gar kein Anteil, denn Du bist kein Teil von uns — ist daher in Wahr-
heit ein Nein zu sich selbst. Es ist die Einmauerung des Gemeinwesens
in seinem Sosein (seiner Identitit, seinen Werten).« (Menke 2016: 57)

Anders ausgedriickt: Der Ausschluss des Fliichtlings (der auflerhalb der
Extension eines Gemeinwesens steht) erlaubt Riickschliisse auf die Iden-
titit des ausschlieffenden Gemeinwesens. Auch wenn ich die explizite Be-
handlung der Frage nach der dufSeren Grenze der Gerechtigkeit in dieser
Arbeit nicht leiste, bin ich der Uberzeugung, dass ein adiquater Umgang
mit der inneren Grenze auch zu einem addquateren Umgang mit der du-
Beren Grenze beitragt (vgl. auch Kapitel 8.3). Oder andersherum: Ein
falscher Umgang mit der inneren Grenze begtinstigt auch einen falschen
Umgang mit der dufleren. So konnte man sich etwa vorstellen, dass eine
nach innen zu wenig gefestigte Allgemeinheit, ein tibersteigertes Sicher-
heitsbediirfnis nach aufSen begiinstigt.'*®

Welches Prinzip ist der BestimmungsmafSstab fiir die dufSere Grenze der
Gerechtigkeit? Forst unterscheidet hierbei zwischen der Beantwortung
dieser Frage in Bezug auf die Moral und in Bezug auf die Gerechtigkeit
und differenziert dementsprechend auch das Grenzziehungsprinzip. Er
schreibt, dass die Bestimmung der dufleren Grenze »in Kontexten der Mo-
ral dem Betroffenheitsprinzip (all-affected principle)« und »in Kontexten
der Gerechtigkeit dem Unterwerfungsprinzip (all-subjected principle)«
folgen sollte (Forst 2015a: 54). Das Betroffenheitsprinzip hat dabei zwei
Bedeutungen: Einerseits heift betroffen sein von konkreten Handlungen
betroffen zu sein, direkt oder indirekt, und andererseits verweist es auf
die abstraktere Betroffenheit als Mitglied der moralischen Gemeinschaft
(fur diese Unterscheidung, siche Forst 201 5¢: 829). Dem Unterwerfungs-
prinzip geht es hingegen darum, zwischen Individuen zu unterscheiden,
die einem bestimmten »context of domination (Beherrschung)« (Forst
2014c: 201) unterworfen sind und jenen, die dies nicht sind. Ein Unter-
werfungsverhiltnis mochte Forst »in einem weiteren Sinne verstanden«
wissen, d.h., dass es »neben rechtlich-politischen auch informelle Unter-
werfungsverhiltnisse etwa 6konomischer Art« geben kann (Forst 2015a:
54). Da ich in Kapitel 6.1 bereits dafiir argumentiert habe, dass Forsts
Kriterien der Reziprozitiat und Allgemeinheit nur in Kontexten >begrenz-
ter Allgemeinheit« Entscheidungskraft entfalten konnen, ist aus meiner

108 Vgl. dazu: »Ein Gefiihl der inneren Unsicherheit ist vorherrschend. Dies Ge-
fithl 16st einen komplementiren Drang nach dufSerer Sicherheit aus, der eine
Stiitze in MafSnabmen sucht, die die aus der unberechenbaren Zukunft dro-
henden Gefahren abwehren sollen.« (Husserl 1955: 64)

221

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Perspektive der Unterschied zwischen der zweiten Bedeutung des Betrof-
fenheitsprinzips (abstrakte Betroffenheit) und des Unterwerfungsprinzips
hinfillig. Die erste Bedeutung des Betroffenheitsprinzips (die konkrete Be-
troffenheit) hingegen scheint mir auch fiir das Unterwerfungsprinzip be-
deutend zu sein. So kann eine Frau zwar dem Patriachat unterworfen sein
wie alle anderen Frauen, aber gleichzeitig als etwa besonders arme oder
woblbhabende Frau die Konsequenzen dieses Regimes am eigenen Leib in
sehr unterschiedlichem Ausmaf spiiren, d.h. von konkreten Handlungen,
die das Patriachat begiinstigt, in anderer Weise betroffen sein. Die Unter-
scheidung zwischen dem Betroffenheits- und Unterwerfungsprinzip ver-
wende ich deshalb nicht und habe dementsprechend bisher ausschlieflich
von Betroffenheit geschrieben und werde dies weiterhin tun.

Forsts Konzeption transnationaler Gerechtigkeit*® beantwortet die
grundlegende Frage der Debatte um globale Gerechtigkeit, wem gegentiber
man in der Welt tiberhaupt Gerechtigkeitspflichten hat oder allgemeiner
ausgedriickt, mit wem man in einer Gerechtigkeitsrelation steht, folgen-
dermaflen: In einer Gerechtigkeitsrelation steht man mit jeder und jedem,
der in demselben Unterwerfungs- bzw. Betroffenheitsverhaltnis steht. Forst
mochte damit etwa sagen, dass ein deutscher H&M-Einkaufer mit einer
Nabherin in Bangladesch sehr wohl in einem Gerechtigkeitsverhaltnis steht,
auch wenn beide nicht durch eine politisch-rechtliche Gemeinschaft ver-
bunden sind. In Zeiten einer globalisierten Wirtschaft ist es daher eine
schwierige epistemische Frage, mit wem man tberhaupt in einem Gerech-
tigkeitsverhaltnis steht. Niemand in Deutschland wird auf Anhieb wissen,
ob und wer genau unter der Produktion der Produkte, die sie oder er kon-
sumiert, gelitten hat. Es ist an dieser Stelle, dass Forst die Rolle der Sozi-
alwissenschaften fiir die Bestimmung der dufleren Grenze der Gerechtig-
keit betont. Beherrschungsverhiltnisse — und damit die dufSeren Grenzen
der Gerechtigkeit — miissten »informiert durch eine sozialwissenschaftli-
che Analyse der real vorfindbaren Verhiltnisse« bestimmt werden (Forst
2015a: 223). Besonders hebt er die Rolle der sozialwissenschaftlichen Ana-
lyse in einer Fufsnote hervor, in der er einen Gegensatz zu Frasers Position
herausstellt, die die Notwendigkeit, die Grenzen der Gerechtigkeit selbst
diskursiv auszuhandeln, betont: »Ich stimme Fraser [...] zu, dass Letzte-
res wichtig ist; gleichwohl traue ich einer kritischen sozialwissenschaftli-
chen Analyse zu, die bestehenden Verhiltnisse und Strukturen und ihre
Rechtfertigungsbediirftigkeit hinreichend zu beschreiben, um den Einsatz-
punket fiir die diskursive Gerechtigkeit zu markieren.« (Forst 2015a: 224,
Fn. 21)"*° Von hier aus gibt es nun zwei Optionen: entweder man fuhrt

109 Zu Forsts Konzeption transnationaler Gerechtigkeit siehe insb. Forst 2007a:
357-380 und Forst 2015a: 214-233.

110 Damit stellt er sich gewissermafSen Frasers Vermutung dariiber, was Forst
iber die Frage nach der angemessenen Bestimmung der Grenzen der

222

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

das wissenschaftstheoretische Selbstverstandnis einer nicht-positivistischen
Sozialwissenschaft, die die dufSeren Grenzen der Gerechtigkeit bestimmen
konnen soll, aus oder man zieht sich auf die Position zuriick, dass es letzt-
lich doch die Betroffenen selbst sind, die reziprok-allgemeine Griinde fiir
legitime duflere Grenzziehungen hervorbringen miissen (und sich dabei
eventuell auf sozialwissenschaftliche Erkenntnisse stiitzen). Mir scheint
die Verfolgung der zweiten Option ausgehend von Forsts Arbeiten aus drei
Griinden fir angemessen***:

erstens, weil Forst die wissenschaftstheoretische Arbeit nicht durch-
fuhrt

zweitens, weil es schwer mit seiner normativen Position zu vereinba-
ren scheint, einer wissenschaftlichen (Beobachter)Perspektive so viel
Macht zuzugestehen und

drittens, weil er — wenn auch nicht in Worten der inneren und dufSe-
ren Grenze der Gerechtigkeit — auch die enge Verbindung der Frage
nach der aufSeren Grenzziehung mit der Frage nach den Grenzen der
Toleranz (innere Grenze) betont'** und in Bezug auf die Grenzen der
Toleranz das Paradox der Grenzziehung anerkennt (vgl. 6.4.7 und
den folgenden Abschnitt).

Gerechtigkeit sagen wiirde, entgegen: »So far as I know, Forst has not (yet)
envisioned the possibility of applying his idea of a basic justification pro-
cedure at the meta-level to disputes about the frame, when not the >what«
but also the >whoc« is up for grabs; but I see no reason why this could not be
done.« (Fraser 2010: 174, En. 38)

111 Auch Eva Erman scheint schliefSlich zu denken, dass es in Forsts Framework

nur die Kriterien der Reziprozitiat und Allgemeinheit selbst sein konnen, die
angemessene Grenzziehungen rechtfertigen: » And disputes about >relevant-
ly affected« could only be addressed by way of a process of reciprocal and
general justification [...].« (Erman 2014: 140, Fn. 29).

112 Folgende Zitate zeigen, dass Forst — wenn auch in anderen Worten — den

Zusammenhang der inneren und dufleren Grenze der Gerechtigkeit aner-
kennt: »[D]ie Frage nach dem rechten Verstindnis von Toleranz und ins-
besondere die Kernfrage, wo ihre Grenzen zu ziehen sind [,wirft] ein Licht
auf die eigenen Grenzen — auf die Grenzen unserer >westlichen Toleranzs,
die Grenzen unseres Verstindnisses des gerechten und demokratischen Um-
gangs miteinander. [...] Die Grenzen der Toleranz zu bestimmen heisst stets
auch, die eigenen Begrenzungen zu tiberpriifen.« (Forst 2016b: 224f.) Und:
»Es kennzeichnet die komplexe Situation in einer >globalisierten Welt<, dass
in ihr viele Konflikte, die im Vorangegangenen als innergesellschaftliche ana-
lysiert wurden, als zwischengesellschaftliche wiederkehren.« (Forst 2003a:

746)

223

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Paradox der Grenzziehung
(Toleranz, innere Grenze der Gerechtigkeit)

Das Paradox der Grenzziehung diskutiert Forst als ein Paradox, das
eine angemessene Toleranzkonzeption losen konnen muss (vgl. 6.4.7).
Das Paradox war, dass die Toleranz gewissermaflen immer auch intole-
rant ist, weil sie notwendig eine Grenze ziehen muss zwischen dem, was
(noch) tolerierbar ist und dem, was (nicht mehr) tolerierbar ist. Forst gibt
an dieses Paradox losen zu konnen, indem er unterstreicht, dass eine Zu-
ruckweisung aus Griinden, die den Kriterien der Reziprozitit und All-
gemeinheit entsprechen, gar keine intolerante Zuriickweisung sei — und
deshalb nicht im Widerspruch zur Forderung der Toleranz stehe — und
dariiber hinaus damit, dass jede Zurtickweisung auch revidierbar sein
muss (vgl. Forst 2003a: 532, vgl. 6.4.7).

In meiner Systematik lasst sich sagen, dass Forst den Toleranzbegriff
an der systematischen Stelle der inneren Grenze der Gerechtigkeit ein-
setzt. Der Toleranzbegriff scheint mir deshalb ein fiir Forst nicht redun-
danter abhiangiger Begriff zu sein (vgl. 6.4.9). Nichtsdestoweniger denke
ich, dass Forst das Problem der Bestimmung der inneren Grenze — oder:
das Paradox der Grenzziehung der Toleranz — durch seine Toleranzkon-
zeption nicht auflosen kann.**3 Dieses Paradox nicht anzuerkennen kann
wiederum zu unerwiinschten Beherrschungseffekten in Form von Nor-
malisierungen oder Disziplinierungen (vgl. 3.2.2) fihren.'™

Ich mochte nun anhand eines Beispiels, das ich schon in 6.1 iii. be-
mitht habe, das Problem der Bestimmung der inneren Grenze im Zu-
sammenhang mit Fragen der Toleranz aufzeigen. Das Beispiel war das
einer (Mittelbau)Versammlung an einer Universitat, in der es um plan-
barere Karrierewege geht. Dort habe ich erldutert, dass es moglicher-
weise einen Streit tiber das allgemeinheitsstiftende Merkmal der Grup-
pe geben konnte. Ein moglicher Streitpunkt dabei konnte sein, ob es
sinnvoll ist, dieses Problem gemeinsam unter Mitarbeiter/innen, die
iiber Drittmittelprojekte angestellt sind und solchen auf sogenann-
ten Landesstellen zu diskutieren. Angenommen es wiirde die Entschei-
dung gefillt, weiterhin zusammen zu diskutieren. Wenn dann der Vor-
schlag eingebracht wiirde, dass das allgemeinheitsstiftende Merkmal
der Gruppe vielleicht nicht sein sollte, sich fiir planbarere Karriereper-
spektiven einsetzen zu wollen und Teil der Gruppe zu sein, die betrof-
fen ist von befristeten Arbeitsvertragen, sondern ausschliefSlich »>sich

113 So auch: Fischer-Lescano 2018: 165f. So verstehe ich auch Browns Perspek-
tive in: Brown und Forst 2014.

114 Fur die Erlaubniskonzeption der Toleranz (vgl. 6.4.7) benennt Forst selbst
das Problem eines »Disziplinierungseffekt[s] durch Toleranz« (Forst 2003a:

547)-

224

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

fur planbare Karriereperspektiven einsetzen wollen<, konnte weiterge-
hend die Frage aufkommen, ob dann nicht auch Professor/innen Teil
der Gruppe sein sollten. Wenn dann jemand auf einer Drittmittelstelle
sagte >Jetzt reicht es aber! Okay, dass wir uns mit denjenigen auf Lan-
desstellen vereinigen, aber wenn wir nun auch die Professor/innen mit-
einschliefen, dann kommen wir ja nie zu einer sinnvollen Position!«,
konnte man dies als Ausdruck der Grenzen der Toleranz dieser Per-
son verstehen. Damit wird auch die Verbindung zu der Grenzgruppe
IT deutlich; hier wiirde gefordert, dass Professor/innen nicht Teil der
Gruppe sein sollen (duflere Grenze) und dass die Betroffenheit von be-
fristeten Vertragen Teil der intensionalen Beschreibung des allgemein-
heitsstiftendes Merkmals bleiben sollte (innere Grenze).

Ich vertrete die Ansicht, dass die Bestimmung dieser Grenze (Grenz-
gruppe II) nicht alleine mithilfe der Kriterien von Reziprozitit und All-
gemeinheit getroffen werden kann, weil die Anwendung der Kriterien
selbst darauf angewiesen ist, dass bereits festgelegt ist, welche Interessen
und Meinungen beriicksichtigt werden sollten (vgl. 6.1 iii.). Ein Rekurs
auf (unbefriedigende) Griinde wie »Wenn jemand anders mitmachen will
(eine bestimmte Professorin etwa), dann sollten wir sie mitmachen las-
sen< oder >Wir haben als Gruppe von Mittelbau-Leuten angefangen und
sollten dabei bleiben< wire in dem fingierten Fall schlussendlich unver-
meidlich. Diese Beispielgriinde machen deutlich, dass es hierbei um Fra-
gen der Befurwortung von Veranderung oder Stabilitdt geht.

In jungerer Zeit bezeichnet Forst zusammen mit Klaus Giinther die
Uneinigkeit zumindest tber die dufSere Grenze (die aber ja eng mit der
inneren Grenze zusammenhingt) als »second order justification crisis«.
Dabei gestehen Forst und Ginther auch zu, dass es unklar ist, wie die-
ser Krise rechtfertigungslogisch begegnet werden sollte. Eine Rechtferti-
gungskrise zweiter Ordnung bricht aus,

»when there is not only disagreement over functions and justificati-
ons and their languages but also over the extension of the community
which is supposed to construct and accept these justifications. Here we
are dealing with a controversy over the nature and limits of the exist-
ing, relevant normative order, and it is questionable whether there is a
higher-level normative order to resolve this dispute.«(Forst und Giin-
ther 2017: 3)

Zudem wird von ihnen auch eine mogliche falsche Reaktion auf eine
solche Krise angedeutet, namlich eine, die (ohne guten Grund) an der
Vergangenheit festhalten will: »They want to regain a sovereignty that
cannot be reconstructed — and in their quixotic search for solutions na-
tionalist populisms offer themselves as a justification narrative, mista-
king the past for the future.« (Forst und Giinther 2017: 3) Das passt
zu dem zweiten Bestandteil, mithilfe dessen Forst der Paradoxie der

225

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Grenzziehung der Toleranz (vgl. oben und 6.4.7) entgegentreten moch-
te: dass ein Ziehen der Grenze 2 der Toleranz (Zuriickweisung) stets fiir
Revisionen in der Zukunft offenbleiben muss. Ich werde im weiteren
Verlauf des Buches zu bedenken geben, dass der zu Recht als falsch be-
zeichnete Umgang mit Rechtfertigungskrisen zweiter Ordnung, ndmlich
ohne guten Grund an der Vergangenheit festzuhalten, sich auch umkeh-
ren kann in den Fehler der unbegriindeten Anerkennung des Werts von
Veranderung.'*s Beide Varianten des Umgangs mit einer Rechtfertigungs-
krise zweiter Ordnung — oder den Grenzen der Gerechtigkeit (Grenz-
gruppe II) — konnen gewissermafSen als >quantitative« bezeichnet werden.
Mir scheint, dass ein solch >quantitativer Umgang« an dieser Stelle in der
Tat nicht vermeidbar ist. Er kann allerdings dennoch zu einem besseren
Umgang werden, wenn reflektiert auf diese quantitative Dimension der
Gerechtigkeit Bezug genommen wird (vgl. 12.2.1).

Von Ethik zu Sozialontologie

Es gibt einen Teil des Raums von Rechtfertigungen, der aus einer be-
stimmten Perspektive als aufSerhalb (dufSere Grenze) des relevanten
Rechtfertigungskontextes steht (den man also eher beobachtet als dass
man an ihm teilnimmt**®) oder der innerhalb des relevanten Rechtferti-
gungskontextes nicht mithilfe der Kriterien von Reziprozitit und Allge-
meinheit bewertet werden sollte bzw. durch diese Kriterien nicht ausge-
zeichnet, aber auch nicht zurtickgewiesen werden kann (innere Grenze).
Was hat Forst zu diesem Teil zu sagen? Ich mochte im Anschluss an die
Ausfithrungen in diesem Kapitel vorschlagen, dass Forst in seinen frii-
heren Arbeiten an dieser Stelle Raum fiir eine Ethik der Rechtfertigung
gesehen hat (vgl. Einleitung zu Teil II), dass sich aber in seinen spiteren
Arbeiten seine Perspektive hin zu einer Sozialontologie'*” der Rechtfer-
tigung verschoben hat. Nach Kontexte der Gerechtigkeit suggeriert er
etwa, dass ethische Autonomie keinen Eigenwert habe oder zumindest
nicht hinreichend fiir die Bestimmung eines guten Lebens sei (anders
noch in den Andeutungen zu einer ethischen Theorie der Rechtfertigung,

115 Die pauschale Befirwortung von Veranderung hingt zusammen mit der Be-
herrschungsform der >Beschleunigung« (Kapitel 10).

116 Der Unterschied zwischen der Teilnehmer- und Beobachterperspektive wird
also bei Forst nur noch iiber die Grenzen (innen und aufSen) von Rechtfer-
tigungskontexten gemacht. Vgl. zum »Perspektivendualismus« bei Haber-
mas: Iser und Strecker 2010: 189.

117 Ich schreibe hier Sozialontologie statt Sozialtheorie (6.3.2), weil ich betonen
will, dass Forst >Rechtfertigungen« als zentral fir Sozialitit allgemein ansieht
und diese Ansicht erst der Ausgangspunkt fir eine Sozialtheorie der Recht-
fertigung und davon ausgehend fiir eine empirische Soziologie sein kann.

226

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

vgl. Forst 1996: 388—395 und Einleitung zu II), sondern nur als Grenz-
begriff zur Moral funktioniert:

»[...] Freiheit ist [...] in diesem Zusammenhang die Freiheit, nicht zu
einer bestimmten Form des ethischen Lebens gezwungen zu sein. Und
der Grund dafiir ist nicht die Auffassung, dass ethische Autonomie eine
Bedingung des guten Lebens ist, wie vielfach in liberalen Theorien be-
hauptet wird, sondern der, dass die Verletzung ethischer Autonomie 20-
ralisch nicht zu rechtfertigen wire.« (Forst 2007a: 201)

Zudem betont er in seinem Aufsatz »Die Ungerechtigkeit der Gerechtig-
keit. Normative Dialektik nach Ibsen, Cavell und Adorno« (Forst 2011:
181-195) eher, dass neben der Gerechtigkeit auch noch andere Arten
von normativen Ordnungen existieren, wie etwa die » Ordnung der Lie-
be« (Forst 2o11: 188), fur die vermutlich eine rechtfertigungstheore-
tische Ethik nicht geeignet ist. Diese anderen normativen Ordnungen
wiren fur Forst dann rechtfertigungstheoretisch nur noch deskriptiv zu-
ganglich.

Die Tatsache, dass Forst >das Soziale, auf das bezogen sich die Norma-
tivitat der rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeit realisiert, selbst als
Komplex von Rechtfertigungen ansieht, erscheint zunédchst attraktiv und
als Clou seines Ansatzes, weil dadurch die JAnwendung« von (gerechtfer-
tigten) Normen auf das Soziale diesem keine Gewalt antut, weil es be-
reits in derselben Form vorliegt. Zum Ende des zweiten Teils der Arbeit
wird aber gerade dieses Kennzeichen seiner Theorie problematisch.***

118 Vgl. dazu Kapitel 8, insb. 8.4 und 8.5.

227

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Das »Recht auf Rechtfertigung« als
>Recht auf Politik auf Rechte«

Eine Deutung auf Grundlage von Fichtes
Anerkennungsbegriff

Das »Recht auf Rechtfertigung« als normative Grundlage von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie ist das Thema dieses Kapitels. Es stellt die Spezifizierung
des zweiten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit (vgl. 2.2)
durch Forsts kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskonzeption dar. Im Sinne
des 2. Kapitels (2.2) verstehe ich das »Recht auf Rechtfertigung« als >Me-
ta-Rechtrt auf Rechte2 als MafSstab und Grund der Forderung fiir positive
Grundrechte (Rechte2), die die Gleichheit von Individuen in einer Rechtsge-
meinschaft sichern sollen. Die normative Grundlage von Forsts Gerechtig-
keitstheorie ist, anders ausgedruckt, dass » Rechtfertigungsgleichbeit« (Forst
2007a: 279) hergestellt werden soll und zwar durch positive Grundrechte.
Es gibt zwei Weisen zu beschreiben, warum das Meta-Recht auf Recht-
fertigung' oder das normative Ideal der Rechtfertigungsgleichheit sich
durch institutionalisierte Rechte realisieren muss. Die eine ist, dass die nor-
mative Grundlage dieses Meta-Rechts selbst auf der Unbestimmtheit des
anderen Menschen beruht, die durch subjektive Freiheitsrechte gesichert
wird, die jeder und jedem einen Freiraum einrdumen, in dem sie oder er tun
und lassen kann, was sie oder er will. Die andere ist, dass der Gerechtig-
keit auch bei Forst eine starke Normativitit innewohnt, die auf die Reali-
sierung in Rechtsform abzielt und die allgemeine moderne Rechtsform tiber
die Bereitstellung von Rechten funktioniert (vgl. 2.3). Die erste Weise zu be-
grunden, warum sich Rechtfertigungsgleichheit durch positive Grundrech-
te realisieren muss, ist Gegenstand dieses Kapitels, wobei der Fokus darauf
liegt, zu beschreiben, warum es tiberhaupt die Unbestimmtheit des ande-
ren Menschen ist, auf der das Recht auf Rechtfertigung beruht.> Die zweite
Weise der Begriindung dafiir, dass sich Rechtfertigungsgleichheit durch po-
sitive Grundrechte realisieren muss, behandele ich in Kapitel 8 (insb. 8.1).
Um zu argumentieren, dass die normative Grundlage des Rechts auf
Rechtfertigung die Unbestimmtheit des anderen Menschen ist, gehe ich so
vor, dass ich mir zunichst Forsts eigene moralische und anerkennungstheo-
retische Begriindung des Rechts auf Rechtfertigung anschaue. Da diese

1 Frumer deutet das Recht auf Rechtfertigung auch als »meta-right«, wenn auch
nicht im spezifischen Sinne eines Meta-Rechts auf Rechte (Frumer 2018: 43 5f.).

2 Ich argumentiere also weniger dafiir, dass diese Unbestimmtheit zur Not-
wendigkeit von subjektiven Rechten fiihrt, sondern verlasse mich dabei
weitgehend auf Fichte (vgl. 7.3).

228

hitps://ciol.org/10. 205108 . —



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

META-RECHT AUF GRUNDRECHTE UND DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

einen Interpretationsspielraum zulasst (s.u.), deute ich sie in eine mogli-
che Richtung aus, indem ich sie in Bezug setze zu einer Lesart von Fich-
tes Anerkennungsbegriff in der Grundlage des Naturrechts (1796/7). Aus
der Auseinandersetzung mit Fichte ergibt sich auch meine These, dass die
Normativitit eines Meta-Rechts sich am besten als eine verstehen lasst, die
nicht moralisch, aber dennoch iiberpositiv ist. Dabei dndert sich auch die
Substanz des zu begriindenden Meta-Rechts, von einem Recht auf Recht-
fertigung hinzu einem »Recht auf Politik« (Etienne Balibar?). Nur wenn
man das Recht auf Rechtfertigung als iberpositives, aber nicht moralisches
Recht auf Politik umdeutet, lauft Forsts Gerechtigkeitstheorie, wie zu er-
lautern sein wird, nicht Gefahr die Beherrschungsformen von Ausbeutung
und Normalisierung zu beglinstigen, offnet sich aber zugleich fiir die Be-
herrschungsformen von Beschleunigung und Flexibilisierung.

Dieses Kapitel ist in sechs Teile gegliedert. Zunachst erlautere ich, wie
sich die Rede von einem Meta-Recht (auf Grundrechte) zu dem Men-
schenrechtsdiskurs verhalt. Dabei gehe ich auch auf Forsts Konzeption
fundamentaler Gerechtigkeit ein (7.1). Zweitens erldutere ich Forsts mo-
ralische und anerkennungstheoretische Begriindung des Rechts auf Recht-
fertigung bzw. des Prinzips auf Rechtfertigung, das auch eine Pflicht zur
Rechtfertigung einschliefSt (7.2). Drittens prasentiere ich meine Interpre-
tation von Fichtes Anerkennungsbegriff in der Grundlage des Natur-
rechts (7.3). Anschlieflend zeige ich, dass die Hauptmerkmale von Forsts
und Fichtes Anerkennungsbegriff tibereinstimmen (7.4) In einem fiinften
Schritt argumentiere ich dafiir, dass es, insofern man diese Fichte’sche an-
erkennungstheoretische Grundlegung eines Meta-Rechts akzeptiert, na-
heliegt, das »Recht auf Rechtfertigung« als nicht-moralisches Recht auf
Politik umzudeuten (7.5). Ich schliefle mit einigen Bemerkungen dazu,
inwiefern ein Recht auf Politik dabei hilft zu bestimmen, welche Grund-
rechte Biirger/innen von demokratischen Rechtsgemeinschaften zukom-
men sollten, damit sie sich als Gleiche gegeniiberstehen bzw., was ein er-
wunschter Modus der Aushandlung solcher Rechte wire (7.6).

7.1 Meta-Recht auf Grundrechte und
die Idee der Menschenrechte

Die Forderung, dass sich Biirger/innen demokratischer Rechtsgemein-
schaften als Gleiche gegeniiberstehen sollten in dem Sinne, dass sie

3 Balibar 1993 [1992]: 205, Herv. entfernt E.N. Fiir weitere programmatische Ver-
wendungen eines Rechts auf Politik, auf die ich hier nicht niher eingehe, siehe:
Jabri 2012: 61ff., Azmanova und Mihai 2015, Azmanova 2016, Loick 2017b:
576ff. und McAfee 2017.

229

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

gleiche positive Grundrechte haben, sehe ich als Kernforderung der
Idee der Menschenrechte an. Das bedeutet, dass aus der Perspektive
der Menschenrechtsidee ein Mindestanspruch an die interne Organi-
sation einer politischen Gemeinschaft gestellt wird. Ausdruck findet
dieser Mindestanspruch in einem Meta-Recht. Eine politische Gemein-
schaft, die einem solchen menschenrechtlichen Mindeststandard ent-
spricht, ist in Forsts Terminologie fundamental gerecht organisiert.
Diese Zusammenhinge entfalte ich in diesem Unterkapitel.

Die Forderung nach gleichen positiv-rechtlich gesicherten Grundrech-
ten* als Kernforderung der Menschenrechtsidee zu verstehen, ist nicht un-
umstritten. So konnen und werden Menschenrechte auch als Teilgruppe
moralischer Rechte verstanden, die alle Menschen ohne Bezug auf ihre po-
litische Organisation >habenc. Ich verstehe Arendts Konzeption des tiber-
geordneten »Recht[s], Rechte zu haben« (Arendt 2016 [1951]: 614, vgl.
auch Arendt 1949: 760) als Intervention in den Menschenrechtsdiskurs,
die gerade fordert, die Menschenrechtsidee aus einer, man konnte sagen,
internen Perspektive auszudeuten: Ein Mensch, der sozusagen >menschen-
rechtlich addquat« lebt, ist Teil einer Rechtsgemeinschaft, die intern so
organisiert ist, dass ihm positive Grundrechte zugesichert werden. Auch
Forst vertritt eine solche interne Deutung der Idee der Menschenrechte:

»Sie [die Forderung nach Menschenrechten) entsteht >von innen< und zielt
auf etwas >Interness, sie zielt auf die Herstellung einer gesellschaftlichen
Struktur, in der die Definition des Charakters der Kultur und Gesellschaft,
die Bestimmung der angemessenen Behandlung ihrer Mitglieder und die Be-
antwortung der Frage, wer was verdient, nicht nur einem bestimmten Teil der
Gemeinschaft iiberlassen werden. « (Forst 2007a: 299, vgl. Forst 2011: 73f.)

4 Ich abstrahiere hier von dem Unterschied zwischen Grund- und Biirgerrech-
ten, siche dazu: Pollmann 2012. Grob gesagt sind Grundrechte diejenigen
in einem Staat (oder auch einem anderen politischen Gebilde) institutiona-
lisierten Rechte, die allen Menschen, die sich dort aufhalten, zukommen,
wihrend Biirgerrechte nur denen zukommen, die im Falle Deutschlands »im
Besitz der deutschen Staatsbiirgerschaft sind, die also bereits als >vollwer-
tige< und mit gleichen Rechten ausgestattete Mitglieder der politischen Ge-
meinschaft anerkannt sind.« (ebd. S. 131) Wiirde man diesen Unterschied
berticksichtigen, liefSe sich womoglich auch ein Unterschied in der Extension
von politischem und rechtlichem Kontext (Forst) feststellen, den ich negiert
habe (siche dazu 6.1 ii.). Dabei hitte der politische weniger Mitglieder als
der rechtliche Kontext. Einen guten Uberblick zu verschiedenen Méglich-
keiten, solche unterschiedlichen und sich tiberlagerten Mitgliedschaften zu
konzeptualisieren, bietet: Baubock 2017. Um die normative Idee von Forsts
Gerechtigkeitstheorie darzustellen, ist der Unterschied zwischen Grund- und
Buirgerrechten allerdings nicht so entscheidend, weil aus dieser Perspektive
alle Normunterworfenen auch Normautor/innen sein sollten; normatives
Ziel ist es, also den politischen an den rechtlichen Kontext anzugleichen.

230

hitps://ciol.org/10. 205108 . —



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

META-RECHT AUF GRUNDRECHTE UND DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Fiir Arendt bedeutet diese interne Deutung der Idee der Menschenrech-
te gleichzeitig, dass es wenig Sinn hat, die Menschenrechtsidee philoso-
phisch so auszudeuten, dass Listen aller notwendigen Menschenrechte vor-
geschlagen werden: Das einzige Menschenrecht sei, zunachst einmal, zu
einer »irgendwie gearteten Gemeinschaft« (Arendt 1949: 759, Herv. E.N.)
zu gehoren. Ich denke, dieses »irgendwie« sollte man nun nicht so verste-
hen, dass jemand menschenrechtlich adidquat lebt, dem tatsichlich irgend-
welche Rechte positiv-rechtlich zugesichert werden, sondern schwicher,
dass es nicht eine klar bestimmbare Liste von Grundrechten gibt, die in ei-
ner Rechtsgemeinschaft zu gelten haben, es also mebr als eine (aber nicht
irgendeine) solche Liste geben kann, die den menschenrechtlichen Stan-
dard erfullt. Auch mit Arendt selbst kann man weiter dartiber nachdenken,
welche Rechtsgemeinschaften als menschenrechtlich adaquate verstanden
werden sollten und welche nicht — vermutlich konnte eine Gemeinschaft
ihrer Ansicht nach nicht schon durch die Erfullung der naturlichen Bedurf-
nisse des Menschen als menschenrechtsadiquat gelten, sondern nur dann,
wenn Menschen dort ihr >politisches Wesenc« realisieren konnten.

Ich mochte aber Forsts »Recht auf Rechtfertigung« bzw. Balibars
»Recht auf Politik«s als begriffliche Mittel, die zwischen menschenrecht-
lich adaquaten und menschenrechtlich nicht-adaquaten Listen von Grund-
rechten zu unterscheiden vermogen, in den Blick nehmen. Das »Recht auf
Rechtfertigung« sowie das »Recht auf Politik« verstehe ich dementspre-
chend als Spezifizierungen des ersten Rechts in Arendts Formel »Recht auf
Rechte«, des » Rechis auf Rechte« (vgl. 2.2). Folglich deute ich Forsts Kon-
zeption gewissermafSen als >Recht auf Rechtfertigung auf Rechte< und Ba-
libars als >Recht auf Politik auf Rechte«. Ein Meta-Recht, sei es in Arendts,
Forsts oder Balibars Spezifizierung, verstehe ich mit Arendt als das einzige
Menschenrecht. Dieser Grund bzw. dieses Kriterium fiir Grundrechte kann
diese allerdings qualifizieren und man koénnte sagen mit menschenrechtli-
chem Status ausstatten (vgl. Forst 2007a: 300). Neben nationalstaatlichen
Kodifizierungen von Menschenrechten als Grundrechten gibt es natiirlich
auch internationale Kodifizierungen der Menschenrechte.®

Forst unterscheidet zwischen fundamentaler und maximaler Gerechtig-
keit (vgl. Kapitel 6). Eine fundamental gerechte politische Gemeinschaft kann
viele konkrete Gestalten annehmen (vgl. Arendts »irgendwie«), allerdings
muss sie einem gewissen Mindeststandard gentigen, >menschenrechtlich

5 Mit der Rede von einem Recht auf Politik schlieft Balibar explizit an
Arendts Recht auf Rechte an (vgl. Balibar 2012 [2010]: 183). Seine Um-
deutung fokussiert auf den Prozess des Rechte-Erlangens und nicht, wie
Arendet, auf das Ergebnis: Rechte-Haben. Forst fokussiert auch auf den Pro-
zess, allerdings auf >Rechtfertigung« anstatt >Politiks, vgl. 7.6.

6  Fir diese internationalen Kodifizierungen gilt (wie fir verfassungsrechtliche
Grundrechtekataloge) als BewertungsmafSstab das (wie auch immer genau
ausgedeutete) Meta-Recht.

231

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

addaquat< in dem Sinne sein, dass sich die Biirger/innen als Gleiche
gegeniiberstehen: » Fundamentale Gerechtigkeit sichert allen Biirgern einen
effektiven Status >als Gleiche« zu [...].« (Forst 2007a: 283) Diese Gleich-
heit ist firr Forst eine » Rechtfertigungsgleichheit« und sie muss sich in der
Zusicherung von gleichen Grundrechten materialisieren (Forst 2017a: 7,
23). Forst betont den engen Zusammenhang seiner Konzeption fundamen-
taler Gerechtigkeit mit der Idee von Menschenrechten (vgl. Forst 2o11: 87).

7.2 Praktische Einsicht zweiter Ordnung
(in das moralische Rechtfertigungsprinzip)

Wie in 6.2 (»Rechtfertigung als normativer Begriff«) erlautert kann man
bei Forst drei verschiedene Ebenen der Moralbegriindung trennen, wo-
bei die erste noch einmal in sich geteilt ist. Hier sei noch einmal in ver-
kurzter Form das Schaubild eingefiigt, das die verschiedenen Ebenen
darstellt (vgl. 6.2.3):

1. Wie und warum moralisch sein?

1.1 Wie moralisch sein? (» Wie«)
Das Prinzip der Rechtfertigung berticksichtigen:
Dem Recht auf Rechtfertigung der anderen gerecht werden, indem
ich meine Pflicht zur Rechtfertigung einlose, d.h. moralisch relevan-
te Handlungen (bzw. solche die Fragen fundamentaler Gerechtigkeit
betreffen) vor Betroffenen mit Griinden, die vor den Kriterien der Re-
ziprozitat und Allgemeinheit bestehen konnen, rechtfertige(n kann).

1.2 Warum (iiberhaupt) moralisch sein / sich als moralische Person ver-

stehen? (»Dass«)
»[P]raktische Einsicht zweiter Ordnung« (Forst 2007a: 65)
[»hoherstufige[r] Internalismus««, Forst 2007a: 59|

2. Welche moralischen Normen (bzw. Normen fundamentaler Gerechtigkeit)

sind gerechtfertigt?

Diejenigen, die >gut« gerechtfertigt sind / den Kriterien der Reziprozitdat und

Allgemeinheit standhalten.

3. Warum moralisch handeln?

Weil es >gut« gerechtfertigt ist: »Die Einsicht [erster Ordnung, E.N.] in recht-

fertigende Griinde fiihrt bei praktisch-verniinftigen Personen zu der Absicht,

ihnen gemaf$ zu handeln.« (Forst 2007a: 49)

[(einfacher) Internalismus]

Fir die Zwecke dieses Kapitels ist die erste zweigeteilte Ebene zentral. Es
geht dort um die Fragen >wie und warum moralisch sein?«. Die Antwort

232

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

auf die erste Teilfrage, wie moralisch sein (1.1), liegt fur Forst in seinem
moralischen Rechtfertigungsprinzip. Wer moralisch handelt, folgt dem
Rechtfertigungsprinzip, sie oder er beriicksichtigt das Recht auf Recht-
fertigung anderer Individuen, in dem sie oder er ihre oder seine Pflicht
zur Rechtfertigung einlost, d.h. alle seine moralisch relevanten Handlun-
gen gegeniiber Betroffenen mit guten Griinden rechtfertigt oder recht-
fertigen kann. Gute Griinde sind dabei solche, die vor den Kriterien der
Reziprozitit und Allgemeinheit bestehen kénnen.

Es sei nochmals darauf hingewiesen, dass die Antwort auf >wie mo-
ralisch sein« sich nicht in einem Verweis auf das Recht auf Rechtferti-
gung erschopft, sondern mit einer Pflicht zur Rechtfertigung einhergeht
(vgl. 6.2). Das ist wichtig zu betonen, da in Forsts Schriften das »Das
Recht auf Rechtfertigung« prominenter erscheint und ja auch der Titel ei-
nes seiner Biicher ist.” Auch die hiufig verwendete Formulierung Forsts,
dass das Recht auf Rechtfertigung fiir jedes Individuum die Funktion ei-
nes » Vetorecht|s]« (etwa Forst 2007a: 16) ibernehme, legt nahe, dass das
Recht auf Rechtfertigung wichtiger sei als die Pflicht zur Rechtfertigung.
Ein Veto erfullt schliefllich die Funktion, das Recht zu haben, einseitig
eine Verhandlung oder eine Entscheidung zum Erliegen zu bringen — ohne
dass dies auf einem diskursiven Konsens basiert. Forsts Verwendung des
Ausdrucks Vetorecht ist allerdings missverstandlich, denn er betont stets,
dass dies ein »qualifiziertes Vetorechi« sei: »Dieses Vetorecht ist insofern
>qualifiziert< zu nennen, als der moralische Einspruch selbst die Kriterien
von Reziprozitit und Allgemeinheit beachten muss.« (Forst 2007a: 306).
Das bedeutet, dass mein Veto-Recht auf Rechtfertigung stets mit meiner
Pflicht einhergeht, die Nutzung des Rechts auch gut zu begriinden. An ei-
nigen Stellen scheint Forst die Nutzung des Vetorechts im Anschluss an
Rawls in anderer Weise zu qualifizieren. Dann sind es nicht nur gut be-
griindete Einwinde, deren Anhorung durch das Recht auf Rechtfertigung
gesichert werden soll, sondern (egal wie gut begriindete) Einwande der
»Schlechtestgestellten« einer sozialen Ordnung (Forst 2007a: 375, Fn. 49).
Diese Qualifizierung scheint mir in Forsts theoretischem Framework al-
lerdings nicht tberprufbar zu sein, da ich vermute, dass eine Antwort auf
die Frage, wer die Schlechtestgestellten sind, aus dieser Perspektive als
nicht objektiv feststellbar gelten muss. Die Frage, wer die Schlechtestge-
stellten sind, miisste selbst mithilfe eines Diskurses, der den Kriterien von
Reziprozitat und Allgemeinheit unterliegt, geklart werden und in diesem

7 Auch Habermas versteht Forst so, dass er dem Recht auf Rechtfertigung eine
Prioritit einrdumt, fragt sich allerdings warum das so ist und ob es nicht
sinnvoller wire, die Pflicht zur Rechtfertigung primir zu setzen: »Is it not
rather the priority of a moral duty to justification that can be derived from
the discourse-theoretical [...] understanding of validity claims? « (Habermas
2011: 297)

233

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Diskurs stiinde jeder/m Teilnehmer/in dann wieder das im ersten quali-
fizierte >Veto«-Recht zu. In einem neueren Text schreibt Forst jedenfalls
auch ganz explizit: »the duty and the right to justification are co-original«
(Forst 2017a: 13).

Die zweite Teilfrage der ersten Ebene der Moralbegriindung (1.2) lau-
tet >warum moralisch sein«. Hier geht es, wie bereits erwahnt (vgl. 6.2.3),
um das grundsitzliche Motiv, tiberhaupt — nicht bezogen auf eine konkre-
te Handlungsalternative (das wire Ebene 3) — moralisch zu handeln. Die-
se Frage geht uiber die Teilfrage 1.1, was es hiefSe, moralisch zu handeln,
hinaus. Auf die Antwort auf diese Frage gehe ich jetzt ausfiihrlicher ein.

Aus Forsts Perspektive ist es so, dass Menschen, die grundsatzlich
moralisch handeln — sich als moralisch handelnde Personen verste-
hen -, dies aufgrund einer von ihm so genannten »praktischen Ein-
sicht zweiter Ordnung« tun. Diese Einsicht steht — und darauf werde
ich nun erst hinfithren — fiir die Anerkennung eines anderen Menschen
als einem Menschen, dem gegenuber ich mich moralisch verantwort-
lich verhalten muss.

Forst geht beim Ausbuchstabieren dieser »praktischen Einsicht zwei-
ter Ordnung« von Dieter Henrichs erstmals 1960 erschienenem Aufsatz
»Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Lehre vom Faktum der
Vernunft« aus (Henrich 1973). Er beschreibt dann, welche Merkmale
der sittlichen Einsicht er von Henrichs Begriff iibernimmt und wo er sich
warum abgrenzt. Das zeichne ich hier im Einzelnen nicht nach, sondern
halte nur die drei Merkmale fest, die Forst schlieSlich als zentral ansieht
fir das, was er unter der praktischen Einsicht zweiter Ordnung versteht.

(1) Das Faktum des Anderen

Das erste Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung ist, dass
sie selbst nicht weiter begrindbar ist. Hier lehnt sich Forst an Kants
Rede von einem »Faktum der Vernunft« in der Kritik der praktischen
Vernunft (1788) und Henrichs Auseinandersetzung damit an. Es ist fur
Forst aber zentral und das nennt er eine »Verweltlichung« oder »in-
tersubjektivistische Wendung«, dass das Faktum der Vernunft als >Fak-
tum des Anderen<, dem gegeniiber ich verantwortlich bin, umgedeutet
wird (Forst 2007a: 63). Ich denke, dass er die Konsequenzen dieser, man
konnte sagen relationalen, Umdeutung von Kants Faktum der Vernunft
fur seine Position unterschitzt. Weil die Frage, ob man moralisch han-
delt, dadurch von konkreten anderen und ihren konkreten Eigenschaf-
ten, Winschen, Interessen und Bedurfnissen abhingig gemacht wird,
wird mit dieser Umdeutung letztlich die Universalitit der Moral aufs
Spiel gesetzt.®

8  Vgl. zu einer nicht-nihilistischen Deutung des Wegfalls »universeller Gel-
tung« in Hartmanns Vorschlag einer normativen Ethik des »Methodischen

234

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

(2) Wie und dass

Das zweite Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung ist, dass
die Tatsache, dass ich einsehe, dass ich prinzipiell oder iiberhaupt mora-
lisch handeln will, dazu grundsatzlich motiviert bin, damit einhergeht,
dass ich weif3, wie ich das zu tun habe, also was ich tun muss, um mora-
lisch zu handeln. Das bedeutet also — beztiglich der verschiedenen Ebe-
nen der Moralbegriindung -, dass Teilfrage 1.1 und 1.2, wie und wa-
rum moralisch sein, fiir Forst, immer nur zusammen beantwortet werden
konnen. Mit dem Zusammenziehen von »wie« und »dass« ist ein wichti-
ger Abgrenzungspunkt von Forst zu Habermas benannt (vgl. Einleitung
zu II und Forst 2007a: 64, Fn. 110).2 Forst spricht in diesem Kontext
auch von der » Autonomie der Moral«, einer Moral, die keine aufSermo-
ralischen Motive habe, d.h. keine Antwort auf die Frage 1.2 enthalte, die
unabhingig von der Antwort auf die Frage 1.1 wire (Forst 2007a: 57).
Es kommen also »ein erkennendes und ein anerkennendes, ein kogniti-
ves und ein normatives Moment zusammen« (Forst 2007a: 69). Das er-
kennende, kognitive Moment bezieht sich auf die Antwort auf die Frage
1.1, das Rechtfertigungsprinzip, und das normative und anerkennen-
de Moment auf die Antwort auf die Frage 1.2, die praktische Einsicht
zweiter Ordnung.

Trotz dieses engen Zusammenkommens des normativen und kogni-
tiven Moments betont Forst auch, dass er im Gegensatz zu Kant bzw.
Henrichs Interpretation von Kant das Faktum der Vernunft — auch nicht,
wenn es als Faktum des Anderen umgedeutet wird (Merkmal 1) — nur
als Antwort auf die Teilfrage 1.2 sieht und nicht gleichzeitig als Antwort
auf die Teilfrage 1.1:

»Was Kants >Faktum der Vernunft« betrifft, so ist noch einmal auf den
Unterschied zwischen der ersten [in meinem Schema 1.1, E.N.] und der
dritten [in meinem Schema 1.2, E.N.] Ebene der Begriindung hinzuwei-
sen: der Rekonstruktion des Rechtfertigungsprinzips und dem Aufweis
eines praktischen Grundes fir die Einnahme der moralischen Einstel-
lung. Das Argument eines >Faktums der Vernunft< bezieht sich bei Kant
auf beide Ebenen [...]. Anstelle des Verweises auf ein solches Faktum
muss jedoch die Rekonstruktion des moralischen Standpunktes und des

Kulturalismus«, die davon abgesehen viel mit diskurstheoretischen Ansit-
zen teilt: Hartmann 2008: 72, Fn. 6. Vgl. 7.6.

9  Im Einzelnen schreibt Forst: »Der Begriff der praktischen Einsicht zweiter
Ordnung fillt somit die [...] begriindungstheoretische Liicke, die durch Ha-
bermas’ Trennung zwischen >dem >Muf3« einer schwachen transzendenta-
len Notigung« durch >unvermeidliche< Argumentationsvoraussetzungen und
dem >priskriptiven >Muf3« einer Handlungsregel« entsteht, also zwischen der
rein kognitiven Einsicht in das Argumentationsprinzip >U« einerseits und der
Verpflichtung durch diskursiv gerechtfertigte Normen andererseits. [...].«
Vgl. auch Forst 2003a: 596.

235

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

ihn kennzeichnenden Prinzips reziprok-allgemeiner Rechtfertigung ver-
mittels einer nichtmetaphysischen, rekursiven und kontextimmanenten
Analyse der Geltungskriterien moralischer Griinde erfolgen [...].« (Forst
2007a: 62)°

Dieses Zitat wirft zwei Fragen auf: erstens, wie angedeutet, die Fra-
ge, wie »eng<« nun Ebene 1.1 und 1.2. tatsichlich zusammenhingen und
zweitens, ob und wenn ja wie sich Forsts »nichtmetaphysische[], rekursi-
ve[] und kontextimmanente[] Analyse der Geltungskriterien moralischer
Griinde« von Habermas’ formalpragmatischer Methode unterscheidet.
Ohne dies weiter auszufithren denke ich bezogen auf die zweite Frage,
dass das, was Forst die >rekursivec Methode nennt, Habermas’ Formal-
pragmatik in der Tat sehr dhnlich ist. Bisweilen schreibt Forst sogar von
einer »formalpragmatische[n] Rechtfertigung des Rechts auf Rechtferti-
gung« (Forst 2005: 595). In Bezug auf die erste Frage ergibt sich meiner
Ansicht nach letztlich an dieser Stelle schlicht ein interpretativer Spiel-
raum, in dem man von Forst ausgehend eher einen Schritt zurtick zu Ha-
bermas gehen konnte, was bedeuten wiirde, eine » Liicke « zwischen wie
(1.1) und dass (1.2) zuzulassen und Habermas’ formalpragmatische Me-
thode fur Ebene 1.1 in Anspruch zu nehmen (vgl. zweite Frage). Dem-
gegeniiber kann man auch, wie ich es im Folgenden mithilfe von Fichtes
Anerkennungsbegriff tun werde, eher versuchen, den Anspruch ernst zu
nehmen, tatsichlich die Liicke zwischen wie und dass zu schliefSen, was
dann aber die zu erlduternden Folgen fur den Inhalt der >Moral<* (1.1)
hat. Ich verfolge diesen Weg, weil sich nur so auch der Unterschied zwi-
schen Habermas und Forst aufrechterhalten lisst, dass Forst eine Ge-
rechtigkeitstheorie und Habermas eine Rechts- und Demokratietheo-
rie entwirft und mich ja in dieser Arbeit die Gerechtigkeit interessiert.
Mit dem Vorschlag, dass es an dieser Stelle einen interpretativen Spiel-
raum gibt und somit eine Entscheidung der Leserin gefragt ist, driicke ich
auch aus, dass ich keine Losung bei Forst selbst dafiir sehe, wie der An-
spruch von Merkmal 2 der praktischen Einsicht zweiter Ordnung (Wie
und dass) zu erfillen ist und Forsts Abgrenzung von Henrichs Kant, die

10 An dieser (und mindestens zwei anderen Stellen: Forst 2003a: 596f., Fn. 12
und Forst 2007a: 308, Fn. 20) grenzt Forst in einer FufSnote diese >rekursive«
Methode auch von Apels transzendentaler Methode ab (vgl. Forst 2007a:
62, Fn. 106). Eine Auseinandersetzung mit dem Unterschied zwischen Apel
und Forst leiste ich hier nicht. Sie wire aber auch wegen meiner Auseinan-
dersetzung mit Fichte vermutlich gewinnbringend, da Apel sich auch auf
Fichte stiitzt (vgl. Honneth 2018: 165, Fn. 36).

11 Ich schreibe hier Moral in einfachen Anfiihrungszeichen, weil ich einen
Wechsel des Inhalts vom Rechtfertigungsprinzip hinzu einem Recht auf Po-
litik vorschlagen will und gleichzeitig dafiir argumentiere, dass das Recht
auf Politik kein moralisches Recht ist, vgl. 7.5.

236

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

in dem obigen Zitat (Forst 2007a: 62) deutlich wird, aufrechterhalten
werden kann.

In seinem Aufsatz »Justifying the right to justification: An analy-
sis of Rainer Forst’s constructivist theory of justice« (2013) beschreibt
auch Suarez Miiller eine solche »fundamental ambiguity« (Sudrez Miil-
ler 2013: 1052) in Forsts Begriindung des Rechts auf Rechtfertigung.*>
Sudrez Miiller benennt »two irreconcilable moments« (ebd.), die zu dem
von mir festgestellten interpretativen Spielraum passen: einerseits die
Betonung der Notwendigkeit einer praktischen Einsicht zweiter Ord-
nung, »something like >moral insight< claiming a kind of »uncondition-
ality<, which takes his theory in the direction of transcendentalism show-
ing many resemblances to the work of Karl-Otto Apel and influenced by
Kant’s transcendental philosophy« und andererseits die eher »construc-
tivist or proceduralist theory following the example of Habermas and
the constructivist Kantianism of Onora O’Neill« (ebd.). Zum Ende des
Textes erwdhnt er noch eine dritte Moglichkeit der Moralbegrundung
(auf der Ebene 1.2), in Anlehnung an Lévinas, auf den sich Forst grund-
satzlich affirmativ bezieht (vgl. Sudrez Miller 2013: 1065f.)."3 Eine wei-
tere, dann also vierte Moglichkeit ist die historische Begrundung, die
Forst versucht in seinem Buch Toleranz im Konflikt (2003) vorzulegen
und auf die er spater oft zurtickverweist (vgl. 6.4.7). Im Kern ist sie so
zu verstehen: In historischen Emanzipationskampfen (um Toleranz) habe
sich gezeigt, dass die normative Grammatik dieser Konflikte die Einfor-
derung von reziprok-allgemeinen Griinden bzw. die Kritik von nicht-re-
ziprok-allgemein gerechtfertigten Normen sei.

(3) Moralische Identitdt
Das dritte Merkmal besagt, dass die praktische Einsicht zweiter Ord-
nung konstitutiv fiir die moralische Identitit einer Person ist.

Forst grenzt sich an dieser Stelle von Henrich ab: Fiir Henrich sei die
sittliche Einsicht fur die gesamte praktische Identitdt konstitutiv, wihrend

12 Vgl. zwei andere skeptische Stimmen bzgl. Forsts Begriindung des Rechts auf
Rechtfertigung: Sangiovanni 2017: §7—-60 und polemisch: Steinhoff 2015.

13 Zu dieser Option s.u.

14 Forst selbst benennt vier »different accounts [...] [he, E.N.] is prepared to
give for the right to justification: historical ones that point to the dynamic
and emancipatory force of that claim and that propel the realm of justifi-
cations forward (though not in a simple notion of progress); a reconstruc-
tive-pragmatic one about the conditions of possibility of justifying validity
claims; a reflexive-transcendental one about what it means to consider your
own status as a justificatory being — and a moral story about what it means
to respect yourself and others as ends in themselves.« (Forst 2o015¢: 835)
Forst mochte, dass diese vier Begriindungsformen zusammenkommen; ich
sehe allerdings nicht, wie das genau funktionieren soll (s.o.).

237

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

diese Einsicht fur Forst nur konstitutiv fiir einen Teil der praktischen Iden-
titat sei, namlich den moralischen. Die ethische Identitit (in Forsts Sin-
ne) sei davon erstmal unabhingig (vgl. Forst 2007a: 62, Fn. 102). Es gibt
aber auch Stellen, die vermuten lassen, dass diese Einsicht fiir das gesamte
Menschsein konstitutiv sei. Das wiirde, noch tiber Henrich hinausgehend,
heifSen: konstitutiv fiir die gesamte praktische und theoretische ldentitit,
wie im Ubrigen bei Fichte (vgl. Forst 2007a: 65, 70, 73). Diese wenn auch
weitreichende Ambivalenz lasse ich auf sich beruhen und gehe stattdessen
darauf ein, was Forst genauer unter der moralischen Identitit versteht, die
aus der praktischen Einsicht zweiter Ordnung hervorgeht.

Forst schreibt, dass moralische Identitit »kognitive[], volitive[] und
affektive[] Hinsichten[en]« habe (Forst 2007a: 65). Die kognitive Kom-
ponente bezeichnet die »Fahigkeit zur Rechtfertigung« (Forst 2007a:
68), die Fahigkeit, gute Grinde zu geben. Die volitive Komponente be-
sagt, dass ein moralischer Charakter auch gute Griinde geben will (vgl.
ebd.). Die affektive Dimension schliefflich verweist einerseits auf die
»Verletzbarkeit« des einzelnen Menschen, da er sowohl von der Natur
als auch seiner sozialen Umwelt abhingig ist (vgl. Forst 2007a: 67), und
andererseits auf »die entsprechende Sensibilitat« fur die Verletzungen
anderer (Forst 2007a: 67).

Diese affektive Dimension scheint fir Forst eng gekoppelt zu sein mit
dem was er den »begrindungsbediirftigen« (Forst 2007a: 73) Charak-
ter des Menschen als »Griinde bediirftigelm] Wesen« (Forst 2007a: 67)
nennt, der daraus erwachse, dass es fiir Menschen als endliche Wesen
keine letzten Griinde gebe (vgl. Forst 2007a: 68) oder sie »unfestge-
stellt[]< [Nietzsche, E.N.]« oder »grund-los[]« seien (Forst 2007a: 73).
Den Zusammenhang der affektiven Komponente mit der Griindebediirf-
tigkeit des Menschen macht Forst nicht ganz explizit, ich verstehe ihn so:
Weil Menschen abhingig von der Natur und ihren Mitmenschen sind
(und somit verletzlich), haben sie ein Bedurfnis nach Griinden fiir sozia-
le Regeln oder Entscheidungen, die sie betreffen (und potentiell verlet-
zen konnen), weil diese ja auch anders, besser oder schlechter (und so-
mit mehr oder weniger verletzend, sein konnten.*s

Grundsitzlich ldsst sich also bezogen auf die moralische Identitat
zwischen einem eher aktiven und eher passiven Teil unterscheiden: dem
griindegebenden Teil (kognitiv und volitiv) und der Fahigkeit, morali-
sches Leiden zu erkennen (affektiv), und dem griundebedurftigen Teil,
der durch die Abhingigkeit vom Sozialen und Natiirlichen entsteht
(affektiv).'® Es scheint nun so zu sein, dass die Betonung der passiven

15 Fir einen Vorschlag, die Rolle der Verletzlichkeit in einer kritischen Theorie
der Gerechtigkeit im Anschluss an Forst zu betonen, siehe: Frumer 2018.

16 Gleichwohl verweisen die beiden Seiten freilich aufeinander: Wenn nicht die
(aktive) Fahigkeit, selbst Griinde geben zu konnen, gegeben ist, wird etwa

238

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

Seite iiber die Konstituierung der moralischen Identitat hinausgeht und
»die praktische Einsicht zweiter Ordnung« gewissermafSen von einer
moralischen zu einer »>menschlichen Einsicht«« vervollstindigt (Forst
2007a: 67). Da sich mir das Verhiltnis von moralischer und mensch-
licher Einsicht sowie zwischen den >aktiven< und >passiven« Teilen der
moralischen bzw. menschlichen Identitdt bei Forst nicht vollstindig
erschliefSt, verzichte ich im Folgenden darauf, es weiter zu interpretie-
ren. Forsts Bestreben, sowohl den sozialen und natiirlichen Charak-
ter des Menschseins als auch die Unbestimmtheit des Menschen zu
berticksichtigen, wird jedenfalls durch die Bedeutung der Intersubjek-
tivitdt und des Leibes fiir Fichtes Anerkennungsbegriff ausreichend er-
fullt (s.u.).

Forst macht an verschiedenen Stellen klar, dass er ein Verhaltnis zwi-
schen zwei Menschen, die beide — sozusagen — eine praktische Ein-
sicht zweiter Ordnung >hatten< als Anerkennungsverhiltnis versteht
(vgl. z.B. Forst 2007a: 65). Aber wie kann man genauer ausbuchsta-
bieren'7, dass ein Mensch diese Einsicht hat? Oder anders formuliert:
Inwiefern fordert ein Mensch einen anderen dazu auf, ihm gegeniiber
(moralisch) addquat zu handeln? Forst schreibt selbst in einer FufSnote
(Forst 2007a: 67, Fn. 114), dass Fichtes Theorie der » Aufforderung«
hier »wichtig« sei, geht aber nicht weiter auf sie ein. Ich mochte im
nachsten Unterkapitel zeigen, inwiefern ich denke, dass Fichtes Aus-
fuhrungen tatsachlich gut zu den drei Merkmalen passen, die Forsts
praktische Einsicht zweiter Ordnung ausmachen. Das Ausbuchstabie-
ren der praktischen Einsicht zweiter Ordnung mit Fichte fuhrt aber
dazu, dass sich die Antwort auf die Frage »wie moralisch sein< andert:
vom Rechtfertigungsprinzip zum Recht auf Politik. Dadurch verdndert

kein Bediirfnis nach besseren Griinden fur einen betreffende soziale Um-
stinde entstehen.

17 Ich schreibe hier bewusst nicht von einem >Begriindens, sondern von einem
>Ausbuchstabieren< der normativen Grundlage eines Meta-Rechts. Menke
und Pollmann verwenden in diesem Kontext die Ausdriicke »der Klirung
und Artikulation«: »Dass die menschenrechtlich grundlegende Einstellung
der Anerkennung jedes anderen selbst nicht noch einmal in etwas anderem,
einer elementaren Gewissheit oder einem hoheren Prinzip, begriindet wer-
den kann, heifSt nicht, dass die Einstellung einfachhin selbstverstandlich
wire. Gerade als grundlegende Einstellung bedarf diese Einstellung vielmehr
der Klarung und Artikulation. In einer solchen Artikulation wird erldutert,
wie der andere in einer solchen Einstellung erscheint und gesehen wird und
wozu es fithrt, wenn eine solche Einstellung ernst genommen wird.« (Men-
ke und Pollmann 2007: 64)

239

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

sich gewissermaflen auch die Frage selbst mit, denn ich mochte vor-
schlagen, dass die Normativitat des Rechts auf Politik gar keine mo-
ralische ist (dazu 7.5).

Bevor ich zu Fichtes Anerkennungsbegriff ibergehe, mochte ich noch
kurz erlautern, wieso ich mich darauf fokussiere und andere Stringe,
die Forst in Bezug auf die praktische Einsicht zweiter Ordnung auch er-
wiahnt, nicht weiterverfolge. Die Stringe, die sich weiterverfolgen liefen,
sind Forsts Beziige auf Robert Spaemann (vgl. Forst 2007a: 69), Lud-
wig Wittgenstein (vgl. Forst 2007a: 71) oder Stanley Cavell (vgl. Forst
2007a: 71, Fn. 126 und 72)'%, sein Bezug auf Kant, die Verweise auf
Lévinas und die Referenz zu Hegels Theorie der Anerkennung einschlief3-
lich daran anschliefSender Arbeiten von Axel Honneth, Robert Brandom
und Robert B. Pippin (vgl. Forst 2017a: 66, Fn. 113 und 67, Fn. 114).
Ich beschrianke mich an dieser Stelle auf ein paar Stichworte dazu, war-
um ich die Strange in Richtung Kant, Lévinas und Hegel bzw. Honneth
nicht weiterverfolge. Daraus ergeben sich zwei Griinde fiir die Ausein-
andersetzung mit Fichte.

Kant ist eindeutig der klassische Autor, auf den sich Forst am meisten
affirmativ bezieht. Ich verfolge keine Interpretation von Forsts Kant-Deu-
tung, insbesondere weil ich es wegen Forsts Umdeutung des ersten Merk-
mals der sittlichen Einsicht (s.o0.), dass das Faktum der Vernunft nicht
das moralische Gesetz in mir, sondern der andere Mensch sein soll, ™
fur eine grofle Herausforderung halte, dennoch >bei Kant< zu bleiben.>
Wiirde man Forsts Kant-Bezug weiter verfolgen wollen, wire es interessant
zu untersuchen, ob Forsts Bezug auf Kants Moralphilosophie oder
seine Rechts- und Politische Philosophie bedeutender ist und wie beide
zusammenhangen.>' Auf den ersten Blick scheint es so zu sein, dass Forst
sich insbesondere auf Kants Moralphilosophie stiitzt, etwa in seinem Auf-
satz » Moralische Autonomie und Autonomie der Moral. Zu einer Theorie
der Normativitit nach Kant« (Forst 2007a: 74—99). Gleichwohl bezieht er
sich auch affirmativ auf Kants Idee eines angeborenen Rechts auf Freiheit
aus der Einleitung zu seiner Rechtslebre als erster Teil der Metaphysik der

18 Fiir eine Beschiftigung mit Forsts Bezug auf Cavell hinsichtlich der prakti-
schen Einsicht zweiter Ordnung, siehe: Owen 2020.

19 Fir weitere Stellen, in denen Forst sich in Teilen von Kants Moralphiloso-
phie abgrenzt siehe: Forst 2015a: 131-136 und Forst 2003a: 418-437.

20 Vgl. »Forst’s view is non-Kantian in its substitution of the intersubjective
practice of rational discourse for Kant’s individualistic method. It is Fichte-
an rather than Kantian in its explanation of the source of the uncondition-
al demands of morality. Unlike Kant, who derives the demands of moral-
ity from our own self-conception (of ourselves as a free being), Forst, like
Fichte, believes that our recognition of unconditional moral demands fol-
lows from our recognition of others as persons.« (Talbott 2013: 754)

21 Vgl. Corradetti 2019 und Ripstein 2019.

240

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

Sitten (1797) (vgl. Forst 2003a: 43 1f., Forst 2015a: 228, Forst 2017a: 12;
noch anders: Forst 1996: 134, dazu vgl. Fn. 2 in der Einleitung zu Teil II).
Es wire interessant zu sehen, inwiefern sich Forsts Bezug auf Kant in die
jungere Kantrezeption in der Politischen Philosophie einordnen lasst. Da-
rin ldsst sich eine Entwicklung von einem hiufigen Bezug auf Kants Mo-
ralphilosophie auch bei der Bearbeitung systematischer Fragen der Poli-
tischen Philosophie, so auch bei den fiir Forst wichtigen Autoren Rawls
und Habermas (vgl. Horn 2014: 33, 24), hinzu einer starkeren Beriick-
sichtigung auch von Kants eigener Rechts- und Politischer Philosophie er-
kennen (siehe z.B. Flikschuh 2000, Willaschek 2002 und Ripstein 2009).>*
In Bezug auf Lévinas schreibt Forst:

»Dem An-Spruch betroffener anderer Personen auf Rechtfertigung gilt
es zu ent-sprechen, ihnen ist mit verantwortbaren Griinden zu antwor-
ten. Thr >Antlitz< — um mit Lévinas bildlich zu sprechen - ist es, das zur
Wahrnehmung der Pflicht zur Rechtfertigung aufruft — der Pflicht, die
man als moralische Person, und d.h. als Mensch, >hat«. Der Grund der
Moral liegt in dieser Haltung der Annahme unbedingter Verantwor-
tung.« (Forst 2007a: 63)

Uber zwei zusammenhingende Griinde grenzt sich Forst allerdings
von Lévinas ab. Erstens mochte er die religiosen und metaphysischen
Teile von Lévinas® Phinomenologie der Begegnung mit dem Anderen
abkoppeln* und zweitens soll die Verantwortung gegeniiber dem ande-
ren nicht als » bedingungslose«« (Forst 2007a: 63) gelten, sondern eben
die Verantwortung sein, sich gegeniiber anderen mit reziprok-allgemei-
nen Griinden zu verantworten. Wie und ob Forst denkt, dass Letzteres
durch eine bestimmte Lévinas-Lektiire erreichbar ist, ist mir nicht ganz
klar. Da ich allerdings auch — mit Fichte — dafiir argumentieren werde,
dass die Begegnung mit dem anderen nicht unmittelbar die Kriterien von

22 Zumindest in Bezug auf Darwalls an Fichte anschliefenden Arbeiten iiber
»the second person standpoint« ldsst sich umgekehrt beobachten, dass sich
Fichtes rechtstheoretische Uberlegungen iiber Anerkennung insbesonde-
re fir zeitgenossische Fragen der Moralphilosophie zunutze gemacht wer-
den, so u.a. hier: Darwall 2006: 2 52f. Diesbeztiglich kritisch tiber Darwall:
Breazeale 2008. Ahnlich wie Darwall auch: Wildt 1982: 283.

23 Das problematisiert Sudrez Miiller: »Forst thinks that he can use Levinas to
understand where the authority of the law comes from. But he takes Levinas’
»face of the other« in an antimetaphysical way so adherence to moral law can-
not be understood. A confrontation with the face of the other alone, without
any metaphysical depth, cannot be the cause of our willingness to accept moral
law because it would not be possible to understand all the atrocities humans
carry out on each other. We could combine discursive theory with phenome-
nology by saying that the face of the other is a kind of language making a cer-
tain claim. But then nothing has been won in order to understand where the
authority of moral law comes from.« (Sudrez Miiller 2013: 1065f.)

241

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Reziprozitat und Allgemeinheit hervorbringen kann, ist das fiir mich
auch nicht so problematisch an Lévinas wie fiir Forst. Aus meiner Per-
spektive ist es bedauernswerter, dass es keinen direkten Bezug zu po-
litischen und institutionellen Fragen bei Lévinas gibt.>* Dass es diesen
Bezug bei Fichte gibt, ist ein wichtiger Grund dafir, dass mich sein An-
erkennungsbegriff an dieser Stelle interessiert. Diese kurzen Bemerkun-
gen konnen und sollen nicht zeigen, dass eine weitere Auseinanderset-
zung mit Lévinas an dieser Stelle nicht lohnenswert wire. Sie sollen nur
anzeigen, wieso mir die Auseinandersetzung mit Fichte vielversprechen-
der erscheint. Zudem sei erwihnt, dass das Verhiltnis von Fichte und
Lévinas insbesondere bezogen auf Fragen der Anerkennung in der Lite-
ratur auftaucht (siehe Scribner 2000, Honneth 2001b: 77, Thomas-Fo-
giel 2010 und Honneth 2018: 143f., Fn. 11).

Den Strang zu Hegels Anerkennungstheorie und den daran anschlie-
Benden Autoren (vgl. erneut Forst 2007a: 66, Fn. 113 und 67, Fn. 114)
verfolge ich vor allem deshalb nicht weiter, weil es Forst um die Be-
schreibung einer »deontologischen Anerkennung« (Forst 2007a: 278)
geht und Fichte im Gegensatz zu Hegel der klassische Autor ist, der
eine Theorie der Anerkennung entworfen hat, die sich auf genau diese
Form der Anerkennung fokussiert. So schreibt Tkdheimo in seinem Ka-
pitel Giber Fichte in seinem Buch Anerkennung (2014):

»Im niachsten Kapitel [iiber Hegel, E.N.] werde ich auf zwei
>Dimensionen< der Anerkennung bei Hegel zu sprechen kommen, eine,
die ich die >deontologische Dimension«< nenne, in der es um Normen,
Autoritat und Respekt geht, sowie auf eine von mir so genannte >axio-
logische Dimensions, in der es um Werte, Sorge und Liebe geht. Fichtes
Rede von Anerkennung als Respekt gehort vor dem Hintergrund dieser
Unterteilung zur deontologischen Dimension.« (Ikiheimo 2014a: 53,
vgl. 4 und 169f.; vgl. auch Honneth 2018: 199f., Fn. 5 und 6)*s

In seinen Schriften unterscheidet Honneth drei Dimensionen der Aner-
kennung, die er allerdings nicht immer identisch benennt. Grob gesagt

24 Zur politischen Dimension von Lévinas’ Ethik, siehe: Buddeberg 2016. Sie
betont, dass wir nie nur einem anderen gegeniiber verantwortlich sind, son-
dern vielen anderen, weshalb wir zwischen den Anspriichen von verschiede-
nen anderen abwigen miissen und somit politisch gefragt sind. Gleichwohl
gesteht sie zu, dass es von der Feststellung der abstrakten politisch-kollek-
tiven Dimension von Lévinas’ Ethik noch einen zusitzlichen Schritt hinzu
institutionellen Erwigungen bedarf (118f.). Bei Fichte ist die politisch-in-
stitutionelle Dimension hingegen bereits durch einen anderen gegeben.

25 Vgl. dazu auch: »Viele moderne Theorien des wechselseitigen Respekts zwi-
schen Personen, der oft auch mit dem Begriff »Anerkennung« wiedergege-
ben wird, gehen den Weg von Fichte zu Hegel gewissermaflen zuriick.«
(Siep 2009: 113) Konkret bezieht sich Siep an dieser Stelle auf die moder-
nen Theorien von Scanlon und Darwall.

242

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF

geht es aber immer erstens um die bedingungslose Anerkennung der In-
dividualitit in intimen Beziehungen (Ikdheimo: axiologisch), der recht-
lich-moralischen (Ikiheimo: deontologischen) Anerkennung als Gleiche
und der Anerkennung von besonderen Leistungen im Bereich der Ar-
beit bzw. des Marktes oder der Politik (»kontributiv«, Ikiheimo 2014a:
139).2¢ Gegenliber Honneth betont Forst stets die herausgehobene Be-
deutung der deontologischen Dimension der Anerkennung als Gleiche
(vgl. z.B. Forst 2011: 178).

Es ergeben sich also zwei Hauptgriinde daftr, wieso ich den Bezug zu
Fichte als vielversprechend erachte: erstens der direkte Bezug seines An-
erkennungsbegriffs auf (Rechts)Institutionen®” (s.u.) und zweitens der Fo-
kus Fichtes auf die Respekt- oder deontologische Dimension von Aner-
kennung.*®

7.3 Fichtes Anerkennungsbegriff

Ich rekonstruiere an dieser Stelle nicht Fichtes Anerkennungsbegriff
gemafs seiner Stellung in der Grundlage des Naturrechts oder in Fich-
tes philosophischem System insgesamt, sondern erlautere nur, wie
man eine bestimmte Lesart von Fichtes Anerkennungsbegriff (aus der
Grundlage des Naturrechts) mit Forsts Verstandnis einer praktischer
Einsicht zweiter Ordnung ins Verhiltnis setzen kann. Mein Zugriff auf
Fichtes Text ist somit primdr von einem systematischen und keinem
interpretatorischen Interesse gekennzeichnet.* Vorab mochte ich den-
noch zwei Bemerkungen zu Fichtes eigenem Projekt machen:

26 Ohne dass ich denke, dass dies die Dreiteilung in axiologisch, deontologisch
und kontributiv unterlaufen wiirde, sei erwahnt, dass Honneth seit Das
Recht der Freibeit (2011) funf anstatt drei Sphiaren von Anerkennung un-
terscheidet und zwar: »law, morality, personal relationships, the economy,
and democratic politics« (Honneth 2017: 128).

27 Vgl. zu einer kritischen Perspektive darauf, ob die Sphire des Rechts in Hon-
neths Sinn wirklich als Sphare der Anerkennung verstanden werden kann:
Menke 2009.

28 Der Riickbezug auf Hegel (und nicht Fichte) in zeitgenossischen Ausei-
nandersetzungen mit Anerkennung in der Politischen Philosophie und der
Sozialphilosophie, gerade auch im angelsidchsischen Kontext, war bis vor
nicht allzu langer Zeit fast exklusiv (vgl. Tkiheimo 2014a: 29). In jiingerer
Zeit gibt es aber einige englische Publikationen tiber Fichtes Praktische Phi-
losophie (mit oder ohne Fokus auf Anerkennung): Breazeale und Rockmo-
re 2018 [2006], James 2011 und 20135, Gottlieb 2016, Wood 2016, Kosch
2018 und Ware 2020.

29 Fir hilfreiche interpretatorische Angebote zum Begriff der Anerkennung in
der Grundlage des Naturrechts, siche (neben den in der vorherigen FufSnote

243

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Erstens stellt Fichtes Anerkennungsbegriff keine Moralbegriindung,
sondern die Grundlage seines Rechtsbegriffs dar. Fichte mochte in der
Grundlage des Naturrechts zeigen, dass der Rechtsbegriff eine notwendi-
ge Bedingung des Selbstbewusstseins3® ist und somit »ein urspriinglicher
Begriff der reinen Vernunft« (Fichte 1967 [1796/7]: 7), der nicht erst ver-
mittelt tiber die Moral »deduziert« werden muss. Zweitens mochte ich
auch noch Fichtes »Rechtssatz« einfiihren; darin wird beschrieben, was
ein Individuum tun muss, um dem Rechtsbegriff zu entsprechen: » Ich mufS
das freie Wesen aufSer mir in allen Fillen anerkennen als ein solches, d.b.
meine Freibeit durch den Begriff der Méglichkeit seiner Freibeit beschrin-
ken.« (Fichte 1967 [1796/7]: 52) Individuen stehen zueinander in einem
Rechtsverhiltnis, wenn »jedes seine Freiheit durch den Begriff der Mog-
lichkeit der Freiheit des anderen beschrinke [...]« (ebd.). Die formale Seite
(vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 43) dieser Freiheit soll fiir Fichte dadurch gesi-
chert werden, dass jeder/m eine »Sphare« zuerkannt wird, in dem sie oder
er »ganz allein« zwischen verschiedenen Handlungsmoglichkeiten wahlen
kann (Fichte 1967 [1796/7]: 41).3* Diese Sphare wird von der oder dem
anderen, die oder der sie anerkennt »unbestimmt gelassen« (Fichte 1967
[1796/7]: 42). Auch wenn diese Beschreibung der Idee von subjektiven
Rechten individualistisch in dem Sinne ist, dass der Freiheit des Individu-
ums (in Grenzen) eine absolute Prioritat eingeraumt wirds?, ist es wichtig
zu betonen, dass sie in einem anderen Sinne nicht individualistisch oder
atomistisch ist: Fichte meint nicht, dass jeder Mensch von Natur aus das
Recht hat, in einer bestimmten Sphare willkirlich zu handeln, sondern,
dass es ein Kennzeichen wechselseitiger Anerkennung (also eines intersub-
jektiven Verhiltnisses) ist, sich gegenseitig eine solche Sphire zuzuschrei-
ben.33 Dementsprechend ist es auch eine intersubjektive Frage, wie diese

erwihnten): Siep 2014 [1979]: 76-84, Wildt 1982: insb. 4.2 und 4.3, Kahlo,
Wolff und Zaczyk 1992, Merle 2001, Ikiheimo 2014: 29—62 und Honneth
2018: 154-169. Fiir eine auch tber die Grundlage des Naturrechts hinausge-
hende Auseinandersetzung mit Anerkennung bei Fichte: Diising 1986: 179—
289 und Williams 1992: 49—7o0. Fiir einen beeindruckenden Versuch, Fichtes
gesamtes (frithes) philosophisches System ausgehend von der Grundlage des
Naturrechts zu entschliisseln, siche: Renaut 1986.

30 Vgl. Neuhouser 2000: xiii fiir eine Beschreibung dessen »what is contained
in the idea of self-consciousness« und zwar insbesondere die Idee der Hand-
lungsfreiheit (vgl. 7.4 (3)).

31 Die materiale Seite dieser Freiheit bestimmt die Frage, wo die Grenzen der
jeweiligen Sphiren gezogen werden, vgl. dazu 7.6.

32 Im Verhiltnis zu Forsts Betonung des Rechts auf und der Pflicht zur Recht-
fertigung heift dies gerade, dass ein Individuum sich in einer bestimmten
Sphire nicht rechtfertigen muss.

33 Die Rede von diesen Sphiren der Freiheit ist eng verkniipft mit Fichtes Ei-
gentumsbegriff. Auf Fichtes Begriff des Eigentums und die Frage, inwiefern

244

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF

Sphire begrenzt wird (vgl. 7.6). In meinen Worten entspricht das Rechts-
verhiltnis der Forderung, dass sich Biirger/innen als Gleiche gegentiber
stehen sollen und zwar in dem Sinne, dass ihnen die gleichen positiven
Grundrechte zugesichert werden (vgl. 7.1).

Ich beschreibe nun also was — nach meiner Interpretation von Fich-
te, die ich hier nur vorstellen, aber nicht ausfihrlich begriinden kann
— passiert, wenn ein Mensch einen anderen Menschen als Mensch er-
kennt und somit anerkennt bzw. die » Aufforderung« des anderen an-
nimmt, ihn anzuerkennen. Der Einfachheit halber beschreibe ich das
im Folgenden zunéchst so, als wiirde es sich tatsdchlich um die mo-
menthafte Begegnung von zwei Menschen handeln. Fiir Fichte handelt
es sich hierbei allerdings um eine transzendentale Argumentation, die
keine direkte Entsprechung in realen Prozessen hat. Gleichwohl bezieht
Fichte das transzendental begriindete Moment der Aufforderung, das,
wenn darauf adiquat geantwortet wird, zu einem Anerkennungsver-
haltnis fithrt, auch auf einen realen Prozess, namlich den der Erziehung:
»Die Aufforderung zur freien Selbsttatigkeit ist das, was man Erzie-
hung nennt.« (Fichte 1967 [1796/7]: 39).34 Ich mochte hingegen einen
anderen realweltlichen Bezug vorschlagen, namlich einerseits die sym-
metrische Anerkennung von Menschenrechten und andererseits die ein-
seitige Einforderung eines menschenrechtlichen Status oder das einsei-
tige Gewihren desselben (s.u.). Eine genaue Untersuchung, die ich hier
nicht leiste, dartuber, wie Fichtes transzendentale Argumentation mit re-
alweltlichen Prozessen zusammenhangt, miisste bei dem unterschied-
lichen argumentativen Status (und ihrem Verhiltnis) von Fichtes Aus-
fihrungen in dem Haupttext der Paragraphen und den »Corollaria«
ansetzen. So stammt das oben aufgefiihrte Zitat Fichtes zur Erziehung
aus den »Corollaria« zum »§ 3. Zweiter Lebrsatz: Das endliche Ver-
nunftwesen kann eine freie Wirksamkeit in der Sinnenwelt sich selbst
nicht zuschreiben, obhne sie auch anderen zuzuschreiben, mithin, auch
andere Vernunftwesen aufSer sich anzunebhmen« (Fichte 1967 [1796/7]:
30). Die Ausfihrungen zu diesem Lehrsatz bedienen sich einer sehr abs-
trakten Sprache; erst in den »Corollaria« nimmt Fichte Bezug auf re-
alweltliche Prozesse.>s

seine Verteidigung der Notwendigkeit von Privateigentum ihn zu einem li-
bertiren Denker macht oder nicht, kann ich hier nicht weiter eingehen. Vgl.
dazu z.B. James 2011: 21-535.

34 Zu einer Interpretation von Fichtes Begriff der Anerkennung, die das Mo-
ment der Aufforderung und seine Entsprechung in Erziehungsprozessen be-
tont: Ikiheimo 2014: Kapitel 3. Auf Fragen der Bildung gehe ich im Schluss
dieser Arbeit kurz ein (vgl. 12.2.2).

35 Ahnlich verhilt es sich bezogen auf die »Corollaria« zu dem vierten und
fiinften Lehrsatz, in denen Fichte argumentiert, dass der »materielle[] Leib«
(Fichte 1967 [1796/7]: 56) eine Bedingung der Moglichkeit des freien

245

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Stellen wir uns also vor, ein Mensch ist konfrontiert mit einem Ob-
jekt, von dem er noch nicht erkannt hat, was es ist — er steht diesem
Objekt mit einer epistemischen Haltung gegeniiber. Was muss passie-
ren, damit er dieses Objekt als ein anderes Subjekt, d.h. als einen Men-
schen erkennt?

Um auf diese Frage zu antworten, muss noch eine kurze Erlduterung
eingeschoben werden: Fiir Fichte heifst rerkennen<, etwas unter einen
Begriff bringen, also etwa zu urteilen, dass dies vor mir ein Tisch ist.
Mit Kant — und daran schliefSt Fichte an — kann man zwischen einer be-
stimmenden und einer reflektierenden Form des Urteilens unterscheiden
(etwa Kant 2006 [1790]: 19 [AA, 179; BBXXVI]). In einem bestimmen-
den Urteil wird etwas unter einen Begriff subsumiert, z.B. unter den Be-
griff des Tisches. Im Falle des reflektierenden Urteils?¢ ist es so, dass wir

Individuums sei (4. Lehrsatz) und dieser Leib wiederum intersubjektiv kon-
stituiert sein miisse (5. Lehrsatz). Wihrend Fichte in den Haupttexten nur
sehr abstrakt etwa tiber die »Bestimmbarkeit ins Unendliche« des mensch-
lichen Leibes schreibt (Fichte 1967 [1796/7]: 79), wird er in den Corollaria
sehr konkret und beschreibt empirische Kennzeichen des menschlichen Kor-
pers, die seine Unbestimmtheit >verkorperns, z.B. seine Arme: »Ein menschli-
cher Leib kann auf vier Fiilen laufen [...]. [...]. Durch diese Erhebung hat es
der Natur zwei Werkzeuge der Freiheit abgewonnen, die beiden Arme, wel-
che, aller animalischen Verrichtungen erledigt, am Korper hiangen, bloff um
das Gebot des Willens zu erwarten, und lediglich zur Tauglichkeit fir die
Zwecke desselben ausgebildet werden.« (Fichte 1967 [1796/7]: 83) Eine sol-
che empirische Bestimmung der korperlichen Merkmale des >unbestimmten«
Menschen scheint mir kontraintuitiv, da hier gewissermaflen eine Bestim-
mung etwas Unbestimmten vorgenommen wird. Zudem hat diese Bestim-
mung auch problematische Konsequenzen, da man sich fragt, ob und in-
wieweit Fichte korperlich behinderten Menschen (Menschen ohne Arme in
diesem Fall) die Menschlichkeit absprechen wiirde. An dieser Stelle gehe ich
also nicht mehr mit Fichte mit (siche Fn. 40 in diesem Kapitel). Methodisch ist
dies zunichst dadurch gerechtfertigt, dass ich ohnehin einen von meinen eige-
nen Interessen geleiteten Zugriff auf Fichtes Text zugestehe; es konnte zusdtz-
lich aber auch durch die Annahme plausibilisiert werden, dass der argumen-
tative Stellenwert der »Corollaria« geringer ist als der des Haupttextes und
der Leserin hier somit ein groferer Interpretationsspielraum gelassen wird.
36 AufKants Verstandnis reflektierender Urteilskraft wird in der Politischen Theo-
rie und Philosophie, angestofSen durch Arendt (vgl. Arendt 2017 [1982] und
Benhabib 2006 [1996]: 291—-301), hdufig rekurriert, um politische Urteilskraft
zu beschreiben, vgl. z.B. Azmanova 2012: 285. In dieser Arbeit wird stattdes-
sen, wie deutlich werden wird, das reflektierende Urteil nur an einzer bestimm-
ten systematischen Stelle politisch-rechtlicher Normativitit eingesetzt und nicht
fur politische Urteilskraft insgesamt. Forst hat in seinem ersten Buch — aller-
dings bezogen auf die moralische Urteilskraft (die aber ja bei Forst eng mit der
politischen zusammenhiangt) — auch mit dieser Arendtschen Aneignung Kants

246

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF

etwas nicht sofort mithilfe eines uns bereits gegebenen Begriffs erkennen
konnen. Entweder entsteht dadurch eine Art Schwebezustand, in dem
wir etwas weiterhin nicht unter einen Begriff bringen und als »schon« be-
urteilen; das wire in Kants Schema ein Geschmacksurteil (bzw. ein dsthe-
tisches Urteil) oder wir finden sozusagen induktiv einen Begriff, der auf
das Wahrgenommene passt. In dem Falle, in dem das Wahrgenommene
etwas ist, das nicht begreifbar ist, aufSer, wenn man es als etwas mit ei-
nem eigenen Zweck versteht, also es nur mithilfe eines Zweckbegriffs
begreifen kann, handelt es sich um ein teleologisches Urteil.

Wenn ein Mensch einen Menschen sieht, dann kann er ihn — laut Fichte
—nicht unmittelbar unter einen Begriff subsumieren. Das liegt daran, dass
der andere Mensch sich >frei< bewegt, d.h. seine sichtbaren Bewegungen
nicht einen offenliegenden Zweck verfolgen — wie etwa der Tisch vor mir.
Die Weise, in der man die >Freiheit< des Menschen an dieser Stelle verste-
hen muss, ist sehr basal gemeint — deshalb steht sie in einfachen Anfiih-
rungszeichen. Es geht um eine »naturliche[], spontane[] Freiheit« (Hon-
neth 2018: 167), nicht um vernunftige Freiheit oder Autonomie. Mit dem
>Freisein< des Menschen ist an dieser Stelle lediglich gemeint, dass er kei-
nen offenliegenden Zweck verfolgt (wie ein Tisch oder ein instinktgetrie-
benes Tier); der Mensch ist in seinen Zielen unbestimmt, er ist »urspriing-
lich gar nichts« (Fichte 1967 [1796/7]: 80). Seine einzige Bestimmung ist
»eine Bestimmbarkeit ins Unendliche« oder »Bildsamkeit« (Fichte 1967
[1796/7]: 79). Fichte schreibt iiber das Moment, in dem ein Mensch einen
anderen sieht: »[E]s ist [zunachst, E.N.] nichts begriffen: die Erscheinung
[des anderen, E.N.] ist nicht verstanden.« (Fichte 1967 [1796/7]: 79) Ei-
ner Deutung von Scott Scribner (2018 [2006]) folgend kann man diesen
Moment so beschreiben, dass der Erkennende hier in eine Art Schwebe-
zustand gerat und der andere Mensch von ihm durch ein dsthetisches Ur-
teil als schon oder wiirdig??, oder auch »heilig« wie Fichte schreibt (Fich-
te 1967 [1796/7]: 84), beurteilt wird. Man kann auch, mit Fichte, sagen,

gespielt (vgl. Forst 1996: 405—407): »Moralische Allgemeinheit ist eine >reflek-
tierendes, nicht >subsumierende« Allgemeinheit. In diesem Sinn erfordert morali-
sche Autonomie [...] moralische Urteilskraft, die das moralisch Richtige gerade
ob seines Anspruchs auf Allgemeinheit konkret zu rechtfertigen sucht.« (405)
37 Den Begriff der Wiirde hitte ich als einen weiteren von der Gerechtigkeit
abhingigen Begriff in 6.4 behandeln konnen, worauf ich allerdings verzich-
tet habe, weil Forst weder besonders viel zu diesem Begriff schreibt noch ein
systematischer Mehrwert fiir mich erkennbar wird (vgl. 6.4.9). So schreibt
Forst: »Die beste Weise, diese [Kantische, E.N.] Konzeption von Wiirde
[...] zu reformulieren, ist die, Menschen als Wesen mit einem unbedingt zu
achtenden Recht auf Rechtfertigung anzusehen [...].« (Forst 2005: 593, vgl.
auch: Forst 2003a: 420, Forst 2011: 84 und Forst 2017b: 531f.) Ich gebrau-
che im Folgenden den Begriff der Wiirde nicht weiter — wenn ich dies tun
wiirde, wiirde er allerdings, anders als bei Forst, eher fiir etwas dem Recht

247

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

der andere wird in diesem Moment »problematisch anerkannt« (Fichte
1967 [1796/7]: 46), d.h. ohne bereits einen guten Grund fiir diese Aner-
kennung angeben zu konnen.’® Damit ist der erste Schritt des Anerken-
nungsprozesses meiner Fichte-Lesart beschrieben.

Die Erkenntnis des anderen Menschen bleibt aber nicht in diesem
Schwebezustand stehen, sondern der Erkennende erkennt den ande-
ren in einem zweiten Schritt?® als einen Gleichen, einen in demselben
Sinne >freien<« Menschen wie der Erkennende selbst: »Ich kann die Er-
scheinung eines menschlichen Leibes nicht begreifen [...], bei Aufsamm-
lung der Teile seiner Erscheinung nicht eher stillstehen, bis ich auf den
Punkt gekommen bin, dafs ich ihn als den Leib eines verntinftigen We-
sens [d.h. eines Menschen] denken mufS.« (Fichte 1967 [1796/7]: 77)%
Den Begriff des verntinftigen Wesens, des Menschen, hat der Erkennen-
de aber nicht abstrakt gegeben, sondern nur als »[...] Begriff seinesglei-
chen [...]. Er muf$ den Begriff von sich selbst unterlegen [...].« (Fichte
1967 [1796/7]: 79) Es ldsst sich hier in dem Sinne von einem teleologi-
schen Urteil sprechen, dass, vermittelt tiber den Begriff der Gleichheit,
der Zweckbegriff des anderen Menschen, seine Freiheit, begriffen wird.

und der Pflicht zur Rechtfertigung Vorgelagertes stehen und nicht dafiir ste-
hen, dass jemand ein Recht und eine Pflicht zur Rechtfertigung hat.

38 »Alles Problematische wird kategorisch, wenn die Bedingung hin-
zukommt.« (Fichte 1967 [1796/7]: 46) Fur Fichte ist hier die Bedingung
dafiir, dass die Anerkennung kategorisch wird, dass der andere einen auch
anerkennt (s.u.).

39 Eine solche Zweistufigkeit bei der Begriindung von Menschenrechten (ver-
standen als kodifizierte internationale Rechte oder verfassungsrechtliche
Grundrechte, die als menschenrechtlich qualifiziert gelten diirfen) beschrei-
ben auch Menke und Pollmann (Menke und Pollmann 2007: 66f.). Eine
solche zweistufige Begriindung (ndamlich zunichst die »Fahigkeit und Be-
reitschaft, jeden Menschen als eine >moralische Person< anzuerkennen« und
darauffolgend die Bereitschaft, sich deshalb ihm gegentiber zu rechtfertigen)
schreiben sie auch Forst zu (59f.), der diese Interpretation allerdings ablehnt
(vgl. Forst 2011: 70, Fn. 43).

40 In einem Corollarium beschreibt Fichte anhand von empirischen Kennzei-
chen den menschlichen Korper (vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 81-84). Diese
Ausfithrungen halte ich sowohl fir problematisch als auch in ihrem argu-
mentativen Stellenwert unklar (vgl. Fn. 35 in diesem Kapitel). Zudem stellt
tiberhaupt die Moglichkeit, empirisch notwendige Kennzeichen des mensch-
lichen Korpers zu beschreiben, eine Spannung zu Fichtes Argumentation (im
Haupttext) dar. Wenn es nimlich moglich wire, solche Kennzeichen zu be-
stimmen, dann konnte die (An)Erkennung des anderen Leibes auch als de-
terminierendes Urteil bezeichnet werden. Fichte beschreibt diese aber expli-
zit als Leistung der reflektierenden Urteilskraft: »Dies nun ist eine Einheit,
die der Beobachter selbst in das Mannigfaltige, durch das, was Kant reflek-
tierende Urteilskraft nennt, hineingetragen hat.« (Fichte 1967 [1796/7]: 37)

248

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FICHTES UND FORSTS ANERKENNUNGSBEGRIFF

Die Freiheit als Zweck geht aber tiber die spontane, natiirliche >Freiheit<
hinaus. Die >Freiheit< als Unbestimmtheit des anderen verweist auf das
zukunftige+' Streben, unsere gleiche Freiheit gemeinsam zu sichern (vgl.
Honneth 2018: 166f.). Wenn ich den anderen also — epistemisch gese-
hen — als >frei« erkannt habe, dann habe ich ihn gleichzeitig — normativ
gesprochen — auch schon als gleich-frei anerkannt — als jemanden mit
demselben normativen Status.

Es ist zudem so, dass ein vollstindiges** Erkennen und damit Aner-
kennen eines Menschen nur moglich ist, wenn der Anerkannte selbst
den Anerkennenden auch erkennt und anerkennt:#> Wenn ich den ande-
ren nur als freien erkennen kann, weil ich ihn als meinesgleichen erken-
nen kann, kann ich das nur, wenn ich tatsachlich auch frei bin, denn es
ist ja diese Freiheit, die ich bei der Erkenntnis des anderen »unterlege«.
Ich bin aber selbst nur frei, wenn der andere mir meine Freiheit gelassen
hat, d.h. mich bereits als frei anerkannt hat, wenn er mich also beispiel-
weise nicht einfach mit physischer Kraft hochgehoben und weggeraumt
hat, weil ich im Weg stand, und mir so meine Freiheit geraubt hitte.+

7.4 Fichtes und Forsts Anerkennungsbegriff

In diesem Unterkapitel mochte ich aufzeigen, inwiefern der in dieser Wei-
se interpretierte Prozess der Anerkennung bei Fichte den drei Merkmalen
der praktischen Einsicht zweiter Ordnung bei Forst entspricht. Die drei
Merkmale waren, dass die praktische Einsicht zweiter Ordnung nicht
weiter begriindbar ist (das Faktum des Anderen), dass in ihr ein erken-
nendes und ein anerkennendes Moment zusammenkommen und sie kon-
stitutiv fur die moralische Identitat ist (vgl. 7.2).

(1) Folgendes Zitat belegt, dass fur Fichte die beschriebene Anerken-
nung nicht weiter begriindbar ist: »Jene Anerkennung geschieht entwe-
der gar nicht, oder sie wird in einem Augenblicke vollbracht, ohne dafs

41 Vgl. zur Gerichtetheit in die Zukunft: Fichte 1967 [1796/7]: 33.

42 Bzw. kategorisches.

43 Die Unterscheidung von Freiheit und >Freiheit« (als Unbestimmtheit) ver-
nachlissige ich an dieser Stelle nun wieder, weil hier gerade der untrennba-
re Zusammenhang der Erkenntnis der >Freiheit« der anderen oder des ande-
ren und unserer wechselseitigen Anerkennung als gleich-freie beschrieben
wird.

44 Vgl. dazu 6.3.2. Macht ist fiir Forst — wie dort beschrieben — bedingt durch
eine minimale Form der Anerkennung des Machtausiibenden durch denje-
nigen, auf den Macht ausgetibt wird (vgl. erneut: Forst 2015a: 64). Macht
wird dementsprechend nicht durch physische Kraft ausgeiibt, sondern durch
die (intentionale) Verinderung des Raums der Griinde eines anderen.

249

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

man sich der Griinde bewufSt ist.« (Fichte 1967 [1796/7]: 81) Der >Aus-
loser« dafiir ist die »Einwirkung« des anderen Menschen und sie wird
von Fichte als »Faktum« beschrieben (Fichte 1967 [1796/7]: 35).45

(3) Beztiglich des dritten Merkmals der praktischen Einsicht zweiter
Ordnung (Forst) — dazu komme ich zuerst, weil ich das zweite ausfiihr-
licher behandele — ist es bei Fichte eindeutig, dass das beschriebene An-
erkennungsverhiltnis konstitutiv firr die Identitit der Beteiligten ist und
zwar ganz allgemein fiir ihr Menschsein und nicht nur fir einen Teilas-
pekt ihrer Identitit, etwa dem moralischem. Den Menschen versteht Fich-
te als »endliches Vernunftwesen« (Fichte 1967 [1796/7]: 17).>Verntinftig
sein< heifSt fiir Fichte insbesondere ein frei handelndes Wesen zu sein, d.h.
eines, das in der Welt wirkt und nicht etwa blof§ denkend Geschehnisse in
der Welt bewertet: »Das Ich ist nicht etwas, das Vermdogen hat, es ist tiber-
haupt kein Vermogen, sondern es ist handelnd, es ist, was es handelt, und
wenn es nicht handelt, so ist es nichts.« (Fichte 1967 [1796/7]: 23) Das
endliche Vernunftwesen ist, fiir Fichte, damit zusammenhingend notwen-
dig ein >weltliches, ein soziales und verkorpertes Wesen, eines, das von
seiner sozialen und natiirlichen Umwelt abhingig ist: Dass der einzelne
Mensch fiir Fichte in seiner Existenz abhingig von anderen Menschen ist,
zeigt sich anhand des folgenden Zitats: »Der Mensch [...] wird nur un-
ter Menschen ein Mensch; [...] sollen iiberbaupt Menschen sein, so miis-
sen mehrere sein.« (Fichte 1967 [1796/7]: 39) Im vierten Lehrsatz bzw.
fiinften Paragraphen (vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 56f.) hilt Fichte dartiber
hinaus fest, dass der Mensch sich notwendig »einen materiellen Leib []
zuschreiben« (Fichte 1967 [1796/7]: 56, Herv. entfernt E.N.) muss.* So-
mit erfulle Fichtes Vorstellung des Menschen sowohl den aktiven als auch
passiven Teil des Menschseins, den auch Forst betont (vgl. 7.2).

(2) Beim zweiten Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung
(Forst) geht es um den Zusammenhang der epistemischen und normativen
Dimension der Bezugnahme auf einen anderen. Ich habe vorgeschlagen,
dass in meiner Lesart des Fichte’schen Anerkennungsprozesses im zwei-
ten Schritt ein Ubergang von der epistemischen zur normativen Ebene
stattfindet. Wenn ich — sozusagen — nach einem Begriff fiir einen anderen
Menschen >suches, dann kann ich nur einen Begriff finden, namlich den

45 Vgl. dazu Jay Bernsteins Interpretation von Fichte: »Fiir Fichte ist es ein
Irrtum, unser implizites Bewusstsein von der Verbindlichkeit des morali-
schen Gesetzes als Tatsache der Vernunft anzusehen. Die eigentliche Tatsa-
che der Vernunft ist das Bemiihen des Anderen, was er die »Aufforderung«
des Anderen nennt [...].« (Bernstein 2009: 59, vgl. auch 84) Vgl. auch den
Abschnitt » Aufforderung als notwendiges Faktum« in: Diising 1986: 247—
260.

46 Vgl. Neuhann 2020b fir eine etwas ausfiihrlichere Auseinandersetzung mit
dem 5. Lehrsatz und generell dem Verhiltnis von Anerkennung und der Be-
eintriachtigung des Leibes durch materielle Armut.

250

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FICHTES UND FORSTS ANERKENNUNGSBEGRIFF

Begriff >meinesgleichen<. Wenn ich den anderen als gleich-frei wie mich
erkannt habe, habe ich ihm auch immer schon einen normativen Stand
eingeraumt, weil ich ihn nicht in einer Weise behandelt habe, die ihn da-
von abhielte, frei zu handeln — sonst hitte ich ihn ja gar nicht als frei er-
kennen konnen (weil er gar nicht frei gewesen wire). Der Zusammen-
hang zwischen Erkennen und Anerkennen ist also bei Fichte notwendig.

Die notwendige Beziehung von Erkennen und Anerkennen kommt al-
lerdings iiberhaupt nur zustande, wenn es fir den Erkennenden sozusa-
gen tiberhaupt fraglich war, welchen Begriff er dem anderen zuzuordnen
habe. Der notwendige Zusammenhang von Erkennen und Anerkennen
ist also gewissermaflen doch wieder bedingt und zwar durch den oben
als ersten Schritt bezeichneten Teil des Anerkennungsprozesses. Hier hat
der Erkennende einen Entscheidungsspielraum: Er kann sich dagegen
entscheiden, den anderen adiquat begreifen zu wollen.+” Wenn er sich al-
lerdings dafiir entscheidet,ihn addquat beschreiben zu wollen (»dass«),
dann kann er nicht anders als ihn auch als Gleich-Freien anzuerken-
nen (»wie«). Ich denke, dass diese Art von Bedingtheit ebenfalls wichtig
fiir Forst ist. Er mochte namlich einfangen konnen, dass es gewisserma-
Sen eine Leistung ist, den anderen anzuerkennen (und man auch anders
konnte): »Diese Form der Anerkennung mutet paradox an, denn einer-
seits wird sie als >geschuldet« verstanden, andererseits aber stellt sie selbst
eine autonome Leistung und Zuerkennung des Status, >moralische Per-
sonc« zu sein, dar; sie erscheint somit als nicht freigestellte und doch freie
Form der Anerkennung.« (Forst 2007a: 69) Wenn man die Anerkennung
des anderen nicht als »freie Form der Anerkennung« beschreiben konnte,
ginge auch etwas von dem fiir Forst wichtigen Anspruch der » Autonomie
der Moral« (vgl. 7.2 (2)) verloren. Gleichwohl betont Forst, dass diese
Entscheidung (fiir oder gegen Anerkennung) nicht eine ganz freie ist,
weil sie die einzige angemessene Reaktion auf einen anderen Menschen
sei, ihn als moralische Person anzuerkennen. Diese Entscheidung sei kein
»act of faith« [Paul Lorenzen, E.N.]« (Forst 2008c: 131).

Ich denke im Gegensatz zu Forst, dass es unproblematisch ist, an dieser
Stelle von einer Art Entscheidung zu sprechen. Ein wichtiger Grund dafur,
warum Forst dies fiir problematisch erachtet, ist, dass er denkt, dass die
kategorische Geltung des Rechtfertigungsprinzips (Moralbegriindungs-
ebene 1.1) und durch es begriindete Normen (Moralbegriindungsebene
2) dadurch verloren ginge sowie sein einfacher Internalismus (Moralbe-
griindungsebene 3) nicht haltbar wire, wenn er keinen >vollstindigen«
Internalismus auf der hier infrage stehenden Moralbegrindungsebene

47 Vgl. zu dieser Bedingtheit bei Fichte: Der andere muss nur anerkannt wer-
den, wenn der Anerkennende »verniinftig« handelt (Fichte 1967 [1796/7]:
46) oder sein Handeln »durch theoretische Konsequenz« (Fichte 1967
[1796/7]: 47) gekennzeichnet ist, vgl. auch: Fichte 1967 [1796/7]: 74.

251

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

(1.2) vertritt. Als Antwort auf die Frage »Warum tiberhaupt moralisch
sein?« (1.2) setzt Forst, wie beschrieben, die praktische Einsicht zweiter
Ordnung ein: »Sofern sich auf der ersten [in meinen Schema 1.1, E.N.]
und zweiten Ebene [in meinem Schema 2, E.N.] der Moralbegriindung
eine Konzeption kategorisch geltender Normen ergibt, hat dies die Kon-
sequenz, dass eine hypothetische Antwort auf der dritten Ebene [in mei-
nem Schema 1.2, E.N.] die Geltung dieser Ebene infrage stellt.« (Forst
2007a: 57) Ich vertrete die Ansicht, dass ein vollstindiger hoherstufi-
ger Internalismus auf der »dass«-Ebene 1.2 (d.h. die Abwesenheit von
Schritt 1 meiner Fichte-Interpretation) nicht notwendig dafiir ist, um die
Geltung der anderen Ebenen zu gewihrleisten. Allerdings dndert sich
durch den ersten Schritt des mit Fichte beschriebenen Anerkennungspro-
zesses der substantielle Inhalt von 1.1 (»wie«): vom Rechtfertigungsprin-
zip zum Recht auf Politik.

Wenn man den Entscheidungsspielraum des Individuums (im ersten
Schritt des Anerkennungsprozesses) ernstnimmt, sich dafir oder dage-
gen entscheiden zu konnen, jemanden als unbestimmt — als >etwas<, von
dem zunichst fraglich ist, wie »es< zu begreifen sei — zu sehen, dann er-
gibt sich eine interessante Parallele zu Jacques Ranciéres radikaldemo-
kratischer »Methode der Gleichheit« (Ranciére 2016, Ubersetz. E.N.).
Ranciére beschreibt eine bestimmte Haltung, die grundlegend fiir das
Betreiben >kritischer Theorie« sei und die er als Entscheidung fiir Eman-
zipation ansieht. Verwende man die »Methode der Gleichheit«, mache
man die »presupposition of equality« (139); man entscheide sich — zu-
nachst obne guten Grund — dafiir, zu versuchen, andere als Gleiche zu
sehen und nicht sofort in die Hierarchie einer Gesellschaft einzusortie-
ren (zu >subsumieren<). Abhingig davon, welche Haltung man einnehme,
stellten sich wahrgenommene Situationen anders dar: »as an occasion
for the verification of inequality or as an occasion for the verification of
equality« (140). Das Urteil tiber eine Situation mithilfe der Prasupposi-
tion der Gleichheit beschreibt Ranciére auch mithilfe von Kants Begriff
eines reflektierenden Urteils (vgl. 141).

7.5 Recht auf Politik

In diesem Unterkapitel argumentiere ich zunachst dafiir, dass die Tatsache,
dass dem notwendigen Zusammenhang von Erkennen und Anerkennen
gewissermafSen noch ein dsthetisches Urteil vorgelagert ist, nahelegt, den
Inhalt des Anerkannten — die Antwort auf die Frage 1.1 (»wie«) — anders
zu fassen als Forst es tut. Das fiihrt auch dazu, dass die Normativitit die-
ser Antwort, das Recht auf Politik, sich hin zu einer nicht-moralischen ver-
andert, die aber nichtsdestoweniger bedeutsam und tiberpositiv ist.

252

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHT AUF POLITIK

Es ist im ersten Schritt des Anerkennungsprozesses (vgl. 7.3) nicht eine
klar benennbare Hinsicht, in der zwei Menschen einander gleichen — be-
zogen auf die Hinsicht etwa, rechtfertigende Wesen zu sein. Sie gleichen
sich zundchst nur dadurch, dass sie gleichermafSen unbestimmt bzw. »freic
sind, und darin, dass sie in der addquaten Realisierung dieser Gleich-
heit und >Freiheit< voneinander abhingig sind. Mir scheint, dass Forsts
Rechtfertigungsprinzip tiber diesen minimalen kognitiven Inhalt der An-
erkennung — >Freiheit, Gleichheit, Abhangigkeit — hinausgeht. Deshalb
ziehe ich Balibars Ausdruck eines »Rechts auf Politik« der Rede von
einem Recht auf Rechtfertigung (bzw. priziser eines Rechtfertigungs-
prinzips) als Bezeichnung fur diesen minimalen kognitiven Gehalt der
Anerkennung eines anderen vor. Balibar schreibt: »Freiheit-und-Gleich-
heit [égaliberté]+* impliziert [...] ein universelles Recht auf Politik: ein
Recht, durch das jeder (und jede) [...] zum >Subjekt< oder Akteur der Po-
litik werden kann, ausgehend von seinen eigenen Formen des Handelns
[...].« (Balibar 1993 [1992]: 205)

>Politik« in Balibars Sinne ist ein umfassenderer Modus des Handelns
als >Rechtfertigen<. Wenn ich jemandem ein Recht auf Politik einrdume,
heif$t das zunichst nur, dass ich ihn als >frei< und gleich erkenne und, weil
wir in unserer >Freiheit< und Gleichheit voneinander abhangig sind, als
jemanden anerkenne, der eine Rolle in dem Aushandlungsprozess dari-
ber spielen sollte, wie wir frei und gleich miteinander leben sollten. Ein
(Teil)Ergebnis dieses Aushandlungsprozesses muss das Zugestehen von
gleichen Grundrechten sein, weil diese gerade die urspriingliche Unbe-
stimmtheit des Einzelnen (zumindest in Grenzen) weiterhin sichern. Mir
geht es an dieser Stelle aber vor allem darum, die Unbestimmtheit des
Modus der Aushandlung von Grundrechten in den Blick zu nehmen.#

48 Ich diskutiere hier nicht eigens den Neologismus »égaliberté« von Balibar, der
fiir seine Arbeiten in der Politischen Philosophie insgesamt prigend ist. Ich
mochte aber eine Bemerkung Balibars aus dem Vorwort der Essaysammlung
Gleichfreiheit (zunichst in franzosischer Sprache und in etwas umfassende-
rer Form als La proposition de Iégaliberté 2010 erschienen) zitieren, in der
er einen losen Zusammenhang des Ausdrucks »égaliberté « zu Fichte herstellt:
»Durch den Ubergang ins Deutsche (wobei >égaliberté« zu >Gleichfreiheit« wird
— zu einem Neologismus, der, wie ich mir gerne vorstelle, schon Fichte oder
Marx als den Vertretern des deutschen Idealismus [sic] aus der Feder geflos-
sen sein konnte, die sich am direktesten darum bemiiht haben, den revolutio-
naren Diskurs zu verldngern, zu reflektieren und zu transformieren) kann die
>Proposition« (im doppelten Sinne von Satz und Vorschlag), wie mir scheint,
darauf hoffen, an Universalitit noch zu gewinnen.« (Balibar 2012 [2010]: 9f.)

49 Diese Unbestimmtheit des Modus der Aushandlung des konkreten Inhalts
von Grundrechten verweist dabei allerdings sowohl auf die Unbestimmtheit
des Einzelnen, die durch die Form subjektiver Rechte (zumindest in Gren-
zen) gesichert wird, und die >urspriingliche< Unbestimmtheit des anderen,

253

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Denn durch ein von Fichte gepragtes Verstandnis von Anerkennung sind
Grundrechte zwar in ihrer Form (als Spharen der Freiheit) gegeben, aber
nicht bezogen auf ihren konkreten Inhalt, d.h. die Grenzen der jeweili-
gen Freiheitsspharen.

Wenn ich das Recht auf Politik von jemandem anerkenne, heifSt das
noch nicht, dass ich bereits weif$, was die oder der andere von mir for-
dert. Ich weif§ somit auch noch nicht, was eine addquate Antwort auf
die Handlungen der oder des anderen wire, und auch nicht, welcher
Modus von Antwort angemessen wire (etwa eine situationsangemesse-
ne Rechtfertigung, die den Kriterien der Reziprozitiat und Allgemeinheit
standhilt). Das heifdt, dass das Anerkennen eines Rechts auf Politik einer
oder eines anderen nicht simultan mit der Einsicht einer Pflicht meiner-
seits verbunden ist. Wenn ich wiisste, dass ich der oder dem anderen ge-
recht werde, indem ich mich ihr oder ihm gegeniiber rechtfertige, dann
hatte ich auch eine Pflicht dazu. Es ist also konsequent, dass dem Recht
auf Rechtfertigung bei Forst immer auch eine Pflicht zur Rechtfertigung
korrespondiert.s° Beim Recht auf Politik scheint es mir hingegen sinn-
voll zu sein, nur von diesem Recht zu sprechen — ohne eine unmittelbar
korrespondierende Pflicht.

Da ich das Recht auf Politik im Sinne eines Meta-Rechts auf Rechte (vgl.
2.2) als eines eingefithrt habe, das positive Grundrechte begriinden soll,
lieSe sich zur Bekriftigung der These, dass dem Recht auf Politik keine
Pflicht entspricht, auch das Argument anfithren, dass nur ein Recht auch
Rechte und nicht eine Pflicht Rechte begriinden konnte. Das hiefse im Um-
kehrschluss: Wenn das Recht auf Politik positive Grundrechte begriinden
konnen soll, kann es keine Pflicht sein. In diese Richtung geht jedenfalls
Fichtes eigener Grund dafiir zu denken, dass die normative Grundlage des
positiven Rechts keine Pflicht — und somit keine moralische seins* — kann:

die iiberhaupt erst die Anerkennung desselben (und des Anerkennenden)
als gleich-frei hervorruft und somit das Ziel, gemeinsam Grundrechte aus-
zuhandeln.

5o Buddeberg nimmt von der Idee Abstand, dass die Begegnung mit dem ande-
ren eine Pflicht zur Rechtfertigung zur Folge hat, und verwendet stattdessen
den Begriff der Verantwortung, der, wenn ich sie richtig verstehe, einen gro-
feren Spielraum bzgl. der Frage offen lassen soll, was eine angemessene Ant-
wort auf den anderen ist als es der Pflichtbegriff tut; nichtsdestotrotz ist hier
auch die Form des Antwortens bestimmt und zwar als Antworten in Form ei-
nes Griinde-Geben-und-Nehmens: »[...] Menschen anerkennen in der Begeg-
nung mit einem Anderen [...], dass dieser Mensch sie etwas angeht, und dabei
erkennen sie zugleich, dass sie diesem wie jedem Anderen zu antworten bzw.
sich vor ihnen mit Griinden zu verantworten haben.« (Buddeberg 2011: 268)

51 Der Zusammenhang von Pflichten zur Normativitat der Moral wird im wei-
teren Verlauf dieses Unterkapitels noch wichtig.

254

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHT AUF POLITIK

»Der deduzierte Begriff [Rechtsbegriff] hat mit dem Sittengesetze nichts
zu tun, ist ohne dasselbe deduziert [...]. Auch sind alle Versuche einer
solchen Deduktion gianzlich mifSlungen. Der Begriff der Pflicht, der aus
jenem Gesetze [dem Sittengesetz] hervorgeht, ist dem des Rechts in den
meisten Merkmalen geradezu entgegengesetzt. Das Sittengesetz gebietet
kategorisch die Pflicht: das Rechtsgesetz erlaubt nur, aber gebietet nie,
daf$ man sein Recht ausiibe.« (Fichte 1967 [1796/7]: 53f.).

Diese Begriindung scheint allerdings wiederum durch zwei Uberlegun-
gen entkriftet zu werden:

Erstens ist es selbst begriindungspflichtig, dass >das Recht< im Sinne
des positiven Rechts tiberhaupt hauptsichlich tiber die Bereitstellung
subjektiver Rechte operiert. SchliefSlich gibt es ja auch juridische Rechts-
pflichten, die - falls nur Pflichten Pflichten und Rechte Rechte begriinden
konnten — zumindest durch eine moralische Pflicht begriindet werden
konnten. Wie in 2.2 und 2.3 erldutert (und problematisiert) arbeite ich
allerdings mit der Annahme, dass das moderne Recht tatsichlich tber
die Bereitstellung subjektiver Rechte funktioniert.

Zweitens ist es fraglich, warum es iiberhaupt so sein sollte, dass eine
Pflicht keine Rechte (im Sinne von Erlaubnissen) begrinden kann. In
Wolfgang Kerstings Sicht besteht genau an dieser Stelle ein wichtiger Dis-
sens zwischen Fichtes und Kants Rechtslehre, denn Kant glaubte — laut
Kersting —, dass der Grund des Rechts selbst kein Erlaubnisrecht sein miis-
se, um Erlaubnisrechte zu begriinden (vgl. Kersting 20071: 31f.). Mit der
Frage, ob auch eine Pflicht Rechte begriinden kann, setze ich mich hier
nicht weiter auseinander. Da ich also nicht dafiir argumentiere, dass nur
ein Recht Rechte begriinden kann, kann ich diese These auch nicht nut-
zen, um abschliefSend dafiir zu argumentieren, dass, weil das Meta-Recht
auf Politik positive Rechte begriindet, es somit keine Pflicht sein kann
bzw. es keine ihm direkt korrespondierende Pflicht geben kann.

Es seien an dieser Stelle noch zwei Einwinde gegen die These, dass
dem Recht auf Politik keine Pflicht korrespondiert, erwihnt und zu-
rickgewiesen:

(a) Man konnte einwenden, dass die Rede von Rechten ohne korres-
pondierende Pflichten unmoglich ist, wenn es mehr oder weniger ad-
dquate Reaktionen auf das Recht eines anderen gibt. Ich gestehe zu, dass
es mehr oder weniger adiquate Reaktionen auf das Recht auf Politik ei-
nes anderen gibt. Ich denke allerdings, dass die adiquate Reaktion auf
das Recht auf Politik sowohl fiir die reagierende Partei selbst als auch
fur beobachtende Dritte unterbestimmt ist. Deswegen scheint es mir we-
nig hilfreich zu sein, eine inaddquate Reaktion auf das Recht auf Politik
als Pflichtverletzung zu bestimmen, weil die vermeintlich verletzte Pflicht
nicht positiv bestimmt werden kann.

(b) Zunichst ist eine weitere Bekriftigung dafiir, dass dem Recht auf
Politik nicht unmittelbar eine Pflicht korrespondiert, dass die einzige

255

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Moglichkeit, auf das Recht auf Politik eines anderen angemessen zu ant-
worten, ist, einen Grundrechtekatalog zu institutionalisieren, der durch ei-
nen adiquaten aber zunachst unbestimmten Modus der Aushandlung des-
selben (vgl. 7.6) zustande gekommen ist. Diese angemessene Antwort auf
das Recht auf Politik des anderen kann aber ein einzelner aus zwei Griin-
den unmoglich alleine geben: Das liegt einerseits daran, dass eine einzelne
Person keine Einheit politischer Organisation eigenmachtig griinden kann
und andererseits daran, dass sie dies auch nicht auf angemessene Art und
Weise tun konnte, weil der Modus der Aushandlung der konkreten Rechte
ja selbst noch unbestimmt ist (und erst durch alle Beteiligten bestimmt wer-
den kann). Wenn >Sollen impliziert Koénnen« gilt, dann kann es zumindest
keine individuelle Pflicht geben, die dem Recht auf Politik korrespondiert.

Dagegen konnte man nun einwenden, dass es ja nicht nur individu-
elle Pflichten gebe, sondern auch kollektive Pflichten (was voraussetzt,
dass es kollektive Akteure gibt) oder die individuelle Pflicht, zu einem
gemeinsamen Projekt seinen fairen Anteil beizutragen. Ohne hier auf die
umfangreiche Literatur zu diesen Themen eingehen zu konnen, ist mei-
ne vorlaufige Antwort auf Einwinde dieser Art, dass der systematische
Punkt, um den es mir hier geht, der ist, iberhaupt erst einen kollektiven
Akteur oder ein gemeinsames Projekt zu konstituieren (oder zu identifi-
zieren), und nicht der, welche Pflichten ein gegebener kollektiver Akteur
hat oder welche individuelle Leistungen von jemandem erwartet werden
konnen, der Teil jenes Kollektivs ist.s>

Geht man aber davon aus, dass dem Recht auf Politik tatsichlich
nicht unmittelbar eine Pflicht korrespondiert, hat sich damit auch die

52 Giadeke unterscheidet zwischen einem moralischen und politisch-rechtlichen
Sinn von Forsts Recht auf Rechtfertigung, wobei sie das Recht auf Rechtfer-
tigung im politisch-rechtlichen Sinne (auch im Anschluss an Arendts Recht
auf Rechte, vgl. Gideke 2017: 197) als »Recht auf Nicht-Beherrschung« aus-
deutet und schreibt, dass dem Recht auf Nicht-Beherrschung »eine geteilte
Pflicht zur Einrichtung entsprechender institutionalisierter Rechtfertigungs-
verfahren [korrespondiert]«, wihrend dem Recht auf Rechtfertigung im mo-
ralischen Sinne eine »individuelle Rechtfertigungspflicht korrespondiert«
(Gddeke 2017: 111). Mit Géddeke teile ich also die Perspektive, dass das
Recht auf Rechtfertigung im politisch-rechtlichen Kontext (bzw. das Recht
auf Nicht-Beherrschung) nicht mit einer individuellen Pflicht zur Rechtfer-
tigung korrespondiert. Gleichwohl bezweifle ich, ob man mit der Rede von
einer geteilten >Pflicht« viel gewinnt, da es schwer zu unterscheiden sein wird,
ob jemand dieser geteilten Pflicht nachgekommen ist oder nicht. Zudem
kommt das oben erwihnte Problem auf, welches Kollektiv sich denn die-
se Pflicht teilt. Vgl. dazu auch Rawls’ Verstindnis von »Gerechtigkeit [als,
E.N.] eine[r] grundlegende[n] natiirliche[n] Pflicht« (Rawls 2012 [1971]:
137). Diese Pflicht ist allerdings in dem Fall, in dem es (noch) keine einiger-
mafSen gerechten Institutionen gibt, schwach formuliert: »Sie verlangt von

256

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHT AUF POLITIK

Normativitdt desselben gegentiber dem Rechtfertigungsprinzip veran-
dert und zwar hin zu einer nicht-moralischen, aber dennoch tiberposi-
tiven Normativitat. Es gibt zwei Moglichkeiten zu versuchen, die These
zu begriinden, dass, wenn dem Recht auf Politik nicht unmittelbar eine
individuelle Pflicht korrespondiert, dies dazu fiihrt, dass seine Normati-
vitdt nicht derjenigen der Moral zugehorig ist:

(1) Erstens hat die Struktur der Normativitit der Moral — zumin-
dest bei Kant und Fichte — die Form unbedingter Pflichten und Gebo-
te (vgl. Mohr 2010: 71). Wenn dem Recht auf Politik also keine Pflicht
korrespondiert, ist es nicht dem Typ der Normativitat der Moral zu-
zuordnen.’

(2) Neben dem Merkmal, dass die Art der Normativitat der Moral
eine Normativitit von Pflichten ist, ist fiir Kant und Fichte auch das
Merkmal bedeutend, dass es sich bei der Moral um eine Frage der inne-
ren Gesinnung, der inneren Freiheit, handelt, wihrend es bei der Norma-
tivitat des Rechts um die duflere Freiheit geht (vgl. Fichte 1967 [1796/7]:
55). Diese Unterscheidungsdimension von Recht und Moral riicke ich
hier allerdings weniger ins Zentrum, weil ich denke, dass Forst die Un-
terscheidung von innerer und duflerer Freiheit mit seinem Begriff recht-
fertigungstheoretischer Vernunft und den dazugehorigen handlungstheo-
retischen Uberlegungen gewissermaflen unterliuft (vgl. 6.3.1 und erneut
Forst 2007a: 40-53).

Es ist fiir mich dementsprechend insbesondere der erste Grund (1), der
fiir die These spricht, dass die Tatsache, dass dem Recht auf Politik kei-
ne Pflicht korrespondiert, auch heif3t, dass es sich beim Recht auf Politik
nicht um eine moralische Form der Normativitat handelt.

Wenn das Recht auf Politik kein moralisches Recht ist, heifSt das al-
lerdings nicht, dass es kein wichtiges Recht sei oder gar, dass es in seiner
Geltung nicht tiber positives Recht hinausginge (vgl. Mohr 2011: 378).
Das Recht auf Politik ist der Ausdruck dafiir, dass jeder Mensch in einer
Rechtsgemeinschaft leben sollte, deren Grundrechte der politischen Aus-
handlung der relevanten Individuen unterliegen. Ohne eine solche poli-
tische Gemeinschaft ist, so die fundamentale These, ein menschengema-
3es Leben nicht moglich. In Fichtes Systematik entspricht das, was ich
als Meta-Recht bezeichne und als Recht auf Politik spezifiziere, seinem
Begriff eines »Urrechts« (Fichte 1967 [1796/7]: 110).

Georg Mohr und Markus Rothhaar schreiben beide, dass es bei Fich-
te bereits die Idee gibt, die prominent Arendt zugeschrieben wird, dass

uns auch die Forderung noch nicht verwirklichter gerechter Regelungen, zu-
mindest wenn uns das nicht ohne allzu grofSe Nachteile moglich ist.« (ebd.)

53 Eine mogliche Losung wire natiirlich auch das Moralverstandnis zu verin-
dern. Die Terminologie als solche ist in diesem Zusammenhang nicht der
entscheidende Punkt.

257

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-.

ein menschenangemessenes (kein moralisches!) Leben auf die Siche-
rung von Grundrechten angewiesen ist (vgl. Mohr 2011: 377, Mohr
2012: 53 und Rothhaar 2015: 212). Mohr schreibt sogar: »Das funda-
mentale Menschenrecht ist das Recht des Menschen, Rechte zu haben
(diese heute Hannah Arendt zugeschriebene These stammt von Fichte
[...]).« (Mohr 2012: §3)54

Auf den Gehalt des Urrechts bei Fichte mochte ich hier nur kurz ein-
gehen: »Das Urrecht ist [...] das absolute Recht der Person, in der Sin-
nenwelt nur Ursache zu sein [...]« oder »schlechthin frei zu sein« (Fichte
1967 [1796/7]: 112). Aus dieser Bestimmung lassen sich laut Fichte zwei
Substanzialisierungenss ableiten, die man in zeitgenossischer Sprache als
Recht auf korperliche Unversehrtheit und als »Recht auf Selbsterhaltung
durch eigene Tatigkeit« deuten konnte (Mohr 2012: 53, vgl. Fichte 1967
[1796/7]: 113).

Wichtiger als der Gehalt des Urrechts ist mir in diesem Zusammen-
hang, wie Fichte sich die Normativitdt des Urrechts (vor den Substanzia-
lisierungen) vorstellt. Er schreibt: »Es gibt keinen Stand der Urrechte,
und keine Urrechte des Menschen. Wirklich hat er nur in der Gemein-
schaft mit anderen Rechte, wie er denn [...] tiberhaupt nur in der Ge-
meinschaft mit anderen gedacht werden kann. Ein Urrecht ist daher eine
blofe Fiktion, aber sie mufs [...] notwendig gemacht werden.« (Fichte
1967 [1796/7]: 111) Ich lese das so: Es gibt in dem Sinne keine nicht-po-
sitiven Rechte, dass es keine Instanz gibt, vor der man sie einfordern
konntes®; gleichzeitig sollte man aber annehmen, dass es ein Recht da-
rauf gibt, in einem Rechtsverhiltnis mit anderen zu leben, und weil es
kein menschengemaifses Leben gibt, in dem man nicht in einer Rechts-
gemeinschaft lebt, ist dies ein fundamentales (wenn auch nicht-morali-
sches) Recht (vgl. Mohr 2011: 378). Ein menschengemifSes oder auch
menschenwiirdiges Leben bietet den Rahmen, in dem moralische Hand-
lungen und ein gutes Leben tiberhaupt erst moglich werden.

An dieser Stelle lasst sich erneut eine Parallele zu Ranciére ziehen und
zwar zu seiner affirmativen Deutung von Menschenrechten (im Kontext
von Marx’ und Arendts Kritik an bestimmten Vorstellungen von Men-
schenrechten): Ranciére deutet die Idee der Menschenrechte gewisserma-
Ben als Form eines politischen Prozesses, der ein »fiktives« Menschenrecht
einfordert in dem Sinne, dass es institutionalisiert werden soll. Ranciére
bestimmt diesen Prozess insbesondere als Subjektivierungsprozess, vom

54 Vgl fiir eine systematische Auseinandersetzung mit dieser existentiellen Di-
mension des Rechts bei Fichte und Arendt: Hartz 2017.

55 Vgl. Forsts moralischer Konstruktivismus: Forst 2007a: 172.

56 Der Adressat von kodifizierten Grundrechten ist der Staat bzw. andere poli-
tisch-rechtlich verfasste Institutionen (vgl. Mohr 2010: 71, Mohr 2012: 53
und Pollmann 2012: 129).

258

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHT AUF POLITIK

Menschen zur/m Burger/in. Dieser Mensch ist eine >Fiktion¢, aber das
beraubt die Menschenrechte nicht ihrer Geltungskraft, sondern starkt
sie gerade: »Es gibt keinen Menschen der Menschenrechte, doch es gibt
auch keine Notwendigkeit fiir die Existenz solcher Menschen. Die Stir-
ke der Menschenrechte liegt gerade in der Oszilliation [zwischen Mensch
und Biirger/in, E.N.] [...].« (Ranciére 2011: 485)

Dazu passen auch einige Stellen bei Forst, etwa seine Rede von einer
»imagindren Anerkennung« als motivationaler Voraussetzung fur das
Eintreten in einen Kampf um Anerkennung (Forst 2011: 177). In seinem
Aufsatz »Noumenal Alienation« (Forst 2017b) scheint mir Forst die
Moglichkeit dieser asymmetrischen, imaginierten Anerkennung durch
»den Anzuerkennenden< mithilfe seiner Unterscheidung von »first order
noumenal alienation« und »second order noumenal alienation« einzu-
fangen (Forst 2017b: 525). Entfremdung (alienation) heifdt dabei in Be-
zug auf die Entfremdung erster Ordnung, dass eine Person entfremdet
ist von einem sozialen Kontext, in dem sie nicht als Rechtfertigungsau-
toritat anerkannt wird. Entfremdung zweiter Ordnung heifSt, dass sich
eine Person selbst von ihrem Status oder Wesen als Rechtfertigungs-
autoritit entfernt hat (vgl. 6.4.3). Auch wenn die Entfremdung erster
Ordnung die Entfremdung zweiter Ordnung begiinstigen kann, ist es
fur Forst sehr wichtig, dass es sich hierbei nicht um eine Zwangslaufig-
keit handelt:

»As many after Rousseau and Hegel have shown, the first kind of
alienation can lead to the second. However, in this tradition mainly in-
fluenced by Hegel and following Kojéve’s and Sartre’s influential theory
[...], many have assumed that social alienation leads to self-alienation
and a loss of self-respect [...]. But there is no necessary causal connec-
tion here, for otherwise the struggle for recognition would not get off
the ground [...].« (Forst 2017b: 525)

Stellt man sich vor, dass Subjekte, die in einem konkreten politischen
Kampf fiir ihre Anerkennung als gleiche Biirger/innen eintreten, sich da-
fur imaginieren, dass sie bereits als Gleiche anerkannt sind, muss man
auch die Frage stellen, aufgrund von welchem Urteil sie denken, dass ih-
nen der zu erkdmpfende Status zusteht. Fur Forst stellen sich diese Ur-
teile als »(falsifizierbare[]) Vorgriff[e] auf sie [diskursiv erzielte Konsen-
se] dar« (Forst 2007a: 125f., Fn. 81).

7.6 Welche Grundrechte?
Wie kann das Recht auf Politik als Spezifizierung eines Meta-Rechts da-
bei helfen, zwischen adidquaten und nicht addquaten Grundrechtelisten

zu unterscheiden? Um die Beantwortung dieser Frage geht es in diesem

259

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Unterkapitel. Die kurze Antwort lautet: Die Grundrechtelisten sind ad-
dquat, die das Recht auf Politik einer jeden und eines jeden Betroffenen
berticksichtigen. Das mochte ich zunidchst kurz erlautern und dann be-
schreiben, wie sich das zu Fichte verhalt.

Ob ein Grundrechtekatalog addquat ist oder nicht, hingt auch von dem
Kontext ab, in dem er Geltung beansprucht. Bei der Frage danach, wie das
Recht auf Politik zwischen addquaten und nicht adidquaten Grundrechte-
listen unterscheiden kann, geht es letztlich um die Frage, welcher Modus
der addquate Modus zur Aushandlung (insbesondere durch Bestatigung
oder Kontestation, nicht vor allem durch >Konstruktion<) von Rechten
ist. Fur Forst ist dieser Modus als Rechtfertigungsprozess bestimmt. Folgt
man der bisherigen Argumentation des Kapitels, reicht der >Grund der
Gerechtigkeit« fiir diese Formbestimmung allerdings nicht aus — das ist je-
denfalls der Fall, wenn der Aushandlungsmodus ausschliefSlich als Recht-
fertigungsprozess bestimmt wird. Das liegt, so meine These, daran, dass
die urspriingliche Einsicht in die Beziehung der Gleichheit zwischen zwei
Menschen (aus Perspektive der Beteiligten) darauf beruht, dass beide glei-
chermafSen unbestimmt sind und nicht schon darauf, dass beide gleicher-
maflen rechtfertigende Wesen sind. Das heif$t auch, dass ein Mensch einen
anderen bereits dadurch zu erkennen vermag, dass seine korperlichen Be-
wegungen keinen offenliegenden Zweck verfolgen — im Gegensatz dazu
etwa, dass er Grunde ausspricht. Man konnte allerdings argumentieren,
dass korperliche Bewegungen, die als >freiec wahrnehmbar sind — zumin-
dest auf Ruckfrage — auch begrindbar sind. Die Wahrnehmung >freier< Be-
wegungen ware somit unmittelbar mit der Einsicht in den griinde-geben-
den und -nehmenden (rechtfertigenden) Charakter des anderen verknuipft.
Ich denke nicht, dass »der Weg« von der Einsicht in die Unbestimmtheit des
anderen >weit entfernt« ist von dem Erkennen seines Vermogens, Grunde
zu geben und zu nehmen. Ich verstehe das Griinde-Geben und -Nehmen
(sowohl des Anerkennenden als auch des zuniachst Anzuerkennenden) al-
lerdings als eine Bezugnahme zweiter Ordnung auf die unbestimmte Be-
wegung (des zunachst Anzuerkennenden).

Die Ebene des Griinde-Gebens und -Nehmens als Bezugnahme zwei-
ter Ordnung auf die unbestimmten Bewegungen einer Partei der Aner-
kennungsbeziehung zu verstehen, steht auch im Zusammenhang mit
der Asymmetrie eines Rechts auf Politik (siehe 7.5). Ein Recht auf Poli-
tik kann zunachst einseitig anerkannt (d.h. mit Fichte gesprochen »pro-
blematisch anerkannt«) und auch einseitig eingefordert werden (d.h.
mit Fichte einseitig zur Anerkennung seines Rechts auf Politik aufzu-
forderns7). Ranciéres Methode der Gleichheit auf der einen und das Ein-
fordern des Biirger-Seins, obwohl man blofs ein fiktiver Mensch ist, auf

57 Zum asymmetrischen Charakter der Aufforderung vgl. Bernstein 2009: 78,
Tkdheimo 2014b und Rothhaar 2015: 230.

260

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GRUNDRECHTE?

der anderen Seite (s.0.), konnte man als Beschreibungen dieser zwei Di-
mensionen der Einseitigkeit verstehen — einmal aus der Perspektive des
Anerkennenden und einmal aus der Perspektive des Anzuerkennenden.
Sobald es eine reziproke Anerkennung des jeweiligen Rechts auf Poli-
tik gibt, denke ich, mit Forst, dass der Austausch von Griinden - eine
Rechtfertigungspraxis — ein zentrales Element der Aushandlung (von
gleichen Rechten) darstellen sollte. Das scheint mir deshalb so zu sein,
weil aufgrund ihrer reflexiven Struktur nur eine diskursive Praxis eine
uber die Zeit stabile Interaktionsform von Freien und Gleichen dar-
stellen kann. Eine solche Rechtfertigungspraxis ist aber tiberhaupt nur
moglich durch ein ihr bereits vorgelagertes Anerkennungsverhaltnis.

Sobald eine auf anerkannter Gleichheit basierende diskursive Interak-
tion stattfindet, lisst sich wohl auch mithilfe einer rekursiven oder for-
malpragmatischen Methode (vgl. 7.2) auf die Geltungsbedingungen der
einzelnen (Sprech)Handlungen und somit auf die Kriterien der Rezipro-
zitat und Allgemeinheit schliefSen. Aber, so konnte man mit Friedrich
Kambartel, der hier eine Kritik an Habermas durch Paul Lorenzen refe-
riert, formulieren: »Ein act of faith ist [...] bereits zu vollziehen, bevor
eine Universalpragmatik, wenn sie methodisch geeignet aufgebaut ist, in
Ansatz gebracht werden kann.« (Kambartel 1974a: 12)3*

Weil der rechtfertigungslogische Aushandlungsprozess von Grund-
rechten auf einem nicht rechtfertigungslogisch nachzuvollziehenden
Schritt beruht (dsthetisches Urteil oder »act of faith«) kann dieser
Aushandlungsprozess auch stets von anderen politischen Praktiken
durchbrochen oder begleitet werden. So verstehe ich auch Menke und
Pollmann: »[...] [W]eil wir jeden anderen als anderen anerkennen, kon-
nen Einigungen Giber das, was uns allen gemeinsam ist [auch wenn es nur
die Form und nicht der Inhalt des Gemeinsamen ist, E.N.] und deshalb
rechtlich zu schiitzen ist, auch immer wieder in Frage gestellt werden.«
(Menke und Pollmann 2007: 67)

In Riickbezug auf die Diskussion um die Grenzen der Rechtfertigung
(6.5) heifdt das, dass diese Grenzen immer wieder durchkreuzt werden
konnen. In Bezug auf die duflere Grenze der Gerechtigkeit betont dies
auch Forst, wenn er schreibt, dass der »Imperativ der Gerechtigkeit«
die »Frage [einschliefSt], was >Betroffenheit< bzw. »Unterwerfung« heifSt«
(Forst 201 1: 20f.), d.h. die Frage einschliefSst, wo die dufSere Grenze der
Gerechtigkeit gezogen werden sollte. In Bezug auf die innere Grenze ist
mit ihrer Durchkreuzung vor allem das (ir)relevant-Werdens® von The-
men oder Problemen gemeint, die vorher (nicht) als politische besetzt

58 Lorenzen ist allerdings mit Kambartels Referat seiner Position nicht ganz
einverstanden, vgl. die in Briefform erfolgte Replik von Lorenzen, die in
demselben Sammelband abgedruckt wurde: Kambartel 1974b: 225-227.

59 Vgl. Azmanova 2012: insb. 166ff.

261

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

waren. Die Bestimmung der Grenzen der Gerechtigkeit ldsst sich — so
hatte ich es schon in 6.5 vertreten — gerade nicht selbst rechtfertigungs-
logisch vollziehen. Stattdessen bedarf es dafiir anderer Formen politi-
scher Praxis.

Mit anderen als rechtfertigungslogischen Praktiken der Politik meine
ich solche Formen politischer Praxis, bei denen etwa neben oder statt der
diskursiven Ebene die Ebene der korperlichen Prisenz eine Rolle spielt.®
Das passt zu Fichtes Verstindnis von Anerkennung, denn fiir Fichte ge-
nuigt bereits die »Erscheinung eines menschlichen Leibes« (Fichte 1967
[1796/7]: 77)¢" als Aufforderung zur Anerkennung durch denjenigen, der
den erscheinenden Leib wahrnimmt.

Als Reaktion auf einen dhnlichen Punkt, den Amy Allen gegeniiber
Forst macht, dass er korperzentrierte politische Praktiken nicht einfan-
gen kann,** antwortet Forst:

»[...] I fear I must disagree with Amy’s interpretation of rembodied
political practices«. Challenges to hegemonic forms of power can take
many forms, and interventions into the social space of justifications can
of course be non-linguistic, such as a silent sit-in or a hunger strike. We

60 Ich denke dabei an die Beschreibungen von Butler (vgl. Butler 2016 [2015])
oder auch wieder Ranciére. Zu letzterem sei Derantys interessante Analyse
zitiert, dass Ranciére in seinen frithen Schriften Politik, wie Forst, vor allem
als diskursive Praxis versteht, wihrend spater auch andere politische Prakti-
ken an Bedeutung gewinnen: »In Disagreement, the political contestation of
the partage at the heart of the police order is mostly a discursive exercise, the
contesting through argumentation of the exclusions from the common >stage-.
To use Forst’s central concept, politics in Disagreement is a battle of justifica-
tions, mainly a battle about what counts as justification and who is entitled
to proffer and expect justifications. In the later aesthetic writings, however,
the emphasis shifts away from the exclusive agonism of logos, and the modes
of contestation of the partages du sensible become more varied. In Aisthesis
Ranciére makes a concerted effort to highlight new modes of bodily activity
[...] to present them as new modes of contestation [...].« (Deranty 2016: 54f.)

61 Vgl. zur Betonung der leiblichen und materiellen Komponente von Fichtes
Anerkennungstheorie: Bernstein 2009 und Nuzzo 2018 [2006).

62 Vgl. auch Williams’ (2020) Auseinandersetzung mit Forst, in der sie die
Wichtigkeit betont, neben rechtfertigungslogischen emanzipatorischen po-
litischen Praktiken (und solchen, die letztlich auf diese zu reduzieren sind)
auch andere zu beriicksichtigen, die sie »prefigurative practice[s]« (127)
nennt. Vgl. auch Markells (2020) kritische Anmerkungen zu Forsts An-
satz, in denen er die an Arendt anschliefende Ansicht vertritt, dass der
Raum der Griinde von einem »space of appearance« (141) gepragt wiirde,
welcher selbst nur durch Praktiken veriandert werde konnte, die sich nicht
auf Rechtfertigungen reduzieren liefen (vgl. ebd.). Vgl. auch Forsts Repliken
auf Williams und Markell (Forst 2020b: 194-205).

262

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GRUNDRECHTE?

need to distinguish the mode of opposing domination from the reason
for opposing it and the claims thus raised [...].«
(Allen, Forst und Haugaard 2014: 30)

Ich stimme mit Forst darin iiberein, dass es einen Unterschied zwischen
dem Modus einer politischen Praxis, dem Grund fir eine politische
Praxis und den Forderungen derselben gibt. Gleichwohl ist es meiner
Ansicht nach wichtig, den Eigenwert eines nicht-diskursiven Modus po-
litischer Praxis anzuerkennen. Das liegt daran, dass der urspriingliche
Grund fiir die Anerkennung eines anderen als Gleichem eben die Auf-
forderung des anderen durch seine nicht durch Griinde qualifizierte Frei-
heit war (seine Unbestimmtheit). Nicht-diskursive politische Praxis mag
dementsprechend sicherlich in manchen Fillen reduzierbar oder riick-
fihrbar auf politische Griinde sein und >nur< ein Medium fiir den Aus-
druck solcher Griinde darstellen; in anderen Fillen aber hat sie in dem
Sinne einen Eigenwert, dass es — zumindest noch — kein Verstindnis der
Grunde fur die Aktionen der Aktivist/innen gibt und zwar sowohl auf
Seiten der Adressat/innen oder Beobachter/innen als auch auf Seiten der
Aktivist/innen selbst. Das verneint wiederum nicht, dass als mittelba-
res Resultat einer nicht-diskursiven politischen Aktion ein Diskurs, eine
rechtfertigungslogische Aushandlung, stehen sollte.

Ich denke also, dass ein inklusiver Blick auf mogliche Formen poli-
tischer Praxis wichtig ist, weil gerade nicht-diskursive Formen politi-
scher Praxis eine besondere und wiinschenswerte emanzipatorische Wir-
kung entfalten konnen — etwa gegen >Ausbeutung< und >Normalisierungs,
die jeweils auf der Feststellung der Grenzen der Gerechtigkeit beruhen.
Das liegt daran, dass solche Praktiken ein >Wiederaufscheinen< des ur-
springlichen Grunds der Gerechtigkeit sind. Nichtsdestoweniger birgt
diese radikaldemokratische Pointe®s — die sich aus der anerkennungs-

63 Ich habe hier nur Ranciére und Balibar exemplarisch als Vertreter eines ra-
dikalen Verstindnisses von Demokratie erwihnt. Die grundsitzliche Idee ei-
nes radikalen Verstindnisses von Demokratie konnte man so wiedergeben:
Demokratie heif$t nicht nur Partizipation der Biirger/innen durch bereits
konstituierte Formen (das kann eine Institutionalisierung von Partizipation
als Wahlrecht heiffen oder eine Festlegung von Kriterien fiir die Qualitit in-
formeller Diskurse, wie Reziprozitit und Allgemeinheit), sondern gewisser-
maflen auch formlose oder formkonstituierende Partizipation. Der Unter-
schied zwischen geformter und formloser Partizipation entspricht der Idee
der »politische[n] Differenz« (Marchart 2010) und der Unterscheidung zwi-
schen der Politik und dem Politischen. Fiir einen Uberblick iiber die Debatte
um radikale Demokratietheorie bzw. Theorien und Philosophien des >Politi-
scheng, siehe: Brockling und Feustel 2010 sowie Hebekus und Vélker 2012.
Zur Verbindung von der Idee des Politischen und der Idee von Menschen-
rechten, siche: Menke und Raimondi 2o11. Um Missverstindnissen vorzu-
beugen, sei hier erwiahnt, dass Habermas sich in seinem Selbstverstindnis

263

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

theoretischen (Fichte) Ausdeutung eines Rechts auf Politik (auf Rechte)
als Grund der Forderung, dass sich Biirger/innen einer demokratischen
Rechtsgemeinschaft als Gleiche gegeniiberstehen sollen, ergibt — auch
die Gefahr, die emanzipatorische Kraft jeglicher Form politischer Kon-
testation tiberzubewerten.

Der Grund der Gerechtigkeit oder des Grundes dafiir, dass es iiber-
haupt eine Verfassung geben soll, die Gleichfreiheit (egaliberté) realisiert,
stellt selbst eine Gefahr fiir die Realisierung der Gerechtigkeit dar: »|...]
[A]ls Staatsbiuirgerschaftsverfassung ist sie gefahrdet, sie wird destabili-
siert, ja sogar [...] delegitimiert durch eben die Kraft, die ihr konstituie-
rende Gewalt verleiht [...]« (Balibar 2012 [2010]: 24), oder: »Der mit
dem Prinzip der Gleichfreiheit verbundene aufstindische Moment ist
nicht nur Begriinder, sondern auch Feind von stabilen Institutionen.«
(Balibar 2012 [20710]: 2§) Damit beschreibt Balibar ein » Differential von
Aufstand und Verfassung« (Balibar 2012 [2010]: 24) bzw. eine »Dialek-
tik von konstituierender und konstituierter Macht« (Celikates 2012).

In Kapitel 8 gehe ich auf einen moglichen Versuch ein, diese Dialek-
tik von konstituierender und konstituierter Macht in den Institutionen
des Rechts selbst zu reflektieren und diskutiere anschlieflend die da-
raus erwachsenden Beherrschungspotentiale von >Beschleunigung< und
>Flexibilisierung« (dazu insb. Kapitel 1o). In Kapitel 11 setze ich diese
Beherrschungspotentiale wiederum in Verbindung zu geschichtsphilo-
sophischen Fragen, die eher — wie hier angedeutet — die Momente der
Griindung (Verfassung), Storung oder Abschaffung (Aufstand)® von in-
stitutionellen Ordnungen betonen. Ich stimme mit Menke tiberein, den
ich so verstehe, dass er meint, dass Balibar und Ranciére den Schritt von
der historischen Perspektive zu der institutionellen — oder gegenwarti-
gen — Perspektive nicht vollziehen:

»Die Erklirung der Menschenrechte schafft eine neue Art gesetzli-
cher Ordnung: eine Ordnung, der die >Insurrektion< gegen die Ord-
nung in Form eines (Menschen-)Rechts eingeschrieben ist. Aber die-
ser Losungsversuch geht nicht weit genug, weil Balibar und Ranciére
dabei nicht die Form der Rechte selbst in Frage stellen. Deshalb fillt ihr
Versuch, das >unbegrenzte Oszillieren< zwischen Verfassung und Auf-
stand, Polizei und Politik zu tiberwinden, immer wieder darein zurtick.

als Vertreter einer radikalen Demokratietheorie sieht (vgl. Habermas 1994
[1992]: 13), aber hdufig im Zentrum der Kritik von Denker/innen der >poli-
tischen Differenz« steht. Ich mochte an dieser Stelle nicht Position dazu be-
ziehen, wer das hiufig positiv besetzte Label >Radikaldemokrat/in< verdient,
sondern wollte nur auf diese Spannung hinweisen.

64 Es kann jedoch auch der Versuch unternommen werden, das Moment des
Aufstands, das sich beispielsweise in zivilem Ungehorsam dufSert (vgl. Ce-
likates 2012: 72ff.), selbst als Widerstandsrecht zu institutionalisieren. Vgl.
auch 12.2.1.

264

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GRUNDRECHTE?

[...] Die Unbestimmtheit, die Menschenrechte eréffnen, ist demnach
die Vergangenheit oder Zukunft der rechtlichen Bestimmtheit, aber nie-
mals in ihrer Gegenwart da.« (Menke 2015: 392f.)

Auch die Probleme, die entstehen, wenn man versucht, die Unbestimmt-
heit des anderen als Grund der Gerechtigkeit entweder historisch (Kapitel
11) oder institutionell (Kapitel 8, 10) zu berticksichtigen, unterscheiden
sich. Fiir den Versuch, dies historisch zu tun, ergibe sich das unbefriedi-
gende Kriterium, dass eine institutionelle Ordnung, »that has been dis-
rupted more often« (Ingram 2013: 217), die bessere soziale Ordnung
wire. Beim institutionellen Versuch hingegen ist, wie zu zeigen sein wird,
schlieSlich das Problem, dass womoglich unqualifiziert schnellere inner-
gesellschaftliche Wandlungsprozesse befordert werden (vgl. ausfithrlich
Kapitel 8 und 10).

Wenn ich in diesem Unterkapitel zwischen zwei Modi unterschieden
habe, Grundrechte auszuhandeln, >Politik< und >Rechtfertigungs, so sind
diese beiden Prozesse gleichwohl beide als demokratische zu sehen. Das
liegt daran, dass sie Prozesse aus Teilnehmerperspektive sind. An dieser
Stelle sei abschlieflend erldutert, dass eine Beschreibung eines demokra-
tischen Prozesses der Aushandlung gleicher Rechte bei Fichte selbst nicht
zu finden ist. Fichte denkt allerdings auch nicht, dass es nur eine dem
Urrecht entsprechend verfasste Rechtsgemeinschaft geben konne, son-
dern verschiedene. Der Prozess, mit dem jedoch ausgehend von der Idee
des Urrechts die Addaquatheit einer konkreten Rechtsgemeinschaft be-
stimmt wird, ist die Beurteilung durch einen beliebigen Beobachter: »]Je-
der, der ihre Anzahl, ihre Beschiftigungen, ihre ganze Lage kennt, kann
ihnen sagen, wortiber alle iibereinstimmen. Thr Gesetz ist ihnen durch
die Rechtsregel, und durch ihre bestimmte physische Lage gegeben, wie
durch die zwei Faktoren das Produkt gegeben ist [...].« (Fichte 1967
[1796/7]: 107) Fichte beschreibt hier also eine Art sozialtechnischer
Methode, mit der der richtige Inhalt positiver Gesetze bestimmt werden
soll, sobald Biirger/innen in die Form des Gesetzes (bzw. der Rechts-
regel) eingewilligt haben. Diese sozialtechnische Methode liegt schief
zu Fichtes Begriindung der Rechtsregel durch seinen Anerkennungsbe-
griff, denn bei der Anerkennung geht es schon immer um die Anerken-
nung eines konkreten anderen bzw. konkreter anderer mit seinen bzw.
ihren je eigenen Meinungen, Bediirfnissen und Korperformen. Von die-
sem >Inhalt< der Anerkennung im Ubergang vom Urrecht zum positiven
Recht (in Fichtes Worten zum »Zwangsrecht«, Fichte 1967 [1796/7]:
136ff.) wieder zu abstrahieren, ist nicht ganz konsequent. Es kommt hin-
zu, dass die sozialtechnische Methode der Bestimmung des substantiel-
len Inhalts von Gesetzen die Frage provoziert, warum Individuen moti-
viert sein sollten, genau diesen Gesetzen zu folgen. Fichte argumentiert
hier mit einem egoistischen Sicherheitsbeduirfnis, dessen Bezug zu seinem

265

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Begriff der Anerkennung unklar bleibt (vgl. Siep 2014 [1979]: 83 und
Fichte 1967 [1796/7]: 181). Er hitte diese zusitzliche Motivationsquel-
le gar nicht gebraucht, wenn der Inhalt der Gesetze gar nicht von aufSen
an deren Subjekte herangetragen worden wire. Ausfiithrlicher zu begriin-
den, warum Fichtes sozialtechnische Methode der Bestimmung des In-
halts von Grundrechten sowie die Idee des Sicherheitsbediirfnisses schief
liegen zu seinem Anerkennungsbegriff, kann ich hier nicht leisten. Die-
se Schieflage wird allerdings von einigen Interpreten bemerkt (vgl. Siep
1992: 41-64, Williams 2002 und Bernstein 2009: 86).%

An dieser Stelle sei der Argumentationsgang des siebten Kapitels noch
einmal rekapituliert:

Forsts eigene Spezifizierung des zweiten Merkmals des allgemeinen
Gerechtigkeitsbegriffs ist sein moralisches Recht auf Rechtfertigung bzw.
das Prinzip der Rechtfertigung, das er mithilfe einer Kombination aus
einer anerkennungstheoretischen und rekursiven Methode zu begriin-
den sucht. Diese Begriindung lasst einen Spielraum zu, in dem ich mich
fiir eine Begrindungstrategie im Sinne von Fichtes Anerkennungsbegriff
entschieden habe. In dieser Begriindungsvariante wird die Unbestimmt-
heit des anderen Menschen betont, deren Erkennung mit einer normati-
ven Anerkennung des anderen als gleich unbestimmt (>frei<) und der ge-
meinsamen Aufgabe, gleich-frei zu werden, einhergeht. Damit sind drei
Vorteile verbunden:

Zunichst wird somit einer der Begriindungswege, die Forst vorschlagt,
konsequent verfolgt (vgl. 7.2 (2)).

Zweitens erlaubt die Betonung der Unbestimmtheit des anderen als
Grund der Gerechtigkeit zu verstehen, warum negative Freiheitsrechte
ein notwendiger und nicht nur instrumenteller Bestandteil, was Forst ge-
genuber Habermas betont wissen mochte, einer gerechten sozialen Ord-
nung sein mussen (sieche Kapitel 8.1).

Drittens ergibt sich aus der Feststellung, dass der Grund der Gerech-
tigkeit die Unbestimmtheit des anderen Menschen ist, die Moglichkeit,
dass sich diese Unbestimmtheit als (nicht-diskursive) politische Praxis von
Zeit zu Zeit Bahn bricht und so verfasste gesellschaftliche Ordnungen zu
durchbrechen vermag, um somit auch den Beherrschungsformen der Aus-
beutung und Normalisierung entgegentreten zu konnen. Diese Beherr-
schungsformen hiangen namlich mit falschen Stabilisierungen der Grenzen
der Gerechtigkeit zusammen und die Grenzen der Gerechtigkeit entziehen
sich letztlich der Bewertung durch die Kriterien von Reziprozitit und All-
gemeinheit und somit rechtfertigungslogischen Kontestationen.

65 Fir eine Gegenposition, siehe: James 2011: 25.

266

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GRUNDRECHTE?

Dieser negative Sinn der urspriinglichen Unbestimmtheit ist zwar
wichtig, gleichzeitig kann es nicht ausreichend sein, ihre emanzipatori-
sche Kraft auf einzelne Momente oder historische Ereignisse (vgl. Kapi-
tel 11) zu reduzieren. Eine Theorie der Gerechtigkeit muss untersuchen,
wie sich der urspriingliche (und ohnehin nicht vollends unterdriickbare)
Bezug der Gerechtigkeit auf die Unbestimmtheit des Einzelnen in einer
rechtlichen Ordnung zu erhalten vermag. Darum geht es im folgenden
Kapitel 8. Der Zusammenhang zwischen dem Grund der Gerechtigkeit,
der historischen Dialektik von Verfassung und Aufstand (dazu Kapitel
11) und der Grundidee reflexiven Rechts, auf Nicht-Rechtliches zu re-
flektieren (siehe Kapitel 8, insb. 8.5), wird in diesem Zitat von Menke
und Pollmann deutlich:

»Diese bestindige Revision ist keine Folge dufSerer Entwicklungen,
sondern der Spannung, die im Inneren der Menschenrechte herrscht:
zwischen der Erkldrung eines Systems von Rechten, auf die wir uns ver-
traglich oder argumentativ einigen, und der Anerkennung eines jeden
anderen, die wesentlich >vorrechtlich« ist und daher auch immer auch
nicht-rechtlich bleibt.« (Menke und Pollmann 2007: 67f.)

In Bezug auf die Grenzen der Gerechtigkeit (6.5) hat dieses Kapitel also
gezeigt, dass sie zu ziehen einerseits notwendig ist, um Gerechtigkeit zu
realisieren bzw. ein Rechtfertigungsverhiltnis zu konstituieren, weil die
Gerechtigkeit sich nicht auf der Anerkennung des anderen als Rechtfer-
tigungswesen griindet (wie bei Forst), sondern auf der Anerkennung des
anderen als gleich->frei< (frei im Sinne von unbestimmt). Das Rechtferti-
gungsverhaltnis, in dem sich Gerechtigkeit realisieren vermag, kann also
nicht vorausgesetzt, sondern muss erst konstituiert werden. Andererseits
konnen die Grenzen der Gerechtigkeit aus Sicht des Grundes der Gerech-
tigkeit stets auch radikal hinterfragt werden, d.h., dass die konstituierten
Rechtfertigungsverhaltnisse anders als rechtfertigungslogisch unterbro-
chen werden koénnen (durch nicht-diskursive Formen politischer Praxis
oder historische Ereignisse). Im nichsten Kapitel geht es um die Frage,
ob institutionell (und nicht blof politisch oder historisch) auf die Gren-
zen der Gerechtigkeit reflektiert werden kann.

267

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Das Recht kritisch-prozeduraler
Gerechtigkeit: reflexives Recht?

Welche spezifische Rechtsform aus Perspektive kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit attraktiv erscheint, ist das Thema dieses Kapitels. Es geht
also um die Ausdeutung des dritten Merkmals (vgl. 2.3) des allgemei-
nen Begriffs der Gerechtigkeit durch die Konzeption kritisch-prozedu-
raler Gerechtigkeit.

Das Kapitel ist in funf Teile gegliedert. Zunichst zeige ich, dass Forsts
Konzeption der Gerechtigkeit sich im modernen positiven Recht mani-
festieren muss (8.1). Allerdings bezieht sich Forst dabei vor allem auf
den Inhalt von (un)gerechten Gesetzesnormen und nicht genauer auf
Fragen der Rechtsform. Mégliche Vorteile als auch Probleme der mo-
dernen Rechtsform bekommt Forst dementsprechend nicht in den Blick,
obwohl dies gerade aus seiner normativen Perspektive heraus — so die
auszufuhrende These — wichtig wire. In 8.2 erldutere ich die von Haber-
mas so benannte »Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit«
(Habermas 1994 [1992]: 472), die die moderne Rechtsform kennzeich-
net. Die mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit ein-
hergehende Herausforderung entfalte ich in 8.3 in Bezug auf das zeitli-
che Auseinandertreten von Gesetzgebung und Rechtsanwendung — eine
Stelle, an der Habermas diese Dialektik nicht verortet — und die innere
Grenze der Gerechtigkeit (vgl. 2.1, 6.1 und 6.5). In 8.4 stelle ich Haber-
mas’ Versuch, die Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit zu
entschirfen, dar. Dann erliutere ich, warum Forst, meinem Dafiirhal-
ten nach, diese Losung nicht zur Verfiigung steht. Das hat insbesondere
gesellschaftstheoretische Griinde und zwar, dass Forst sich von Haber-
mas’ Unterscheidung zwischen System und Lebenswelt verabschiedet
(vgl. 6.3.2). Diese Unterscheidung ist wichtig fur Habermas’ Konzepti-
on einer kritischen, in der Zivilgesellschaft verankerten Offentlichkeit,
welche wiederum fiir seine Vorstellung des Zustandekommens legitimen
Rechts — d.h. Recht, das nicht an der Dialektik von rechtlicher und fak-
tischer Gleichheit scheitert — entscheidend ist. Dass Forst diese Unter-
scheidung ablehnt, hat jedoch auch wie ich erldutern werde gute Griin-
de, etwa, dass er die Beherrschungsform der Ausbeutung (vgl. Kapitel
3.1.2) besser als Habermas erfassen kann. In 8.5 stelle ich einen anderen
als Habermas’ Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer
Gleichheit vor, namlich Gunther Teubners und Helmut Willkes Vor-
schlag eines reflexiven Rechts. Dabei erldutere ich, warum dieser Vor-
schlag aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit — jedenfalls
wenn man einige Weichenstellungen akzeptiert, die ich in Abgrenzung

268

hitps://ciol.org/10. 205108 . —



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STARKE NORMATIVITAT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

von Forst bereits vorgenommen habe (insb. in Kapitel 6.5 und 7) — auf
den ersten Blick attraktiv erscheint. Reflexives Recht birgt allerdings
die Gefahr, ein angepasstes Recht zu sein. Die Angepasstheit reflexiven
Rechts ist der Ausgangspunkt fiir die Erlauterung des Beherrschungspo-
tentials kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, das in Kapitel 1o ausfiihr-
licher betrachtet wird.

8.1 Die starke Normativitat
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

Der Bezug kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit auf das positive Recht ist
zweifach: Einerseits sollten (richtige) individuelle Urteile, die besagen,
dass etwas ungerecht ist, eine veranderte Regulierung des relevanten so-
zialen Gegenstands zur Folge haben (oder eine konsequente Durchset-
zung bestehender Regulierungen) und andererseits sollte es eine rechtlich
geformte » Grundstruktur der Rechtfertigung« geben, d.h. rechtlich insti-
tutionalisierte Verfahren der Mitbestimmung an der Gesetzgebung.* Zu-
dem macht Forst an mehreren Stellen deutlich, dass die Form des Rechts,
die Gerechtigkeitsurteile vermittelt umsetzen und demokratische Mitbe-
stimmung ermoglichen soll, der modernen Rechtsform entspricht, d.h.
uber die Bereitstellung subjektiver Rechte, insbesondere Grundrechte,
operiert. Diese drei Punkte mochte ich nun anhand von Textstellen aus
Forsts Arbeiten etwas genauer ausfithren und belegen.

In Forsts Abgrenzung von Jaeggis Art und Weise kritische Theorie zu
betreiben (vgl. 4.2) wird deutlich, dass er eine starke Normativitit der
Gerechtigkeit vor Augen hat: Er mochte — im Gegensatz zu Jaeggi — mit
seiner Theorie dazu in der Lage sein, zu beurteilen, wann ein » Einschrei-
ten des Rechts« (Forst 2015a: 21) gerechtfertigt ist und wann nicht.
Auch in einer Diskussion mit Brown vertritt Forst die These, dass seine
Perspektive — im Gegensatz zu der Browns — ihm erlaube »die Rolle des
Gesetzgebers« einzunehmen und zu fragen, »ob mein Einwand zu die-
ser Praxis gut genug ist, um zu argumentieren, dass diese Dinge nicht er-
laubt sein sollten« (Brown und Forst 2014: 41, Ubersetz. E.N.)>. Nicht
erlaubt sein sollten » Dinge«, die sich mit reziprok-allgemeinen Griinden
zuriickweisen lassen.

Forst betont an mehreren Stellen, dass sich die Realisierung der Ge-
rechtigkeit nicht in (Rechts)Institutionen erschopfe, diese muissten immer

1 Der zweifache Bezug auf das Recht steht im Zusammenhang mit der kriti-
schen und konstruktiven Komponente von Forsts Gerechtigkeitstheorie (vgl.
6.1).

2 Vgl. Forst 2020b: 182 und 187.

269

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

fiir eine »Selbstkorrektur« (Forst 2007a: 267) offen bleiben,? gleichwohl
ist die »Demokratie [als Regierungsform, E.N.][...] die einzig angemes-
sene, doch niemals vollkommene institutionelle Materialisierung des
Grundrechts auf Rechtfertigung« (Forst 2007a: 268 vgl. auch 6.4.2).
Demokratie ist die Regierungsform, in der Gesetze durch rechtlich ge-
formte Mitbestimmungsformen (konkret in Form des Wahl- und Partei-
enrechts etwa) gegeben werden.

Bereits in Kontexte der Gerechtigkeit aber auch in spateren Texten
wird deutlich, dass das positive Recht, das Forst als »einzig angemesse-
ne, doch niemals vollkommene« Realisierung der Gerechtigkeit vor Au-
gen hat, der allgemeinen modernen Rechtsform entspricht (vgl. 2.3). So
bildet etwa in seiner Diskussion des rechtlichen Kontextes in Kontexte
der Gerechtigkeit die Behandlung der »[s]ubjektive[n] Freiheitsrechte«
ein eigenes Unterkapitel (Forst 1996: 131-142).* Subjektive Rechte, je-
denfalls in einer Deutung, die ihren relationalen oder intersubjektivisti-
schen Charakters betont, sind Bestandteil des rechtlichen Kontexts, mit
dem Forst sich auseinandersetzt und auf den sich die Gerechtigkeit not-
wendig bezieht. Sie bieten »eine dufSere Schutzhille® partikularer Identi-
taten«, d.h. »niemand [darf] gezwungen werden [...], fiir die Werte, die
fiir ihn (oder sie) gelten, allgemeine Griinde anfithren zu miissen. « (Forst
1996: 131, 132) Das gilt allerdings nur, wenn dasjenige, was >unter der
Schutzhiille< getan wird, nicht durch die Kriterien der Reziprozitat und

3 Wenn mit der Selbstkorrektur gemeint ist, dass Institutionen sich veriandern,
dann verweist Forst an dieser Stelle eher auf eine historische Perspektive
(vgl. 7.6 und 11) als darauf, wie Institutionen selbst so gestaltet sein kon-
nen, dass sie responsiv auf gesellschaftliche Entwicklungen reagieren kon-
nen.

4 Ich fokussiere mich hier auf Forsts Erwiahnung von subjektiven Freiheits-
rechten neben sozialen Teilhabe- und politischen Teilnahmerechten, weil die
Form der ersteren auch fiir die letzteren beiden grundlegend ist (dazu 2.2).
Zu Teilhabe- und Teilnahmerechten bei Forst, siehe etwa die Eintrage im
Sachregister von Kontexte der Gerechtigkeit, S. 476 (Rechte, politische Teil-
nahmerechte und Rechte, soziale Teilhaberechte).

5 »Subjektive Rechte stehen nicht jenseits intersubjektiver Zusammenhinge
und kommen nicht atomistischen, kontextlosen und individualistischen
Subjekten zu, sondern sichern die allgemeine Anerkennung als Rechts-
genossen und die besondere Moglichkeit der Entwicklung eigener Identititen
in verschiedenen, intersubjektiv-ethischen Kontexten und Gemeinschaften.«
(Forst 1996: 131) Vgl. auch 7.3.

6  An dieser Stelle fithrt Forst auch den altgriechischen Wortursprung von per-
sona an, den Arendt betont: »Hannah Arendts [...] Begriff der >schiitzenden
Maske der Rechtsperson« reflektiert die Bedeutung von >personac als >Mas-
ke, die als Schutzhiille personlich-ethische Autonomie ermaglicht und von
rechtlich autonomen Personen fordert, diese Moglichkeit anderen nicht zu
bestreiten.« (Forst 1996: 113)

270

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STARKE NORMATIVITAT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

Allgemeinheit zuriickweisbar ist (vgl. Forst 1996: 132). Dass das, was
sich >unter der Schutzhiille« verbirgt, Schutz verdient und dieser Schutz
nicht stets aufs Neue mit reziprok-allgemeinen Griinden gerechtfertigt
werden muss, wird dabei als Ergebnis von »congealed and solidified
justifications« (Forst 2017a: 21) betrachtet. Unter einer geronnenen und
verfestigten Rechtfertigung ist dabei eine zu verstehen, die tiber linge-
re Zeit nicht mit guten Grinden hinterfragt wurde. Beispielhaft konnte
man also sagen: Es ist gerechtfertigt (im Sinne einer geronnenen und ver-
festigten Rechtfertigung), dass eine Biirgerin Deutschlands sich nicht da-
fuir rechtfertigen muss, mit wem sie sexuelle Intimbeziehungen eingeht.

Anders als bei Habermas ist diese moderne Rechtsform fiir Forst nor-
mativ von der Gerechtigkeit gefordert und nicht gewissermafsen his-
torisch gegeben (zu Habermas s.u.). Deshalb betont Forst auch den
Eigenwert oder den »instrinsische[n] Wert« (Forst 2007a: 176) von
subjektiven Freiheitsrechten tiber die Tatsache hinaus, dass sie eben in
der modernen Rechtsform enthalten sind oder dass sie Bedingungen der
Moglichkeit kollektiver Autonomie sind (vgl. schon Forst 1996: 132,
Fn. 43).7 Forst kritisiert, dass Habermas’ Konzeption »downplays the
normative importance and reasons for rights to personal autonomy and
makes them instrumental to the legal institutionalization of political
self-determination« (Forst 2017a: 20). Forst argumentiert deshalb ganz
explizit dafur, dass »rights constitute an important part of what I call
fundamental justice« (Forst 2017a: 23, Herv. EXN.).® Im Anschluss an
Forst vertritt auch Gideke im Gegensatz zu Habermas die These, dass
die Rechtsform »selbst moralisch [bzw. aus der Gerechtigkeitsperspek-
tive, E.N.] geboten ist« und nicht gewissermafSen blof$ als Ergebnis ei-
ner historischen Entwicklung akzeptiert werden misse (Gadeke 2017:
198, Fn. 60). Forst interessiert sich also fiir die Gerechtigkeit, die sich im
Recht materialisieren muss und Habermas fiir die Legitimitdt der (histo-
rischen gewachsenen) modernen Rechtsform (vgl. auch 6.4.6).°

Um einen Bogen zuriick zum Thema des letzten Kapitels zu schla-
gen, mochte ich an dieser Stelle einen Absatz einschieben, in dem das

7 Vgl. zur Betonung des »moralischen Eigenwert[s] der Rechtsform« als ei-
ner Kritikstromung an Habermas’ Philosophie des Rechts (Iser und Strecker
20T10: 200).

8  Angesichts von Kritiken an subjektiven Rechten hilt Forst sich allerdings of-
fen, dass es eine normative Ordnung geben konnte, in der die Funktion von
Rechten anderweitig tibernommen wiirde. Das hiefSe auch, dass es womog-
lich eine gerechte Ordnung ohne modernes positives Recht geben konnte.
Da Forst auf diese Moglichkeit allerdings nicht weiter eingeht, lasse ich sie
unberiicksichtigt (vgl. Forst 2017a: 28).

9  Vgl. meine Rezension von Herlin-Karnell und Klatt 2020 fiir weitere Aus-
fithrungen zu der Frage, wie eng Gerechtigkeit und Recht bei Forst zusam-
menhingen (Neuhann 2020a).

271

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

Verhiltnis von Gerechtigkeit und Recht bei Forst auch noch einmal von
der Seite des Rechts ausgehend betrachtet wird. Wenn man — wie ich es
nicht getan habe (vgl. 7.2) — die rekursive Methode der Begriindung von
Forsts moralischem Rechtfertigungsprinzip betonen wiirde, wiirde sich
an dieser Stelle nochmals Forsts Abgrenzung von Habermas einebnen.
Dann kénnte man ndmlich argumentieren, dass das moralische Recht-
fertigungsprinzip das Ergebnis der Reflexion auf den Geltungsanspruch
von (historisch gegebenen) Normen des modernen Rechts sei. Eine sol-
che Deutung legen manche Auflerungen von Forst nahe. So schreibt
Forst etwa, dass »die besondere politisch-moralische Rechtfertigungs-
bedurftigkeit der Ausiibung politischer Macht und der Herrschaft des
zwingenden Rechts folgt [...]« (Forst 2003a: 590, letzte Herv. E.N.)
Oder: »Dieses moralische Grundrecht auf Rechtfertigung basiert auf
dem rekursiven allgemeinen Prinzip, dass eine jede Norm, die Zwang
legitimieren soll [eine Rechtsnorm, E.N.] (oder allgemeiner gesprochen,
die eine moralisch relevante Einmischung in die Handlungen anderer
rechtfertigt), fur sich beansprucht, reziprok-allgemein giiltig zu sein
und deswegen durch reziprok-allgemein nicht zuriickweisbare Griinde
zu rechtfertigen sein muss.« (Forst 2011: 170) Diese Uberlegung verfol-
ge ich nun allerdings wegen meiner interpretatorischen Entscheidung in
Kapitel 7 (7.2) nicht weiter.

Wenn wir nun wieder das Verhaltnis von Recht und Gerechtigkeit von
der Seite der Gerechtigkeit aus betrachten, ist bis hierhin deutlich gewor-
den, dass Forst eine Realisierung der Gerechtigkeit im Recht fir notwen-
dig erachtet. Forsts Auseinandersetzung mit dem Recht beschriankt sich
aber auf eine Reflexion auf die Kriterien fiir die Konstruktion oder Be-
urteilung des gerechten Inhalts von Grundrechten (vgl. Forst 2017a: 22—
27), Gesetzesnormen und auch Gerichtsurteilen, insbesondere Bundes-
verfassungsgerichtsurteilen (vgl. Forst 2003a: 708—745 und Forst 201 5a:
151-168). Bei Grundrechten und Verfassungsgerichtsurteilen sind die
Kriterien dabei diejenigen von Reziprozitit und Allgemeinheit. Bei ein-
fachen Gesetzesnormen gelten diese Kriterien nur vermittelt: Ein Gesetz
ist gerecht, wenn es durch ein Gesetzgebungsverfahren zustande gekom-
men ist, welches »im GrofSen und Ganzen« Urteile produziert, die diesen
Kriterien nicht widersprechen. Das bedeutet aber nicht, dass der Wahler
einer Partei mit einem bestimmten Reformprogramm oder die Parlamen-
tarierin, die in einem Ausschuss ein Gesetz mit ausgearbeitet hat, selbst

10 Die Klammer lidsst wiederum offen, ob es auch ohne positive Rechtsnor-
men, Normen — etwa moralische — geben konnte, die einen solch starken
Geltungsanspruch wie das Recht stellen, ohne dass sie durch Zwangsgewalt
gestiitzt werden (wie das Recht) und dieser starke Geltungsanspruch dann
Riickschluss auf die strikten Geltungskriterien von Reziprozitit und Allge-
meinheit zulassen wiirde. Kritisch zum Status der Klammer in dem Zitat:
Steinhoff 2015: 87.

272

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STARKE NORMATIVITAT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

nur reziprok-allgemeine Griinde verwenden darf (zur Mittelbarkeit der
Geltung der Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit, sieche schon
6.1)."" Im Folgenden beziehe ich mich vor allem auf Fragen der Rechts-
form bezogen auf die Ebene einfacher Gesetze.™

Ich mochte nun dafiir argumentieren, dass Forsts (vermittelte) Krite-
rien fir die inhaltliche Gerechtigkeit einer Gesetzesnorm, namlich, dass
alle von ihr betroffenen ihre reziprok-allgemeine Geltung einsehen kon-
nen missen, eigentlich ein Interesse am Recht tiber die inhaltliche Ge-
rechtigkeit von Gesetzesnormen hinaus, ndmlich ein Interesse an der
Rechtsform, zur Folge haben miisste. Das fiir diesen Kontext entschei-
dende Merkmal der Rechtsform — die die Grundlage einer Steuerung
oder Regulierung von Gesellschaft durch Recht darstellt's — ist, dass Ge-
setzgebung und -anwendung eines Gesetzes zeitlich auseinanderfallen:

»Eine Rechtsordnung ist immer mehr und anders als ein System verbal
formulierter Rechtssitze [oder Gesetzesnormen, E.N.]. Ein Rechtssatz
entfaltet die ihm innewohnende normative Kraft, indem er zu konkre-
ter Anwendung erlangt. [...] Es kann fiir eine Rechtsnorm als Teilkon-
stituente eines lebenden Rechts nicht gleichgiiltig sein, ob und wie sie
jeweils angewandt wird.

So gesehen haftet jeder Rechtsnorm ein Element der >Unfertigkeit< an.
Ungleich anderen menschlichen Erzeugnissen [...] ist die Rechtsnorm
(nachdem sie einmal da ist) von dem Verhalten der Menschen, die sie
angeht, keineswegs unabhingig. Rechtsnormen werden nicht hineinge-
stellt in den Fluf§ der Geschichte als >fertige Produkte« [...], die einmal
erzeugt, bleiben, was sie ihrer Idee nach von jeher waren. Die Rechts-
norm tritt ein in die geschichtliche Zeit. Die Zeit steht nicht still, und die
Rechtsnorm geht sozusagen mit.« (Husserl 1955: 22f.)

Dass eine Rechtsnorm angewendet werden muss und es eine methodi-
sche Frage dariiber gibt, wie diese Anwendung vonstattengehen soll, gilt
allgemein — unabhangig von der >urspriinglichen< normativen Rechtfer-
tigung der Norm. Wenn aber die >ursprungliche« Rechtfertigung einer
Rechtsnorm, wie bei Forst, in ihrer Qualitdt von den Interessen und Mei-
nungen der Betroffenen abhingig gemacht wird, stellt sich noch grund-
satzlicher die Frage, ob es uberhaupt im Sinne der >urspriinglichenc

11 Das ist auch wichtig, weil ein politisches Problem nicht schon dadurch ge-
16st ist, dass es nicht den Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit wi-
derspricht. Es mag eine Menge von Optionen geben, die diesen Kriterien
nicht widersprechen und zwischen denen dennoch eine Entscheidung ge-
troffen werden muss.

12 Zur Verfassungsebene siehe Kapitel 11 und 12.2.1.

13 Dieser Einschub bezieht sich auf die methodische Uberlegung (r.2) zuriick,
dass eine kritische Theorie sich auch fiir die Konsequenzen der Durchset-
zung (nicht nur die Begriindung des Inhalts) von Normen interessieren soll-
te.

273

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

Rechtsnorm sein kann, sie zum spateren Zeitpunkt der Rechtsanwen-
dung - ohne erneute Priifung der Kriterien von Reziprozitdt und Allge-
meinheit — auf die dann Betroffenen anzuwenden (vgl. 8.3 fiir eine dhn-
liche These in Bezug auf Habermas). Forsts Kriterien der Reziprozitit
und Allgemeinheit konnen nur bezogen auf eine begrenzte Allgemeinheit
Entscheidungskraft entfalten (vgl. 6.1). Die relevante >begrenzte Allge-
meinheit< oder Gruppe von Betroffenen kann sich aber vom Zeitpunkt
der Gesetzgebung (t ) zum Zeitpunkt der Rechtsanwendung (t) in ent-
scheidender Weise geandert haben, sodass die >urspriingliche« Rechtferti-
gung — zumindest ohne erneute Priifung — nicht als geltend vorausgesetzt
werden kann. Die Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung
hat aber auch einen normativen Sinn, nimlich willkiirliche Regierung zu
verhindern (vgl. 2.3 und im Anschluss an Maus Lieber 2007: 227 sowie
Gideke 2017: 191-195), den Forst, weil er ja im Recht das Mittel zur
Realisierung der Gerechtigkeit sieht, zumindest implizit zu affirmieren
scheint. Explizit setzt er sich aber bisher nicht mit Fragen der » Gerech-
tigkeit der Rechtsanwendung«« auseinander (Forst 2011: 30).

Im nichsten Unterkapitel beschreibe ich was Habermas unter der
»Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit« versteht. Dies ist
ein zentrales Problem der modernen Rechtsform, das Habermas mit sei-
nem prozeduralistischen Rechtsparadigma zu l6sen anstrebt. Habermas
denkt allerdings nicht, dass es in Bezug auf das zeitliche Auseinander-
treten von Gesetzgebung und -anwendung virulent ist, sondern 16st es
nur in Bezug auf Fragen der Gesetzgebung. Diese Losung diskutiere ich
in Teil 8.4 genauer und warum sie Forst meiner Ansicht nach nicht zur
Verfiigung steht. In 8.3 erldutere ich aber zunichst, dass die Verortung
der Losung des Problems der Dialektik von rechtlicher und faktischer
Gleichheit ausschliefSlich bezogen auf die Gesetzgebung selbst schon pro-
blematisch ist. Im Zuge dessen zeige ich auch den Zusammenhang der
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit zu der Spannung von
»Faktizitiat und Geltung« (Habermas) des Rechts und zu den bereits ein-
fithrten Grenzen der Gerechtigkeit, der inneren und dufSeren, auf.

8.2 Die Dialektik von rechtlicher und
faktischer Gleichheit (Habermas)

Mit Faktizitat und Geltung (1992) hat Habermas seine zuvor entwickel-
te Diskurstheorie und Theorie des kommunikativen Handelns auf Fragen
des Rechts und der Demokratie bezogen. Habermas schlagt darin schliefs-
lich ein »prozeduralistische[s] Rechtsparadigma« (Habermas 1994
[1992]: 493) vor, welches sowohl eine normative Konzeption legitimen
Rechts, Uberlegungen zur Rechtsform als auch gesellschaftstheoretische

274

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIALEKTIK VON RECHTLICHER UND FAKTISCHER GLEICHHEIT

Uberlegungen zum >Materials, das rechtlich reguliert wird, enthilt (vgl.
Habermas 1994 [1992]: 527 und 2.3). In Abgrenzung dazu méochte Forst
schon seit seiner Dissertation eine »Diskurstheorie der Gerechtigkeit«
(Forst 2009a, Herv. E.N.) entwickeln (vgl. 6.4.6).

Der normative Grundsatz, der fiir Habermas die Beantwortung
der Frage orientiert, welche gesetzlichen Normen legitim sind, ist das
»Demokratieprinzip«: »Es besagt [...], daf§ nur die juridischen Geset-
ze legitime Geltung beanspruchen diirfen, die in einem ihrerseits recht-
lich verfafSten diskursiven Rechtsetzungsprozef die Zustimmung aller
Rechtsgenossen finden konnen.« (Habermas 1994 [1992]: 141) Anders
gesagt: Legitimes Recht muss auf diejenigen, fur die es gilt, gleichzeitig
als Adressaten und Autoren des Rechts Bezug nehmen. Auf die Herlei-
tung des Demokratieprinzips kann ich an dieser Stelle nicht genauer ein-
gehen. Es ergibt sich fiir Habermas aus der Anwendung des allgemeinen
Diskursprinzips*# auf die besondere Form von Normen des modernen
Rechts (vgl. Habermas 1994 [1992]: 154f.). Die Form des modernen
Rechts ist dabei nicht selbst durch das Diskursprinzip (oder anders) be-
grundet, sondern wird als Ergebnis des historischen Entwicklungspro-
zesses moderner Gesellschaften vorausgesetzt. Habermas unterscheidet
zwischen der allgemeinen modernen Rechisform und spezifischen Unter-
formen der allgemeinen Rechtsform (vgl. 2.3). Bevor ich darauf genauer
eingehe, sei noch festgehalten, dass fur Habermas seine » Kommunika-
tionstheorie der Gesellschaft« (Habermas 1994 [1992]: 527) das durch
das Recht zu regulierende >Material< beschreibt. Fiir Habermas’ Konzep-
tion der Gesellschaft ist die Unterscheidung von System und Lebenswelt
entscheidend (vgl. 8.4).

Zurtck zur Rechtsform: Anders als beim liberalen und sozialstaatli-
chen Rechtsparadigma verweist das prozeduralistische, fiir Habermas,
nicht auf »eine bestimmte Rechtsform« (Habermas 1994 [1992]: 494).
Die in einer konkreten Problemlage angemessene Rechtsform ist fir Ha-
bermas — genauso wie die Legitimitit eines konkreten Gesetzes — da-
durch zu bewerten, ob sie »auf den urspriinglichen Sinn [...] bezogen
bleib[t] [...], dafs jeder Rechtsakt zugleich als Beitrag zur politisch-au-
tonomen Ausgestaltung der Grundrechte [...] verstanden werden kann«
(Habermas 1994 [1992]: 494). Mit anderen Worten: Jedes legitime ein-
fache Gesetz sowie jede Wahl einer spezifischen Rechtsform fiir eine kon-
krete Problemlage muss dem Demokratieprinzip unterliegen. Demokra-
tische Selbstbestimmung ist wiederum, fiir Habermas (und Forst), durch
»rechtlich institutionalisierte[] [...] Verfahren« geformt (Habermas 1994
[1992]: 499). Ob ein Gesetz oder eine spezifische Rechtsform als durch

14 »D [Diskursprinzip, E.N.]: Giiltig sind genau die Handlungsnormen, denen
alle moglicherweise Betroffenen als Teilnehmer an rationalen Diskursen zu-
stimmen konnen.« (Habermas 1994 [1992]: 138) Vgl. Einleitung zu II.

275

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

das Demokratieprinzip legitimiert angesehen werden kann, ist demnach
bereits durch Recht bedingt (das Recht, das die Verfahren der demo-
kratischen Mitbestimmung erméglicht). Dieses Recht lasst sich dadurch
normativ ausweisen,

»dafd die Adressaten als freie und gleiche Mitglieder einer Gemeinschaft
von Rechtssubjekten behandelt werden, kurz: an der Gleichbehandlung
der in ihrer Integritit zugleich geschiitzten Rechtspersonen. Juristisch
driickt sich diese Konsequenz im Gleichbehandlungsgebot aus. Dieses
schliefSt Rechtsanwendungsgleichheit, d.h. die Gleichheit der Burger vor
dem Gesetz ein, ist aber gleichbedeutend mit dem weiterreichenden Prin-
zip der Rechtsinhaltsgleichheit, welches besagt, daf$ in den jeweils re-
levanten Hinsichten Gleiches gleich und Ungleiches ungleich behandelt
werden soll. Was jeweils >relevante Hinsichten<sind, bedarf der Begriin-
dung.« (Habermas 1994 [1992]: 499)

Was sind aber gute Begriindungen dafiir, die Bestimmung der rechtlichen
Gleichheit zu verandern? Das entscheidet sich fiir Habermas daran, ob die
rechtliche Gleichheit einen angemessenen Bezug zu faktischen (Un)Gleich-
heitsverhaltnissen unterhilt. Wenn etwa Frauen und Manner im Arbeits-
recht gleichbehandelt werden, obwohl das Arbeitsrecht faktisch andere
Konsequenzen fiir Frauen und Manner hat (weil diese faktisch anders le-
ben), wire eine Anpassung der Definition rechtlicher Gleichheit an fakti-
sche Ungleichheit zu erwigen. Das konnte heifSen, dass Frauen und Min-
ner in Bezug auf bestimmte arbeitsrechtliche Normen anders behandelt
werden. Nehmen wir eine arbeitsrechtliche Regelung an, die besagt, dass
man kein Anrecht hat, wieder in Vollzeit einzusteigen, wenn man eine be-
stimmte Zeit in Teilzeit gearbeitet hat. Da Frauen aufgrund von Erzie-
hungszeiten ofter in Teilzeit arbeiten, wiirde sie diese Regel starker be-
treffen. Man konnte sich also tiberlegen, dass hier rechtliche Gleichheit
an faktische Ungleichheiten angepasst werden sollte, indem diese Regel
nicht mehr fiir Frauen gilt, die wegen Erziehungsarbeit in Teilzeit gegan-
gen sind. Eine solche Regelung wiirde aber umgekehrt die Gefahr biir-
gen, Frauen in ihrer Rolle als Haupterzieherinnen >festzusetzen<. Genau
an solchen Uberlegungen entspinnt sich die Dialektik von rechtlicher
und faktischer Gleichheit.™s

An dieser Stelle zeigt sich auch, dass ein falscher Umgang mit der Dia-
lektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit entweder als ausbeutend
oder normalisierend (vgl. Kapitel 3) verstanden werden kann (siehe dazu
ausfiihrlicher 8.5). Wenn eine rechtliche Regelung faktische Ungleichhei-
ten von Gruppen ignoriert, ist sie ausbeutend in dem Sinne, dass sie die
schwicher gestellte Gruppe tibervorteilt bzw. die Struktur dieser fakti-
schen Ungleichheit durch mangelnde Beriicksichtigung stabilisiert oder

15 Speziell zu feministischen Auseinandersetzungen mit dem Recht, vgl. Haber-
mas 1994 [1992]: 472ff.

276

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIALEKTIK VON RECHTLICHER UND FAKTISCHER GLEICHHEIT

gar produziert.” Wenn eine rechtliche Regelung hingegen die faktischen
Ungleichheiten in diesem Fall von Frauen und Minnern festschreibt,
wirkt sie normalisierend.

Ob und welche (Neu)Bestimmung rechtlicher Gleichheit in einer kon-
kreten Situation geboten ist, ist allerdings fur Habermas — gerade auch
um solchen Beherrschungspotentialen von Ausbeutung und Normalisie-
rung zu begegnen — wieder etwas, das von den Betroffenen selbst ent-
schieden werden muss. Griinde fiir einen Vorschlag zu einer (Neu)Be-
stimmung rechtlicher Gleichheit sind letztlich nur dann

»gute oder >ins Gewicht fallende« Griinde, wenn sie unter Diskursbedin-
gungen >zihlen<und letztlich fiir das Publikum der Staatsbiirger, als Au-
toren der Rechtsordnung, rational akzeptabel sind.« (Habermas 1994
[1992]: 500)
Es ergibt sich also ein Kreislauf, der »Machtkreislauf[]« des Rechts (Ha-
bermas 1994 [1992]: 492): Legitime Gesetze und die passende spezi-
fische Rechtsform sollen mithilfe eines rechtlich geregelten demokra-
tischen Mitbestimmungsverfahren bestimmt werden. Dieses Verfahren
kann aber nur zu legitimen Ergebnissen fithren, wenn hierin schon die
rechtliche Gleichheit angemessen bestimmt ist; wie diese angemessen
zu bestimmen ist, ist wiederum durch die Betroffenen selbst (mithilfe
eines rechtlich geregelten demokratischen Mitbestimmungsverfahrens)
zu bestimmen. Um dies als einen produktiven und keinen >teuflischen
Kreislauf< ansehen zu konnen, ist es fiir Habermas entscheidend, dass
der rechtlich institutionalisierte Gesetzgebungsprozess von einem in-
formellen Meinungs- und Willensbildungsprozess begleitet wird. Diese
»Losung« der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit — und
warum sie Forst meinem Dafurhalten nach nicht ohne Weiteres zur Ver-
fugung steht — diskutiere ich in 8.4.

Im nichsten Teil 8.3 mochte ich aber zunichst diesen ausschliefs-
lich legislativen Ansatzpunkt fir den angemessenen Umgang mit der
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit problematisieren.
Dabei zeige ich auch das Verhiltnis der Dialektik von rechtlicher und
faktischer Gleichheit zu der Spannung zwischen »Faktizitit und Gel-
tung« des Rechts sowie der inneren und dufleren Grenze der Gerech-
tigkeit auf.

16 Vgl. dazu Menkes These, die ich in 3.1.1 dargestellt habe, dass die Logik des
Privatrechts Ungleichheiten nicht nur ignoriert, sondern produziert.

277

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

8.3 Die normative Bedeutung des zeitlichen
Auseinandertretens von Gesetzgebung
und Rechtsanwendung

Habermas differenziert bei der fur das moderne Recht zentralen Dialek-
tik von rechtlicher und faktischer Gleichheit nicht zwischen Fragen der
Gesetzgebung und Rechtsanwendung und findet (wie oben bereits an-
gedeutet und in 8.4 auszufiihren sein wird) nur auf Seiten der Gesetzge-
bung einen (produktiven) Umgang mit ihr. Um das deutlich zu machen,
zitiere ich nochmals den mittleren Satz des oben bereits aufgefithrten Zi-
tats aus Faktizitat und Geltung:

»Dieses [das Gleichbehandlungsgebot] schliefst Rechtsanwendungs-
gleichheit, d.h. die Gleichheit der Biirger vor dem Gesetz ein, ist aber
gleichbedeutend mit dem weiterreichenden Prinzip der Rechtsinhalts-
gleichheit, welches besagt, dafd in den jeweils relevanten Hinsichten
Gleiches gleich und Ungleiches ungleich behandelt werden soll. «

Im Folgenden mochte ich zeigen, dass sich die Dialektik von rechtlicher
und faktischer Gleichheit aber gerade in dem zeitlichen Auseinandertre-
ten von Gesetzgebung und Rechtsanwendung in besonderer Weise zeigt.

Um zu argumentieren, dass sich die Dialektik von rechtlicher und fak-
tischer Gleichheit, entgegen Habermas’ Verstandnis, gerade im Ausein-
andertreten von Gesetzgebung und Rechtsanwendung zeigt, bedarf es
zweier Schritte: Erstens sei aufgezeigt, warum es tiberhaupt naheliegt, die
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit auf den Unterschied
zwischen Gesetzgebung und Rechtsanwendung zu beziehen. Habermas
beschiftigt sich, zweitens, in Faktizitdt und Geltung in zwei Kapiteln (V
und VI) ausfithrlich mit Fragen der Rechtsanwendung. Es muss erldu-
tert werden, warum Habermas denkt, dass sich die Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit an dieser Stelle nicht oder nicht auf pro-
blematische Weise zeigt.

Wie oben erldutert ist das Prinzip, um legitimes Recht auszuzeich-
nen, fiir Habermas das Demokratieprinzip. Es entspricht dem Grund-
satz, dass Recht dann legitim ist, wenn die Adressat/innen des Rechts
gleichzeitig als Autor/innen desselben verstanden werden konnen, d.h. ,
dass legitime Gesetze als selbstgegebene Gesetze verstanden werden kon-
nen miissen oder als Ausdruck kollektiver Autonomie. Die Doppelrol-
le der Rechtsgenoss/innen ist nun nicht gleichmifSig auf den Zeitpunkt
der Gesetzgebung und den der Rechtsanwendung verteilt. Sondern man
kann sagen, dass in der Rechtsanwendung die Adressat/innenrolle do-
miniert. So kann eine Angeklagte etwa nicht in einem laufenden Pro-
zess in die Autorinnenrolle schliipfen und die Geltung des Gesetzes,
das die Grundlage der Anklage ist, infrage stellen. In der Gesetzgebung

278

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE NORMATIVE BEDEUTUNG DES ZEITLICHEN AUSEINANDERTRETENS

dominiert hingegen die Autor/innenrolle.” Die jeweilige Dominanz einer
Rolle scheint aus Perspektive des demokratischen Legitimationsprinzips
erst einmal problematisch — inwiefern kann sich die Angeklagte gleich-
zeitig als Autorin des Rechts verstehen?'®

Das Thema der Rechtsanwendung wird von Habermas in Faktizitdt
und Geltung in zwei Kapiteln ausfithrlich diskutiert: in Kapitel V. (»Un-
bestimmtheit des Rechts und Rationalitit der Rechtsprechung«) und in
Kapitel VI. (»Justiz und Gesetzgebung. Zur Rolle und Legitimitit der
Verfassungsrechtsprechung«) gesondert bezogen auf Fragen der Verfas-
sungsrechtsprechung — also der Anwendung des Verfassungsrechts. Zu-
vor hatten sich bereits Robert Alexy und Habermas’ Schiiler Klaus Giin-
ther dem Problem der Rechtsanwendung aus diskurstheoretischer Sicht
gewidmet (vgl. Lieber 2007: 23 5). Habermas stiitzt sich in seinen Aus-
fithrungen stark auf Gunther, weshalb es laut Lieber sogar »gerechtfer-
tigt [sei, E.N.], Klaus Giinthers Schriften als im Wesentlichen stellvertre-
tend auch fir Habermas’ Position heranzuziehen« (Lieber 2007: 238).
Im Zentrum steht dabei Giinthers aus seiner Dissertation hervorgegan-
genes Buch Der Sinn fiir Angemessenheit. Anwendungsdiskurse in Mo-
ral und Recht (1988).

Die Ausgangslage, welche die Beschiftigung mit der Moglichkeit der
»Rationalitdt der Rechtsprechung« relevant werden ldsst, ist, dass jede
Rechtsnorm notwendig unbestimmt ist und nicht bereits mitbeantwor-
tet, wie sie korrekt angewendet werden kann. Damit aufgrund der Un-
bestimmtheit der Norm die Anwendung nicht willkiirlich dem Urteil
der Richterin tiberlassen wird, stellt sich die Frage nach den Rationali-
tatsstandards der Rechtsanwendung. Bei der Bestimmung der Rationa-
litatsstandards sind zwei Anliegen zu beachten, einerseits, dass die An-
wendung des Rechts an die vorhergehende Rechtsprechung anschliefst
und somit »Rechtssicherheit« gewahrleistet ist und andererseits dass der
konkrete Fall richtig beurteilt wird. So schreibt Habermas:

17 Vgl. Lieber in Bezug auf Guinther: »Bezogen auf den konkreten Fall triaten
die Parteien deshalb nur als (strategisch handelnde) Adressaten des Rechts
auf, ihre Rolle als (kommunikativ handelnde) Autoren des Rechts sei blo-
ckiert.« (Lieber 2007: 299) Auch Giinthers Vorschlag in seinem Buch zum
Strafrecht, eine »deliberative Person« als gemeinsame Tiefenstruktur so-
wohl der Rechtsperson (als Adressat) als auch des Staatsbiirgers (als Autor)
zu verstehen, muss als Antwort auf das Problem verstanden werden, dass in
der Schuldzuschreibung (auf den ersten Blick) die Adressatenseite dominiert,
was die Schuldzuschreibung aus diskursethischer Sicht erst einmal proble-
matisch erscheinen lasst (vgl. Giinther 2005: 245-258).

18 Dieser erste Punkt dhnelt meiner These aus 8.1, dass das Auseinanderfallen
von Gesetzgebung und Rechtsanwendung aus Forsts Perspektive normati-
ve Relevanz hat.

279

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

»Die dem Recht innewohnende Spannung zwischen Faktizitit und Gel-
tung manifestiert sich innerhalb der Rechtsprechung als Spannung zwi-
schen dem Prinzip der Rechtssicherheit und dem Anspruch, richtige Ent-
scheidungen zu fillen.« (Habermas 1994 [1992]: 241f.)

Die Frage der rationalen Rechtsanwendung ausgehend von dem Problem
der Unbestimmtheit des Rechts 16st Habermas im Anschluss an Gunther
damit, dass er die Rechtsanwendung auch als Diskurs fasst und zwar als
(Rechts) Anmwendungsdiskurs im Unterschied zu (Rechts)Begriindungsdis-
kursen, die in der Gesetzgebung virulent sind. Auf die Frage, was einen
verniinftigen Rechtsanwendungsdiskurs ausmacht, der entsprechend zu
einer angemessenen Normanwendung fithrt, kann ich hier nicht weiter
eingehen (vgl. fur eine hilfreiche Zusammenfassung von Gunthers Theorie
der Anwendung von (Rechts)Normen: Lieber 2007: 260-290). Vielmehr
mochte ich im Anschluss an Tobias Lieber argumentieren, dass die Aus-
gangsproblematik, die eine Beschiftigung mit der Frage, wie die Rationa-
litat der Rechtsanwendung iiberhaupt moglich sei, sich nicht in der Un-
bestimmtheit des Rechts erschopft. Die These ist, dass das zusatzliche und
fiir diesen Kontext wichtigere Ausgangsproblem darin liegt zu erortern,
inwiefern in der Situation der Rechtsanwendung von einer Bindung an
das anzuwendende Gesetz, einer » Gesetzesbindung« (Lieber 2007: 220),
die Rede sein kann und wie diese zu rechtfertigen ist. Im Kontext eines
positiven, gesetzten Rechts gibt es schliefSlich keine Garantie dafur, dass
die anzuwendende Norm uberhaupt gerecht ist (vgl. Lieber 2007: 218f.):
»Habermas [...] verkennt [...] die [...] Unterscheidung zwischen der Un-
terkomplexitat und der Ungerechtigkeit einer gesetzlichen Vorgabe und
ubertrigt eine Losung, die nur fur den ersten Fall geeignet ist, auch auf den
zweiten.« (Lieber 2007: 220) Aber woran liegt es, dass Habermas die Ei-
genstandigkeit des zweiten Problems der Rechtsanwendung unterschatzt?

Habermas stutzt sich wie erwahnt grundsatzlich auf Guinthers Aus-
fithrungen zu Anwendungsfragen im Recht. In seinem Buch Sinn fiir An-
gemessenbeit geht es Glinther aber nur im vierten von vier Teilen speziell
um Fragen der Rechtsanwendung. Sein grundsitzliches Interesse ist es,
fiir alle Normen, die in das Blickfeld einer diskursethischen Perspekti-
ve treten, vor allem moralische Normen, die These (insbesondere gegen
Albrecht Wellmer) zu verteidigen, dass es einen Unterschied zwischen
Begriindungs- und Anwendungsdiskursen tiberhaupt gibt (vgl. Gunther
1988: 65-81). Das hat zur Konsequenz, dass es, fiir Gunther, kein be-
sonderes Kennzeichnen von Rechtsnormen ist, dass ihre Begriindung und
Anwendung (durch die Gewaltenteilung von Legislative und Judikati-
ve) getrennt ist, sondern, dass es ein generelles Kennzeichen von Nor-
men ist, dass sie getrennt begriindet und angewendet werden konnen.™

19 An dieser Stelle wird die Gesetzgebung also als Pendant der Begriindung
einer Norm im Bereich der Moral und die Rechtsanwendung als Pendant

280

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE NORMATIVE BEDEUTUNG DES ZEITLICHEN AUSEINANDERTRETENS

Deshalb ist es fur Gunther und Habermas gar kein spezielles Problem des
Rechts, dass die Anwendung einer Norm gebunden ist an den Inhalt der
zuvor als giiltig akzeptierten Norm (vgl. Lieber 2007: 260f.). Das Pro-
blem der Gesetzesbindung als Ausgangsproblem fiir die Beschiftigung
mit der Moglichkeit der Rationalitdt der Rechtsanwendung erscheint
deshalb gar nicht erst als Problem.

Nun konnte man auf zwei Weisen dafiir argumentieren, dass es, ent-
gegen Giinther und Habermas, ein besonderes Problem des Auseinan-
derfallens von Gesetzgebung und Rechtsanwendung gibt, das sich im
moralischen Bereich nicht stellt: Erstens konnte man dafiir argumentie-
ren, dass es im Bereich der Moral gar nicht moglich sei, zwischen Be-
grundung und Anwendung so strikt zu unterscheiden, weshalb dann das
Auseinandertreten von Begrundung und Anwendung ein speziell juridi-
sches Problem wire, oder aber man argumentiert zweitens dafiir, dass
es bedeutende Unterschiede zwischen dem moralischen und rechtlichen
Bereich gibt, etwa den Unterschied von individueller und kollektiver
Autonomie, die der jeweiligen Unterscheidung von Begrundung und An-
wendung eine andere Bedeutung geben.

Mit Forst lasst sich die erste Argumentation verfolgen: Er erkennt den
Unterschied zwischen Begrindung und Anwendung im Bereich der Mo-
ral namlich nicht an: »[...] Normbegriindung und Normanwendung [las-
sen sich] nicht strikt trennen« (Forst 1996: 404) oder »Begriindung und
Anwendung [sind, E.N.] im Begriff der Rechtfertigung [verklammert,
E.N.]« (Forst 1996: 405, vgl. schon 6.3.1). Deshalb lasst sich sagen, dass
das Auseinanderfallen von Begriindung und Anwendung im Bereich des
Rechts speziell firr diesen Kontext ist und fiir Forst deshalb prima fa-
cie ein Problem darstellen muss — und zwar nicht nur als Spezifikation
des Problems, das fiir Giinther und Habermas auch schon im Bereich
der Moral anzutreffen ist, wie allgemeine Normen in bestimmten Fal-
len angemessen angewendet werden konnen (Problem der Unbestimmt-
beit), sondern als das Problem, warum in der Anwendungssituation, bei
der Entscheidung uiber konkrete Fille, iberhaupt eine Gesetzesbindung
vorliegen soll (Problem der Gesetzesbindung). Da mich dieses letzte-
re Problem der Gesetzesbindung interessiert, setze ich mich an dieser
Stelle nicht ausfithrlich mit Giinthers oder Habermas” Ausfihrungen zu
Fragen der Rechtsanwendung auseinander. Ich werde in 8.4 aber das,
was ich als Habermas® Losung fur das Problem der Gesetzesbindung

zur Anwendung einer Norm im Bereich der Moral gesetzt. Diese Redewei-
se schliefSt nicht aus, dass es auch Sinn ergibt, von der Begriindung einer
Rechtsanwendung (wie in einer Urteilsbegriindung) zu sprechen. Es muss
beachtet werden, in welchem Sinne jeweils von Begriindung die Rede ist.
Im Folgenden meine ich mit der >Begriindung« im Recht die Gesetzgebung.
Dabei kommt auch die semantische Dimension >ins Leben rufen< oder ser-
schaffen< von >Begriindung« zur Geltung.

281

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

ansehe, erlautern. Diese Losung situiert Habermas allerdings nicht selbst
im Kontext von Fragen der Rechtsanwendung, weil er dabei, wie er-
lautert, das Problem der Gesetzesbindung nicht fiir entscheidet erach-
tet (sondern nur dasjenige der Unbestimmtheit des Rechts). Das Pro-
blem der Gesetzesbindung sehe ich wiederum als Ausdruck der Dialektik
von rechtlicher und faktischer Gleichheit: Warum sollte zum Zeitpunkt
der Rechtsanwendung die Definition rechtlicher Gleichheit gelten, die
zum Zeitpunkt der Gesetzgebung festgelegt wurde? Schliefflich konn-
te es doch sein, dass sie >den Kontakt< zu den faktischen (Un)Gleich-
heitsverhiltnissen zum Zeitpunkt der Rechtsanwendung verloren hat.
Es geht mir dabei nicht darum, den Sinn dieser Bindung >an die Vergan-
genheit< vorschnell zu leugnen, sondern darum aufzuzeigen, dass er aus
der Perspektive eines diskurstheoretischen Legitimations- oder Gerech-
tigkeitsprinzips nicht selbstverstandlich ist.>

Als selbstverstindlich konnte man die Gesetzesbindung verstehen,
wenn man sie schlicht als Teil der modernen Rechtsform ansieht, die
Habermas in der Begriindung des Demokratieprinzips voraussetzt. Das
ist, zumindest ohne Weiteres, aber kein stichhaltiger Grund dafiir, wa-
rum die Gesetzesbindung gelten sollte.>* Das gilt insbesondere, weil
Forst die Rechtsform ja normativ ausweisen konnen will (vgl. 8.1);
deshalb ist es aus seiner Perspektive definitiv gefordert, das Prinzip der
Gesetzesbindung auf seine normativen Vor- und Nachteile hin zu un-
tersuchen.

Bevor ich das Auseinanderfallen von Gesetzgebung und Rechtsan-
wendung (aus Perspektive des Problems der >Gesetzesbindung<) als Ma-
nifestation der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit in Be-
zug setze zu der inneren und dufSeren Grenze der Gerechtigkeit, sei sie
zu der dem Recht innewohnenden und fiir Habermas’ Hauptwerk zur
Rechts- und Politischen Theorie namensgebenden Spannung von »Fak-
tizitat und Geltung« ins Verhiltnis gesetzt.

20 Lieber iiber Habermas »[D]ie Frage nach dem Grund der Gesetzesbindung
der Rechtsprechung [taucht] gar nicht erst auf. Es bedarf dann [wenn ange-
nommen wird, dass es auch in der Moral einen Unterschied zwischen der Be-
grindung und Anwendung von Normen gibt, E.N.] keiner Erkldrung dafiir,
warum die Rechtsprechung an eine ungerechte (beziehungsweise kontingen-
te oder unterkomplexe) normative Vorgabe des Gesetzgebers eigentlich ge-
bunden sein soll — eine Erklarung, die angesichts der postulierten Gleichset-
zung von Legitimitit und vermuteter diskursiver Akzeptibilitdt auch schwer
zu geben wire.« (Lieber 2007: 220)

21 Um Habermas’ historische Voraussetzung der Rechtsform hinreichend be-
griindet zu hinterfragen, misste man sich aber ausfithrlicher damit aus-
einandersetzen, inwiefern er das Recht als zentral fir die Reproduktion
moderner Gesellschaften ansieht (Habermas 1981 [1987]: 229-293 und
Habermas 1994 [1992]: insb. Kapitel I). Das leiste ich hier nicht.

282

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE NORMATIVE BEDEUTUNG DES ZEITLICHEN AUSEINANDERTRETENS

Generell unterscheidet Habermas zwischen dem Recht internen
und externen Spannungen von Faktizitit und Geltung, wobei bei-
de unterschiedliche Erscheinungsformen haben. Interne Spannun-
gen zwischen Faktizitidt und Geltung sind solche, die der Rechtsform
selbst innewohnen. Extern sind solche Spannungen, in denen das
Recht mit anderen gesellschaftlichen >Miachten< oder Gréflen steht.>
Fur sowohl interne als auch externe Spannungen gilt, dass ihnen das
Merkmal des positiven Rechts zugrunde liegt, dass >Recht« zugleich
faktische Durchsetzungskraft hat und den Anspruch auf normative
Geltung stellt. Zu den internen Spannungen des Rechts gehoren die
Spannung zwischen offentlicher und privater Autonomie (Kapitel IILL.),
Demokratie (bzw. Volkssouveranitat) und Menschenrechten (Kapitel
IL.1.), rechtlicher und faktischer Gleichheit (Kapitel IX) sowie, wie
bereits oben erwihnt, in Bezug auf Fragen der Rechtsanwendung die
Spannung zwischen Richtigkeit und Rechtssicherheit (Kapitel V). Fuir die
Fragen, ob dufSere Spannungen bestehen, ist es entscheidend, inwieweit
der Machtkreislauf des Rechts durch soziale Macht, d.h. Eigeninteressen
von gesellschaftlichen Teilgruppen, verzerrt wird (Kapitel VII und VIII).
Mit solchen gesellschaftlichen Partikularinteressen stinde das >Recht«
dann in einer dufleren Spannung. Wie deutlich werden wird, tibersieht
Habermas einen Zusammenhang zwischen der Erscheinungsform
>Richtigkeit vs. Rechtssicherheit« der internen Spannungsdimension und
der externen Spannungsdimension (s.u. in diesem Unterkapitel).

Wie hiangt nun die Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleich-
heit, die sich als Problem der Gesetzesbindung in Bezug auf das zeitliche
Auseinandertreten von Gesetzgebung und Rechtsanwendung zeigt und
eine Manifestation der inneren Spannung von Faktizitit und Geltung
(des Rechts) darstellt, mit den Grenzen der Gerechtigkeit zusammen?

Die innere Grenze der Gerechtigkeit ist das allgemeinheitsstiftende
Merkmal oder die Hinsicht der Gleichheit, auf die bezogen sich ein Ge-
rechtigkeitskontext konstituiert. Die dufSere Grenze bezieht sich auf die
Extension der Gruppenmitglieder eines Gerechtigkeitskontextes (vgl.
insbesondere 2.1, 6.1. und 6.5). Ich erliutere nun zunichst, inwiefern
das Auseinandertreten von Gesetzgebung und Rechtsanwendung als eine
Manifestation der inneren Grenze der Gerechtigkeit und zwar in der Zeit
verstanden werden kann.*

In der Rechtsanwendung darf sich die Bestimmung der rechtli-
chen Gleichheit im Vergleich zu ihrer Bestimmung zum Zeitpunkt der

22 Generell kann man sagen, dass Kapitel I, I, VII und VIII sich eher mit der
externen und Kapitel III, IV, V, VI und IX sich eher mit der internen Span-
nung befassen. Zu einer Erliuterung zum Verhaltnis von intern und extern
vgl. Habermas 1994 [1992]: 349f.

23 In Bezug auf Forst habe ich das schon in 8.1 angedeutet.

283

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

Gesetzgebung nicht mehr andern. Damit soll gewihrleistet werden, dass
die Richterin den Fall nicht willkiirlich, sondern genauso wie gleichge-
artete Fille in der Vergangenheit behandelt. Die innere Grenze der Ge-
rechtigkeit verlduft zwischen den Merkmalen der in einen Fall involvier-
ten Personen, die bei der Beurteilung eine Rolle spielen diirfen, und den
Merkmalen, die dies nicht diirfen. Wihrend diese Grenze in der Vergan-
genheit festgelegt wurde, gilt sie auch firr den gegenwirtigen Fall. Die-
se Manifestation der inneren Grenze der Gerechtigkeit erscheint mir als
besonders wichtig, weil deren Verlauf nicht durch eine bessere Gesetzge-
bung etwa (die faktische Ungleichheiten adaquater reprasentiert) ange-
passt werden kann, sondern ein untiiberwindbares Merkmal der Rechts-
form, der Institutionalisierung der Gerechtigkeit selbst, darstellt.

Es ist zudem zu betonen, dass diese Manifestation der inneren Gren-
ze eine ist, die intrinsisch mit Fragen der Zeitlichkeit zusammenhangt.>
Um das zu verstehen, muss man sich in Erinnerung rufen, dass Habermas
in Bezug auf Fragen der Rechtsanwendung eine Spannung von Rechts-
sicherheit und Richtigkeit ausgemacht hatte. Bei der Diskussion dieses
Problems hatte er aber, wie beschrieben, das Problem der Gesetzesbin-
dung nicht beachtet. Beachtet man dieses Problem, dann ergibt sich aber
eigentlich eine Spannung zwischen >Richtigkeit< und >Richtigkeit< und
zwar >Richtigkeit« zu t und >Richtigkeit< zu t . Lieber spricht von einem
»[...] Konflikt zwischen zwei institutionalisierten Diskursen [dem le-
gislativen und judikativen Diskurs, E.N.] — die beide den Anspruch der
Richtigkeit erheben [...]« (Lieber 2007: 219, Herv. E.N.) Damit ist an
dieser Stelle also eigentlich die externe und nicht die interne Spannung
von Faktizitat und Geltung, also »diejenige zwischen Gerechten und
positiven Normen« (Lieber 2007: 213) relevant. Bezogen auf die Frage,
wie nun der Konflikt zwischen diesen beiden Anspriichen der Richtig-
keit gelost werden konnte, nimmt Lieber auch eine zeitliche Perspektive
ein. Aus dieser Perspektive beziehen sich die beiden unterschiedlichen
Anspriche der Richtigkeit einerseits auf eine »zukunftsgewandte Nor-
mierung« [Richtigkeit t ] und andererseits auf eine »riickblickende Be-
urteilung« [Richtigkeit t ]. Gerhart Husserl betont dazu passend, dass
Personen, die eine bestimmte Gewalt (Legislative, Judikative, Exeku-
tive) vertreten, unterschiedliche Zeitperspektiven innehaben: Die Per-
spektive des Gesetzgebers betont die Zukunft, diejenige der Judikative

24 Mit dieser Feststellung wird der Unterschied zwischen dem historischen«
und >gegenwirtigen< bzw. institutionellen Versuch, den Grund der Gerech-
tigkeit (der wiederum die Notwendigkeit der Grenzen der Gerechtigkeit be-
griindet sowie bestimmte Grenzziehungen stets dem Druck aussetzt, wieder
durchbrochen werden zu konnen) in der Realisierung der Gerechtigkeit an-
gemessen zu beriicksichtigen, relativiert (vgl. 7.6, s.u. in diesem Unterkapi-
tel und 11.71).

284

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE NORMATIVE BEDEUTUNG DES ZEITLICHEN AUSEINANDERTRETENS

die Vergangenheit und diejenige der Exekutive die Gegenwart (Husserl
1955: 52—62).%

Von der Manifestation der inneren Grenze der Gerechtigkeit als zeit-
liches Auseinandertreten der Gesetzgebung und Rechtsanwendung lasst
sich die Briicke schlagen zu anderen, haufiger diskutierten Fragen des Ver-
héltnisses von Zeit und Recht, etwa wie lange Verfassungen Giiltigkeit
besitzen sollten (vgl. 7.6, 11 und 12.2.1). Denn die Frage der Gesetzes-
bindung wirft die generellere Frage auf, welche normative Bedeutung es
firr eine Rechtsordnung insgesamt haben sollte, was in der Vergangenheit
als >richtig« angesehen wurde — oder in Habermas® Worten — welchen Sinn
Rechtssicherheit haben konnte. Zundchst mochte ich aber bei der Mani-
festation der inneren Grenze der Gerechtigkeit in dem zeitlichen Ausein-
andertreten von Gesetzgebung und -anwendung bleiben.

Da ich mich auf eine Manifestation der inneren Grenze der Gerechtig-
keit fokussiere, sollte aufSerdem auch daran erinnert werden, dass die in-
nere Grenze der Gerechtigkeit eng mit ihrer dufSeren Grenze in Verbindung
steht (vgl. 6.1 und 6.5). Deshalb verbindet sich mit dem Bestreben, einen
richtigen Umgang mit Spannungen im nationalstaatlichen Recht zu finden,
auch die Hoffnung, Fragen transnationalen Rechts addquater konzeptua-
lisieren zu konnen (vgl. 8.5, Calliess 1999: 272 und Teubner 2012: 19f.).

Von hier aus gibt es nun drei mogliche Wege, die Uberlegungen wei-
terzufithren. Erstens lasst sich Habermas’ >Losung« fir die Dialektik von
rechtlicher und faktischer Gleichheit — trotz der vorangegangenen Proble-
matisierung ihrer ausschliefSlichen Verortung in den Kontext der Gesetz-
gebung — genauer anschauen. Das mache ich im folgenden Teil 8.4. Zwei-
tens konnte man sich bereits an dieser Stelle die Frage stellen, ob nicht die
Rechtsform selbst, von der das zeitliche Auseinandertreten von Gesetzge-
bung und -anwendung ein notwendiges Merkmal ist, selbst das Problem
ist. Lieber meint, dass es aus Habermas’ normativer Perspektive nicht fern
lage, diese Konsequenz zu ziehen,* auch wenn er anerkennt, dass Haber-
mas diese Konsequenz ausdriicklich nicht ziehen will (vgl. Lieber 2007:
228).?7 Drittens kann man versuchen, die Dialektik von rechtlicher und

25 Auf diese Einteilung von Husserl beziehen sich auch: Giinther 1995: 34,
Fn. 31 und Mollers 2008: 89.

26 Lieber schligt, weil er diese Konsequenz vermeiden will, vor, dass man Ha-
bermas’ grundlegendes normatives und zwar diskurstheoretisches Verstind-
nis des Rechts um die Beriicksichtigung des Werts formeller Gleichheit er-
ginzen muss, um den »normativen Eigenwert« (30) des Rechts einfangen
zu konnen. So ist auch der Titel seines Buches zu verstehen: Diskursive Ver-
nunft und formelle Gleichbheit. Auf Liebers Vorschlag komme ich im Schluss
(12.2.1) noch einmal zuriick.

27 Man konnte allerdings sagen, dass Habermas diese Konsequenz in abge-
schwichter Version durchaus zieht, denn er will die Arten von Griinden fiir Be-
griundungs- und Anwendungsdiskurse zwar in » [a]Jrgumentationslogisch[er] «

285

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

faktischer Gleichheit ernst zu nehmen und mit ihr umzugehen und zwar
gerade in Bezug auf das Auseinanderfallen von Fragen der Gesetzgebung
und -anwendung. Diesen dritten Weg schlage ich mit Bezug auf den Vor-
schlag eines »reflexiven Rechts« in 8.5 ein.

8.4 Habermas’ Umgang mit der Dialektik
von rechtlicher und faktischer Gleichheit

Die Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit diskutiert Haber-
mas insbesondere im letzten Kapitel von Faktizitdt und Geltung (IX. Pa-
radigmen des Rechts). Sie wird dort als eine generell das moderne Recht
betreffende, jedoch im Sozialstaat besonders sichtbare Schwierigkeit ein-
gefthrt (vgl. Habermas 1994 [1992]: 484ff.). Habermas verfolgt das Ziel
zu zeigen, dass er mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleich-
heit in seinem prozeduralistischen Rechtsparadigma einen sinnvollen Um-
gang gefunden hat. Wie oben erldutert verortet Habermas diesen produk-
tiven Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit
auf der Seite der Bestimmung von Gesetzen (Gesetzgebung). Diese Ver-
ortung habe ich bereits im vorherigen Unterkapitel 8.3 problematisiert.
Davon abgesehen soll nun dargestellt werden, wie das prozeduralistische
Rechtparadigma — zumindest bezogen auf die Gesetzgebung — die Span-
nung von rechtlicher und faktischer Gleichheit produktiv wendet.

Was wiirde es iiberhaupt heifsen, diese Dialektik produktiv zu nut-
zen? Ich fokussiere mich hier auf eine notwendige Voraussetzung da-
fiir. Diese notwendige Voraussetzung ist, dass im Gesetzgebungsprozess
tberhaupt neue und authentische Forderungen nach einer veranderten
Bestimmung von rechtlicher Gleichheit aufkommen kénnen und diesen
potentiell auch nachgekommen wird (sie also gehort werden). Die wich-
tige nachgelagerte Frage, welche (neuen) Forderungen als Grundlage ei-
ner Neubestimmung rechtlicher Gleichheit angenommen werden soll-
ten und welche nicht, lasse ich hier aufSen vor. Habermas bezieht sich an
dieser Stelle auf das »Schleusenmodell« von Bernhard Peters (Habermas
1994 [1992]: 429f.).>® Die Moglichkeit von neuen Forderungen fur die
Bestimmung von rechtlicher Gleichheit ist eine notwendige Bedingung

(Habermas 1994 [1992]: 235) Hinsicht trennen, ohne damit aber eine be-
stimmte Institutionalisierung dieser Trennung festzulegen (so auch: Gadeke
2017: 194, Fn. 44). Man konnte nun argumentieren, dass die institutionelle
Trennung von Legislative und Judikative aber fiir die moderne Rechtsform
entscheidend sei, und Habermas diese deshalb infrage stelle.

28 Fiir eine hilfreiche Zusammenfassung, siehe: Patberg 2018: 200-206. Pat-
berg betont neben der filternden auch die transmittierende Funktion von
Schleusensystemen.

286

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABERMAS’ UMGANG MIT DER DIALEKTIK

fir die produktive Nutzung der Dialektik von rechtlicher und faktischer
Gleichheit, weil schon der These, dass es diese Dialektik tiberhaupt gibt,
die Annahme zugrunde liegt, dass es nicht moglich ist, eine fiir alle Zeit
richtige Bestimmung rechtlicher Gleichheit vorzunehmen.

Ich mochte nun dafiir argumentieren, dass sich bei Habermas die Er-
wartung, dass in (seinem Verstindnis nach funktionierenden) realen Ge-
setzgebungsprozessen Forderungen fur die (Neu)Bestimmung rechtlicher
Gleichheit auftauchen konnen (und werden), dadurch ergibt, dass er
stets betont, dass ein Modell deliberativer Demokratie »zweigleisig|]«
(Habermas 1994 [1992]: 369) operieren muss. Eine zweigleisige Demo-
kratie beruht sowohl auf formellen bzw. institutionalisierten als auch
auf informellen Meinungs- und Willensbildungsprozessen. In Kapitel IX.
von Faktizitit und Geltung rekurriert Habermas auf dieses zweigleisige
Modell deliberativer Demokratie, um die Dialektik von rechtlicher und
faktischer Gleichheit zu entschirfen, aber er entwickelt und fiihrt es be-
reits in vorhergehenden Kapiteln aus (insbesondere in Kapitel IV, VII und
VIII). Ich kann im Folgenden nur das allgemeine Geriist von Habermas’
Verstindnis deliberativer Demokratie, das er ausfiihrlich in Faktizitit
und Geltung und in daran anschliefenden Publikationen entwickelt*
darstellen. Etwas ausfithrlicher werde ich allerdings auf wichtige Wei-
chenstellungen fir dieses Modell aus der Theorie des kommunikativen
Handelns (Band 1I) eingehen.

Ein hilfreicher Einstieg, um Habermas’ Vorstellung eines gut funktio-
nierenden, demokratischen Prozesses zu verstehen, ist die Bezeichnung,
dass es sich eben um ein Modell deliberativer Demokratietheorie han-
delt (vgl. sein Aufsatz »Drei Modelle der Demokratie«, in: Habermas
1999: 277-292). Deliberative Demokratietheorien gehen im Grundsatz
davon aus, dass eine Entscheidung nicht als demokratisch legitimiert an-
gesehen werden kann, wenn es blof§ die von der Mehrheit (des Volkes)
ausgewdhlte Option unter mehreren vorgegebenen Optionen ist.> Eine
demokratisch legitimierte Entscheidung schliefSt ein, dass auch tiber die
moglichen Optionen kollektiv beraten, eben deliberiert, wurde. Um dies
an einem Alltagsbeispiel zu verdeutlichen: Es mag sein, dass ich mich in
folgendem Szenario nicht wirklich an der Entscheidung fur die Planung
des Samstagabends beteiligt fithle. Ein Freund ruft mich an und fragt,
»Hast Du Lust am Samstag mit mir ins Kino zu gehen?«. Ich sage: »Auf
Kino habe ich nicht so grofse Lust, aber wir konnten in ein Restaurant
gehen?«. Daraufthin beendet er das Gesprach und die Abendplanung mit
der Begriindung, dass er nichts unternehmen wolle, aufSer ins Kino zu
gehen. Ich bin dann etwas beleidigt, weil ich mich vor die >vollendeten<

29 Insb. Habermas 1999.
30 Das wire in Habermas® Terminologie das liberale Verstindnis von Demo-
kratie.

287

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

Optionen, Kino oder keine Unternehmung, gesetzt und nicht wirklich
einbezogen fiihle. Auf individueller Ebene liefle sich dieses Problem wo-
moglich leicht iiber ein Gesprach zwischen mir und meinem Freund 16-
sen. Auf gesellschaftlicher Ebene bedarf es aber eines grofSeren Theorie-
aufwands, um zu beschreiben, wie es gewihrleistet werden kann, dass
nicht nur verschiedene Optionen zur Wahl gestellt werden, sondern Biir-
ger/innen auch die Moglichkeit haben, ihre Interessen oder Problemla-
gen selbst einzubringen. In Bezug auf das Beispiel wire es also aus Sicht
deliberativer Demokratie wiinschenswert, wenn mein Bediirfnis ins Re-
staurant zu gehen irgendwie mit in den Entscheidungsprozess einflie-
Ben wiirde und nicht — wie fingiert — gar nicht als Option wahrgenom-
men wirde.

Die Leistung, bisher politisch nicht wahrgenommene Bediirfnisla-
gen, die fur eine Verdnderung der Bestimmung rechtlicher Gleichheit
relevant sein konnten, aufzuspiiren, ubernehmen in Habermas’ Modell
insbesondere die informellen Prozesse der politischen Meinungs- und
Willensbildung. Das sind Prozesse, die sich nicht auf institutionalisierte
Partei- und Parlamentsstrukturen oder Wahlen reduzieren lassen. Das
zentrale Stichwort ist hierbei die >Offentlichkeitc. Fiir Habermas ist
eine » Offnung der institutionalisierten, aber unter Publizitidtsvorschrif-
ten pords bleibenden politischen Meinungs- und Willensbildung gegen-
tber den informellen Kreisldufen der allgemeinen politischen Kommu-
nikation« (Habermas 1994 [1992]: 225) entscheidend. Damit soll der
»Zufluf§ von Themen, Beitragen, Informationen und Griinden [...], die
in einer egalitir strukturierten vorstaatlichen Sphires™ frei flottieren«
gewihrleistet werden (Habermas 1994 [1992]: 226). Die (schwache??)
offentliche Sphare ist dabei wertvoll, weil sie im Gegensatz zum »par-
lamentarischen Komplex|[]« (Habermas 1994 [1992]: 374) als »Medi-
um uneingeschrankter Kommunikation« (ebd.) einen Ort bietet, »in
dem neue Problemlagen sensitiver wahrgenommen, Selbstverstandi-
gungsdiskurse breiter und expressiver gefiihrt, kollektive Identitdten
und Bedirfnisinterpretationen ungezwungener artikuliert werden kon-
nen« (ebd., Herv. E.N.). Ein wichtiger Grund dafiir, dass die (schwa-
che) offentliche Sphare dies leisten kann, ist, dass sie selbst keine Ent-
scheidungen treffen muss und deshalb freier Positionen ausprobieren
kann, ohne auf sie >festgenagelt« zu werden. Habermas spricht in die-
sem Kontext deshalb von einem »Entdeckungszusammenhang einer

31 Zu den Voraussetzungen einer funktionierenden offentlichen Sphire, s.u.

32 Habermas zihlt auch etwa parlamentarische Verhandlungen zur Offentlich-
keit, allerdings zu einer >starken< Offentlichkeit. Zur Unterscheidung von
starker und schwacher Offentlichkeit, siche: Habermas 1994 [1992]: 374—
382. Ich fokussiere mich hier auf die schwache Offentlichkeit, weil sie fiir
die Funktion der Einspeisung neuer Gesichtspunkte entscheidend ist.

288

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABERMAS’ UMGANG MIT DER DIALEKTIK

nicht durch Verfahren regulierten Offentlichkeit« im Gegensatz zu ei-
nem weniger experimentellen » Rechtfertigungszusammenhang <33 (Ha-
bermas 1994 [1992]: 373)-

Damit die (schwache) Offentlichkeit, die im vorherigen Absatz be-
schriebene Rolle einnehmen kann, ist es, neben der Tatsache, dass die
Akteur/innen in ihr nicht entscheidungswirksam handeln, notwendig,
dass sie »nicht-vermachtet[]« (Habermas 1994 [1992]: 374) ist. Mit
Macht muss an dieser Stelle »soziale« anstatt kommunikativer Macht
gemeint sein.’* Um eine nicht-vermachtete Offentlichkeit zu gewihr-
leisten, ist es fiir Habermas wiederum entscheidend, dass sie in Verbin-
dung zur »Zivilgesellschaft« (vgl. Kapitel VIII) steht. »Zivilgesellschaft«
hat fiir Habermas eine genaue Bedeutung: Der Begriff der Zivilgesell-
schaft wird, erstens, an der systematischen Stelle eingesetzt, in der in
einer uberschaubaren demokratisch zu regelnden Gemeinschaft die
»Versammlung autonomer Biirger« (Habermas 1994 [1992]: 170) zur
Deliberation stehen wiirde. Das Ideal einer an 6ffentlichen Diskussio-
nen teilnehmenden Biirgerschaft — auf der Agora einer griechischen Po-
lis etwa — wird ersetzt durch »Kommunikationskreislaufe von Foren
und Korperschaften« (Habermas 1994 [1992]: 170). Zu der Zivilge-
sellschaft gehoren klassischerweise Vereine, Nichtregierungsorganisa-
tionen, Verbiande oder Kirchen, aber keine (machtigen) Wirtschaftsun-
ternehmen. Es ist dementsprechend, zweitens, entscheidend, dass die
Zivilgesellschaft gerade nicht mit der » biirgerliche[n] Gesellschaft< der
liberalen Tradition, die Hegel schliefSlich als >System der Bediirfnisses,
d.h. als marktwirtschaftliches System der gesellschaftlichen Arbeit und
des Warenverkehrs auf den Begriff gebracht hatte« (Habermas 1994
[1992]: 443) identisch ist.’s Die Zivilgesellschaft muss wiederum »mit
den privaten Kernbereichen der Lebenswelt riickgekoppelt[]« (Haber-
mas 1994 [1992]: 445) sein.

An dieser Stelle sind ein paar Bemerkungen zu Habermas’ Lebens-
weltbegriff vonnoten. In der Theorie des kommunikativen Handelns 2
(1981) entwickelt Habermas ausfiihrlich sein soziologisches Verstandnis

33 Hat man Forsts sozialtheoretische Position vor Augen (das >Soziale« als
Rechtfertigungsverhiltnis, vgl. 6.3.2) stellt sich bereits an dieser Stelle die
Frage, wie und ob Forst diesen blofSen Entdeckungs- und gerade nicht Recht-
fertigungsraum konzeptualisieren kann.

34 Vgl.Kapitel IV von Faktizitit und Geltung zu den unterschiedlichen Macht-
typen bei Habermas, neben kommunikativer und sozialer Macht nennt Ha-
bermas noch administrative und politische Macht.

35 Vgl zur Rolle der Zivilgesellschaft in Abgrenzung zur biirgerlichen Gesell-
schaft fur die Politische Theorie und Demokratietheorie die umfassende Stu-
die von Cohen und Arato Civil Society and Political Theory (1992), auf die
auch Habermas verweist (Cohen und Arato 1992, Habermas 1994 [1992]:

444f.).

289

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

der >Lebenswelt< in Abgrenzung zum >System<.3¢ Ich kann hier weder
Habermas’ Herleitung des Lebensweltbegriffs (ausgehend von einer Re-
zeption und Kritik von Edmund Husserls und Alfred Schiitz’ Begriff
der Lebenswelt), eine genaue Rekonstruktion des Begriffs und der The-
se der Rationalisierung der Lebenswelt (siehe dazu Strecker 2009: 209—
216), noch eine Darstellung der Rezeption und Kritik des Lebenswelt-
begriffs bzw. der Unterscheidung von System und Lebenswelt leisten
(vgl. dazu die Betridge in Honneth und Joas 2002 [1986], Jaeggi 2009:
544 und Waldenfels 2016 [1985]: 94-119). Ich begniige mich mit einer
kurzen Darstellung der kennzeichnenden Merkmale der Lebenswelt im
Unterschied zum System bei Habermas. Grundsatzlich ist es so, dass le-
bensweltliche soziale Phinomene nur durch kommunikatives bzw. ver-
stindigungsorientiertes Handeln reproduziert werden konnen, wahrend
systemische Verhiltnisse durch strategisches Handeln reproduziert wer-
den.’” Kurz gesagt bedeutet kommunikatives Handeln, dass Personen
ihre Handlungen mit anderen so zu koordinieren anstreben, dass sie sich
uber ihre jeweiligen Handlungsziele verstindigen und strategisches Han-
deln, dass Akteure ihre Handlungen nach gegebenen Interessen ausrich-
ten, ohne die Handlungsgriinde anderer Personen zu bertcksichtigen.3®
Die (rationalisierte) Lebenswelt unterteilt Habermas in drei Bereiche:
Kultur, Gesellschaft und Personlichkeit (vgl. Habermas 1981 [1987]:
209).% Quer zu dieser Unterteilung liegt die Unterscheidung zwischen
privaten und offentlichen Teilen der Lebenswelt. Die Zivilgesellschaft
ist in dem offentlichen Teil des Gesellschaftsteils der Lebenswelt zu ver-
orten. Sie bezieht sich dabei notwendig auf die nicht-6ffentlichen Teile
der Lebenswelt (s.u.).

Das folgende Zitat soll nun noch einmal zusammenfassend belegen,
dass der Machtkreislauf des Rechts fiir Habermas nur durch seine An-
bindung an die Lebenswelt legitimes Recht hervorbringen kann:

36 Siehe die »VI. Zweite Zwischenbetrachtung: System und Lebenswelt« (Ha-
bermas 1981 [1987]: 170-293).

37 Auch wenn die Lebenswelt nur durch verstindigungsorientiertes Handeln
und das System nur durch strategisches Handeln reproduziert werden kann,
heifSt das nicht, dass es in der Lebenswelt bzw. im System nur verstindi-
gungsorientiertes bzw. nur strategisches Handeln gibt. Vgl. Fn. 42 in diesem
Kapitel.

38 Fiir eine leicht verstindliche und ausfihrlichere Erlduterung siehe Iser und
Strecker 2010: 79-87, insb. 8§5f.

39 Auf das genaue Verhiltnis der Differenzierung zwischen Kultur, Gesellschaft
und Personlichkeit zu der Ausdifferenzierung von drei Geltungsanspriichen
(subjektiv, objektiv, sozial) gehe ich hier nicht weiter ein, dazu: Neves 2009:
375. Zu den drei Geltungsanspriichen vgl. Einleitung zu II.

290

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABERMAS’ UMGANG MIT DER DIALEKTIK

»[...] [L]egitimes Recht reproduziert sich nur in Formen eines
rechtstaatlich regulierten Machtkreislaufs, der sich aus den Kommuni-
kationen einer nichtvermachteten, tiber zivilgesellschaftliche Institutio-
nen in den privaten Kernbereichen der Lebenswelt verwurzelten politi-
schen Offentlichkeit speist.« (Habermas 1994 [1992]: 492)

Insbesondere der private Teil der Lebenswelt scheint fiir Habermas be-
deutend, damit >neue< Themen in den Machtkreislauf eingespeist wer-
den: »der Kommunikationszusammenhang einer aus Privatleuten zi-
vilgesellschaftlich rekrutierten Offentlichkeit ist auf die spontanen
Zufubren aus einer Lebenswelt angewiesen, die in ihren privaten Kern-
bereichen intakt ist.« (Habermas 1994 [1992]: 503, Herv. E.N.). Die
»unbestimmt[e]« (Habermas 1981 [1987]: 201) Lebenswelt, bietet ei-
nen »jederzeit erweiterungsfahigen Wissensvorrat«, einen »unerschopf-
lichen Kontext« (Habermas 1981 [1987]: 202), auf den der Machtkreis-
lauf des legitimen Rechts angewiesen ist.*° Neben der Tatsache, dass aus
der Lebenswelt neue Impulse kommen, ist es wichtig, dass diese als au-
thentische oder ungezwungene Ausdriicke von Bediirfnissen verstanden
werden konnen: Der Machtkreislauf des Rechts darf »den Kontakt mit
einem ungezwungenen Prozefs der Bediirfnisartikulation« nicht verlie-
ren (Habermas 1994 [1992]: 518f.).

Bevor ich nun darauf eingehe, warum Forst dieses Modell des Macht-
kreislaufs des Rechts zumindest nicht ohne Weiteres zur Verfiigung steht,
sei festgehalten, dass Habermas die Dialektik von rechtlicher und fak-
tischer Gleichheit also als produktiv nutzbar und nicht per se fir »di-
lemmatisch« hile.+

In Abgrenzung von Habermas versteht Forst Gesellschaft nicht als
zwischen System und Lebenswelt aufgespannt, sondern insgesamt als
Rechtfertigungsverhdlinis (vgl. Einleitung zu II und 6.3.2). Es gibt fir
Forst also nicht wie bei Habermas systemische Zusammenhinge, die
»normfrei[]« (Habermas 1981 [1987]: 175) funktionieren.** Das Ein-

40 Diese Zitate stammen zwar aus einem Teil von Habermas® Text, wo er
Schiitz’ Lebensweltbegriff beschreibt, allerdings mochte er diese Merkmale
der Lebenswelt in seinem Begriff beibehalten: »Der folgende Exkurs zeigt
indessen, daf$ sich die phinomenologisch beschriebenen Grundziige der
konstituierten Lebenswelt ohne Schwierigkeiten erklaren lassen, wenn man
>Lebenswelt« als Komplementarbegriff zum >kommunikativen Handeln« ein-
fithrt.« (Habermas 1981 [1987]: 198)

41 Menke und Habermas haben an dieser Stelle einen Dissens, vgl. Menke
2004 [2000]: 253, Fn. 2

42 Es ist wichtig zu betonen, wie Habermas in Reaktion auf die Rezeption sei-
ner Theorie des kommunikativen Handelns selbst klargestellt hat, dass die
Normfreiheit der systemischen Sphiren nicht bedeutet, dass in ihnen gar
kein verstindigungsorientiertes, normgeleitetes Handeln stattfindet, sondern
nur, dass dieses weder hinreichend noch notwendig ist fiir die Reproduktion

291

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

reifSen der System-und-Lebenswelt-Unterscheidung hingt mit zwei wei-
teren begrifflichen Verschiebungen von Habermas zu Forst zusammen.
Forst macht im Gegensatz zu Habermas, erstens, keinen Unterschied
zwischen verstindigungsorientiertem und strategischem Handeln, fiir
Forst ist jedes Handeln rechtfertigungsbasiert — wobei die Rechtferti-
gungen angemessen sein konnen oder nicht (vgl. 6.3.1). Zweitens unter-
scheidet Forst nicht wie Habermas zwischen kommunikativer, sozialer,
politischer bzw. administrativer Macht und 6konomischer Macht. Diese
unterschiedlichen Machttypen lassen sich jeweils entweder der Seite des
Systems bzw. der Lebenswelt zuordnen (vgl. Niederberger 2009: 69). Fiir
Forst ist jede Form von Machtaustiibung grundsitzlich »noumenaler«
Art und bedeutet ein intentionales Einwirken (normativ wiinschenswert
oder nicht) auf den Rechtfertigungsraum einer Person (vgl. 6.3.2).4 Fiir
Forst ist jede Form von Machtaustibung gewissermafSen lebensweltlich.

Einen Vorteil, den Forst dadurch hat, ist, dass er die Systeme der Oko-
nomie und der Biirokratie sowie einzelne Handlungen darin normativ
kritisieren kann, weil er eben nicht davon ausgeht, dass sich diese Sys-
teme ohne begriindetes Handeln von Akteuren herausgebildet hitten
oder dass sie ohne ein solches Handeln reproduziert werden konnten.
Somit ist es also aus Forsts Theorie heraus, prinzipiell moglich, die Be-
herrschungsform der Ausbeutung zu adressieren (vgl. 3.1.2). Das betont
Fischer-Lescano, wenngleich er schliefSlich nicht glaubt, dass Forst die-
sen Anspruch durchhalten kann: »Dass Forst, insofern anders als Ha-
bermas, zwar zumindest die Notwendigkeit anerkennt, »auch und gera-
de >systemische« Zusammenhinge der Okonomie und des Staates< unter
Rechtfertigungsdruck zu stellen, ist zwar zu begriiflen — bleibt aber Pa-
role.« (Fischer-Lescano 2018: 167)

Die Kehrseite davon ist, dass Forst nicht die Erwartung von Habermas
aufrechterhalten kann, dass insbesondere aus den »intakten« — ich ver-
stehe es so, dass Habermas mit intakt nicht durch systemische Imperati-
ve kolonialisiert meint+ — Bereichen der Lebenswelt authentische, neue
Impulse in den Machtkreislauf des Rechts eingespeist werden. Dadurch,
dass Habermas bestimmte Interessen (machtpolitische oder 6konomi-
sche) aus der Lebenswelt in die Systeme verlagert, wird es wahrschein-
licher, dass in der Lebenswelt eine ungezwungene Bediirfnisartikulation
stattfinden kann. Die Erwartung, dass authentische, neue Impulse aus
der Lebenswelt in den Machtkreislauf des Rechts eingespeist werden,

systemischer Zusammenhinge, vgl. dazu: Strecker 2009: 213f. Vgl. Fn. 37
in diesem Kapitel.

43 Es ist vorstellbar, dass Forst (was er bisher aber nicht getan hat) >iiber« der
sozialontologischen These, dass jede Form von Machtausiibung noumena-
ler Art ist, Unterscheidungen zwischen verschiedenen Machttypen (wieder)
einfilhren konnte.

44 Siehe zur »Kolonialisierung«: Iser 2009.

292

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABERMAS’ UMGANG MIT DER DIALEKTIK

begriindet bei Habermas wiederum die Hoffnung einer produktiven Ent-
faltung der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit. Diese
Hoffnung, so scheint mir, lasst sich mit Forsts gesellschaftstheoretischen
Mitteln — zumindest nicht ohne Weiteres — aufrechterhalten.+s

Es sei allerdings betont, dass Forst — wie Habermas — die Wichtig-
keit der informellen Seite deliberativer Demokratie betont: »Von spezi-
eller Bedeutung ist eine nicht im engeren Sinne politische Einrichtung,
sondern eine der sogenannten Zivilgesellschaft: die der Offentlichkeit. «
(Forst 2007a: 259)# Und er betont den »auch agonalen« Charakter des
demokratischen Austauschs von Griinden (Forst 2007a: 267). Dazu zwei
Uberlegungen: Auch Forst beruft sich, erstens, an dieser Stelle affirmativ
auf die oben bereits erwihnte Studie von Cohen und Arato (vgl. Forst
2007a: 260, Fn. 86). Cohen und Arato arbeiten sich an Habermas® Un-
terscheidung von System und Lebenswelt ab und behalten sie schlieflich
mit einigen Modifikationen bei: »we shall rely, albeit critically, on [...]
Habermas’s own [...] development of a dualistic social theory that dif-
ferentiates and links the equally necessary methodologies dealing with
slifeworld< and >system«.« (Cohen und Arato 1992: 422) An dieser Stelle
miisste man also untersuchen, ob zumindest Cohens und Aratos Rekon-
struktion der fiir den demokratischen Prozess produktiven Zivilgesell-
schaft, ohne die Unterscheidung von System und Lebenswelt tiberhaupt

45 Habermas beschreibt zwar gesellschaftstheoretisch die Notwendigkeit der
lebensweltlichen Ressourcen fiir den legitimen Machtkreislauf des Rechts,
macht aber an verschiedenen Stellen deutlich, dass diese Ressourcen nicht
selbst rechtlich oder politisch gesichert werden konnen: »Gerade die deli-
berativ gefilterten politischen Kommunikationen sind auf Ressourcen der
Lebenswelt — auf eine freiheitliche politische Kultur und eine aufgeklar-
te politische Sozialisation, vor allem auf die Initiativen meinungsbildender
Assoziationen — angewiesen, die sich weitgehend spontan bilden und rege-
nerieren, jedenfalls direkten Zugriffen des politischen Apparats nur schwer
zugianglich sind.« (Habermas 1994 [1992]: 366, vgl. 434) Vgl. dazu das
viel zitierte sBockenforde-Theorem«: » Der freibeitlich, sdkularisierte Staate
lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann.« (Bocken-
forde 2016 [1991]: 112) Kervégan schreibt sogar, dass »man [...] mutma-
fen [kann], dass sein [Habermas’, E.N.] gesamter Beitrag zur Rechts- und
politischen Philosophie darauf zielt, die Pramissen sowie Konsequenzen die-
ses Theorems zu widerlegen.« (Kervegan 2018: 369) Das >Bockenforde-
Theorem«erwihnt Habermas in Faktizitit und Geltung allerdings gar nicht,
sondern diskutiert es erst explizit in Zwischen Naturalismus und Religion
(2005) (vgl. ebd.). Vgl. zu dem >Bockenforde-Theorem« auch: Menke 2017a
und Dreier 2018: 189—214.

46 Die Gleichsetzung von Zivilgesellschaft und Offentlichkeit wird von Forst
nicht weiter erliutert. Bei Habermas sind Zivilgesellschaft und Offentlich-
keit nicht identisch. Die Zivilgesellschaft ist nur ein Teil der Offentlichkeit
(s.0.).

293

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

nutzbar gemacht werden kann. Zweitens wire es interessant zu iiber-
prufen, inwiefern sich Forsts Verstindnis der Macht oder des Einflusses
der informellen Offentlichkeit auf politische Institutionen vielleicht stir-
ker an Habermas’ (dlterem) Modell der »Belagerung« (Habermas 1994
[1992]: 626) von Institutionen als des geregelten Einflusses tiber Schleu-
sen (s.0.) orientiert (vgl. Forst 2015a: 232). Das Belagerungsmodell be-
tont starker ein partikulares und eruptives — oder auch radikaldemokra-
tisches (vgl. Kapitel 7) — Moment als das harmonische EinflieSen von
lebensweltlichen Impulsen in die politische Sphire, das mit dem Schleu-
senmodell in Verbindung gebracht werden kann.

Fur Forst wird die kritische Riickfrage Liebers an Habermas, ob
»sich nicht [...] aus der Perspektive des Rechts eine Moglichkeit erge-
ben [muss], auf ein verstindigungsorientiertes Engagement der Biirge-
rinnen und Biirger zu hoffen, ohne sich aber vollstindig darauf verlassen
zu miissen« (Lieber 2007: 28), noch virulenter. Im nichsten Unterkapi-
tel geht es deshalb darum, einen stirker auf die Rechtsform bezogenen
Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit zu
suchen, der im Kern darin besteht, auch in Rechtsanwendungsprozessen
den Kontakt zu faktischen (Un)Gleichheitsverhiltnissen zu iiberprifen.

Davor seien noch einmal die Grinde dagegen, Habermas’ Umgang
mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit aus Forsts
Perspektiv zu iibernehmen, wiederholt.

1. Da Forst die Rechtsform selbst normativ ausweisen mochte, kann
er weniger als Habermas die Merkmale (und Probleme) der modernen
Rechtsform fiir gegeben hinnehmen (8.2).

2. Die ausschlieSliche Verortung der Dialektik von rechtlicher und
faktischer Gleichheit auf der Seite der Gesetzgebung muss aus Forsts Per-
spektive unplausibel erscheinen. Das liegt daran, dass diese Verortung
bedingt ist durch die Trennung von Begriindungs- und Anwendungsfra-
gen in der Moral. Diese Trennung halt Forst nicht fiir plausibel (8.3).

3. Selbst wenn man die exklusive Verortung der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit auf der Gesetzgebungsseite akzeptieren
wiirde, bleibt Habermas’ Umgang mit ihr Forst aus gesellschaftstheore-
tischen Griinden verschlossen (8.4).

8.5 Reflexives Recht als Alternative zu Habermas’
prozeduralistischem Rechtsparadigma?
Die von Gunther Teubner und Helmut Willke in den 198oern entwickel-
te und insbesondere von Teubner bis heute weiter ausgebaute Idee ei-
nes reflexiven Rechts (vgl. Teubner 1982, Willke und Teubner 1984 so-

wie Teubner 2012) ldsst sich in einen Debattenkontext, den man mit der

294

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

Uberschrift »Prozeduralisierung des Rechts«#7 betiteln kann, verorten.
Die grundsitzliche Frage, die sich in dieser Debatte stellt, ist, wie man jen-
seits von einer formalen und materialen die Rationalitat des Rechts (vgl.
Kapitel 3) beschreiben konnte. Dabei wird der Versuch unternommen,
die Rationalitdt des Rechts als reflexive oder prozedurale zu verstehen.
Habermas’ Vorschlag eines prozeduralistischen Rechtsparadigmas gehort
dementsprechend ebenso in diesen Debattenkontext.** Das Ziel, die for-
male und materiale Rationalitit des Rechts zu iiberwinden, beruht auf
der Wahrnehmung von Problemen dieser Rationalititen und ihnen ent-
sprechenden Rechtsformen (formales und materiales Recht). Man kann
zwischen drei Problemgruppen unterscheiden, auf die die Prozedurali-
sierung des Rechts reagiert: die Steuerungskrise des modernen Rechts,
die Beherrschungsformen# von Ausbeutung und Normalisierung und die
Transnationalisierung des Rechts (vgl. Neuhann 2018b: II.1, S. 135ff.).
Die Steuerungskrise ist das Problem, auf das Teubner und Willke mit ih-
rem Vorschlag eines reflexiven Rechts reagieren. Die Beherrschungsfor-
men von Ausbeutung und Normalisierung sind Probleme, die aus einem
falschen Umgang mit der von Habermas beschriebenen Dialektik von
rechtlicher und faktischer Gleichheit entstehen (vgl. 8.2). Die Transnati-
onalisierung des Rechts hiangt mit diesen beiden Problemen zusammen,
aber ich werde, entsprechend meinem Fokus auf die innere Grenze der
Gerechtigkeit (vgl. 6.5 und 8.3), hier nur knapp darauf eingehen.

Im Folgenden beschreibe ich zunichst, was unter der Steuerungskrise
des modernen Rechts zu verstehen ist und erliautere das Entsprechungs-
verhiltnis dieses Problems zu den Beherrschungsformen der Ausbeutung
und Normalisierung (und dem Problem der Transnationalisierung). Da
Teubner und Willke ihre Gedanken ausgehend von dem Steuerungspro-
blem entwickeln (vgl. Cohen 2002: 152), bedarf es des Aufweises dieses
Entsprechungsverhiltnisses, um ihre Losung auch auf den Umgang mit

47 Vgl. die Einleitung und die Beitrige in: Sheplyakova 2018b.

48 Weitere prominente Vorschlige im Kontext der >Prozeduralisierung des
Rechts< stammen etwa von Hiberle und Wietholter. Habermas grenzt sich
von beiden Modellen ab: Habermas 1994 [1992]: 496. Wietholters Per-
spektive blende ich aus, weil mir Menkes an Habermas anschliefSende Kri-
tik plausibel erscheint, dass Wietholter die moderne Rechtsform auflost und
sein Ansatz deshalb nicht fir die Beschreibung des >Rechts« kritisch-proze-
duraler Gerechtigkeit infrage kommt (vgl. Menke 2015: 333-336 und Ha-
bermas 1994 [1992]: 497). Ob diese Kritik stichhaltig ist, miisste jedoch
eingehender gepriift werden. Das leiste ich hier nicht. Siehe zur Auseinan-
dersetzung mit Wietholter auch: Sheplyakova 2018a.

49 In Neuhann 2018b schreibe ich Herrschaftsformen. Im Sinne der in dieser
Arbeit verwendeten Terminologie (vgl. Kapitel 3) ist hier aber nicht-wiin-
schenswerte Herrschaft gemeint, weshalb ich nun von Beherrschungsformen
schreibe.

295

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit zu beziehen. Mit
der Darlegung des Entsprechungsverhiltnisses des (funktionalen) Steu-
erungsproblems mit dem (normativen) Problem eines falschen Umgangs
mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit schlage ich
deshalb, wie zu erldutern sein wird, auch ein normatives Verstindnis der
Idee des reflexiven Rechts vor. AnschliefSend skizziere ich den Losungs-
vorschlag reflexiven Rechts und erldutere, inwiefern er aus Perspektive
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit eine attraktive Alternative zu Haber-
mas’ Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleich-
heit darstellt.

8.5.1 Die Steuerungskrise des modernen Rechts

Fur die »Steuerungskrise« (Teubner 1982: 45, Calliess 1999: 13) des mo-
dernen Rechts sind zwei soziale Entwicklungen verantwortlich: die »Stei-
gerung der Eigenkomplexitit gesellschaftlicher Systeme« (Willke und
Teubner 1984: 9) und ein »rapide[rer] gesellschaftliche[r] Wandel« (Cal-
liess 1999: 58). Die erste Entwicklung entspricht der systemtheoretischen
These (Niklas Luhmann), dass sich moderne Gesellschaften in mehrere
Subsysteme, etwa Wirtschaft, Recht und Politik, (funktional) ausdifferen-
ziert haben, die jeweils unterschiedlich kodiert sind. So geht es im 6kono-
mischen System um Gewinn und Verlust, im Rechtsystem um Recht und
Unrecht und in der Politik um das Mehr oder Weniger an Macht. Prozes-
se des einen Systems lassen sich deshalb nicht einfach in die Systemlogik
eines anderen uibersetzen. Fur das Recht (Recht und Unrecht), das klas-
sischerweise als Regulierungsmechanismus fur die gesamte Gesellschaft
verstanden wurde, ist es ein Problem, wenn es nicht (mehr) ohne Weiteres
in andere Subsysteme >hineinregieren< kann. Die zweite Entwicklung (ra-
piderer gesellschaftlicher Wandel) erschwert die Moglichkeit, iiberhaupt
sinnvolle Gesetze zu erlassen, da diese auf unterschiedliche gesellschaftli-
che Umstande passen und demnach eine hohe Anzahl an Freiheitsgraden
bei der Berechnung von erwarteten Steuerungswirkungen berticksichtigen
miissen.’ Dieses zunichst als blof$ funktionales Problem erscheinende
Steuerungsproblem ist gleichzeitig ein normatives Problem, weil es zum
normativen » Autonomieversprechen|| der politischen Moderne« (Rosa
2005: 402) gehort, dass die Gesellschaft (durch kollektive Autonomie au-
torisiert und mit den Mitteln des Rechts) politisch gestaltet und gesteuert
wird (vgl. Rosa 2005: 391).5!

so Vgl. dazu der Abschnitt »Risikogesellschaft und Praventionsstaat« in: Cal-
liess 1999: 55ff.

51 Vgl. zum Zusammenhang des funktionalen und normativen Problems: »Die
Menge der Politiken fiihrt nur dann zu einer Uberlastung des Rechtsmediums,

296

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

Konkret bedeutet die Steuerungskrise des Rechts, dass das Recht
durch die funktionale Ausdifferenzierung und die schnelle Wandlung
moderner Gesellschaften tiberfordert wird: Es entsteht ein erhohter Be-
darf an Rechtsprechung (im Falle formaler Rationalitit) oder Rechtset-
zung (im Falle materialer Rationalitdt)s* und es gibt nicht gentigend Mit-
tel, diesen Bedarf zu stillen. Wie ist das zu erklaren?

Schematisch lasst sich der erste Fall ganz einfach erkliren: Je kom-
plexer gesellschaftliche Strukturen sind und je ofter sie sich verandern,
desto mehr Potenzial fiir Konflikte gibt es in Bezug darauf, was formale
Regeln in konkreten Situationen bedeuten. Wenn nicht fiir jeden Einzel-
fall versucht wird, ein neues Gesetz zu erlassen — was einer Abschaffung
der Gesetzesform gleichkommen wiirde —, erhoht sich der Bedarf, Kon-
flikte zwischen verschiedenen Interpretationen der Bedeutung eines for-
malen Gesetzes im Einzelfall zu schlichten. Klaus Eder spricht in diesem
Kontext von einer »litigation explosion« und schreibt, dass sie »umso
prekarer [wird], je mehr das Rechtssystem an traditionellen Standards
rechtlicher Rationalitit, hier formaler Rationalitit, festhilt« (Eder 1990:
167). Dieses Problem erkennt Foucault bereits im Kontext seiner Analyse
der Logik der ordoliberalen Idee von Rechtstaatlichkeit, die in der Mitte
des 20. Jahrhunderts auftaucht:3 Im Gegensatz zum » Polizeistaat«, in
dem es »keinen Unterschied [...] zwischen den allgemeinen und stindi-
gen Vorschriften der offentlichen Gewalt einerseits — was man, grob ge-
sagt, das Gesetz nennen konnte — und andererseits den konjunkturellen,
voriibergehenden, lokalen und individuellen Entscheidungen derselben
offentlichen Gewalt gibt [Rechtsanwendung, E.N.]«, sollen im Rechts-
staat die »gesetzlich geregelten Eingriffe formal sein« (Foucault 20135
[2004]: 237, 241, letzte Herv. E.N.). Der Staat soll nur die Spielregeln
fur das freie Spiel der Wirtschaft festlegen (vgl. Foucault 2015 [2004]:
243f.). Das fiihrt aber nicht — wie man zunichst vermuten kénnte — zu
einer geringen Staatstétigkeit, sondern zu einem »Wachstum der Nach-
frage nach der Rechtsprechung«, die »innerhalb der Spielregeln schlich-
tend wirkt« (Foucault 2015 [2004]: 245, 246). Wie Eder schreibt auch
Foucault: »[J]e formaler das Gesetz wird, desto zahlreicher werden die
gerichtlichen Interventionen.« (Foucault 2015 [2004]: 247)

Im Gegensatz zur formalen Rationalitit des Rechts kann man sche-
matisch sagen, dass es der Logik der Materialisierung des Rechts

wenn der politische Prozefs die — in den Prinzipien des Rechtsstaates ausdif-
ferenzierten — Verfahrensbedingungen legitimer Rechtssetzung, letztlich: das
demokratische Verfahren der politisch autonomen Ausgestaltung des Sys-
tems der Rechte verletzt.« (Habermas 1994 [1992]: 517)

52 Das konnte man als zwei Seiten einer Verrechtlichung verstehen.

53 Foucault hat hier allerdings ausschlieflich die Wirtschaft als zu regulieren-
des Feld im Blick und nicht die komplexe und sich schnell wandelnde Ge-
sellschaft insgesamt.

297

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

entspricht, den Versuch zu unternehmen, auf eine komplexe und sich
wandelnde Gesellschaft mit vielen — sich Fallspezifitit anndhernden —
Regeln zu antworten. Die Folge ist, »dafd das Recht unkontrollierbar
zu wuchern beginnt« (Luhmann 1981: 92), oder in Eders Worten, dass
eine »Uberlastung der Regulierungsfunktion« (Eder 1990: 167) ein-
tritt. Eder betont auch den Zusammenhang dieses Problems mit der
materialen Rationalitit des Rechts: »Dieses Problem verstarkt sich in
dem Maf3e, wie das Rechtssystem am MafSstab materialer Rationalitat
festhilt.« (Eder 1990: 167) Eine andere Moglichkeit, der Idee der Ma-
terialisierung des Rechts zu entsprechen, ist neben der Steigerung der
Menge an Politiken, die Erlassung von »open-ended and ambiguous
norms, principles and standards« (Scheuerman 2001: 83).54 Solche va-
gen Zielvorgaben wiirden dann einerseits ein dhnliches Steuerungspro-
blem wie das der formalen Rationalitit zur Konsequenz haben und an-
dererseits Normalisierungstendenzen begunstigen: Der Spielraum fiir
Richter wire bei der Anwendung solcher Normen grofser und konn-
te als » Einfallstor[]< materialer Wertungen« kritisiert werden (Auer
2005: 42).

Wie hingt dieses Steuerungsproblem grundsatzlicher — also abgese-
hen von diesem skizzierten Bezug tiber das Problem der Normalisierung
— mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit und dem
potentiell falschen Umgang mit ihr, welcher zu Ausbeutung und Norma-
lisierung fithrt, sowie der Transnationalisierung des Rechts zusammen?

Um das zu erldutern, mache ich mir einige Uberlegungen von Teub-
ner aus seinem Buch Verfassungsfragmente (2012) zunutze. Er schreibt:
»Anders als es die aktuelle Debatte voraussetzt, ist es [...] durchaus
nicht so, dass mit dem Entstehen der Weltgesellschaft eine ginzlich
neuartige Verfassungsproblematik auftaucht.« (Teubner 2012: 20)
Probleme, die sich durch die Transnationalisierung des Rechts stel-
len, seien also keine grundsitzlich neuen Probleme des Rechts, son-
dern stiinden in Kontinuitit zu Problemen, die es bereits im natio-
nalstaatlichen Kontext gab. Diese »Kontinuitit der Problemstellung
hangt mit der funktionalen Differenzierung der Gesellschaft zusam-
men, die in der Transnationalisierung auf die ganze Welt ausgeweitet
wurde.« (Teubner 2012: 20) Die Problemstellung, die sich im national-
staatlichen Kontext aufgrund der funktionalen Differenzierung (und
des beschleunigten gesellschaftlichen Wandels) zeigte, war das Steue-
rungsproblem des modernen Rechts (s.0.). Bis zu einem gewissen Grad
konnte dieses Steuerungsproblem auf nationalstaatlicher Ebene aber
latent bleiben, weil »Staatsverfassungen [...] die Frage noch im Schat-
ten grundrechtlich geschiitzter Individualfreiheiten verbergen« konn-
ten (Teubner 2012: 19). Ich verstehe Teubner so: Das Problem, dass das

54 Vgl 3.2.1.

298

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

Recht in funktional differenzierten Gesellschaften nur eingeschrankt
andere gesellschaftliche Teilsysteme (aufgrund ihrer Eigenrationalita-
ten) regulieren kann, stellt sich nur bedingt als Problem dar, wenn In-
dividuen gerade durch das Recht die Erlaubnis erhalten, in bestimmten
Lebens- bzw. Gesellschaftsbereichen nach ihrem eigenen Gutdiinken
zu handeln. Anders ausgedriickt: Wenn es gewissermafSen vom Recht
gewollt ist, dass Individuen im 6konomischen System >frei< bzw. nach
okonomischer Logik handeln diirfen — ihr Verhalten also nicht direkt
rechtlich reguliert wird —, dann ist es auch kein Steuerungsdefizit des
Rechts, dass es die 6konomische Sphare nicht oder nur bedingt regu-
lieren kann. Auf transnationaler Ebene oder in Bezug auf die Welt-
gesellschaft, wie Teubner sich ausdriickt, entfesselt sich das auf na-
tionalstaatlicher Ebene latente Steuerungsproblem dadurch, dass es
keine Weltverfassung gibt, durch die Grundrechte effektiv geschutzt
wiirden und somit nicht-rechtlich regulierte Prozesse, die etwa einer
okonomischen Systemlogik entsprechen, nicht als indirekt durch das
Recht gesteuerte (im Sinne von erlaubten Prozessen) verstanden wer-
den konnen.

Ausgehend davon, dass das Steuerungsproblem wie Teubner meint
durch die grundrechtlich geschiitzten Freiheiten (im nationalstaatlichen
Kontext) nur verborgen aber nicht gelost wird, ldsst sich der Bezug zur
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit herstellen. Individu-
elle Handlungsfreiheiten werden durch die »Schutzhiille« (Forst, siehe
8.1) subjektiver Rechte gesichert. Unter der Schutzhiille verbirgt sich
all das, was Individuen gleichermaflen tun und lassen diirfen, was kei-
ner (Offentlichen) Rechtfertigung bedarf. Die Schutzhiille schiitzt par-
tikulare Identitdtss und konstituiert rechtliche Personalitit — den Sta-
tus als rechtlich gleiche/r. Die Frage danach, was unter die Schutzhiille
rechtlicher Gleichheit gehort und was offentlicher Rechtfertigung un-
terzogen werden sollte, unterliegt fiir Habermas (wie in 8.2 erldutert)
wiederum einem Prozess offentlicher Aushandlung. Diese Aushandlung
kann nur dann fruchtbar sein und zu einem legitimen Ergebnis fithren,

55 Teubner schligt in Verfassungsfragmente (2012) vor, sich von diesem libe-
ralen Grundrechteverstindnis zu l6sen, damit gewissermafSen das Problem,
auf das reflexives Recht in den 198oer Jahren eine Losung bieten soll, gar
nicht erst entsteht, vgl. Teubner 2012: 35—41, insb. 39. Das durch Rechte
zu schiitzende partikulare Individuum sollte Teubner zufolge »nicht mehr
einfach [als] das kompakte Individuum« begriffen werden (Teubner 2012:
218), sondern die schiitzenswerten Aspekte der Person und die gesellschaft-
lichen Bereiche, in denen diesen Geltung verschafft wird, sollten differenziert
werden. Auch Menke betont im Anschluss an Luhmann, dass es notwendig
ist, den Schutz des Individuum durch Grundrechte hinsichtlich »verschie-
dener|[r] soziale[r] Bereiche«, denen das Individuums zugehérig ist, zu ver-
stehen (Menke 2015: 235). Vgl. 12.2.1.

299

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

wenn es moglich ist, Dinge, die vormals >unter der Schutzhulle« ver-
borgen waren, zu politisieren — oder anders gesagt: den Kontakt recht-
licher Gleichheit zu faktischer (Un)Gleichheit herzustellen. Die fakti-
sche (Un)gleichheit von Individuen ist durch die Systemlogik anderer
als der rechtlichen gepragt. Hiermit ist der Bogen zur Steuerungspro-
blematik geschlagen: Wie kann das Recht bzw. der Machtkreislauf des
Rechts den Kontakt zu faktischen (Un)gleichheitsverhiltnissen bewah-
ren, wenn doch die (Un)Gleichheitsverhiltnisse von nicht-rechtlichen
Logiken bestimmt sind? Das reflexive Recht versucht dieses Problem
zu losen, in dem es eine Reflexion des Rechts auf das Nicht-Recht zu
konzeptualisieren sucht.s

In Bezug auf das Zusammenziehen der aus systemtheoretischer Per-
spektive diagnostizierten Steuerungskrise und der Dialektik von rechtli-
cher und faktischer Gleichheit wiirde Habermas an der Stelle nicht mit-
gehen, an der ich geschrieben habe, dass »die faktische (Un)gleichheit
von Individuen durch die Systemlogik anderer als der rechtlichen ge-
pragt ist«. Denn Habermas beharrt darauf, dass es eine (rechtliche) Ver-
mittlung zwischen den einzelnen (System)Teilen einer komplexen Ge-
sellschaft gibt: »Die aus rechtlichen Kommunikationen gewobene Haut
vermag auch noch komplexe Gesellschaften im ganzen zu umspannen. «
(Habermas 1994 [1992]: 528) Auch Forst betont in einem anderen Zu-
sammenhang (seiner kritischen Diskussion der Sozialtheorie von Bol-
tanski und Thévénot, vgl. 6.3.2) die Notwendigkeit einer gemeinsamen
Sprache zwischen unterschiedlichen cités — oder »Rechtfertigungsspra-
chen« (Forst 2015a: 26-33, insb. 27f.). Die gemeinsame Sprache ist
fur Forst eine »ubergeordnete Rechtfertigungssprache« (ebd. 28) oder
auch eine tibergeordnete »Sprache der Gerechtigkeit« (ebd.), die sich in
der gesellschaftlichen Realitat als »tbergeordnete politische Rechtferti-
gungsebene« (ebd. 30) zeigt.

In meiner Auseinandersetzung mit Forsts Theorie habe ich, so konn-
te man es nun reformulieren, Zweifel an der Verfligbarkeit — zumindest
ohne Weiteres — dieser gemeinsamen Sprache der Gerechtigkeit geaufSert:
Ich habe die These vertreten, dass die Gerechtigkeitskriterien (Rezipro-
zitat und Allgemeinheit) nur in begrenzten Allgemeinheiten tiberhaupt
Wirkung entfalten konnen (vgl. insb. 6.1 iii. und auch Kapitel 7) und
dass die Grenzen der Gerechtigkeitskontexte wiederum nicht selbst mit-
hilfe dieser Kriterien gezogen werden konnen. Letzteren Teil der These

56 Subjektive Rechte als »Rechte auf AufSerrechtliches« (Menke 2015: 56) sind
fiir Menke auch schon ein Mechanismus, mit dem innerhalb des Rechts auf
das Nicht-Recht oder das AufSerrechtliche Bezug genommen wird bzw. auf
es reflektiert wird. Subjektive Rechte stellen aber, fiir Menke, eine proble-
matische Form dieser Reflexion dar, siehe Anfang von Kapitel 3 zu Menkes
Kritik der Rechte.

300

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

habe ich insbesondere in Bezug auf das Paradox der Grenzziehung der
Toleranz (vgl. 6.5) und anschlieffend in Kapitel 7 vertreten. Wenn man
die Grenzen der Gerechtigkeit also als Grenzen der Rechtfertigung an-
erkennt, dann, so scheint mir, wird die Reflexion auf das Nicht-Recht
(dasjenige jenseits der Grenze der Rechtfertigung) zu einem Desiderat
der kritisch-prozeduralen Theorie der Gerechtigkeit. Dieses Desiderat
ergibt sich allerdings nur in meiner in Abgrenzung von Forst modifizier-
ten Version kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit. Gleichwohl bleibt auch
fuir Forst ein anderes Forschungsdesiderat oder eine Erklarungsliicke be-
stehen, namlich in welcher spezifischen Form des Rechts sich Gerechtig-
keit materialisieren soll. Das ist in Bezug auf die Fragestellung der Arbeit
entscheidend, weil gerade die Realisierung der Gerechtigkeit im Recht
Formen der Beherrschung, die der Normativitiat der Gerechtigkeit ent-
gegenstehen, produzieren vermag.

Folgt man meiner modifizierten Version kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit, lassen sich >vergangene Rechtfertigungen< bzw. >vergan-
gene Rechtfertigungsverhaltnisse< gewissermafSen als Teil des Bereichs
des >Nicht-Rechts« verstehen. Denn vergangene Rechtfertigungen mis-
sen aus gegenwartiger Perspektive bezuglich ihrer (reziprok-allgemei-
nen) Rechtfertigbarkeit prima facie als unzulanglich begriffen werden,
weil sie sich vor einer anderen (namlich vergangenen) Rechtfertigungs-
gemeinschaft bewahren mussten, was aber noch nichts iiber ihre ge-
genwirtige Geltung aussagt (vgl. 8.1 und auch 8.3). Diese vergange-
nen Rechtfertigungen bilden aber gleichzeitig die Folie, vor der sich
die gegenwirtige Realisierung der Gerechtigkeit vollziehen muss. Das
zeigt sich ganz konkret in Bezug auf die Tatsache, dass sich Rechtsan-
wendungen auf in der Vergangenheit gegebenes Recht beziehen, das
in der Gegenwart nicht zur Disposition steht (Problem der Gesetzes-
bindung, 8.3). Im Modell reflexiven Rechts wird das >Nicht-Recht« al-
lerdings zunidchst als in einem synchronen Verhiltnis zum Recht ste-
hend begriffen.

8.5.2 Die Grundidee von reflexivem Recht

Die Grundidee von reflexivem Recht ist, dass das Recht nicht direkt mit
substantiellen Regeln in gesellschaftliche Prozesse >hineinregiert<, son-
dern sich darauf beschrankt, Prozesse der Selbstreflexion in gesellschaft-
lichen Teilbereichen zu fordern und zu lenken: »Im Rechtssystem fallt
man nicht die faktische Entscheidung selbst, sondern entscheidet nur
uber die Entscheidungspramissen. « (Willke und Teubner 1984: 29f.) Re-
flexives Recht kann man daher als Regulierung von Selbstregulierung be-
schreiben. Das Recht ist dabei reflexiv, weil es darauf reflektiert, dass die
rechtliche Logik eine unter mehreren sozialen Logiken ist. Das reflexive

30T

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

Recht reflektiert auf >Nicht-Recht< und ist dadurch reflexivs7. In Scheuer-
mans Wortens®:

»The core intution behind Teubner’s model is that regulatory policies
today are only likely to prove effective if they limit themselves to spec-
ifying procedures and basic organizational norms geared towards
fostering self-regulation within distinct spheres of society.« (Scheuer-
man 20071: 84)

Als spezifische Rechtsform sreflexives Recht« im Gegensatz zur formalen
und materialen (vgl. 2.3 und 3) heifst das:

»Die >interne Rationalitit< eines reflexiven Rechts liegt jenseits der
Alternative von Konditionalprogrammen versus Zweckprogrammen.
Sie baut weder auf ein System von prazis definierten Normen und
Rechtsbegriffen, noch auf die Zweck-Mittel-Logik von materialen
Rechtsprogrammen. Reflexives Recht tendiert eher zu abstrakteren
prozeduralen Programmen, die sich auf die Meta-Ebene der Regulie-
rung von Prozessen, von Organisationsstrukturen, auf die Verteilung
und Neudefinition von Steuerungsrechten und von Entscheidungskom-
petenzen zuriickziehen.« (Teubner 1982: 25f.)

An dieser Stelle sei betont, dass reflexives Recht fur Teubner (und Willke)
sowohl als Uberbegriff fiir die Beschreibung von bestimmten rechtshisto-
rischen Entwicklungen verwendet werden kann als auch als Kennzeich-
nung fiir eine normativ wiinschenswerte (und praktikable) Rechtsform.
Fiir meine Zwecke ist die normative Verwendungsweise entscheidend.
Um die Grundidee einer solchen Regulierung von Selbstregulierung zu
konkretisieren, mochte ich kurz auf ein fiktives Beispiel aus dem gesell-
schaftlichen Teilsystem der Okonomie eingehen. Gehen wir von einem —
per definitionem profitorientiertem — Unternehmen aus, das an einem See
angesiedelt ist und dort Fische fingt und an Fischliden weiterverkauft.
Wenn dieses Unternehmen den See kontinuierlich tiberfischt, dann wer-
den in 10 Jahren keine Fische mehr in dem See zu fangen sein. Wenn das
Unternehmen etwas weniger fischt, wiirde es in den nachsten 1o Jahren
auch etwas weniger Profit machen, aber konnte auf diesem niedrigeren
Profitlevel vermutlich noch tiber die nachsten 10 Jahre hinaus titig sein.
Wie konnte nun mit Mitteln des Rechts darauf eingewirkt werden, dass
das Unternehmen sich dazu entscheidet, den derzeitigen Fischfang etwas
zu reduzieren, um lianger profitabel wirtschaften zu konnen? In Form ma-
terialen Rechts konnte etwa eine Obergrenze fiir die erlaubte Menge von

57 Luhmann meint, der Anspruch, auf Nicht-Recht zu reflektieren, sei zu hoch:
Es konne kein reflexives, sondern nur »selbstreflexives Recht« geben (Luh-
mann 1985: 7f.).

58 Fiir weitere hilfreiche Zusammenfassungen der Grundidee reflexiven Rechts,
siehe: Cohen und Arato 1992: 480—487, Cohen 2002: 153-157 und Zum-
bansen 2008: 789-795.

302

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

Fischen, die pro Jahr gefischt werden diirfen, #m Uberfischung zu verhin-
dern, festgelegt werden. Im Gegensatz dazu wiirde es einer reflexiven Re-
gulierung entsprechen, wenn Unternehmen etwa dazu verpflichtet wiir-
den, alle zwei Jahre in eine Klausur zu gehen, um die Unternehmensziele
fiir die niachsten 1o Jahre zu diskutieren und zu beschliefSen. Die Hoff-
nung wire dabei, dass bei einer solchen Klausur, die Beteiligten selbst da-
rauf kommen wiirden, dass es ihren eigenen Zielen zutraglich wire, die
Uberfischung zu unterlassen. Dariiber hinaus — so weiterhin die Hoffnung
— wirde das Unternehmen dann die Entscheidung nicht zu tiberfischen,
effektiver und zuverldssiger umsetzen, als wenn es dazu gezwungen wor-
den wire. Wenn ein Unternehmen ein Gesetz, das eine Obergrenze fir
den Fischfang festlegte, etwa einfach nur als Hindernis auf dem Weg zu
mehr Profit sehen wiirde, dann wire es denkbar, dass es dieses Gesetz zu
umgehen suchen wiirde. Reflexives Recht hingegen wiirde in diesem Fall
versuchen, die Selbstreflexion des Unternehmens zu fordern, um Ziele
des nachhaltigen Wirtschaftens umzusetzen. Dabei wiirde nicht die Logik
des Rechts der Okonomie aufgezwingt, sondern sozusagen die Logik der
Okonomie dabei unterstiitzt, zur besten Version ihres Selbst zu werden.s®

An dieser Stelle kann ich nicht im Detail auf konkrete Institutionali-
sierungsmoglichkeiten reflexiven Rechts eingehen. Es sei aber auf eine
fur die Argumentation dieses Kapitels zentrale Frage eingegangen, nim-
lich wie sich die spezifische Rechtsform reflexives Recht zu der (institu-
tionellen) Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung verhilt.
Auf der einen Seite kann man bei bestimmten institutionellen Vorschla-
gen, die man unter dem Uberbegriff reflexiven Rechts fassen konnte, ein
Einreifsen der Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung kon-
statieren. Andererseits lasst sich die Idee reflexiven Rechts auch so ver-
stehen, dass diese Trennung zwar aufrechterhalten wird, aber dennoch
auch in der Rechtsanwendung eine stirkere Beriicksichtigung der Betrof-
fenen stattfindet. Das zweite Verstandnis ist fiir meine Zwecke passender,
denn dabei wird an der modernen Rechtsform und ihrem Merkmal der
Gewaltenteilung zwischen Legislative und Judikative festgehalten.® Ich
gehe im nédchsten Teil (8.5.3) zundchst trotzdem auf beide Verstandnisse

59 Dieses Beispiel ist inspiriert von den folgenden Uberlegungen Scheuermans:
»Most provocative of all, he [Teubner, E.N.] seems to believe that the legal
institutionalization of internal sensors need not pose a fundamental chal-
lenge to the logic or rationality of distinct forms of social activity. For ex-
ample, even economic activities should in principle be consistent with in-
ternal restrictions (requiring, for example, the consideration of ecological
concerns) because the unregulated and unlimited pursuit of profit »is itself
paradoxical from the organization’s own point of view< to the extent that it
may undermine the long-term interests of a business enterprise.« (Scheuer-
man 2001: 86)

60 Vgl. Fn. 48 in diesem Kapitel zu Wietholter.

303

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

ein und erldutere jeweils, was an ihnen problematisch sein konnte (zwei
verschiedene Formen der >Angepasstheit«).

8.5.3 Die Angepasstheit reflexiven Rechts

Wenn (kollektive) Akteure — wie das Fischereiunternehmen in Bezug auf
Fragen der Uberfischung — nicht an inhaltliche Normen gebunden sind,
sondern blof§ an bestimmte Verfahrensnormen beziiglich ihrer Selbst-
organisation, dann werden die Regeln der Selbstorganisation in Bezug
auf die konkrete Lage der Akteure hin beschlossen. Die Regeln wer-
den also nicht in Absehung, sondern gerade in Ansehung des konkreten
Falls beschlossen. Damit scheint auf den ersten Blick das in der Idee der
Rechtsstaatlichkeit enthaltende »freiheitssichernde Auseinanderziehen
der Entscheidungen tiber Entscheidungspramissen und der inhaltlichen
Entscheidungen selbst« (Maus 1986: 405) ausgeschaltet zu sein. Denn
das Fischereiunternehmen entscheidet ja nicht im abstrakten was gesche-
hen sollte, wenn ein beliebiges Unternehmen durch die (zu) starke Nut-
zung natiirlicher Ressourcen in einer Zeitspanne von 1o Jahren unrenta-
bel werden wiirde, sondern was ibr Fischereiunternebmen in Anbetracht
der oben geschilderten Situation tun sollte. Es handelt sich also um eine
parteiische Entscheidung. Eine mogliche Kritik an reflexivem Recht ware
dann beinahe offensichtlich: Reflexives Recht ist willkiirlich in dem Sinne,
dass es sich an die parteiischen Interessen der sich selbstorganisierenden
Gruppen einfach anpasst, anstatt diese durch demokratisch legitimierte
Gesetze zu steuern.®' Diese Art von Anpassung nenne ich Anpassung ers-
ter Ordnung im Gegensatz zu einer Anpassung zweiter Ordnung (s.u.).
Auf das Spannungsverhaltnis von » Anpassung« und »Steuerung« in der
Idee reflexiven Rechts machen Teubner und Willke selbst aufmerksam
(Willke und Teubner 1984: 15, vgl. Teubner 2012: 26f.).

Wenn weitergehend reflexives Recht erst virulent wird in funktional
differenzierten Gesellschaften und solchen, die sich schnell wandeln (vgl.
8.5.1 zur Steuerungskrise des modernen Rechts), dann erfolgt die An-
passung genauer an die Interessengruppen solcher Gesellschaften. Scheu-
erman konstatiert in diesem Sinne, dass reflexives Recht besonders gut
auf die Regulierung von etwa »high speed« forms of transnational eco-
nomic activity« (Scheuerman 2001: 93) zugeschnitten zu sein scheine.
Ferner macht er im Anschluss an Boaventura de Sousa Santos deutlich,

61  Was hier mit >Anpassung« des reflexiven Rechts gemeint ist, kann man auch
mit dem Begriff der »Korruption«erfassen. Wenn das Recht sich (ohne guten
Grund) an das Soziale anpasst, konnte man stattdessen auch sagen, dass das
Soziale das Recht bzw. das Politische korrumpiert. Vgl. dazu: Menke 2015:

334-

304

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

dass das Recht, wenn es sich an der Schnelligkeit von etwa dem 6kono-
mischen Subsystem ausrichtet, in ein Dilemma gerit: »the >speed and so-
cial acceleration< of contemporary social and economic processes means
that >law will easily be trapped in the dilemma: either to remain static
and be ignored, or to keep up with social dynamics and be devalued as
a normative reference«.« (Scheuerman 2001: 92)¢

Bevor ich nun auf das Verstiandnis reflexiven Rechts eingehe, in dem
die Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung nicht in dem ge-
schilderten Sinne als gelockert angesehen wird, sei noch erwahnt, dass
es auch institutionelle Ideen gibt, die Betroffenen stiarker einzubeziehen,
die sich — wie Habermas® Modell — auf die Seite der Gesetzgebung fo-
kussieren. Mit diesen institutionellen Ideen sind insbesondere korpora-
tische Organe oder konzertierte Aktionen gemeint.® Diese sind nicht als
Modelle reflexiven Rechts zu beschreiben, weil sie sich ausschliefSlich auf
die Gesetzgebungsseite beziehen und damit nicht die spezifische Rechts-
form antasten, aber sie seien an dieser Stelle, um Verwirrungen zu ver-
meiden, erwihnt, weil an ihnen die bisher geaufSerte Kritik an reflexivem
Recht, dass es sich an gegebene Interessenkonstellationen anpasst — an-
statt zu gestalten —, auch geiibt wird. So schreibt Maus, dass » Teubners
[...] Konzeption an der gleichen Schwiche wie gegenwirtig praktizier-
tes Verfahrensrecht in neokorporatistischen Aushandlungsprozessen [lei-
det]: Die vagen Regelungen bewirken, daf die faktischen gesellschaftli-
chen Machtpositionen sich noch einmal in den Verhandlungspositionen
der Verfahren reproduzieren.« (Maus 1986: 402)

Nun komme ich zum zweiten Verstindnis reflexiven Rechts, nach dem
diese Rechtsform die Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwen-
dung (in modifizierter Form) erhilt. In diesem zweiten Verstandnis wird
betont, dass die Verfahrensregeln der Selbstorganisation einerseits die
Form der Selbstregulierung tatsachlich stark lenken und andererseits dass
diese Verfahrensregeln selbst strikter demokratischer Rechtfertigbarkeit
unterliegen — und gerade kein Ergebnis des Selbstbeschlusses etwa ei-
nes bestimmten Unternehmens als einer partikularen Gruppe sind: »wi-
thin the model of reflexive law, democratic legitimacy still entails the
necessity of a (general and thereby legitimate) determination of precise-
ly which norms and procedures are to make up the framework within
which self-regulation is to be conducted. « (Scheuerman 20071: 89) Dem-
zufolge bleibt die Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung in

62 Vgl. Rosa 2005: 406 und Francot 2018: 105.

63 Ein beriihmtes (neo)korporatisches Organ war in Deutschland etwa das
1998 unter Schroders rot-griiner Regierung gegriindete (und gescheiterte)
»Blindnis fiir Arbeit, Ausbildung und Wettbewerbsfahigkeit«. Die Tarifauto-
nomie kann zudem als ein stindiges korporatistisches Element in der deut-
schen Politik verstanden werden.

305

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

einem modifizierten Sinne erhalten: Auf Seiten der Gesetzgebung werden
nur die Meta-Regeln fir die Selbstorganisation von kleineren Einheiten
entschieden und diese Regeln sind dann aber fiir die Selbstorganisation,
in der die >Regeln der Selbstorganisation< Anwendung finden, bindend.5
In Habermas’ Bild (siehe 8.5.1) spannt sich dann also um die verschie-
denen Einheiten der Selbstregulation zumindest noch eine >diinne recht-
liche Haut«. Diese »diinne Haut« jedoch vor einem »ZerreifSen< zu schiit-
zen, stellt sich dann gewiss als Folgeproblem.®s

Folgende entscheidende Frage bleibt aber auch fiir dieses zweite Ver-
standnis reflexiven Rechts bestehen: Was sind (legitime) kleinere Einhei-
ten der Selbstorganisation bzw. nach welchen Kriterien sollen diese be-
stimmt werden? » Who should be represented in decentralized arenas of
sregulated self-regulation, and why?« (Scheuerman 2001: 100) An die-
ser Stelle wiederholt sich auf kleinerer Ebene die Frage nach der inneren
und dufleren Grenze der Gerechtigkeit (bzw. der Bestimmung rechtlicher
Gleichheit). Und es entsteht erneut die Gefahr, dass sich reflexives Recht
einfach anpasst und zwar an bestehende kleinere Arenen der Selbstre-
gulierung, an bestehende Definitionen der »>gesellschaftlich[] relevan-
ten Krifte«« (Maus 1986: 404).¢ Diese gesellschaftlich relevanten Kraf-
te konnte man in Bezug auf Forsts Terminologie auch als »Gewinner<
vergangener Rechtfertigungsverhiltnisse verstehen. Vergangene Recht-
fertigungsverhiltnisse waren weder notwendig in der Vergangenheit gut
gerechtfertigt, aber auch wenn sie dies waren, steht ihre Rechtfertigbar-
keit in der Gegenwart erneut auf dem Spiel. Wenn man die gesellschaft-
lich relevanten Krifte, an die sich reflexives Recht womoglich anpasst,
als »Gewinner vergangener Rechtfertigungsverhaltnisse« versteht, dann
lasst sich die Reflexion reflexiven Recht auf dem Bereich des Nichts-
Rechts nicht blof$ synchron, sondern als in die Vergangenheit gerichtete
diachrone Reflexion begreifen (vgl. Ende von 8.5.1).

64 Es ergibt sich bezogen auf dieses zweite, man konnte sagen, demokratische
Modell reflexiven Rechts, ein interessanter Anschlusspunkt zu dem »syste-
mic approach to deliberative democracy« (Mansbridge, Bohman, Cham-
bers et al 2012). Die Grundidee des systemischen Zugangs zu deliberativer
Demokratie ist, dass es eine Art Arbeitsteilung zwischen Teilen eines demo-
kratischen Systems gibt (vgl. ebd. 2). Die einzelnen Teilsysteme sind dabei
intern nicht notwendig demokratisch organisiert (vgl. ebd. 12), aber tragen
auf unterschiedliche Weise zur demokratischen Qualitit des (zentralen) Ge-
samtsystems bei, insbesondere durch die Berticksichtigung »of multiple and
plural voices, interests, concerns, and claims« (ebd.).

65 Dieses Problem wird auch im »systemic approach to deliberative de-
mocracy« als »decoupling« (Mansbridge, Bohman, Chambers et al. 2012:
22) der einzelnen deliberativen Teilsysteme reflektiert.

66 Diese Gefahr wird auch im »systemic approach to deliberative democracy «
anerkannt als » pathology« of »social domination« (ebd. 24).

306

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

Wenn man sich nun der Tatsache bewusst ist, dass die Auswahl der
kleineren Arenen der Selbstregulierung Gefahr lduft, blofs eine Anpas-
sung zu sein (d.h. keine gerechifertigte Auswahl zu sein und damit pri-
ma facie problematisch), konnte folgende Uberlegung (aus der normati-
ven Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit) dazu dienen, diese
Problematik abzumildern: Wenn die Auswahl der relevanten Arenen der
Selbstregulierung eine Anpassung an gesellschaftliche Krifte darstellt,
wire es zumindest winschenswert, wenn sich die Zusammensetzung die-
ser Arenen oOfters veranderte, um der Gefahr zu entgehen, dass sich fal-
sche Bestimmungen der gesellschaftlich relevanten Krifte stabilisieren.
Zumindest die entgegengesetzte Reaktion auf die Einsicht, dass die Aus-
wahl von kleineren Einheiten der Selbstregulierung Gefahr lauft, blofs
eine >Anpassung< zu sein, namlich schlicht weiterhin auf die gesellschaft-
lichen Krifte der Vergangenheit zu vertrauen, lehnen Forst und Gunther
— zu Recht — ab (vgl. den letzten Absatz des Abschnitts » Paradox der
Grenzziehung (innere Grenze)« in 6.5).

Wenn man der Uberlegung, dass sich die Arenen der Selbstregulierung
ofters verandern sollten, um falsche Bestimmungen der gesellschaftlich
relevanten Krifte zu verhindern, im Modell reflexiven Rechts Rechnung
tragen wollte, wiirde sich folgendes Bild ergeben: Reflexives Recht wiir-
de dann in Bezug auf die Frage der Auswahl der Selbststeuerungseinhei-
ten in dem Sinne >steuern, dass es eine Veranderung dieser Einheiten for-
derte. Wenn die relevante Gesellschaft ohnehin schon eine sich schnell
wandelnde Gesellschaft ist, konnte man hier von einer Anpassung zwei-
ter Ordnung sprechen — oder der (Re)Produktion einer Gesellschaft, die
sich schnell wandelt, durch reflexives Recht. Diese These der Angepasst-
heit ist starker als die der Anpassung erster Ordnung in Bezug auf das
erste Verstindnis reflexiven Rechts, das in dieser Rechtsform eine Locke-
rung der Trennung von Gesetzgebung und Rechtsanwendung sieht (s.o.).
Eine solche Anpassung zweiter Ordnung beschreibt auch Habermas als
Gefahr, wenn seine Losung der Dialektik von rechtlicher und faktischer
Gleichheit, der Machtkreislauf des Rechts, den Kontakt zu dem intak-
ten, privaten Teil der Lebenswelt verliert (d.h. seine Losung bzw. sein
produktiver Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer
Gleichheit letztlich scheitert):

»In dem MafSe, wie die institutionalisierte Meinungs- und Willensbildung
den Kontakt mit einem ungezwungenen Prozefs der Beduirfnisartikulati-
on verliert, fehlen ihr Parameter, die sie nicht in eigener Regie erzeugen
kann. Dann fillt die Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit
in eine sekunddire Naturwiichsigkeit zuriick; sie wird durch Kriterien
gesteuert, die kontingent aus [...] Anpassungsprozessen [...] hervorge-
hen.« (Habermas 1994 [1992]: 518f., Herv. E.N.)

307

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT: REFLEXIVES RECHT?

An dieser Stelle sei ferner auf eine interessante Parallele zwischen dem
Gesellschaftsbild von Forst und dem der Systemtheorie im Gegensatz
zu Habermas hingewiesen (vgl. 6.3.2 und 8.4). Fir Forst und die Sys-
temtheorie werden erst einmal alle gesellschaftlichen Bereiche gleich,
wenn auch in beiden Modellen sehr anders beschrieben®”: Alle gesell-
schaftlichen Bereiche sind als Kontexte der Rechtfertigung (Forst) oder
eben systemische Zusammenhinge zu begreifen. Beide Beschreibungen
veranlassen nicht die Hoffnung, dass in ihnen ein ungezwungener Pro-
zess der Bediirfnisartikulation stattfindet, der bei Habermas letztlich ent-
scheidend ist fiir die Moglichkeit legitimen Rechts. Habermas betont,
dass etwa die Differenzen zwischen »Familie oder Schule« und »Mark-
ten« »nicht im Grau in Grau systemtheoretischer Beschreibungen ver-
schwinden« diirfen (Habermas 1994 [1992]: 428). Bemerkenswert ist,
dass auch Peter Nahamowitz in seiner scharfen Kritik von Teubner be-
klagt: »Habermas’ Unterscheidung von System und Lebenswelt geht [...]
im Konzept des >reflexiven Rechts< unter.« (Nahamowitz 1985: 42) Da-
bei stort ihn insbesondere »[d]ie Gleichordnung der Wirtschaft mit »le-
bensweltlichen«< Bereichen wie Erziehung und Familie« (Nahamowitz
1985: 42).%8

Ein Recht, das sich an eine Gesellschaft anpasst, die durchweg durch
systemische Imperative gesteuert ist oder eine, die durchweg von guten
oder schlechten Rechtfertigungen durchzogen ist, ist wenig wiinschens-
wert. Hinzu kommt, dass gute von schlechten Rechtfertigungen wiede-
rum nur mithilfe von positivem Recht unterschieden werden konnen.
Dieses positive Recht ist aber aufgrund des zeitlichen Auseinandertre-
tens von Gesetzgebung und Rechtsanwendung notwendig auf das Fest-
halten an vergangenen Rechtfertigungen angewiesen, die aber aus ge-
genwartiger Perspektive in ihrer normativen Geltungskraft hinterfragbar
sind. Ein Recht, das dem Habermas’schen Modell entsprechend im Zen-
trum eines produktiven gesellschaftlichen Entwicklungsprozesses steht,
in dem ungezwungene Bediirfnisartikulationen aus der Lebenswelt Ein-
zug erhalten und vermittelt iiber das Recht wiederum auf systemische
Kontexte einwirken, scheint attraktiver. Es basiert allerdings wie oben
erlautert auf bestimmten gesellschaftstheoretischen Pramissen, die Forst
nicht teilt und die auch mit guten Griinden kritisiert werden konnen so-
wie auf Habermas’ Unterschitzung der Eigendynamik des Rechts bzw.
der unkritischen Akzeptanz der modernen Rechtsform.

67 Bei Forst sind die einzelnen gesellschaftlichen Teilbereiche zudem weniger
stark voneinander getrennt als in der systemtheoretischen Perspektive.

68 Wenn man vergangene Rechtfertigungen als Teil des >Nicht-Rechts< begreift
(vgl. Ende von 8.5.1), liefSe sich sagen, dass die Unterscheidung von System
und Lebenswelt bei Forst diachron gewissermafen erneut auftaucht und
zwar als Unterscheidung von vergangenen und gegenwirtigen Rechtferti-
gungen.

308

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVES RECHT ALS ALTERNATIVE ZU HABERMAS’ RECHTSPARADIGMA?

Das Beherrschungspotential reflexiven Rechts® als eine spezifische
Form des Rechts, die aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit zuganglich und zumindest auf den ersten Blick attraktiv erscheint,
wenn man das Desiderat anerkennt, dass sie auf >Nicht-Recht« reflektie-
ren konnen sollte (vgl. 8.5.1), sehe ich in der Anpassung zweiter Ord-
nung reflexiven Rechts. Diese Anpassung zweiter Ordnung entspricht
einer Steuerung durch Recht, die Prozesse der sozialen Beschleunigung
einer Gesellschaft — dem Material, das Recht regeln soll — fordert oder
gar produziert. Im 10. Kapitel werde ich genauer darauf eingehen, was
mit sozialer Beschleunigung gemeint ist, wie sie mit der Subjektivierung
von flexiblen Identititen zusammenhingt und inwiefern hierbei von ei-
ner (zweistufigen) Form der Beherrschung aus Sicht kritisch-prozedura-
ler Gerechtigkeit die Rede sein kann.

309

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Zwischenfazit II: Was leistet die kritisch-
prozedurale Theorie der Gerechtigkeit?

Um den zweiten Teil der Arbeit abzuschlieflen, sollen zunichst im
Uberblick noch einmal die Spezifizierungen der drei Merkmale des all-
gemeinen Gerechtigkeitsbegriffs durch die kritisch-prozedurale Ge-
rechtigkeitskonzeption zusammengefasst werden. Dabei ist zu beach-
ten, dass ich meine — in Abgrenzung von Forsts Ansatz — modifizierte
Variante kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit zugrunde lege. Zweitens
soll der Zusammenhang zwischen dem siebten und dem achten Ka-
pitel noch einmal explizit gemacht werden. Drittens sei zusammen-
fassend dargestellt, inwiefern sich in diesem Teil gezeigt hat, dass die
kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit nicht die Beherr-
schungsformen der Ausbeutung und Normalisierung begtinstigt. Vier-
tens mochte ich noch eine Reflexion uiber die Rolle des Rechts fiir
Forsts Gerechtigkeitskonzeption einschieben. SchliefSlich erldutere ich,
in welchen Hinsichten ich im dritten Teil der Arbeit das in Kapitel 8
eingefilhrte Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit ausfithren werde.

Das erste Merkmal des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs, dessen Re-
duziertheit (2.1), spezifiziert die kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskon-
zeption dahingehend, dass sie zwischen Kontexten unterscheidet, die
durch die Kriterien der Reziprozitat und Allgemeinheit bewertet werden
sollten (gerechtigkeitsrelevant), und solchen, die nicht durch sie bewertet
werden sollten (gerechtigkeitsirrelevant). Das habe ich insbesondere in
Unterkapitel 6.1 ausgefiihrt. Das zweite Merkmal des allgemeinen Ge-
rechtigkeitsbegriffs, dass sich die normative Grundorientierung der Ge-
rechtigkeit in Form eines Meta-Rechts auf Rechte ausdriicken ldsst (2.2),
spezifiziert die kritisch-prozedurale Konzeption als >Recht auf Politik auf
Rechte« (Kapitel 7). Das dritte Merkmal des allgemeinen Begriffs der Ge-
rechtigkeit (Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild, 2.3)
spezifiziert die kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit einer-
seits (eventuell) durch die spezifische Rechtsform reflexives< Recht (Ka-
pitel 8) und andererseits ist das Gesellschaftsbild die sozialtheoretische
Rechtfertigungstheorie (6.3.2). Im Uberblick und im Vergleich zu der li-
bertiren und egalitiren Gerechtigkeitskonzeption ergibt sich die folgen-
de schematische Darstellung:

310

hitps://ciol.org/10. 205108 . —


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT II

Reduzierter Meta-Recht | Spezifische Beherr-
Blick (2.1) auf Rechte Rechtsform schungsform/
(2.2) und (implizi- | -potential
tes) Gesell-
schaftsbild
(2.3)
Libertar Offentlich vs. | Recht auf pri- | - Formal Ausbeutung
(3.1.1) Privat vate Freiheit | - Unbestimmt | als Macht-
auf Rechte stabilisierung
(3.1.2)
Egalitaristisch | Die Gleich- Recht auf so- | - Material Normali-
(3.2.1) heits-Gesell- | ziale Teilhabe | - Bestimmbar | sierung
schaft (nicht) | auf Rechte (3.2.2)
betreffend
Kritisch- Sollte mit Recht auf - Reflexiv? (8) | Beschleuni-
prozedural RuA bewertet | Politik auf - Rechtferti- | gung und
(IM) werden oder | Rechte (7) gungsverhilt- | Flexibilisie-
nicht nis (6.3.2) rung (10)
(6, insb. 6.1)

Kapitel 7 und 8 weisen insbesondere zwei systematische Zusammenhan-
ge auf: 1. In Kapitel 7 habe ich argumentiert, dass die normative Grund-
lage der Gerechtigkeit in der Unbestimmtheit des anderen Menschen
liegt. Diese sollte deshalb auch in der institutionellen Realisierung von
Gerechtigkeit eine Rolle spielen. Subjektive Rechte dienen dem Schutz
dieser Unbestimmtheit. Reflexives Recht (Kapitel 8) versucht diese Unbe-
stimmtheit so zu schiitzen, dass nicht aus Versehen eine nicht gerechtfer-
tigte Bestimmtheit stabilisiert wird (Ausbeutung als Machstabilisierung),
aber auch ohne selbst eine substantielle Bestimmung vorzunehmen (Nor-
malisierung). 2. Sowohl Kapitel 7 als auch Kapitel 8 setzen sich mit den
Grenzen der Rechtfertigung (6.5) auseinander: Warum wir andere Men-
schen als Gleiche anerkennen, lisst sich nicht vollstindig rechtfertigen
(Kapitel 7) — und die Gleichheit zwischen Menschen griindet auf ihrer
gemeinsamen Unbestimmtheit und nicht auf ihrem gleichen Charakter
als Rechtfertigungswesen. Kapitel 8 untersucht, wie man den Grenzen
der Rechtfertigung institutionell Rechnung tragen konnte.

An verschiedenen Stellen hat sich in diesem zweiten Teil der Arbeit
gezeigt, dass die kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit die
Beherrschungspotentiale der Ausbeutung und Normalisierung zu adres-
sieren vermag. Das gilt allerdings nur, wenn Forsts Gerechtigkeitskon-
zeption in der vorgeschlagenen Weise modifiziert und erweitert wird
(Kapitel 7 und 8). In Unterkapitel 6.5 habe ich infrage gestellt, dass

311

https://dol.c 20:51:06.


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT II

Forst mit seiner Respektkonzeption der Toleranz das »Paradox der
Grenzziehung« tatsichlich 16sen kann. Ein unterdriicktes Paradox der
Grenzziehung kann Normalisierungseffekte haben, die zu vermeiden
sind. Bereits in 6.1 habe ich dafiir argumentiert, dass die Definition ei-
ner begrenzten Allgemeinheit notwendig ist, damit die Kriterien der Re-
ziprozitiat und Allgemeinheit Anwendung finden kénnen. Erst in Kapitel
7 habe ich aber die Erklarung dafiir nachgeliefert, warum eine begrenz-
te Allgemeinheit stets auch kritisch auf ihre Grenzen hin befragt werden
muss: Das liegt daran, dass der urspringliche Grund der Gerechtigkeit
(der Grund dafir, gemeinsam eine begrenzte Allgemeinheit zu bestim-
men) die Unbestimmtheit des anderen Menschen ist, die sich auch in be-
grenzten Allgemeinheiten immer wieder Bahn brechen kann — um Nor-
malisierungen und Ausbeutungsverhiltnisse aufzubrechen. In Kapitel
8 habe ich einerseits erliutert, dass Forsts Abkehr von Habermas® Un-
terscheidung von System und Lebenswelt ihm — im Gegensatz zu Ha-
bermas — erlaubt, Strukturen der Ausbeutung kritisch zu hinterfragen.
Andererseits habe ich aufgezeigt, dass der Versuch, einen adiquaten
Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit zu
finden, gerade als Versuch gesehen werden kann, die Beherrschungsfor-
men von Ausbeutung und Normalisierung zu vermeiden. Auch >reflexi-
ves Recht« wurde als Versuch, einen adiquaten Umgang mit dieser Di-
alektik zu finden und somit Ausbeutungs- und Normalisierungseffekte
zu vermeiden, rekonstruiert.

Sowohl die Beherrschungsformen der libertdren und egalitiren als
auch das Beherrschungspotential der kritisch-prozeduralen Gerechtig-
keitskonzeption habe ich dariiber entwickelt, welche spezifische Rechts-
form fiir ihre Realisierung angemessen wire. Man konnte sich aber auch
die Frage stellen, ob die Art der Normativitidt von Forsts Gerechtig-
keitskonzeption selbst ein solches Beherrschungspotential innewohnt
(unabhingig von der Realisierung im Recht). Dem liegt die Uberlegung
zugrunde, dass die Anwendung der Kriterien von Reziprozitat und All-
gemeinheit der Definition einer begrenzten Allgemeinheit bedarf, welche
falsch begrenzt und somit beherrschend sein kann. Eine begrenzte All-
gemeinheit festzulegen, ist typisch fiir die Normativitit des Rechts. Wo-
moglich konnte man also sagen, dass sich an Forsts Gerechtigkeitsnor-
mativitat eine juridische Logik nicht nur anschliefSt (Gerechtigkeit soll
sich im Recht materialisieren), sondern dass sich in ihr die juridische Lo-
gik gewissermafSen selbst verdoppelt. Damit wiirde allerdings ein me-
thodisches Problem entstehen, weil dann eine Theorie und nicht die von
einer Theorie geforderten Institutionen als (Beherrschungsformen) >pro-
duzierend< angesehen werden miissten. Zu untersuchen wire aufSerdem,
ob sich so eine Verdopplung der juridischen Logik auch in der normati-
ven Grundstruktur einer libertiren und egalitiren Gerechtigkeitstheorie
feststellen liefSe. Dieser Gedanke beziiglich einer méoglichen Verdopplung

312

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT II

juridischer Logik in der Gerechtigkeitsnormativitat selbst sei hier nur be-
nannt, aber nicht weiter ausgefuhrt.

Zum Ende von Kapitel 7 habe ich zwischen zwei Modi unterschieden,
mit denen man versuchen konnte, dem Grund der Gerechtigkeit — der
Unbestimmtheit des anderen — Rechnung zu tragen, namlich entweder
in institutioneller oder historischer Weise. In Kapitel 8 bin ich den ins-
titutionellen Weg gegangen und habe zum Ende des Kapitels Probleme
desselben aufgezeigt. Diese Probleme der institutionellen Reflexion auf
den Grund der Gerechtigkeit fithre ich in Kapitel 10 aus. In Kapitel 11
geht es um die historische Reflexion auf den Grund der Gerechtigkeit
und das Verhaltnis derselben zu den Beherrschungspotentialen der insti-
tutionellen Reflexion, Beschleunigung und Flexibilisierung (Kapitelro).

313

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. DAS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL
UND DIE ZEITSTRUKTUREN
KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Soziale Beschleunigung und
Subjektivierung zu flexiblen Identititen

Das Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler
Gerechtigkeit

In diesem Kapitel setze ich die »Angepasstheit« reflexiven Rechts, mit des-
sen Aufzeigen Kapitel 8 endete, in Bezug zu Hartmut Rosas Verstandnis
von (sozialer') Beschleunigung (1o.1). Anschlieflend erldutere ich, inwie-
fern soziale Beschleunigung mit der Subjektivierung von flexiblen Iden-
tititen zusammenhingt und was darunter zu verstehen ist (10.2). Dann
argumentiere ich, dass soziale Beschleunigung und Flexibilisierung und
zwar aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit selbst als Be-
herrschungsformen ausweisbar sind (10.3). SchlieSlich setze ich die Be-
herrschungsformen von >Beschleunigung« und >Flexibilisierung« ins Ver-
hiltnis zu jenen der >Ausbeutung« und >Normalisierung, die in Kapitel
3 behandelt wurden (10.4).

10.1 Die Angepasstheit reflexiven Rechts
und (soziale) Beschleunigung

Ich habe zwei Lesarten der »Angepasstheit« eines reflexiven Rechts un-
terschieden (8.5.3): eine Angepasstheit erster und zweiter Ordnung. Die
Angepasstheit erster Ordnung bezeichnet die Konstellation, dass reflexi-
ves Recht, indem es zentrale Entscheidungskompetenzen auf partikula-
re Akteure tibertragt, weniger steuernd auf diese eingreift als deren In-
teressen zu bestdarken und sich somit an Partikularinteressen anpasst.
Geht man, wie Rosa, davon aus, dass moderne Gesellschaften, um sich
reproduzieren zu konnen, sich auch fortwihrend beschleunigen mis-
sen,> dann ist reflexives Recht in diesem Modell mit >Beschleunigungs
auf folgende Weise verbunden: Reflexives Recht passt sich an gegebene

1 Rosa unterscheidet zwischen technischer und sozialer Beschleunigung sowie
der Beschleunigung des Lebenstempos, s.u.

2 Rosa fasst diese Definition moderner Gesellschaften so zusammen: »A so-
ciety should be called modern, I suggest, when its mode of stabilization is
dynamic, that is to say, when it systematically requires growth, acceleration
and (increasing) innovation in order to reproduce its structures and to main-
tain its institutional status quo.« (Rosa 2018: 74) Ausfiihrlich zu dieser The-
se bereits: Rosa 2003.

317

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

Gesellschaftsstrukturen (und darin wirkmachtigen Partikularinteressen)
an und wenn diese Strukturen sich beschleunigende Strukturen sind,
dann passt sich reflexives Recht eben an diese an. Es ist sogar anzuneh-
men, dass sich reflexives Recht besser als andere spezifische Rechtsfor-
men dafiir eignet, sich an sich beschleunigende Gesellschaften anzupas-
sen (vgl. erneut Scheuerman 2001: 93). Die Anpassung zweiter Ordnung
hingegen hatte ich folgendermafSen hergeleitet: Reflexives Recht kann
sich gewissermafSen bewusst werden, dass die Auswahl der sich selbstor-
ganisierenden Einheiten nicht mithilfe verntinftiger Kriterien getroffen
werden kann, aber diese Auswahl notwendig ist. Dieser Einsicht kann
Rechnung getragen werden, wenn reflexives Recht nicht nur dadurch
steuert, dass es die Selbstorganisation (bzw. Selbstreflexion) von sub-
staatlichen Einheiten unterstutzt, sondern auch durch die Forderung der
fortwahrenden Neugruppierung dieser Einheiten. Durch dieses zweite
Steuerungselement wiirde reflexives Recht dann eine Anpassung zweiter
Ordnung an die sich beschleunigende Gesellschaft vollziehen: Es pass-
te sich nicht direkt an, sondern vermittelt iiber einen Steuerungsmodus,
der selbst beschleunigend wirkt (in dem Sinne, dass sich die selbstorgani-
sierenden Einheiten schneller als ohne die Steuerungswirkung verander-
ten). Damit wiirde reflexives Recht aber auch eine Anpassung vollziehen
(da in der Gesellschaft unabhingig von der Steuerung auch andere Kraf-
te der Beschleunigung wirken). Diese Anpassung zweiter Ordnung kann
somit auch als (Re)Produktion von einer sich beschleunigenden Gesell-
schaft verstanden werden, wobei entweder der Aspekt der Reproduktion
oder der der Produktion betont werden kann. In Beschleunigung (2005)
scheint Rosa eher den reproduktiven Aspekt reflexiven Rechts zu beto-
nen, da er es als Teil von >Beschleunigung« insgesamt begreift (vgl. Rosa
2005: 406).> Auf die Rolle des positiven Rechts insgesamt (nicht reflexi-
ves Recht im Speziellen) in seinem Buch Beschleunigung und in einem
jungeren Text tiber die Rolle des Rechts im Verhiltnis zu Beschleuni-
gung (Rosa 2018) gehe ich unten genauer ein. Anders als Rosa betone
ich den produktiven Aspekt reflexiven Rechts. Das liegt an der Perspek-
tive meiner Arbeit. Die Untersuchung reflexiven Rechts habe ich durch-
gefiihrt, weil es als Kandidat fur die Rechtsform geeignet scheint, in der
sich kritisch-prozedurale Gerechtigkeit — in meiner in Abgrenzung von
Forst modifizierten Version — realisieren vermag. Habe ich in Kapitel
8 zeigen wollen, dass reflexives Recht aus Perspektive meiner Varian-
te kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit zunachst attraktiv erscheint, geht
es nun darum, die potentiell problematischen Konsequenzen (im Sinne

3 Rosa bezieht sich dabei auf Teubners Aufsatz »Globale Privatregimes.
Neo-Spontanes Recht und duale Sozialverfassungen der Weltgesellschaft«
(2000), den Teubner wiederum explizit als Vorarbeit fiir sein Buch Verfas-
sungsfragmente (2012) benennt (vgl. Teubner 2012: 15, Fn. 12).

318

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ANGEPASSTHEIT REFLEXIVEN RECHTS UND (SOZIALE) BESCHLEUNIGUNG

von Beherrschungseffekten) dieser institutionellen Form naher zu un-
tersuchen.

Im weiteren Verlauf dieses Unterkapitels (1o.1) gilt es zunachst, Rosas
Konzeption von Beschleunigung darzustellen, um dann aufzuzeigen, in-
wiefern sich die Anpassung zweiter Ordnung reflexiven Rechts (an eine
sich beschleunigende Gesellschaft) — oder: Steuerung als Beschleunigung
— genauer darin verorten lasst.

Rosa unterscheidet zwischen drei Dimensionen von Beschleunigung:
technische Beschleunigung, insbesondere des Transports, der Kommu-
nikation und der Produktion (vgl. Rosa 2005: 124), die Beschleunigung
von sozialem Wandel (soziale Beschleunigung) und die Beschleunigung
des Lebenstempos (vgl. Rosa 2005: 124-138). In Bezug auf die Anpas-
sung erster Ordnung sind sowohl die technische als auch die soziale
Beschleunigung und m.E. die Beschleunigung des Lebenstempos rele-
vant, da sie alle eine beschleunigte bzw. sich beschleunigende Gesell-
schaft kennzeichnen. In Bezug auf die Anpassung zweiter Ordnung ist,
wie zu zeigen sein wird, die soziale Beschleunigung entscheidend. Sie hat
aber m.E. auch Auswirkungen auf technische Beschleunigungsprozesse
(s.u.). Die Beschleunigung des Lebenstempos wird daran anschliefSend
in 1o.2 hinsichtlich der Subjektivierungsform >Flexibilisierung« relevant.

Soziale Beschleunigung bezieht sich »auf das Tempo [...], mit dem sich
Praxisformen und Handlungsorientierungen einerseits und Assoziations-
strukturen und Beziehungsmuster andererseits verandern.« (Rosa 2005:
129) Beschleunigung bezeichnet dementsprechend eine Steigerung des
Tempos, mit dem sich diese Praxisformen, Handlungsorientierungen, As-
soziationsstrukturen und Beziehungsmuster dndern, d.h. »sich die Ver-
anderungsraten selbst verindern« (Rosa 2005: 129). Rosa betont dabei
hiufig, dass sich in der Spatmoderne* sozialer Wandel haufig intra- und
nicht mehr intergenerational vollziehe (vgl. z.B. Rosa 2005: 179).

Rosa nimmt nicht konkrete unterschiedliche Formen und Rhythmen
von sozialem Wandel in den Blick, wie etwa speziell den Wandel von
Produktionsverhiltnissen oder politischen Wandel. Stattdessen bezieht
er sich auf eine allgemeine gesamtgesellschaftliche Ebene des sozialen
Wandels. Dafiir macht er sich Hermann Liibbes Begriff der » Gegen-
wartsschrumpfung« (Rosa 2005: 131) zunutze und erldutert dessen Be-
deutung mithilfe von Reinhart Kosellecks Begriffen des »Erfahrungs-
raums« und » Erwartungshorizonts« (Koselleck 20152 [1979], vgl. auch
Kapitel 11). Mit dem metaphorischen Ausdruck »Erfahrungsraum« ist
auf die Handlungs- und eben Erfahrungsoptionen, die in einem gege-
benen Moment bereits realisiert sind, verweisen. Der » Erwartungshori-
zont« bezeichnet hingegen die Erwartung bestimmter Handlungsergeb-
nisse in der Zukunft sowie zukiinftige (womoglich tber den bisherigen

4  Zu Rosas Verstindnis von Spatmoderne, siehe: Rosa 2005: 49f., Fn. 76.

319

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

Erfahrungsraum hinausgehende) Handlungs- und Erfahrungsmoglich-
keiten. Erfahrungsraum und Erwartungshorizont versteht Koselleck als
zeitlose Kategorien, deren unterschiedliches Verhiltnis zueinander be-
stimmend fiir das spezifische Verstandnis historischer Zeit einer Epoche
ist. Seit der Neuzeit vergroflere sich, so Rosa im Anschluss an Koselleck,
der Abstand zwischen Erfahrungsraum und Erwartungshorizont (vgl.
Rosa 2005: 132 und Koselleck 2015a [1979]: 359). Durch soziale Be-
schleunigung riicken Erfahrungsraum und Erwartungshorizont kontinu-
ierlich weiter voneinander weg. Nur wenn beide aber einen hinreichen-
den Bezug zueinander haben oder gar »deckungsgleich« sind, schlagt
Rosa vor, kann man von einem »Zeitraum« der » Gegenwart« in Lubbes
Sinn sprechen (Rosa 2005: 131). Und nur in der >Gegenwart< sei es mog-
lich, aus der Vergangenheit zu lernen oder, so konnte man mit Jaeggi re-
formulieren, »akkumulierende Erfahrungen« zu machen (Allen, Jaeggi
und von Redecker 2016: 239, Ubers. E.N.). Wenn die »Gegenwart< — in
der wir genuine Erfahrungen machen konnen, die wiederum die Grund-
lage fur Lernprozesse sind — >schrumpfts, heifst das, dass die Vergangen-
heit ihre Bedeutung kurze Zeit, nachdem sie tiberhaupt zur Vergangen-
heit geworden ist, verliert. Rosas vollstindige Definition von sozialer
Beschleunigung ist dementsprechend diese:

» Beschleunigung des sozialen Wandels lisst sich damit definieren als
Steigerung der Verfallsraten von handlungsorientierenden Erfahrungen
und als Verkiirzung der fiir die jeweiligen Funktions- Wert- und Hand-
lungsspharen als Gegenwart zu bestimmenden Zeitridume.« (Rosa 2005:
133)

Laut Rosa funktioniert diese Definition fiir alle moglichen »soziale[n]
und kulturelle[n] Institutionen und Praktiken« als »MafSstab fiir Stabi-
litait und Wandel« (Rosa 2005: 133). Dabei kann die Veranderungsrate
sich nattirlich von Institution zu Institution oder von Praxis zu Praxis
andern, auch wenn ein uibergreifender Maf$stab adaquat ist.

Rosa definiert nicht nur, was er unter sozialer Beschleunigung ver-
steht, sondern argumentiert auch dafir, dass es soziale Beschleunigung
gibt. Obwohl er eine allgemeine Bestimmung von sozialer Beschleuni-
gung vorgenommen hat, bezieht er sich bei der empirischen Argumenta-
tion dafiir, dass es soziale Beschleunigung (insgesamt) gibt, nur auf zwei
moderne Institutionen, nimlich Arbeit und Familie (ebd. 178-184).5 Das
positive Recht erwahnt er in diesem Kontext nur einmal in einer Fufsnote

5 Das methodische Problem, das daraus erwichst, diskutiere ich an dieser
Stelle nicht weiter. Rosa miisste erheblich mehr Argumentationsaufwand be-
treiben, um zu zeigen, dass der Nachweis, dass sich die Arbeits- und Famili-
enwelt schneller wandeln als zuvor, darauf schliefSen lasst, dass die gesamte
Gesellschaft sich schneller wandelt. Zudem ist auch nicht klar, fiir welche
Gesellschaften die empirische These, dass es Beschleunigung gibt, gelten soll.

320

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ANGEPASSTHEIT REFLEXIVEN RECHTS UND (SOZIALE) BESCHLEUNIGUNG

in Bezug auf Arbeitsvertrage (Rosa 2005: 183, Fn. 20). Dabei bezieht er
sich zudem blof$ auf die Haufigkeit, in der bestimmte Formen von Ar-
beitsvertragen genutzt werden (er referiert, dass es eine Zunahme der
Nutzung von befristeten gegeniiber unbefristeten Vertriagen gebe), aber
geht nicht darauf ein, ob es einen Wandel des Rechts selbst gibt, also
etwa, dass bestimmte Vertragsformen nicht mehr oder seit kurzem erst
gestattet oder verboten sind (oder dass sich die jeweiligen Geltungszeit-
rdume einer Vertragsform verkiirzten). In Bezug auf reflexives Recht im
speziellen wiirde eine Veranderung des Rechts selbst auch eine Verin-
derung der Definition der sich selbst organisierenden Einheiten bedeu-
ten. In Bezug auf modernes Recht im Allgemeinen ist hiermit eine Veran-
derung der Definition rechtlicher Gleichheit gemeint. Die Veranderung
der sich selbst organisierenden Einheiten ist als Veranderung rechtlicher
Gleichheit auf kleinerer Ebene zu verstehen (vgl. Kapitel 8.5.3). Auch
wenn Rosa bei der empirischen Beschreibung von sozialer Beschleuni-
gung also so gut wie gar nicht auf die Wandlung der Institution des
Rechts eingeht, fallt das Recht seiner Definition gemaf$ unter die Gegen-
stande, deren » Verdnderungsraten [sich| selbst verindern« (s.o0.) — d.h.
sich beschleunigen. Einerseits ldsst sich das damit begrunden, dass das
Recht eine Institution ist® und Rosa Institutionen explizit als Gegenstand
sozialen Wandels benennt (s.o.). Andererseits lasst sich aber auch spezifi-
scher noch zeigen, dass das Recht unter dasjenige fallen muss, was durch
soziale Beschleunigung in Bewegung gerit. So verwendet Rosa das Bild,
dass soziale Beschleunigung eine »permanente Umgestaltung der >Ent-
scheidungslandschaft« (Rosa 2005: 1971) darstelle. Dass rechtliche Re-
gelungen einen erheblichen Einfluss darauf haben, wofiir ich mich (mit
welchen Konsequenzen) entscheiden kann, ist offensichtlich. In einem
spateren Text macht Rosa selbst explizit, dass das Recht als Gegenstand
sozialer Beschleunigung verstanden werden kann: »The decay-rate of
law increases, too«. (Rosa 2018: 85)

In Beschleunigung (2005) kommt das Recht an zwei weiteren Stel-
len explizit vor. Ausfithrlich setzt Rosa sich aber nicht mit dem Verhalt-
nis von Beschleunigung und positivem Recht auseinander. Das holt er in
Teilen in seinem bereits zitierten kurzen Aufsatz » Airports built on shif-
ting grounds? Social acceleration and the temporal dimension of law«
(Rosa 2018) nach. Rosa unterscheidet in Beschleunigung zwischen den
Ursachen (Teil 3), der Phinomenologie (Teil 2)7 und den Konsequenzen
(Teil 4) von Beschleunigung. Der vierte Teil gliedert sich in die Konse-
quenzen der Beschleunigung fiir die Politik und fir individuelle Identita-
ten. Wihrend der Behandlung der Konsequenzen fiir die Politik, erwahnt

6 Vgl. »[...] the logic of law is the logic of an institution [...]« (Rosa 2018:
85).

7 Aus diesem Teil stammen die Zitate in den letzten Absitzen.

321

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

Rosa die Idee reflexiven Rechts von Teubner (siehe erneut Rosa 2005:
406 und vgl. Rosa 2018: 86, Fn. 22). Reflexives Recht wird als eine Form
des Rechts, die sich an die Wandlungsgeschwindigkeit von anderen so-
zialen Prozessen angepasst hat, verstanden: »If laws are the instrument
by which social processes are coordinated and synchronized, and if these
processes speed up on an escalatory pace, then law itself needs to in-
crease its pace of adaptation.« (Rosa 2018: 85) Zudem taucht das posi-
tive, nationale Recht in Beschleunigung als eine von mehreren urspriing-
lichen oder ehemaligen Ursachen von Beschleunigung auf, die sich mit
der Zeit im Verhaltnis zur Beschleunigung aber eher als eine >Bremse«
oder aber als vollig bedeutungslos erwiesen haben (vgl. Rosa 2005: 311
329, insb. 329). Nationales Recht sei zunichst ein notwendiger Rahmen
fur die Herausbildung von 6konomischer und technischer Beschleuni-
gung gewesen:

»Durch den systematischen Ausbau der Infrastruktur und die Herstel-
lung von Rechts- und Handelssicherheit und durch die Eroberung des
Gewalt- (und Steuer) Monopols nach innen sowie die Gewahrung re-
lativ verldsslichen Schutzes nach auflen schuf der Nationalstaat jene
Voraussetzungen langfristiger Planungssicherheit und Berechenbarkeit,
welche die systematische Entfaltung der wissenschaftlich-technischen
und 6konomisch-industriellen Beschleunigung erst ermoglichten. «
(Rosa 2005: 312, Herv. E.N.)

Jetzt sei der Einfluss des nationalen Rechts allerdings gegenuber »>glo-
bal flows<«« (Rosa 2005: 329), wenn es tiberhaupt einen Einfluss habe,
eher bremsend. In dem Aufsatz von 2018 beschreibt Rosa auch die
(ehemalige) Funktion des Rechts, Beschleunigung zu ermoglichen. Da-
bei betont er zudem, dass (schnelle) soziale Prozesse nicht nur durch
Recht ermoglicht werden mussten, sondern auch der rechtlichen Len-
kung in stabilen Bahnen bediirften. In der Lenkung sieht er eine Funk-
tion des Rechts, die diesem immer noch zukommen sollte (vgl. Rosa
2018: 77).

Es gibt der inhaltlichen Systematik des Buches Beschleunigung ent-
sprechend zwei Stellen, an denen ich eine Auseinandersetzung oder Er-
wihnung des positiven Rechts erwartet hitte, wo es allerdings nicht
auftaucht. Die erste Stelle ist der Abschnitt » Funf Kategorien der Behar-
rung« (Rosa 2005: 138-153), in denen Rosa fiinf Beharrungsmechanis-
men innerhalb oder zwischen sich beschleunigenden Prozessen erldutert,
denn das positive Recht hat ja grundsitzlich eine erwartungsstabilisie-
rende Funktion. Erst in dem Text von 2018 bezeichnet Rosa das Recht
als eine solche Beharrungskraft und zwar als »decelerator« (Rosa 2018:
77, Herv. entfernt). Zweitens hitte ich eine Erwiahnung des Rechts bzw.
der normativen Idee des Rechts in Rosas Ausfithrungen zu den kulturel-
len Motoren der Beschleunigung (vgl. Rosa 2005: 279—294) erwartet.

322

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ANGEPASSTHEIT REFLEXIVEN RECHTS UND (SOZIALE) BESCHLEUNIGUNG

Das liegt daran, dass Rosa >Autonomie« als ein normatives Ideal an-
sieht, das Beschleunigung begiinstigt.® Unter dem Ideal der Autonomie,
das er mit dem normativen Projekt der Moderne gleichsetzt, versteht
Rosa sowohl individuelle als auch kollektive Autonomie (vgl. 4.3). Die
Gewihrleistung beider Formen von Autonomie ist aber wiederum, was
Rosa nicht thematisiert, eng verkniipft mit der Idee von Rechtsstaatlich-
keit. In dem Aufsatz von 2018 schreibt Rosa nur, dass Rechtssicherheit
ein zentraler Wert des modernen Rechts sei, der von der Beschleunigung
(des Rechts) gefahrdet sei: »|...] legal certainty, as one of the core valu-
es of modern law and as a precondition for social stability in accelera-
tion society, is about to be sacrificed to the speed-game.« (Rosa 2018:
85) Uber das Verhiltnis des Ideals von kollektiver und individueller Au-
tonomie zu Rechtssicherheit als einem Ideal des modernen Rechts bzw.
der Rechtstaatlichkeit reflektiert Rosa in seinen Texten nicht. An dieser
Stelle setzen meine Uberlegungen an (vgl. Kapitel 8); denn woméglich
besteht zwischen dem Ideal der individuellen und kollektiven Autonomie
und dem (rechtstaatlichen) Ideal der Rechtssicherheit eine Spannung, ob-
wohl die Realisierung der individuellen und kollektiven Autonomie mit
der Idee der Rechtstaatlichkeit verknuipft ist.®

Wie lasst sich nun ausgehend von der Beschreibung dessen, was fiir
Rosa soziale Beschleunigung ausmacht und seiner (kursorischen) Be-
handlung des Verhaltnisses von positivem Recht und Beschleunigung,
das Verhiltnis der Anpassung zweiter Ordnung reflexiven Rechts und
sozialer Beschleunigung bestimmen?

Reflexives Recht kann als Form der Steuerung beschrieben werden,
die selbst haufige Veranderungen fordert (konkret dadurch, dass die Ein-
heiten der Selbstorganisation nicht auf Dauer festgesetzt werden, s.o.
und 8.5). Damit macht sich reflexives Recht gewissermafSen selbst zu ei-
nem Teil der sozialen Beschleunigung. Gleichzeitig, und damit kommt
man zu der produktiven Seite reflexiven Rechts, kann man vermuten,
dass reflexives Recht damit auch eine schnelle Wandlung von Nicht-
Recht begiinstigt — also ein sich beschleunigendes Nicht-Recht produ-
ziert. Die Beschleunigungsformen des Nicht-Rechts sind dabei nicht auf
Prozesse sozialer Beschleunigung reduziert, sondern konnen auch Pro-
zesse technischer Beschleunigung einschliefSen.

Reflexives Recht als Recht, das selbst auf Wandlung setzt — und damit
zusammenhangend beschleunigtes Nicht-Recht —, hat wiederum Subjek-
tivierungseffekte. Diese sind Thema des nachsten Unterkapitels 10.2.

8  Deswegen schligt Rosa ja einen anderen normativen Grundbegriff als Au-
tonomie fiir seine kritische Theorie vor, namlich Resonanz, vgl. 4.3.

9  Zum Verhiltnis von positivem Recht und (sozialer) Beschleunigung bei
Rosa, vgl. auch: Francot 2018: insb. 92f.

323

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

10.2 Soziale Beschleunigung und flexible Identitaten

Was hat es fiir einen Effekt auf Individuen, wenn fiir ihre Entscheidungen
und Handlungen relevante Institutionen sich hiufig verdndern (soziale
Beschleunigung)? Kurz gesagt: Sie passen sich an diese sich wandelnden
Umstidnde an und zwar unabhingig davon, ob sie die jeweilige Veran-
derung gut heiflen oder nicht bzw. sogar ohne tiberhaupt eine Bewer-
tung der Veranderung vornehmen zu konnen oder zu wollen (vgl. Lemke
2004: insb. 82). In Bezug auf die Veranderung der handlungs- und ent-
scheidungsrelevanten Institution des modernen, positiven Rechts, deren
Verianderung in einer Veranderung der Bestimmung rechtlicher Gleich-
heit besteht, beschreibt Menke die Subjektivierung zu, in meinen Wor-
ten, flexiblen Identititen folgendermafSen:

»Die rechtliche Ermichtigung der Willkiir [vgl. Kapitel 3, E.N.] bedeutet
nicht nur die Freisetzung von den Anforderungen sittlicher Normativi-
tdt. Sie verlangt ebenso die Bereitschaft zur bestandigen, flexiblen Adap-
tion des Subjekts an die Grenzen der Gleichheit, in denen es seine Will-
kiir auszutiben berechtigt ist. Die rechtliche Erméachtigung der Willkiir
ist zugleich die Hervorbringung eines adaptionsfihigen und -willigen
Subjekts. Seine Ziele willkiirlich zu wihlen heifst zugleich, jederzeit an-
dere wihlen zu konnen — wenn die Grenzziehung rechtlicher Gleichheit
dies verlangt.« (Menke 2015: 292, erste Herv. E.N.)

Fuir Menke ist mit der Subjektivierung zum »adaptionsfihigen und -wil-
ligen Subjekt« die Herrschaftsform (oder in meiner Terminologie Be-
herrschungsform) der Normalisierung (vgl. 3.2.2) beschrieben: »Die
Ermachtigung der Willkiir normalisiert, denn sie macht die Subjekte
zu unbegrenzt anpassungsfihigen, ja anpassungswilligen Gliedern des
Rechts.« (Menke 2015: 293, Herv. E.N.). Ich unterscheide dementgegen
zwischen zwei Arten der Subjektivierung durch die Grenzziehung recht-
licher Gleichheit: einer, die sich vollzieht, wenn die Definition rechtli-
cher Gleichheit stabil gehalten wird (durch eine formale oder materia-
le Form des Rechts) und einer, die sich vollzieht, wenn die Definition
rechtlicher Gleichheit sich haufig verandert, wie in meiner Deutung re-
flexiven Rechts.™ Die erste Form ist eine Subjektivierung im Sinne einer
Normalisierung und die zweite eine Subjektivierung im Sinne einer Fle-
xibilisierung.”* Wenn auch ausschliefSlich auf das Strafrecht im 19. Jahr-
hundert bezogen, bietet das folgende Zitat von Foucault eine treffende

10 Vgl. zu den Auswirkungen des »Tempo[s] der Anderungen im Rechtsstoff«
auf Individuen und deren »Lebensgestaltung«: Diirig 1984 [1977]: 296f.
Fiir Diirig sind Anderungen des Rechts auch vor allem als Anderungen der
Definition von Rechtsgleichheit bestimmt (ebd. 295).

11 Man konnte die zweite Form stattdessen auch als »Normalisierung als Fle-
xibilisierung« beschreiben, siehe 10.4.

324

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND FLEXIBLE IDENTITATEN

Veranschaulichung der normalisierenden Subjektivierung — einen (pro-
blematischen) Effekt, den reflexives Recht (und eine kritisch-prozedu-
rale Konzeption der Gerechtigkeit), so meine These, gerade nicht hat:

»Die Zivilisation hat ihr Zwangssystem, das anscheinend das
Strafgesetzbuch und in Wirklichkeit die Disziplin ist. Man muf$ geortet,
festgesetzt, eingeriickt sein: »Man schlift zu Hause, sagt der Vorsitzen-
de, weil fiir ihn eben alles ein Heim, eine Bleibe haben mufs, egal, ob sie
glanzend oder armselig ist; dafiir hat er nicht zu sorgen, wohl aber hat
er jedes Individuum dazu zu zwingen.< AufSerdem muf§ man einen Be-
ruf haben, einen Status, eine erkennbare Identitit, eine ein fiir allemal
fixierte Individualitdt: »Was ist Thr Beruf? Diese Frage ist der einfachste
Ausdruck der Gesellschaftsordnung, der dieses Herumstreunen zuwider
und gefihrlich ist; man mufS eine feste Stellung haben, die fur die Zu-
kunft gesichert ist.« Und schliefSlich muf§ man einen Meister haben und
in eine Hierarchie eingeordnet sein; man existiert nur innerhalb festge-
legter Herrschaftsverhaltnisse: >Bei wem arbeiten Sie? D.h. da Sie nicht
Meister sind, miissen Sie Diener sein, egal, unter welchen Bedingungen;
es geht ja nicht um die Befriedigung ihrer Individualitit, sondern um die
Aufrechterhaltung der Ordnung. [...]««

(Foucault 2014 [1975]: 377)™

Die Subjektivierung zu flexiblen Identititen wird hingegen in vielen jun-
geren, insbesondere soziologischen und zeitdiagnostischen Arbeiten the-
matisiert und problematisiert und zwar als Spezifikum einer zweiten oder
reflexiven Moderne (vgl. Beck 1986) oder eines »neuen Kapitalismus«
(vgl. insb. Sennett 2000 [1998]).3 Dabei werden auch die Verhdlinisse
thematisch, die flexible Identititen produzieren. Diese Verhiltnisse habe
ich mit Rosa als Beschleunigungsverhdlinisse beschrieben. Alternative
oder auch komplementire Bestimmungen dazu sind beispielweise das
Konzept der Kontrollgesellschaften (Deleuze 2014 [1990])4, die Rede
von Gesellschaften der »fliichtigen Moderne« (Bauman 2016 [2000],
Bauman 2007) oder Uberlegungen zum »neuen Geist des Kapitalismus«

12 Dass ich an dieser Stelle ein Zitat von Foucault einsetze, um die Subjekti-
vierungsform der Normalisierung/Disziplinierung (im Unterschied zur Fle-
xibilisierung) zu veranschaulichen, heifSt noch nicht, dass ich wie Fraser
denke, dass Foucaults Texte insgesamt unbrauchbar sind, um die Beherr-
schungsform des Postfordismus (»Flexibilization«) im Gegensatz zur Be-
herrschungsform des Fordismus (»Discipline«) zu bestimmen und zu ver-
stehen (vgl. Fraser 2010: 116-130). Zur diesbeziiglichen Kritik an Fraser
vgl. Lemke 2008 [2007]: 70-74, insb. 70.

13 Vgl. Lessenich 2017 [2009]: insb. 159-167.

14 Deleuze schligt einen Ubergang von Disziplinargesellschaften (Foucaults
Beschreibung von Gesellschaften im 18. und 19. Jhd., vgl. das obenstehen-
de Zitat aus Uberwachen und Strafen) zu Kontrollgesellschaften zum Ende
des 20. Jahrhunderts vor (vgl. Deleuze 2014 [1990]).

325

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

(Boltanski und Chiapello 2003 [1999])'5."¢ Eine Gemeinsamkeit die-
ser zeitdiagnostischen Vorschldge (inkl. Rosas) liegt darin, dass sie sich
auf die Beschreibung von wirtschaftlichen Verhiltnissen, insbesondere
der Arbeitswelt und ihrer Subjektivierungseffekte fokussieren (vgl. auch
Jaeggi und Celikates 2017: 9).'7 Im Gegensatz dazu schreibe ich auch
dem Recht selbst eine subjektivierende Rolle zu (vgl. dazu schon den An-
fang von Kapitel 2). Da aber das Recht auch auf andere gesellschaftli-
che Teilbereiche einwirkt, lasst sich die Subjektivierung durch Recht als
komplementar zur Subjektivierung etwa durch Arbeitsverhiltnisse ver-
stehen (oder sogar die Subjektivierung durch Arbeitsverhiltnisse etwa
auch als indirekte Subjektivierung durch das Recht). Ich mochte nun
mithilfe von Rosas Schriften ausfithren, was unter der Subjektivierung
zu flexiblen Identitaten zu verstehen ist.

In Beschleunigung sind zwei Abschnitte bezuglich der Frage, welche
Identitaten Rosa als komplementar zu Beschleunigungsverhiltnissen be-
trachtet, relevant: einerseits Rosas Beschreibung der Beschleunigung des
Lebenstempos als der dritten Form von Beschleunigung neben sozialer
und technischer im Teil tiber die Phinomenologie der Beschleunigung
(vgl. 1o.1) und andererseits der Teil tber »situative Identititen« (Rosa
2005: 352—-390) als einer von zwei Teilen des vierten Teils des Buches
uber die Konsequenzen der Beschleunigung (neben den politischen Kon-
sequenzen). Da aber Rosas Unterscheidung zwischen der Phinomeno-
logie und den Konsequenzen der Beschleunigung nicht trennscharf ist,
gehe ich auf den Phinomenologie-Teil genauer ein und baue dort Ele-
mente aus dem Konsequenzen-Teil ein, ohne den letzteren aber noch ein-
mal gesondert zu behandeln.

Rosa unterscheidet beziiglich der Beschleunigung des Lebenstempos
zwischen einer subjektiven und einer objektiven Dimension: Ist das Lebens-
tempo wirklich (objektiv) schneller geworden? Oder nehmen Individuen

15 Die Studie von Boltanski und Chiapello ist fiir mich besonders interessant,
da die Autor/innen darin explizit auf die Rolle der >Kritik< und die Gefahr,
dass diese selbst den neuen Geist des Kapitalismus (re)produziere, eingehen.
Allerdings fokussieren sie sich auf die Problematisierung einer »Kiinstler-
kritik«, die sie einer »Sozialkritik« gegeniiberstellen. In meiner Systematik
konnte man die Kunstlerkritik als Kritik an einer Entfremdung als \Mangel
von Sinn« (Kapitel 5) verstehen, die ich in dieser Arbeit gerade nicht zum
Gegenstand der Reflexion mache.

16 Interessant wire es zudem, diese Bestimmungen von Gesellschaft zur Idee
und Realitdt des Neoliberalismus ins Verhiltnis zu setzen. Zum Verhaltnis
von Boltanskis und Chiapellos These tiber einen neuen Geist des Kapitalis-
mus zum Neoliberalismus, siehe: Biebricher 2012: 178f.

17 Das heifst nicht, dass das Recht in diesen Entwiirfen gar keine Erwihnung
findet, siehe etwa: Deleuze 2014 [1990]: 217 und Boltanski und Chiapello

2003 [1999]: 445—447.

326

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND FLEXIBLE IDENTITATEN

es blof§ (subjektiv) so wahr, als wire ihr Lebenstempo schneller gewor-
den? Ich fokussiere mich auf die subjektive Dimension, auch weil die me-
thodischen Probleme beztiglich der empirischen Untersuchung der objek-
tiven Dimension ausufernd zu sein scheinen (vgl. Rosa 2005: 199-213).
In Bezug auf die subjektive Dimension unterscheidet Rosa zwischen zwei
verschiedenen potentiellen Ursachen von subjektiv wahrgenommenem
Zeitdruck: » Verpassensangst« und » Anpassungszwang« (Rosa 2005:
218). Mich interessiert nun insbesondere die durch letztere Ursache be-
wirkte subjektive Beschleunigung des Lebenstempos, weil Rosa sie als
Folge sozialer Beschleunigung einfiihrt's: »Der Anpassungszwang [...] ist
eine Folge der strukturellen Dynamik spatmoderner Gesellschaften, spe-
zifischer der Beschleunigung des sozialen Wandels.« (Rosa 2005: 218)"
Weil die relevanten Parameter fiir individuelle Entscheidungen und Hand-
lungen sich hiufig verandern, lernen Individuen sich an diese wechselnden
Entscheidungslandschaften anzupassen. Diese Angepasstheit bezieht sich
auf die »alltagliche[] und biographische[] Lebensfiihrung« (Rosa 2005:
371), d.h. sowohl darauf, wie ich entscheide, wie ich den heutigen Nach-
mittag gestalte, als auch darauf, wen und ob ich heirate:

»Eine hochdynamische Gesellschaft wie die spitmoderne erzwingt [...]
eine Entsprechung in den Selbstverhiltnissen und Identitatsmustern der
Individuen in Form einer Pramierung von Flexibilitat und Wandlungsbe-
reitschaft gegeniiber Beharrung und Kontinuitit: Subjekte miissen sich
entweder von vornherein als offen, flexibel und verinderungsfreudig
konzipieren, oder sie laufen Gefahr, permanente Frustration zu erleiden,
wenn ihre auf Stabilitit ausgerichteten Identititsentwiirfe an einer sich
schnell verandernden Umwelt zu scheitern drohen.«

(Rosa 2005: 239f., vgl. 379)

Rosa unterscheidet davon ausgehend zwischen solchen Individuen, die
eine situative Lebensfithrung beherrschen und von ihr profitieren und
nennt sie »Spieler« oder spiter »Surfer« (Rosa 2013¢ [2012]: 302)*°, und

18 An dieser Stelle werden Phinomenologie und Konsequenzen der Beschleu-
nigung von Rosa offensichtlich vermengt.

19 Aus methodischen Griinden kann ich mich streng genommen ohnehin nur
auf Beschreibungen von flexiblen Identititen beziehen, die eine Folge von
sozialer Beschleunigung darstellen. Denn ich vertrete hier keine empirische
These dariiber, dass es soziale Beschleunigung gibt (vgl. 1.2), wie Rosa es tut,
sondern beschreibe eine in der Theorie angelegte mogliche Fehlwirkungs-
weise einer normativen Konzeption. Kurz: kritisch-prozedurale Gerechtig-
keit muss sich im positiven Recht materialisieren. Reflexives Recht scheint
(zumindest auf den ersten Blick) eine dafiir geeignete spezifische Rechtsform
zu sein. Reflexives Recht ist aber Gegenstand sozialer Beschleunigung, die
flexible Identititen produziert.

20 Vgl. Deleuzes metaphorischen Gebrauch des Surfens fiir die Beschreibung
von Handlungstypen oder -dispositionen in post-Disziplinargesellschaften

327

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

solchen, die nicht mit ihr zurechtkommen und durch sie benachteiligt wer-
den, sogenannte »Drifter« (Rosa 2005: 368). Den Ausdruck »drift« tiber-
nimmt Rosa von Richard Sennett, der ihn wiederum von Walter Lippma-
nn iibernimmt (vgl. Rosa 2005: 381f. und Sennett 2000 [1998]: 15-38).>

Die Subjektivierung durch (soziale) Beschleunigung thematisiert Rosa
auf aufschlussreiche Weise zudem in seinem Aufsatz » Von der stabilen Po-
sition zur dynamischen Performanz. Beschleunigung und Anerkennung in
der Spatmoderne« (Rosa 2009). Dort setzt er sich mit Honneths Anerken-
nungstheorie auseinander und attestiert ihr (und insbesondere der dritten
Ebene besonderer Leistungen)*2, dass sie fur die Spatmoderne anachro-
nistisch sei. Honneth analysiere namlich einen Kampf um Anerkennung
als klassisch-modernen »Positionskampf« (Rosa 2009: 663). In einem
solchen >Kampf< bemithe man sich, eine bestimmte gesellschaftlich aner-
kannte Position einzunehmen, die einem dann einigermafSen sicher sei. In
der Spatmoderne hingegen wirde der Kampf um Anerkennung zu einem
»performativen Dauerwettbewerb« (ebd.). Gewinner dieses performati-
ven Wettbewerbs seien Surfer und dessen Verlierer Drifter.?s

Ausgehend von dieser Bestimmung flexibler Identitat mochte ich einen
Bogen zuriick zu Forst schlagen und zwar genauer zu seinem Verstand-
nis einer toleranten Person (vgl. Forst 2003a: 666—674). Forsts Arbeit zu
dem Begriff der Toleranz war fiir meine Auseinandersetzung mit seinem
Verstandnis von Gerechtigkeit insgesamt bedeutend. Ich habe die These
vertreten, dass Forst das von ihm selbst angezeigte » Paradox der Grenz-
ziehung«, welches eine gelungene Konzeption der Toleranz l6sen konnen
sollte, auch mit seiner Respektkonzeption der Toleranz nicht l6sen kann
(vgl. 6.4.7 und 6.5) Seine Beschreibung der tugendhaften toleranten Per-
son beruht allerdings in entscheidender Weise darauf, dass diese Person
sich nicht in das Paradox der Grenzziehung verstrickt: Eine tolerante
Person ist gerade eine, die unterscheiden kann, ob sie eine bestimmte
Handlung oder Haltung eines anderen tolerieren (d.h. ethisch ablehnen,
aber moralisch akzeptieren) oder zuriickweisen (d.h. moralisch ableh-
nen) sollte. Auf sich selbst bezogen ist eine tolerante Person umgekehrt

(fiir Deleuze: Kontrollgesellschaften): »Der Mensch der Disziplinierung war
ein diskontinuierlicher Produzent von Energie, wihrend der Mensch der
Kontrolle eher wellenhaft ist, in einem kontinuierlichen Strahl, in einer Um-
laufbahn. Uberall hat das Surfen schon die alten Sportarten abgeldst.« (De-
leuze 2014 [1990]: 258)

21 Insbesondere durch die Tatsache, dass es Drifter sowie eine Ungleichheit
zwischen Spielern/Surfern und Driftern gibt, ist das Beherrschungspotential
der Subjektivierung zu flexiblen Identititen bereits angedeutet (vgl. 10.3).

22 Zu den drei Dimensionen der Anerkennung bei Honneth, siehe das Ende 7.2.

23 Evtl. wire der von McNay Ranciére zugeschriebene »performative account
of recognition« aus Rosas Sicht fiir die Spatmoderne weniger anachronis-
tisch (McNay 2014: 144).

328

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND FLEXIBLE IDENTITATEN

eine, die weifS, ob sie verpflichtet ist, eine bestimmte Haltung oder Hand-
lung reziprok-allgemein oder blof$ vor sich selbst und ihrer Identifikati-
onsgemeinschaft zu rechtfertigen.** Eine in diesem Sinne tolerante Per-
son wiirden drei Vorwiirfe, die, so Forst, historisch an der Tugend der
Toleranz geiibt wurden, nicht treffen (Forst 2003a: 667—-670, (a)—(c)).
Ich méchte an dieser Stelle nur auf den ersten Vorwurf etwas genauer
eingehen. Er besagt, dass eine tolerante Person eigentlich eine schwache
Person sei (vgl. Forst 2003a: 667), die eine »Haltung der Indifferenz«
(Forst 2003a: 512) ausgebildet habe. Dieser Vorwurf gehe auf Nietzsche
zuriick. Forst schreibt, dass »Nietzsches Kritik [allerdings, E.N.] berech-
tigt« ist, in dem Fall, in dem eine Person gegenuiber etwas, das eigent-
lich zuriickgewiesen werden sollte, dennoch tolerant ware (Forst 2003a:
513). In Forsts Sinne wire dies gar keine richtige Toleranz (im Sinne sei-
ner Respektkonzeption der Toleranz). Wenn nun allerdings das Paradox
der Grenzziehung bezuglich der Grenze zwischen Zurickweisung und
moralischer oder ethischer Rechtfertigbarkeit (vgl. 6.5, Grenze III b”)
Bestand hat, dann wird es unmoglich, die Tugend der Toleranz in dem
von Forst gewiinschten Sinne auszuiiben, weil die Person ja nicht (sicher)
wissen kann, ob etwas zuriickgewiesen werden sollte oder nicht. Diese
Grenze kann allerdings institutionell durch die Bestimmung der recht-
lichen Gleichheit (zumindest zeitweise) festgesetzt werden*s und somit
die Ausiibung der Tugend der Toleranz prinzipiell ermoglichen. Wenn
nun allerdings die Bestimmung der rechtlichen Gleichheit hiufig wech-
selt und die tolerante Person weifs, dass die (jeweils aktuellen) Grenzen
rechtlicher Gleichheit akzeptiert werden miissen, dann wird die tolerante
Person - vielleicht nicht zu einer véllig indifferenten oder schwachen Per-
son (so der erste Vorwurf) — womoglich aber zu einer flexiblen Person.*

24 Diese Bestimmung dhnelt Giinthers Beschreibung einer »deliberativen Per-
son« (Gunther 2005, Dritter Teil). Wie die >tolerante Personc stellt die »delibe-
rative Person« eine Beschreibung notwendiger personaler Eigenschaften einer
Person fiir unterschiedliche normative Kontexte dar (wobei Forst die Fahig-
keit betont, entscheiden zu kénnen, in welchem Kontext man sich befindet). In
diesem Sinne ist die deliberative Person nicht blofS eine ethische Person etwa,
sondern steht fiir ein »hoherstufiges Personenkonzept« (Glinther 2005: 236).
Die unterschiedlichen normativen Kontexte, in denen eine deliberative Person
»verkehrte, bestimmt Guinther auch explizit im Anschluss an Forsts Buch Kon-
texte der Gerechtigkeit (vgl. Glinther 2005: 250). Auf Forsts Verstiandnis der
toleranten Person bezieht er sich allerdings nicht. Vgl. auch Kapitel 8, Fn. 17.

25 Den Bezug des ersten Vorwurfs an der toleranten Person zum Problem der
rechtlichen Gleichheit stellt Forst auch (in Bezug auf Menke) her (vgl. Forst
2003a: 668, Fn. 28).

26 Vgl. 12.2.2 zur Rolle der (institutionalisierten) Erziehung und Bildung eines
Individuums als Option, dem Beherrschungspotential der Subjektivierung
zu flexiblen Identititen entgegenzuwirken.

329

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

Zudem ist an dieser Stelle ein Riickbezug zu den unterschiedlichen
Zeitperspektiven der Personentypen, die Husserl den Vertretern der drei
verschiedenen staatlichen Gewalten zugeordnet hat, moglich (vgl. 8.3).
Eine flexible Identitit, so konnte man in Husserls Schema sagen, ist
wie »[d]er Mann der Exekutive« ein » Gegenwartsmensch[]«« (Husserl
1955: 52):

»Der Gegenwartsmensch nimmt die Dinge >wie sie kommen. [...] In

dem er die Gegenwart, wie sie jeweils ist, als gegeben hinnimmt und

zum Ansatzpunkt seines Handelns macht, ist in seiner Einstellung zum

Leben ein Element des Fatalismus enthalten. Der Gegenwartsmensch ist

ein Positivist.« (Husserl 1955: 46)

Sowohl diese inhaltliche Beschreibung als auch die Tatsache, dass Hus-
serl den Gegenwartsmenschen der Exekutive zuordnet, deuten bereits
auf das Beherrschungspotential (aus Perspektive kritisch-prozeduraler
Gerechtigkeit) der Subjektivierung zum flexiblen Gegenwartsmenschen
hin: Dieser scheint Husserls Beschreibung nach wenig selbstbestimmt zu
agieren und handelt >als Mann der Exekutive« eher nach vorgegebenen
Normen als dass er selbst Autor derselben wire.

10.3 >Beschleunigung« und >Flexibilisierung«
als Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler
Gerechtigkeit

In diesem Unterkapitel soll folgende Frage beantwortet werden: Inwie-
fern sind >Beschleunigung< und >Flexibilisierung« als kritikwiurdig, d.h.
als Formen der Beherrschung, auszuweisen?

Zunichst ist es wichtig zu betonen, dass die Kritikwiirdigkeit von >Be-
schleunigung« und >Flexibilisierung« an dieser Stelle nicht aus einer ethi-
schen Perspektive erfolgen kann. Ich hatte zwischen internen und externen
Problematiken der Normativitit der Gerechtigkeit unterschieden und die
>Moglichkeit einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit« nur von den inter-
nen abhingig gemacht (siche Kapitel 5). Um >Beschleunigung« und >Flexibi-
lisierunge< im hier relevanten Sinne als kritikwiirdig auszuweisen, reicht es
also nicht, sie als entfremdend (als Entfremdung-von-Sinn verstanden, vgl.
Kapitel 5) zu bestimmen. Um als Beherrschungspotentiale kritisch-proze-
duraler Gerechtigkeit und somit interne Herausforderungen dieser Norma-
tivitat zu gelten, missen sie mit Griinden, die reziprok-allgemein qualifi-
ziert sind, kritisierbar sein oder das Zustandekommen reziprok-allgemeiner
Rechtfertigungen verunmoglichen. Eine institutionelle Ordnung, die mit re-
ziprok-allgemeinen Griinden gestiitzt ist bzw. das Hervorbringen solcher
Griinde ermoglicht, stellt namlich fiir Forst eine gerechte — im Sinne einer

330

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>BESCHLEUNIGUNG<« UND >FLEXIBILISIERUNG< ALS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL

nicht-willkiirlichen (Forst 2007a: 9f.)*” — Form von Herrschaft dar. Im Fol-
genden mochte ich einzeln versuchen, den in diesem Sinne kritikwirdigen
Charakter von >Beschleunigung« und >Flexibilisierung« aufzuzeigen, um an-
schlieflend eine Verhiltnisbestimmung dieser beiden Beherrschungsformen
zu>Ausbeutung« und >Normalisierung« vorzunehmen (10.4). Vorher sei da-
rauf hingewiesen, dass sich die These, dass >»Beschleunigung« und >Flexibi-
lisierung« solche Herrschafts- oder Beherrschungseffekte haben und nicht
>blof$« entfremdend sind, auch in der Literatur findet.

Rosa nimmt explizit eine normative*® neben einer ethischen (und
funktionalistischen) Kritik von Zeitnormen vor, die in einer sich be-
schleunigenden Gesellschaft gelten (vgl. Rosa 2013¢ [2012]: 287-323).
Er schreibt:

»Eine ((moralische« [bzw. normative, E.N.]) Kritik der verborgenen zeit-
lichen Normen muss deshalb genau an diesem Punkt ansetzen: an der
Tatsache, dass die ebenso strikten wie unsichtbaren Zeitnormen der
Gegenwartsgesellschaften die moderne Verheiffung von Reflexivitit
und Autonomie unterlaufen und daber normativ nicht zu rechtfertigen
sind.« (Rosa 2013¢ [2012]: 300)

Und Sennett schreibt ganz deutlich: »Die Zeit in Unternehmen und fur
den einzelnen ist aus dem eisernen Kifig der Vergangenheit entlassen,
aber neuen Kontrollen und neuer Uberwachung von oben unterworfen.
Die Zeit der Flexibilitit ist die Zeit einer neuen Macht.« (Sennett 2000
[1998]: 75) Bolstanki wiederum unterscheidet zwischen »einfacher« und
»komplexer Herrschaft« (Boltanski 2008: 144). Komplexe Herrschaft
vollzieht sich, im Gegensatz zur Herrschaft »repressive[r] Regime« (Bol-
tanski 2010: 187), gerade »durch Verinderung« (Boltanski 2o10: 186).

Gleichwohl gibt es in der Literatur freilich auch zahlreiche Kritiken
von >Beschleunigung« und >Flexibilisierung« oder verwandten Phanome-
nen, die eine ethische Kritik darstellen. So beschreibt Honneth »den sozia-
len Typ der unentschlossenen, handlungsarmen Personlichkeit« (Honneth
2011: 167), der deutliche Parallelen zur flexiblen Identitit aufweist (vgl.
Honneth 2011: 167-172), als Phinomen, das gerade nicht als Ungerech-
tigkeit, sondern als Pathologie* (vgl. Kapitel 5) kritisiert werden sollte
(und, fur Honneth, auch nur so tiberhaupt in den Blick gerit).>°

27 Vgl. Kapitel 1, Fn. 31.

28 Zu dieser Kritikform gehort meinem Verstindnis nach die Kritik aus Per-
spektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit.

29 Die unentschlossene, handlungsarme Personlichkeit stellt bei Honneth eine
von zwei Pathologien der rechtlichen Freiheit dar. Er beschreibt auch Patho-
logien der moralischen Freiheit (vgl. dazu Honneth 2011: 206f.).

30 Man konnte zudem auch individuelle Pathologien, wie Burn-out oder De-
pression, als Folgen einer Subjektivierung zu flexiblen Identititen interpre-
tieren, vgl. Ehrenberg 2015 [1998] und Neckel und Wagner 2013.

331

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

Jetzt komme ich zu der Frage, inwiefern man (soziale) Beschleunigung
des Rechts im Speziellen bzw. soziale Beschleunigung insgesamt als be-
herrschungsformig ausweisen kann. Recht, das >steuert¢, indem es sich
schnell wandelt, kann nicht als Form der Steuerung begriffen werden, die
ein Ausdruck der kollektiven Autonomie einer Rechtsgemeinschaft ist.
Fiir Rosa ist die Idee kollektiver Autonomie Teil des normativen Verspre-
chens der Moderne (vgl. 4.3, 8.5.1 und 10.1). Fir Forst muss eine wiin-
schenswerte Form politischer Herrschaft demokratisch sein (vgl. 6.4.2).
Eine Steuerung der Gesellschaft, die nicht durch kollektive Autonomie
bestimmt ist, ist aus dieser Perspektive eine nicht-wiinschenswerte Form
der Herrschaft und somit als Beherrschung zu kennzeichnen. Allgemei-
ner konnte man auch sagen, dass >Steuerung als Beschleunigung« eine
willkiirliche Form der Herrschaft ist, da Veranderungen des geltenden
Rechts nicht aus guten Griinden vorgenommen oder unterlassen wer-
den, sondern »Veranderungen um ihrer selbst willen« (Boltanski 20to0:
188) darstellen. Willkiirliche Herrschaft ist also nicht-wiinschenswert
zundchst einmal unabhingig davon, wie nicht-willkiirliche Herrschaft
bestimmt ist. Bei Rosa und Forst ist nicht-willktrliche Herrschaft sol-
che, die durch kollektive Autonomie bestimmt ist.

Zudem sei die Frage erwahnt, wie weitgehend eine tatsidchliche Be-
schleunigung des Rechts im Sinne einer schneller werdenden Verande-
rung der Definition rechtlicher Gleichheit iiberhaupt moglich ist. Denn
man muss bedenken, dass eine grundlegende Veranderung der Definition
rechtlicher Gleichheit eigentlich eine sehr schwerwiegende — oder: his-
torische (vgl. Kapitel 11) — Verdnderung darstellt (etwa die Erlangung
des Frauenwahlrechts).’* Womoglich konnte also die Forderung nach

31 Eine Frage, die diese Arbeit offenlisst, ist, wie sich grundlegende Veriande-
rungen rechtlicher Gleichheit (wie die Erlangung des Frauenwahlrechts), die
typischerweise Verfassungsinderungen bedeuten, genau zu weniger tiefge-
henden Rechtsveranderungen verhalten, die keinen offensichtlichen Bezug
zu Verdanderungen der Definition rechtlicher Gleichheit haben wie z.B. eine
Veranderung des Tempolimits auf Autobahnen. Lassen sich solche weniger
tiefgehenden Rechtsveranderungen letztlich auch als Veranderungen der De-
finition rechtlicher Gleichheit interpretieren? In diesem Beispiel etwa mit
Hilfe der Uberlegung, dass es sich bei dem strengeren Tempolimit auf Auto-
bahnen um eine neue und bessere Definition von Rechtsgleichheit handelt,
weil nur Personen (wirklich) als gleich-freie gesehen werden kénnen, wenn
nicht die Freiheit der einen (der Schnellfahrer/innen) die Freiheit der ande-
ren (auf einer risikodirmeren Autobahn zu fahren) einschrankt und zudem
da eine Verringerung von Umweltbelastungen fiir die fortwihrende Existenz
der politischen Gemeinschaft von Freien und Gleichen eine notwendige Be-
dingung ist. Kumm, der sich dabei auch auf Forst bezieht, vertritt die An-
sicht, dass sich moderne Politik und modernes Recht (und nicht nur ein be-
sonders wichtiger Teil davon, namlich Verfassungsfragen) insgesamt als stets

332

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>BESCHLEUNIGUNG<« UND >FLEXIBILISIERUNG< ALS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL

hiufigen tiefgreifenden Verianderungen, entgegen ihrer Intention, eher
zu einer Beschleunigung auf einer oberflachlicheren Ebene (technischer
Beschleunigung oder einer Beschleunigung des Lebenstempos, d.h. des
>Nicht-Rechts¢) fithren, welche wiederum tatsichliche gewichtige Veran-
derungen erschweren wiirde.3* Lois McNays Kritik an radikaldemokrati-
schen Demokratietheorien in ihrer Monographie The Misguided Search
for the Political (2014) verstehe ich als in diese Richtung weisend. Sie
moniert namlich, dass radikaldemokratische Theorien bei ihrer Beto-
nung des Wertes von radikalen Umbriichen, soziologisch uninformiert,
die mogliche Haufigkeit solcher Wandlungsprozesse tiberschatzen. Und
zwar insbesondere, in dem sie »ready-made political subjects« (im Sin-
ne von Subjekten, die >das Politische« zur Geltung bringen) voraussetzen,
ohne die »social conditions necessary for effective agency «3? ausreichend
in den Blick zu nehmen (McNay 2014: 17).

Die Tatsache, dass die (soziale) Beschleunigung des Rechts als beherr-
schend angesehen werden kann, liegt also daran, dass es die normati-
ve Idee des Rechts selbst ist, dass es nicht-willkiirlich bestimmt werden
sollte bzw. spezieller dass es Ausdruck kollektiver Autonomie sein soll-
te.>* Dieses Argument funktioniert fir die Beschleunigung anderer sozi-
aler Praktiken und Institutionen nicht ohne Weiteres, da sie nicht alle
selbst eine solche normative Bestimmung (der nicht-willkurlichen Or-
ganisation) haben, fiir die >Beschleunigung< problematisch wire. So ist
es in bestimmten Bereichen des Privaten doch gerade geboten, dass je-
de/r willktrlich nach den eigenen Priferenzen entscheiden konnen sollte.
Etwa sollte man die/den Lebenspartner/in auswihlen diirfen, ohne dafiir

erneutes Aushandeln des Status von Gleich-freien — von Menschenrechts-
subjekten — verstehen lassen (vgl. Kumm 2018: 243f.). Kumms Verstindnis
erscheint mir prinzipiell sinnvoll. Fir diese Arbeit wiirde sich dadurch eine
grundlegende Kontinuitit von Gerechtigkeitsfragen simpliciter und Fragen
der Grenzen der Gerechtigkeit ergeben. Auch das scheint mir unter der Be-
dingung plausibel, dass es moglich ist, die Unterscheidung von normalen
und tiefgreifenden Gerechtigkeitsfragen in diese grundsitzliche Kontinuitat
erneut einzuziehen. Eine griindliche Auseinandersetzung mit den verschie-
denen Tiefen von Verdnderungen im Bereich des Rechts bzw. der Gerechtig-
keit bleibt als Forschungsdesiderat bestehen.

32 Es liefSe sich bereits die Verschiebung von einer nationalstaatlichen Defi-
nition rechtlicher Gleichheit zur Definition >rechtlicher Gleichheit< auf ei-
ner kleineren Ebene (der Bestimmung der Einheiten der Selbstorganisation
durch reflexives Recht) als eine solche Verringerung der Tiefe von Verande-
rung beschreiben.

33 Vgl. dazu meine Bemerkungen zu Forsts Begriff >sozialer Autonomie« in
6.4.8.

34 Oder andersherum: Die Normativitat kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit
ist in ihrer Realisierung auf das Recht angewiesen.

333

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

Rechenschaft ablegen zu mussen.’s Gleichsam sollte man sich entscheiden
konnen, ob man sehr viel arbeiten mochte, weil es einem etwa wichtig ist,
viel zu verdienen, oder weniger zu verdienen, aber dafiir auch weniger ar-
beiten zu miissen. Wenn es so wire, dass solche (willkiirlichen) individuel-
len Entscheidungen (etwa in einer Lebenszeit eine Vielzahl von Paarbezie-
hungen zu fiihren) sich in der Makrostruktur der >Liebeswelt« oder in der
>Arbeitswelt« zufillig zu einer beschleunigten >Liebeswelt« oder »Arbeits-
welt<aggregieren wiirden, konnte man nicht davon sprechen, dass die be-
schleunigte Liebes- bzw. Arbeitswelt ein Beherrschungsverhaltnis darstel-
len wiirde: Es ist aus Perspektive (kritisch-prozeduraler) Gerechtigkeit per
se nichts an einer beschleunigten Liebes- oder Arbeitswelt zu beanstanden,
wihrend >Steuerung als Beschleunigung« aus dieser Perspektive per se kri-
tikwiirdig ist. Beherrschungsformig ist eine beschleunigte Liebes- oder Ar-
beitswelt oder jede andere nicht-rechtliche soziale Praxis oder Institution
(aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit) nur dann, wenn sie
Individuen dazu zwingt (im Sinne von Beherrschung), auf bestimmte Art
und Weise zu handeln. Damit kommen wir zur Subjektivierungsebene.

Wenn Individuen durch beschleunigtes Recht und (dadurch) beschleu-
nigte nicht-rechtliche soziale Praktiken und Institutionen zu flexiblen
Subjekten werden, dann lisst sich dies aus dem doppelten normativen
Ideal, dass Individuen in bestimmten Bereichen ihres Lebens nach ih-
rem eigenen Gutdiinken (willkiirlich) entscheiden kénnen sollten3® und
fur politische Selbstbestimmung geeignet sein sollten, problematisieren.’”
Mit Rosa kann man zwischen drei problematischen Aspekten einer fle-
xiblen Identitit unterscheiden.

Flexible Identitdten sind zu reaktiv bezogen auf gegenwirtige (wech-
selnde) Umstiande, sodass sie nicht im Stande dazu sind, langfristige Ziele
zu verfolgen. Da aber langfristige Ziele diejenigen sind, denen Individu-
en selbst am meisten Wert zusprechen,’® werden flexible Identitdten dar-
an gehindert, ihre eigenen Ziele zu verfolgen (vgl. Rosa 2005: 220-226).
Damit wire die Subjektivierung zu flexiblen Identititen der normativen
Idee, dass Individuen (in bestimmten Lebensbereichen zumindest) ihre

35 Selbst in einer rechtfertigungstheoretischen Ethik (vgl. Einleitung zu II) wire
man dabei nur sich selbst bzw. seiner selbst ausgewihlten Identifikationsge-
meinschaft gegeniiber rechenschaftspflichtig.

36 An dieser Stelle wird es wichtig, Beherrschung nicht blof§ als nicht-willkiir-
lich, sondern nicht-willkiirlich in einem bestimmten Sinne zu bestimmen,
weil ansonsten vorschnell jede Form der gesellschaftlichen Pragung des In-
dividuums als willkiirlich und somit nicht-wiinschenswert erscheinen wiir-
de.

37 In Forsts Terminologie konnte man auch sagen, dass hier die >soziale Auto-
nomiec einer flexiblen Identitit infrage gestellt wird, vgl. 6.4.8.

38 Rosa verweist hier auf empirische Erhebungen: Rosa 2005: 222f.

334

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>BESCHLEUNIGUNG<« UND >FLEXIBILISIERUNG< ALS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL

eigenen Ziele im Sinne einer Willkiirfreiheit verwirklichen konnen soll-
ten, entgegengestellt.

Zweitens kann eine Ungleichheit zwischen solchen Individuen ent-
stehen, welche die Subjektform der flexiblen Identitit erfiillen kénnen
und wollen —>Surfer«— und denen, die das nicht konnen oder wollen —
>Drifter< (vgl. schon 10.2). Beispielsweise konnte ein bedeutender (aber
nicht gut gerechtfertigter) Unterschied zwischen Individuen entstehen,
die Mobilitatsanforderungen des Arbeitsmarktes nicht erfillen konnen
oder wollen, und solchen, die diese erfiillen konnen und wollen. Ein sol-
cher Unterschied wiirde laut Boltanski (der sich dabei auf seine gemein-
sam mit Chiapello verfasste Studie zum neuen Geist des Kapitalismus
beruft) eine neuartige Spielart der Ausbeutung?® einer sozialen Gruppe
zur Folge haben. Er schreibt:

»Unter diesen Herrschaftsmodalitidten — die als komplex [...] [s.0., E.N.]
bezeichnet werden konnen — bleibt die Moglichkeit einer Ausbeutung
beibehalten, die Differenzen fiir Gewinnschopfung instrumentalisiert.
Diese Differenzen mogen verschiedener Natur sein: in erster Linie mo-
gen sie vom Eigentum herrithren, sie konnen aber beispielweise [...]
auch mit Mobilitit zu tun haben.« (Boltanski 2010: 186)

Wichtig ist fiir Boltanski aber, dass diese Differenzen eine gewisse Sta-
bilitat aufweisen, es sich um » Asymmetrien« handelt, die »stets densel-
ben zu Gute kommen, wihrend sie andere und ebenfalls immer diesel-
ben benachteiligen« (Boltanski 2010: 186). Diese Idee, dass Ausbeutung
die Bevorteilung einer Gruppe durch eine andere Gruppe bedeutet, deren
Gruppendifferenz eine gewisse Stabilitat aufweist, aber nicht notwendig
die Differenz von >Proletariat« und >Kapitalist/innen« darstellt, ldsst sich
mit dem weiten Begriff der Ausbeutung fassen (vgl. 3.1.2). Eine Aus-
beutung ermoglichende Form von Ungleichheit ist wiederum aus Per-
spektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit nicht wiinschenswert, weil
sie die Rechtfertigungsgleichheit von Individuen gefihrdet, die wieder-
um die Bedingung der Moglichkeit von Prozessen demokratischer Ge-
setzgebung ist.

Drittens machen flexible Identititen, die sich stets an wechselnde Um-
stinde anpassen miissen, weniger »genuine Erfahrung|en]« (Rosa 2005:
235), die notwendig sind, um Lernprozesse in Gang zu setzen. Indi-
viduen, die aus der Geschichte dazulernen, sind auch Impulsgeber/in-
nen fur kollektive Prozesse informeller Meinungs- und Willensbildung
in demokratischen Gesellschaften. Auf diese Problematik, dass kom-
plexe Herrschaft Kritik an bestehenden Ordnungen (komplexer Herr-
schaft) behindert, weil diese Ordnungen gewissermaflen individuelle

39 Zum Verhiltnis von Flexibilisierung (und Beschleunigung) zu Ausbeutung
(und Normalisierung), siehe 10.4.

335

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

Unrechtserfahrungen blockieren, macht auch Boltanski aufmerksam,
den es sich lohnt ausfiihrlich zu zitieren:

»Die Eingriffe in das Recht, die Redefinition der Einordnungen und der
Priifungsformate, die Verschiebung der Grenzen und der Umrisse von
Einheiten, die Abschwichung der Regeln oder ihrer Interpretation und
besonders die Lockerung der offiziellen Selektionsregeln modifizieren
die Realitit unablissig. Dadurch werden Akteure, die diese Anderun-
gen durchleben, desorientiert. Sie verlieren die Ansatzpunkte ihres Zu-
griffs auf die Realitdt. In dieser Situation ist es nicht mehr moglich, aus
existentiellen Erfahrungen in der Welt zu schopfen, aus Seinsweisen, Ei-
genschaften oder Zwingen, die geeignet sind, die Bildung neuer Typen
von Verbindungen zu unterstiitzten. Tatsachlich verwirrt die Desorien-
tierung des Realititsbezugs die existenzielle Erfahrung des Unterschieds
zwischen Realitit und Welt. Wie lisst sich das Leben, so wie es ist, so wie
es gelebt wird und so wie man wiinschte, dass es die offizielle Ordnung
reprasentierte, erkennen, wenn die Umrisse dieser Ordnung verblassen
und es dufSert schwierig wird, sich darin zu orientieren? Hieraus folgt
eine erhebliche Schwichung der Kritik.« (Boltanski 2008: 144f.)

Nach dem Aufzeigen des Beherrschungscharakters von >Beschleuni-
gung« und >Flexibilisierung« gilt es im nachsten Unterkapitel diese Be-
herrschungsformen mit denen von >Ausbeutung< und >Normalisierung«
(Kapitel 3) ins Verhiltnis zu setzen.

10.4 Eine Verhiltnisbestimmung der
Beherrschungsformen der Gerechtigkeit

Wie verhalten sich also >Beschleunigung« und >Flexibilisierung« zu den Be-
herrschungsformen von >Ausbeutung« und >Normalisierung« (Kapitel 3)?

Zunichst lasst sich auf einer allgemeinen Ebene eine Strukturahnlich-
keit der vier genannten Beherrschungsformen feststellen. Alle vier sind
als Konsequenzen (vgl. 1.2) der institutionellen (rechtlichen) Durchset-
zung einer bestimmten Normativititskonzeption zu sehen. Diese Kon-
sequenzen widersprechen einerseits unmittelbar der jeweiligen Nor-
mativitiatskonzeption und andererseits stehen sie in einem mittelbaren
Widerspruchsverhiltnis zu der jeweiligen Normativitiatskonzeption, in-
sofern sie den (institutionellen) Realisierungsbedingungen der jeweiligen
Normativitatskonzeption im Wege stehen.

In Bezug auf die Ausbeutung heifdt das: Wenn eine Gruppe von » Will-
kursubjekten[n]« (Menke 2015: 289, vgl. 3.2.2) systematisch eine an-
dere Gruppe von Willkiirsubjekten ausbeutet, weil sie strukturell eine
andere Stellung innerhalb der Gesellschaft einnehmen, dann wird die
Willkiirfreiheit zumindest der niedriger gestellten Gruppe — wenn nicht

336

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE VERHALTNISBESTIMMUNG DER BEHERRSCHUNGSFORMEN

sogar beider Gruppen — behindert (direkter Widerspruch). Der indirekte
Widerspruch ldsst sich demgegentiber so fassen: Damit das Meta-Recht
auf private Freiheit realisiert werden kann, muss man annehmen, dass
die sozialen Verhiltnisse, in denen Subjekte privat-frei sein diirfen, nor-
mativ unproblematisch (oder: normativ unbestimmt, vgl. 3.1.1) sind.
Sind sie dies nicht, dann realisiert ein formales Recht, das private Freiheit
realisieren soll, nicht private Freiheit, sondern das Recht (der Starkeren),
bestehende Ungleichheiten nicht anzutasten. Wenn die Realisierung einer
libertiren Normativitiatskonzeption aber (problematische) Ausbeutungs-
verhiltnisse produziert, dann formt es das Material (die Faktizitit), auf
die sie angewendet werden soll, in einer Weise, die ihren eigenen Reali-
sierungsbedingungen widerspricht.

In Bezug auf die Normalisierung heifst das: Aus der Perspektive ei-
ner (nicht-distributiven) egalitiren Gerechtigkeitskonzeption sollte je-
der und jedem die Moglichkeit gegeben werden, an den wichtigsten so-
zialen Institutionen teilzuhaben. Das basiert auf der Annahme, dass es
moglich ist, die vorhandenen Institutionen einer Gesellschaft (zwang-
los) zu bestimmen, der Annahme also, dass Gesellschaft (epistemisch)
bestimmbar ist (vgl. 3.2.1). Da es einerseits zweifelhaft ist, ob eine Ge-
sellschaft tatsichlich in diesem Sinne objektiv beschreibbar ist, und es
andererseits notwendig ist, eine Grenze zwischen den vorhandenen Ins-
titutionen zu ziehen, an denen jede/r ein Recht teilzuhaben hat, und de-
nen, an deren Teilhabe kein Recht besteht, muss der Staat die Definiti-
on der fiir die soziale Teilhabe notwendigen Institutionen tibernehmen.
Die (staatliche) Bestimmung der wichtigsten Institutionen einer Gesell-
schaft ist dabei nicht neutral (oder: zwangslos), sondern eben normalisie-
rend. Der direkte Widerspruch der egalitaren Gerechtigkeitskonzeption
zu dem normalisierenden Effekt ihrer Realisierung liegt demnach darin,
dass nicht eine Teilhabe an den (objektiv oder demokratisch bestimmit)
wichtigsten Institutionen einer gegebenen Gesellschaft ermoglicht wird,
sondern die Teilhabe an den Institutionen, die vom Staat als besonders
wichtig erachtet werden.* Der indirekte Widerspruch ist, dass die Ge-
wahrleistung des Meta-Rechts auf soziale Teilhabe dadurch bedingt ist,
dass Gesellschaft (zwanglos) epistemisch bestimmt werden kann. Fak-
tisch wird sie aber vom Staat bestimmt.

In Bezug auf soziale Beschleunigung und Flexibilisierung#* heifSt das
auf der Ebene des direkten Widerspruchs dreierlei: Recht, das durch

40 An dieser Stelle wird der Zusammenhang zur Herrschaftsform der Ausbeu-
tung wichtig: In einer durch das moderne Recht regulierten Gesellschaft,
d.h. auch einer Gesellschaft, in der es Ausbeutungsverhiltnisse gibt, wird
die Teilhabe an der Arbeitswelt (vom Staat) als besonders wichtig erachtet
und damit zur/zum Lohnarbeiter/in normalisiert (vgl. Ende 3.2.2).

41 Wieso ich beide zusammen behandele, wird unten deutlich.

337

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

Beschleunigung steuert (oder: soziale Beschleunigung des Rechts), wi-
derspricht, erstens, der Idee, dass eine Gesellschaft nicht-willkurlich,
d.h. unmittelbar oder mittelbar durch reziprok-allgemeine Rechtferti-
gungen, reguliert wird. Zweitens widerspricht die Tatsache, dass flexi-
blen Identitdten die Verfolgung ihrer eigenen Ziele schwerfallt, der Idee,
dass sie in dem gerechtigkeitsirrelevanten Bereich (d.h. dem Bereich, in
dem Handlungen nicht durch reziprok-allgemeine Griinde gerechtfer-
tigt werden miissen) willkiirlich frei handeln konnen (erstes Problem der
Flexibilisierung, siehe 10.3). Drittens widerspricht die Tatsache, dass es
eine Ungleichheit zwischen >Surfern< und >Driftern< gibt, der zu gewihr-
leistenden Rechtfertigungsgleichheit zwischen Individuen (zweites Pro-
blem der Flexibilisierung, 10.3). Der indirekte Widerspruch zeigt sich
auf zwei Weisen: Das explizite Gesellschaftsbild, auf das die Realisie-
rung der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeit angewiesen ist, ist, dass
Gesellschaft sich als Rechtfertigungsverhiltnis begreifen lasst. Die Rea-
lisierung der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeitskonzeption in reflexi-
vem Recht fithrt aber zu einer sich beschleunigenden Gesellschaft. Eine
sich beschleunigende Gesellschaft ist nun allerdings gerade kein Recht-
fertigungsverhaltnis. Das ldsst sich bezogen auf die Dimension von his-
torischen Verianderungen ebenso wie auf die Mikrostrukturen einer
Gesellschaft plausibilisieren. Bezogen auf Ersteres ist der von Rosa im
Anschluss an Libbe verwendete Begriff der Gegenwartsschrumpfung
zentral (siehe 1o.1). Wenn die Kontinuitit von gesellschaftlichen In-
stitutionen (ihre >Gegenwart<) so gering ist, dass Veranderungen nicht
mehr als Verbesserungen oder Verschlechterungen identifiziert werden
konnen, dann fallt es schwer, diese Veranderungen als durch gute oder
schlechte Rechtfertigungen hervorgebrachte oder unterstiitzte zu verste-
hen. Thre Verdnderung entzieht sich gewissermaflen einer normativen Be-
urteilbarkeit. In Bezug auf die Mikrostrukturen wird das dritte Problem
der flexiblen Identititen relevant (vgl. 10.3), namlich, dass diese keine
Unrechtserfahrungen (mehr) machen. Das bedeutet womoglich auch,
dass ihre Handlungen gar nicht mehr im Sinne einer rechtfertigungstheo-
retischen Handlungstheorie (vgl. 6.3.1) verstanden werden konnen. Sie
werden nicht durch gute oder schlechte Griinde zum Handeln motiviert,
sondern handeln gewissermaflen gar nicht mehr, weil sie die Orientie-
rung (im Raum der Griinde) verloren haben. Wenn eine kritisch-proze-
durale Gerechtigkeitskonzeption fiir ihre Realisierung auf die Existenz
einer Gesellschaft, die sich als Rechtfertigungsverhiltnis begreifen lasst,
angewiesen ist, aber in ihrer Anwendung eine Gesellschaft (mit)produ-
ziert, die sich nicht mehr als solches begreifen lasst, dann steht sie ihren
eigenen empirischen Realisierungsbedingungen entgegen.+*

42 Diese (indirekte) Widerspruchsstruktur, dass eine normative Konzeption ih-
ren eigenen Realisierungsbedingungen entgegentritt, beschreibt auch Rosa

338

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE VERHALTNISBESTIMMUNG DER BEHERRSCHUNGSFORMEN

Wie in Kapitel 3 dargestellt unterscheidet Menke in Bezug auf Ausbeu-
tung und Normalisierung zwischen horizontalen und vertikalen Formen
der Herrschaft bzw. Beherrschung in meiner Terminologie. Ausbeutung
funktioniere horizontal und Normalisierung vertikal. Wie verhalten sich
nun Beschleunigung und Flexibilisierung zu dieser Unterscheidungsach-
se (horizontal und vertikal)?

Menke betont, dass die Zuordnung der vertikalen Herrschaftsform
zur Normalisierung und der horizontalen zur Ausbeutung »nicht starr«
sei, sondern sich die »beiden Dimensionen der Herrschaft iiberkreuzen«
(Menke 2015: 290f.). Zudem ist es wichtig, dass fiir Menke Ausbeu-
tung und Normalisierung als Formen oder Aspekte der Subjektivierung
zu sehen sind (vgl. Menke 2015: 289). Ich mochte nun vorschlagen,
dass >Flexibilisierung« sowohl Elemente vertikaler als auch horizonta-
ler Beherrschung aufweist, >Beschleunigung« sich hingegen diesem Ras-
ter entzieht, weil sie fiir sich genommen keine Form der Subjektivierung
darstellt (sie bezieht sich auf Institutionen oder Praktiken, aber nicht In-
dividuen). Inwiefern soziale Beschleunigung des Rechts allerdings den-
noch als Form der Beherrschung verstanden werden kann, hatte ich be-
reits erldutert (10.3).

Ich habe zwischen drei Problemen der Flexibilisierung unterschieden:
flexible Identititen konnen ihre eigenen (langfristigen) Ziele nicht ver-
folgen, die Entstehung einer Ungleichheit zwischen >Surfern< und >Drif-
tern< und dem Mangel flexibler Identititen an genuinen Erfahrungen,
die Lernprozesse auslosen (vgl. 10.3). Das erste Problem kann man als
vertikale Beherrschung verstehen und dementsprechend gewissermafSen
auch als >Normalisierung als Flexibilisierung« (vgl. Fn. 11 in diesem Ka-
pitel). Individuen werden durch beschleunigtes (staatliches) Recht dazu
gezwungen, flexibel zu sein. Das zweite Problem konnte man — wie oben
schon mit Boltanski deutlich wurde (10.3) — als andere Erscheinungs-
form einer horizontalen Herrschaft von einer sozialen Gruppe tiber eine
andere verstehen — d.h. nicht nur einer Ausbeutung von Arbeiter/innen
durch Kapitalist/innen, sondern gewissermafSen auch >Driftern< durch
>Surfer.

Auch wenn ich die These vertreten habe, dass die kritisch-prozedu-
rale Gerechtigkeitskonzeption nicht die Beherrschungseffekte von Aus-
beutung und Normalisierung aufweist, kann man an dieser Stelle also

in Bezug auf das normative Projekt der Moderne (das Versprechen indivi-
dueller und kollektiver Autonomie). Er schreibt, dass das normative Projekt
der Moderne selbst Beschleunigungsprozesse mit angetrieben hat und in der
Spatmoderne gerade diese Beschleunigungsprozesse selbst die Realisierung
von individueller und kollektiver Autonomie behindern (vgl. Rosa 2005:
452f.). Vgl. dazu auch 11.1. Rosas Beschreibung dessen, was das norma-
tive Projekt der Moderne genauer ausmacht und wie sich unterschiedliche
Spielarten desselben unterscheiden lassen, bleibt unterdessen skizzenhaft.

339

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE BESCHLEUNIGUNG UND SUBJEKTIVIERUNG ZU FLEXIBLEN IDENTITATEN

dennoch davon sprechen, dass Grundstrukturen von Ausbeutung und
Normalisierung in zwei Problemdimensionen der >Flexibilisierung« in
anderer Erscheinungsweise erhalten bleiben.+

Das dritte Problem mit der Flexibilisierung lasst sich allerdings nicht
als neue Auspragung der vertikalen oder horizontalen Herrschaftsweise
des Rechts verstehen. In der Auseinandersetzung mit diesem dritten Pro-
blem, der Erfahrungsarmut flexibler Identititen, liegt auch der Schliissel
zu einer moglichen Linderung der Probleme von >Flexibilisierung« und
>Beschleunigung«. Das soll im nachsten Kapitel (11) deutlich werden.

SchlieSlich sei bereits an dieser Stelle (vgl. Kapitel 12) darauf hingewie-
sen, dass das Aufzeigen des zweistufigen Beherrschungspotentials von
>Beschleunigung« und >Flexibilisierung« nicht bedeutet, dass reflexives
Recht und die Variante kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, welcher re-
flexives Recht attraktiv erscheint, deshalb vollkommen an Wert verlie-
ren. Es bedeutet zunidchst einmal, dass sie eine andere problematische
Schlagseite haben als libertare und egalitare Gerechtigkeitskonzeptio-
nen bzw. formale und materiale Rechtsformen. Dabei ist auf eine Ge-
meinsamkeit zwischen den Beherrschungsformen der libertiren und
egalitiren Gerechtigkeitskonzeptionen hinzuweisen: Sie wirken beide
tendenziell stabilisierend, wihrend die Beherrschungsformen der >Be-
schleunigung< und der >Flexibilisierung« gerade aufgrund ihres destabili-
sierenden Charakters beherrschend sind.

43 In einem Aufsatz iiber Marx schreibt Rosa, dass man bei Marx neben der
Beschreibung der Ausbeutung einer Klasse durch die andere (»Klassen-
kampf«) auch bereits eine »steigerungstheoretische Formationsanalyse« des
Kapitalismus finden kann (Rosa 2013b: 396). Diese mache deutlich, war-
um der Kapitalismus die (problematische) Beschleunigung von Gesellschaf-
ten zur Folge habe. Womoglich liefSe sich auch im Anschluss an diese These
Rosas die Kontinuitit der Beherrschungsform der Ausbeutung zu denjeni-
gen der >Beschleunigung« und >Flexibilisierung« aufzeigen.

340

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Die historische Zeit
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

In diesem Kapitel soll das Verhiltnis kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit zu historischer Zeit bestimmt werden. Es geht dabei um folgende
drei Fragekomplexe: (1) Liegt einer kritisch-prozeduralen Konzeption
der Gerechtigkeit (implizit) eine bestimmte Vorstellung historischer Zeit
zugrunde (sowohl bezogen auf ihre Begriindung als auch ihre Realisie-
rung)? (2) Begiinstigt (die Realisierung) kritisch-prozeduraler Gerech-
tigkeit eine bestimmte Form historischer bzw. sozialer Entwicklung? Ist
diese (aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit) wiinschens-
wert? (3) Wie verhalten sich die dargestellten Beherrschungsformen der
Beschleunigung und Flexibilisierung zu der Vorstellung historischer Zeit
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit (vgl. Fragekomplex 1) und der Form
historischer bzw. sozialer Entwicklung, die sie (womoglich) begiinstigt
(vgl. Fragekomplex 2)? Diese Fragen sollen dabei auch im Kontext der
in der zeitgenossischen kritischen Theorie jiingst wieder vermehrt dis-
kutierten Fragen um historischen Fortschritt und sozialen Wandel situ-
iert werden.

Das Kapitel ist in drei Teile gegliedert. Die drei aufgeworfenen Frage-
komplexe werden darin nicht nach und nach abgearbeitet, sondern spie-
len fur alle drei Teile eine Rolle. Zunachst erlautere ich ausgehend von
den bisherigen Beztigen zu historischen Prozessen in dieser Arbeit, was
unter historischer (oder geschichtlicher®) Zeit zu verstehen ist. Zwei-
tens stelle ich die problematische Vorstellung von historischer Zeit dar,
die laut Amy Allen aktuellen kritischen Theorien zu Grunde liegt, na-
mentlich Habermas® und Honneths (vgl. Allen 2016a: Kapitel 2 und 3).
Davon ausgehend beschreibe ich, wie sich im Gegensatz dazu das — al-
lerdings ebenso problematische — Verhaltnis von Forsts Ansatz zu histo-
rischer Zeit darstellt. Drittens deute ich einen Weg an, wie ein angemesse-
neres Verstandnis historischer Zeit aus Perspektive kritisch-prozeduraler
Gerechtigkeit aussehen konnte.

11.1 Historische Zeit
Den Bezug zu historischen Prozessen habe ich in dieser Arbeit bisher an

zwei Stellen markiert. In Kapitel 7 (7.6) habe ich einen moglichen ra-
dikaldemokratischen (Balibar, Ranciére) Umgang mit dem Grund der

1 So: Koselleck 2015b [1979].

341

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

Gerechtigkeit, der Unbestimmtheit des anderen Menschen, skizziert, der
sich folgendermafSen zusammenfassen ldsst: Weil der Grund der (men-
schenrechtlichen) Verfassung einer politischen Gemeinschaft in der
Unbestimmtheit des einzelnen liegt, darf sich eine (menschenrechtlich
adiquat) bestimmite, also verfasste, Ordnung aufstindischen — d.i. ord-
nungsauflosenden oder -unterbrechenden — Momenten nicht verschlie-
Ben. Die Spannung zwischen Verfassung und Aufstand manifestiert sich
nach Balibar als ein »historische[r] Prozess« (Balibar 2012 [2010]: 24).
In einer institutionellen (verfassten) Ordnung selbst, ldsst sich (nach Ba-
libar) menschenrechtlich begriindete Staatsbiirgerschaft nicht adaquat
realisieren, sondern nur in einem historischen Prozess, in dem verfasste
Ordnungen immer wieder — auch durch nicht auf die Form des Griin-
de-Gebens-und-Nehmens reduzierbare politische Praxisformen (vgl. 7.6)
— gestort, unterbrochen, zerstort und neukonstituiert werden. In diesem
Verstandnis werden historische Ereignisse, die eine verfasste Ordnung
infrage stellen, integriert in die Form der Realisierung menschenrechtli-
cher Staatsburgerschaft. Mit der Rede von Ereignissen ist an dieser Stelle
ein emphatischer Ereignisbegriff gemeint (vgl. 6.1). >Ereignisse< bezeich-
nen dann nicht einfach einen raumzeitlich abgegrenzten Prozess, sondern
nur solche Prozesse, durch die der Bewertungsmaf$stab eines Prozesses
in demselben selbst verandert wird.> So wird verstandlich, dass im po-
litischen Raum die Verianderung einer Verfassung als ereignishaft anzu-
sehen ist, wiahrend das (raumzeitlich abgegrenzte) >Ereignis< der Verab-
schiedung eines neuen Gesetzes nicht als ereignishaft gelten kann, wenn
es durch vorgingige institutionalisierte Verfahren zustande gekommen
ist.

Ausgehend von der Feststellung, dass es nicht hinreichend sein kon-
ne, eine gerechte Verfassung dadurch zu bestimmen, dass sie moglichst
hdufig — durch historische Ereignisse im emphatischen Sinne — unter-
brochen wird, habe ich in Kapitel 8 versucht, die institutionelle Reali-
sierungsform kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit zu erortern, wenn als
ihr Grund - in einem anderen Sinne als bei Forst selbst (vgl. Kapitel 7)
— die Unbestimmtheit des anderen Menschen gesehen wird. Die Option,
reflexives Recht als diese institutionelle Form zu bestimmen, hat wie-
derum dazu gefiihrt, ein zweistufiges Beherrschungspotential reflexiven
Rechts — Beschleunigung und Flexibilisierung — aufzuzeigen. Soziale Be-
schleunigung war mit Rosa gewissermafen als Gegenbegriff zu histori-
scher Zeit eingefithrt worden (10.1). Das ist die zweite Stelle, an der die
historische Zeit bisher vorkam.

2 Fiir einen ausfiihrlichen und sehr informativen Uberblick zu emphatischen
Ereignisbegriffen, siehe: Jay 2013. Jay diskutiert insbesondere die Ereignis-
verstindnisse von Lyotard, Deleuze, Foucault, Heidegger, Derrida und Ba-
diou.

342

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HISTORISCHE ZEIT

Ein dem in dieser Arbeit verfolgten Projekt angemessener Begriff his-
torischer Zeit muss diese beiden Anschlusspunkte berticksichtigen. Ich
ndhere mich dem Begriff historischer Zeit daher nun zunichst dariiber,
dass er als Gegenbegriff zur sozialen Beschleunigung gelten kann: Sozia-
le Beschleunigung verunmoglicht historische Zeit oder zumindest stellt
soziale Beschleunigung eine degenerative Form eines historischen Pro-
zesses dar. Auf die emphatisch verstandenen Ereignisse komme ich an-
schliefSend zuriick.

Wenn man mit Rosa soziale Beschleunigung als Gegenbegriff zu histo-
rischer Zeit versteht, dann liegt es nahe, den Gegenstandsbereich von so-
zialer Beschleunigung und historischen Prozessen (oder: Geschichte) als
identisch anzusehen. Der Gegenstandsbereich sozialen Wandels und so-
mit sozialer Beschleunigung (soziale Beschleunigung ist schneller werden-
der sozialer Wandel) besteht aus handlungsleitenden Institutionen und
Praxisformen, worunter auch das Recht fillt (vgl. To.1). Verandern sich
handlungsorientierende Institutionen und Praxisformen von einem Zeit-
punkt t, zu einem spateren Zeitpunkt t , so ldsst sich annaherungsweise
sagen, dann ist >mehr« passiert als dass es >blofS« spater geworden ist — es
ist auch »anders< geworden. Von t_ zu t, findet eine qualitative und nicht
blof eine quantitative Veranderung statt: »Die zeitliche Differenz [...]
hat [...] eine geschichtliche Qualitit [...].« (Koselleck 1975: 7o1) Ein sol-
ches Verstandnis von Zeit, das ich >historisch« nenne, steht im Gegensatz
zu einem naturwissenschaftlichen oder objektiven Verstindnis von Zeit.

Der Gegenstandsbereich naturwissenschaftlicher oder objektiver Zeit
besteht aus natiirlichen Gegebenheiten. Die physikalische Mafeinheit
Newton etwa, mit der man die (naturgesetzlich bestimmte) Tragheit ei-
nes Korpers beschreiben kann, ist so definiert, dass ein Korper mit dem
Gewicht ein Kilogramm ein Newton Kraft braucht, um die Geschwin-
digkeit ein Meter pro Sekunde zu erreichen. Die Zeit, wenn auch ge-
messen in >menschengemachten« Zeiteinheiten (hier: Sekunden), fungiert
dabei als neutraler Maf$stab.# Der zu untersuchende Korper ist im Jah-

3 Fiir das Einziehen eines solches Unterschieds zwischen >objektiver< oder >na-
turwissenschaftlicher< Zeit und historischer Zeit (schon in Bezug auf das
Recht), siehe auch: Husserl 1955: 31 und Kirste 1998: 15. Ich verzichte an
dieser Stelle darauf, weitere mogliche >Zeitarten< — im Sinne von verschiede-
nen Arten des Zeitbewusstseins — neben der historischen und objektiven zu be-
nennen. Zimmerli und Sandbothe erwihnen etwa noch ein logisch-sprachana-
lytisches oder ein phanomenologisch-lebensphilosophisches Verstindnis von
Zeit, vgl. die Einleitung in: Zimmerli und Sandbothe 1993. Zudem konnte
man noch von einer biografischen Zeit sprechen, die wiederum woméglich als
individuelle Seite (kollektiver) historischer Zeit zu verstehen wire. Zwischen
>Geschichtlichkeit« und >Zeitlichkeit< unterscheide ich nicht grundsatzlich.

4 Vgl. zu Newtons Zeitverstindnis: Hithn und Waschkies 2004: 52175.
Zur naturwissenschaftlichen Kritik an diesem Zeitverstindnis unter den

3453

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

re 300 v. Chr. nicht mehr oder weniger trage als 2018. In Bezug auf die
Definition der Tragheit verandert sich also in diesen 2318 Jahren nichts;
es passiert nichts >Neues«. In den Nachschriften von Hegels Vorlesungen
iiber die Philosophie der Geschichte heifdt es dementsprechend tiber den
Unterschied zwischen der Form der Veridnderungen im Bereich der Na-
tur und des >Geistigen«

»Die Veranderungen in der Natur, so unendlich mannigfaltig sie sind,
zeigen nur einen Kreislauf, der sich immer wiederholt; in der Natur
geschieht nichts Neues unter der Sonne, und insofern fithrt das
vielformige Spiel ihrer Gestaltungen eine Langeweile mit sich. Nur in
den Verinderungen, die auf dem geistigen Boden vorgehen, kommt
etwas Neues hervor.« (Hegel 2015 [1986]: 74)°

Aber auch die Idee, dass sich im Bereich des Geistigen, unter den der ge-
nannte Gegenstandsbereich handlungsleitender Institutionen und Pra-
xisformen fillt, etwas verandert oder »Neues« passiert, ist keine zeitlose
Wahrheit, sondern, wie es auch Rosa im Anschluss an Koselleck ver-
tritt, ein historisch spezifisches Zeitbewusstsein. Rosa attestiert vier un-
terschiedlichen historischen Perioden ein je spezifisches Zeitbewusstsein
(vgl. Rosa 2005: 26ff.): In einfachen, undifferenzierten Gesellschaften
hitten Menschen ein »>occasionales< Zeitbewusstsein« gehabt; ihre Zei-
terfahrung habe sich in das Gegensatzpaar »>Jetzt<« und » Nicht-Jetzt««
gegliedert (Rosa 2005: 26). Das Zeitbewusstsein war demnach dichotom
und statisch (1). In segmentdren und frithen stindischen Gesellschaf-
ten hingegen habe sich die Zeiterfahrung dynamisiert, sei aber dicho-
tom geblieben: es sei zwischen » Vorber« und » Nachher« unterschieden
worden (Rosa 2005: 27). Allerdings seien Vergangenheit und Zukunft
dabei strukturgleich, weswegen die zeitliche Bewegung als Zyklus® wahr-
genommen worden sei (2). In der Gesellschaft der Neuzeit” oder der klas-
sischen Moderne sei ein dreidimensionales Zeitbewusstsein entstanden.
Es wird darin zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft unter-
schieden und das Verhiltnis dieser drei Kategorien wird nicht mehr als
Zyklus, sondern linear aufgefasst. In dieser Phase sei das Fortschreiten in
der Zeit zudem als auf ein » Geschichtstelos« (Rosa 2005: 27) gerichtetes
verstanden worden (3). In der Hoch- oder Spatmoderne hingegen ver-

Stichworten der Relativititstheorie und Quantenphysik, siehe: Zimmerli
und Sandbothe 1993: 8ff.

5 Inwieweit diese Nachschriften tatsachlich als Aussagen Hegels einzuordnen
sind, ist umstritten. Vgl. dazu Rojek 2017, Kap. 1, insb. 1.4. An dieser Stelle
kommt es mir nur auf die Griffigkeit von der Hegel zugeschriebenen Text-
stelle an; es ist fiir mich in diesem Kontext unerheblich, ob sie tatsichlich
auf Hegel zuriickgeht.

6 Vgl. Cloeren 1976.

7 Vgl. Koselleck 20152 [1979]: 359ff.

344

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HISTORISCHE ZEIT

andere sich die Zeitwahrnehmung in der Hinsicht, dass es kein festste-
hendes Ziel der Geschichte mehr gebe und somit ein dreidimensionales,
»lineares Zeitbewusstsein mit offener Zukunft« (Rosa 2005: 27, Herv.
teilweise entfernt E.N.) entstanden sei (4).*

Die lineare, dreidimensionale Zeitwahrnehmung seit der Neuzeit (3,
4) ist fiir Rosa konstitutiv mit dem normativen Projekt der Moderne,
dem »Versprechen individueller und politischer Autonomie« verkniipft
(Rosa 2005: 451). Wenn das individuelle und kollektive Leben autonom
gestaltet werden soll, muss es moglich sein, die Zukunft durch Hand-
lungen von der Vergangenheit unterscheidbar zu machen, sodass die Zu-
kunft einen Fortschritt® gegenuiber der Vergangenheit darstellen kann.™
Ein bestimmtes Zeitbewusstsein (historische Zeit) ist daher konstitutiv
mit der Moglichkeit der Realisierung des normativen Projekts der Mo-
derne verbunden. Historische Zeit (sowie das normative Projekt der Mo-
derne) gibt es also erst seit der Moderne.

Somit kann man den Gegenstandsbereich historischer Zeit auf hand-
lungsleitende Institutionen und Praxisformen, die sich am normativen
Projekt der Moderne orientieren, begrenzen. Rosas Kritik am normati-
ven Projekt der Moderne, zu dem ich Forsts kritisch-prozedurale Ge-
rechtigkeitstheorie (zumindest ohne meine Erweiterungen und Modi-
fizierungen'®) zahle, ist schliefSlich, dass sich das fiir seine Realisierung
notwendige Zeitverstandnis >historischer Zeit< gegen sich selbst kehrt:
Moderne Normativitit muss von der zukunftigen Veranderbarkeit hand-
lungsleitender Institutionen und Praxisformen ausgehen. Wenn sich die-
se aber zu schnell wandeln, wenn die »soziale Beschleunigung in der

8  Wenn man wie Koselleck »Erfahrungsraum« und » Erwartungshorizont« als
zeitlose Begriffe versteht (vgl. 1o.1), iber deren Verhiltnis verschiedene Ar-
ten von Zeitbewusstsein erschlieSbar gemacht werden konnen, dann liefSen
sich (1)—(4) auch mit Hilfe dieser beiden Kategorien rekonstruieren.

9 In Rosas Systematik wire ein deterministisches Fortschrittsverstindnis (es
wird Fortschritt geben) dem Zeitbewusstsein der klassischen Moderne zuzu-
ordnen (3), wiahrend die blofse Affirmation der Moglichkeit von Fortschritt
der spatmodernen (4) zuzuordnen wire. Zum Fortschrittsbegriff siehe auch
1T.2.

10 Auch Forst sieht eine notwendige Verbindung eines nicht-deterministischen
Fortschrittsbegriffs (vgl. 6.4.4) mit einem spezifischen Zeitbewusstsein: Der
Forschrittsbegriff setze »die Vorstellung eines linearen Zeitablaufs [...] und
[...] einer prinzipiell offenen Zukunft« voraus (Forst 2012: 471).

11 In Rosas Verstindnis bezieht sich das normative Projekt der Moderne aus-
schliefSlich auf den (individuellen und kollektiven) Wert der Autonomie. Die
von mir modifizierte Variante kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit ist aller-
dings nicht so ausschlieflich auf die Autonomie bezogen (vgl. Kapitel 7),
weshalb sie in Rosas engem Verstindnis des normativen Projekts der Mo-
derne nicht ohne Weiteres Platz hat. Vgl. auch schon 4.3 und 6.4.8.

345

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

»Spatmoderne« einen kritischen Punkt iibersteigt« (Rosa 2005: 49),dann
steht soziale Beschleunigung der Realisierung von individueller und kol-
lektiver Autonomie gerade entgegen. Entscheidend fiir dieses Kapitel ist,
dass Rosa nicht einfach behauptet, soziale Beschleunigung sei nicht wiin-
schenswert (vgl. Kapitel 10.3), sondern dass sie historische Zeit zerstort
- und somit eine notwendige Realisierungsbedingung des normativen
Projekts der Moderne. Womdglich wire dann »das politische Projekt
der Moderne [...] letztlich inkompatibel mit [seinen eigenen, E.N.] so-
zialen Bedingungen« (Rosa 2005: 396). Eine gute (oder auch kritische)
Konzeption von Normativitit sollte meinem Verstandnis nach (vgl. Ein-
leitung, 1.2) die Frage nach ihrer gewlinschten Institutionalisierung bzw.
Realisierung nicht vernachlassigen; somit ist es ein genuines Problem
einer Normativitidtskonzeption (oder ein genuin normatives Problem),
wenn sie ihre eigenen Realisierungsbedingungen zerstort oder unwahr-
scheinlich macht.

Wie in 10.1 beschrieben, ist fiir Rosa an dem Verstiandnis von sozialer
Beschleunigung als » Gegenwartschrumpfung« (Liibbe) problematisch,
dass sie genuine Erfahrungen verunmoglicht und somit Lernprozesse
verhindert. Da Rosa die Beschleunigung in der Spatmoderne auch als
» Entzeitlichung der Geschichte« (Rosa 2005: 419) bezeichnet, verstehe
ich ihn so, dass soziale Beschleunigung historische Zeit (als spezifisches
Zeitbewusstsein) selbst verunmogliche.™ Historische Zeit oder eine Ver-
kniipfung von Ereignissen (im nicht emphatischen Sinne) durch histo-
rische Zeit muss daher eine bestimmte Art der qualitativen Beziehung
zwischen diesen Ereignissen bedeuten. Historische Zeit, so konnte man
sagen, bezeichnet also einen Erfahrungszusammenhang.

Diese Idee historischer Zeit als Erfahrungszusammenhang — oder mit
Forst gesprochen als in einem »Rechtfertigungsnarrativ« fassbar (vgl.
6.3.2)" —steht auf den ersten Blick der Idee entgegen, dass in der histori-

12 In Bezug auf Verfassungsinderungen deutet Vismann einen dhnlichen Zu-
sammenhang an: »Das beschleunigte Tempo auferkonstitutioneller An-
derungen, ihre Unvorhersehbarkeit und ihr schneller Wechsel sprengen
schliefSlich die Einheit der Zeit, in der Verfassungsinderungen sich bisher
selbstverstandlich vollzogen haben.« (Vismann 2002: 20)

13 An dieser Stelle ergeben sich noch einige weitere Fragen, die ich in dieser Ar-
beit nicht mehr behandeln kann. Es musste der verwendete Erfahrungsbe-
griff spezifiziert werden (vgl. Gutmann, Laukotter, Pollmann und Siep 2018:
1off.). Zudem miisste das Verhiltnis des sozialtheoretischen Bildes eines
Rechtfertigungsverhiltnisses zu dem eines Erfahrungszusammenhangs noch
prazisiert werden: (1) Ist ein Erfahrungszusammenhang eine notwendige
(oder sogar hinreichende) Bedingung fiir ein Rechtfertigungsverhaltnis? (2)
Ist ein Rechtfertigungsverhiltnis ein Erfahrungszusammenhang? (3) Oder
ist ein Erfahrungszusammenhang die diachrone Betrachtung eines Recht-
fertigungsverhaltnisses? (4) Wire dann (wenn man die dritte Frage bejaht)

346

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HISTORISCHE ZEIT

schen Zeit (emphatisch verstandene) Ereignisse vorkommen konnen, da
sie ja gewissermafSen einen Erfahrungszusammenhang sprengen. Dies ist
aber nur auf den ersten Blick der Fall, weil grundlegende Verianderungen
(Ereignisse) iiberhaupt nur vor der Folie als solche erkennbar sind, dass
es kleinteiligere — in einem Erfahrungszusammenhang stehende, >gegen-
wartige« — Entwicklungen gibt.

Der Zusammenhang von historischer Zeit als Erfahrungszusammen-
hang, durch den — oder zwischen dem — auch emphatische Ereignisse er-
moglicht werden, und eben jenen emphatischen Ereignissen, lasst sich
bezogen auf das Verhiltnis von Recht (als einer wichtigen handlungslei-
tenden Institution) und Zeit in dieser Arbeit im Anschluss an Kapitel 8
folgendermafSen verdeutlichen. Ich hatte mit Lieber (vgl. 8.3) zwischen
zwei Problemen der Rechtsanwendung unterschieden: dem Problem, wie
mit der Unbestimmtheit allgemeiner Gesetzesnormen bei der Anwen-
dung auf konkrete Fille verntunftig umgegangen werden kann, und der
Frage, warum es tiberhaupt sinnvoll sein sollte, sich bei einem konkre-
ten Rechtsfall an einem vorher gegebenen Gesetz zu orientieren (Pro-
blem der Gesetzesbindung). Betrachtet man das Auseinanderfallen von
Gesetzgebung und -anwendung in Hinblick auf das Problem der Geset-
zesbindung, so hatte ich argumentiert, stellt es eine Manifestation der
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit dar. Habermas® Lo-
sung fir das Problem rechtlicher und faktischer Gleichheit war die Be-
tonung der Koexistenz einer formellen mit einer informellen Meinungs-
und Willensbildung (vgl. 8.4). Lieber vertritt die These, dass Habermas
somit eine klassische rechtstheoretische Frage, die Verfassungsfrage, ge-
wissermafSen umgeht:

»[...] wo die klassische Verfassungstheorie trennt zwischen einer anar-
chischen und pri-institutionellen pouvoir constituant sowie einer in-
stitutionell gebindigten pouvoir constitué, da unterscheidet Habermas
zwischen formellen und informellen Sphiren der politischen Willens-
beziehungsweise Meinungsbildung. Der jegliche Institutionalisierung
rechtfertigende Diskurs wird den Institutionen nicht zeitlich vor-, son-
dern eher aus ihnen heraus verlagert.« (Lieber 2007: 113f.)™

Ich hatte argumentiert, dass Habermas’ Losung der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit fiir das Gesetzbindungsproblem nicht
ausreicht, weil Habermas nicht miteinbezieht, dass sich die Dialektik

ein Erfahrungszusammenhang synonym zu Forsts Begriff eines Rechtferti-
gungsnarrativs zu verstehen? Ich gehe hier davon aus, dass die dritte und
vierte Frage zu bejahen sind und stecke damit den Rahmen dafiir ab, wie
die erste und zweite Frage beantwortet werden mussten.

14 Zur (in Patbergs Sicht problematischen) Missachtung der Eigenstandigkeit
konstituierender Macht bei Habermas, vgl. insb. Kapitel § in: Patberg 2018.
Siehe dazu auch meine Besprechung von Patbergs Buch: Neuhann 2018c.

347

hitps://ciol.org/10. 205108 . —


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

von rechtlicher und faktischer Gleichheit in dem Auseinanderziehen von
Gesetzgebung und Rechtsanwendung manifestiert. Zudem hatte ich her-
vorgehoben, dass Habermas’ Umgang mit der Dialektik von rechtlicher
und faktischer Gleichheit — die Betonung der informellen Seite von Mei-
nungs- und Willensbildungsprozessen — aus Forsts sozialtheoretischer
Perspektive nicht ohne Weiteres zugédnglich ist. Daraus ergibt sich mein
Verstiandnis, dass die Verfassungsproblematik, wie Lieber sie in dem
obenstehenden Zitat beschreibt, in Kontinuitit mit dem Gesetzesbin-
dungsproblem als Problem des Auseinanderfallens von Gesetzgebung
und -anwendung steht, an dem sich die Dialektik von rechtlicher und
faktischer Gleichheit manifestiert. Die Gemeinsamkeit liegt darin, dass
die grundsatzliche Frage aufgeworfen wird, warum es tiberhaupt sinn-
voll sein sollte, sich an in der Vergangenheit Festgelegtes — oder eben
gerade nicht — zu halten. Anders gesagt liegt die Gemeinsambkeit also
in dem Bezug beider Problematiken auf die historische Zeit. Im Falle
des Gesetzbindungsproblems ist dieser Bezug spezifischer auf historische
Zeit als Erfahrungszusammenhang und im Falle der Verfassungsproble-
matik auf historische Ereignisse gerichtet.

Der Gegenstandsbereich historischer Zeit setzt sich also aus handlungs-
leitenden Institutionen und Praxisformen, die sich am normativen Pro-
jekt der Moderne (Rosa) ausrichten, zusammen. Das moderne Recht ist
eine wichtige, wenn nicht die wichtigste Institution dieser Art. Das Ver-
hiltnis von Recht und Zeit — oder: die Zeitstrukturen des Rechts — ist ti-
telgebend fiir diese Arbeit, weil eine angemessene Betrachtung desselben
(im Sinne des Verhiltnisses von Recht und historischer Zeit) entschei-
dend dafir ist, ob das Projekt einer kritischen Theorie der Gerechtig-
keit gelingen kann oder nicht und somit dafiir, wie die Forschungsfrage
dieser Arbeit zu beantworten ist. Die Zeitstrukturen des Rechts interes-
sieren mich deshalb nicht per se, sondern nur in dem Sinne, in dem sie
hinsichtlich der genannten Fragestellung relevant werden. Deshalb biete
ich keine vollstindige Systematisierung der Forschungsliteratur zu >Zeit
und Rechtcan.'s

15 Hiermit seien jedoch einige wichtige rechtwissenschaftliche Arbeiten zum
Thema >Zeit und Recht« genannt: Husserl 1955, Winkler 1995, Glinther
1995, Kirste 1998 und Corrias und Francot 2018. In der Einleitung zu Kirs-
te 1998 und in Kirste 1999b finden sich zudem hilfreiche Literaturiiberbli-
cke (bis 1999) und eine Verortung des Verhiltnisses von Zeit und Recht in
die Zeitphilosophie insgesamt und u.a. zum Verhiltnis von Zeit und Poli-
tik (dazu grundlegend im deutschsprachigen Raum: Riescher 1994). Zudem
sei angemerkt, dass das >Recht« (in engeren und weiteren Verstindnissen) in
der Tradition des deutschen Idealismus der Gegenstand historischer Zeit ist,

348

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.2 Historische Zeit und Normativitatskonzeptionen
in der Kritischen Theorie

Mit ihrem Buch The End of Progress (2016) mochte Allen einen Beitrag
zur >Dekolonialisierung« der zeitgenossischen Kritischen Theorie leisten.
Konkret mochte sie aufzeigen, dass zentrale Vertreter dieser Stromung,
ndmlich Habermas, Honneth und Forst, bei der Begriindung ihrer nor-
mativen Grundbegriffe eine Methode verwenden, die implizit eurozen-
tristisch ist.” Thre Argumentation funktioniert in Bezug auf Habermas
und Honneth analog und anders in Bezug auf Forst.

In Bezug auf Habermas und Honneth legt Allen dar, dass diese sich
zwei methodischen Pramissen der Kritischen Theorie, wie Allen sie re-
konstruiert, verpflichten, nimlich »erstens, dass die normative Per-
spektive der Kritischen Theorie auf immanente Art auf der realen sozia-
len Welt beruhen muss; und, zweitens, der Wunsch die Zwillingsiibel
eines unhaltbaren Letztbegriindungsanspruchs und des Relativismus zu
vermeiden.« (Allen 2016b: 419)'7 Daraus »folgt [nach Allen, E.N."#]
mehr oder weniger direkt« (ebd.), dass Habermas und Honneth die Giil-
tigkeit von Normen so begriinden, dass sie als Ergebnis eines histori-
schen Lernprozesses zu verstehen sind. Habermas” und Honneths nor-
mative Grundbegriffe, das Diskursprinzip (vgl. Einleitung zu II) und die
Konzeption sozialer Freiheit (vgl. 4.1), seien »durch die rickwartsge-
wandte Geschichte dariiber, wie >unsere« modernen, europdaischen, auf-
geklarten, moralischen Vokabulare und politischen Ideale das Ergebnis
eines Lernprozesses sind und deshalb weder blof§ konventionell noch
in einer a priorischen, transzendentalen Konzeption reiner Vernunft be-
grundet sind, gerechtfertigt.« (Allen 2016b: 420) Habermas’ und Hon-
neths Begrindungen von Normativitit beruhten also beide auf einem
»ruckwartsgewandten« (Allen 2016b: 421) Fortschrittsbegriff, der be-
sagt, dass in der Vergangenheit Fortschritt stattgefunden hat. Dieser
Fortschrittsbegriff unterscheide sich von einem »vorausblickenden« (Al-

d.h., dass die Entwicklung des Rechts dem historischen Prozess insgesamt
(und nicht nur einem Teil desselben) entspricht, vgl. Kirste 1999a. Im Kon-
text dieser Arbeit ist darin insbesondere der Abschnitt zum Verhiltnis von
Recht und Zeit in Fichtes Grundlage des Naturrechts interessant (S. 60-66).

16 Auf Allens alternativen Vorschlag der Normativitatsbegriindung im An-
schluss an Adorno und Foucault gehe ich nicht ein, vgl. Allen 2016a: 163—
230.

17 Ich zitiere diesen (von mir) ins Deutsche iibersetzten Aufsatz, der die zen-
tralen Thesen des Buches enthilt, damit keine englischen Zitate den Text-
fluss storen.

18 Allens Argumentation uberpriife ich hier nicht im Einzelnen. Fiir eine kriti-
sche Perspektive auf ihr Buch, siehe z.B. Albrecht 2017.

349

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

len 2016b: 423), der nicht die » Tatsache«« (Allen 2016b: 424) von ver-
gangenem Fortschritt behaupte, sondern Fortschritt in der Zukunft als
»moralisch-politischen Imperativ« (Allen 2016b: 423) postuliere. Der
vorausblickende Fortschrittsbegriff sei allerdings wiederum vom riick-
wartsgewandten abhingig, weil sich der Fortschritt in der Zukunft an
den normativen Grundbegriffen messen lasse, die abermals dadurch ge-
rechtfertigt werden, dass sie als Ergebnis eines bereits stattgefundenen
Fortschritts gelten (vgl. Allen 2016a: 14)." Hinsichtlich des Vorwurfs
des Eurozentrismus sei aber zunachst nur der riickwirtsgewandte Fort-
schrittsbegriff problematisch. Allen unterscheidet zwischen einem politi-
schen und einem epistemologischen Problem (vgl. Allen 2016a: 16-25).
Das politische Problem sei, dass es wirkmachtige historische Narrative
gebe, die den Kolonialismus so rechtfertigen, dass >weiter fortgeschrit-
tene Volker« tiber >rickstindige Volker< herrschen diirften bzw. ihnen
zu ihrem >Fortschritt« verhelfen sollten. Das epistemologische Problem
ist, dass dem Urteil, dass etwas als Fortschritt zihlt, immer ein gewisser
»Dezisionismus« (Allen 201 6a: 20, Ubersetz. E.N.) zugrunde liege, etwa
in dem Sinne, dass amerikanische Ureinwohner einfach als untergeord-
net beurteilt wurden, ohne dass fiir dieses Urteil bereits Kriterien vorla-
gen. Kurz: Sowohl das politische als auch das epistemologische Problem
eines rickwartsgewandten Fortschrittsbegriffs zeigen, laut Allen, dass
ein normativer Grundbegriff, der mithilfe eines solchen Fortschrittsbe-
griffs begriindet wird, eigentlich nicht viel mehr sei als eine »Selbst-Be-
glickwiinschung« (Allen 2016b: 420) zu den eigenen (europdisch-west-
lich-modernen) Werten.

Dieser Vorwurf gilt nach Allen fiir Habermas und Honneth — in leicht
abgewandelter Ausformulierung — gleichermaflen. An Forsts Ansatz, dem
Allen in dem Buch neben Habermas und Honneth ebenfalls ein zentrales
Kapitel widmet, iibt Allen eine andere Kritik. Allen wirft Forst vor, dass
er sich gar nicht erst den methodischen Pramissen der Kritischen Theo-
rie verpflichte. Stattdessen mache er einen Vorschlag fiir einen normati-
ven Grundbegriff, der — wenn auch nicht explizit — einen Letztbegriin-
dungsanspruch stelle und somit keinen immanenten Maf$stab der Kritik
darstelle. Damit schiitze sich Forst zunachst vor dem Problem des Re-
lativismus sowie Habermas’ und Honneths geteiltem Problem mit dem
rickwirtsgewandten Fortschrittsbegriff — und dem damit einhergehen-
den Eurozentrismusvorwurf — gleichermafSen. Letztlich sei aber Forsts
»abstrakte kantische Moral und praktische Vernunft [...] nur [ein, E.N.]
versteckter Eurozentrismus, ein wesentlicher Bestandteil der Tendenz des

19 Diese Unterscheidung zwischen einem riickwirts- und einem vorwirtsge-
wandten Fortschrittsbegriff liegt quer zu der Unterscheidung zwischen den
zwei verschiedenen Fortschrittsverstindnissen der klassischen und Spatmo-
derne (r1.1). Vgl. Fn 8 in diesem Kapitel.

350

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HISTORISCHE ZEIT UND NORMATIVITATSKONZEPTIONEN

Westens sich selbst als universal zu sehen« (Allen 2016b: 422, Herv.
EN.).

Zu Allens Kritik an Habermas und Honneth beziehe ich keine Stel-
lung. Stattdessen mochte ich (1.) erldutern, was fiir ein Verhaltnis von
Normativitat und historischer Zeit Allen Habermas und Honneth un-
terstellt, und (2.) argumentieren, dass dieses Verhiltnis bei Forst anders
ist als Allen es beschreibt.

1. Allen setzt bei ihrer Analyse des Fortschrittsbegriffs bei Kosellecks
Verstandnis desselben an (vgl. Allen 2016a: 7). Sie fuhrt zwar an, dass
dieser Fortschrittsbegriff mit einer »neuen Erfahrung der Zeit« einherge-
he, aber fiihrt dies nicht weiter aus (Allen 2016a: 7, Ubersetz. E.N.). Hin-
sichtlich des Zeitverstindnisses ist eine Bedingung dafur, Fortschritt fir
moglich zu erachten, dass die Zukunft anders sein wird oder sein kann
als die Vergangenheit. Damit ist aber noch nicht gesagt, dass die Zu-
kunft auch besser sein wird als die Vergangenheit. Wie oben beschrieben,
unterscheidet Allen zwischen einem riickwirts- und einem vorwartsge-
wandten Fortschrittsbegriff. Habermas und Honneth unterstellt sie, wie
erlautert, dass ihre jeweiligen Normativitatskonzeptionen, das Diskur-
sprinzip und die Konzeption sozialer Freiheit, als Ergebnis eines bereits
stattgefundenen Fortschritts (ruckwirtsgewandt) gerechtfertigt sind.
Diese Normativititskonzeptionen sind dann wiederum die Mafsstibe,
anhand derer jeweils gegenwirtige und zukinftige Entwicklungen hin-
sichtlich ihrer Fortschrittlichkeit bewertet werden. Allen kritisiert Ha-
bermas und Honneth demnach nicht dafiir, dass sie einen teleologischen
(oder deterministischen) Fortschrittsbegriff in dem Sinne hatten, als dass
sie etwa unterstellten, dass die Zukunft notwendigerweise Verbesserun-
gen bereithielte (vgl. Allen 2016a: 8f.). Sie kritisiert hingegen, dass ihre
jeweiligen MafSstibe, anhand derer gesellschaftliche Entwicklungen auf
ihre Fortschrittlichkeit hin befragt werden, selbst in der Zukunft nicht
fur Revisionen offen sind, obwohl deren Giltigkeit wegen des politi-
schen und epistemologischen Problems am riickwartsgewandten Fort-
schritt (s.0.) blof$ »provinziell« sei. Letztlich ldsst sich also Allens Kritik
an Habermas und Honneth so verstehen, dass sie zu viel Stabilitidt oder
Kontinuitdt beziiglich ihrer normativen Kriterien in der Zukunft anneh-
men. Forst hingegen wird von Allen - so konnte man in dieselbe Termi-
nologie gebracht sagen — ein >verstecktes Stabilitiatsproblem« unterstellt.
Demgegeniiber mochte ich im nachsten Abschnitt, im Anschluss an Ka-
pitel 1o, skizzieren, dass Forsts Problem mit der historischen Zeit im Ge-
genteil ein Instabilititsproblem ist.

2. Ein wichtiger Grund dafiir, dass Allen Forst ein verstecktes Eurozen-
trismus- bzw. in meinen Worten Stabilitatsproblem unterstellt, ist, dass
sie meint, dass Forsts Kriterien fiir Gerechtigkeitsurteile (und Maf3sta-
be dafiir, ob etwas als Fortschritt gilt oder nicht, vgl. 6.4.4), Reziprozi-
tat und Allgemeinheit, nicht so kontextbezogen sind wie Forst behaupte

351

hitps://ciol.org/10. 205108 . —


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

(vgl. Allen 2016a: 124).>° Nach Allen sind die Kriterien in dem Sinne
nicht kontextualistisch, als dass sie selbst nicht revisionsfahig sind (vgl.
Allen 2016a: 136-139). Als Einsichten der praktischen Vernunft sind
sie, laut Allens Interpretation von Forst, zeitlose Kriterien (vgl. Allen
2016a: 130, 134). Ich denke hingegen, dass bei der Anwendung dieser
Kriterien auf konkrete Gesellschaften das eigentliche Problem darin be-
steht, dass sie gewissermafSen zu kontextsensitiv sind. Ich stimme also
Allen durchaus zu, dass die Kriterien der Reziprozitit und Allgemein-
heit — fiir Forst — kontextunabhingig gelten. Ich denke aber, dass sie in
konkreter Anwendung, d.h. mit Blick auf die Gerechtigkeitsurteile, die
sie als gultig ausweisen, abhiangig von der doppelten Grenzbestimmung
der Betroffenen (innere und dufSere Grenze der Gerechtigkeit) sind und
sich deshalb, entgegen Allen, sehr weitgehend dem jeweiligen Kontext
anpassen (und zwar ohne dass die richtige Grenzziehung dabei von den
Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit selbst beurteilt werden
konnte).>* Die Kontinuitit der Gultigkeit der Kriterien von Reziprozi-
tat und Allgemeinheit wiirde demnach sozusagen nur eine scheinbare
Stabilitdt darstellen. Praziser ist jedoch die Rede von einer minimalen
Stabilitdt. Ich setze dabei meine Auseinandersetzung mit Forsts Ansatz
voraus, die die These enthilt, dass die Kriterien der Reziprozitat und
Allgemeinheit an den Grenzen der Gerechtigkeit tatsachlich keine Wir-
kung entfalten (vgl. Teil II).>* In Bezug auf Kosellecks Kategorien des
Erfahrungsraums und Erwartungshorizonts lasst sich das gezeichnete
Bild hinsichtlich der Zeitlichkeit der normativen Konzeptionen von Ha-
bermas und Honneth einerseits und Forst andererseits folgendermafen
ausdriicken: Bei Habermas und Honneth erlaubt der Erwartungshori-
zont keine Uminderung der jeweiligen normativen Grundkonzeptio-
nen. Im Gegensatz dazu lisst sich das Verhiltnis von Erfahrungsraum

20 Fiir Forsts eigene Antwort auf Allen, siehe: Forst 2016a und Forst 2019b:
181-185.

21 Allen scheint zwischen »context-sensitive« und »contextualist« in dem Sin-
ne zu unterscheiden, dass Ersteres die Anwendung gleichbleibender Kriteri-
en auf unterschiedliche Kontexte bezeichnet und Letzteres darauf verweist,
dass andere raumliche oder zeitliche Kontexte auch andere Kriterien her-
vorbringen. Vgl. Allen 2016a: 128-136. Schon 1996 beruft sich Forst affir-
mativ auf ein »kontextsensible[s]« Verstindnis moralischer Normen. Vgl.
Forst 1996: 258 und 357 (und zwar gerade im Gegensatz zu einem kontex-
tualistischen).

22 An manchen Stellen scheint Allens Kritik an Forst in eine dhnliche Richtung
zu gehen: »Such a theory [Forst’s, E.N.] may be quite useful in providing
ways of assessing the reasons or justifications that are given within political
discourses, but it doesn’t seem to be much help in the project of measuring
the silences and normative exclusions that constitute the space of reasons
within which demands for justification are raised.« (Allen 2016a: 156)

352

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HISTORISCHE ZEIT UND NORMATIVITATSKONZEPTIONEN

und Erwartungshorizont beziiglich des angedeuteten Instabilitatspro-
blems bei Forst so verstehen: Wandel an den Grenzen der Gerechtig-
keit bedeutet ein starkes Auseinanderfallen von Erfahrungsraum und
Erwartungshorizont.

An dieser Stelle kann der Bogen zu Teil II der Arbeit (insbesondere
Kapitel 8 und Kapitel 10) geschlagen werden. Die These, dass die inne-
re und duflere Grenze der Gerechtigkeit in der Zeit verschiebbar bleiben
miissen, ohne dass die Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit die-
se Verschiebungen normativ beurteilen konnen, hatte ich schon in Ka-
pitel 6 vertreten, wobei dann erst durch Kapitel 7 die Begriindung da-
fur vervollstandigt wurde. In Kapitel 8 habe ich versucht zu erldutern,
wie diesem Sachverhalt institutionell Rechnung getragen werden konnte
und was sich aus dieser institutionellen Realisierung (reflexives Recht)
womoglich fir Probleme ergeben (Kapitel 10). Im Vokabular der histo-
rischen Zeit kann man dies nun wie folgt reformulieren: Die Verschie-
bung der Grenzen der Gerechtigkeit ist eine tiefgreifende Veranderung,
die man als historisches Ereignis (emphatisch) verstehen kann.*s Der
Versuch, institutionell auf die Grenzen der Gerechtigkeit zu reflektieren,
reflexives Recht, mag nun zu sozialer Beschleunigung fithren. Das hat
einerseits fur die verfasste Ordnung womaoglich die Folge, dass ihre >Ge-
genwart schrumpft« (Kapitel 10) und sie somit keinen Erfahrungszusam-
menhang mehr darstellt. Erfahrungszusammenhang beschreibt hier ei-
nen diachronen Zusammenhang. Ich vermute, dass ein (gegenwartiger)
Rechtfertigungszusammenhang (vgl. 6.3.2), den ich als Realisierungsbe-
dingung fiir Forsts Gerechtigkeitstheorie (vgl. implizites Gesellschafts-
bild, 2.3) eingefiihrt hatte, sich gerade in diachroner Perspektive auch als
Erfahrungszusammenhang fassen konnen lassen muss. Das genaue Ver-
héltnis von (kollektiver) Erfahrung und Rechtfertigungsnarrativen sowie
zwischen individuellen Handlungen, die Forst rechtfertigungstheoretisch
fasst (vgl. 6.3.1), und individuellen Erfahrungen (vgl. 1o.3 fiir das dritte
Problem von flexiblen Identititen: Erfahrungsarmut) misste allerdings
noch genauer ausbuchstabiert werden (vgl. Fn. 13 in diesem Kapitel).
Andererseits ist ein solcher Erfahrungszusammenhang auch dafiir not-
wendig, dass — selten — historische Ereignisse eintreten konnen. Zudem
konnte man vermuten, dass eine prozedurale — oder demokratisch ge-
wandte — Gerechtigkeitstheorie, die vor allem die Betroffenen selbst zur
Geltung kommen lassen will, nur Sinn hat, wenn diese Betroffenen tiber-
haupt eigene >Geschichten zu erzahlen haben« (und keine blofSen >Surfer«
oder »Drifter< sind, vgl. Kapitel 10), die gehort werden konnen und sol-
len. Denn nur das macht die Grundidee plausibel, dass >Gerechtigkeit«

23 Man konnte Ereignisse auch so emphatisch fassen, dass selbst das Festhal-
ten an gleicher Freiheit (als Unbestimmtheit, vgl. Kapitel 7), durch sie ge-
sprengt wiirde. Diesen Punkt beriicksichtige ich hier nicht weiter.

353

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

eine wandelbare GrofSe sein muss, die nicht unabhingig von den jeweils
Betroffenen substantiell bestimmt werden kann (vgl. 6.2.1).

Habermas und Honneth haben — wenn man Allens Beschreibung und
Kritik ihrer Positionen zugrunde legt — nicht das Problem, dass sie wo-
moglich einen Erfahrungszusammenhang zerstoren, sondern, dass dieser
diachron als zu stabil verstanden wird. Wenn auch aus anderen Griinden
als bei Forst, konnte man vermuten, dass auch das zu einer Verunmog-
lichung »genuiner Geschichte« (Rosa 2005: 423) fihrt, in der »nichts
Neues unter der Sonne« (Hegel) passiert.

11.3 Auf dem Weg zu einem angemessenen Bewusstsein
historischer Zeit aus Sicht
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

Um sich einer Antwort auf die Frage zu nihern, wie ein angemessenes
Bewusstsein historischer Zeit aus Perspektive kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit aussehen konnte, muss zunichst noch einmal rekapituliert
werden, an welchen Stellen sie tiberhaupt relevant wurde und in wel-
cher Weise.

Es waren zwei Stellen, an denen die historische Zeit relevant wurde:
erstens innerhalb verfasster Gemeinschaften als Beschreibung der (er-
whunschten) diachronen Existenzform derselben als Erfahrungszusam-
menhang. Ein Rechtfertigungsverhaltnis (Forst) muss uiber die Zeit auch
als Erfahrungszusammenhang verstanden werden konnen (vgl. Forsts
Begriff von Rechtfertigungsnarrativen). Ein tber die Zeit stabiler Recht-
fertigungszusammenhang ist wiederum notwendig, damit die Kriterien
von Reziprozitiat und Allgemeinheit Anwendung finden konnen (Reali-
sierungsbedingung). Die zweite Stelle, an der historische Zeit zum Faktor
wurde, war, wenn sich die Grenzen der Gerechtigkeit (innere und dufSe-
re) andern. Eine solche Verdnderung hatte ich tiber die emphatische Rede
von historischen Ereignissen zu veranschaulichen versucht.>

Beziiglich beider Stellen mochte ich nun noch einmal die Gegenstands-
ebene in den Blick nehmen: Was ist der Gegenstand der Veranderung an
beiden Stellen?

Ich hatte bereits beschrieben (11.1), dass die Gegenstinde historischer
Zeit handlungsleitende Institutionen und Praxisformen sind, die sich am

24 Die Frage nach dem angemessenen Bewusstsein historischer Zeit fiir die
Gerechtigkeit ist auch aus Forsts Perspektive, ohne meine Modifikationen
(ab 6.5), interessant vgl. dazu: Forst 2015a: 85—110 sowie z.B. sein Anlie-
gen, dass Bestimmungen der Grenze der Toleranz nicht nur reziprok-allge-
mein gezogen, sondern auch als in Zukunft revidierbar angesehen werden
sollten (dazu 6.4.7 und 6.5). Damit scheint mir bei Forst aber nur auf die

354

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DEM WEG ZU EINEM ANGEMESSENEN BEWUSSTSEIN HISTORISCHER ZEIT

normativen Projekt der Moderne (Rosa) orientieren. Erinnern wir uns
aber an Forsts deskriptiven Rechtfertigungsbegriff (6.3): Fur Forst sind
alle sozialen Beziehungen Rechtfertigungsverhiltnisse. Mit der Beschrei-
bung des Beherrschungspotentials der Beschleunigung (Kapitel 1o) ist
zunichst deutlich geworden, dass ich, im Gegensatz zu Forst denke, dass
die Existenz von Rechtfertigungsverhiltnissen bereits eine Art >Leistungx
darstellt (so auch Kapitel 7) und Rechtfertigungsverhaltnisse dement-
sprechend auch erodieren konnen (unabhingig von der Frage, ob es gute
oder schlechte Rechtfertigungen sind). Abgesehen davon ist noch zu klai-
ren, was konkret damit gemeint sein konnte, dass ein fiir die Realisierung
von Gerechtigkeit (d.h. die Anwendbarkeit der Kriterien von Reziprozi-
tat und Allgemeinheit) hinreichender Rechtfertigungs- bzw. Erfahrungs-
zusammenhang existiert.

Ein hinreichender Rechtfertigungs- bzw. Erfahrungszusammenhang
existiert, so mochte ich vorschlagen, wenn zweierlei gegeben ist: erstens
muss Wissen iiber die zu berticksichtigenden Interessen und Meinun-
gen der Betroffenen zuginglich sein und diese Interessen und Meinun-
gen mussen in einem deliberativen Prozess konstituiert werden konnen.
Die Interessen und Meinungen, die in den deliberativen Prozess einge-
speist werden, verweisen auf soziale Bereiche oder Handlungs- und Pra-
xismodi, die dem Bereich des Nicht-Rechts zugeordnet werden kénnen.
Wenn addquate normative Urteile mithilfe der Kriterien von Rezipro-
zitat und Allgemeinheit also nur in Bezug auf den Bereich des Nicht-
Rechts zustande kommen koénnen, konnte man sagen, dass normativer
Wandel konstitutiv auf sozialen Wandel bezogen ist — und wiinschens-
werter normativer Wandel auf richtige Art und Weise auf sozialen Wan-
del bezogen sein sollte. Hier sehe ich eine interessante Anschlussstelle an
Jaeggis Arbeiten tiber moralischen Fortschritt. Sie schreibt: » Moralischer
Fortschritt [...] ldsst sich, wenn er sich verstehen lisst, nur im Zusam-
menhang mit einer umfassenderen Dynamik sozialen Wandels verste-
hen.« (Jaeggi 2018: 223) Auch Jaeggis, man konnte sagen, prozedura-
le These, dass die Frage, ob moralischer Fortschritt stattgefunden hat,
sich daran entscheide, wie eine Verinderung vonstattengegangen ist (die
»Dynamik der Verinderung selbst«, Jaeggi 2018: 223), und nicht da-
ran, was ihr Ergebnis war, scheint mir sehr gut zu der Weise zu passen,
wie sich aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit der Blick

serste Stelle« (die diachrone Betrachtung eines Rechtfertigungsverhaltnis-
ses als Erfahrungszusammenhang) und nicht auf die >zweite Stelle« (his-
torische Ereignisse im emphatischen Sinne) verwiesen zu sein. Das liegt
daran, dass meine Abgrenzung von Forst sich als Betonung der Grenzen
der Rechtfertigung bzw. Gerechtigkeit zusammenfassen ldsst, welche ge-
rade durch >Ereignisse«< infrage gestellt werden. Vgl. dazu jiingst Forst
2020b: 202-204.

355

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

auf normative Veranderungen in der Zeit richten sollte.>s Gleichwohl
scheint mir das, was Jaeggi unter moralischem Fortschritt versteht, nur
sehr grundlegende normative Verianderungen zu betreffen, etwa die Ab-
schaffung der Sklaverei, wahrend ich an dieser Stelle insbesondere in-
krementellen Wandel in verfassten Kontexten im Blick habe.*¢ Es muss,
meinem Verstandnis nach, dabei gerade ein gewisses Einverstandnis da-
riber bestehen, wer (duflere Grenze der Gerechtigkeit) inwiefern (innere
Grenze der Gerechtigkeit) zu berticksichtigen ist. Dieses Einverstandnis
kann (und soll) sich allerdings auch dndern konnen, womit ich wieder
zu der zweiten Stelle komme, an der die historische Zeit in dieser Arbeit
relevant wurde (die Anderung der Grenzen der Gerechtigkeit). Was ver-
andert sich also, wenn sich die Grenzen der Gerechtigkeit verandern?
Auch dieser Wandel steht wohl im Zusammenhang mit sozialen Wand-
lungsprozessen. Da er allerdings radikaler ist, lasst er sich vermutlich
weniger leicht in Bezug auf diese verstehen.?” Womoglich lassen sich
bestimmte Veranderungen nicht in ein bruchloses (im Sinne von >ohne
Verstandnislicken<) Narrativ zu bestehenden Erfahrungszusammenhan-
gen bringen. Damit ist wiederum auf den (emphatischen) Ereignischa-
rakter verwiesen.*® Davon abgesehen kann man sich der Frage, was sich
hier verandert, in Bezug auf die hiufig diskutierte Vorstellung nihern,
dass menschenrechtliche Errungenschaften als Erweiterungen des Krei-
ses* derjenigen zu sehen sind, die als Menschen zihlen (oder als Teil ei-
ner begrenzten Allgemeinheit gelten, vgl. 6.1). Dieses Bild scheint mir

25 Ich kann in dieser Arbeit nicht mehr diskutieren, inwiefern diese Fruchtbar-
keit von Jaeggis Perspektive bezogen auf Fragen der historischen Zeit fur die
Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit in einer Spannung steht zu der
klaren Unterscheidung, die ich zwischen Jaeggis »kritischer Theorie der Kritik
von Lebensformen« und der hier zugrunde gelegten Gerechtigkeitsperspektive
gemacht habe (vgl. 4.2). Meine Vermutung ist, dass sich Jaeggis Uberlegungen
bezogen auf Fragen der historischen Zeit m.E. nutzbar machen lassen, ohne
sich auf ihre Theorie der Lebensformen festlegen zu miissen.

26 Zur moglichen Kontinuitdt von eher oberflichlichen und tiefgreifenden Ver-
anderungen siehe Fn. 31 in Kapitel 1o.

27 Vgl. fiir einen Versuch, radikalen Wandel in Bezug auf kleinteilige soziale
Veranderungen zu verstehen: von Redecker 2018.

28 Die Annahme, dass historische Ereignisse im emphatischen Sinne notwen-
dig sind fiir normativen Fortschritt, ist aus Perspektive einer »welterschlie-
fenden Kritik« plausibel, vgl. Iser 2008: 51-65. Vgl. jiingst Forst zu dem
Verhiltnis seines Ansatzes zu dieser Form von Kritik: 2020b: 200-206. Die
welterschlieffende Kritik dhnelt m.E. der Gerechtigkeitsperspektive, die ich
in der Einleitung (1.1) als eine bezeichnet habe, die Gerechtigkeit als >Uber-
schuss« versteht. Von dieser Perspektive hatte ich mein Gerechtigkeitsver-
stindnis in dieser Arbeit (m.E.) abgegrenzt.

29 Vgl. dazu Singers Buch The Expanding Circle: Singer 2011 [1981].

356

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DEM WEG ZU EINEM ANGEMESSENEN BEWUSSTSEIN HISTORISCHER ZEIT

etwas Richtiges zu erfassen, da es bei dem Einschluss von Neuen in den
Kreis der Menschen (oder einer begrenzten Allgemeinheit) um die Ver-
grofserung der Gruppe derjenigen geht, die als Gleiche anerkannt wer-
den. Dabei scheint es mir allerdings wichtig, zwei Dinge zu betonen:
Erstens, eine Erweiterung der Gruppe derjenigen, die als Gleiche gelten,
geht normalerweise mit einer Verdnderung dessen einher, was als Gleich-
heit zdhlt.3° In meiner Terminologie heifSt das: Eine Verschiebung der du-
Beren Grenze der Gerechtigkeit geht normalerweise mit einer Verschie-
bung der inneren Grenze der Gerechtigkeit einher. Damit wire Jaeggis
(ohne diese Klarstellung berechtigter) Einwand gegen die Erweiterung
des Kreises-Sicht ausgerdumt. Sie schreibt: » Wenn man die Sklaverei ab-
schafft, dann sind nicht nur plotzlich >Sklaven auch Menschen< bzw. Per-
sonen im Vollsinn (full persons). Vielmehr hat sich das Verstindnis da-
von, was es bedeutet, Mensch oder Person zu sein, verindert. Dann aber
erweitert sich der >Kreis< nicht nur; er (und damit unsere Moralauffas-
sung) verdndert sich.« (Jaeggi 2018: 228) Zweitens gibt es keine Sicher-
heit dartber, dass sich der >Kreis< kontinuierlich erweitern wird, genau-
so gut kann sich der Kreis auch verkleinern. Das ist zudem auch nicht
unbedingt schlecht, etwa wenn Unternehmen in Zukunft nicht mebr als
menschenrechtliche Akteure angesehen wiirden, nachdem sie zunachst in
den Kreis der Subjekte der Menschenrechte einbezogen wurden.3* Bezo-
gen auf Rechte heifSt das, dass sie sowohl »ausgeweitet« als auch »entzo-
gen« werden konnen (Rosa 2009: 666). Weder das Ausweiten noch das
Entziehen ist dabei per se gut oder schlecht. Gleichzeitig denke ich, wie
bereits mehrmals betont, dass die Kriterien von Reziprozitit und Allge-
meinheit allerdings nicht hinreichend sind, um das zu bewerten.

30 Die Vorstellung, dass Gleichheit erstrebenswert ist, kommt also nicht neu
hinzu, allerdings kann sich grundlegend verindern was darunter verstanden
wird. Ich zogere dementsprechend hier blofS von einer verbesserten Umset-
zung derselben normativen Idee zu sprechen, weil das womoglich zu viel
Kontinuitit suggeriert, vgl. Jaeggi 2018: 226f. Gleichzeitig halte ich an die-
ser Stelle nicht die normative Moglichkeit offen, dass der Gleichheitsbezug
in Zukunft fiir obsolet erklirt wird. Das konnte immer noch bedeuten, dass
es sich bei dem Gleichheitsbezug um eine irreversible historische Errungen-
schaft (und keine zeitlose Wahrheit) handelt, vgl. Siep 2018. Womoglich
konnte auch Forst sich damit anfreunden, die vierte Begriindungsstrategie
fur das moralische Prinzip der Rechtfertigung, namlich die bistorische (dazu
Ende des Absatzes (2) in 7.2.), mit Hilfe der Terminologie irreversibler histo-
rischer Errungenschaften zu beschreiben (vgl. auch Forst 201 5¢: 828). Vgl.
zudem den hilfreichen Uberblick von vier unterschiedlichen Verhiltnissen
von historischer Erfahrung und Normbegriindung: Gutmann, Laukotter,
Pollmann und Siep 2018: 14-17.

31 Zur kritischen Diskussion von Unternehmen als Menschenrechtssubjekten
vgl. Isiksel 2016.

357

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

Ein angemessenes Bewusstsein historischer Zeit aus Perspektive kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit wire demnach eines, dass der Tatsache
Rechnung tragen kann, dass in verfassten Gemeinschaften ein Erfah-
rungszusammenhang existieren und die Moglichkeit von historischen
Ereignissen nicht ausgeschlossen werden sollte. Das scheint auch Forst
so zu sehen, wenn er anerkennt, dass Arendt folgendes »Kernproblem
des Politischen« erkannt habe: »Ein politischer Raum ist zugleich da-
rauf angewiesen auf Dauer gegriindet zu sein, als auch darauf, in seiner
Verfasstheit selbst Gegenstand des Handels zu sein.« (Forst 2011: 204)
Da die Existenz des Erfahrungszusammenhangs im verfassten Kontext
auch eine Bedingung der Moglichkeit von radikaleren Briichen darstellt,
konnte man sagen, dass es eine notwendige Realisierungsbedingung kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit ist, dass es einen solchen Erfahrungs-
zusammenhang gibt. Mit der Existenz eines solchen Erfahrungszusam-
menhangs wiirde auch dem Beherrschungspotential der Beschleunigung
sowie des dritten Beherrschungsmoments der Flexibilisierung begegnet
(Erfahrungsarmut, 10.3) — und indirekt auch dem ersten und zweiten
Problem der Flexibilisierung, da diese ja als Folgen sozialer Beschleu-
nigung eingefiihrt worden sind. Ich denke nun allerdings, dass es kei-
ne — zumindest aus Gerechtigkeitsperspektive zuldssige — Moglichkeit
gibt, diesen Erfahrungszusammenhang zu sichern oder herzustellen.>* Ich
lasse an dieser Stelle offen, ob die Existenz eines Erfahrungszusammen-
hangs bereits individuellen Erfahrungen der Entfremdung von Sinn (vgl.
Kapitel 5) entgegenwirken wiirde: Wenn dies der Fall wire, dann hitte
diese Untersuchung gezeigt, wie die Gerechtigkeit an ihre eigene Grenze
stofst — anstatt ihre Grenze aus Perspektive externer Kritik aufzuzeigen.
Wenn dies nicht der Fall ist, wire mit dieser Arbeit eine neue Grenze der
Gerechtigkeitsperspektive aufgezeigt.

Jedenfalls gibt es, meiner Ansicht nach, institutionelle Moglichkeiten,
die mit dieser — alten oder neuen — Grenze der Gerechtigkeitsperspek-
tive verbundenen Problematiken (Beschleunigung und Flexibilisierung)
abzumildern. Gelost werden sie dadurch allerdings nicht. Diese Milde-
rungsmoglichkeiten sowie die Frage, ob das Aufzeigen der Grenze der
Perspektive der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeitskonzeption die Ge-
rechtigkeitsperspektive insgesamt unattraktiv werden lasst, diskutiere
ich im folgenden Schlusskapitel (12).

32 Vgl. dazu das »Bockenforde Theorem« (schon Fn. 45 in Kapitel 8).

358

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12. Fazit und Ausblick

Dieses Schlusskapitel der Arbeit ist in drei Teile gegliedert. Zunachst
fasse ich den Argumentationsgang der Arbeit zusammen. AnschliefSend
schlage ich einige institutionelle Milderungsmoglichkeiten fiir die Be-
herrschungspotentiale von >Beschleunigung« und >Flexibilisierung« der
kritisch-prozeduralen Gerechtigkeitstheorie vor. Da diese lediglich Mil-
derungen, aber keine Losungen darstellen, mochte ich schliefSlich eine
meta-theoretische Uberlegung dariiber anstellen, von welchem Stand-
punkt aus entschieden werden konnte, ob es sinnvoll ist, die Perspekti-
ve kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit — trotz ihrer Beherrschungspoten-
tiale — beizubehalten oder nicht.

12.1 Zusammenfassung

Ausgehend von der Fragestellung, ob eine kritische Theorie der Gerech-
tigkeit moglich ist, habe ich in der Einleitung (1) spezifiziert, welcher Ge-
rechtigkeitsbegriff dabei infrage steht, namlich ein politisch-sozialer und
moderner, d.h. ein auf substanzielle Gleichheit bezogener (1.1). Zudem
habe ich betont, dass bei der Analyse der Gerechtigkeitsnormativitit
nicht nur ihre Begriindung (dazu Kapitel 7), sondern auch ihre Konse-
quenzen (dazu insb. Kapitel 8 und 10) in den Blick kommen sollten (1.2).

Im ersten Kapitel des ersten Teils der Arbeit (I. Das Projekt einer kri-
tischen Theorie der Gerechtigkeit) habe ich den infrage stehenden all-
gemeinen Gerechtigkeitsbegriff (das Gerechtigkeitskonzept) weiter
ausbuchstabiert (2). Dabei habe ich zwischen drei Merkmalen unter-
schieden, die in jeder Gerechtigkeitskonzeption unterschiedlich spezi-
fiziert werden konnen. Das erste Merkmal ist der reduzierte Charakter
der Gerechtigkeit (2.1). Das zweite Merkmal ist, dass sich die normati-
ve Grundorientierung einer Gerechtigkeitskonzeption in Form eines in-
dividuellen Meta-Rechts (auf Rechte) ausdriicken lisst (2.2). Dass sich
Gerechtigkeit in modernem positivem Recht (moderne Rechtsform) ma-
terialisieren muss, stellt das dritte Merkmal dar. Dabei gibt es, je nach
Konzeption, verschiedene Spezifizierungen der modernen Rechtsform
(spezifische Rechtsform). Zudem geht mit der Vorstellung der Regulie-
rung von Gesellschaft durch eine spezifische Rechtsform implizit oder
explizit ein bestimmtes Gesellschaftsbild einher (2.3).

Im dritten Kapitel habe ich anhand der drei allgemeinen Merkma-
le des Gerechtigkeitsbegriffs zwei Konzeptionen der Gerechtigkeit be-
stimmt: eine libertire (3.1.1) und eine egalitire (3.2.1). Im Anschluss

359

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT UND AUSBLICK

an Menke habe ich dann jeweils die Beherrschungsformen der zwei Ge-
rechtigkeitskonzeptionen dargestellt: Ausbeutung als Machtstabilisie-
rung und Normalisierung.

Fiir drei zeitgenossische Ansidtze der deutschen Kritischen Theorie
(Honneth, Jaeggi, Rosa) habe ich im vierten Kapitel aufgezeigt, dass sie
keine Gerechtigkeitstheorien darstellen (4). Begriindet habe ich dies mit
dem Nachweis, dass sie die drei Merkmale des allgemeinen Begriffs der
Gerechtigkeit (Kapitel 2) gerade nicht spezifizieren.

Im Zwischenfazit des ersten Teils der Arbeit (Kapitel 5) habe ich zwi-
schen internen und externen Herausforderungen fiir die Gerechtigkeits-
perspektive unterschieden. Der Hauptgrund dafiir, dass Honneth, Jaeggi
und Rosa die Gerechtigkeitsperspektive als verkiirzt ansehen und sie
deshalb nicht verfolgen, liegt meiner Ansicht nach in ihrer Einschat-
zung, dass sie Entfremdungsphinomene (im Sinne einer >Entfremdung
von Sinn<) nicht einfangen und problematisieren kann. Diese Kritik der
Gerechtigkeitsperspektive habe ich als extern gekennzeichnet, weil sie
aus einer normativen Perspektive heraus geiibt wird, die iiber die Ge-
rechtigkeitsperspektive hinausgeht. Als interne Herausforderungen der
Gerechtigkeitsperspektive habe ich indessen >Ausbeutung< und >Norma-
lisierung« bezeichnet, die aus Perspektive der jeweiligen Gerechtigkeits-
konzeption (libertdr und egalitir) selbst als problematisch erscheinen.
Zudem habe ich die Zuordnung von Gerechtigkeitsdenken zur Diszip-
lin der Politischen Philosophie und der Theorieentwiirfe Honneths, Jaeg-
gis und Rosas zur Sozialphilosophie als vorschnell zuriickgewiesen und
die Diskussion um Disziplinzugehérigkeit als unerheblich zuriickgestellt.

Fiir den weiteren Verlauf der Arbeit war das wichtigste Ergebnis von
Teil I, dass das Projekt einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit dann
als realisiert angesehen werden kann, wenn die Ausdeutung der Gerech-
tigkeitsnormativitat nicht die Beherrschungsformen der Ausbeutung und
Normalisierung produziert. »Entfremdung von Sinn« einfangen und pro-
blematisieren zu konnen, konnte nicht als notwendiges Anliegen einer
kritischen Gerechtigkeitstheorie ausgewiesen werden.

Ausgehend von der in Teil I konkretisierten Fragestellung habe ich
im zweiten Teil Rainer Forsts Vorschlag fiir eine kritische Theorie der
Gerechtigkeit unter der Bezeichnung >kritisch-prozedurale Konzeption
der Gerechtigkeit« in den Blick genommen. Im sechsten Kapitel stand
die Rekonstruktion der Systematik von Forsts Gerechtigkeitstheorie im
Zentrum. Zunichst habe ich einen Vorschlag dafiir gemacht, wie man
die Frage, auf die Forsts Gerechtigkeitstheorie eine Antwort gibt, ver-
stehen kann, welche lautet: >Ist diese soziale Relation gerecht?< (6.1).
Dabei wurde insbesondere deutlich, wie die Spezifizierung des ersten

1 In Kapitel 5 habe ich zwischen >Entfremdung von Sinn< und >Entfremdung
von Macht< unterschieden.

360

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

Merkmals des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs (der reduzierte Cha-
rakter der Gerechtigkeit) bei Forst zu verstehen ist. Die Perspektive der
Gerechtigkeit ist, so mein Verstiandnis, bei Forst nur dann angemessen,
wenn eine soziale Relation (d.h. bei Forst eine Rechtfertigungsrelation,
vgl. 6.3.2) infrage steht, deren Bewertung durch die Kriterien von Rezi-
prozitit und Allgemeinheit addquat ist. Gleichzeitig ist Forsts Perspek-
tive der Gerechtigkeit u.a. dadurch gekennzeichnet, dass sie diese Krite-
rien anlegt. Zudem muss eine gerechtigkeitsrelevante soziale Relation,
so hatte ich argumentiert, wenn sie durch die Gerechtigkeitsperspekti-
ve beurteilt werden soll, begrenzt sein (innere und duflere Grenze der
Gerechtigkeit). Anschliefend habe ich die normative sowie deskriptive
Seite von Forsts Rechtfertigungsbegriff, der im Zentrum seiner Gerech-
tigkeitstheorie steht, beschrieben (6.2 und 6.3%) und sieben von dem Ge-
rechtigkeitsbegriff abhingige Begriffe dargestellt (6.4); dabei habe ich
auch Forsts Verstandnis abhangiger Begriffe diskutiert. In Kapitel 6.5
habe ich unterschiedliche Grenzen der Rechtfertigung aufgezeigt und
damit auch die Grenzen von Forsts Gerechtigkeitstheorie angedeutet.
Wichtig dabei war insbesondere die Ablehnung der Position Forsts, dass
seine Toleranzkonzeption das Paradox der Grenzziehung (der Toleranz,
vgl. 6.4.7), das sich auf die innere Grenze der Gerechtigkeit bezieht, 16-
sen kann. Die kritisch-prozedurale Gerechtigkeitsperspektive muss, so
ein wichtiges Ergebnis von Kapitel 6, also notwendigerweise Grenzen
der zu bewertenden sozialen Relation (voraus)setzen (innere und dufere
Grenze der Gerechtigkeit). Diese Grenzen konnen allerdings nicht mit-
hilfe der Normativitit der Gerechtigkeit oder von ihr abhingiger Begrif-
fe, wie dem hier infrage kommenden Begriff der Toleranz (Paradox der
Grenzziehung der Toleranz), gezogen werden. Im folgenden Kapitel 7
habe ich dann einerseits bestarkt, dass die kritisch-prozedurale Gerech-
tigkeit dies nicht leisten kann, und andererseits, dass dies aus ihrer Per-
spektive selbst ein Problem darstellt.

Im siebten Kapitel (7. Das »Recht auf Rechtfertigung« als >Recht auf
Politik auf Rechte« — eine Deutung auf Grundlage von Fichtes Anerken-
nungsbegriff) habe ich mich mit der Spezifizierung des zweiten Merk-
mals des allgemeinen Gerechtigkeitsbegriffs (2.2) durch Forsts Gerech-
tigkeitskonzeption auseinandergesetzt. Ich habe zu zeigen versucht, dass
das Meta-Recht, das als normative Grundlage von Forsts Gerechtig-
keitstheorie zu sehen ist, als sMeta-Recht auf Politik auf Rechte« ver-
standen werden sollte und nicht als >Recht auf Rechtfertigungs, mit dem
notwendigerweise eine Pflicht zur Rechtfertigung einhergeht (Recht
auf und Pflicht zur Rechtfertigung ergeben zusammen genommen das

2 In 6.3.2 wird das Gesellschaftsbild von Forsts Gerechtigkeitstheorie deut-
lich, d.h. der zweite Teil der Spezifizierung des dritten Merkmals der Ge-
rechtigkeit (2.3). Vgl. (die Zusammenfassung von) Kapitel 8.

361

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT UND AUSBLICK

Rechtfertigungsprinzip). Dazu habe ich mir eine Deutung von Fichtes An-
erkennungsbegriff zunutze gemacht und sie an die Stelle der Begriindung
des Meta-Rechts gesetzt. Mein durch Fichte inspiriertes Verstindnis der
Anerkennung des Meta-Rechts eines anderen griindet in dem Erkennen
der (radikalen) Unbestimmtheit des anderen Menschen. Forsts Begriin-
dung hingegen basiert auf der (An)Erkennung, dass der andere Mensch
ein Rechtfertigungswesen ist, dem ich deshalb ein Recht auf Rechtferti-
gung zugestehe und mich verpflichtet fithle, mich ihm gegeniiber zu recht-
fertigen. Diese Begriindung schien mir nicht vollends mit den Anforde-
rungen, die sie nach Forst selbst erfiillen soll, tibereinzustimmen, weshalb
ich es fur legitim erachtet habe, von ihr abzuweichen (7.2). Die wich-
tigsten zwei Merkmale des Meta-Rechts auf Politik im Gegensatz zum
Rechtfertigungsprinzip sind: Das Meta-Recht auf Politik ist kein mora-
lisches Recht (7.5) und der Modus, mit dem bestimmt werden soll, wel-
che positiven Rechte aus dem Meta-Recht auf Politik abgeleitet werden
konnen, ist beim Meta-Recht >Politik< (beim Rechtfertigungsprinzip ist
es ein >Prozess der Rechtfertigungs, vgl. 7.6). >Politik< kann bestehende
Rechtsgemeinschaften oder Rechtfertigungsrelationen unterbrechen und
ist durch den Grund der Gerechtigkeit (die Unbestimmtheit des anderen)
prinzipiell auch dazu berechtigt. Problematisch daran ist, dass die Kriteri-
en von Reziprozitiat und Allgemeinheit auf Begrenzungen (innere und au-
Bere Grenze der Gerechtigkeit) angewiesen sind, um anwendbar zu sein.
Der urspriingliche Grund der Gerechtigkeit (und damit der Kriterien von
Reziprozitit und Allgemeinheit) ist aber gerade gegen solche Grenzen ge-
richtet. Nur wenn man das versteht, kann man eine nicht-instrumentelle
Begriindung subjektiver Rechte (als in Grenzen bewahrter Unbestimmt-
heit in verfassten Rechtsgemeinschaften), die Forst anstrebt (siehe 8.1),
formulieren. Mit der Bestimmung des Grundes der Gerechtigkeit in der
Unbestimmtheit des anderen Menschen, dessen (Meta-)Recht auf Politik
wir anerkennen, ist also zweierlei gegeben: Die Gerechtigkeit muss sich,
erstens, in einer Rechtsordnung, die subjektive Rechte gewahrleistet, re-
alisieren; diese Ordnung kann, zweitens, wegen des Grundes der Gerech-
tigkeit stets radikal hinterfragt werden. Die Gerechtigkeit muss sich also
in einer verfassten Ordnung und éiber sie hinaus realisieren.

Die Frage, wie diese doppelte Einsicht zu der Bestimmung einer aus
Gerechtigkeitsperspektive angemessenen spezifischen Rechtsform fiih-
ren kann, habe ich mir im anschliefenden Kapitel 8 (Das Recht kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit: reflexives Recht?) gestellt. Dass ich mir
diese Frage gestellt habe, ging aus der Unzufriedenheit hervor, bei dieser
doppelten Einsicht schlicht stehenzubleiben. In Kapitel 8 habe ich zu-
ndchst deutlich gemacht, dass sich Gerechtigkeit, fiir Forst, in positivem
Recht materialisieren muss (8.1). Da Forst selbst nicht uiber die spezifi-
sche Rechtsform schreibt, in der sich kritisch-prozedurale Gerechtigkeit
materialisieren sollte, diskutierte ich die Frage, welches Recht aus seiner

362

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

Perspektive als angemessen angesehen werden konnte. Diese Diskussion
habe ich mithilfe einer Auseinandersetzung mit Habermas’ prozedura-
listischem Rechtsparadigma (das jedoch auch keine spezifische Rechts-
form vorschligt, sondern nur einen Prozess der Wahl der je spezifischen
Rechtsform) aufgenommen. Entscheidend ist fiir Habermas, dass ein an-
gemessenes Verstandnis modernen Rechts mit der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit produktiv umgehen kann (8.2). Haber-
mas’ Verortung dieser Dialektik (8.3) sowie sein Vorschlag, wie mit ihr
umzugehen sei (8.4), ist meiner dortigen These entsprechend aus Forsts
theoretischer Perspektive jedoch weder winschenswert noch iiberhaupt
zuganglich. Deshalb war aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerech-
tigkeit ein anderer als Habermas’ Umgang mit der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit gefragt. Fir meine Variante kritisch-pro-
zeduraler Gerechtigkeit (in Abgrenzung zu Forsts, vgl. Ende von 8.5.1)
erschien, so der weitere Argumentationsgang des Kapitels, der Umgang
der spezifischen Rechtsform reflexiven Rechts (Teubner, Willke) mit der
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit beachtenswert und
auf den ersten Blick attraktiv (8.5). Reflexives Recht hat sich jedoch als
ein an die Gesellschaft angepasstes Recht entpuppt. Die relevante Form
der Anpassung an die gegebene Gesellschaft habe ich als Anpassung
zweiter Ordnung bezeichnet: Reflexives Recht produziert beschleunig-
te gesellschaftliche Wandlungsprozesse und passt sich an diese an (8.5).3

Im ersten Kapitel (1o. Soziale Beschleunigung und Subjektivierung zu
flexiblen Identitiaten. Das Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler
Gerechtigkeit) des dritten Teils der Arbeit (III. Das Beherrschungspoten-
tial und die Zeitstrukturen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit) erldute-
re ich in Hinblick auf Hartmut Rosas Verstandnis von Beschleunigung
genauer, was unter der Anpassung zweiter Ordnung reflexiven Rechts
zu verstehen ist (10.1). Anschlieflend lege ich dar, dass die Anpassung
zweiter Ordnung reflexiven Rechts als eine Form sozialer Beschleuni-
gung, die mit anderen Formen sozialer und nicht-sozialer Formen der
Beschleunigung (etwa technischer) einhergeht, auch Subjektivierungs-
effekte hat: Sie produziert flexible Identitdten (10.2). »Beschleunigung«
und >Flexibilisierung« sind, so die Argumentation, aus Perspektive kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit selbst nicht wiinschenswert und somit
als Beherrschungsformen ausweisbar (10.3). Die Beherrschungsformen
von >Beschleunigung< und >Flexibilisierung« sind demnach als interne He-
rausforderungen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit zu verstehen — ana-
log zur Beherrschungsform der Ausbeutung libertarer und der Normali-
sierung egalitarer Gerechtigkeit (10.4).

3 Das Zwischenfazit von Teil I (9.) fasse ich an dieser Stelle nicht zusammen,
weil es selbst bereits eine Zusammenfassung darstellt und eine erneute Re-
kapitulation deshalb redundant wire.

363

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT UND AUSBLICK

Im 11. Kapitel habe ich einen Faden vom Ende des 7. Kapitels wie-
der aufgenommen. Zuvor hatte ich bereits die doppelte Einsicht, die das
Aufzeigen des Grundes der Gerechtigkeit in der Unbestimmtheit des an-
deren mit sich gebracht hatte, erwahnt: (i) Die Gerechtigkeit muss sich
in einer Rechtsordnung, in der es subjektive Rechte gibt, realisieren und
(ii) diese Ordnung kann stets radikal hinterfragt werden. Kapitel 8 be-
zog sich auf die erste Dimension der Einsicht: Wie sollte die Rechtsord-
nung aussehen, die von der Gerechtigkeit gefordert ist? Zum Ende von
Kapitel 8 und in Kapitel 10 hatte ich dann aufgezeigt, dass die Realisie-
rung dieser Rechtsordnung (reflexives Recht) allerdings wiederum der
Normativitat der Gerechtigkeit selbst entgegensteht. In Kapitel 11 habe
ich mich der zweiten Dimension (ii) zugewandt: dem historischen Wech-
sel von einer zu einer anderen Rechtsordnung. Da historische Zeit al-
lerdings als Gegenbegriff zu sozialer Beschleunigung fungiert, bleibt der
Bezug zur Realisierung der Gerechtigkeit iz einer Rechtsordnung gewis-
sermafSen auch bei dieser Auseinandersetzung bestehen (siehe 11.1). Al-
len hat Honneth und Habermas vorgeworfen, dass sie ein Verstandnis
historischer Entwicklung voraussetzen, das keine grundlegenden (nor-
mativen) Neuerungen in der Zukunft erlaube und somit eine zu grofSe
Stabilitait annehme (11.2). Wenn fiir die kritisch-prozedurale Gerechtig-
keitskonzeption reflexives Recht eine wiinschenswerte Institutionalisie-
rung darstellt und reflexives Recht Beschleunigung produziert, hat sie
genau das entgegengesetzte Problem: Thr (implizites) Verstindnis >his-
torischer< Entwicklung ist, dass sie schnell vonstattengehen muss. Zu
schnelle soziale Entwicklung verunmoglicht allerdings ein bestimmtes
Zeitbewusstsein, dasjenige historischer Zeit, welches fur die Realisierung
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit eigentlich notwendig ist. Das Zeit-
bewusstsein historischer Zeit erlaubt es, einen diachronen Erfahrungs-
zusammenhang zwischen Vergangenheit und Zukunft herzustellen. Ein
Mangel an dem Zeitbewusstsein historischer Zeit hingt mit der Verun-
moglichung eines Rechtfertigungsverhaltnisses und der Subjektivierung
zu flexiblen Identitdten zusammen. Wiinschenswert wire demnach aus
Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit ein historisches Zeitbe-
wusstsein, welches einerseits einen Erfahrungszusammenhang erkenn-
bar machen konnte und andererseits in Abhebung von diesem Zusam-
menhang auch (emphatisch) verstandene historische Ereignisse sichtbar
machen konnte (11.3).

Schlusspunkt der Arbeit war also: Reflexives Recht bietet eine Mog-
lichkeit der Realisierung kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit. Reflexives
Recht produziert jedoch Beschleunigung (und damit Flexibilisierung)
und verhindert dadurch ein Bewusstsein historischer Zeit. Die Herstel-
lung eines Bewusstseins historischer Zeit, sowohl auf kollektiver als auch
individueller Ebene, konnte also als Gegenprogramm zu den Beherr-
schungspotentialen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit gesehen werden.

364

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FUR >BESCHLEUNIGUNG< UND >FLEXIBILISIERUNG«

Im nichsten Teilkapitel mochte ich einige Moglichkeiten nennen, wie die
Herstellung oder Erhaltung eines solchen historischen Bewusstseins wo-
moglich auf institutionellem Wege beglinstigt werden konnte.

12.2 Institutionelle Milderungen fiir
>Beschleunigung« und >Flexibilisierung:

An dieser Stelle mochte ich einige Moglichkeiten vorschlagen, wie man
den Problemen der Beschleunigung und Flexibilisierung entgegentreten
konnte. Dabei unterscheide ich zwischen im engeren Sinne rechtlichen
Mitteln und auf Bildungspolitik bezogene Mittel. Bei den rechtlichen
Mitteln unterscheide ich zwischen drei Arten von Mitteln, wobei die ers-
ten beiden im Sinne einer >Ursachenbekampfung« (a, b) und das letzte als
»Symptombehandlung« (c) zu verstehen sind.

12.2.1 Rechtliche Mittel

(a) Weniger auf subjektive Rechte fokussiertes Recht

Sowohl die Beherrschungsformen der Ausbeutung und Normalisierung
als auch die der Beschleunigung und Flexibilisierung grinden letztlich in
der Form des modernen Rechts als eines Rechts, das tiber die Garantie
von subjektiven Rechten funktioniert. Der Bezug zur Gerechtigkeit be-
steht darin, dass sie anstrebt, sich in so einem Recht zu realisieren (2.3).
Nun kann man sich fragen, ob es ein modernes Recht geben konnte, das
weniger um die Bereitstellung subjektiver Rechte zentriert ist. Es wire
dann eine weitergehende Frage, ob die normative Perspektive der Ge-
rechtigkeit insgesamt und die Normativitdt kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit im Speziellen ein solch anderes modernes Recht befiirworten
wirde oder konnte. Moglich wire es sogar, dass die >Realitdt der Theo-
rie voraus ist< und es bereits ein weniger auf subjektive Rechte zentrier-
tes Recht gibt. Damit wiirde die Kritik an einem auf subjektive Rechte
fokussierten Recht anachronistisch. In diese Richtung geht Scheuermans
Vorwurf an die Adresse der zeitgenossischen Rechtskritik (vgl. erneut
Scheuerman 2017 und 2.2).4

(b) Andere subjektive Rechte

Vorstellbar wire auch ein Recht, das zwar weiterhin auf (subjektive)
Rechte bezogen operiert, wobei diese Rechte aber anders funktionie-
ren wurden. Teubner skizziert in Verfassungsfragmente (2012) ein sol-
ches nicht-liberales Verstindnis von Rechten (vgl. Teubner 2012: 35—41,

4 Vgl. auch Menkes Idee eines »neuen Rechts« (Menke 201 5: Kapitel 15).

365

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT UND AUSBLICK

insb. 39).5 Er schlagt vor, dass das durch Rechte zu schiitzende parti-
kulare Individuum »nicht mehr einfach [als] das kompakte Individu-
um« (Teubner 2012: 218) begriffen werden sollte (wie im Liberalismus).
Stattdessen sollten die schiitzenswerten Aspekte der Person und die ge-
sellschaftlichen Bereiche, in denen diesen Geltung verschafft wird, diffe-
renziert werden. Menke scheint sich diesem Vorschlag im Prinzip anzu-
schliefSen, wenn er mit Bezug auf Luhmann schreibt, dass es notwendig
sei, den Schutz des Individuums durch Grundrechte hinsichtlich »ver-
schiedener|r| soziale[r] Bereiche«, denen das Individuum zugehorig ist,
zu verstehen (Menke 2015: 235).

Diese beiden Milderungsmoglichkeiten habe ich nur sehr kurz skiz-
ziert, weil sie als >Ursachenbekdmpfungen« zu verstehen sind und damit
die fiir die Zwecke dieser Arbeit eingenommene Perspektive der Gerech-
tigkeit (wie in Kapitel 2 ausgefiihrt) gewissermafen tibersteigen.

(c) Steuerung der Dynamik des Rechts: Zweistufige Legislative und
sEwigkeitsklausel«

Etwas ausfuihrlicher mochte ich nun eine Moglichkeit der Bekampfung
der >Symptomec« einer Realisierung kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit
im Recht, namlich >Beschleunigung< und >Flexibilisierungs, in den Blick
nehmen.

Der Ausgangspunkt fiir die Beherrschungsformen der Beschleuni-
gung und Flexibilisierung war ein sich (zu) schnell wandelndes Ge-
setz. Nun gibt es rechtliche Regelungen, die direkt auf die Steuerung
der Geschwindigkeit (und inhaltlichen Radikalitit) der Veranderung
von Gesetzen zielen. Das geschieht im Grundgesetz der Bundesrepublik
Deutschland insbesondere dadurch, dass es unterschiedliche Hiirden
fiir die Verdnderung von Gesetzen gibt. Im Gegensatz zur Anderung
(bzw. Gebung oder Abschaffung) einer Norm auf einfachgesetzlicher
Ebene bedarf es fur die Verdnderung einer Verfassungsnorm einer qua-
lifizierten Mehrheit, die bestimmt ist als » Zustimmung von zwei Drit-
teln der Mitglieder des Bundestages und zwei Dritteln der Stimmen
des Bundesrates« (Artikel 79, Absatz 2, GG).” Dartiber hinaus wird
im dritten Absatz von Artikel 79 des Grundgesetzes — der sogenannten

5 Diese Milderungsmoglichkeit erwihne ich bereits in Kapitel 8, Fn. 55.

6  In Bezug auf Menke wire hierbei das Verhiltnis zu den » Gegenrechten« zu
untersuchen: Menke 2015: 381. Zu Menkes Verstindnis von Gegenrechten,
vgl. die Beitriage in: Fischer-Lescano, Franzki und Horst 2018.

7 Auf einfachgesetzlicher Ebene konnen Gesetze freilich auch nicht ohne Wei-
teres geandert werden. Vgl. dazu auch den Wert der Rechtssicherheit, der
u.a. garantiert, dass Gesetze zum Zeitpunkt der Rechtsanwendung nicht ge-
andert werden diirfen (Kapitel 8). Interessant wire an dieser Stelle zudem
die Untersuchung des Wertes der Schriftform des Gesetzes fur eine angemes-
sene Auslegung desselben, vgl. dazu Loick 2017a: 316-323, insb. 321.

366

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FUR >BESCHLEUNIGUNG< UND >FLEXIBILISIERUNG«

sEwigkeitsklausel« festgelegt, dass bestimmte Inhalte des Grundgeset-
zes (»die Gliederung des Bundes in Lander, die grundsitzliche Mitwir-
kung der Lander bei der Gesetzgebung oder die in den Artikeln 1 und
20 niedergelegten Grundsitze«) gar nicht — d.h. auch nicht tiber eine
Zweidrittelmehrheit verdndert werden diirfen. Ich mochte nun vor-
schlagen, sowohl die Unterscheidung zwischen der einfachen Gesetzge-
bung und der Anderung von Verfassungsnormen (zweistufige Legisla-
tive) als auch die >Ewigkeitsklausel« als rechtliche Mechanismen dafir
zu verstehen, ein Bewusstsein historischer Zeit zu begtinstigen. In Be-
zug auf die zweistufige Legislative kann man das so verstehen, dass
sie beglinstigt, dass es innerhalb einer verfassten Gemeinschaft hinrei-
chend Kontinuitat® gibt, um einen diachronen Erfahrungszusammen-
hang zu ermoglichen. Die Funktion der »Ewigkeitsklausel< hingegen
kann man so deuten, dass sie radikale Veranderungen der Verfassung
(etwa eine Revolution) in ihrer nicht-kontinuierlichen Ereignishaftig-
keit uberhaupt erst sichtbar machen wiirde. Der Sinn der >Ewigkeits-
klausel« ist nicht (und kann nicht sein) die genannten Inhalte tatsich-
lich auf ewig zu schiitzen (vgl. Vismann 2002: 32). Vielmehr vermag
sie blof§ zu signalisieren, dass ein radikaler Wandel stattfindet, wenn
die durch sie geschiitzten Verfassungsinhalte sich verandern. Dem in
Artikel 20 (Absatz 4, GG) verankerten Widerstandsrecht (» Gegen je-
den, der es unternimmt, diese [verfassungsmafSige, E.N.] Ordnung zu
beseitigen, haben alle Deutschen das Recht zum Widerstand, wenn an-
dere Abhilfe nicht moglich ist.«) kann man u.a. ebenfalls eine solche
Signalfunktion zuschreiben: Wenn Widerstand erlaubt ist, dann han-
delt es sich um eine auSergewohnliche Situation, in der die Verfassung
bedroht ist.* Ob sich in Zukunft radikaler Wandel ereignet, kann aber
freilich nicht durch die sEwigkeitsklausel< bestimmt werden.* Das wird
auch unter Beriicksichtigung des Artikel 146 GG deutlich, in dem es
heifst: »Dieses Grundgesetz |[...] verliert seine Gultigkeit an dem Tage,
an dem eine Verfassung in Kraft tritt, die von dem deutschen Volk in

8  Vgl. Leisner 2002.

Das Widerstandsrecht wurde 1968 nachtraglich in das Grundgesetz als vier-
ter Absatz zu dem Artikel 20 hinzugefiigt. Obwohl der Artikel 20 durch die
>Ewigkeitsklausel« geschiitzt ist, fallt das Widerstandsrecht, laut Dreier, we-
gen der nachtriglichen Einfiigung nach »fast einhelliger und zutreffender
Ansicht nicht in den Garantiebereich des Art. 79 III GG [...].« (Dreier 1998:
r523)

10 Vgl. »Die Ewigkeitsklausel kann und will nicht fiir sich in Anspruch nehmen,
taugliches Abwehrmittel gegen revolutiondre Umbriiche oder grundstiirzen-
de Machtwechsel zu sein. Sie unterbindet aber die Moglichkeit, dem Verfas-
sungsumsturz den Mantel der Legalitat umzulegen [...]. Die Norm macht
legale Revolution unmdoglich. Damit verbunden ist eine gewisse Warn- und
Signalfunktion.« (Dreier 1998: 1509f.) Vgl. auch: Vismann 2002: 33.

367

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT UND AUSBLICK

freier Entscheidung beschlossen worden ist.«'* Im Zusammenspiel von
Artikel 79, Absatz 3 und Artikel 146 GG ist somit das doppelte Ver-
hiltnis des Volkes zur Verfassung bestimmt:

»Das Volk steht sowohl unter als auch tber der Verfassung. Es ist den
pouvoir constitués unterworfen und bleibt doch pouvoir constituant.
Dem Volk kann daher auch unter den Bedingungen seiner eigenen Ver-
fafstheit die Entscheidung tiber das AufSerkraftsetzen der alten und der
Errichtung einer neuen Verfassung nicht genommen werden. «
(Vismann 2002: §51)

Gleichwohl kann das Volk aber dabei (durch die >Ewigkeitsklausel<) un-
terstiitzt werden, radikale Entscheidungen als solche zu erkennen. In
meiner Terminologie sind das Entscheidungen, die einen Erfahrungs-
zusammenhang nicht weiter fortsetzen, sondern abbrechen. Die Mog-
lichkeit solcher Abbriche (oder Ereignisse) ist aus Perspektive der Ge-
rechtigkeit notwendig. Eine Bewertung oder Herbeifuhrung solcher
Ereignisse ist aus Gerechtigkeitsperspektive jedoch nicht moglich. Auf
den Erhalt ihrer Moglichkeit kann aber — beispielsweise mit dem Mittel
einer Ewigkeitsklausel — eingewirkt werden. Womoglich unerwartet be-
steht diese Einwirkung gerade nicht in der Senkung der Hiirden fiir tief-
greifende (Rechts)Verdnderungen, sondern iz der Existenz solcher Hiir-
den. Durch diese Hiirden werden radikale Ereignisse namlich tiberhaupt
erst als solche sichtbar und tragen daher womoglich zu einem histori-
schen Bewusstsein bei."3

Wenn man wie ich die Zweistufigkeit der Legislative und die >Ewig-
keitsgarantie« (wie sie in Deutschland institutionalisiert sind*4) als be-
giinstigend fiir ein historisches Bewusstsein und somit als >Beschleu-
nigung« und >Flexibilisierung« entgegenwirkend ansieht, stellt sich die
Anschlussfrage, ob mit der Befiirwortung dieser mildernden Mittel die

11 Der historische Hintergrund dieser Norm ist die Antizipation der Wieder-
vereinigung (Vismann 2002: 51).

12 Die reguldre Verinderung von Verfassungsnormen tiber eine Zweidrittel-
mehrheit ist deshalb nicht als Ausiibung verfassungsgebender, sondern »ver-
fassungsiandernder [...] Gewalt« zu verstehen (Vismann 2002: 54).

13 In seiner kritischen Auseinandersetzung mit Forst erwahnt Fischer-Lesca-
no genau an der Stelle, an der er Forst eine »Paradoxievergesssenheit« (vgl.
insbesondere das Paradox der Toleranz der Grenzziehung, 6.4.7 und 6.5)
attestiert, dass »Ewigkeitsgarantien« als alternatives und nicht-Parado-
xie-vergessenes Mittel, um »Maoglichkeiten und Grenzen der Recht-Ferti-
gung fest[zulegen]« taugten. Forst setze stattdessen eine »Supernorm der
Supernormen« ein — das Recht auf Rechtfertigung (oder genauer das Recht-
fertigungsprinzip), vgl. Fischer-Lescano 2018: 165.

14 Vgl. zu einem Uberblick von anderen Formen der rechtlichen Regelung der
Verinderbarkeit der Verfassung: Dreier 1998: 1507-1509 und Vismann
2002: 8-1o0.

368

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FUR >BESCHLEUNIGUNG< UND >FLEXIBILISIERUNG«

normative Perspektive der (kritisch-prozeduralen) Gerechtigkeit tiber-
schritten wire oder nicht.

Lieber meint, dass aus Habermas’ diskursethischer Perspektive auf
das Recht die Einsicht nicht zuginglich sei, dass eine gewisse »Behar-
rungskraft der institutionellen Ordnung« (Lieber 2007: 116) notwen-
dig fiir einen gelingenden politischen Diskurs bzw. eine intakte Offent-
lichkeit und Zivilgesellschaft sei. Er meint, dass — fir Habermas — »das
[uber die Zeit stabile, E.N.] Recht [letztlich, E.N.] dem Diskurs [...] nur
als kontingente faktische Beschrankung gegentibertreten« (Lieber 2007:
117) kann. Weil Lieber aber meint, dass »der institutionelle Rahmen ei-
ner argumentativen Praxis seiner Funktion gerade nur dadurch nach-
kommen kann, dass er sich zumindest voriibergehend auch einmal gegen
die Kraft der guten Griinde durchsetzt [...] [und, E.N.] zugleich das Er-
gebnis dieses institutionalisierten Verfahrens [...] den Anspruch der Le-
gitimitat erheben konnen soll« (Lieber 2007: 117), vertritt er die The-
se, dass Habermas’ Rechtstheorie ein normativer Baustein fehle. Lieber
schlagt deshalb eine Ergdnzung von Habermas’ Legitimititsbegriff um
den normativen Eigenwert der formellen Gleichheit vor, der den Eigen-
wert — oder die »Eigenlegitimitat« (Mollers 2020) — von rechtlicher In-
stitutionalisierung begriinden konnen soll.

Ich vertrete dagegen die Ansicht, dass die Einsicht in die Notwendig-
keit einer gewissen Stabilitit von rechtlicher Ordnung als Reflexion kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit auf ihr »internal other« (vgl. 1.2) ver-
standen werden kann.'s Stabilitat lasst sich dabei im Gegensatz zu >gut
gerechtfertigt« gewissermafSen als >quantitative« anstatt einer >qualitati-
ven< GrofSe verstehen. Damit ist die Einsicht nicht als Ergdnzung der nor-
mativen Perspektive zu verstehen, sondern als Reflexion auf ihre Gren-
zen oder Relativierung derselben (vgl. 1.2).7¢ Wenn sich die Stabilitit von
rechtlichen Ordnungen als fiir die Gerechtigkeit (in ihrer Selbstreflexi-
on) wertvoll erweist, dann lasst sich damit auch die (nicht-redundante)
systematische Relevanz des Friedensbegriffs fiir die Gerechtigkeit unter-
streichen (vgl. 6.4.5 und 6.4.9).

15 Ohne dies hier ausfithren zu konnen, denke ich, dass die Einsicht in die Not-
wendigkeit einer gewissen Stabilitdt rechtlicher Ordnungen auch mit der
Wertschitzung der Leiblichkeit von handelnden Personen zusammenhangt
und mit der damit verbundenen Einsicht, dass individuelle Freiheit als be-
grenzte Freiheit verstanden werden muss.

16 Rosas Vorschlag, das moderne Streben nach individueller und kollektiver
Autonomie mit einem neuen normativen Grundbegriff zu ersetzen (»Re-
sonanz«, vgl. 4.3), ist damit demselben Typ von Losung des Problems der
Beschleunigung zuzuordnen wie Liebers Erganzung von Habermas’ Legi-
timitatsbegriff. Beide wollen die Normativitit verdndern (und nicht blof$
relativieren), die ein bestimmtes Problem verursacht. Gleichwohl ist Rosas
Vorschlag viel weitgehender als Liebers.

369

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT UND AUSBLICK
12.2.2 Bildungspolitische Mittel

Die Subjektivierung zu flexiblen Identitdten habe ich als eine Folge ei-
nes sich beschleunigenden Rechts beschrieben (vgl. 10.2). Bestimmte bil-
dungspolitische Mafsnahmen, die ich unten skizzieren werde, konnten
der Subjektivierung zu flexiblen Identititen entgegenwirken. Dement-
sprechende bildungspolitische Mafinahmen wiren gewissermafSen noch
starker als Symptombehandlungen zu verstehen als auf die Steuerung der
Dynamik des Rechts einzuwirken (12.2.1), denn sich schnell wandeln-
des Recht produziert ja erst flexible Identititen. Zudem sei, um Missver-
stindnissen vorzubeugen, deutlich gemacht, dass bildungspolitische Mit-
tel, um Flexibilisierung entgegenzuwirken (und ggf. mittelbar damit auch
Beschleunigung), auch rechtliche Mittel sind. Verbindliche Lehrpline
deutscher Bundeslinder etwa sind ja auch Gesetze.'” Ich habe aber zwi-
schen rechtlichen und bildungspolitischen Mitteln unterschieden, weil
bei den bildungspolitischen Mitteln lediglich der Rechtsinhalt und nicht
die Rechtsform relevant ist. Unter Bildungspolitik verstehe ich in die-
sem Kontext insbesondere die Auseinandersetzung mit der Organisati-
on von Bildungsinstitutionen der Schule. In Deutschland sind damit alle
Bildungsinstitutionen nach Kindertagesstatte und Kindergarten, aber vor
der Berufsschule oder Universitit, zu deren Besuch deutsche Staatsbiir-
ger/innen (jedenfalls fiir 9 oder 10 Jahre — je nach Bundesland) durch
die »Schulpflicht« verpflichtet sind, gemeint, d.h. insbesondere Grund-,
Gesamt-, Haupt- und Realschulen sowie Gymnasien.

In der Einleitung des Oxford Handbook of Philosophy of Education
nennt der Herausgeber Harvey Siegel einige Grundfragen der Bildungs-
philosophie. Eine davon mochte ich hier als Ausgangspunkt verwenden:
»Should education aim at the transmission of existing knowledge or,
rather, at fostering the abilities and dispositions conducive to inquiry and
the achievement of autonomy? « (Siegel 2009: 5) Sollte (Schul)Bildung auf
die Vermittlung von bestehendem Wissen oder die Forderung von Fihig-
keiten und Dispositionen, die wiederum fur das Erreichen von Autono-
mie forderlich sind, zielen? Anders gesagt: Geht es bei der Schulbildung
vor allem um den Erwerb von Wissen oder vielmehr um das Eintiben von
Schlisselkompetenzen, um in gegebenen Situationen autonome Entschei-
dungen treffen zu konnen? Sicherlich spielen beide Seiten bei einer an-
gemessenen Grundidee von Bildung eine Rolle.*® Ich mochte an dieser

17 Das passt zu dem dritten Merkmal des in dieser Arbeit zugrunde gelegten
Gerechtigkeitsbegriffs, dass sich Gerechtigkeit in Bezug auf positives Recht
materialisieren muss (2.3). Es wire noch zu untersuchen, wie sich diese bil-
dungspolitischen Mafinahmen zu Fragen der Familienpolitik verhalten. Vgl.
Honneth 20171: 313-3717.

18 Vgl. Neuhousers Versuch, eine Spannung zwischen zwei Zielen der Erzie-
hung, die in Rousseaus Philosophie auftauchen, dem Ziel zum Menschen,

370

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INSTITUTIONELLE MILDERUNGEN FUR >BESCHLEUNIGUNG< UND >FLEXIBILISIERUNG«

Stelle allerdings vor allem betonen, dass ausgehend von der Auseinander-
setzung mit einer kritisch-prozeduralen Theorie der Gerechtigkeit und
dem Aufzeigen ihrer Beherrschungspotentiale die Wichtigkeit des Erwerbs
von Wissen deutlich wird (und zwar auch als Bedingung fiir Autonomie).

Flexible Identitdten passen sich an wechselnde Umstinde an, ohne den
Wechsel der Umstiande zu bewerten oder bewerten zu konnen. Wissen
uber die vergangenen und gegenwartigen Umstinde, die relevant sind
firr das lernende Individuum, kann der Tendenz entgegenwirken, sich an
wechselnde Umstdnde schlicht anzupassen — weil eine angemessene Be-
urteilung der Vor- und Nachteile insbesondere gegenwirtiger (durch die
Vergangenheit geprigter) Umstdnde dadurch begiinstigt wird. Das »Wis-
sen Uber relevante Umstidnde«< muss dabei in gewissem Sinne als gesell-
schaftsrelevantes Wissen — im Gegensatz zu einem Wissen eines objek-
tiven Wissensbestands — verstanden werden. Dazu gehort zweifelsohne
auch ein Grundwissen tiber das relevante geltende Recht. Das heifst aber
nicht, dass dariiber hinaus unter diesem Wissen nur ein solches der Schul-
ficher Geschichte oder Sozialwissenschaften zu verstehen wire, sondern
auch etwa anerkannte naturwissenschaftliche Wissensbestinde, auf deren
Basis Industrie und Medizin operieren. Gleichwohl heif3t es aber, dass sich
Lerninhalte an gesellschaftlich relevantes Wissen anpassen miissen und so-
mit — wie es ja politisch auch hiufig gefordert wird — die Vermittlung von
Grundkenntnissen der Informatik, etwa Techniken des Datenschutzes, Teil
des Kernkurrikulums sein sollten. Wie soll jemand autonom an der digi-
talen Gesellschaft teilhaben, wenn sie oder er gar nicht weif3, wie die Pro-
zesse >hinter dem Interface« funktionieren? Meine Vermutung wire, dass
ein Mangel an Wissen zu der Tendenz fiihrt, sich — in diesem Fall digitalen
— Infrastrukturen einfach anzupassen (oder sie komplett abzulehnen), an-
statt gestalterisch an ihnen mitzuwirken. Es kann auch heifSen, dass Lern-
inhalte starker auf transnationale Zusammenhinge eingehen sollen, eben
weil diese transnationalen Zusammenhinge relevant sind, um den gesell-
schaftlichen — meist weiterhin nationalstaatlich gepragten — Kontext, in
dem eine lernende Person steht, angemessen verstehen zu konnen. Zuletzt
scheint mir auch die Idee der Diversifizierung (und einer gewissen Entpro-
fessionalisierung?) von Lehrkriften sinnvoll zu sein — wieso sollten Kinder

einerseits, und dem Ziel zum Biirger, andererseits, erzogen zu werden. Die
Erziehung zum Menschen bezieht sich dabei vor allem auf das Erlernen
der Fihigkeit, ein eigenes Urteil zu bilden (Schliisselkompetenz der Auto-
nomie), und die Erziehung zum Biirger auf die Fihigkeit, auch die Meinun-
gen (und damit verkniipften Wissensbestinde) anderer ernst zu nehmen. Ein
»Staatsbiirger-Mensch« (Neuhouser 2012 [2008]: 234) wire demnach so-
wohl in einem Zustand des »Fiir-sich-selbst-Sein[s]« als auch des »Fiir-an-
dere-Sein[s]« (Neuhouser 2012 [2008]: 129).

19 Darunter liefle sich etwa die Idee fassen, dass unterschiedliche Personen, die
im Berufsleben stehen (egal ob Ingenieur/innen oder Frisor/innen), gewisse

371

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT UND AUSBLICK

nur den Blick auf die Gesellschaft einer sozialen Gruppe (der Lehrer/in-
nen) kennenlernen? Wenn Kinder zu einem angemessenen Wissen und Ver-
standnis ihrer gesellschaftlichen Umstinde kommen sollen, um an ihnen
gestalterisch mitwirken zu konnen, sollten sie neben der sozialen Grup-
pe, an der ihre Erziehungsberechtigten teilhaben, und der sozialen Grup-
pe der Lehrer/innen auch andere Sichtweisen (und damit Wissensbestin-
de) kennenlernen.

Diese Ideen hinreichend auszuarbeiten ubersteigt die Moglichkeiten
der vorliegenden Arbeit. Nichtsdestotrotz mochte ich an dieser Stelle
aber fur eine kritische Theorie der (Schul)Bildung als wichtigem Kom-
plement fur eine kritisch-prozedurale Gerechtigkeitstheorie pladieren.
Schulen sind besondere Institutionen, da sie einerseits alle sozialen Grup-
pen adressieren und andererseits eine Sphare vor der Teilhabe an der ge-
sellschaftlichen Arbeitsteilung darstellen. GewissermafSen konnen sie da-
her als allgemeine Reflexionsinstanz der Gesellschaft gesehen werden.
Die Gesellschaft bezieht sich tiber die Institution der Schule gewisser-
mafSen auf sich selbst und fragt: Was muss man mindestens wissen und
konnen, um an dieser Gesellschaft teilzuhaben und zwar als private und
offentliche Person? Und das erlernt man nicht wdhbrend, sondern bevor
man im vollen Sinne teilhat.

Eine Beriicksichtigung von Problemen der Schulbildung als Bildungs-
ungerechtigkeiten konnte zudem dazu beitragen, bestimmte Leistungen
zu Ubernehmen, die eine Gerechtigkeitsperspektive, wie ich sie bisher
dargestellt habe, nicht erbringen kann. Erinnern wir uns an Honneths
Vorschlag, neben Ungerechtigkeiten auch soziale Pathologien als
kritikwiirdige soziale Phinomene zu sehen (vgl. 4.1 und 5). Pathologien
sind fur Honneth dadurch bestimmt, dass gesellschaftlich relevante
Praktiken und Normen von Gesellschaftsmitgliedern in ihrer Bedeutung
nicht (mehr) verstanden werden (vgl. Honneth 2011: 157). Es geht dabei
also nicht primdr um die Praktiken und Normen selbst, sondern um das
Verstindnis derselben. An dieser Stelle konnte man — jedenfalls wenn der
Mangel des Verstindnisses von sozialen Praktiken durch eine schlechte
Schulbildung verursacht wiirde — von Bildungsungerechtigkeiten spre-
chen und somit zumindest in Teilen das, was Honneth iiber den Patho-
logiebegriff einfangen will, in anderer Weise erfassen.

Selbst wenn es keine Bildungsungerechtigkeiten gibt, ist das keine Ga-
rantie dafiir, dass die (Schul)Bildung tatsachlich erfolgreich ist in dem
Sinne, dass die Schulabginger/innen wirklich eine angemessene Urteils-
kraft tiber ihren sozialen Kontext erlangt haben. Das liegt an dreier-
lei: Erstens kann selbst eine perfekte Bildungspolitik und eine perfekte

Perioden an Schulen unterrichten. Diese Idee beruht auch auf dem Ansin-
nen, in Schulen keine so strikte Trennung zwischen >geistiger< und >materi-
eller< Arbeit zu vermitteln.

372

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOSTEN-NUTZEN-ABWAGUNG KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

Lehrer/innenausbildung keinen individuellen Lernerfolg garantieren.
Zweitens kann nie ein vollstindiges Abbild der Gesellschaft, in die die
Schulabgingerin entlassen wird, in der Schule erlernt werden. Und drit-
tens andert sich die Gesellschaft nach Eintritt der Schiilerin in die >wirk-
liche Welt« natiirlich weiterhin.>°

Eine Einwirkung auf die Dynamik des Rechts sowie die genannten
bildungspolitischen Ideen verstehe ich als Moglichkeiten, die Beherr-
schungspotentiale der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeit zu mildern,
ohne dabei aber die normative Perspektive der Gerechtigkeit zu spren-
gen. Das Aufzeigen dieser Milderungsmoglichkeiten beruht allerdings
auf der Reflexion der Gerechtigkeit auf ihre Grenze: der Einsicht, dass
die Gerechtigkeit nicht selbst garantieren kann, dass es eine Gesellschaft
und Gesellschaftsmitglieder gibt, in Bezug auf die sich (kritisch-prozedu-
rale) Gerechtigkeit realisieren ldsst.>' Diese Grenze kann die Gerechtig-
keit auch nicht iiberschreiten, aber sie kann zumindest versuchen, eine
Einflussnahme auf die Gesellschaft und Individuen zu vermeiden, die
eine Realisierung von Gerechtigkeit verunmoglicht — wie es die Beherr-
schungsformen der Ausbeutung, Normalisierung, Beschleunigung und
Flexibilisierung tun.

An dieser Stelle bietet sich auch ein Riickbezug zur methodischen Idee
Kritischer Theorie an, dass Philosophie mit sozialwissenschaftlicher For-
schung einhergehen sollte. Liefse sich empirisch zeigen, dass die oben an-
gedeuteten bildungspolitischen Ideen eigentlich andere Effekte als die er-
hofften haben, wire dies ein hinreichender Grund dafiir zu versuchen,
auf anderem Wege die Beherrschungseffekte der Grenze der Gerechtig-
keit abzumildern.

12.3 Kosten-Nutzen-Abwigung
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

Wenn die Beherrschungseffekte der Grenze der Gerechtigkeit nur ab-
gemildert, aber nicht verhindert, und die Wahl der besten Milderungs-
mittel wiederum auf (fehlbare) empirische Forschung angewiesen ist,
lage es dann nicht naher, die Perspektive der Gerechtigkeit zugunsten

20 Hier werden dann Stichworte wie >Weiterbildung¢, >Umschulung« oder >Le-
benlanges Lernenc« relevant, die aber auch problematisch Schlagseiten haben

konnen.
21 Vgl. »Bockenforde-Theorem«. Schon Kapitel 8, Fn. 45 und Kapitel 11, Fn.
32.

373

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT UND AUSBLICK

einer anderen normativen Perspektive auf politisch-soziale Verhiltnis-
se zu verlassen?

Um diese Frage zu beantworten, kénnte man eine >Kosten-Nut-
zen-Rechnung« der Gerechtigkeitsperspektive aufstellen.>* Dabei miiss-
te sowohl untersucht werden, welche Beherrschungsformen der Gerech-
tigkeit am wenigsten schidlich sind — also ob etwa Beschleunigung und
Flexibilisierung, Ausbeutung und/oder Normalisierung vorzuziehen sind
—und wie hoch die Kosten der besten Gerechtigkeitskonzeption im Ver-
gleich zu den Kosten grundsatzlich anderer normativer Theorien der po-
litisch-sozialen Welt sind. In Bezug auf Jaeggis Vorschlag einer kritischen
Theorie der Kritik von Lebensformen habe ich als Kosten ihres Ansatzes
angedeutet, dass sie die Spezifizitit — und damit auch den Wert — recht-
licher im Gegensatz zu anderen sozialen Normen nicht einfangen kann
(vgl. 4.2 und 5). Nach der Aufstellung einer umfassenden >Kosten-Nut-
zen-Berechnung« konnte man sich im Bewusstsein der jeweiligen Vor-
und Nachteile einer Perspektive fiir eine solche entscheiden.

Ausgehend von dieser Idee einer Kosten-Nutzen-Abwagung zwischen
verschiedenen normativen Theorien auf politisch-soziale Verhaltnisse er-
geben sich zwei Fragen: (1) Aus welcher Perspektive wiirde diese Kos-
ten-Nutzen-Abwigung vorgenommen? (2) Und gibt es womoglich auch
eine >kostenneutrale« normative Theorie der politisch-sozialen Welt? Zu
der ersten Frage liefSe sich weiter riickfragen, wie sich die Perspektive,
aus der die Kosten-Nutzen-Rechnung erfolgt, zum Gerechtigkeitsdenken
verhilt: Transzendiert sie dieses notwendigerweise?

Ich kann diese grundlegenden Fragen an dieser Stelle nicht weiter-
bearbeiten, aber zumindest beziiglich der zweiten Frage ein Glaubens-
bekenntnis ablegen: Ich denke nicht, dass es eine solche kostenneutrale
Theorie gibt. Letztlich stimme ich daher mit diesem Ausspruch Fichtes,
den ich allerdings aus dem Kontext gerissen verwende, tiberein: » Was
fiir eine Philosophie man wihle, hiangt [...] davon ab, was man fiir ein
Mensch ist.« (Fichte 1971 [1797]: 434) Und gibt es sicherlich bessere
und schlechtere Philosophien, gibt es, zumindest bezuglich normativer
Philosophien uber die politisch-soziale Welt, meinem Daftrhalten nach
keine ohne vollends einholbare Schlagseiten. Wichtig ist es, sich diesen
gewahr zu sein. Ziel dieser Arbeit war es, sich den Schlagseiten der best-
moglichen Ausdeutung der modernen Idee der Gerechtigkeit gewahr zu
werden.

22 Forst verwendet in Bezug auf seine theoretische Ausgangsposition auch eine
>Kostensprache so schreibt er von dem »Preis«, den »[e]ine auf dem Begriff
der Gerechtigkeit basierende Theorie« zahlen muss (Forst 2011: 154). Wor-
in genau dieser Preis besteht, stimmen wir allerdings nicht tiberein.

374

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Abizadeh, Arash (2007): » Cooperation, Pervasive Impact, and Coercion: On
the Scope (not Site) of Distributive Justice«, in: Philosophy and Public Af-
fairs 35 (4), S. 318-358.

Ahlhaus, Svenja (2020): Die Grenzen des Demos. Mitgliedschaftspolitik aus
postsouveriner Perspektive, Frankfurt am Main/New York (NY): Cam-
pus.

Ahlhaus, Svenja und Niesen, Peter (2015): »What is Animal Politics? Out-
line of a New Research Agenda«, in: Historical Social Research 40 (4),
S.7-31.

Albrecht, Tobias (2017): »Die Dekolonialisierung der Kritischen Theorie«,
in: Soziopolis — Gesellschaft beobachten (Blog), http://www.soziopolis.
de/lesen/buecher/artikel/die-dekolonialisierung-der-kritischen-theorie/,
zuletzt abgerufen am 11.710.2020.

Allen, Amy (2019): »Progress, Normativity, and Universality: Reply to
Forst«, in dies. und Mendieta, Eduardo (Hg.): Justification and Eman-
cipation. The Critical Theory of Rainer Forst, University Park (PA): The
Pennsylvania State University Press, S. 145-156.

- (2016a): The End of Progress. Decolonizing the Normative Foundations
of Critical Theory, New York (NY): Columbia University Press.

— (2016b): »Das Ende — und der Zweck — des Fortschritts«, in Quante, Mi-
chael (Hg.): Geschichte — Gesellschaft — Geltung. XXIII. Deutscher Kon-
gress fiir Philosophie, 28. September bis 2. Oktober 2014 an der West-
filischen Wilbelms-Universitit Miinster. Kolloquienbeitrdge, Hamburg:
Meiner, S. 415-426.

— (2014): »The Power of Justification«, in Forst, Rainer (Hg.): Justice, De-
mocracy and the Right to Justification, London/New York (NY): Blooms-
bury, S. 65-86.

Allen, Amy; Forst, Rainer und Haugaard, Mark (2014): »Power and Rea-
son, Justice and Domination: a Conversation«, in: Journal of Political
Power 7 (1), S. 7-33.

Allen, Amy; Jaeggi, Rahel und von Redecker, Eva (2016): »Progress, Nor-
mativity, and the Dynamics of Social Change. An Exchange between Ra-
hel Jaeggi and Amy Allen«, in: Graduate Faculty Philosophy Journal 37
(2), S. 225-251.

Allen, Amy and Mendieta, Eduardo (2019) (Hg.): Justification and Eman-
cipation. The Critical Theory of Rainer Forst, University Park (PA): The
Pennsylvania State University Press.

—(2018) (Hg.): From Alienation to Forms of Life. The Critical Theory of Ra-
hel Jaeggi, University Park (PA): The Pennsylvania State University Press.

Anderson, Joel (2011): »Situating Axel Honneth in the Frankfurt School
Tradition«, in Petherbridge, Danielle (Hg.): Axel Honneth: Critical Es-
says, Leiden: Brill, S. 31-58.

376

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Arendt, Hannah (2017 [1982]): Das Urteilen (4. Auflage), Miinchen: Piper.
— (2016 [1951]): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitis-
mus, Imperialismus, totale Herrschaft (19. Auflage), Miinchen: Piper.

— (1949): »Es gibt nur ein einziges Menschenrecht«, in: Die Wandlung

(Herbstausgabe), S. 754-770.

Aristoteles (2017): Nikomachische Ethik [NE], tibersetzt und hg. von Gernot
Krapinger, Stuttgart: Reclam.

Auer, Marietta (2005): Materialisierung, Flexibilisierung, Richterfreibeit.
Generalklauseln im Spiegel der Antinomien des Privatrechtsdenkens, Tu-
bingen: Mohr Siebeck.

Azmanova, Albena (2016): »The Right to Politics and Republican Non-
Domination«, in: Philosophy and Social Criticism 42 (4-5),S. 465—475.

— (2012): The Scandal of Reason. A Critical Theory of Political Judgment,
New York (NY): Columbia University Press.

Azmanova, Albena und Mihai, Mihaela (2015) (Hg.): Reclaiming Demo-
cracy. Judgment, Responsibility, and the Right to Politics, New York (NY)/
London: Routledge.

Balibar, Etienne (2012 [2010]): Gleichfreibeit. Politische Essays, Berlin:
Suhrkamp.

- (1993 [1992]): Die Grenzen der Demokratie, Hamburg: Argument-Verlag.

Barbieri Jr., William A. (2015): Constitutive Justice, Basingstoke: Palgrave
Macmillan.

Barry, Brian (2001): Culture and Equality. An Egalitarian Critique of Mul-
ticulturalism, Cambridge: Polity.

Baubock, Rainer (2017): »Political Membership and Democratic Boundaries«,
in Shahar, Ayelet; ders; Bloemrand, Irene und Vink, Maarten (Hg.): The Ox-
ford Handbook of Citizenship, Oxford: Oxford University Press, S. 60-82.

Bauman, Zygmunt (2016 [2000]): Fliichtige Moderne (7. Auflage), Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

—(2007): Leben in der Fliichtigen Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bayle, Pierre (2016 [1686]): Toleranz. Ein philosophischer Kommentar,
tbersetzt von Eva Buddeberg, hg. von ders. und Rainer Forst, Berlin:
Suhrkamp.

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moder-
ne, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Benhabib, Seyla (2zo11): Dignity in Adversity. Human Rights in Troubled
Times, Cambridge: Polity.

— (2008): Another Cosmopolitanism, Oxford: Oxford University Press.

— (2006 [1996]): Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moder-
ne, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1995 [1992]): Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Spannungs-
feld von Feminismus, Kommunitarismus und Postimoderne, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Benhabib, Seyla; Flynn, Jeffrey; Fritsch, Matthias und Forst, Rainer (2015):
»The Right to Justification by Rainer Forst« (Review Symposium), in:
Political Theory 43 (6),S. 777-837.

377

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Bernstein, Jay M. (2009): » Anerkennung und Verleiblichung. Uberlegungen
zu Fichtes Materialismus«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Son-
derband 21, Berlin: Akademie Verlag, S. 54-89.

Biebricher, Thomas (2012): Neoliberalismus. Zur Einfiibrung, Hamburg:
Junius.

Bien, Giinther (2006): »Gerechtigkeit bei Aristoteles (V)«, in Hoffe, Otried
(Hg.): Aristoteles, Nikomachische Ethik, Reihe: Klassiker Auslegen, Ber-
lin: Akademie Verlag, S. 135-164.

Black, Virginia (1990): »On Connecting Natural Rights with Natural Law«,
in: Persona y Derecho 22, S. 183-209.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (2016 [1991]): »Die Entstehung des Staates
als Vorgang der Siakularisation«, in ders.: Recht, Staat, Freibeit (6. Aufla-
ge), Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 92-114.

Boltanski, Luc (2010): Soziologie und Sozialkritik, Berlin: Suhrkamp.

— (2008): »Individualismus ohne Freiheit. Ein pragmatischer Zugang zur
Herrschaft«, in: WestEnd. Neue Zeitschrift fiir Sozialforschung 2008 (2),
S. 133-149. .

Boltanski, Luc und Chiapello, Eve (2003 [1999]): Der neue Geist des Kapi-
talismus, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft.

Borchers, Dagmar und Guinebert, Svantja (2016): »Gerechtigkeit als Tu-
gend«, in Goppel, Anna; Mieth, Corinna und Neuhiuser, Christian (Hg.):
Handbuch Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler, S. 182-190.

Breazeale, Daniel (2008): »The First-Person Standpoint of Fichte’s Ethics«,
in: Philosophy Today 52 (3—4), S. 270-281.

Breazeale, Daniel und Rockmore, Tom (2018 [2006]) (Hg.): Rights, Bodies,
and Recognition: New Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right,
Oxford/New York (NY): Routledge.

Brennan, Jason (2012): Libertarianism. What Everyone Needs to Know, Ox-
ford: Oxford University Press.

Brett, Annabel (1997): Liberty, Right and Nature: Individual Rights in Later
Scholastic Thought, Cambridge: Cambridge University Press.

Brockling, Ulrich und Feustel, Robert (2010) (Hg.): Das Politische Denken.
Zeitgenossische Positionen, Bielefeld: transcript.

Brown, Wendy (1995): States of Injury. Power and Freedom in Late Moder-
nity, Princeton (N]J): Princeton University Press.

Brown, Wendy und Forst, Rainer (2014): The Power of Tolerance. A Debate,
Wien/Berlin: Turia + Kant.

Brumlik, Micha und Brunkhorst, Hauke (1993) (Hg.): Gemeinschaft und
Gerechtigkeit, Frankfurt am Main: Fischer.

Buchanan, Allen E. (1982): Marx and Justice. The Radical Critique of
Liberalism, Totowa: Rowman & Allanheld.

Buddeberg, Eva (2016): »Ethik und Politik im Anschluss an Lévinas — Zwi-
schen dem einen und den vielen Anderen?«, in: Zeitschrift fiir praktische
Philosophie 3 (1), S. 93-124.

— (2011): Verantwortung im Diskurs. Grundlinien einer rekonstruktiv-her-
meneutischen Konzeption moralischer Verantwortung im Anschluss an

378

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Hans Jonas, Karl-Otto Apel und Emmanuel Lévinas, Berlin/Boston (MA):
De Gruyter.

Butler, Judith (2016 [2015]): Anmerkungen zu einer performativen Theorie
der Versammlung, Berlin: Suhrkamp.

Calliess, Gralf-Peter (1999): Prozedurales Recht, Baden-Baden: Nomos.

Caney, Simon (2014): » Justice and the Right to Justification«, in Forst, Rainer
(Hg.): Justice, Democracy and the Right to Justification. Rainer Forst in
Dialogue, London/New York (NY): Bloomsbury, S. 147-166.

Celikates, Robin (20712): »Die Demokratisierung der Demokratie. Etienne
Balibar tber die Dialektik von konstituierender und konstituierter
Macht«, in Brockling, Ulrich und Feustel, Robert (Hg.): Das Politische
denken. Zeitgendssische Positionen, Bielefeld: transcript, S. 59-76.

Cloeren, Hans J. (1976): »Kulturzyklus, Kulturzyklentheorie«, in Ritter,
Joachim und Griinder, Karlfried (Hg.): Historisches Worterbuch der Phi-
losophie. Band 4, Basel: Schwabe Verlag, S. 1350-1358.

Cohen, G. A. (2008): Rescuing Justice and Equality, Cambridge (MA): Har-
vard University Press.

—(1997): »Where the Action is: On the Site of Distributive Justice«, in: Phi-
losophy and Public Affairs 26 (1), S. 3—30.

—(1990): »Equality of What? On Welfare, Goods and Capabilities«, in: Lou-
vain Economic Review 56 (3—4), S. 357-382.

Cohen, Jean (2002): Regulating Intimacy. A New Legal Paradigm, Princeton
(NJ) and Oxford: Princeton University Press.

Cohen, Jean und Arato, Andrew (1992): Civil Society and Political Theory,
Cambridge (MA): MIT Press.

Cooke, Maeve (2006): Re-Presenting the Good Society, Cambridge (MA):
MIT Press.

Corradetti, Claudio (2019): »Engaging with Forst’s Right to Justification.
Kantian Analogies and the Problem of Subjectivity«, in Ester Herlin-Kar-
nell und Matthias Klatt (Hg.): Constitutionalism Justified. Rainer Forst
in Discourse. Oxford: Oxford University Press, S. 33-51.

Corrias, Luigi und Francot, Lyana (2018) (Hg.): Temporal Boundaries of
Law and Politics. Time out of Joint, London/New York (NY): Routledge.

Culp, Julian (2014a): Global Justice and Development, Basingstoke: Pal-
grave Macmillan.

— (2014b): »Gerechtigkeitsbasierte Entwicklung — Ein diskurstheoretischer
Ansatz«, in Kadelbach, Stefan (Hg.): Effektiv oder gerecht? Die normati-
ven Grundlagen der Entwicklungspolitik, Frankfurt am Main/New York
(NY): Campus, S. 152—78.

Darwall, Stephen (2006): The Second-Person Standpoint, Cambridge (MA):
Harvard University Press.

Deleuze, Gilles (2014 [1990]): »Postskriptum iiber die Kontrollgesellschaf-
ten«, in ders.: Unterbandlungen 1972—-1990 (5. Auflage), Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 254-262.

Deranty, Jean-Philippe (2016): »Between Honneth and Ranciére: Problems
and Potentials of a Contemporary Critical Theory of Society«, in Genel,

379

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Katia und ders. (Hg.): Recognition or Disagreement. A Critical Encoun-
ter on the Politics of Freedom, Equality, and Identity, New York (NY):
Columbia University Press, S. 33-80.

Derrida, Jacques (2014 [1990]): Gesetzeskraft. Der >mystische Grund der
Autoritit« (7. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Dreier, Horst (2018): Staat ohne Gott. Religion in der sikularen Moderne,
Miinchen: C.H. Beck.

—(1998): »Artikel 79 [Anderung des Grundgesetzes]«, in ders. (Hg.): Grund-
gesetz. Kommentar, Tuibingen: Mohr Siebeck, S. 1502-1525.

Duden (2020a): »Prozess, der«, https://www.duden.de/rechtschreibung/Pro-
zess, zuletzt abgerufen am 11.08.2020.

— (2020Db): »Recht, das«, https://www.duden.de/rechtschreibung/Recht,
zuletzt abgerufen am 11.08.2020.

Dum, Jenn und Guay, Robert (2017): »Hegel’s and Honneth’s Theoreti-
cal Deficit: Education, Social Freedom and the Institutions of Modern
Life«, in: Hegel Bulletin 38 (2), Special Issue: Hegel and Critical Theo-
ry, S. 293-317.

Diirig, Glinter (1984): » Zeit und Rechtsgleichheit«, in Schmitt Glaeser, Wal-
ter und Hiberle, Peter (Hg.): Gesammelte Schriften. 1952-1983, Berlin:
Duncker & Humblot, S. 292—315.

Dusing, Edith (1986): Intersubjektivitit und SelbstbewufStsein. Behavio-
ristische, phdnomenologische und idealistische Begriindungstheorien
bei Mead, Schiitz, Fichte und Hegel, Koln: Verlag fir Philosophie Din-
ter.

Eder, Klaus (1990): »Prozedurales Recht und Prozeduralisierung des Rechts.
Einige begriffliche Klarungen«, in Grimm, Dieter (Hg.): Wachsende Staats-
aufgaben — sinkende Steuerungsfihigkeit des Rechts, Baden-Baden: No-
mos, S. 155-185.

Ehrenberg, Alain (2015 [1998]): Das erschipfte Selbst. Depression und Ge-
sellschaft in der Gegenwart (2. erweiterte Auflage), Frankfurt am Main/
New York (NY): Campus.

Elster, Jon (1992): Local Justice. How Institutions Allocate Scarce Goods
and Necessary Burdens, New York (NY): Russell Sage Foundation.

Erman, Eva (2014): »The Boundary Problem and the Right to Justifica-
tion«, in Forst, Rainer (Hg.): Justice, Democracy and the Right to Justifi-
cation. Rainer Forst in Dialogue, London/New York (NY): Bloomsbury,
S. 127-146.

Espejo, Paulina O. (2011): The Time of Popular Sovereignty. Process and
the Democratic State, University Park (PA): The Pennsylvania State Uni-
versity Press.

Fateh-Moghadam, Bijan (2017): »Lebensformkritik als Rechtsphiloso-
phie?«, in: Rechtsphilosophie: Zeitschrift fiir Grundlagen des Rechts 3
(2), S. 154-170.

Ferrara, Alessandro (1999): Justice and Judgment: The Rise and the Pros-
pect of the Judgment Model in Contemporary Political Philosophy, New
York (NY): Sage Publications.

380

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Fichte, Johann G. (1971 [1797]): »Erste Einleitung in die Wissenschaftsleh-
re«, in: Fichtes Werke. Zur theoretischen Philosophie 1, hg. von Immanu-
el H. Fichte, Berlin: De Gruyter, S. 417-449.

- (1967 [1796/7]): Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wis-
senschaftslebre, Philosophische Bibliothek Band 256, Neudruck auf der
Grundlage der zweiten von Fritz Medicus hg. Auflage von 1922, Meiner:
Hamburg.

Finlay, Stephen und Schroeder, Mark (2017): »Reasons for Action: Inter-
nal vs. External«, in Zalta, Edward N. (Hg.): The Stanford Encyclope-
dia of Philosophy (Fall 2017), verfugbar unter: https:/plato.stanford.edu/
entries/reasons-internal-external/, zuletzt abgerufen am 11.10.2020.

Fischbach, Franck (2016 [2009]): Manifest fiir eine Sozialphilosophie, Bie-
lefeld: transcript.

Fischer-Lescano, Andreas (2018): »Wozu Rechtsphilosophie? Kritik des Hy-
per-Juridismus bei Christoph Mollers und Rainer Forst«, in: Juristen Zei-
tung 73 (4), S. 161-212.

Fischer-Lescano, Andreas; Franzki, Hannah und Horst, Johan (2018) (Hg.):
Gegenrechte. Recht jenseits des Subjekts, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Fleischacker, Samuel (2004): A Short History of Distributive Justice, Cam-
bridge (MA): Harvard University Press.

Flikschuh, Katrin (2000): Kant and Modern Political Philosophy, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Forst, Rainer (2020a) (Hg.): Toleration, Power and the Right to Justifica-
tion. Rainer Forst in Dialogue, Manchester: Manchester University Press.

— (2020b): »The dialectics of toleration and the power of reason(s): Reply
to my critics«, in ders. (Hg.): Toleration, Power and the Right to Justi-
fication. Rainer Forst in Dialogue, Manchester: Manchester University
Press, S. 167—220.

— (2019a): »The Justification of Progress and the Progress of Justification«,
in Allen, Amy und Mendieta, Eduardo (Hg.): Justification and Emancipa-
tion: The Critical Theory of Rainer Forst, University Park (PA): The Penn-
sylvania State University Press, S. 17-37.

— (2019b): »Navigating a World of Conflict and Power: Reply to Critics«,
in Allen, Amy und Mendieta, Eduardo (Hg.): Justification and Emancipa-
tion: The Critical Theory of Rainer Forst, University Park (PA): The Penn-
sylvania State University Press, S. 157-187.

— (2017a): »The Justification of Basic Rights. A Discourse-Theoretical
Approach«, in: Netherlands Journal of Legal Philosophy 45 (3), S. 7—28.

— (2017b): »Noumenal Alienation: Rousseau, Kant and Marx on the Di-
alectics of Self-Determination«, in: Kantian Review 22 (4), S. §23—551.

— (2017¢): »Toleration and its Paradoxes: A Tribute to John Horton«, in:
Philosophia 45, S. 415-424.

— (2017d): »What’s Critical About a Critical Theory of Justice?«, in Bar-
gu, Banu und Bottici, Chiara (Hg.): Feminism, Capitalism, and Critique.
Essays in Honor of Nancy Fraser, Basingstoke: Palgrave Macmillan, S.
225-242.

381

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

— (2016a): »Eine fortschrittliche Kritik des Fortschritts? Kommentar zu Amy Al-
len,>Das Ende —und der Zweck — des Fortschritts<«, in Quante, Michael (Hg.):
Geschichte — Gesellschaft — Geltung. XXIII. Deutscher Kongress fiir Philoso-
phie, 28. September bis 2. Oktober 2014 an der Westfdilischen Wilbelms-Uni-
versitdt Miinster. Kolloquienbeitridge, Hamburg: Meiner, S. 427-342.

- (2016b): »Toleranz: die Herausforderungen neuer Grenzziehungen fiir
westliche Demokratien«, in Randeria, Shalini (Hg.): Border Crossings.
Grenzverschiebungen und Grenziiberschreitungen in einer globalisierten
Welt, Ziirich: vdf Hochschulverlag, S. 223-235.

— (2016¢): »Gibt es religiose Eigenheiten, die ein demokratischer Rechtsstaat
nicht tolerieren sollte?«, in: Philosophie Magazin, S. 63.

— (2015a): Normativitit und Macht. Zur Analyse sozialer Rechifertigungs-
ordnungen, Berlin: Suhrkamp.

— (2015b): »Religion und Toleranz von der Aufklirung bis zum postsikula-
ren Zeitalter: Bayle, Kant und Habermas«, in Lutz-Bachmann, Matthias
(Hg.): Postsdkularismus. Zur Diskussion eines umstrittenen Begriffs,
Frankfurt am Main/New York (NY): Campus, S. 97-134.

— (2015¢): »The Right to Justification: Moral and Political, Transcendental
and Historical. Reply to Seyla Benhabib, Jeff Flynn and Matthias Fritsch«,
in: Political Theory 43 (6), S. 822-837.

— (2014a): »Toleration and Democracy«, in: Journal of Social Philosophy
45 (1), S. 65-75.

— (2014b) (Hg.): Justice, Democracy and the Right to Justification, London/
New York (NY): Bloomsbury.

— (2014¢): »Justifying Justification: Reply to My Critics«, in Forst, Rainer
(Hg.): Justice, Democracy and the Right to Justification. Rainer Forst in
Dialogue, London/New York (NY): Bloomsbury, S. 169-216.

— (2013): »Gerechtigkeit nach Marx«, in Jaeggi, Rahel und Loick, Daniel
(Hg.): Nach Marx: Philosophie, Kritik, Praxis, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, S. to7-121.

— (2012): »Zum Begriff des Fortschritts«, in Joas, Hans (Hg.): Vielfalt der
Moderne. Ansichten der Moderne, Berlin: Fischer, S. 41-65.

— (2011): Kritik der Rechtfertigungsverhdlinisse. Perspektiven einer kriti-
schen Theorie der Politik, Berlin: Suhrkamp.

— (2010): »Der Begriff der Toleranz. Uber die Grundlagen des politischen
Zusammenlebens«, in Slenczka, Notger (Hg.): Werner-Reihlen-Vorlesun-
gen (Beiheft 2009/2010 zur Berliner Theologischen Zeitschrift), Berlin:
Wichern-Verlag, S. 63-73.

— (2009a): »Unterwegs zu einer Diskurstheorie der Gerechtigkeit: Habermas
und Rawls. Theorie und Praxis: Jirgen Habermas zum 8o.«, in: Bldtter
fiir deutsche und internationale Politik (Juni 2009), S. 61-63.

— (2009b): »Os Limites da Tolerancia«, in: Novos Estudos 84, S. 15-29.

— (2009c¢): »Toleranz, Glaube und Vernunft. Bayle und Kant im Vergleich«,
in Klemme, Heiner F. (Hg.): Kant und die Zukunft der europdischen Auf-
klarung, Berlin/Boston (MA): De Gruyter, S. 183—209.

— (2009d): »Diskursethik der Moral. >Diskursethik — Notizen zu einem

382

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Begriindungsprogrammc« (1983)«, in Brunkhorst, Hauke; Kreide, Regi-
na und Lafont, Cristina (Hg.): Habermas Handbuch, Stuttgart: Metzler,
S. 234-24o0.

— (2008a): »Toleranz und Religion. Lehren aus der Geschichte fur die Ge-
genwart«, in Liessman, Konrad P. (Hg.): Die Gretchenfrage »Nun sag’, wie
hast du’s mit der Religion?«. Philosophicum Lech Band 11, Wien: Paul
Zsolnay Verlag, S. 134-148.

— (2008b): »Toleration and the Truth: Comments on Steven D. Smith«, in
Waldron, Jeremy und Williams, Melissa (Hg.): Toleration and its Limits.
NOMOS XLVIII Yearbook of the American Society for Political and Le-
gal Philosophy, New York (NY): New York University Press, S. 281-291.

— (2008c): »Die Perspektive der Moral. Grenzen und Moglichkeiten des Kan-
tischen Konstruktivismus in der Ethik«, in Janich, Peter (Hg.): Naturalis-
mus und Menschenbild, Hamburg: Meiner, S. 126-137.

— (2007a): Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstruktivisti-
schen Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (2007b): »A Ciritical Theory of Multicultural Toleration«, in Laden, An-
thony und Owen, David (Hg.): Multiculturalism and Political Theory,
Cambridge: Cambridge University Press, S. 292—311.

— (2007c¢): »To Tolerate Means to Insult«. Toleration, Recognition and
Emancipation«, in van den Brink, Bert und Owen, David (Hg.): Recogni-
tion and Power. Axel Honneth and the Tradition of Critical Social Theo-
ry, Cambridge: Cambridge University Press, S. 215-237.

- (2006): »Toleranz und Anerkennung«, in Augustin, Christian; Wienand,
Johannes und Winkler, Christiane (Hg.): Religidser Pluralismus und Tole-
ranz in Europa, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 82-83.

- (2005): »Die Wiirde des Menschen und das Recht auf Rechtfertigung«, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 53 (4), S. 589-596.

- (2003a): Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gebalt und Gegenwart eines
umstrittenen Begriffs, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (2003b): »A Tolerant Republic?«, in Miiller, Jan-Werner (Hg.): German
Ideologies since 1945: Studies in the Political Thought and Culture of the
Bonn Republic, Basingstoke: Palgrave Macmillan, S. 209-220.

— (2003c¢): »Toleration, Justice and Reason«, in McKinnon, Catriona und
Castiglione, Dario (Hg.): The Culture of Toleration in Diverse Societies:
Reasonable Toleration, Manchester: Manchester University Press, S. 71—
85.

— (2002): »Grenzen der Toleranz«, in Brugger, Winfried und Haverkate,
Gorg (Hg.): Grenzen als Thema der Rechts- und Sozialphilosophie, Stutt-
gart: Steiner, S. 9—21.

— (2001a): »Tolerance as a Virtue of Justice«, in: Philosophical Explorations
4, S. 193—206.

— (2001b): »Vier Konzeptionen der Toleranz«, in Kaufmann, Matthias (Hg.):
Integration oder Toleranz? Minderbeiten als philosophisches Problem,
Freiburg: Alber, S. 106-117.

— (2000a): »Normativer Individualismus« Substantielle Grundlage einer

383

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

prozeduralen Rechtfertigung des Rechts?«, in Schulz, Lorenz (Hg.): Ver-
antwortung zwischen materialer und prozeduraler Zurechnung, Stuttgart:
Steiner, S. 45-54.

— (2000b) (Hg.): Toleranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche
Praxis einer umstrittenen Tugend, Frankfurt am Main/New York (NY):
Campus.

- (1996) Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von
Kommunitarismus und Liberalismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Forst, Rainer und Giinther, Klaus (2017): »Normative Crisis: Conceptu-
al and Diagnostic Remarks«, unveroffentlichtes Vortragsmanuskript fur
die Jahreskonferenz des Exzellenzclusters Die Herausbildung normati-
ver Ordnungen an der Goethe-Universitit am 21.11.2017, Frankfurt am

Main, S. 1-5.

— (2011): »Die Herausbildung normativer Ordnungen. Zur Idee eines in-
terdisziplinaren Forschungsprogramms«, in dies. (Hg.): Die Herausbil-
dung normativer Ordnungen. Interdisziplinire Perspektiven, Frankfurt
am Main/New York (NY): Campus, S. 11-30.

Foucault, Michel (2016 [1961]): Wabnsinn und Gesellschaft. Eine Geschich-
te des Wahns im Zeitalter der Vernunft (22. Auflage), Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

— (2015 [2004]): Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernemen-
talitdt I1 (4. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (2014 [1975]): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses (19.
Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Francot, Lyana (2018): »Suspended in Gaffa: Legal Slowness in the Acce-
leration society«, in Corrias, Luigi und dies. (Hg.): Temnporal Boundaries
of Law and Politics. Time out of Joint, London/New York (NY): Rout-
ledge, S. 88—106.

Fraser, Nancy (2013): Fortunes of Feminism. From State-Managed Capital-
ism to Neoliberal Crisis, London/New York (NY): Verso.

— (2010) Scales of Justice. Reimagining Political Space in a Globalizing
World, New York (NY): Columbia University Press.

Fraser, Nancy und Honneth, Axel (2003): Umverteilung oder Anerkennung?
Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Freyenhagen, Fabian (2013): Adorno’s Practical Philosophy. Living Less
Wrongly, Cambridge: Cambridge University Press.

Frumer, Naveh (2018): »Two Pictures of Injustice: Rainer Forst and the
Aporia of Discursive Deontology«, in: Constellations 25 (3), S. 432—445.

Gideke, Dorothea (2017): Politik der Beherrschung. Eine kritische Theorie
externer Demokratieforderung, Berlin: Suhrkamp.

Genel, Katia und Deranty, Jean-Philippe (2016) (Hg.): Recognition or Dis-
agreement. A Critical Encounter on the Politics of Freedom, Equality, and
Identity, New York (NY): Columbia University Press.

Geras, Norman (1985): »The Controversy about Marx and Justice«, in:
New Left Review 195 (1), S. 47-85.

384

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Gertenbach, Lars; Laux, Henning, Rosa, Hartmut und Strecker, David
(2010): Theorien der Gemeinschaft. Zur Einfiibrung, Hamburg: Junius.

Geuss, Raymond (2013 [2001]): Privatheit. Eine Genealogie, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

— (2008): Philosophy and Real Politics, Princeton (N]J): Princeton Univer-
sity Press.

Gilabert, Pablo (2016): »Justice and Beneficience«, in: Critical Review of In-
ternational Social and Political Philosophy 19 (5), S. 508—533.

Gosepath, Stefan (2008): »Gerechtigkeit«, in ders.; Hinsch, Wilfried und
Rossler, Beate (Hg.): Handbuch der Politischen Philosophie und Sozial-
philosophie. Band 1, Berlin: De Gruyter, S. 394—401.

- (1999) (Hg.): Motive, Griinde, Zwecke. Theorien praktischer Rationalitit,
Frankfurt am Main: Fischer.

Gottlieb, Gabriel (2016) (Hg.): Fichte’s Foundations of Natural Right. A
Critical Guide, Cambridge: Cambridge University Press.

Gunther, Klaus (2005): Schuld und kommunikative Freibeit, Frankfurt am
Main: Klostermann.

- (1995): »Vom Zeitkern des Rechts«, in: Journal for History of Law 14
(1), S. 13-35.

— (1988) Der Sinn fiir Angemessenbeit. Anwendungsdiskurse in Moral und
Recht, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Gutmann, Thomas; Laukétter, Sebastian; Pollmann, Arnd und Siep, Ludwig
(2018): »Einleitung: Normenbegriindung und historische Erfahrung«, in:
dies. (Hg.): Genesis und Geltung. Historische Erfabrung und Normenbe-
griindung in Moral und Recht, Tubingen: Mohr Siebeck (2018), S. 1-26.

Habermas, Jurgen (2015 [1983]): »Diskursethik — Notizen zu einem Begriin-
dungsprogramme, in ders.: MoralbewufStsein und kommunikatives Han-
deln (12. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. §3-125.

— (2011): »Reply to My Critics«, in Finlayson, James G. und Freyenhagen,
Fabian (Hg.): Habermas and Rawls. Disputing the Political, New York
(NY): Routledge, S. 283-304.

—(1999): Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie,
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1994 [1992]): Faktizitat und Geltung. Beitrige zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats (4. Auflage), Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

— (1991): »Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der
praktischen Vernunft«, in ders.: Erlduterungen zur Diskursethik, Frank-
furt am Main: Suhrkamp, S. Too-118.

— (1989 [1984]): Vorstudien und Erganzungen zur Theorie des kommunika-
tiven Handels (3. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1981 [1987]): Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2. Zur Kritik
der funktionalistischen Vernunft (4. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1976): »Uberlegungen zum evolutioniren Stellenwert des modernen
Rechts«, in ders. Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus,
S. 260-199.

385

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Harel, Alon (2014): Why Law Matters, Oxford: Oxford University Press.

Hart, H. L. A. (19871 [1961]): The Concept of Law (11. Auflage), Oxford:
Oxford University Press.

Hartmann, Dirk (2008): »Posttraditionalitit und Ethik«, in Janich, Peter
(Hg.): Naturalismmus und Menschenbild, Hamburg: Meiner, S. 67-125.
Hartz, Emily (2017): »The Existential Dimension of Right. Individuality,
Plurality and Right in Fichte and Arendt«, in: Metodo 5 (1), S. 263—

30T.

Haugaard, Mark und Kettner, Matthias (2020) (Hg.): Theorising Noumenal
Power. Rainer Forst and his Critics, Routledge: London.

—(2018) (Hg.): »Special issue on noumenal Power«, in: Journal of Political
Power 11 (1-3).

Hebekus, Uwe und Volker, Jan (2012): Neue Philosophien des Politischen.
Zur Einfiibrung, Hamburg: Junius.

Hegel, Georg W. F. (2009 [1821]): Grundlinien der Philosophie des Rechts,
auf der Grundlage der Edition des Textes in den Gesammelten Werken
Band 14, hg. von Klaus Grotsch, Hamburg: Meiner.

— (2015 [1986]): Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte (11. Auf-
lage), Werke Band 12 auf Grundlage der Werke 1832~1845 neu editier-
te Ausgabe, redigiert von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel,
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Heller, Agnes (1987): Beyond Justice, Oxford: Blackwell.

Heller, Jonas (2018): Mensch und Mafinabme. Zur Dialektik von Ausnab-
mezustand und Menschenrechten, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.
Henning, Christoph (2015): Theorien der Entfremdung. Zur Einfiibrung,

Hamburg: Junius.

Henrich, Dieter (1973): »Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Leh-
re vom Faktum der Vernunft«, in Prauss, Gerold (Hg.): Kant. Zur Deu-
tung seiner Theorie vom Erkennen und Handeln, Koln: Kiepenheuer &
Witsch, S. 223-254.

Herlin-Karnell, Ester und Klatt, Matthias (2020) (Hg.): Constitutionalism
Justified. Rainer Forst in Discourse, Oxford: Oxford University Press.
Hinsch, Wilfried (2016): »Distributive Gerechtigkeit«, in Goppel, Anna;
Mieth, Corinna und Neuhauser, Christian (Hg.): Handbuch Gerechtig-

keit, Stuttgart: Metzler, S. 77-86.

Hoffe, Otfried (2007): Kant ist kein Frankfurter. Rainer Forst begriindet das
Recht auf Rechtfertigung, allerdings nicht ganz zureichend, in: DIE ZEIT
Nr. 45 (1.11.2007).

Hohfeld, Wesley (1913): »Some Fundamental Legal Conceptions as Applied
in Judicial Reasoning«, in The Yale Law Journal 23, S. 16-59.

Honneth, Axel (2018): Anerkennung: Eine europdische Ideengeschichte,
Berlin: Suhrkamp.

— (2017): »Beyond the Law: A Response to William Scheuerman«, in: Con-
stellations 24 (2), S.126-132.

— (2015a): Die Idee des Sozialismus. Versuch einer Aktualisierung (2. Aufla-
ge), Berlin: Suhrkamp.

386

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

— (2015b): Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie, Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

—(2014): »Die Normativitat der Sittlichkeit. Hegels Lehre als Alternative zur
Ethik Kants«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 62 (5),S. 787-800.

— (20122 [2000]): Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze zur praktischen
Philosophie (5. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (2012b [2000]): »Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und die ethi-
sche Herausforderung der Postmoderne«, in ders.: Das Andere der Ge-
rechtigkeit. Aufsdtze zur praktischen Philosophie, S. 133-170.

— (2012¢): »Erziehung und demokratische Offentlichkeit. Fin vernachlissig-
tes Kapitel der politischen Philosophie«, in: Zeitschrift fiir Erziehungswis-
senschaft 15 (3), S. 429-442.

— (2011): Das Recht der Freibeit. Grundrif einer demokratischen Sittlich-
keit, Berlin: Suhrkamp.

— (2010): »Das Gewebe der Gerechtigkeit«, in ders.: Das Ich im Wir, Berlin:
Suhrkamp, S. 51-77.

— (2008): »Verflissigungen des Sozialen. Zur Gesellschaftstheorie von Luc
Boltanski und Laurent Thévenot«, in: WestEnd. Neue Zeitschrift fiir So-
zialforschung 2008 (2), S. 84-103.

— (2004): »Gerechtigkeit und kommunikative Freiheit. Uberlegungen im An-
schluss an Hegel«, in Merker, Barbara; Mohr, Georg und Quante, Mi-
chael (Hg.): Subjektivitit und Anerkennung, Paderborn: mentis, S. 213—
227.

— (2001a): Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegelschen
Rechtsphilosophie, Stuttgart: Reclam.

— (2001b): »Die transzendentale Notwendigkeit von Intersubjektivitit
(Zweiter Lehrsatz: §3)«, in Merle, Jean-Christophe (Hg.): Johann Gott-
lieb Fichte: Grundlage des Naturrechts, Reihe: Klassiker Auslegen, Berlin:
Akademie Verlag, S. 63-8o.

- (1994a): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

- (1994b) (Hg.): Pathologien des Sozialen: Die Aufgaben der Sozialphiloso-
phie, Frankfurt am Main: Fischer.

- (1993) (Hg.): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen
Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt am Main/New York
(NY): Campus.

Honneth, Axel und Joas, Hans (2002 [1986]) (Hg.): Kommunikatives Han-
deln. Beitrdge zur Jiirgen Habermas’ >Theorie des kommunikativen Han-
delns< (3. erweiterte und aktualisierte Ausgabe), Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Horkheimer, Max (2011 [1937]): »Traditionelle und kritische Theorie«, in
ders.: Traditionelle und kritische Theorie. Fiinf Aufsdtze, Frankfurt am
Main: Fischer, S. 205-259.

— (1988 [1931]): »Die gegenwartige Lage der Sozialphilosophie und die Auf-
gaben des Instituts fiir Sozialforschung«, in ders. Gesammelte Schriften,
Bd. 3, Frankfurt am Main: Fischer, S. 20-35.

387

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Horn, Christoph (2016): »Geschichte des Gerechtigkeitsbegriffs: Antike und
Mittelalter«, in Goppel, Anna; Mieth, Corinna und Neuhiuser, Christian
(Hg.): Handbuch Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler, S. 6-13.

— (2014): Nichtideale Normativitit. Ein neuer Blick auf Kants Politische Phi-
losophie, Berlin: Suhrkamp.

Husserl, Gerhard (1955): Recht und Zeit. Fiinf rechtsphilosophische Texte,
Frankfurt am Main: Klostermann.

Hiihn, H. und Waschkies, H.]. (2004): »V. 17. und 18. Jh.: von Gassendi bis
Lambert«, in: Eintrag » Zeit«, in Ritter, Joachim; Grinder, Karlfried und
Gabriel, Gottfried (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Band
12, Basel: Schwabe Verlag, S. 52172-52193.

Ikdheimo, Heikki (2014a): Anerkennung, Reihe: Grundthemen Philosophie,
Berlin/Boston (MA): De Gruyter.

— (2014b): »Fichte on Recognizing Potential Persons«, in Seelmann, Kurt
und Zabel, Benno (Hg.): Autonomie und Normativitit. Zu Hegels Rechts-
philosophie, Tubingen: Mohr Siebeck, S. 44-56.

Ingram, James D. (2013): Radical Cosmopolitics. The Ethics and Poli-
tics of Democratic Universalism, New York (NY): Columbia Univer-
sity Press.

Iser, Mattias (2009): »Kolonialisierung«, in Brunkhorst, Hauke; Kreide, Re-
gina und Lafont, Cristina (Hg.): Habermas Handbuch, Stuttgart: Metz-
ler, S. 328-331.

— (2008): Emporung und Fortschritt. Grundlagen einer kritischen Theorie
der Gesellschaft, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

Iser, Mattias und Strecker, David (2010): Jiirgen Habermas. Zur Einfiibrung,
Hamburg: Junius.

Isiksel, Turkuler (2016): »The Rights of Man and the Rights of the Man-
Made: Corporations and Human Rights«, in: Human Rights Quarterly
38 (2),S.294-349.

Jabri, Vivienne (2012): The Postcolonial Subject. Claiming Politics/Govern-
ing Others in Late Modernity, London: Routledge.

Jaeggi, Rahel (2018): »»Widerstand gegen die immerwahrende Gefahr des
Rickfalls<. Moralischer Fortschritt und sozialer Wandel«, in Gutmann,
Thomas; Laukétter, Sebastian; Pollmann, Arnd und Siep, Ludwig (Hg.):
Genesis und Geltung. Historische Erfabrung und Normenbegriindung in
Moral und Recht, Tibingen: Mohr Siebeck, S. 223-242.

— (2016): »Nachwort zur Taschenbuchausgabe«, in dies.: Entfremdung.
Zur Aktualitit eines sozialphilosophischen Problems, Berlin: Suhrkamp,
S.311-337.

— (2014): Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp.

— (2009): »Was ist eine (gute) Institution?«, in Forst, Rainer; Hartmann,
Martin, dies. und Saar, Martin (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik, Frank-
furt am Main: Suhrkamp, S. 528-544.

— (2008a): » Ausbeutung«, in Gosepath, Stefan; Hinsch, Wilfried und Ross-
ler, Beate (Hg.): Handbuch der Politischen Philosophie und Sozialphilo-
sophie. Band 1, Berlin: De Gruyter, S. 86-91.

388

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

— (2008b): »Entfremdung«, in Gosepath, Stefan; Hinsch, Wilfried und Celi-
kates, Robin (Hg.): Handbuch der Politischen Philosophie und Sozialphi-
losophie. Band 1, Berlin: De Gruyter, S. 270-275.

— (2005) Entfremdung. Zur Aktualitit eines sozialphilosophischen Pro-
blems, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

Jaeggi, Rahel und Celikates (2017), Robin: Sozialphilosophie. Eine Einfiih-
rung, Minchen: C.H. Beck.

James, David (2015): Fichte’s Republic: Idealism, History and Nationalism,
Cambridge: Cambridge University Press.

—(2011): Fichte’s Social and Political Philosophy: Property and Virtue, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Jay, Martin (2013): »Der Historismus und das Ereignis«, in Schmidt, Christi-
an (Hg.): Konnen wir der Geschichte entkommen? Geschichtsphilosophie
am Beginn des 21. Jabrhunderts, Frankfurt am Main/New York (NY):
Campus, S. 183—218.

Kaczynski, Ronan (2016): »Zur normativen Grammatik von Rainer Forsts
und Luc Boltanskis Theorie der Rechtfertigung«, in Backhaus, Katia und
Roth-Isigkeit, David (Hg.): Praktiken der Kritik, Frankfurt am Main/New
York (NY): Campus, S. 99-128.

Kahlo, Michael; Wolff, Ernst A. und Zaczyk, Rainer (1992) (Hg.): Fichtes
Lebre vom Rechtsverhaltnis. Die Deduktion der §§1—4 der Grundlage
des Naturrechts und ihre Stellung in der Rechtsphilosophie, Frankfurt
am Main: Klostermann.

Kambartel, Friedrich (1974a): »Wie ist praktische Philosophie konstruktiv
moglich? Uber einige Mif3verstindnisse eines methodischen Verstdndnis-
ses praktischer Diskurse«, in ders. Praktische Philosophie und Konstruk-
tive Wissenschaftstheorie, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 9—33.

—(1974b) (Hg.): Praktische Philosophie und Konstruktive Wissenschaftsthe-
orie, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (2006 [1790]): Kritik der Urteilskraft, Philosophische Bi-
bliothek Band 507, hg. von Heiner F. Klemme, Hamburg: Meiner.

Kersting, Wolfang (2001): »Die Unabhingigkeit des Rechts von der Moral
(Einleitung)«, in Merle, Jean-Christophe (Hg.): Johann Gottlieb Fichte.
Grundlage des Naturrechts, Reihe: Klassiker Auslegen, Berlin: Akademie
Verlag, S. 21-37.

Kervégan, Jean-Francois (2018): »Unsittliche Sittlichkeit? Uberlegungen
zum Béckenforde-Theorem und seiner kritischen Ubernahme bei Haber-
mas und Honneth«, in Stekeler-Weithofer, Pirmin und Zabel, Benno (Hg.):
Philosophie der Republik, Tubingen: Mohr Siebeck, S. 367-381.

Kirchin, Simon (2013): »Introduction: Thick and Thin Concepts«, in ders.
(Hg.): Thick Concepts, Oxford: Oxford University Press, S. 1-19.

Kirste, Stephan (1999a): »Recht und Zeit im deutschen Idealismus«, in: Ar-
chiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 85 (1), S. 53-74.

— (1999b): »Zur rechten Zeit: Neuere Literatur zum Thema: >Recht und
Zeit««, in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 85 (3), S. 416—427.

—(1998): Die Zeitlichkeit des positiven Rechts und die Geschichtlichkeit des

389

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

RechtsbewufStseins. Momente einer Ideengeschichte und Grundziige einer
systematischen Begriindung, Berlin: Duncker & Humblot (1998).

Koller, Peter (2016): »Geschichte des Gerechtigkeitsbegriffs: Neuzeit«, in
Goppel, Anna; Mieth, Corinna und Neuhiuser, Christian (Hg.): Hand-
buch Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler, S. 14—20.

Kortendiek, Nele und Martinez Mateo, Marina (2017) (Hg.): Grenze und
Demokratie. Ein Spannungsverhilinis, Frankfurt am Main/New York
(NY): Campus.

Kosch, Michelle (2018): Fichte’s Ethics, Oxford: Oxford University Press.

Koselleck, Reinhart (20152 [1979]): » Erfahrungsraum« und >Erwartungshori-
zont«—zwel historische Kategorien«, in ders.: Vergangene Zukunft. Zur Se-
mantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 349-375.

- (2015b [1979]): Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zei-
ten (9. Auflage), Frankfurt am Main: Suhrkamp.

- (1975): »Geschichte, Historie«, in Conze, Werner; Brunner, Otto und
ders. (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur po-
litisch-sozialen Sprache in Deutschland. Band 2, Stuttgart: Klett-Cotta,
S.593-717.

- (1972-1997): »Einleitung«, in Conze, Werner, Brunner, Otto und ders.
(Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-
sozialen Sprache in Deutschland, 7 Bande, Stuttgart: Klett-Cotta, S. XIII-
XXVIL

Kukathas, Chandran (2020): »Let’s get radical: Extending the reach of
Baylean (and Forstian) toleration«, in Rainer Forst (Hg.): Toleration,
power and the right to justification. Rainer Forst in dialogue, Manches-
ter: Manchester University Press, S. 46—68.

Kumm, Matthias (2018): »The Turn to Justification. On the Structure and
Domain of Human Rights Practice.« in Etinson, Adam (Hg.): Human
Rights. Moral or Political?, Oxford: Oxford University Press, S. 238-261.

Kunkel, Benjamin (2005): Indecision, New York (NY): Random House.

Ladwig, Bernd (2011): Gerechtigkeitstheorien. Zur Einfithrung, Hamburg:
Junius.

Lafont, Cristina (2009): »Kommunikative Vernunft. »Vorbereitende Be-
merkungen zu einer Theorie des Kommunikativen Handelns« (1971)«,
in Brunkhorst, Hauke; Kreide, Regina und dies. (Hg.): Habermas Hand-
buch, Stuttgart: Metzler, S. 176-187.

Leisner, Anna (2002): Kontinuitit als Verfassungsprinzip, Tubingen: Mohr
Siebeck.

Leist, Anton (1985): »Mit Marx von Gerechtigkeit zu Freiheit und zurtick«,
in: Philosophische Rundschau 32 (3), S. 198-230.

Lemke, Thomas (2008 [2007]): Gouvernementalitit und Biopolitik (2. Auf-
lage), Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

— (2004): »Flexibilitit«, in Krasmann, Susanne und ders. (Hg.): Glossar der
Gegenwart, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. §2—-88.

Lepold, Kristina und Marina Martinez Mateo: »Critical Philosophy of
Race. Eine Einleitung«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 67 (4)

390

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

(Schwerpunkt Critical Philosophy of Race, hg. ebenfalls von K. Lepold
und M. Martinez Mateo), S. 572—588.

Lenz, llse (2010): Die neue Frauenbewegung in Deutschland. Abschied vom
kleinen Unterschied. Eine Quellensammlung (2. Auflage), Wiesbaden: VS
Verlag fir Sozialwissenschaften.

Lessenich, Stephan (2017 [2009]): »Mobilitat und Kontrolle. Zur Dialektik
der Aktivgesellschaft«, in Dorre, Klaus; ders. und Rosa, Hartmut (Hg.):
Soziologie, Kapitalismus, Kritik. Eine Debatte (5. Auflage), Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 126-177.

Lévinas, Emmanuel (2002 [1961]): Totalitit und Unendlichkeit. Versuch
itber die Exterioritdt (4. Auflage), Freiburg: Alber.

Lieber, Tobias (2007): Diskursive Vernunft und formelle Gleichheit. Zu De-
mokratie, Gewaltenteilung und Rechtsanwendung in der Rechtstheorie
von Jiirgen Habermas, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Link, Jurgen (2008): »Disziplinartechnologien/Normalitit/Normalisie-
rung«, in Kammler, Clemens; Parr, Rolf und Schneider, Ulrich J. (Hg.):
Foucault Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart: Metzler, S. 242~
246.

Lohmann, Georg (2009): »Moral-Diskurse«, in Brunkhorst, Hauke; Krei-
de, Regina und Lafont, Cristina (Hg.): Habermas Handbuch, Stuttgart:
Metzler, S. 82-87.

Loick, Daniel (2017a): Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des
Rechts, Berlin: Suhrkamp.

—(2017b): »Wir Fliichtlinge. Uberlegungen zu einer Biirgerschaft jenseits des
Nationalstaats«, in: Leviathan. Berliner Zeitschrift fiir Sozialwissenschaft
45 (4),S. 574-591.

— (2016) »Zur Politik von Lebensformen«, in WestEnd. Neue Zeitschrift fiir
Sozialforschung 2016 (2), S. 149-162.

Loos, Fritz und Schreiber, Hans-Ludwig (1984): »Recht, Gerechtigkeit«, in
Conze, Werner; Brunner, Otto und Koselleck, Reinhart (Hg.): Geschicht-
liche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache
in Deutschland, Band s, Stuttgart: Klett-Cotta, S. 231-31T.

Luhmann, Niklas (1987 [1983]): Rechtssoziologie (3. Auflage), Darmstadt:
Westdeutscher Verlag.

- (1985): »Einige Probleme mit >reflexivem Recht««, in: Zeitschrift fiir
Rechtssoziologie 6 (1), S. 1-18.

— (1981): »Subjektive Rechte. Zum Umbau des RechtsbewufStseins fiir die
moderne Gesellschaft«, in ders.: Gesellschaftsstrukiur und Semantik,
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Lukes, Steven (1985): Marxism and Morality, Oxford: Clarendon Press.
Maihofer, Andrea (1992): Das Recht bei Marx. Zur dialektischen Struktur
von Gerechtigkeit, Menschenrechten und Recht, Baden-Baden: Nomos.
Mansbridge, Jane; Bohman, James; Chambers, Simone, et al. (2012): »A
Systemic Approach to Deliberative Democracy«, in Parkinson, John und
Mansbridge, Jane (Hg.): Deliberative Systems: Deliberative Democracy at

the Large Scale, Cambridge: Cambridge University Press, S. 1—26.

391

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Marchart, Oliver (2010): Die politische Differenz, Berlin: Suhrkamp.

Markell, Patchen (2020): »Power, attention and the tasks of critical theo-
ry«, in Rainer Forst (Hg.): Toleration, Power and the Right to Justifica-
tion. Rainer Forst in Dialogue, Manchester: Manchester University Press,
S. 139-149.

Marshall, Thomas H. (1992 [1949]): »Staatsburgerrechte und soziale Klas-
sen«, in ders.: Biirgerrechte und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohl-
fahrtstaates, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

Marx, Karl (2019 [1867]: Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie.
Erster Band, hg. von Michael Quante mit einer Einleitung und einem
Kommentar, Hamburg: Meiner.

— (1987 [1875]): »Kritik des Gothaer Programms«, in: Marx Engels Werke
(MEW) 19, Berlin: Dietz Verlag, S. 11-32.

Maus, Ingeborg (1986): »Perspektiven des >reflexiven Rechts< im Kontext ge-
genwartiger Deregulierungstendenzen. Zur Kritik herrschender Konzepti-
onen und faktischer Entwicklungen«, in: Kritische Justiz 19, S. 390—405.

McAfee, Noélle (2017): »Humanity and the Refugee: Another Stab at Uni-
versal Human Rights«, in: Social Philosophy Today 33, S. 1-18.

McGuire, John (2015): »Two Rawls Don’t Make a Right: On Rainer Forst
and the New Normativity«, in: Constellations 23 (1), S. 1T0-121.

McNay, Lois (2020): »The Limits of Justification: Critique, Disclosure and
Reflexivity«, in: European Journal of Political Theory 19 (1), S. 26—46.

— (2014) The Misguided Search for the Political. Social Weightlessness in
Radical Democratic Theory, Cambridge: Polity.

Menke, Christoph (2017a): »Philosophiekolumne. Am Tag der Krise«, in:
Merkur 71 (820), S. 49-57.

— (2017b): » Transformation des Rechts (Interview)«, in: Information Philo-
sophie 2017 (2), S. 88—90.

— (2016): »Zuriick zu Hannah Arendt — die Flichtlinge und die Krise der
Menschenrechte«, in: Merkur 70 (806), S. 49—58.

— (2013): Kritik der Rechte, Berlin: Suhrkamp.

— (2014): »Dignity as the Right to Have Rights: Human Dignity in Han-
nah Arendt«, in Duwell, Marcus; Braarvig, Jens und Brownsword, Rog-
er (Hg.): The Cambridge Handbook of Human Dignity. Interdisciplinary
Perspectives, Cambridge: Cambridge University Press, S. 332-342.

— (2009): »Das Nichtanerkennbare. Oder warum das moderne Recht kei-
ne >Sphire der Anerkennung ist««, in Forst, Rainer; Hartmann, Mar-
tin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik,
Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 87-108.

— (2008a): »Die >Aporien der Menschenrechte< und das >einzige Menschen-
recht«. Zur Einheit von Hannah Arendts Argumentation«, in Geulen, Eva;
Kauffmann, Kai und Mein, Georg (Hg.): Hannah Arendt und Giorgio
Agamben. Parallelen, Perspektiven, Kontroversen, Miinchen: Fink, S. 13 1—
147.

— (2008Db): »Subjektive Rechte. Zur Paradoxie der Form«, in: Zeitschrift fiir
Rechtssoziologie 29 (1) (Schwerpunkt: Nach Jacques Derrida und Niklas

392

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Lubmann: Zur (Un)méglichkeit einer Gesellschaftstheorie der Gerechtig-
keit), Stuttgart: Lucius&Lucius, S. 81-108.

— (2005): »Tugend und Reflexion. Die »Antinomien der Moralphilosophie««,
in Honneth, Axel (Hg.): Dialektik der Freibeit. Frankfurter Adorno-Kon-
ferenz 2003, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 142-162.

— (2004 [2000]): Spiegelungen der Gleichheit. Politische Philosophie nach
Adorno und Derrida, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (2000): »Critique and Self-Reflection: The Problematization of Morality«,
in: Constellations 7 (1), S. T00-1T135.

Menke, Christoph; Schmidt, Christian und Zabel, Benno (2017): »Ich stehe
vor einer unangenehmen Alternative< — Ein Gesprach tiber die Moglich-
keiten, Grenzen und Gefahren einer Politisierung der subjektiven Rech-
te«, in: Rechtsphilosophie. Zeitschrift fiir Grundlagen des Rechts 2017
(1), S. 54-79.

Menke, Christoph und Raimondi, Francesca (2011) (Hg.): Die Revolution
der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Po-
litischen, Berlin: Suhrkamp.

Menke, Christoph und Pollmann, Arnd (2007): Philosophie der Menschen-
rechte. Zur Einfiihrung, Hamburg: Junius.

Merle, Jean-Christophe (2001) (Hg.): Johann Gottlieb Fichte: Grundlage des
Naturrechts, Reihe: Klassiker Auslegen, Berlin: Akademie Verlag.

Milstein, Brian (2017): »A Tale of Two Demoi: Boundaries and Democra-
cy Beyond the Sovereign Point of View«, in: Philosophy and Social Cri-
ticism 43 (7), S. 724=747.

Mohr, Georg (2012): » Johann Gottlieb Fichte«, in Pollmann, Arnd und Loh-
mann, Georg (Hg.): Menschenrechte. Ein interdisziplindres Handbuch,
Stuttgart: Metzler, S. 52—57.

— (2011): »Der Mensch wird nur unter Menschen ein Mensch«: Fichte uber
interpersonale Anerkennung und Urrecht als Beitrag zur philosophischen
Begriindung von Menschenrechten«, in Lim, Hong-Bin und ders. (Hg.):
Menschsein / On Being Human. Deutsche und koreanische Studien zu
Epistemologie, Anthropologie, Ethik und Politischer Philosophie, Frank-
furt am Main: Peter Lang Verlag, S. 369—380.

— (2010): »Moralische Rechte gibt es nicht«, in Sandkihler, Hans J. (Hg.):
Recht und Moral, Hamburg: Meiner, S. 63-8o.

Mollers, Christoph (2020): »Der Zweck im Recht und seine Grenzen: Zur Ei-
genlegitimitit des Rechts«, Berlin, unveroffentlichtes Manuskript, S. 1-28.

— (2016): »Form der Rechte als Form des Rechts?«, in: Deutsche Zeitschrift
fiir Philosophie 64 (2), S. 307-312.

— (2015): Die Méglichkeit der Normen. Uber eine Praxis jenseits von Mora-
litat und Kausalitdt, Berlin: Suhrkamp.

— (2008): Die drei Gewalten. Legitimation der Gewaltengliederung in Ver-
fassungsstaat, Europdischer Integration und Internationalisierung, Wei-
lerswist: Velbriick Wissenschaft.

Mouffe, Chantal (2015 [2000]): Das demokratische Paradox, Wien: Turia
+ Kant.

393

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Mulhall, Stephen und Swift, Adam (1996): Liberals and Communitarians (2.
Auflage), Oxford: Oxford University Press.

Nagel, Thomas (2005): » The Problem of Global Justice«, in: Philosophy and
Public Affairs 33 (2),S. 113-147.

- (1987): »Moral Conlflict and Political Legitimacy«, in: Philosophy and Pu—
blic Affairs 16 (3), S. 215-240.

Nahamowitz, Peter (1985): » Reflexives Recht«< Das unmdogliche Ideal eines
post-interventionistischen Steuerungskonzepts«, in: Zeitschrift fiir Rechts-
soziologie 6 (1), S. 29—44.

Neckel, Sighard und Wagner, Greta (2013) (Hg.): Leistung und Erschopfung.
Leistung in der Wettbewerbsgesellschaft, Berlin: Suhrkamp.

Neuhann, Esther (2020a): Constitutionalism justified. Rainer Forst in dis-
course« (Book Review), in: Jurisprudence. Online am 2.11.2020 verof-
fentlicht: https://doi.org/10.1080/20403313.2020.1834200.

— (2020b): »Fichte’s Concept of Recognition and Poverty as Material Depri-
vation«, in Gottfried Schweiger (Hg.): Poverty, Inequality and the Critical
Theory of Recognition, Cham (Schweiz): Springer, S. 37—58.

— (2018a): »Le droit subjectif a la politique et le probléeme d’accélération so-
ciale«, in Aubert, Isabelle und Kervégan, Jean-Francois (Hg.): Dialogues
avec Jiirgen Habermas, Paris: CNRS éditions, S. 337-354.

— (2018b): »Reflexives Recht aus Perspektive prozeduraler Rechtfertigung —
fortschrittliches oder angepasstes Recht?«, in Sheplyakova, Tatjana (Hg.):
Prozeduralisierung des Rechts, Tubingen: Mohr Siebeck, S. 123-158.

— (2018¢): »Ein Plddoyer fur die Zweistufigkeit der Legislative«, Buchfo-
rum-Beitrag (theorieblog.de) zu Markus Patberg, Usurpation und Auto-
risierung. Konstituierende Gewalt im globalen Zeitalter, Frankurt/New
York (NY): Campus.

Siehe: https://www.theorieblog.de/index.php/2018/1 1/patberg-buchfo-
rum-2-ein-plaedoyer-fuer-die-zweistufigkeit-der-legislative/ (zuletzt abge-
rufen am 24.9.2020).

Neuhann, Esther und Kaczynski, Ronan (2016): »Rosa, Hartmut: Resonanz.
Eine Soziologie der Weltbeziehung« (Rezension), in: Zeitschrift fiir phi-
losophische Literatur 4 (3), S. 42—53.

Neuhann, Esther und Ronge, Bastian (2016): »Gerechtigkeit in der Kriti-
schen Theorie«, in Mieth, Corinna; Goppel, Anna und Neuhiuser, Chris-
tian (Hg.): Handbuch Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler, S. 241-248.

Neuhouser, Frederick (2012 [2008]): Pathologien der Selbstliebe: Freibeit
und Anerkennung bei Rousseau, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (2000): »Introduction«, in: ders. (Hg.): J.G. Fichte: Foundations of Natural
Right, Cambridge: Cambridge University Press, S. VII-XXVIII.

- (1994): »Fichte and the Relationship between Right and Morality«, in
Breazeale, Daniel und Rockmore, Tom (Hg.): Fichte: Historical Contexts
/ Contemporary Controversies, Amherst: Prometheus Books, S. 158-180.

Neves, Marcelo (2009): »System und Lebenswelt«, in Brunkhorst, Hauke;
Kreide, Regina und Lafont, Cristina (Hg.): Habermas Handbuch, Stutt-
gart: Metzler, S. 374-377.

394

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Nida-Riimelin, Julian (2016): »Macht und Normativitit — zur Konzeption
von noumenaler Macht bei Rainer Forst« (Rezension), in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 64 (4), S. 677-682.

Niederberger, Andreas (2009): »Macht-Diskurse«, in Brunkhorst, Hauke;
Kreide, Regina und Lafont, Cristina (Hg.): Habermas Handbuch, Stutt-
gart: Metzler, S. 69—71.

Nozick, Robert (2013 [1974]): Anarchy, State, and Utopia, New York (NY):
Basic Books.

Nussbaum, Martha (2014 [2006]): Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinde-
rung, Nationalitit und Spezieszugehorigkeit, Berlin: Suhrkamp.

Nuzzo, Angelica (2018 [2006]): »The Role of the Human Body in Fichte’s
Grundlage des Naturrechts (1796-97)«, in Breazeale, Daniel und Rockmore,
Tom (Hg.) Rights, Bodies, and Recognition: New Essays on Fichte’s Foun-
dations of Natural Right, Oxford/New York (NY): Routledge, S. 71— 89.

Owen, David (2020): » Power, justification and vindication«, in Rainer Forst
(Hg.): Toleration, Power and the Right to Justification. Rainer Forst in
Dialogue, Manchester: Manchester University Press, S. 150-163.

Patberg, Markus (2018): Usurpation und Autorisierung. Konstituierende Ge-
walt im globalen Zeitalter, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

Pollmann, Arnd (2012): »Menschenrechte, Grundrechte, Biirgerrechte«, in
ders. und Lohmann, Georg (Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplindres
Handbuch, Stuttgart: Metzler. S. 129-136.

Probst, Maximilian (2016): Verbindlichkeit. Plidoyer fiir eine unzeitgemd-
fe Tugend, Berlin: Rowohlt.

Quante, Michael (2018): »Karl Marx: ein Theoretiker der Gerechtigkeit?«,
in ders., Der unverséhnliche Marx, Miunster: mentis, S. 77-86.

Ranciére, Jacques (2016): » The Method of Equality: Politics and Poetics«, in
Genel, Katia und Deranty, Jean-Philippe (Hg.): Recognition or Disagree-
ment. A Critical Encounter on the Politics of Freedom, Equality and Iden-
tity, New York (NY): Columbia University Press, S. 133-155.

— (2011): »Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?«, in Menke, Chris-
toph und Raimondi, Francesca (Hg.), Die Revolution der Menschenrech-
te. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Suhrkamp:
Berlin, S. 474-490.

Rawls, John (2012 [1971]): Eine Theorie der Gerechtigkeit (18. Auflage),
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1999 [1971]): A Theory of Justice (Revised Edition), Cambridge (MA):
Harvard University Press.

- (1992a): »Der Vorrang der Grundfreiheiten« in Hinsch, Wilfried (Hg.):
Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsitze 1978-1989, Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 159-254.

— (1992b): »Der Vorrang des Rechten und die Ideen des Guten«, in Hinsch,
Wilfried (Hg.): Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsdtze 1978—
1989, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 364-397.

von Redecker, Eva (2018): Praxis und Revolution. Eine Sozialtheorie radika-
len Wandels, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

395

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Reinhardt, Jorn (2009): Der Uberschuss der Gerechtigkeit. Perspektiven der Kri-
tik unter Bedingungen modernen Rechts, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Renaut, Alain (1986): Le systéeme du droit: Philosophie et droit dans la
pensée de Fichte, Paris: PUE.

Riescher, Gisela (1994): Zeit und Politik. Zur institutionellen Bedeutung von
Zeitstrukturen in parlamentarischen und prisidentiellen Regierungssyste-
men, Baden-Baden: Nomos.

Ripstein, Arthur (2019): » The Innate Right of Humanity and the Right to
Justification«, in Ester Herlin-Karnell und Matthias Klatt (Hg.): Consti-
tutionalism Justified. Rainer Forst in Discourse, Oxford: Oxford Univer-
sity Press, S. 3—31.

— (2009): Force and Freedom. Kant’s Legal and Political Philosophy, Cam-
bridge (MA): Harvard University Press.

Rojek, Tim (2017): Hegels Begriff der Weltgeschichte. Eine wissenschafts-
theoretische Studie, Berlin: De Gruyter.

Rosa, Hartmut (2018): » Airports Built on Shifting Grounds? Social accele-
ration and the Temporal Dimension of Law«, in Corrias, Luigi und Fran-
cot, Lyana (Hg.): Temporal Boundaries of Law and Politics, London/New
York (NY): Routledge, S. 73-87.

- (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin: Suhrkamp.

— (2013a): Beschleunigung und Entfremdung, Berlin: Suhrkamp.

—(2013b): »Klassenkampf und Steigerungsspiel: Eine unheilvolle Allianz. Marx’
beschleunigungstheoretische Krisendiagnose«, in Jaeggi, Rahel und Loick,
Daniel (Hg.): Nach Marx, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 394—411.

- (2013¢ [2012]): Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Umris-
se einer neuen Gesellschaftskritik (2. Auflage), Berlin: Suhrkamp.

—(2009): »Von der stabilen Position zur dynamischen Performanz. Beschleu-
nigung und Anerkennung in der Spatmoderne«, in Forst, Rainer; Hart-
mann, Martin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hg.): Sozialphilosophie
und Kritik, Suhrkamp: Berlin (2009), S. 655-671.

— (2005): Beschleunigung: Die Veranderung der Zeitstrukturen in der Mo-
derne, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

—(1998): Identitit und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles
Taylor, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

Rosati, Connie S. (2016): »Moral Motivation«, in Zalta, Edward N. (Hg.):
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2016), verfiigbar un-
ter: https://plato.stanford.edu/entries/moral-motivation/, zuletzt abgeru-
fen am: 12.10.2020.

Rossler, Beate (2001): Der Wert des Privaten, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Rothhaar, Markus (2015): Die Menschemwiirde als Prinzip des Rechts. Eine
rechtsphilosophische Rekonstruktion, Tubingen: Mohr Siebeck.

Rousseau, Jean J. (2019 [1755]): Diskurs iiber den Ursprung und die Grund-
lagen der Ungleichbeit unter den Menschen (7. Auflage); neu editiert,
ubersetzt und kommentiert von Heinrich Meier; Paderborn: Schoningh.

Sangiovanni, Andrea (2017): Humanity without Dignity. Moral Equality,
Respect, and Human Rights, Cambridge (MA): Harvard University Press.

396

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Schefczyk, Michael (2016a): » Generationengerechtigkeit«, in Goppel, Anna;
Mieth, Corinna und Neuhauser, Christian (Hg.): Handbuch Gerechtig-
keit, Stuttgart: Metzler, S. 130-137.

— (2016b): »Historische Gerechtigkeit«, in Goppel, Anna; Mieth, Corinna
und Neuhduser, Christian (Hg.): Handbuch Gerechtigkeit, Stuttgart:
Metzler, S. 147-154.

Schefold, Christoph (2013): Das Regime verkehrter Toleranz. Untersu-
chungen zu Jobn Rawls, Rainer Forst und aktuellen Fragen, Berlin: Dun-
cker&Humblot.

Schemmel, Christian (2011): » Distributive and relational equality«, in: Politics,
Philosophy & Economics 11 (2),S. 123-148.

Scheuerman, William (2017): »Recent Frankfurt Critical Theory: Down on
Law?«, in: Constellations 24 (1), S. 113-125.

— (20071): »Reflexive Law and the Challenges of Globalization«, in: The Jour-
nal of Political Philosophy 9 (1), S. 81-102.

Schlink, Bernhard (2020): »Practical Justice«, in Ester Herlin-Karnell und
Matthias Klatt (Hg.): Constitutionalism Justified. Rainer Forst in Dis-
course, Oxford: Oxford University Press, S. 103-116.

Schmiicker, Reinold (2016): »Die zeitliche Dimension der Gerechtigkeit und
ihre Bedeutung fiir die Ethik«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 65
(5),S. 909-928.

Schulev-Steindl, Eva (2017): Subjektive Rechte. Eine rechtstheoretische und
dogmatische Analyse am Beispiel des Verwaltungsrechts, Wien: Springer.

Scribner, F. Scott (2018 [2006]): » An Aesthetics of Influence: Fichte’s Foun-
dations of Natural Right in View of Kant’s Third Critiqgue«, in Breazeale,
Daniel und Rockmore, Tom (Hg.), Rights, Bodies and Recognition. New
Essays on Fichte’s Foundations of Natural Right, Oxford/New York (NY):
Routledge, S. 138-151.

— (2000): »Levinas Face to Face with Fichte«, in: Southwest Philosophy Re-
view 16 (1), S. 151-160.

Sen, Amartya (2011 [1980]): »Equality of What?«, in McMurrin, Sterling
M.: The Tanner Lectures on Human Values (1), Cambridge: Cambridge
University Press, S. 195—220.

Sennett, Richard (2000 [1998]): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen
Kapitalismus (5. Auflage), Minchen: Goldmann Verlag.

Sheplyakova, Tatjana (2zo018a): »Das Klagerecht im Kontext der Prozedura-
lisierung des Rechts«, in dies. (Hg.): Prozeduralisierung des Rechts, Ti-
bingen: Mohr Siebeck, S. T191-228.

— (2018b) (Hg.): Prozeduralisierung des Rechts, Tubingen: Mohr Siebeck.

Shoikhedbrod, Igor (2019): Revisiting Marx’s Critique of Liberalism. Rethin-
king Justice, Legality and Rights, London: Palgrave Macmillan.

Shklar, Judith (2013 [1989]): Der Liberalisimus der Furcht, Berlin: Matthes & Seitz.

Siegel, Harvey (2009): »Introduction: Philosophy of Education and Philo-
sophy«, in ders. (Hg.): The Oxford Handbook of Philosophy of Education,
Oxford: Oxford University Press, S. 3-8.

Siep, Ludwig (2018): » Arten normativer Erfahrung und ihre Bedeutung fiir die

397

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Normbegriindung«, in Gutmann, Thomas; Laukétter, Sebastian; Pollmann,
Arnd und ders. (Hg.): Genesis und Geltung. Historische Erfabrung und Nor-
menbegriindung in Moral und Recht, Tibingen: Mohr Siebeck, S. 243-263.

— (2014 [1979]): Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie (Neu-
bearbeitung), Hamburg: Meiner.

—(2009): » Anerkennung in der Phinomenologie des Geistes und in der heu-
tigen praktischen Philosophie«, in Schmidt am Busch, Hans-Christoph
und Zurn, Christopher F. (Hg.): Anerkennung. Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie (Sonderband 21), Berlin: Akademie Verlag, S. to7-124.

— (1992): Praktische Philosophie im deutschen Idealismus, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Singer, Peter (2011 [1981]): The Expanding Circle. Ethics, Evolution, and Mor-
al Progress (Neubearbeitung), Princeton (NJ): Princeton University Press.
Sorensen, Paul (2016): Entfremdung als Schliisselbegriff einer kritischen
Theorie der Politik. Eine Systematisierung im Ausgang von Karl Marx,

Hannah Arendt und Cornelius Castoriadis, Baden-Baden: Nomos.

Stahl, Titus (2013): Immanente Kritik. Elemente einer Theorie sozialer Prak-
tiken, Frankfurt am Main/New York (NY): Campus.

Steinhoff, Uwe (2015): »Uber die uniiberwundenden Begriindungsdefizite
der >Kritischen Theorie<— Von Habermas zu Forst«, in: Zeitschrift fiir kri-
tische Sozialtheorie und Philosophie 2 (1), S. 67-100.

Stemplowska, Zofia und Swift, Adam (2017): »Dethroning Democratic Le-
gitimacy«, in: Oxford Studies in Political Philosophy (Volume 4), Oxford:
Oxford University Press, S. 3—27.

— (2012): »Ideal and Nonideal Theory«, in Estlund, David (Hg.): The Ox-
ford Handbook of Political Philosophy, Oxford: Oxford University Press,
S.373-389.

Strauss, Leo (1977 [1953]): Naturrecht und Geschichte, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Strecker, David (2009): Logik der Macht: Zum Ort der Kritik zwischen
Theorie und Praxis, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Sudrez Miiller, Fernando (2013): »]Justifying the Right to Justification: An
Analysis of Rainer Forst’s Constructivist Theory of Justice«, in: Philoso-
phy and Social Criticism 39 (10), S. 1049-1068.

Talbott, William J. (2013): »The Right to Justification: Elements of a Con-
structivist Theory of Justice by Rainer Forst«(Rezension), in: Ethics 123
(4), S. 750-755.

Taylor, Charles (1993): » Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalis-
mus und Kommunitarismus«, in Honneth, Axel (Hg.): Kommunitarismus.
Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften,
Frankfurt am Main/New York (NY): Campus, S. 103-130.

Teubner, Gunther (2012): Verfassungsfragmente. Gesellschaftlicher Konsti-
tutionalismus in der Globalisierung, Berlin: Suhrkamp.

— (1982): »Reflexives Recht. Entwicklungsmodelle des Rechts in verglei-
chender Perspektive«, in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 68

(1), S. 13-59.

398

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

Thomas-Fogiel, Isabelle (2010): »Fichte and Levinas. The Theory of Mea-
ning and the Advent of the Infinite«, in Waibel, Violetta L.; Breazeale,
Daniel und Rockmore, Tom (Hg.): Fichte and the Phenomenological Tra-
dition, Berlin: De Gruyter, S. 327-339.

Tiernay, Brian (1980): » Origins of Natural Rights Language«, in: History of
Political Thought 10 (4), S. 615-646.

Tonnies, Ferdinand (2005 [1887]): Gemeinschaft und Gesellschaft. Grund-
begriffe der reinen Soziologie (4. Auflage), Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Tuck, Richard (1987): »The Modern Theory of Natural Law«, in Pagden,
Anthony (Hg.): The Languages of Political Theory in Early Modern Eu-
rope, Cambridge: Cambridge University Press, S. 99-119.

Vallentyne, Peter und van der Vossen, Bas (2014): »Libertarianism«, in Zal-
ta, Edward N. (Hg.): Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2014),
verfiigbar unter: https://plato.stanford.edu/archives/fallzot 4/entries/li-
bertarianism/, zuletzt abgerufen am 12.10.2020.

Viyrynen, Pekka (2019): »Thick Ethical Concepts«, in Zalta, Edward N.
(Hg.): Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2019), verfliighar
unter: https://plato.stanford.edu/archives/sumzor19/entries/thick-ethi-
cal-concepts/, zuletzt abgerufen am 12.10.2020.

Vismann, Cornelia (2002): »Art. 79 (Anderungen des Grundgesetzes)«, in
Denninger, Erhard; Hoffmann-Riem, Wolfgang; Schneider, Hans-Peter und
Stein, Ekkehart (Hg.): Kommentar zum Grundgesetz fiir die Bundesrepub-
lik Deutschland (Alternativkommentar), Miinchen: Luchterhand, S. 1-54.

Vogelmann, Frieder (2016): »Liberale Subjekte. Eine affirmative Streit-
schrift«, in: Mittelweg 36 25 (2), S. 74—90.

Waldenfels, Bernhard (2016 [1985]): I den Netzen der Lebenswelt (4. Auf-
lage), Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Wallat, Hendrik (2017): »De-Reifizierung« der politischen Philosophie. Rai-
ner Forsts Grundlegung einer kritischen Theorie der Macht«, in Sven Ell-
mers und Philipp Hogh (Hg.): Warum Kritik? Begriindungsformen kriti-
scher Theorien, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Ware, Owen (2020): Fichte’s Moral Philosophy, Oxford: Oxford Universi-
ty Press.

Weber, Max (2005 [1922]): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss einer
verstehenden Soziologie, Frankfurt am Main: Zweitausendeins.

Wellmer, Albrecht (2011 [1998]): »Menschenrechte und Demokratie«, in
Menke, Christoph und Raimondi, Francesca (Hg.): Die Revolution der
Menschenrechte, Berlin: Suhrkamp, S. 306-332.

Wenar, Leif: »Rights«, in Zalta, Edward N. (Hg.): Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Spring 2020), verfiigbar unter: https://plato.stanford.edu/ar-
chives/sprzozo/entries/rights/, zuletzt abgerufen am 12.10.2020.

Wendt, Fabian (2016): »Libertdre Gerechtigkeit«, in Goppel, Anna; Mieth,
Corinna und Neuhauser, Christian (Hg.): Handbuch Gerechtigkeit, Stutt-
gart: Metzler, S. 205-211.

White, Stephan; Chambers, Simone; Ypi, Lea und Forst, Rainer (2015):

399

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

»Roundtable on Rainer Forst’s Justification and Critique«, in: Philoso-
phy and Social Criticism 41 (3).

Wildt, Andreas (1997): »Paradoxien in der Marxschen Moralkritik und ihre
Auflosung«, in: LOGOS 4 (3), S. 210-242.

— (1982): Autonomie und Anerkennung. Hegels Moralitdtskritik im Lichte
seiner Fichte-Rezeption, Stuttgart: Klett-Cotta.

Willaschek, Marcus (2002): »Which Imperatives for Right? One the
Non-Prescriptive Character of Juridical Laws in Kant’s Metaphysics of
Morals«, in Timmons, Mark (Hg.), Kant’s Metaphysics of Morals. Inter-
pretative Essays, Oxford: Oxford University Press, S. 65-87.

Williams, Bernard (2006 [1985]): Ethics and the Limits of Philosophy, Lon-
don/New York (NY): Routledge.

Williams, Melissa (2020): »On turning away from justification«, in Rainer
Forst (Hg.): Toleration, Power and the Right to Justification. Rainer Forst
in Dialogue, Manchester: Manchester University Press, S. 117-138.

Williams, Robert R. (2002): » The Displacement of Recognition by Coercion
in Fichte’s Grundlage des Naturrechts«, in Breazeale, Daniel und Rock-
more, Tom (Hg.): New Essays on Fichte’s Later Jena Wissenschaftslebre,
Evanston: Northwestern University Press, S. 47-64.

—(1992): Recognition. Fichte and Hegel on the Other, Albany: SUNY Press.

Willke, Helmut und Teubner, Gunther (1984): »Kontext und Autonomie:
Gesellschaftliche Selbststeuerung durch reflexives Recht«, in: Zeitschrift
fiir Rechtssoziologie 6 (1), S. 4-35.

Winkler, Glinther (1995): Zeit und Recht. Kritische Anmerkungen zur Zeit-
gebundenbeit des Rechts und des Rechtsdenkens, Wien: Springer.

Wood, Allen W. (2016): Fichte’s Ethical Theory, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

- (1972): »The Marxian Critique of Justice«, in Philosophy and Public Af-
fairs 1 (3), S. 244—282.

Yates, Melissa (2019): »Opening >Political Contexts of Injustice««, in Allen,
Amy und Mendieta, Eduardo (Hg.): Justification and Emancipation. The
Critical Theory of Rainer Forst, University Park (PA): The Pennsylvania
State University Press, S. 107-124.

Young, Iris M. (1981): » Toward a Critical Theory of Justice«, in: Social The-
ory and Practice 7 (3), S. 279—30T1.

Zimmerli, Walther C. und Sandbothe, Mike (1993) (Hg.): Klassiker der mo-
dernen Zeitphilosophie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Zumbansen, Peer (2008): »Law after the Welfare State: Formalism, Func-
tionalism, and the Ironic Turn of Reflexive Law«, in: The American Jour-
nal of Comparative Law 56 (3), S. 769—808.

Zwolinski, Matt und Wertheimer, Alan: »Exploitation«, in Zalta, Edward
N. (Hg.): Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2017), verfiig-
bar unter: https://plato.stanford.edu/archives/sumzo17/entries/exploitati-
on/, zuletzt abgerufen am 12.10.2020.

400

hitps://ciol.org/10. 205108 . [—



https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://ciol.org/10. 205108


https://doi.org/10.5771/9783748911319
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort
	1.  Einleitung
	1.1  Welche Gerechtigkeit?
	1.2  Methodische Reflexion
	1.3  Aufbau

	I.  DAS PROJEKT EINER KRITISCHEN THEORIE DER GERECHTIGKEIT
	2.  Ein modernes Konzept der Gerechtigkeit und die Normativität des modernen Rechts
	2.1  Der reduzierte Blick der Gerechtigkeit
	2.2  Subjektive Rechte: Gleichheit als Gleichheit von Rechten
	2.3  Gesetz, Rechtsform und (implizites) Gesellschaftsbild

	3.  Libertäre und egalitaristische Konzeptionen der Gerechtigkeit und ihre jeweiligen Beherrschungsformen
	3.1  Libertäre Gerechtigkeit und Machtstabilisierung (Ausbeutung)
	3.1.1  Die libertäre Spezifizierung des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit
	3.1.2  Machtstabilisierung (Ausbeutung) als Beherrschungsform libertärer Gerechtigkeit

	3.2  Egalitaristische Gerechtigkeit und Normalisierung
	3.2.1  Die egalitaristische Spezifizierung des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit
	3.2.2  Normalisierung als Beherrschungsform egalitaristischer Gerechtigkeit


	4.  Positionierung des Begriffs der Gerechtigkeit in der zeitgenössischen deutschen Kritischen Theorie
	4.1  Erweiterte Gerechtigkeit: Axel Honneth
	4.1.1  Keine reduzierte Perspektive
	4.1.2  Individuelle Freiheit als Autonomie – anstatt Gleichheit von Rechten
	4.1.3  Plurale Sphären der sozialen Freiheit – anstatt Realisierung im Gesetz

	4.2  Lebensform: Rahel Jaeggi
	4.2.1  (Nicht-gelingende) Lebensformen als Interesse der Kritik
	4.2.2  Kollektive Lebensform statt individuellem Recht
	4.2.3  »Keine Polizeifragen«

	4.3  Resonanz: Hartmut Rosa
	4.3.1  Resonanzräume als Interesse der Kritik
	4.3.2  Resonanz als Kriterium für die Kritik von Lebensformen?
	4.3.3  Resonanzpolitik oder unverfügbare Resonanz?


	5.  Zwischenfazit I: Die Herausforderungen einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit

	II.  DER VORSCHLAG EINER KRITISCH-PROZEDURALEN THEORIE DER GERECHTIGKEIT (FORST)
	Einleitung
	6.  Die Systematik von Forsts Gerechtigkeitstheorie
	6.1  Was ist die Frage, auf die Forsts Gerechtigkeitstheorie antwortet?
	6.2  Rechtfertigung als normativer Begriff
	6.2.1  Der Rechtfertigungsbegriff
	6.2.2  Die Kriterien für gute Rechtfertigungen: Reziprozität und Allgemeinheit
	6.2.3  Ebenen der Moralbegründung

	6.3  Rechtfertigung als deskriptiver Begriff
	6.3.1  Die handlungstheoretische Dimension des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs
	6.3.2  Die sozialtheoretische Dimension des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

	6.4  Einige (vom Gerechtigkeitsbegriff) normativ abhängige Begriffe
	6.4.1  Ausbeutung
	6.4.2  Demokratie
	6.4.3  Entfremdung
	6.4.4  Fortschritt
	6.4.5  Frieden
	6.4.6  Legitimität
	6.4.7  Toleranz
	6.4.8  Autonomie, Freiheit und Gleichheit als normativ abhängige Begriffe?
	6.4.9  Normativ abhängige, redundante oder dichte Begriffe?

	6.5  Die Grenzen der Rechtfertigung

	7.  Das »Recht auf Rechtfertigung« als ›Recht auf Politik auf Rechte‹. Eine Deutung auf Grundlage von Fichtes Anerkennungsbegriff
	7.1  Meta-Recht auf Grundrechte und die Idee der Menschenrechte
	7.2  Praktische Einsicht zweiter Ordnung (in das moralische Rechtfertigungsprinzip)
	7.3  Fichtes Anerkennungsbegriff
	7.4  Fichtes und Forsts Anerkennungsbegriff
	7.5  Recht auf Politik
	7.6  Welche Grundrechte?

	8.  Das Recht kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit: reflexives Recht?
	8.1  Die starke Normativität kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit
	8.2  Die Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit (Habermas)
	8.3  Die normative Bedeutung des zeitlichen Auseinandertretens von Gesetzgebung und Rechtsanwendung
	8.4  Habermas’ Umgang mit der Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit
	8.5  Reflexives Recht als Alternative zu Habermas’ prozeduralistischem Rechtsparadigma?
	8.5.1  Die Steuerungskrise des modernen Rechts
	8.5.2  Die Grundidee von reflexivem Recht
	8.5.3  Die Angepasstheit reflexiven Rechts


	9.  Zwischenfazit II: Was leistet die kritisch-prozedurale Theorie der Gerechtigkeit?

	III.  DAS BEHERRSCHUNGSPOTENTIAL UND DIE ZEITSTRUKTUREN KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT
	10.  Soziale Beschleunigung und Subjektivierung zu flexiblen Identitäten. Das Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit
	10.1  Die Angepasstheit reflexiven Rechts und (soziale) Beschleunigung
	10.2  Soziale Beschleunigung und flexible Identitäten
	10.3  ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹ als Beherrschungspotential kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit
	10.4  Eine Verhältnisbestimmung der Beherrschungsformen der Gerechtigkeit

	11.  Die historische Zeit kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit
	11.1  Historische Zeit
	11.2  Historische Zeit und Normativitätskonzeptionen in der Kritischen Theorie
	11.3  Auf dem Weg zu einem angemessenen Bewusstsein historischer Zeit aus Sicht kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

	12.  Fazit und Ausblick
	12.1  Zusammenfassung
	12.2  Institutionelle Milderungen für ›Beschleunigung‹ und ›Flexibilisierung‹
	12.2.1  Rechtliche Mittel
	12.2.2  Bildungspolitische Mittel

	12.3  Kosten-Nutzen-Abwägung kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit


	Literaturverzeichnis

