ozialtheorie

BENJAMIN JORISSEN

Beobachtungen
der Realitat

Die Frage nach der Wirklichkeit

im Zeitalter der Neuen Medien

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Benjamin Jérissen
Beobachtungen der Realitit

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:18:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fiir Vera

Benjamin Jérissen (Dr. phil.) lehrt Bildungswissenschaft und Medienbil-
dung an der Universitit Magdeburg. Seine Forschungsschwerpunkte sind
Visuelle Bildungskulturen in den Neuen Medien, Identititstheorie, Ritual-
forschung und Historische Anthropologie.

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2028, 01:18:20.


https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BENJAMIN JORISSEN
Beobachtungen der Realitat
Die Frage nach der Wirklichkeit im Zeitalter der Neuen Medien

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:18:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2007 transcript Verlag, Bielefeld
@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
CATETHE Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung & Innenlayout: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Benjamin J6rissen

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 978-3-89942-586-4

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff.

Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an
unter: info@transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2028, 01:18:20.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Vorwort 9

Erster Teil: Verortungen

1 Einleitung 13
1.1 Wirklichkeit und Virtualitit: erste Begriffsklarungen . . . . . . . 17
1.2 Gliederung und Thesenverlauf . . . . . . .. ... ... ... 24
2 Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon 31
2.1 Eikén, eidélon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes . . 31
2.2 Kosmos und Ritual: Medien als Erziehungsmittel . . . . . . . . . 52
2.3 Die Disziplinierung des Kérpers zum >guten Medium« . . . . . . 58
2.4 »Referenzlose Bilder«: Platons Medienkritik avant la lettre . . . . 64
3  Zur Topologie ontologischer und 67

postontologischer Realitdtsmodelle
3.1 Transzendenz vs. weltliche Immanenz . . . . . . . . .. .. .. 68
3.2 Auflenweltvs.Innenwelt . . . . . . ... .. ... ... ... 68
3.3 Die Dimension der Zeitlichkeit . . . . . . .. ... ... ... 70
3.4 Postontologische Referenzmodelle . . . . . . ... ... ... 78
4 Mimetische Wirklichkeiten 81
4.1 Mimesis - zur Geschichte und Relevanz des Begriffs . . . . . .. 81
4.2 Grundziige des »Radikalen Relativismus« Nelson Goodmans . . . 85
4.3 »Mimetische Wirklichkeit«, empirische Realitit und

das Nichtidentische . . . . . . .. ... ... ... ... .. 87

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1

5.2

53

6.1
6.2
6.3

7.1

7.2
7.3

7.4

8.1
8.2
8.3
8.4

9.1
9.2

Zweiter Teil:
Erkenntnistheoretische Erkundungen

Uber Realitit sprechen: Realismus,
Antirealismus und Antireprasentationalismus

Realismus zwischen Erkenntnistheorie und (impliziter) Ontologie:
JohnR.Searle . . . . . . . . .. .. .. ... . .. ...
Jenseits von Realismus und Antirealismus:
Antireprisentationalismus . . . . . ... ..o
Richard Rortys antireprisentationalistische Relativismuskritik . . .

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

Konstruktivistischer Quasi-Realismus . . . . . . ... ... ..
Konstruktivistischer Antirealismus . . . . . . . . . . ... ...

Konstruktivistischer Antirepriasentationalismus . . . . . . . . .

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

Die » Auto-Ontologisierung« der Luhmann’schen Systemtheorie
der 1980er Jahre . . . . . . . . . . .. ...
»Realitdt« als Korrelat der Beobachtung von Beobachtern . . . . .
Derealisierungsdiagnosen als unreflektierte »Beobachtungen
zweiter Ordnung« . . . . . . ..o
Die konstruktive »Realisierung« des Anderen — »Derealisierung«

als Alteritdtsarmut . . . . . . ... L Lo Lo

Dritter Teil:
Von der Erkenntnistheorie zur Erkenntnisanthropologie

Korper als Beobachter

Der Korper als Differenz . . . . . . ... .. ... ... ...
Der Korper »am Grunde des Sprachspiels« . . . . . . . . .. ..
KorperalsBeobachter . . . . . . . . ... ... .. ......

Exkurs: Das Phantasma des Beobachters in der Systemtheorie . . .

Realitat, Alteritat, »Korper«:
Zwischenstand der Untersuchung

Realitit und Alteritdt . . . . . . . . . . . . . . .. ... ...

Korper im Kontext: emergente soziale Situationen . . . . . . . .

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.

97

929

104
107

11

114
117
121

135

136
142

146

150

157

160
162
165
167

173

173
174


https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Die virtuelle Realitat der Perspektiven.
Umrrisse eines pragmatistischen Konstruktivismus
im Anschluss an George Herbert Mead

10.1 Verkorperte Perspektiven: Kontaktrealitit und die virtuelle

Welt der Distanzobjekte . . . . . . . . ... ... .. ...
10.2 »Pragmatische Realitit«: die Emergenz des Sozialen . . . . . . .

10.3 Die Nichtidentitdt der Anderen: Zur Idee einer Pragmatik

der Differenz . . . . . . . . ... ..o

Vierter Teil:
Soziale Vergegenwartigung im Bild.
Visuelle Interaktionskulturen in den Neuen Medien

11 Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension:
alte vs. neue Medien

11.1 Medien als Selbstreferenz, prothetischer Apparat und

Emanzipationshoffnung (Marshall McLuhan) . . . . . . . . ..
11.2 Massenmedien als System (Niklas Luhmann) . . . . . .. . ..

11.3 Die pragmatische Dimension der Medien (Mike Sandbothe)
11.4 Neue Medien: neue Bilder. Zur Ikonologie des Performativen

inden Neuen Medien . . . . . . .. ... ... .......

12 Die Vergegenwartigung von Sozialitat im
virtuellen Bild: Die Counterstrike-Spielercommunity

12.1 Zur (Sub-)Kulturgeschichte der Netzwerk-Computerspiele

12.2 Counterstrike — Gamedesign und Visualitat . . . . . . .. . ..

12.3 Die Auffithrung des Teamkorpers - visuelle und performative

AspektedesSpiels . . . . ... L L oL
12.4 Clan-Identitit und Online-Spiel . . . . . . . ... .. .. ..
12.5 Spill over: Die LAN-Party als soziales Ritual . . . . . . .. . ..

13 Resiimee

Siglenverzeichnis

Literaturverzeichnis

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.

179

181
186

193

197

198
203
209

212

219

221
224

226
231
237

247

255

257


https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026,



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Die vorliegende Untersuchung ist eine in Teilen iiberarbeitete Fassung ei-
ner Dissertation, die im Jahr 2004 unter dem Titel »Bild - Medium -
Realitit. Die Wirklichkeit des Sozialen und die Neuen Medien« am Fach-
bereich Erziehungswissenschaft und Psychologie der Freien Universitit
Berlin eingereicht wurde. Wie es im dichtgedringten akademischen Ar-
beitsalltag so ist, bleiben manche Projekte notgedrungen etwas langer lie-
gen. Im Fall dieses Buches hat dies, obwohl es mit dem schnelllebigen
Thema der Neuen Medien befasst ist, nicht unbedingt geschadet.

Die Festlegung auf das Thema niamlich erfolgte im Frithjahr 2000 -
der bald darauf folgende Dotcom-Crash brachte eine globale Erniichte-
rung in Bezug auf neue Technologien mit sich. Die in medialer Hinsicht
sehr experimentelle und verspielte Dekade der 1990er Jahre wurde von
den harten Realitdten der ckonomischen Krise abgelost, welche im Zuge
der Anschldge vom 11. September 2001, dieser »monstrous dose of reali-
ty« (Sontag 2001), in ungeahntem Ausmaf} verstirkt wurde. Inmitten ei-
ner derartig dramatischen historischen Situation erschienen die in den
90er Jahren gestellten Fragen nach Derealisierungseffekten von Virtuali-
téat schlagartig deplatziert (auch wenn die Maschinerie der Massenmedi-
en sich anschickte, die monstrous dose of reality mit allen Kriften in eine
monstrous dose of pictures zu verwandeln).

Es war allerdings abzusehen, dass es sich nur um eine voriibergehen-
de Pause der Technologisierungsschiibe handeln konnte. Im Schatten der
Ereignisse und der Baisse der IT-Branche hat sich das World Wide Web
von einer Sammlung iberwiegend statischer, in sich geschlossener Web-
auftritte zu einem interaktiven, partizipativen Kulturraum entwickelt, der
enorme Massen von Menschen anzieht und fasziniert. Mit dem soge-

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

nannten »Web 2.0« ist die Durchdringung von Alltagswelt und Internet
in einem enormen Mafle fortgeschritten (vgl. Jorissen/Marotzki 2007) -
und die gegenwirtigen Tendenzen weisen deutlich darauf hin, dass die
Durchdringung von auflermedialer und medialer Sphire - sei es durch
»augmented reality«, netzfihige Gadgets, die ubiquitire Verfiigbarkeit
von Funk-Datennetzen im urbanen Raum, oder einfach durch die weiter
zunehmende Verbreitung von Hochgeschwindigkeits-Internetzugéngen
- erst am Anfang steht.

Die gegenwirtige Wahrnehmung der Neuen Medien ist dabei nicht
zuletzt von einer Welle neuer Bilder und Bildpraxen geprigt — wie etwa
jenen sozialen Netzwerken wie flickr.com oder youtube.com, die millio-
nenfach private Fotos und Videos speichern und verbreiten. Der néchste
Schritt in die »Virtualitit« steht zudem offenbar bevor. Wenn man aus
den Meldungen um steigende Nutzerzahlen und massive Investitionen
durch Medien- und Technologieunternehmen' in Welten wie »Second
Life« eine Tendenz ableiten darf, so wird der Aufenthalt in solchen drei-
dimensionalen Umgebungen - etwa in virtuellen Universititen oder an
virtuellen Arbeitsplitzen — moglicherweise in absehbarer Zeit fiir viele
Menschen unvermeidbar sein.

Auch wenn die Skepsis gegeniiber den Neuen Medien mittlerweile
deutlich abgenommen hat (abgesehen von der immer wieder aufflam-
menden und medienwirksamen, dabei durchweg uninformierten Hyste-
rie um die sogenannten »Killerspiele«), ist doch die Frage nach den Aus-
wirkungen solch massiver Virtualisierungstendenzen auf die Welt- und
Selbstverhéltnisse von Individuen, auf Bildung, Lernen, Sozialisation,
Identitat, Partizipation durchaus berechtigt. Die Naivitit der in den
1990er Jahren verbreiteten Besorgnis eines »Verschwindens der Wirk-
lichkeit« ist aus heutiger Perspektive zwar uniibersehbar. Dennoch arti-
kuliert sich in derlei Bedenken ein Unbehagen, das auf eine Spur fiihrt,
der nachzugehen sich lohnt - denn es veranlasst dazu, das Verhiltnis von
Medialitit und Realitit und damit die Art des menschlichen In-der-
Welt-Seins zu tiberdenken. Ich hoffe, mit der vorliegenden, wahrschein-
lich nicht immer leicht lesbaren und nicht immer sehr linear verfahren-
den Arbeit dazu einige Gedankenkdrnchen beigetragen zu haben.

1| Vgl. http://www.diigo.com/user/benjamin/secondlife

10

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Mein Dank geht an die Betreuer dieser Arbeit — Prof. Dr. Christoph Wulf
und Prof. Dr. Gunter Gebauer -, deren langjahrige Bemiihungen um die
Etablierung eines historisch-anthropologischen Denkens mich nachhal-
tig geprdgt und beeindruckt haben. Ich danke Prof. Dr. Dieter Geulen
und Prof. Dr. Hermann Veith an dieser Stelle nochmals besonders dafiir,
dass beide mich in einer frithen Phase akademischer Sozialisation stets
ermuntert haben, Erziehungs- und Bildungswissenschaft als als ein Fach
zu verstehen, das einer breiten interdisziplindren Fundierung ebenso be-
darf wie einer soliden historischen und philosophisch-epistemologischen
Basis. Meinen Freunden Tina Jahn und Dr. Charles Woyth danke ich
herzlich fiir ihre bereitwillige Hilfe beim Korrekturlesen des Typoskripts.

Dieser Band wire nicht entstanden ohne die stete Unterstiitzung und den
liebevollen Zuspruch meiner Frau, Vera Jorissen. Ihr ist er, in grofier

Dankbarkeit, gewidmet.

Berlin, 15. Mai 2007

1

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026,



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Alle Beobachter gewinnen Realitditskontakt nur
dadurch, daf$ sie Beobachter beobachten.

(Luhmann 1992:97)

Anlass der vorliegenden Untersuchung sind die Diskussionen um die
Neuen Medien, die insbesondere in den 90er Jahren des vergangenen
Jahrhunderts der damals verbreiteten These anhingen, dass Medienge-
brauch und mediale »Bilderflutenc, insbesondere im Kontext der Neuen
Medien Effekte zeitigen, die sich als »Virtualisierung«, »Derealisierungs,
»Entwirklichung, » Verschwinden der Wirklichkeit« etc. beschreiben las-
sen. Tatsdchlich war die Frage nach Wirkung und Effekten von Mediali-
tat ausgesprochen hiufig mit dem Wort »Wirklichkeit« bzw. »Realitit«
verbunden: »Die Wirklichkeit der Medien« (Merten/Schmidt/Weischen-
berg 1994) ist der Titel einer wohlbekannten Einfithrung in die junge
Disziplin der Kommunikationswissenschaft, »Medien - Computer -
Realitit« (Kramer 1998a) und »Medienwelten — Wirklichkeiten« (Vatti-
mo/Welsch 1998) lauten zwei zentrale Sammelbinde zum Phidnomen der
Neuen Medien, der Band »Die Realitdt der Massenmedien« untersucht
die Auswirkungen von Medien auf die Realititsentwiirfe sozialer und
psychischer Systeme (Luhmann 1996); unzihlige Aufsitze mit dhnlich
lautenden Titeln und Fragestellungen erganzen dieses Bild. Medienkriti-
sche bis kulturpessimistische Tone zeigen Titel wie »Digitaler Schein«
(Rotzer 1991), »Phinomene der Derealisierung« (Porombka/Scharnow-

13

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

ski 1999); und das allmidhliche bzw. »gar nicht mehr allméhliche Ver-
schwinden der Realitit« durch Neue Medien, die »Virtualisierung des
Sozialen«, die »Entfernung der Kérper« und die medienbedingte »Pest
der Phantasmen« boten sowohl in auflerakademischen wie auch akade-

mischen und insbesondere pidagogischen Diskussionen Anlass zur Sor-
1

ge.

Dabei ist es freilich naheliegend, dass eine These vom »Verschwinden
der Wirklichkeit« schon aus logischen Griinden in dieser umfassenden
Form nicht ganz wortlich gemeint sein kann - immerhin wiirde mit dem
»Verschwinden der Wirklichkeit« dann wohl auch die These verschwin-
den. »Niemand bewohnt faktisch eine unwirkliche Wirklichkeit«, wie Al-
brecht Koschorke diese Diskussion kommentierte (Koschorke 1999:139).
Doch spricht aus den besorgten Formulierungen die Ahnung, dass sich
die lebensweltliche »Wirklichkeit«, die wir immer, und nach wie vor, be-
wohnen, strukturell gedndert hat. Denn wenn wir von »Wirklichkeit« in
diesem Sinne sprechen, schwingt zumindest implizit der Aspruch mit,
dass diese Wirklichkeit in einer »dahinter« stehenden, sie fundierenden
»Realitdt« griindet. Dieses Verhiltnis ist nicht erst mit den Neuen Medi-
en fragwiirdig geworden - doch tragen diese, als ein Massenphidnomen,
das Problem, das zuvor eher Gegenstand akademischer oder kiinstleri-
scher Diskurse war, machtvoll in die Alltagswelten der Menschen hinein.

Im Kontext dieser Verunsicherung fillt die Aufmerksamkeit auf die
so auffillig gestellte Frage nach der Wirklichkeit, die das beginnende Zeit-
alter der Neuen Medien einleitete. Was bedeutet es (noch), nach der
Wirklichkeit zu fragen? Ergibt diese Frage, jenseits rein erkenntnistheo-
retischer Diskussionen, iitberhaupt noch einen Sinn?

Man kann indes hinter den erwihnten Derealisierungsthesen - zu-
néchst - wohl ein Klischee vermuten, das sich bereits einige Zeit vor der
massenhaften Verbreitung leistungsfahiger Rechner und computerver-
mittelter Kommunikation etabliert und im Zuge der Verbreitung neuer
Informations- und Kommunikationstechnologien zu einer ubiquitéren
Form kultureller Selbstbeschreibung bzw. -befragung entwickelt hat.
Weit iiber die akademische Reflexion hinaus, findet sie sich etwa im Film

1| Fir die zitierten Titel vgl. v. Hentig 1984; Steurer 1996; Becker/Paetau 1997;
Flessner 1997; Guggenberger 1999; Kamper 1999; Zizek 1999; Urban/Engelhardt
2000; v. Hentig 2002.

14

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

der 1990er Jahre, fiir den die Verwechslungsgefahren von »virtueller«
und »echter« Realitit ein zentrales Motiv darstellt.” Spétestens dies zeigt
an, dass man es hier mit einem Phidnomen zu tun hat, das weiter zuriick
reicht als etwa die Verbreitung von Computer und Internet.

Dass die Idee der Derealisierung am Ende des zwanzigsten Jahrhun-
derts augenscheinlich zu einer etablierten Folie des kulturellen Imagi-
néren avancieren konnte, verweist auf eine tief gehende Verunsicherung,
die nicht zuletzt das Ergebnis eines monumentalen Projekts der Abschaf-
fung ontologisch (und auch kosmologisch) geschlossener Weltbilder dar-
stellt, das in seinen Ausmaflen durchaus einen historischen Wendepunkt
markiert. Angesprochen ist damit eine breite, verschiedenste Kulturbe-
reiche umfassende Dynamik. In der Philosophie etwa kam diese in den
grundlegenden Erkenntnis- und Ontologiekritiken Nietzsches, des Prag-
matismus Peirce’ und Deweys, der Phinomenologie, des Existenzialis-
mus Heideggers, der Sprachphilosophie Wittgensteins, des Dekonstrukti-
vismus Derridas, des Radikalen Konstruktivismus etc. zum Ausdruck; im
gleichen Zeitraum haben die Erkenntnisse der Physik alle mesokosmi-
schen Vorstellungen von Raum, Zeit, Kausalitit, Ordnung und Materie
erschiittert — zu erinnern wire z.B. an Einsteins Relativititstheorie,
Schrédingers (un)tote Katze, Heisenbergs Unschirferelation und Ste-
phen W. Hawkings multi- und massenmedial aufbereitete kosmologische
Dekonstruktionsarbeit. Mit der Entstehung der Soziologie ging eine Ein-
sicht in die Konstitutionsweisen »sozialer Tatsachen« (Durkheim
1984:105) einher, die als Konsequenz der Entfaltung der Soziologie in
Wissenssoziologie und Sozialkonstruktivismus miindeten und die onto-
logische Fragestellung zu einer institutionstheoretischen transformierten,
wihrend in der modernen Kunst die Bewegungen der kubistischen, kon-
struktivistischen, surrealistischen und mehr noch der nachfolgenden
Kunststile als unzweideutige und provokante Stellungnahmen gegen sub-
jektzentriert-dualistische Weltsicht, Realismus und Reprasentationsfi-
xiertheit auftraten. Diese Aufzdhlung macht deutlich, auf welcher enorm
breiten kulturellen Basis und aus welchen ganz unterschiedlichen Per-

2| Vgl. bspw. bekannte Filme wie Total Recall (USA 1990), The Lawnmower Man
(GrofSbritannien/USA 1992), eXistenZ (Kanada/Grof3britannien/Frankreich 1999),
Vanilla Sky (USA 2001) oder The Matrix (USA 1999), dessen immanenten »film-
philosophischen« Beitrag zur »Frage nach der Wirklichkeit der Wirklichkeit« Mike
Sandbothe herausgestellt hat (Sandbothe 2004).

15

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

spektiven die Vorstellung einer autonom »bestehenden, authentischen,
unabhingigen, eindeutigen - und als solcher reprisentierbaren — »Reali-
tat« verabschiedet wurde. Die kulturelle »Krankung« (Reich 1998) onto-
logischer Weltbilder ist also bei weitem nicht, womit sie sich héufig in ei-
ner zu engen Perspektive identifiziert findet, eine Spezialitit etwa des
Dekonstruktivismus oder des Radikalen Konstruktivismus. Das im Zuge
des linguistic turns manifest in die »Krise« geratene Paradigma der Re-
prisentation (Rorty 1987; vgl. Wimmer/Schifer 1999) - und mit ihm ein
Wahrheitsbegriff als adaequatio rerum et intellectus, der von der Antike
ausgehend tber die Scholastik und Descartes die neuzeitlich-moderne
Wissenschaft bestimmt hat - hat sich seither kaum erholt. Im Gegenteil
legen auch die neuesten Tendenzen - die Hinwendung zur visual culture
(Sturken/Cartwright 2001) und der performative turn in den Kultur- und
Sozialwissenschaften einerseits (Fischer-Lichte 1998) andererseits nahe,
dass der Patient wohl nicht mehr zu retten ist.

Umso bemerkenswerter — oder vielleicht auch wieder: wenig ver-
wunderlich, dass just am Ende des 20. Jahrhunderts ein Begriff der Reali-
tat zu neuen Ehren kommt, der offenbar nicht als Bezeichnung fiir blof3e
Konstruktionsprozesse (seien es narrative, soziale, psychische oder syste-
mische) stehen will. Und dies ist nur teilweise das Echo eines ontologi-
schen Bediirfnisses, das als nunmehr naive Vorstellung von »authenti-
scher Erfahrung« oder dhnlichen Konstruktionen in einigen Diskussi-
onsbeitragen nachhallt. Vermehrt artikulieren sich »post-ontologische«
Fragestellungen nach Wirklichkeit und Realitit: So spricht sich die
Sprach- und Medienphilosophin Sybille Krdmer dafiir aus, »das Ineins-
setzen von »Virtualitits, >Simulation< und >Realitét« nicht mitzumachen,
vielmehr einer konstitutionellen Unterscheidbarkeit von >wirklich« und
»nicht wirklich« gerade unter den Bedingungen virtueller Computerwel-
ten theoretisches — und praktisches — Gewicht beizumessen« (Kridmer
1998a:15). Dies impliziert die Frage nach einem geeigneten theoretischen
Bezugsrahmen, der eine solche Differenz bereitstellen kann, ohne in on-
tologische oder gar metaphysische Vorannahmen zuriickzufallen. Bevor
man sich aber im Interesse einer Revalidierung des Realititskonzepts auf
die Suche nach einer konstitutiven Unterscheidbarkeit von »Realitit«
und »Virtualitit« macht, sollte die Eignung dieser Differenz eine kriti-
sche Priifung erfahren.

16

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeit und Virtualitat: erste Begriffsklarungen

1.1 Wirklichkeit und Virtualitat:
erste Begriffsklarungen

In zwei thematisch aufeinander aufbauenden Aufsitzen, die eine hervor-
ragende Gelegenheit zur Einleitung in die Problematik dieses Themen-
komplexes bieten, hat sich Wolfgang Welsch der begrifflichen Diskussion
und Differenzierung der Termini » Wirklichkeit« und »Virtualitit« sowie
der Frage ihres Zusammenhanges gewidmet. Welsch zeigt zunichst an-
hand einer Analyse der kurrenten Verwendungsweisen der Worte
»Wirklichkeit« und »wirklich« sowie einiger philosophiegeschichtlicher
Modelle von Realitdtsverstindnissen die Bandbreite moglicher Bedeu-
tungen auf (Welsch 1998).

Dabei zeigt sich, dass Inhalte und Extensionen des Begriffs sowohl
alltagssprachlich als auch den philosophischen Terminologien aufleror-
dentlich variieren. So steht die Vorstellung von Wirklichkeit in der basa-
len Bedeutung eines >Insgesamt des Seienden, das unabhingig von Inter-
pretationen allem zu Grunde liegt« und damit auch Virtuelles und Nich-
tiges einschlief8t neben Abgrenzungsbestimmungen, in denen das Attri-
but »wirklich« in Opposition zum Nicht-Existenten, Vorgetduschten, Si-
mulierten, nicht Wahrhaften, Uneigentlichen oder auch Alltaglichen
steht (Welsch 1998:174 ff.). Diese Entgegensetzungen bilden die Basis
verschiedener Sprachspiele, bei denen »Wirklichkeit« ggf. nur implizit
thematisch wird (bspw. die Sprachspiele der »Erwdhnung« und der »Iro-
nie«), wie auch des alltaglichen Erlebens. Dabei hebt Welsch hervor, dass
einige kulturelle Erfahrungsformen wie Theater und Kunst einerseits nur
auf der Basis der Unterscheidung >wirklich vs. nicht-wirklich« funktio-
nieren konnen, dass zugleich aber durch diese Erfahrungen Wirkliches
und Nicht-Wirkliches (i.S.v. Illusion, Fiktion, Schein) zueinander in Be-
zug gesetzt werden. Das Fiktive, so Welsch (1998:206), schreibt sich in
das als »wirklich« Erfahrene ein, sodass die Grenzen flieBend werden.
Aus dieser Perspektive erweisen sich das »Wirkliche und das Virtuelle
durchldssig gegeneinander und miteinander verwoben [...]. Das Wirkli-
che ist nicht durch und durch wirklich, sondern schliefit Virtualititsan-
teile ein, und ebenso gehoéren zum Virtuellen zu viele Wirklichkeitsmo-
mente, als dass es als schlechthin virtuell gelten konnte« (Welsch
1998:210).

17

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Im zweiten Aufsatz nimmt Welsch, diesen Eindruck aufgreifend, zu-
nédchst die Kategorie des Virtuellen in die begriffshistorische Analyse
(Welsch 2000c). Sowohl in der Antike (Aristoteles) als auch im Mittelal-
ter und der Renaissance wird das Virtuelle als Potentialitit betrachtet,
das Reale hingegen als Aktualitit. Insofern nicht aktualisierbar ist, was
nicht vorher bereits als Potentialitit vorhanden war (Welsch 2000c:28),
zeigen sich Virtualitit und Realitdt als aufs Engste miteinander ver-
kniipft: das Reale bestiinde nicht ohne seine Potentialitit, das Virtuelle ist
im Gegenzug bereits »halb-aktuell«. In der Neuzeit wird mit Leibniz’
Modell der angeborenen Ideen (virtualités naturelles) der Terminus zwar
in einer erkenntnistheoretischen Perspektive rekontextualisiert (ebd. 30),
jedoch bleibt das Virtuelle als Potentialitit an das Aktuelle gebunden, es
besteht in dieser Perspektive nur im Hinblick auf seine Aktualisierung.
Dies dndert sich, wie Welsch aufzeigt, mit der Moderne, indem das Vir-
tuelle zunehmend als eigenstidndiger Bereich entdeckt wird. Welsch re-
kurriert vor allem auf Bergson, der in aller Deutlichkeit die Unterord-
nung des Moglichen unter das Wirkliche und seine reduktive Behand-
lung kritisiert hat (Bergson 1948:119). Das Virtuelle und das Reale wer-
den hier als zwei getrennte autonome Sphéren begriffen; weder wird das
Virtuelle in seiner Aktualisierung einfach »repliziert«, noch kann das
Virtuelle das Reale absorbieren (Welsch 2000¢:34).

Aus diesem, Bergson entlehnten Modell leitet Welsch die Empfeh-
lung ab, die Beziehung von Virtuellem und Realem als eine komplexe Be-
ziehung zweier Bereiche zu betrachten, die zugleich von »intertwinement
as well as distinction« gekennzeichnet sind (Welsch 2000c:35), und die
daher in der Beschrinkung auf einen traditionell-realistischen oder
einen postmodern-rvirtualistischen« Monismus nicht adidquat wahrge-
nommen werden. Bezogen auf mediale und auflermediale Alltagserfah-
rung bedeutet dies, dass Derealisierungsbefiirchtungen einem Tun-
nelblick auf Virtualitit und elektronische Technik erliegen. Welsch kon-
statiert, dass neben — nicht als Gegenprogramm - der etablierten media-
len Alltagserfahrung eine Revalidierung auflermedialer Erfahrung statt-
findet, ein »cultural turn« zur Langsamkeit, Einmaligkeit, Korperlichkeit
nicht nur im Lebensstil, sondern auch in den Diskursen (Welsch 2000c:
43 f.). Auflermediale und mediale Erfahrungswelten, so Welschs These
im Anschluss an das Bergsonsche Modell, seien nicht wechselseitig sub-

18

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeit und Virtualitat: erste Begriffsklarungen

stituierbar. So wenig die aulermediale Erfahrungswelt »virtualisierbar«
sei, seien die medialen Erfahrungsformen minderwertige Simulationen,
denn sie erdffnen Handlungs- und Erfahrungsrdume sui generis: »This is
why for some people virtual reality may very well be altogether more real
and relevant than everyday reality« (ebd.).

Welschs Diskussionsbeitrag macht deutlich, dass der um die Frage
von Realitit und Virtualitit entstandene Problemkomplex eine komplexe
und plurale Struktur aufweist und mit reduktionistischen Theorieper-
spektiven nicht angemessen zu erfassen ist. Die Analyse der Verwen-
dungsweisen des Wortes Wirklichkeit und seiner Derivate kann sich be-
sonders insofern als wertvoll erweisen, als die Derealisierungs- und Vir-
tualisierungsbefiirchtungen sich hiufig auf die eine oder andere dieser
intuitiven Begriffsvarianten verlassen, und dies nur mit einem diese Viel-
falt erfassenden Ansatz ins Blickfeld gerit.

Virtuelle Realitdt / reale Virtualitat

Wenn Welsch jedoch (wie oben paraphrasiert) das »Virtuelle« mit me-
dialer und das »Aktuelle« mit aufSermedialer Erfahrung identifiziert, so
artikuliert sich gerade darin ein verbreitetes Vorurteil im Diskurs um die
Neuen Medien, das bei genauerer Betrachtung der Komplexitit des Pro-
blems nicht gerecht wird. Denn weder verhilt sich mediale zu auflerme-
dialer Erfahrung etwa wie die aristotelische dynamis (vis, potentia) zur
energeia bzw. entelecheia (actus bzw. actualitas i. S. Th. v. Aquins) - also
wie Moglichkeit zu Wirklichkeit -, noch wire es mit dem Virtuellen im
Bergsonschen Sinne gleichzusetzen, denn schlief3lich sind die Erfahrun-
gen im Umgang mit Neuen Medien und ihren Inhalten durchaus »real«
(bspw. als technische Dingerfahrung, als Bilderfahrung, als soziale Erfah-
rung), und zwar nicht nur nach Maf3gabe der User, sondern durchaus
auch des dufleren Beobachters. Es ist, ganz intuitiv betrachtet und noch
ohne die Komplexion der Ergebnisse der anschlieSenden Diskussionen
des Realitidtsproblems, kaum zu bestreiten, dass selbst der »virtuellste«
Avatar eines Computerspiels als dieser Komplex von Bildeigenschaften,
Bewegungs-, Aktions- und Reaktionsmoglichkeiten nicht weniger >realc
ist als der Bildschirm, auf dem er erscheint — und zwar sozusagen in sei-
ner actualitas als Bild. Er ist, mit Elena Esposito gesprochen, kein

19

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

falsches reales Objekt, sondern ein wahres virtuelles Objekt (Esposito
1998:270).

Wenn man gewohnt ist, die elektronisch erzeugten Bilderwelten als
»virtuelle« zu bezeichnen, so muss, wie dieser Einwand zeigt, diese Ver-
wendung i. S. des Ausdrucks >virtuelle Realititc von der Differenz virtu-
ell/real (bzw. aktual) unterschieden werden. Was bewegt aber begriffsfes-
te Philosophen wie Welsch, das alltagssprachliche Antonym der »virtuel-
len Realitdt« in dieser Weise wortlich zu nehmen und philosophisch zu
nobilitieren? Wenn man davon ausgeht, dass sich in der Rede von »virtu-
eller Realitdt, die sich trotz ihrer in sich widerspriichlichen Struktur in
der fachlichen Debatte und im 6ffentlichen Diskurs etabliert hat,’ eine
verbreitete und vielleicht auch nicht ganz unberechtigte Wahrnehmung
artikuliert — worin lage diese?

Wenig Sinn macht die direkte Ubersetzung als eine »der Kraft (oder
Maoglichkeit) nach bestehende Realitit«: Die wenigsten der auf Compu-
terbildschirmen vorzufindenden Bilder und Szenen diirften in diesem
Sinne auflerhalb ihrer Bildhaftigkeit fiir >realisierbar« gehalten werden.*
Die Diskussion fithrt vielmehr in einen Bereich, der nur vermittelt mit
elektronischen Medien zu tun hat.

Halten wir zur Verdeutlichung fest, dass die sogenannte »virtuelle
Realitit« formal betrachtet erstens nicht virtuell ist (sondern immer nur
aus ihren Aktualisierungen besteht, die wie bemerkt als solche real sind)
und zweitens nicht als Realitdt bezeichnet werden kann - sie ist als Bild
oder Darstellung »real«, aber sie ist keine »Realitdt« oder »Wirklichkeit,
wenn man diesen Ausdruck zundchst alltagsontologisch angemessen be-
schreiben konnte als »Gesamtheit der Vorstellungs-, Denk-, Gefiihls-
und Wahrnehmungsinhalte, die das Erleben und Verhalten eines Indivi-
duums bestimmtenc,’ die als solche unter anderem auch, aber sicherlich
nicht ausschliellich aus Bildern besteht. Unter dieser Voraussetzung

3| Weniger paradoxe Alternativen sind vorhanden, finden jedoch - »Cyberspace«
ausgenommen - kaum Verwendung. Encarnagdo/Felger (1997:11) nennen als Syn-
onyme die Ausdriicke »Artificial Reality, Virtual Environments, Telepresence, Cy-
berspace, Tele-Existence oder Tele-Symbiosis«.

4| Dies gilt allenfalls (aber auch nur unter Inkaufname erheblicher Vereinfachun-
gen des Sachverhalts) fiir Simulationen, und zwar in dem engen, technisch verstan-
denen Sinn etwa eines >virtuellen« Architekturmodells.

5| So der »dtv-Brockhaus« unter dem Stichwort »Wirklichkeit« (Mannheim: dtv,
1989, Bd. 20).

20

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeit und Virtualitat: erste Begriffsklarungen

kann der Begriff > Virtuelle Realitdt« nur unter einer Bedingung eine sinn-
volle Bedeutung annehmen: ndmlich der, dass von der Bildhaftigkeit die-
ser »Realitdt« abstrahiert, also die Rahmung als Bild ausgeblendet wird.®
Dann namlich kénnen die Bildinhalte i. S. einer »Simulation von Welt«
als Realitdt aufgefasst werden, wobei nun tatsichlich der adjektivische
Zusatz »virtuell« die Differenz zur Aktualitit aulerhalb der bildlichen
»Realitdt« markieren kann. Dieser Markierung liegt — ganz nach platoni-
schem Muster - die Differenz »Realitét vs. Bild« bereits zugrunde: Das
Bild wird als (quasi magisches) Vorbild oder Nachbild, als Reprasentati-
on einer moglichen Aktualitit verstanden und gerade darin nicht als
Bild, als ein — wenn auch seiner Natur nach besonderes — »Ding« unter
anderen, gesehen.

Wir sind es in einem solch hohen Mafle gewohnt, Bilder als Repri-
sentationen zu verstehen und sie darauf zu reduzieren, dass selbst die Er-
fahrung der bildenden Kunst des zwanzigsten Jahrhunderts, die diese
Vorstellung griindlich erschiittert hat (vgl. Boehm 1994b:327), anschei-
nend wenig an dieser alltagsweltlichen Einstellung geédndert hat. Es ist es-
sentiell zu sehen, dass diese Sichtweise dem kulturellen Objekt »Bild«
nicht irgendwie ontologisch anhaftet, sondern dass sie ihm angetragen
wird, d.h., dass sie eine Art unter anderen bezeichnet, mit Bildern umzu-
gehen - und zwar eine, die mehr iiber die (auf Reprisentation fixierte)
Kultur verrét, in der sie betrieben wird, als tiber das Bild selbst. Fiir diese
Art des kulturellen Umgangs mit Bildern ist die Ausblendung des Rah-
mens konstitutiv, und zwar als weitestgehend nicht reflektierte, automati-
sierte Verhaltensweise. Diese kulturelle Disposition manifestiert sich in
Ausdriicken wie dem der >virtuellen Realitat«. Der Ausdruck >Virtuelle
Realitdt« verweist so betrachtet auf eine konstruierte Differenz von Bild
und Wirklichkeit, die zugleich das Vergessen dieser Differenz bezeichnet
und sogar inszeniert — d.h. das Vergessen der Bildhaftigkeit des wahrge-
nommenen Bildes, seiner »medialen Verkérperung« (Belting 2001:15).

6| Es wire indes wenig sinnvoll, den weithin etablierten Ausdruck »virtuelle
Welt« oder »virtuelle Umgebung« als Bezeichnung fiir simulierte dreidimensionale
Kultur- und Interaktionsriume zu verwerfen - das wiirde letztlich nur zu sperri-
gen Umbenennungen fithren. Insofern es sich dabei also um konventionalisierte
Bezeichnungen handelt, wird auch in dieser Arbeit bisweilen von »virtuellen Wel-
ten« gesprochen, ohne dass damit das ontologische Problemfeld »Virtualitat vs.
Realitdt« evoziert werden soll.

21

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Spezifische Praxen und Traditionen des Umgangs mit und der Her-
stellung von Bildern gehen mit dieser Differenz einher. Das Moment des
Vergessens verweist auf diese beiden Aspekte: einerseits auf eine entspre-
chende Disposition des Betrachters, der bereit sein muss, dieses Verges-
sen zumindest bedingt zu leisten und sich auf die Illusion der >virtuellenc
Realitit einzulassen, andererseits auf eine entsprechende historisch stark
variierende Tendenz des Bildes selbst, seine Darstellungsgehalte mehr
oder auch weniger als Realitit zu inszenieren. Von der zentralperspekti-
vischen Malerei tiber die Technik des tromp-Iceil bis hin zur Inszenierung
von Realitit im Film sind reichhaltige Beispiele einer Kulturgeschichte
der bildlichen Ilusion bzw. des Illusionismus’ vorhanden, deren Kr-
nung die dreidimensionale, multisensorielle und interaktiv in Echtzeit
errechnete >virtuelle Realitit« anscheinend darstellt - es existiert aber von
der kultisch-magischen Vergegenwirtigungserfahrung (Belting 1990,
Wulf 1999b:334) bis zur abstrakten Kunst ebenfalls eine Kulturgeschichte
des nicht-illusionistischen, nicht reprisentationalistischen Bildes.

Die Fixierung auf die elektronische Technik jedenfalls lenkt vom ent-
scheidenden Punkt ab: Was die Bezeichnung des »Virtuellen«, so un-
gliicklich gewihlt sie im objektiven Wortsinn sein mag, registriert, ist
weniger eine immanente Eigenschaft bilderzeugender Gerite als viel-
mehr eine Art kulturell organisierten (das bedeutet nicht unbedingt zu-
gleich: sozial erwiinschten) Ausblendens solcher Rahmungen, die den
medialen Gebrauch von Bildern als solchen markieren und damit »Reali-
tit« und Bildwelt voneinander trennen. Erst die Authebung oder Ausset-
zung dieses »Medialititsbewusstseins« (Aufenanger 2002) ermoglicht II-
lusion - diese aber ist nicht einfach als Verlust zu verstehen, sondern sie
setzt bereits ein praktisches Wissen voraus, welches das Eintauchen in
und den Glauben an das Spiel des Bildes - 1.S. des Ausdrucks il-lusio (vgl.
Bourdieu 1993:123) - iiberhaupt erst ermoglicht und eine Kenntnis des
jeweiligen illusionistischen Codes voraussetzt. Dabei ist die mit der Rede
von der >virtuellen Realitit« zugleich implizierte Diagnose der Gefahr des
Vergessens bereits normativ in dem Sinne, dass sie eine bestimmte Rah-
mung von Bildbetrachtungshandlungen als richtige setzt® - in der Tat
7| Zum Ilusionismus vgl. auch Gombrich (1967); Grau (2001); Sachs-Hombach
(2003).

8| Das heifdt konkret, der Ausdruck »virtuelle Realitidt« hat nur unter der Voraus-
setzung spezifischer kultureller Dispositionen einen Sinngehalt.

22

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeit und Virtualitat: erste Begriffsklarungen

hingt es vom kulturellen Standpunkt ab, ob die illusio als Rahmungsver-
lust registriert wird, oder ob nicht vielmehr die Desillusionierung bereits
Produkt einer rationalistischen Kultur ist (im Sinne der Entzauberungs-
these Horkheimer/Adornos®), die besorgt ist, jede Bilderfahrung mit ei-
nem rationalisierten Rahmen zu versehen.

Referenz, Medialitat, Praxis

Wenn man dieser Argumentation folgt, nach der das >Virtuelle« (im
nicht-philosophischen Gebrauch dieses Ausdrucks) a) auf einer spezifi-
schen, kulturell-historisch gesetzten Differenz von Bild und Wirklichkeit
beruht und sich erst in diesem Kontext dann b) als Reprisentation einer
nichtbildlichen Wirklichkeit erweist, die mit jener >verwechselt« werden
kann oder soll und so ihre Stelle einzunehmen droht bzw. vermag, so
folgt aus dieser Sichtweise erstens der thematische Fokus der Referenz
(verstanden als symoblischer oder auch deiktischer Bezug auf »Etwas«)':
Wenn Bilder reprisentational gedacht werden, so ist die Frage ihrer Be-
ziiglichkeit von zentraler Bedeutung und steter Anlass zur Sorge. Fiir
diese formale These ist die Art der angenommenen Referenz (seien es
»Ideen, sei es die »empirische Wirklichkeit«) unerheblich: sie lasst sich
an Platons Bildkritik grundsitzlich ebenso demonstrieren wie an der
postmodernen Sorge um die Wirkung »referenzloser« Bilder, und in je-
dem Fall verlangen solche normativ eingebrachten Referenzmodelle nach
ihrer kritisch-erkenntnistheoretischen Problematisierung.

Die Frage der Medialitit von Bildern stellt sich als zweiter Fokus, in-
sofern wie bereits angedeutet ein Gegensatz von Bild und Wirklichkeit
nur dann konstruiert werden kann, wenn die Medialitdt des Bildes invisi-
bilisiert wird. Die dezidierte Thematisierung des Bildes im Kontext von
Medialitit ist in der Debatte verhaltnismaflig jung. Wihrend die Beitrage

9| Vgl. Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklirung, S. 9.

10| Unter »Referenz« wird hier allgemein das intendierte oder imaginire Bezugs-
feld eines signifikanten Ausdrucks verstanden. Referenzierung in diesem Sinne
wire als symbolisches »>Sich-beziehen-auf« oder »Sich-hinwenden-zu« zu verste-
hen. Der Referenzbegriff wird damit absichtlich zunéchst offen gehalten, um eine
Diskussion auf der Metaebene von historischen Referenzierungsweisen und episte-
mologischen Referenzmodellen zu ermdglichen (Abschnitte I und II dieser
Arbeit). Fiir eine ebenso solide wie detaillierte philosophische Diskussion des Re-
ferenzbegriffs vgl. indes Miiller (1999).

23

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

wichtiger bildtheoretischer Sammelbénde (Boehm 1994; Schéfer/Wulf
1999) eher wenig auf die Differenz von Bild und Medialitét reflektieren,
wurde dieser Problemzusammenhang von Hans Belting (2001) mit
Nachdruck in die Diskussion eingebracht.

Wie gerade auch Beltings Bildanthropologie deutlich macht, ist drit-
tens die Reflexion auf die sozialen Praxen, innerhalb derer der Komplex
Bild/Medialitat/Virtualitit seine spezifische Ausformung und kulturelle
Bedeutung annimmt, ein in der Debatte nur zu oft vernachlissigter
Aspekt. Es ist davon auszugehen, dass die Implikationen der auf diese
Weise in die Welt tretenden Ambivalenz von Bildern bei weitem nicht
nur erkenntnistheoretischer, sondern vor allem sozialer und anthro-
pologischer Natur sind. Bilder sind Gegenstinde und Produkte sozialer
Praxen, Rituale und Inszenierungsprozesse. IThre Herstellung, Auffiih-
rung, Wahrnehmung ist wesentlich performativ und ereignishaft, und sie
teilen diese Eigenschaft mit dem, als dessen Gegenteil sie in der offenbar
kulturell verwurzelten platonischen Sichtweise auf Bilder ausgegeben
werden - der »Realitdt«. Diese drei Aspekte: Referenz — verstanden als
Bezugnahme auf das, was man iiberhaupt » Wirklichkeit« oder »Realitét«
nennen mochte -, Medialitit und Praxis bezeichnen mithin die Leitper-
spektiven der vorliegenden Untersuchung.

1.2 Gliederung und Thesenverlauf

Die zugegebenermaflen nicht geringe Komplexitit des solchermafien ab-
gesteckten Feldes wird im Folgenden zunichst exemplarisch anhand ei-
ner Diskussion des Verhiltnisses von Bild und Realitit bei Platon, darge-
stellt (Kap. 2). Platon steht dabei nicht nur fiir den wohl wirkméchtigsten
Bildkritiker der Kulturgeschichte; er ist zugleich derjenige, der die Idee
einer transzendenten, >wahren« Realitit einer Weise konzipierte, die Er-
kenntnistheorie, Anthropologie und Pidagogik im Bildungsgedanken zu
einer untrennbaren Einheit verband, die im Grunde, durch all ihre kriti-
schen Revisionen hindurch, als diese Verbindung bis heute giiltig ist, und
die somit als Figuration auch fir die heutige Bild- und Medienkritik eine
konstitutive Bedeutung einnimmt. Anhand der Diskussion der platoni-
schen Bildtheorie entfaltet sich eine Konstellation von Realitit, Bild, Me-
dium, Anthropologie (Seelenlehre), Ritualitit sowie Bildungs- bzw. Ent-

24

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gliederung und Thesenverlauf

bildungsgedanke, die in vielen Aspekten ihrer Beziige nicht nur von his-
torischem Interesse ist.

Sind an Platons Philosophie auch heute noch wirksame Reflexions-
muster ablesbar, so miissen doch auch die historischen Differenzen in
den Blick genommen werden. Im Verlauf der europiischen Geschichte,
haben sich, wie man spitestens seit Michel Foucaults Ordnung der Dinge
sagen kann (Foucault 1974), mehrere epistemologische Briiche mit weit
reichenden Folgen ereignet. Kap. 3 versucht entlang dieser historischen
Bruchlinien eine Topologie von »Referenzmodellen« zu entwickeln, die
einerseits den Pluralisierungsprozess von Realititsauffassungen nach-
zeichnet, andererseits aber auch ein Schema anbietet, um »Familiendhn-
lichkeiten« zwischen inhaltlich konkurrierenden Positionen zu erfassen.
Im Ergebnis entsteht ein heuristisches Instrument, das eine Differenzie-
rung von >Referenzmodellen< auch gegenwirtiger Diskussionsbeitrige
erlaubt und Derealisierungsthesen als nach Typen differenzierbare Refe-
renzverlustthesen zu betrachten erlaubt.

Damit sind schliefSlich die Voraussetzungen erarbeitet, die im Kon-
text dieser Arbeit besonders relevanten Diskussionen aus dem Kontext
der historisch-pddagogischen Anthropologie hinsichtlich ihrer expliziten
und impliziten Bezugnahmen auf »Realitdt« zu befragen und dabei be-
sonders den Rekurs auf bildanthropologische Perspektiven einzubinden
(Kap. 4). Dabei ist festzustellen, dass insbesondere die in diesem Bereich
zentrale Mimesistheorie a) eine Mehrzahl von Referenzmodellen ver-
wendet, die b) fiir die bild- und medienkritischen Einschitzungen der
Mimesistheorie eine zentrale Rolle spielen. Es zeigt sich, dass einige der
implizierten Positionierungen nicht frei von normativen Setzungen sind,
die letztendlich einer relativistischen - und damit repréisentationalisti-
schen - Theorieanlage zuzuschreiben sind.

Dies lasst deutlich werden, dass die Frage reprisentationalistischer
Theorierahmen diskussionswiirdig ist. Daher schlief3t das folgende Kapi-
tel (Kap. 5) mit einer Diskussion der epistemologischen Grundpositio-
nen des Realismus, Relativismus und des Antireprasentationalismus an.
Hierbei geht es nicht etwa darum, die aktuellen philosophischen Debat-
ten umfassend einzuholen und darzustellen, sondern vielmehr um eine
klarende und differenzierende Orientierung. Diese fithrt (mit Mike
Sandbothe und Richard Rorty) zu der Einsicht, dass ein neutraler Stand-

25

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

punkt zur Beurteilung dieser divergierenden epistemologischen Grund-
positionen nicht einnehmbar ist, und dass daher letztlich pragmatische
Argumente die einzig verbleibenden Entscheidungskriterien ausmachen.

Insofern wird, nicht zuletzt aufgrund der besonderen (fachgeschicht-
lichen) Sensibilitdt sowohl der Anthropologie als auch der Pddagogik fiir
normativ-theoretische Setzungen der antireprésentationalistischen Posi-
tion der Vorzug gegeben. Die Bezeichnung »Antirepriasentationalismus«
verweist auf die Verabschiedung einer Idee von Erkenntnis in Form einer
Bezugnahme von (vereinfacht gesagt) Konzepten auf der einen Seite zu
»an sich« unverbundenen Entitdten auf der anderen — seien diese nun i.S.
des Goodmanschen Relativismus andere »Welten« oder i.S. realistischer
Positionen objektive, autark existierende >externe« Sachverhalte. Statt
dessen sei anzuerkennen, dass auch der wissenschaftliche Diskurs sich
nicht als ein »Wissen von«, sondern lediglich als ein »Sprechen {iber«
verstehen sollte. Rortys Argumentation ist an dieser Stelle stark von der
Positionen des spiten Wittgenstein gepragt, insofern auch der wissen-
schaftliche Diskurs qualitativ nichts anderes als ein Sprachspiel unter an-
deren - wenn auch sicherlich eines mit sehr spezifischen Eigenschaften -
ist."!

Ungliicklicher Weise fiithrt eine solche Positionierung, jedenfalls nach
Rorty, zu der Empfehlung, reprisentationalistische Konzepte wie »Reali-
tdt« aus dem Vokabular zu streichen und schlichtweg nicht weiter zu ver-
wenden. Dies diirfte, wie die Diskussionen um die Neuen Medien seit
langem eindrucksvoll belegen, eine, wenn das Wortspiel erlaubt sei,
ziemlich unrealistische Forderung sein. Sie fithrt unmittelbar zu der Un-
zufriedenheit, die Sybille Kramer (wie eingangs zitiert) und viele andere
gerade heute dazu bewegt, das ehemalige postmoderne Anathema der
Realitdt wieder in die Diskussion einzubringen. Dass selbst Theodor W.
Adorno, als dezidierter Kritiker des Existenzialismus, dem »ontologi-
schen Bediirfnis« ein Anrecht eingerdumt hatte (Adorno 1970; 2002),

11| Diese Konzeption fithrt auflerdem zu der bereits im Platon-Kapitel andeu-
tungsweise sichtbar werdenden Perspektive, ontologische und epistemologische
Diskurse als politische Handlungspraxen zu betrachten, also als Diskurse, deren
Bedeutung nicht in einer Abbildung oder »Erfassung« einer wahren Wirklichkeit,
sondern vielmehr in einer pragmatischen Dimension, etwa einem Ordnungsvor-
schlag, liegt.

26

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gliederung und Thesenverlauf

mag darauf verweisen, dass die Frage nach der Realitét nicht mit dem la-
pidaren Hinweis auf ihre Inaddquanz aus der Welt zu schaffen ist.

Diese Frage lasst sich nun wie folgt prézisieren: Aus welcher Position
heraus wire es moglich, in nicht-repriasentationalistischer Weise tiber
Realitdt >zu sprechen Nachdem die sozialphdnomenologischen/wis-
senssoziologischen Theoriebetréige sich auf dem Hintergrund eines deut-
lich institutionentheoretisch (also soziologisch) fundierten Lebenswelt-
konzepts von philosophischen Fragestellungen distanziert haben - was
nirgendwo so explizit zugestanden wird wie in Berger/Luckmanns (1980)
Einleitung ihres wissenssoziologischen Klassikers — erschienen die epis-
temologischen Beitrdge aus dem Kontext des »Radikalen Konstruktivis-
mus« in dieser Hinsicht vielversprechend (Kap. 6), da sie einerseits rekla-
mieren, das Thema Realitdt auf eine neue Weise zu behandeln, anderer-
seits aber ihr zentrales Diktum der (operationalen) Geschlossenheit der
Wahrnehmung zumindest auf den ersten Blick reprasentationalistische
Beziige ausschliefit. Aus erkenntnistheoretischer Perspektive erweist sich
dies allerdings teilweise als Trugschluss.

Der differenztheoretische Konstruktivismus Niklas Luhmanns - die
systemtheoretische Beobachtungstheorie - bietet eine gangbare Alterna-
tive, die im anschliefSenden Kapitel entfaltet wird (Kap. 7). Eine De-On-
tologisierung des Realitdtsverstindnisses ist, wie sich dabei herausstellen
wird, nur um den Preis einer konsequenten und insistierenden Beriick-
sichtigung der eigenen Beobachterposition zu bekommen. Die dabei ent-
stehenden theoretischen Komplexititen sind insofern lohnenswert, als
daraus ein neues — und sehr anderes — Verstdndnis dessen, was man Rea-
litdt nennen kann, resultiert. Aus dieser Perspektive ldsst sich einerseits
die Struktur von Referenzverlustthesen explizieren, womit eine der un-
tersuchungsmotivierenden Problematiken als ein bestimmter Beobach-
tungstyp isoliert und somit einer grundsitzlichen kritischen Reflexion
zuginglich gemacht wird, die fir Anhénger von Referenzverlustthesen
eher erniichternd ausfallen diirfte. Als zusitzliches Ergebnis stellt sich -
aus neuer Perspektive — die Frage der Alteritit, die bereits im Kontext der
Diskussion der Mimesistheorie als bedeutendes Movens sichtbar wurde,
abermals und in noch radikalerer Form als ebenso unverzichtbares wie
auch unhintergehbares Bezugsmoment des (beobachtungstheoretisch ge-
lauterten) Realititsverstindnisses dar. Der Andere kann dabei nicht

27

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

mehr als ontologisierte (wie immer auch differenztheoretisch oder nega-
tivistisch gebrochene) Figur in Anspruch genommen werden.

Wenn man sich, um der Normativititsproblematik des Realitdtsbe-
griffs zu entrinnen, auf Luhmann bezieht — auch wenn dabei nicht die ei-
gentliche Systemtheorie, sondern die differenztheoretische Beobach-
tungstheorie im Mittelpunkt der Betrachtung steht —, so hat man aus an-
thropologischer Sicht wohl den Teufel mit dem Beelzebub ausgetrieben
(oder vielleicht auch umgekehrt). Es ist nicht nur so, dass Luhmanns Sys-
temtheorie ein eher schlichtes (traditionalistisches) Verstindnis von An-
thropologie transportiert und die neueren Entwicklung im Rahmen der
Historischen Anthropologie ignoriert — insbesondere etwa was die The-
matik des Korpers angeht (wihrend ironischerweise die historisch-an-
thropologisch lingst dekonstruierte Figur »Mensch« unter Systemtheore-
tikern als »Medium« wieder eingefiihrt werden wollte, vgl. Fuchs 1994).
Vielmehr liegt das Problem darin, dass die Systemtheorie Glattungen
und Selektionen vornimmt - und auch so verfahren muss, wenn sie eine
universalistische Grofitheorie des Groflphdnomens »Gesellschaft« sein
mochte — die aus anthropologischer Sicht mit inakzeptablen Komplexi-
tatsreduktionen einhergehen.

Es stellt sich an diesem Punkt der Untersuchung die Frage, ob man
etwa zwischen Normativitit und technizistischer Systemmetaphorik zu
wihlen habe. In Kapitel 8 wird dafiir pladiert, die Alternativen anders zu
verorten. Insofern jede externe Kritik an der selbstreferenziellen Archi-
tektur der differenztheoretischen Beobachtungstheorie notwendig ab-
gleiten muss, ldsst sich diese Frage nur in Form einer Reflexion auf die
beobachtungstheoretischen Grundlagen und Konsequenzen adiquat be-
handeln. Auf der Basis einer sprachphilosophisch motivierten, am spite-
ren Wittgenstein orientierten Reflexion auf das korperliche »Handeln am
Grunde des Sprachspiels« wird mit Gunter Gebauer eine im Kontext un-
serer Untersuchung entscheidende Differenzierung der Vorstellung von
»Korper« gewonnen, die sich im Fortgang als geeignet erweist, das glei-
chermafien fundamentale wie phantasmatische Objekt der Systemtheorie
— den »Beobachter« — mit entsprechenden theoretischen Konsequenzen
zu ersetzen. Deutlich wird dabei zwar, dass der Beschreibungshorizont
der Systemtheorie damit verlassen wird — ein aus anthropologisch inter-
essierter Sicht wohl hinnehmbarer Verlust -, dafiir aber (als Folge der

28

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gliederung und Thesenverlauf

Auseinandersetzung mit der Systemtheorie) neue Anschlussmoglichkei-
ten und Perspektiven dazugewonnen werden, die sowohl theoretisch als
auch forschungspraktisch interessant sind. Insbesondere ergibt sich von
hier aus ein spezieller Blick auf die konstitutiven Bedingungen »emer-
genter sozialer Situationenc, der zumindest im Hinblick auf die Beobach-
tung von Online-Situationen von Relevanz ist, sich jedoch auch im ri-
tualtheoretischen Kontext als fruchtbar erweist."”

In diesem Sinne bringt, nach einem Blick auf den Zwischenstand der
Untersuchung (Kapitel 9), das anschlieende Kapitel unter Rekurs auf
George Herbert Meads Theorie der Sozialitdt unter pragmatistischen
Vorzeichen die Einsichten der beobachtungstheoretischen Diskussion
mit den anthropologischen Themen Korper, Geste und Sozialitit zusam-
men (Kapitel 10). Hierbei werden die Zusammenhinge von Kérper/Ges-
te und Performativitit sowie das diese integrierende Konzept der Soziali-
tat bedeutsam. »Virtualitit« wird vor dem Hintergrund der Perspekti-
ventheorie Meads, sich ihrerseits von der Philosophie Alfred N. White-
heads inspiriert war, als integrales Moment einer immer sozial zu den-
kenden Konstitution von »Realitit«, mithin im Kontext eines komplexen
erkenntnisanthropologischen Verweisungsgefiiges, sichtbar.

Auf dieser konzeptionellen Basis widmet sich die Untersuchung im
Fortgang einigen Aspekten der visuellen Praxen und interaktionskultu-
ren in den Neuen Medien. Eine Problem der gegenwirtigen Debatten um
Medialitét, Bildlichkeit und Anthropologie liegt darin, dass entweder der
Bildbegriff oder der Medienbegriff haufig nur verkiirzt in den Blick ge-
nommen wird. Dies ist insbesondere im Hinblick auf die differentielle
Erfassung der Bildlichkeit im Kontext ralter< versus Neuer Medien be-
dauerlich. Zumindest in Grundziigen gilt es daher die Frage der Ab-
grenzbarkeit »alter« und »neuer« Medien zu erortern — dies geschieht
unter Bezug auf Luhmanns soziologische Theorie der Massenmedien
und Sandbothes pragmatistischer Medienphilosophie -, um von dort
ausgehend einige bisher so nicht beschriebene Spezifika des Zusammen-
hangs von Bildlichkeit und Sozialitét in interaktiven multimedialen Onli-
ne-Umgebungen zu erortern (Kapitel 11).

12| Die ritualtheoretische Diskussion des Konzepts emergenter sozialer Situatio-
nen erfolgt spater im Zusammenhang der Analyse des sozialen Rituals einer
»LAN-Party«; vgl. Kap. 12.4.

29

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Im Anschluss (Kapitel 12) werden die Grundthesen der vorliegenden
Untersuchung anhand eines konkreten Beispiels illustriert und expliziert.
Hierbei riickt ein signifikantes und sowohl technisch als auch
medien(sub)kulturell avanciertes Feld in den Fokus, nimlich die Online-
Community des Kampfspiels Counterstrike, dem - insbesondere im Kon-
text jugendlicher Amoklidufe an Schulen - eine ausgesprochen ambiva-
lente 6ffentliche Aufmerksambkeit zuteil wurde. Counterstrike-Spieler, die
haufig recht intensiv ihr - oft als Sport betriebenes — Hobby pflegen, wi-
ren prototypische Zielfiguren von Derealisierungs- und Referenzverlust-
thesen. Dass die Dinge nicht so einfach liegen, erweist sich, wenn man
die konkrete soziale Medienpraxis dieser Subkultur in den Blick nimmt.
Dabei kommt ein hohes Maf$ an Komplexitit, Sozialitit und Kulturalitit
dieses Bereiches zum Vorschein, anhand dessen die zuvor theoretisch ge-
leistete Analyse und Kritik von Derealisierungsthesen illustriert und
auch in ihrem positiven konzeptionellen Potential verdeutlicht wird.

30

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Die Ambivalenz des Bildes:
Medienkritik bei Platon

2.1 Eikén, eidélon und phantasma:
Das Bild im Medium des Bildes

Platon wird traditionellerweise als Gegner sinnlicher Erkenntnis und als
kompromissloser Bildkritiker aufgefasst. An einschldgigen Passagen aus
dem Dialog Sophistes' (240a ff.) und der harschen Kritik an Poesie und
Malerei in der Politeia (596e ff.) etwa orientiert, ist diese Lesart gerade
auch in der Historischen Anthropologie und der Bildanthropologie ver-
breitet (Gebauer/Wulf 1992:64; Belting 2001:173). Diese Lesart erfihrt
durch die neuen, die sog. »ungeschriebenen Lehren« Platons (Reale
1993) starker beriicksichtigenden Interpretationsansitze entscheidende
Differenzierungen. Der Gedanke dieser neuen Interpretationsweise ist
dabei folgender: Typischerweise wurden mythische und bildhaft verdich-
tete Redeweisen in den Platonischen Dialogen als erkenntnisméflig min-
derwertig, als reine Phantasieprodukte oder bestenfalls im Sinne der
»These Schleiermachers vom Mythos als Mittel der — in der Sache ver-
zichtbaren - Leserpadagogik« (Pietsch 2002) aufgefasst. Platons Timaios,
so schreibt beispielsweise Eric A. Havelock in seinem schrift- medienthe-
oretisch einflussreichen Werk Preface to Plato, sei »a vision, not an argu-
ment« (Havelock 1963:271); seine Elementenlehre erhalte »to be sure a
kind of algebra [...] but it is well overlaid with the dream-clothes of
mythology, and precisely for that reason the dialogue became the favour-
ite reading of an age which clung to faith rather than science as its guide.

1| Platons Dialoge und einige andere klassische Werke werden entgegen der tibli-
chen Verweismethode als Siglen zitiert; vgl. dazu die Siglenliste im Anhang.

31

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

Yet the day would come when the original drive of the Platonic method
would revive [...]. And when this day came, science would awaken
again« (ebd.). Platon-Interpreten wie Giovanni Reale gehen hingegen da-
von aus, dass die »andere, anspielungsreiche Sprache Platons »sich hau-
fig eines ironischen Spiels bedient und nur in Andeutungen etwas verste-
hen léasst. Mittels dieser Sprache konnte Platon genaue Botschaften fiir
diejenigen Leser reservieren, die die »ungeschriebenen Lehren« auf ande-
ren Wegen kennen gelernt hatten und folglich auch die in Anspielungen
formulierten Mitteilungen ohne weiteres verstehen konnten« (Reale
1996:6). Das Resultat dieser Betrachtungsweise ist eine ganzheitlichere
Sicht auf Platons Schriften, eine Aufwertung der gleichnishaften Rede
(eikos logos) und insbesondere die Diskussion der kosmologischen Passa-
gen auf Augenhohe mit Platons expliziten, kritisch-dialektisch verfahren-
den Schriften, die eine neue Sicht auf Platons Werk erméglicht (vgl. Ru-
dolph 1996; Janka/Schifer 2002). Die nachfolgende Betrachtung orien-
tiert sich wesentlich an dieser Lesart, insbesondere aber an Teilen der
wiederverédffentlichten Platon-Interpretation Gernot Bohmes (1996a),
der den Stellenwert der bildhaften Rede bei Platon bereits frith hervorge-
hoben hat.

B6hme macht in seiner Exegese deutlich, dass die Trennung von Ide-
en- und Wahrnehmungswelt in der platonischen Philosophie — Kernthe-
ma der traditionellen Sicht auf Platon - nicht unbedingt als uniiber-
briickbar aufgefasst werden muss. Im Gegenteil bestehe »Platons ent-
schiedenes Bemiithen in der Vermittlung zwischen wahrem Sein und
sinnlicher Wirklichkeit« (B6hme 1996a:45); mithin wird die Frage der
Teilhabe der sinnlichen Welt an den Ideen - und damit die Kosmologie -
zentral. Denn der Begriff des kosmos zielt auf die gewordene, sinnliche
Welt: Kosmos »ist sichtbar und fithlbar und hat einen Korper; alles so Be-
schaffene aber ist sinnlich wahrnehmbar, und das sinnlich Wahrnehmba-
re [...] erschien uns als das Werdende und Entstandene« ( Timaios 28b).
Gegeniiber dem »wahrhaft Seienden« der Ideenwelt (ontos on; vgl. etwa
Sophistes 240b) ist der Kosmos zwar nur ein Abbild, allerdings ein sehr
besonderes, denn es umfasst »alles Sichtbare« (wie es am Ende des Ti-
maios-Mythos heif}t) und wird damit »zum Abbilde des Schopfers, zum
sinnlich wahrnehmbaren Gott« (Timaios 92¢). Der Ausdruck Kosmos be-
zeichnet mithin die Gesamtheit der sinnlich erfahrbaren Dinge in ihrer

32

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eidélon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

(An-)Ordnung im Gegensatz zu ihren idealen Vorbildern, und obwohl
blofles Abbild, partizipiert er an ihrer Dignitit.

Nun beurteilt Platon das Bild, sei es gottlich hervorgebracht oder
nicht, wie es in der vielzitierten Passage des Sophistes (240b) heif3t, »ein
scheinbares gewifl« und in genau dieser Hinsicht »nichtseiend«.” Wie soll
die Quasi-Apotheose eines wenn auch besonderen Abbildes zum »sinn-
lich wahrnehmbaren Gott« mit diesem ontologisch defizienten Status,
»nichtseiend« zu sein, vereinbar sein? Die Frage verlangt nach einer ge-
naueren Betrachtung des Bildes im Kontext des Verhiltnisses von Vor-
oder Urbild (paradeigma) und Abbild (eikén).

Paradeigma und eikén bilden in der Philosophie Platons ein komple-
mentires Begriffspaar (B6hme 1996a:29f.), was in der deutschen Uber-
setzung als Vorbild/Abbild nicht mehr erkennbar ist: denn ein »Vor-
Bild« ist bereits selbst bildhaft und bediirfte insofern, im Gegensatz zum
platonischen paradeigma, nicht des Abbildes, um zur Darstellung zu
kommen. Doch die platonische Idee (eidos, paradeigma) ist gerade nicht
Bild (eikon). Schon mathematische Gegenstinde, etwa ein ideelles Drei-
eck, sind Abbilder von Ideen. Die Abstraktheit der Ideen als ideale Form-
bestimmungen, als reine »Vorschriften«, die dann bildhaft umgesetzt
werden kénnen, entbehrt vollkommen der Bildhaftigkeit.

Wenn nun, dies vorausgesetzt, bei Platon alles »wahrhaft Seiende«
der idealen Sphire angehort, ist es ausgeschlossen, dass auf der Ebene
der sinnlichen Erscheinung autarke Form- oder Formungsprinzipien
existieren, die der Erscheinung einen konkreten »Darstellungscharakter«
(ebd. 43) geben konnten. Die Bildmetapher st6fit mithin hier an ihre
Grenzen (jedenfalls wenn man sie vom Bild als Alltagsgegenstand her

2| Hier ist allerdings der Umstand anzuzeigen, dass im Dialog Sophistes der Kos-
mos im Sinne der sinnlich erfahrbaren Natur (Physis) gerade nicht wie im Timaios
(37d, Kosmos als »bewegtes Bild der Ewigkeit«) als bildhafte Hervorbringung ge-
schildert wird. Im Sophistes unterscheidet Platon unter dem Oberbegriff der »her-
vorbringenden Kunst« die Hervorbringung von Dingen (»was man der Natur zu-
schreibt, das werde durch gottliche Kunst hervorgebracht«; 265e) von géttlich her-
vorgebrachten Bildern - wie z.B. Traume, Schatten, den »Doppelschein, wenn an
glinzenden und glatten Dingen eigentiimliches Licht und fremdes zusammen-
kommend ein Bild hervorbringen, welches einen dem vorigen gewohnten Anblick
entgegengesetzten Sinneseindruck gibt« (266¢). Es entzieht sich unserem Urteil, ob
dies tatsichlich auf einer Inkonstistenz in Platons Dialogen oder etwa auf erheb-
lich divergierenden Bedeutungen der Termini kosmos einerseits und physis ande-
rerseits beruht.

33

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

versteht). Denn am Bild ldsst sich das Dargestellte von der Existenz des
Bildes selbst — weniger in seiner Materialitdt als Gegenstand, sondern als
Darstellungsform verstanden - unterscheiden. Fiir die Abbilder der Ideen
hingegen gilt dies nicht: »Jede Bestimmtheit am Sinnlichen ist nur gelie-
hene, sie ist nur als Abglanz einer Idee« (ebd. 48).

Das Bild als Darstellungsform, so ldsst sich daraus erstens schlieflen,
ist im platonischen Sinn selbst nur Abglanz (eikén) einer notwendig an-
zunehmenden Idee des Bildes - einer Idee, die selbst per definitionem
nicht bildhaft sein kann (denn Ideen sind nicht sinnlich wahrnehmbar).
Diese These ldsst sich unter Verweis auf Bohmes Analyse folgenderma-
flen erhdrten: Die im Dialog Sophistes gestellte Seinsfrage des Bildes -
dass es ein »Nichtseiendes« sei, aber als solches ein »Seiendes« (Sophistes
240b) - verweist nach Béhme auf die Differenz von Bildbedeutung und
Eigenwesen des Bildes (Bohme 1996a:34): »Ein Bild ist etwas, das so be-
schaffen ist, wie ein anderes, — ohne aber selbst das zu sein, was es durch
seine Beschaffenheit darstellt. Wenn man mit der Frage ti esti an ein Bild
herantritt, kann man nur die Antwort erhalten, dafi es eben ein Bild ist, -
jedenfalls wenn man diese Frage platonisch als eine Frage nach dem We-
sen der Sache versteht« (B6hme ebd. 37). Aus der Moglichkeit, diese We-
sensfrage aus der Perspektive der platonischen Philosophie zu stellen, er-
gibt sich u. E. als notwendige Schlussfolgerung die Annahme einer zu-
mindest impliziten »Idee des Bildes« bei Platon. Genauer: Entweder ist
das Bild in seinem Ding-Aspekt das Abbild einer Idee des Bildes, oder es
gibe im platonischen Universum nicht so etwas wie »das Bild« (sei es als
eidélon, eikén oder auch als pinax).

Dies kann aber nun zweitens nur auf einen sozusagen »dinglichenc
Bildbegriff, auf das Bild als Wahrnehmungsding, zutreffen. Denn die ei-
kones 1.S.v. Ideenabbildern diirfen als sinnlich wahrnehmbare Dinge an
sich selbst — per definitionem - keine Darstellungsform aufweisen, sonst
konnten sie nicht >reines« Abbild ihrer Idee sein. Bohme unterscheidet in
diesem Sinne eine kosmologische und eine ontologische Verwendungs-
weise des Abbildbegriffs; die kosmologische ist eine metaphorische, die
ontologische eine unmetaphorische Verwendung des Bildbegriffs (wie sie
etwa in der Bildkritik der Politeia zu finden ist). Wenn das Verhiltnis
von paradeigma und eikdn als bildhaft aufgefasst wird, so geschieht dies
selbst innerhalb der nur bildhaft angelegten Rede des eikos logos. Dabei

34

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eidélon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

handelt es sich um die metaphorische Verwendungsweise: Tatsdchlich, so
zeigt Bohmes Analyse, kann das Verhéltnis zwischen paradeigma und ei-
kén letztendlich gar nicht als Abbildungsverhiltnis gedacht werden -
denn als »Bild« im nichtmetaphorischen Sinn miisste jedes eikén, also je-
der nach dem Vorbild einer Idee hergestellte Gegenstand sinnlicher
Wahrnehmung zugleich Abbild seiner Idee wie auch Abbild der Idee der
Abbildung sein, es miisste Bild (als Darstellungsinhalt) und zugleich Idee
des Bildes (als Darstellungsform) sein: »Es ist wohl hier die Stelle, an der
Platon die Metapher von Original und Bild endgiiltig verldit. Auch auf
seiten des sinnlichen Gegenstands 143t er keine Zwiefiltigkeit des Seins
gelten. Man kann nicht am sinnlichen Ding unterscheiden, was es von
sich aus ist und was es darstellt: Alles, was es ist, ist es durch Darstel-
lung«; andernfalls wiére es »nicht nur Bild von etwas, sondern auch noch
Bild des Bildes« (Bohme ebd. 48 £.).

Wenn die sinnlichen Gegenstinde nicht zugleich »Bild des Bildes«
sein konnen, dann liegt das daran, dass sie keinen eigenen Darstellungs-
charakter aufweisen. Das Bild im alltdglichen Sinn (i.S. etwa von eidélon,
dem »Bildchen«) hat aber einen solchen Darstellungscharakter und muss
daher mit Notwendigkeit, da die sinnliche Welt an sich (ohne Ideen)
formlos ist, als »Abbild« einer Idee des Bildes sein (so wurde oben argu-
mentiert). Insofern wire jedes Bild tatsdchlich in seinem ideellen Gehalt
ein »>Bild des Bildes«. Indes ist der Ausdruck zwar in attraktiver Weise
selbstreferenziell, jedoch irrefithrend. Interessanterweise niamlich wire
nur in der metaphorischen Rede das Bild »Abbild« einer Idee des Bildes
zu nennen. »Abbild« ist in dieser Verwendungsweise ein Gleichnis des
abstrakten Vorgangs der Darstellung von Ideen. Diesen beschreibt Boh-
me (der in seiner Analyse insofern mit Platon tiber Platon hinausdenkt,
als er den nichtbildlichen Sinn der bildhaften Rede rekonstruiert) folgen-
dermaf3en: Erstens besteht die »Darstellung von Ideen [...] offenbar dar-
in, dafd sie, die an sich nicht Bestimmungen von etwas sind, als Bestim-
mungen von etwas auftreten« (Béhme ebd. 49). Zweitens ist festzuhalten,
dass diese Darstellung ohne spezifische Darstellungsprinzipien auskom-
men muss (denn die sinnliche Sphire ist »an sich«< vollkommen formlos;
ebd.). Daher muss drittens das paradeigma selbst die Weise seiner Dar-
stellung enthalten: »Die Idee ihrerseits wird so zum Prinzip, nach dem
ein Etwas als Darstellung hervortritt« (ebd. 50), indem es sich gegen die

35

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

Unbestimmtheit abhebt: »Wir verstehen also die Darstellung der Idee als
ihr Hervortreten aus dem Unbestimmten« (ebd.).

Damit aber wird die reprisentationalistische Abbildmetapher auf
einen nicht-reprisentationalen Vorgang zuriickgefithrt. Die Ausdriicke
»Auftreten« und »Hervortreten« verweisen auf performative Prozesse.
Wenn die Idee tatsichlich als »Prinzip, nach dem ein Etwas als Darstel-
lung hervortritt« (ebd.) verstanden werden muss, ist ihr die Bewegung
ihres Erscheinens bereits eingeschrieben.’ Das Bild im platonischen Sinn
(als Produkt von nachbildenden Verfahren, mimetike techne) ist aber ge-
rade als Repridsentationsverhaltnis beschrieben. Insofern also beinhaltet
der Ausdruck »das (Ab)Bild ist die Abbildung der Idee des (Ab)Bildes«
zwei vollig verschiedene Abbildungsbegriffe - einen reprisentationalen
und einen nicht-reprasentationalen.

Aus dieser Diskussion sind zwei Schliisse zu ziehen: erstens muss der
nichtmetaphorische Bildbegriff bei Platon als Abbild einer Idee des Bildes
gedacht werden (das Bild als »Bild-Ding«), und zweitens wird das Ver-
héltnis von paradeigma und eikén durch die Urbild-Abbild-Metapher im
Grunde verfehlt (d.h., der Bildbegriff als Metapher fiir den Prozess des
erscheinenden Hervortretens der Idee aus dem Ungeformten ist struktu-
rell irrefithrend). Ganz entgegen dieser Schlussfolgerungen ist in Platons
Schriften jedoch gerade der umgekehrte Sachverhalt anzutreffen. Zum
einen behilt dort die Abbildmetapher als Erkldrungsmodell des Verhalt-
nisses von paradeigma und eikén im Rahmen der gleichnishaften Rede,
des eikds logos, ihre Giiltigkeit. Platon kann nicht >hinter< die bildhafte
Rede zuriickgehen, weil sie sich bereits auf etwas Bildhaftes, auf den Kos-
mos als eikdn, bezieht: »Der eikds logos muf3 sich zu den Aussagen iiber
das wahre Sein so verhalten, wie der Kosmos sich als Bild verhilt zum
wahren Sein als dessen Vorlage« (Bohme 1996a:51). Zum anderen the-
matisiert Platon m.W. an keiner Stelle eine »Idee des Bildes«. Im Sophis-
tes (240a-b) wird zwar eine Definition des Bildes als eines scheinbaren,
dem wahren dhnlich Gemachten gegeben - jedoch wird diese nicht wei-

3| Aus der Perspektive Platons wire diese Interpretation wahrscheinlich weniger
gliicklich, denn aus der reprisentationalistischen Sicht (und nur aus dieser) hitte
Bohme mit dieser Definition wohl die »Idee der Idee« bezeichnet, die alle Ideen
ihrerseits abbilden. Dadurch aber wiren die Ideen nicht mehr jeweils eins, denn
sie wiren sie selbst plus Erscheinungsprinzip, also z.B. das Gute selbst plus das
Prinzip, nach dem das Gute »hervortritt« etc.

36

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eidélon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

ter ausgefithrt.* Folglich bleibt der Bildbegriff verhiltnismiBig unbe-
stimmt: insofern das Bild zugleich »seiend« und »nichtseiendx« ist, konn-
te es kein Abbild einer Idee sein (denn Ideen enthalten nichts Nichtseien-
des, Abbilder nichts Seiendes). Als »seiende« Darstellungsform wird das
Bild von Platon auch nicht definiert, weil, wie man vermuten konnte,
dies unmittelbar die metaphorische Verwendung des Abbildbegriffs, de-
ren »Abbild« ja eben keine Form haben darf, angreifen wiirde.?

So stehen sich das undefinierte/undefinierbare Bild einerseits und
die ebenfalls unspezifizierbare Abbildmetapher andererseits gegeniiber
und bilden einen scheinbaren Zusammenhang, der zwar der Analyse
nicht standhilt, der jedoch sowohl fiir die Einschdtzung des Bildes inner-
halb der platonischen Schriften als auch dariiber hinaus fiir den grofiten
Teil der nachplatonischen Tradition bestimmend war — nicht zuletzt etwa
hinsichtlich der Entwicklung des Bildungsbegriffs. Die ontologische und
kosmologische Bildmetapher stellt dabei das Bildideal und den Maf3stab
zur Beurteilung des eidélon dar. Wie Bohmes Interpretation verdeutlicht,
handelt es sich dabei (und dies ist die Pointe der bisherigen Argumenta-
tion) um einen Mafistab, der in jeder Hinsicht unerreichbar ist — nicht
nur in der Weise unerreichbar, wie fiir Platon auch die vollkommensten
Ideenabbilder niemals an die Dignitdt der Ideen selbst heranreichen,
sondern vielmehr darin unerreichbar, dass das Ideal der Abbildung - wie
es in der metaphorischen Verwendung des eikon-Begriffs aufgestellt wird
- Regeln fiir die eidédla aufstellt, die es selbst nicht einhalt. Weil es wie ge-
sehen gar nicht als Reprdisentationsphdnomen verstanden werden kann,
aber als solches dargestellt wird, erscheint es stets als eine solche » Abbil-
dungg, deren Qualitét als absolut vollkommen, aber in jhrem Zustande-
kommen uneinsehbar gelten muss (wer die Ideen nicht »sehen« kann,
kann auch nicht erfassen, wie diese zur Erscheinung kommen). Der Aus-
druck eikén hat folglich gleichsam eine Scharnierfunktion, indem er zwi-
schen diesen implizit divergenten Konzepten vermittelt: Sowohl der Kos-
mos als auch die gleichnishafte Rede (der eikds logos) sind abbildhaft i.S.
4| Die ontologische Ambivalenz des Bildes — »Ist es nun also nicht wirklich nicht
seiend, doch wirklich das, was wir ein Bild nennen?« (ebd.) - fithrt geradewegs zur
Parmenides-Kritik, die den Fortgang des Dialogs bestimmt und abschlieffend in
der Demaskierung des sophistischen »Diinkelnachahmers« miindet.
5| Immerhin lasst Platon im Parmenides (129a) den jungen Sokrates die Idee der

Ahnlichkeit verteidigen, allerdings nicht i.S.v. eikds, sondern i.S.v. homoios und in-
sofern ohne etymologischen Bezug auf das Bild (eikds ~ eikon).

37

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

des Ausdrucks eikon, aber beide tduschen nicht, sind keine eidéla oder
gar Trugbilder (phantasmata). Es existiert also eine Abgrenzung zwi-
schen eikén auf der einen und eidélon bzw. phantasma auf der anderen
Seite. Platon greift diese Differenzierung im Sophistes (236¢) auf und
macht sie fiir die Diskussion des Bildes (des Bild-Dinges) fruchtbar. In
dieser Diskussion bilden eikdon und phantasma unzweifelhaft ein Gegen-
satzpaar (»Ebenbild« vs. »Trugbild«), wie auch eikén und eiddlon dort
durchgehend in diesem Sinne unterschieden werden. In der Politeia
(509¢e f.) hingegen findet man eikén mit Schatten und Erscheinungen
(phantasmata) gleichgesetzt.

In der Tat ist die Unterscheidung eikén vs. eidolon durchaus nicht tri-
vial. Im philosophischen Sprachgebrauch der Antike wird zwischen die-
sen Ausdriicken nicht unbedingt differenziert. Das Warterbuch der anti-
ken Philosophie (Horn/Rapp 2002) iibersetzt eikén als Synonym von
miméma mit den Begriffen »Bild, Abbild, Gleichnis, Scheinbild« (ebd.
123), eidélon mit »Bild, Abbild, Trugbild, lat.: idolum, imago, simula-
crum« und vermerkt, beide Ausdriicke dienten bei Platon »zur Bezeich-
nung einer von einer hoheren abgeleiteten niedrigeren Seinsstufe« (ebd.
119). Schleiermacher iibersetzt beide Ausdriicke bisweilen schlicht als
»Bild«, und nach Béhme (1996a:32) stellt Hans Willms in seiner begriffs-
geschichtlichen Studie zu Platon (Willms 1935) eikén und eidélon als
weitestgehend synonym vor (wobei letzterer Ausdruck i.d.R. weiter ge-
fasst sei). Doch der Umstand, dass der Ausdruck eiddlon »bei Platon
durchaus auch an zentralen Stellen im Wechsel mit eikén verwendet
wird« (Béhme 2004:14), sollte keinesfalls tiber die grundlegende - nicht
nur etymologisch begriindete — Differenz beider Termini bei Platon hin-
wegtduschen, die wir im Anschluss an Bohme als zentral begreifen und
im folgenden fiir die Diskussion des platonischen Bildverstdndnisses
fruchtbar machen wollen.

Mal tritt eikdn also als hehres Ideenabbild auf, mal als blof3es, gleich-
sam moralisch indifferentes Ahnlichkeitsabbild, und genau durch diese
Ambivalenz ermoglicht es der Ausdruck eikén, das Ungleiche aufeinan-
der zu beziehen. So wird es moglich, erstens Ideenabbild und dingliches
Bild zu vergleichen (und letzteres dabei ontologisch abzuwerten), sowie
zweitens das Bild auf seine Reprasentationsfunktion zu beschranken. Was
nun die Abbildmetapher suggeriert und als Mafistab des Bildes setzt,

38

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eidélon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

kann in folgenden Thesen paraphrasiert werden (die folgenden Punkte
sollen Platons Argumentationshorizont darstellen und sind insofern in
Parenthese zu verstehen):

In gewisser Weise ist es immer die Idee selbst, die »scheint¢, wenn sie
in der sinnlichen Welt zur Erscheinung kommt. Das Bild (eikén) selbst
ist »an sich« nicht nur ein ontologisch zweitrangiges Derivat: es partizi-
piert immerhin am Prinzip der Hervorbringung von Welt, so wie der
Kosmos als Abbild der Idee hervorgebracht wurde (und so, wie das
Handwerk, der Werkbildner Gegenstinde erschafft, die jeweils ihrer Idee
ahnlich sind). Der Kosmos als einziger und gesamter Bereich des sinnli-
chen Erscheinens, als bildhafte Darstellung des wahrhaft Seienden und
diesem so dhnlich wie moglich gemacht (Gebauer/Wulf 1992:52), ist ei-
kos, »wahr-scheinlich« in diesem (und nicht im probabilistischen) Sinne
des Wortes (B6hme 1996a:18).6

Diese Wahr-Scheinlichkeit als spezifische Art der Ahnlichkeit zwi-
schen Ideen- und Dingwelt setzt den absoluten Maf3stab fiir jede Art von
Bild: Wer in »Ebenbildern«, d.h. in Kenntnis der Ideen (Sophistes 266d)
denkt bzw. spricht und das >Wahr-Scheinliche« aussagt (eikds logos),
macht seine Rede der Ordnung des »wirklich Seienden« &dhnlich. Die
Ordnung dieses Wahren (ontos on) kann umgekehrt an seinem Bild (kos-
mos) erfahren werden, denn der Kosmos ist nicht nur einfaches Abbild
des »wirklich Seiendenc, sondern als von diesem Hervorgebrachtes sozu-
sagen das »Wahr-Scheinlichste« iiberhaupt.

Dieser Mafistab wirkt zugleich als eine Art implizite, prinzipiell er-
kennbare Rahmung der Bilder: Es gibt nach Platons Darstellung so etwas
wie einen moralisch guten Gebrauch von Bildern, der sich an ihrer
Wahr-Scheinlichkeit bemisst — was sich sowohl auf die Herstellung, als
auch auf die Wahrnehmung von Bildern bezieht. Erst wenn diese Rah-
mung ibersehen oder ignoriert wird, kommt es zur Herstellung von
Schatten- und Trugbildern bzw. zur Verwechslung von Bildinhalt und
Wirklichkeit. Weil der Weise im Hohlengleichnis die Wahrheit auflerhalb
der Hohle kennen gelernt hat - und in diesem Bildungsprozess’ v. a.

6| Bohme diskutiert diese Differenz im Rahmen des Lehrgedichts des Parmeni-
des anhand der Ausdriicke probabile vs. versimile (vgl. Bchme 1996a:18 ff.); die
beste Ubersetzung fiir diesen Sinn von >Wahrscheinlichkeit« wire das englische
Wort likeliness (ebd. 27).

7| Vgl. Benner/Briiggen (1997); Kauder (2001).

39

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

auch die Wahrheit tiber die Natur der Trugbilder und das Wahrheitspo-
tential der Bilder (im Gleichnis durch die von der Sonne bestrahlten Ge-
genstinde auflerhalb der Hohle reprasentiert) erfahren hat — kann er zu-
riick in die Hohle herabsteigen, ohne Gefahr zu laufen, der Illusion der
kiinstlichen Bilder erneut zu verfallen. Er kann von nun an solche »wahr-
scheinlichen« Bilder von den Schatten- und Trugbildern unterscheiden.

Wie daran deutlich wird, sind Schatten- und Trugbilder fiir Platon
deswegen problematisch, weil sie eben nicht »wahr-scheinlich« sind. Sie
verursachen eine Verkennung der wahren Wirklichkeit (ontos on) und
verhindern auf diese Weise, dass die wahre Ordnung in der sinnlichen
Welt (kosmos) erkannt wird. Wenn die Menschen aber die eigentliche
Ordnung der Dinge nicht erkennen, entfernen sie sich von der wahren
Wirklichkeit analog des ontologischen Abstiegs vom Abbild zum Abbild
des Abbilds - dies wire also der bertthmte Aufenthalt in der Hohle, ein
Leben in und mit Trugbildern. Dabei geht nicht nur um so etwas wie
eine Ethik des Selbst. Denn es war, so Thomas Szlezak (1996:41), »die
feste Uberzeugung Platons, daf Seele, Staat und Kosmos in einem onto-
logisch begriindeten Zusammenhang stehen [...]. Einheit der Seele, Ein-
heit des Staates und Einheit der Welt bedeuten unmittelbar auch das
Gutsein des betreffenden Bereichs.« Die Seele, so lehrt der Timaios-My-
thos, ist nach dem Vorbild des Kosmos gemacht, und der Staat, so heift
es in der Politeia, kann in seinen Teilen nur den Seelenteilen entsprechen,
wenn er funktionieren soll. Die falschen Bilder jedoch stiften Unordnung
in den Seelen; sie bringen »ungerechte« Seelen hervor (denn gerecht ist
es, dass der verniinftige Teil der Seele herrschen soll), und analog unge-
rechte Staatsformen. So entfernt sich das ganze Erscheinungsbild der
Welt von der Harmonie der Ideenordnung, wie sie anhand des Kosmos
ablesbar wire - sozusagen liegt die Rettung auch inmitten chaotischer
Zustinde stets greifbar nahe. Daher muss alles daran gesetzt werden,
dass alle — auch diejenigen, denen ein rein vernunftmaflig-abstraker Zu-
gang zu den Ideen nicht gegeben ist, die kosmische Ordnung erfahren
und in ihren Seelen die entsprechende Harmonie herstellen konnen. Die-
se Ordnung muss politisch gewollt und piadagogisch ermoglicht werden.
Ontologie und Kosmologie miinden in politische und padagogische Ent-
wiirfe — sie entwerfen und reglementieren den Weg zur wahren Wirk-
lichkeit des »Einen-Gutenx.

40

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eidélon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

So weit die platonische Heilsutopie. Bevor wir diese in einzelnen, so-
zusagen >bild-padagogisch« relevanten Aspekten néher betrachten, ist auf
der Basis der bis hierhin erfolgten Diskussion die Frage zu erldutern,
woran eigentlich im Sinne Platons »gute« von »schlechten« Abbildern
unterschieden werden kénnen - denn diese Unterscheidungsmaglichkei-
ten sind letztlich die politisch bzw. piddagogisch relevanten. Philologisch
(wie bereits angemerkt) moglicherweise nicht vollkommen exakt, aber
konzeptionell durchaus sinnvoll, werden im Folgenden zunichst das
»gute« Ideenabbild unter dem Titel der eikén von dem alltagsweltlichen
Bild ohne besondere Tauschungsambition (eiddlon) einerseits bzw. dem
eher gezielt tduschenden Abbild (phantasma) andererseits unterschie-
den®

Eikén und eiddlon bzw. phantasma lassen sich strukturell in dreierlei
Hinsicht differenzieren: Erstens in ihrer Referenz, also im Bezugsbereich
der Abbildung, zweitens hinsichtlich ihres Hervorbringungsmodus (eben-
bildnerische vs. trugbildnerische Kunst), und drittens schliefllich hin-
sichtlich ihres Darstellungsmediums.

1) Zum Referenzaspekt: Eikones in dem hier angedachten Verstindnis
(dh.i. S.v. Bohmes Interpretation des Verhiltnisses von paradeigma und
eikon) bilden nicht irgendetwas bereits Bildhaftes ab, sondern bringen
vielmehr die an sich nicht bildhaften Ideen zur Darstellung. Dabei ist als
einzige Ausnahme moglich, dass sich eikdnes auf den Kosmos beziehen,
da dieser das vollkommene, géttlich geschaffene Bild der Ideenwelt dar-
stellt. Genau dies wire eine (um nicht zu sagen die einzig denkbare) Le-
gitimation der bildhaften Rede (eikds logos) wie tiberhaupt aller »ideen-
kundigen« Hervorbringungen: dass sie transzendente »Wahrheitens, die
anders nicht verstehbar sind, dennoch zur Darstellung bringen und so-
mit zumindest sinnlich erfahrbar machen. Der Referenzbereich, also der
Bereich, auf den die eikénes sich letztendlich richten, ist die Ideenwelt,
also das unbildliche, unsinnliche »wirklich Seiende« (ontos on).” Der Re-

8| Vgl. Bshme (1996a:39), dessen Abgrenzung von eikén und eiddlon wir hier fol-
gen. Eikon sei aufgrund seines etymologischen Anklangs an eoikds (»gleichend«)
eingefithrt worden; insofern sei davon auszugehen, »dass Platon unter dem Titel
eikon allein an Darstellung und Ahnlichkeit denkt. [...] Das Bild ist Bild, weil es
dem Wahren, dem Echten gleicht.«

9| Dies in dem Sinneui verstehen, dass bspw. die Darstellung des Kosmos im ei-
kos logos keine »bildmalerische« Absicht bezweckt. Die Schonheit des Kosmos soll
nicht etwa dem aisthetisch/dsthetischen Genuss oder der Zerstreuung dienen, son-

41

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

ferenzbereich der eiddla hingegen wire bereits etwas Bildhaftes, also ent-
weder eikones (Vorbilder aus der sinnlich erfahrbaren Welt) oder denk-
barerweise auch andere eidéla.

2) Der Aspekt des Hervorbringungsmodus: Nicht alle durch »nachah-
mende Kunst« hervorgebrachten Bilder sind (ontologisch, praktisch und
ethisch) niederwertige eiddla: Wihrend das Kriterium der Referenz eine
eindeutige Unterscheidung von Abbildern und Schattenbildern ermog-
licht, ist die Lage hinsichtlich der Hervorbringungsmodi weniger eindeu-
tig, zumal dieser Begriff bei Platon ausgesprochen mehrdeutig verwendet
wird (vgl. Gebauer/Wulf 1992: 50 ff.). Halten wir uns an die engere Be-
griffsvariante der nachbildenden Mimesis i. S. der »Nachahmungskunst«
(mimétikés, Sophistes 235¢c). Bekannt sind Platons abwertende Bemer-
kungen in der Politeia, nach welcher der

»Nachbildner [mimétikon] nichts der Rede wertes versteht von dem, was er nach-
bildet [mimeitai], sondern die Nachbildung [mimésin] eben nur ein Spiel ist und
kein Ernst, und daf3, die sich mit der tragischen Dichtung beschiftigen in Jamben,
sowohl als in Hexametern, insgesamt Nachbildner sind so gut als irgendeiner.«
(Politeia 602b)

Sie dichten blofle Erscheinungen (phantasmata), lllusionen, die geeignet
sind, Kinder und Unkundige zu tduschen - Schattenbilder im pejorativen
Sinn des Ausdrucks eidélon, die in Unkenntnis des Wahren und Guten
die Sitten verwirren und insofern verboten gehoren (Politeia 599, pass.).
Im Dialog Sophistes ist hingegen eine wesentlich differenziertere Dis-
kussion der nachahmenden Kunst zu finden; selbst der Ausdruck ei-
dolon findet sich hier in offenbar neutraler Besetzung: Ergdnzend zum
Begriff mimétikés findet sich das Kompositum eidélopoiikés, welches
Schleiermacher als »bildermachende Kunst« tibersetzt (Sophistes 236c).
Im Zuge des Unternehmens dieses Dialogs, die Sophisten als trugbildne-
rische »Diinkelnachahmer« zu demaskieren, fiihrt Platon die Unterschei-
dung zwischen Trugbildern (phantasmata) und Ebenbildern (eikona)
ein. Das Bemerkenswerte daran ist, dass hiermit der eikon-Begriff in den
Kontext der »ebenbildnerische[n] Kunst der Ebenbilder [eikastikén]«
(ebd. 235d), gebracht wird. Diese ebenbildnerische Kunst wird der trug-

dern letztlich dessen Zusammenhang mit der Ideenwelt aufweisen und einen indi-

rekten, bildhaften Zugang zu derselben gewdhren.

42

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eidélon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

bildnerischen Kunst gegeniibergestellt. Mit dieser Aufwertung zielt Pla-
ton jedoch kaum auf das, was in einem kiinstlerischen Sinne »Bild« ge-
nannt wiirde. Denn das »wahre« Bild wiirde die Proportionen seines
Vorbildes genau wiedergeben und insofern eine auf gute Weise »ahnli-
che« Darstellung sein. Werden die Proportionen zu Darstellungszwecken
gedndert — durch perspektivische Darstellung etwa — so werden sie ver-
zerrt: und dies bedeutet konkret, dass die Darstellungsform den Darstel-
lungsinhalt (das wiedergegebene Ding) so weit dominiert, dass dieser
zwar vorgetduscht wird, jedoch nicht mehr in seinen objektiven Eigen-
schaften »ahnlich« wiedergegeben wird. Der einzige Bildtypus, der folg-
lich zu den eikdnes gerechnet werden kann, ist derjenige, dessen Darstel-
lungsform dem Zweck der Abbildung der objektiven proportionalen etc.
Eigenschaften des Vorbilds (ohne Riicksicht auf Erkennbarkeit von ei-
nem Betrachterstandpunkt aus) entspricht - man kénnte wohl an mathe-
matische oder technische Zeichnungen, Sternkarten etc. denken."

In seinem berithmten Aufsatz tiber die »Perspektive als symbolische
Form« erwihnt Erwin Panofsky (1985), dass es in der Antike iiblich war,
grofe Bauten wie etwa Tempel so zu errichten, dass bestimmte typische
Verzerrungen des menschlichen Auges (leichte kissen- oder tonnenfor-
mige Verzerrungen, wie man sie etwa in starkerer Form von Weitwinkel-
Fotografien kennt) durch die Bauweise ausgeglichen wurden. Bestimmte
Gebéudelinien wurden etwa leicht gebogen ausgefiihrt, damit sie vom
am Boden befindlichen Betrachter gerade aussehen wiirden. Platon wen-
det sich im Grunde gegen solche »rezeptionsdsthetischen« Ansitze, die
fiir ihn nur phantasmata der >eigentlichen< Formen hervorbringen, wel-
che allein zum Zweck des Sinneneindrucks verzerrt werden - ein Sakri-
leg dort, wo gerade die Form (eidos) als heilig instauriert werden soll. Die
»wirklichen« zeitlichen und raumlichen Proportionen kénnen jedoch ge-
bunden an die Perspektivitit eines raumzeitlichen Punktes (zumal in
Kombination mit der Unvollkommenheit sinnlicher Wahrnehmungsvor-

10| Gernot Bohme (2004:23 f.) schlussfolgert anders: »Insofern die mimetische
Kunst fiir die Anschauuung produziert, wird sie immer phantastike techne sein
und Phantasmata produzieren. [...] Fiir den Bereich der sinnlich erfaflbaren Bilder
scheint also die phantastike techne tiberhaupt zustindig zu sein.« Wir wiirden uns
kaum anmaflen, Bohmes Platon-Lektiire anzuzweifeln, doch wird man in der Sa-
che vielleicht zugeben, dass >proportionsechte« Abbildung wie technische Zeich-
nungen hinsichtlich ihrer Ideenihnlichkeit zumindest dem Status hergestellter
Dinge (erga) gleichen.

43

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

ginge) niemals als solche erfasst werden. Daher pladiert Platon im Grun-
de fiir die Habitualisierung eines perspektiviosen, depersonalisierten Blicks.
Jede verzerrende Darstellungsform verhindert die Einiibung eines sol-
chen Blicks; jede nicht verzerrende Darstellungsform bringt >gute< Abbil-
dungen hervor, die sich dadurch auszeichnen, dass der Inhalt des Bildes
eikon ist und nicht phantasma. Genau dieser Umstand, dass also auch die
Produkte der »bildermachenden Kunst« unter bestimmten Bedingungen
ideendhnlich (eikds) sein konnen (und diesen Aspekt unterschligt der
Staatsmann Platon in der Politeia durchaus), macht die Diskussion der
Bildlichkeit bei Platon zu einer ausgesprochen uniibersichtlichen Angele-
genheit - es sei denn, man differenziert mit Bbhme zwischen einer meta-
phorischen und einer nichtmetaphorischen Verwendungsweise des ei-
kon-Begriffs. Es kann ndmlich etwa auf der Basis der Lehre von der gene-
rellen ontologischen Zweitrangigkeit von Bildern, wie sie in der Politeia
nicht zuletzt auch aus politischen Griinden vertreten wird (vgl. die auf-
schlussreiche Diskussion durch Lideking 1994:347), im Grunde kaum
einsichtig gemacht werden, warum und inwiefern tiberhaupt Bilder >gut«
und sogar wertvolle padagogische Mittel sein kénnen, die - vor allem im
rituellen Rahmen von Tanz, Musik und Bewegung - zur Einiibung in die
wahre Ordnung (die der Kosmos sinnlich reprisentiert) geeignet sind.

3) Zum Aspekt des Mediums: Platon kannte keinen expliziten Me-
dienbegriff. Erst Aristoteles’ Wahrnehmungsmodell verwendet den Be-
griff der metaxy in der engen Bedeutung sinnlicher Wahrnehmungsme-
dien wie Luft oder Wasser (De anima II 7). Dennoch bilden Medien ein
herausragendes Thema fiir Platon: So spielen beispielsweise Chora und
Zahl eine konstitutive Rolle bei der Erzahlung von der Erschaffung des
Kosmos;'"' bei der Diskussion der Differenz zwischen Sprache und Schrift
im Phaidros wird letztere als (lebloses) Erinnerungsmedium kritisiert
(vgl. Szlezdk 1985); die zentrale Bedeutung des Bildes dingliches Medium
fiir Bilder wurde im Vorhergehenden bereits hinreichend verdeutlicht.
Die Thematisierung der Bedeutung von Medien bei Platon gewidhrt die
11| Die Zahl bzw. der mathematische Gegenstand ist die entscheidende Verbin-
dung, mittels derer die Ideen in eine materielle Welt nachgebildet werden kénnen.
Denn die »Zahl ist Ausdruck der Einheit in der Vielheit. Und es ist der Demiurgos,
der die synthetische Vermittlung zwischen der Einheit jeder Idee und dem materi-
ellen Prinzip mittels des Mediums der mathematischen Gegenstinde, also der Zah-

len und geometrischen Figuren bewirkt« (Reale 1996:17; Herv. im Original. Vgl.
auch Bohme 1996a:130 ff.).

44

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eidélon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

Chance, erstens die Einsicht in Platons Bildverstdndnis weiter zu vertie-
fen und zweitens einen differenzierteren Zugriff auf die Bedeutung des
Bildes in sozialen Praxen (im Kontext der platonischen »Sozialpadago-
gik, s.u.) zu erhalten, was in der Beschrankung auf den (wie bereits zu
erkennen war ohnehin ausgesprochen uneinheitlichen) Bildbegriff nicht
ohne weiteres mdglich wire.

Dabei wird an dieser Stelle mit Absicht noch kein elaborierter Me-
dienbegriff zugrundegelegt (denn es geht hier zunichst darum, Phéno-
menbereiche von Medialitit zu erschlieflen); statt dessen soll unter »Me-
dium¢, angepasst an die hier gefithrte Bilddiskussion, schlicht das
»Worin« verstanden werden, in dem ein Bild - im weitesten Sinne - er-
scheint. Genauer: es geht darum sichtbar zu machen, dass Platon mit ei-
nem solchen »Woring, in dem die Formen, die das Bild zu sehen gibt, er-
scheinen, operiert und dabei implizit reine von unreinen Medien unter-
scheidet.

Reine und unreine Medien

Der Prototyp einer »guten« eikén bei Platon ist der Kosmos — wir kehren
hiermit zuriick zur eingangs gestellten Frage, wie es moglich sei, dass der
Kosmos ein gutes Abbild, ein >sinnlich wahrnehmbarer Gott« (vgl. oben
S. 29) ist. Zunichst ist zu bemerken, dass der Kosmos bei Platon in zwei-
facher Hinsicht die Differenz von Bild und »Werkstiick« unterlduft. Zwar
ist er erstens ein Werk eines >gottlichen Handwerkers« (des Demiurgen),
und gehort als solcher zur Ordnung der hervorgebrachten Dinge. Doch
ist es nicht nur Werkstiick im herkémmlichen Sinn. Denn was das Ding
(hekaston) vom eiddlon unterscheidet, ist der Umstand, dass es nichts an-
derem dhnlich ist als seinem paradeigma - deshalb ist es als eikon zu-
gleich eikos, also dhnlich. Der Kosmos jedoch ist unmittelbar Abbildung
der Ideenwelt und insofern das sinnlich erfahrbare Prinzip der »Abbil-
dung« von Ideen', er ist jedoch sicherlich nicht in der Weise Abbild ei-
ner »Idee des Kosmos« wie das Bett Abbild einer Idee des Bettes ist, nach
dessen Vorschrift es hervorgebracht wurde. Somit kann man feststellen,
dass es nicht ganz korrekt wire, davon zu sprechen, dass der Kosmos »et-

12| Wenn man differenzieren will: er ist das bildliche Gleichnis dieses Prinzips,

dem jedoch m.W. keine gesonderte Idee entspricht, allenfalls die der Ahnlichkeit
selbst.

45

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

was< abbilde, sondern man vielmehr sagen muss, dass im Kosmos etwas
»zur Darstellung kommt«. In diesem Zusammenhang ist Bchmes These
aufschlussreich, dass die Entstehung der sinnlichen Welt nicht als »Wer-
den« tibersetzt und verstanden werden sollte (denn dies, so argumentiert
Bohme, impliziert eine vorgingige Zeitlichkeit i. S. des chronos, aber
chronos ist selbst, wie Bohme (1996a:68 ff.) aufweist, ein Abbild des Aon):
»Wir iibersetzen deshalb nicht durch das missverstindliche >Werdens,
sondern durch Hervortreten« (ebd. 61): der Kosmos wird nicht in der
Weise, wie ein Bett (hergestellt) wird, denn er befindet sich nicht inner-
halb der Ordnung des chronos, sondern etabliert diese selbst (nur deshalb
kann er sinnlich, also zeitlich und zugleich ewig bzw. auflerzeitlich sein).
Darin genau dhnelt der Kosmos nun aber dem Bild (i. S.v. eidélon), des-
sen Darstellungsinhalt in dieser Hinsicht ebenso wenig »wird« als viel-
mehr »hervortritt« und ebenso unverginglich ist." Der Kosmos ist mit-
hin nicht nur als Werkstiick eines Handwerkers, sondern ebenso als Bild-
nis zu verstehen."

Zweitens — und dies leitet zum Thema der Medialitét iiber — werden
Dinge im Gegensatz zum Kosmos aus Materie (hylé; vgl. Philebos 54c)
hergestellt. Der Kosmos aber »besteht« nicht einfach aus Materie. Denn
erst »indem in die Chora erste Ordnungsprinzipien eingetragen werden,

13| Interessanterweise ist auch der Bildinhalt nur sinnlich, also zeitlich erfahrbar,
aber zugleich auflerzeitlich. Zwar kann, wie bei alten Fotografien, die Materialitit
des Bildes verfallen, nicht jedoch sein abgebildeter Inhalt altern. Man denke etwa
an Oscar Wildes Dorian Grey, der natiirlich genau mit dieser Eigenschaft spielt
und den Protagonisten im Austausch mit seinem Gemilde genau diese Auflerzeit-
lichkeit des Bildinhalts annehmen lasst.

14| Diese Ambivalenz zwischen Bildwerdung im Sinne eines »zu-sehen-Gebens«
einerseits und der Entstehung i. S.v. Genesis andererseits duflert sich recht deut-
lich im Kontext der gleichnishaften Rede. So heifit es bspw. im Sonnengleichnis
der Politeia: »Die Sonne, denke ich, wirst du sagen, verleihe dem Sichtbaren nicht
nur Vermaogen, gesehen zu werden, sondern auch das Werden und Wachstum und
Nahrung, ungeachtet sie selber nicht Werden ist. [...] Ebenso nun sage auch, dass
dem Erkennbaren nicht nur das Erkanntwerden von dem Guten komme, sondern
auch das Sein und Wesen habe es von ihm, obwohl das Gute selbst nicht das Sein ist,
sondern noch iiber das Sein an Wiirde und Kraft hinauslangt.« (Platon, Politeia
509 b). Analog, noch enger auf den Kosmos bezogen, lautet es im Hohlengleichnis
(die Sonne fungiert hier ebenfalls als Verbildlichung der Idee des Guten): »Zuletzt
aber, denke ich, wird er auch die Sonne selbst [...] zu betrachten imstande sein. [...]
Und dann wird er schon herausbringen von ihr, dass sie es ist, die alle Zeiten und
Jahre schafft und alles ordnet in dem sichtbaren Raume und auch von dem, was sie
dort [in der Hohle] sahen, gewissermafSen die Ursache ist«. (ebd., 516 b)

46

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eidélon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

entsteht Materie, ndmlich die vier Elemente Feuer, Wasser, Erde, Luft«
(B6hme 1996b:18). Das Chaos der Chora ist also kein »Rohmaterial«
oder dergleichen. Sie ist die Formlosigkeit selbst und vollkommen frei
von positiven Eigenschaften gedacht. Walter Mesch formuliert, die Cho-
ra sei »jenes Medium, in dem alles Werden geschieht« (Mesch 2002:201)
- wir wiirden, Bohme (1996a:50) folgend, eher sagen wollen, sie sei das-
jenige Medium, in dem sich die »Darstellung der Idee als ihr Hervortre-
ten aus dem Unbestimmten« ereignet.

Als reine Unbestimmtheit ist die Chora das perfekte Medium zur
prinzipiell unverfilschten Darstellung jeglicher Form. Deswegen ist der
Kosmos tatsdchlich das gottliche, reine Abbild der Ideen. Was ihn onto-
logisch zweitrangig macht, ist nicht etwa so etwas wie ein Mangel an
Darstellungskapazitit, eine Verzerrung der Formen aufgrund einer un-
perfekten Struktur der Chora. Vielmehr ist, wie Mesch (2002:201) ver-
mutet, gerade das, was die Chora ein ideales Darstellungsmedium sein
lasst — ihre Formlosigkeit — zugleich der Grund fir die grundsitzliche
Mangelhaftigkeit des Kosmos: »Es ist [...] die Formlosigkeit, die sich als
Quasi-Eigenschaft des kosmischen Stoffes dem geformten Abbild mitteilt
und zum Grund fiir dessen Defizienz gegeniiber dem Vorbild wird«
(ebd.). Folgt man dieser These, so ergibt sich daraus bei genauerer Be-
trachtung, dass die Defizienz logisch bereits vor dem Abbild vorhanden
ist, denn die Chora ist logisch der Abbildung der Ideen, also der Erschaf-
fung des Kosmos als eikdén, vorausgesetzt. Das eikon kann folglich seiner
Vorschrift so dhnlich sein wie nur moéglich: defizient ist es zu allererst -
welche Griinde sich dem auch immer anschliefSen mégen - deshalb, weil
es Bild-in-einem-Medium ist. Vielleicht sperren sich die Ideen bzw. para-
deigmata nicht zuletzt deswegen gegen ihre Ubersetzung als »Vorbild«,
weil sie sich zu jeder Medialitit antithetisch verhalten.

Im Gegensatz zum >reinens, weil formlosen Medium der Chora geho-
ren die eiddla der bereits >durchgeformtenc« sinnlichen Welt an, in der in-
sofern nichts »an sich« Formloses nach Art der Chora existiert. In das
Bild, selbst wo es Darstellung eines paradeigma sein wollte, flieflen not-
wendig »fremde« Formaspekte ein. Mesch stellt anhand der Bilddiskussi-
on des Sophistes drei Typen medial bedingter Abweichung heraus (hier
und im folgenden Mesch 2002:199 f.): Erstens das »stoffliche Medium
der Abbildung [...] Gemalte Kirschen sind nicht essbar, und seien sie

47

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

auch noch so schén gemalt.« Dieses Moment fithre zweitens zu einer Be-
schrankung der Form, die umso schwerer zu durchschauen ist, je dhnli-
cher sich Form und Inhalt sind. »Auch wer gemalte Kirschen nicht essen
will, wird vielleicht versucht sein, dem Geheimnis der Illusion durch Be-
tasten der Leinwand auf die Spur zu kommen. Dabei kommt es fiir den
Rezipienten nur auf den rechten Standort im Verhéltnis zum Kunstwerk
an, ndmlich auf jenen Standort, im Hinblick auf den die Illusion vom
Produzenten berechnet worden ist [...]J«. Schliefflich nennt Mesch als
dritten Aspekt und »grofite Tauschungsgefahr« fiir Platon, »dass das Ab-
gebildete auch im Inhalt der Abbildung so abgebildet werden kann, wie
es nicht ist«, also bspw. zu Illusionszwecken perspektivisch >verzerrt«.
Schliefilich wirken diese drei Aspekte zusammen; es »gibt einen Zusam-
menhang zwischen der inhaltlichen und der formalen Abweichung, die
ihrerseits mit den Beschrankungen des verwandten Stoffes zusammen-
héngt.«

Anzumerken ist zunichst, dass die Rede von dem »stofflichen Medi-
um der Abbildung« recht ungliicklich gewéhlt ist. Man wiirde Schwierig-
keiten haben anzugeben, inwiefern genau etwa die verwendeten Farbpig-
mente »Medium« einer Abbildung sind. Zudem ist davon auszugehen,
dass gerade der »stoffliche« Aspekt in Platons Sinne nichts mit dem zu
tun hitte, was hier als Medialitit des Bildes herausgearbeitet werden
kann. Denn - um beim Beispiel des Gemaildes zu bleiben — Rahmen,
Leinwand, Firnis, Ol und Pigmente, die ein Bild »stofflich« ausmachen,
gehoren eher der Ordnung der handwerklichen als der kiinstlerischen
Poiesis an; sie sind materielle und instrumentelle Bestandteile des Her-
vorbringungsprozesses des Bildes als gegenstindliches Ding, jedoch
nicht Bestandteile der Medialitédt des Bildes i. S.v. Farblichkeit, Dimen-
sionalitit, Oberfliche etc.”

Bleiben die Aspekte der »Form« und des »Inhalts«, mit denen Mesch
zwei Aspekte desselben Sachverhalts anspricht, der oben als »Darstel-
lungsform« bezeichnet wurde.'® Ob man nun jene Terminologie bevor-
15| Vgl. das Wort »pinax«: »Brett«, spiter in der Bedeutung von »Gemalde« ver-
wendet (Bohme 2004:14). Es ist damit nicht intendiert, Medialitit von jeglicher
Materialitit zu abstrahieren. Doch dies sollte nicht dazu verleiten, Materialitit und
Medialitét ineinszusetzen und damit diese konzeptionell fruchtbare Differenz im-
plodieren zu lassen.

16| Die Trennung dieser Aspekte bei Mesch ist insofern unklar, als der »Inhalt«
eines eikon i.S. Platons seine Form (idea) ist und dies nicht getrennt werden kann.

48

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eidélon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

zugt oder diese, ist fiir den hier interessierenden Aspekt zweitrangig.
Deutlich ist allemal, dass eidéla (aus Platons Perspektive betrachtet) im-
mer von unvermeidlichen medialen Verzerrungen begleitet sind, von de-
nen der Kosmos als eikén im Medium der Chora frei ist: Uberall in der
sinnlichen Welt, wo ein Bild als Bild (und nicht metaphorisch verstanden
ein Werkstiick als Abbild eines paradeigma) entsteht, kollidiert die Form
des Darzustellenden mit den medial bestehenden Formen, welche jede
Bildlichkeit tiberhaupt erst ermoglichen.

An dieser Stelle besteht die Notwendigkeit, die hier eingefithrte Un-
terscheidung von Bild und Medium zu differenzieren. Denn auch ein
»Bild« kann in dem hier intendierten Sinn »Medium« eines Bildes sein;
allerdings liegen dem zwei ganz unterschiedliche Bildbegriffe zugrunde.
Die Zeichnung, das Gemalde, in erweitertem Sinne das Relief und die
Plastik, heutige Verhiltnisse einbezogen die Fotografie, das Fernsehbild
und das sog. »virtuelle« Bild auf dem Bildschirm - all dies sind »Bilder«
i. S. der eidéla. Im Sinne des Vorschlags von Hans Belting (2002) lassen
sich diese Bildformen als Medien (im Sinne der medialen »Verkorpe-
rung« von Bildern) verstehen, und zwar aufgrund ihrer je eigenen Dar-
stellungsformen und -charakteristika, welche die Moglichkeiten und
Grenzen der Darstellung von Darstellungsinhalten determinieren. Diese
Bildgehalte selbst wiren fiir Platon dann entweder durch Ideenihnlich-
keit ausgezeichnet - sie wéren eikén —, oder aber durch Vernachlissigung
des Bezugs auf die Ideen, dann wiren sie phantasma. Ob etwas eher ei-
kén oder phantasma ist, wird sicherlich durch die Darstellungsform mit-
bestimmt, ist aber wesentlich auch eine »bildethische« Frage der Bemii-
hung um einen vernunftgemaflen Bezug zur kosmischen oder Ideenord-
nung. Ein »platonischer Bildinhalt« erscheint als Zeichnung anders denn
als Plastik oder als Wandgemalde: er selbst ist entweder eikon oder phan-
tasma, jene sind verschiedene Formen von eidéla. Es geht darum zu zei-
gen, dass v. a. der platonische Bildbegriff »eikdn« von dem abstrahiert,
was hier - noch ganz vorlaufig und heuristisch - als Medium bezeichnet
wird, und dass Platons Bildkritik gerade deswegen nicht zuletzt auch eine
Kritik von Medialitit avant la lettre ist. Als »ideenfremde« oder »ideen-

Die Darstellungsform ist entsprechend nichts anderes als bspw. die Verzerrung der
»wahren« Proportionen eines Gegenstandes bzw. seines paradeigma.

49

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

ferne« Form hat Platon gewissermaflen erkannt, dass das Medium eine
ihm durchaus eigene »Message« hat.

Dieser Zusammenhang ldsst sich nun wie folgt schematisieren (wobei
die drei diskutierten Aspekte der Bildreferenz, des Herstellungsmodus
sowie der Medialitit zusammengefasst werden):

* Das Ideenabbild als Idealtyp der eikdn ist dinghaft und insofern nie-
mals eidblon. Es ist notwendig ideendhnlich (eikos). Ein Bett kann ein
schlecht hergestelltes Bett sein, aber niemals das Schatten- oder Trug-
bild eines Bettes. Die Eigenform der Materie, z.B. des Holzes, das ih-
rem Begriff hylé den Namen gibt, hat daher keinen verzerrenden Ein-
fluss auf die Form der abgebildeten eikén (etwa des Bettes).

e Wenn das Bild (eikdon) als Produkt von Mimesis verstanden wird, ist
entweder der Kosmos (als mimetisch hergestelltes Abbild der Ideen;
Timaios 28d ff.) oder das eiddlon angesprochen. Das Medium des
Kosmos ist formlos (Chora), das Medium des eiddlon ist nicht form-
los, sondern impliziert eigene Darstellungsformen, die Platon als Ver-
zerrung der eigentlichen Proportionen und Eigenschaften der darge-
stellten Sache registriert.

* Die eiddla wiederum weisen sich entweder durch ihre Referenz auf
Ideen i. S.»>guter< Abbildungen aus, indem die dargestellten Formen
durch Vernunftgebrauch nach Maf3gabe der Ordnung unterschieden
werden — nur dann sind sie eikén im positiven Sinn -, oder sie orien-
tieren sich nicht in verniinftiger Weise an Ideen, dann sind sie eiké-
nes, eidéla oder phantasmata im pejorativen Wortsinn, wie v. a. in der
Politeia vorherrschend. Hier konnte man noch zwischen arbitrirem
Ideenbezug, also der bloflen Unkenntnis einerseits und der gezielten
Ignoranz des eigentlichen Sachverhalts andererseits (beispielsweise in
der illusionistischen Kunst oder auch der sophistischen Rede) unter-
scheiden.

Man kann also keineswegs sagen, dass es Platon um eine generelle Verur-
teilung des Bildes geht. Vielmehr existieren grundsitzlich drei Formen
des Bezugs auf Ideen: erstens der anisthetisch-rationale Weg der Idee-
nerkenntnis durch den Logos, zweitens die Herstellung von Dingen und
drittens die mimetische Herstellung von Abbildern unter vernunftge-

50

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eikon, eidélon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes

miflem, also kritischem Bezug auf die paradeigmata. Unter diesen drei
Varianten ist der Bereich der hergestellten Dinge nur bedingt tauglich
zur Gewinnung von Erkenntnissen: denn einerseits sind diese eben nur
mehr oder minder exemplarische Abbilder, andererseits aber dienen sie
pragmatischen und gerade nicht erkenntnismifligen Zielen - und zwar
im Gegensatz zum Prototyp aller »hergestellten Dinge«, dem Kosmos. Es
ist gerade die »Nichtverwendbarkeit« der Bilder, also ihr »nichtseiendes«
Moment, das den Weg zu einem sinnlich-dsthetischen Erkenntnismodus
er6ffnet. Sie sind, auch darin dem Kosmos strukturverwandt, geradezu
Aufforderung zu einer lesenden Deutung der enthaltenen (bzw. darge-
stellten) Formen. Genau dieses Verhaltnis zur Bildlichkeit praktiziert Pla-
ton in der gleichnishaften Rede auf exemplarische Weise und schreibt es
so als normative Vorgabe eines >rechten Bildgebrauchs« fest; wie umge-
kehrt unter dieser normativen Vorschrift die phantasmata geradezu als
Provokation erscheinen miissen, weil sie den sie Entziffernden in die Irre
fithren. Die Schriften Platons lassen sich insofern nicht nur als abstrakt-
theoretische Diskurse, sondern auch als konkrete Exempla einer guten
Bildpraxis — namlich der Kritik der Bilder, gleichsam der Dekonstruktion
ihrer Wirkung durch rationale Rekonstruktion ihrer Rahmungen - be-
trachten. Sie fithren - in verschiedenen Varianten und gerade auch ex-
emplarisch mittels des eikds logos — Bildpraxen auf und beinhalten inso-
fern durchaus ein performatives Moment.

Doch mit dieser Auffithrung einer Bildethik als Bildkritik, das darf
nicht iibersehen werden, zielt Platon bereits auf eine kulturell avancierte
Ebene ab, die nur die wenigen Privilegierten - oder, wie es die Politeia
(519a) ausdriickt, die »trefflichsten Naturen« — erreicht, zu deren Ausbil-
dung und Berufung die Philosophie gehort. Sie ist hochgradig rationali-
siert, setzt die Einsicht und Teilhabe am Logos bereits voraus.'” Die pla-
tonische Heilsutopie verlangt aber allen ein vernunftgeméfies Leben ab.
Erst dann kann Gerechtigkeit herrschen, wenn alle Einsicht in die kosmi-
sche Ordnung erhalten und in allen Seelen Gerechtigkeit herrscht - da-
mit ist eine Bildungsidee initiiert, die bis zu Comenius« berithmtem

17| Im Staat sind es »nur die trefflichsten Naturen« unter den Bewohnern, die
von Kind an »gehorig beschnitten« und denen »das dem Werden und der Zeitlich-
keit Verwandte [...] ausgeschnitten worden wire«, damit sie »das Gute zu sehen
und die Reise aufwirts dahin anzutreten« in der Lage seien (Platon, Politeia 519a-
519d).

51

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

Wahlspruch wirksam bleibt, der schliellich einer >Piddagogik der guten
Bilder« programmatischen Status zuwies.

Wihrend fiir Platon, der iiber keine Differenzierung von Bild und
Medium verfiigte, das Medium Bild ungeachtet seines (von Comenius
kultivierten) Potentials zur >guten Abbildung« tiberwiegend mit der ver-
zerrenden Seite der phantasmata bzw. den eiddla im pejorativen Sinn
identifiziert wurde, wurden andere Medien - Ton/Harmonie, Geste und
Korper - als erzieherische Instrumente zur sinnlichen Vermittlung der
kosmischen Ordnung durchaus geschitzt. Musik, Tanz und Gymnastik
sind fiir Platon - vor allem im Rahmen ritueller Kontexte — willkomme-
ne Erziehungsmittel, die den Korper selbst zum Medium, zum Bildtrdger
der kosmischen eikdnes werden lassen.

2.2 Kosmos und Ritual:
Medien als Erziehungsmittel

Die oben vorgenommene Analyse hat ergeben, dass im Bereich des Mi-
metischen einerseits die Frage der Referenz und andererseits die Frage
des Mediums iiber den Status des Bildes entscheiden. Es sind die unvoll-
kommenen, also bereits formhaltigen Medien, welche eine Vermischung
von Formen von vornherein provozieren und somit dort, wo ohnehin
Unvernunft und Unkenntnis herrscht, die Entstehung von ideenfernen
phantasmata begiinstigen. Nun ist es sicherlich eine Angelegenheit der
Medien, die Bildhaftigkeit der Bilder eher sichtbar zu machen oder aber
(wie im Illusionismus) zu verbergen. Hierbei nimmt das Bild als Medium
jedoch, und das eben diirfte der Grund fiir Platons weitgehende Ver-
déchtigung des Bildmediums sein, eine besondere Position ein. Andere
Medien, wie Ton und Harmonie in der Musik oder Geste und Korper in
Tanz und Gymnastik, eignen sich kaum in so hohem Mafle wie das Bild
zum Illusionismus, also zur Verdeckung ihres medialen Moments. Die
Gefahr liegt weniger in einer Verwechslung von Bild und Wirklichkeit,
sondern vielmehr darin, dass das »unverniinftige Bild« zum Vorbild des
Verhaltens generalisiert wird. Gefiirchtet wird also die Performativitit
des aufgefiihrten Bildes: seine Macht, (neue) soziale Ordnungen zu eta-
blieren. Dazu ein Kommentar aus den Nomoi (669¢c-d):

52

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kosmos und Ritual: Medien als Erziehungsmittel

»Denn diese [die Musen, B.J.] wiirden sich wohl nie so weit vergreifen, dass sie
Worte, welche sie Mannern in den Mund legten, mit weiblichen Tanzbewegungen
und Tonweisen begleiteten, noch auch dass, wenn sie Tonweisen und Ténze fiir
Freie gesetzt, sie diese dann mit Rhythmen verbanden, wie sie fiir Sklaven oder
Leute von sklavischem Sinne sich eignen, oder endlich zu edlen Rhythmen und
Tanzbewegungen eine Tonweise oder Worte lieferten, die mit jenen Rhythmen im
Widerspruch standen. Auch wiirden sie schwerlich die Stimmen von Tieren, Men-
schen und Instrumenten, kurz aller Arten von Schall in eins verbinden, gerade als
ob eine solche Darstellung Einheit hitte. Die menschlichen Dichter und Tonsetzer
aber mischen und rithren dergleichen alles unverstindig durcheinander [...]«.

Konstitutive Differenzen der antiken Gesellschaftsordnung - Ménnlich-
keit vs. Weiblichkeit, Freie vs. Sklaven, Menschen vs. Tiere'® - erscheinen
hier als ewige Merkmale eines gottlich geschaffenen Kosmos. Die Werke
der Menschen vermischen dies alles, sie erzeugen unbestindige, vieldeu-
tige Bilder. Eine durch diese Merkmale gekennzeichnete Welt fesselt die
sinnliche Erfahrung ans Vergingliche und Diffuse, und erzeugt >verwirr-
te Seelen, die schliefllich die Welt durch ihre Werke und ihr Handeln
noch mehr in Unordnung bringen.

Dieselbe Kraft, welche der sinnlichen Erfahrung hier im Negativen
zugeschrieben wird, spielt aber auch fiir die Umwendung dieser schlech-
ten Dynamik eine Schliisselrolle. Sie ist eine Instanz der Kehrtwendung
und Rettung, denn sie ermdéglicht die sinnliche Erfahrung der Harmonie
des Kosmos und auf diesem Weg das Wiedererinnern der verloren ge-
gangenen guten Ordnung. So lehrt Platon im Timaios tiber die Sehkraft:
18| Die Mensch-Tier-Differenz ist in der griechischen Antike ein fiir das Selbst-
verstindnis als Subjekt offenbar wesentlicher Aspekt, der in den Gleichnissen der
platonischen Seelenlehre eine entsprechend zentrale Rolle einnimmt (s.u. S. 55). In
diesem Zusammenhang wire auch an die Kirke-Episode der Odyssee zu denken,
in der Odysseus’ Kameraden in ihrer Triebhaftigkeit zu Schweinen regredieren,
wihrend das Urbild des europdischen Biirger-Subjekts, Odysseus, Mensch bleibt
(vgl. Horkheimer/Adorno 1980). Anthropologische und Geschlechterdifferenz bil-
den eine Stufenfolge abnehmender Subjektivitét; s. dazu den im Timaios (42a-42e)
dargelegten Mythos, welcher die >zwiespiltige Natur« des Menschen wie folgt er-
lautert: das edlere der beiden Geschlechter ist der Mann; wer nicht gerecht lebt,
der »werde in eines Weibes Natur bei seiner zweiten Geburt verwandelt werden;
wenn er dann immer noch nicht »seiner Schlechtigkeit Einhalt tite, solle er der
Art derselben entsprechend jedesmal in einer Tiergattung von dhnlicher Art, wie
er sie sich angebildet, iibergehen und [...] nicht eher ans Ziel seiner Leiden gelan-

gen, als bis er [...] jener wirren und vernunftlosen Masse [...] durch die Vernunft
Herr geworden wire.«

53

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

»Nun aber nehmen wir durch ihre Vermittlung Tag und Nacht und auch die Mo-
nate und die Jahresumliufe wahr, und haben so durch dies alles die Zahl sowie den
Begriff der Zeit empfangen und sind zur Untersuchung tiber die Natur des All an-
geregt worden, und dadurch erst sind wir zur Philosophie vorgedrungen, welche
das grofite Gut ist, was dem sterblichen Geschlechte als eine Gabe der Gétter zuteil
ward und jemals zuteil werden wird. [...] Gott [hat] die Sehkraft fir uns erfunden
und uns verliehen [...], damit wir die Uml4ufe der Vernunft im Weltgebaude be-
trachten und sie auf die Kreisbewegungen unseres eigenen Nachdenkens anwen-
den konnten, welche jenen verwandt sind, soweit es das Durchschiitterte mit dem
Unerschiitterlichen sein kann, und damit wir nach ihrer genauen Durchforschung
und nachdem uns die Berechnung ihres richtigen Ganges, wie er ihrem Wesen
entspricht, gelungen, in Nachahmung der von allem Irrsal freien Umkreisungen
des Gottes die in uns selber ordneten.« (Platon, Timaios 47a-47¢)

In analoger Weise vermitteln Stimme (Gesang) und Gehor »dem, wel-
cher vernunftgemifl des Umgangs mit den Musen pflegt« (ebd. 47d),
Harmonie. Alle Sinne kénnen Ordnung, Harmonie, Rhythmus und
Schénheit vermitteln. In mimetischen Prozessen, die das ganze Spek-
trum von korperlichen Bewegungen und Gesten bis hin zu kognitiven
und reflexiven Tétigkeiten abdecken, gleicht sich das Individuum dem
sinnlich Erfahrenen an (Gebauer/Wulf 1992:52 ff.), wobei folgende
Asymmetrie die normativen Anforderungen festschreibt: das Sinnliche
als solches ist Vielheit und Unbestandigkeit. Wird in diesem Sinne das
Sinnliche nur sinnlich, d.h. distanzlos erfahren, so resultiert keine tran-
szendente Dynamik, sondern lediglich eine Verhaftung an diese Sphire
des Uneigentlichen: strukturanalog zur Ausblendung des Bildmediums
wird dann die sinnliche Erfahrung irrtiimlicher Weise schon fiir das
Wahre genommen. Wird das Sinnliche aber als blofler Durchgang einer
ihm zugrunde liegenden Ordnung wahrgenommen - somit als das, was
es seiner Natur nach in der platonischen Ontologie ohnehin ist, so wird
die Sinnlichkeit der Erfahrung als solche unmittelbar suspendiert und in
eine transzendente Ordnungserfahrung tiberfiihrt: der Blick hat dann die
Kraft, die hinter der sinnlich vermittelten Fassade liegende Ordnung der
Welt sinnlich erfahrbar zu vermitteln.

Es muss Platon insofern um eine Kritik des sozialen Gebrauchs der
Sinnlichkeit gehen, und nicht um ihre Desavouierung. Die Menschen
sind schlechte Schopfer, deren mediale Produkte die Seelen in Unord-

54

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kosmos und Ritual: Medien als Erziehungsmittel

nung bringen, aber als Geschopfe der Goétter, die an der Vernunft selbst
teilzuhaben vermdogen, liegt es in ihrer Hand, diesen Zustand zu verbes-
sern. Es ist die Aufgabe der Weisen und Verniinftigen, die rechte Ord-
nung zu erkennen. Diese soll nicht nur in esoterischen Zirkeln gelehrt
werden, sondern es ist dariiber hinaus dafiir zu sorgen, dass diese Ord-
nung sinnlich-konkret erfahren werden kann, so dass durch die sinnliche
Erfahrung hindurch eine Mimesis an die ideale Ordnung stattfinden
kann. Die Architektonik der platonischen Ontologie ist hierfiir wesent-
lich; insbesondere dadurch, dass die ideale Welt selbst sozusagen >aktiv«
in den Bereich des Sinnlichen scheint, dass der Schein, die Ahnlichkeit,
das Bild an sich nicht »falsch« sind, sondern ebenfalls géttlicher Abkunft,
und dass die Idee als das wahrhaft Seiende in den Dingen durch ihre
Teilhabe (methexis) anwesend ist.

Es war Platon ganz offenbar bewusst, dass mimetische Prozesse in
der Erziehung und soziale Rituale die primédren Orte dieser konkreten
Erfahrung darstellen: in der Mimesis wird der Kérper zum Medium, sei
es von Ordnung oder von Unordnung. Sowohl in der Politeia als auch in
den Nomoi werden deshalb Musik und Gymnastik, Tanz und Gesang als
zentrale Anliegen im Rahmen der Erérterung der Funktionen des Erzie-
hungswesens, das der Gesetzgeber »nie irgendetwas anderem nachstellen
oder zur Nebensache werden lassen« darf (Platon, Nomoi 766a), hervor-
gehoben. In den pédagogischen Passagen der Schriften Platons erzeugt
ein Nebeneinander von pragmatischen, tradierend-normativen und kos-
misch-einbindenden Aspekten von Musik und harmonischer Bewegung
eine scheinbar natiirliche Verbundenheit dieser verschiedenen Bereiche.
Das Programm der platonischen Paideia verbindet kosmische Ordnung,
soziale Normen und sinnliche Ordnungserfahrungen (Harmonie und
Rhythmus) zu einem Ganzen, fiir das als paradigmatische Struktur der
Chorreigen steht.” Dieser ist in der griechischen Antike ein generatio-
neniibergreifendes soziales Ritual, welches von Platon in eine die ganze
Gesellschaft umfassende, quasi »sozial-padagogisch« angedachte Nor-
mierungsinstanz transformiert wird.

In der Erziehung darf selbstverstindlich nur Vorbildliches zur An-
wendung kommen, nur solche Tonarten, Musikinstrumente und Gesan-
19| Wie der Athener in den Nomoi (672e) seine padagogischen Untersuchungen

zusammenfasst, bezieht sich das »Ganze des Chorreigens [...] auf das Ganze der
Erziehung«.

55

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

ge dirften verwendet werden, die eine Harmonie in der Seele hervorru-
fen (Gebauer/Wulf 1992:55), wihrend durch Gymnastik und Tanz die
Form des Schoénen in die Gesten, Bewegungen und Rhythmen des Kor-
pers schon im Mutterleib® eingeschrieben wird. Die vernunftgeleitete
Erziehung erfiillt eine korrektive soziale Funktion. Denn indem dafiir ge-
sorgt wird, dass die Einzelnen die kosmischen Gesetze erfahren, verin-
nerlichen und zu Leitprinzipien ihrer Lebensfithrung machen, wird die
Ordnung des Ganzen erreichbar: »Wenn aber die Knaben schon beim
Spiel auf die gehorige Art angefangen haben und gute Ordnung [eu-
nomia] durch die Musik in sich aufgenommen, so wird auch, ganz im
Gegensatz mit jenen, diese sie iiberall begleiten und mit ihnen wachsend
auch das berichtigen, was etwa vorher im Staat in Unordnung geraten
war« (Platon, Politeia 425a). Die Musik bewirkt eine unmittelbare Ver-
bindung mit der géttlichen Harmonie, denn sie hat »mit den Umbkreisun-
gen der Seele in uns verwandte Umléufe« (Platon, Timaios 47d) und ver-
mag »den in Zwiespalt geratenen Umlauf der Seele in uns zur Ordnung
und Ubereinstimmung mit sich selber zuriickzufithren« (ebd.).

Ton und Harmonie sind fiir Platon aber nicht nur Medien kosmi-
scher Ordnungserfahrungen, sondern wie bereits gesehen ebenso eines
der praktischen Vermittlung tradierter normativer Gehalte, die von Pla-
ton sozusagen riickwirkend ontologisiert werden. Verschiedene Harmo-
nien und Rhythmen stehen fiir Wesensunterschiede — im Medium des
Tons erscheinen Abbilder von Ideen (oder aber Vermischungen, Phan-
tasmen). Daher ist es nicht nur notwendig, »nach einem festen Muster
Gesinge, welche fiir das weibliche, und solche, welche fiir das ménnliche
Geschlecht sich eignen zu unterscheiden und demgeméf auch Harmonie
und Rhythmus ihnen anzupassen«, sondern

»man muss die dem weiblichen geziemenden auch aus jenem Naturunterschiede
beider Geschlechter noch besonders deutlich machen. Wenn daher eine erhabene
Musik, welche Mut und Tapferkeit atmet, dem mannlichen Charakter entspricht,
so ist nicht blof3 gesetzlich festzustellen, sondern auch den Biirgern noch beson-

20| »Wollen wir denn allem Geldchter zum Trotz es zum ausdriicklichen Gesetze
erheben: eine schwangere Frau soll fleiflig spazierengehen [...]« (Platon, Politeia
789d-e). »Und folglich werden wir auch mit Grund behaupten, dass auch die
Gymnastik der ganz zarten Kinder, welche lediglich darin besteht, dass man ihnen
Bewegung macht, eins von den Mitteln ist, welche viel zu einem Teile der Tugend
beitragen« (ebd. 791c¢).

56

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kosmos und Ritual: Medien als Erziehungsmittel

ders auseinanderzusetzen, dass eben hiernach diejenige, welche mehr zum Aus-
drucke der Sittsamkeit und Besonnenheit neigt, auch mehr dem weiblichen ange-
messen ist« (Platon, Nomoi 802d-802¢).

Auch das Ritual des Miarchenerzihlens, das Platon zum Bereich der Mu-
sik zahlt (vgl. Platon, Politeia 376e), wird mit gleicher Absicht als norma-
tives Erziehungsinstrument eingesetzt, denn gerade bei den »jungen und
zarten Wesen [...] wird vornehmlich das Gepringe gebildet und ange-
legt, welches man jedem einzeichnen will«; die Miitter sollen »noch weit
sorgfiltiger die Seele durch Erzahlungen bilden, als mit ihren Hénden
den Leib« (Platon, Politeia 377a-c).

In dhnlicher Weise wie bei Musik und Gesang spielt sich auch die Be-
deutung der Gymnastik auf verschiedenen Ebenen ab. Hier gibt es zu-
néchst die ganz pragmatische Dimension der Korperbeherrschung - im
idealen Staat ist die Gymnastik als Kampf- und Kriegsiibung auszurich-
ten, durch Behendigkeit, Schnelligkeit und Kraft des Leibes sichergestellt
wird (Nomoi 830d, 832e ff.). Auf einer zweiten Ebene ist eine tradierend-
normative Funktion zu erkennen: Kérperbildung durch Gymnastik und
Sport sind Teil des antiken Erziehungskanons; sie erzeugen einen dem
sozialen Stand angemessenen Bewegungshabitus. Schliefilich ist auch der
Gymnastik, wiewohl sie es im Gegensatz zur Musik priméar nicht mit der
Seele, sondern dem Korper zu tun hat, eine kosmologische Konnotation
nicht abzusprechen. Denn das Prinzip »Ordnung durch Bewegung« ist
der antiken Kosmologie, wie in Platons Timaios wiedergegeben, entnom-
men:

»[...] wenn man aber dem Beispiele der von uns so genannten Ernihrerin und
Amme des Alls folgt und den Korper am liebsten niemals in untatiger Ruhe belafit,
sondern in steter Bewegung erhilt und durch gewisse angemessene Erschiitterun-
gen, die man in ihm seinem ganzen Umfange nach hervorruft, sich jener dufleren
und inneren Erregungen auf eine naturgemifle Weise erwehrt und dadurch die
durch den Korper umherirrenden Bestandteile und Eindriicke, dergestalt daf3 sich
Verwandtes zu Verwandtem fiigt, in die gehorige Ordnung untereinander bringt,
so wird man nach unserer voraufgehenden Auseinandersetzung iiber die Natur
des Alls es hierdurch verhindern, dass sich Feindliches zu Feindlichem geselle und
dadurch im Kérper Kdmpfe und Krankheiten erzeuge, und vielmehr bewirken,
daf3 Befreundetes sich mit dem Befreundeten verbinde und dadurch Gesundheit

57

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

verleihe. Von allen Bewegungen nun aber ist die des Korpers in sich selbst und
durch sich selbst die beste, denn sie ist am meisten der Bewegung des Denkens
und des All verwandt.« (Timaios 88d-89a)

Das Prinzip der Selbstbewegung steht in der antiken Philosophie fiir das
hochste Seiende. In der Gymnastik geschieht, nach Platons Darstellung,
eine mimetische Angleichung an dieses hochste Seiende und an den Kos-
mos: der Korper wird selbst zum Medium, in dem das Bild der gottlich-
selbstbewegten Ordnung hervortritt und sinnlich erfahrbar wird. Die
Isomorphie der leiblichen Bewegungen mit den kosmischen Gesetzen
bewirkt eine gute Ordnung des Korpers (Gesundheit) sowie die Harmo-
nie des Korpers im Verhiltnis zur Seele; vor allem aber taugt nur der in
diesem Sinne harmonisierte Korper zu seiner eigentlichen Aufgabe, als
Sitz der sterblichen Seele und zeitlicher Sitz der unsterblichen Seele die
Voraussetzungen dafiir bereit zu stellen, dass die Seele selbst das eikon
der kosmischen Ordnung sein kann.

2.3 Die Disziplinierung des Korpers
zum guten Mediumc«

Motiviert sich das padagogische Programm Platons auf der Basis der Ide-
enmetaphysik, indem das hochste Seiende und zugleich die Notwendig-
keit seiner Nachahmung durch die Menschen als normative Vorgaben
prasentiert werden, so zeigen die entsprechenden Passagen, dass der Be-
griff der Seele (psyché) in diesem Kontext eine zentrale Vermittlerfunkti-
on einnimmt. Dies in zweierlei Hinsicht: erstens liefert erst Platons
Theorie der Seele eine Erklirung der pidagogischen MafSnahmen, insbe-
sondere der Bedeutung von Musik und Gymnastik im Rahmen einer
spezifischen und differenzierten Leib-Seele-Anthropologie, andererseits
verbindet die Seele den Menschen mit dem Kosmos (Wulf 1991:4). Pla-
ton artikuliert diese Verbindung in seinen Schriften auf zweifache Weise
- einerseits durch den Mythos der Erschaffung des Kosmos und der in-
dividuellen Seelen, also gleichsam einer makrokosmischen und einer mi-
krokosmischen Version von Seele (Treusch-Dieter 1991), andererseits
durch die Theorie der harmonischen Selbstbewegung der Seele, wie sie
bereits im Vorhergehenden Erwihnung fand. Der erste Aspekt bezieht

58

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Disziplinierung des Kérpers zum >guten Medium«

sich auf ihren Aufbau, der zweite auf das Prinzip der Bewegung, welches
sie — in der Antike generell (Stadler 1991:180) - verkérpert. Die Vermitt-
lung beider Aspekte liegt in der Uberzeugung, dass die rechte, der kos-
mischen Ordnung entsprechenden Bewegungsweise eng mit der guten
Ordnung (eunomia) zusammenhingt.

Was den Aufbau der Seele angeht, folgt sie einer strengen Analogie
von Kosmos, Polis und Psyche (vgl. Szlezak 1996; auch daran ist iibrigens
der enge begriindungslogische Zusammenhang von Kosmologie, Politik
und Péddagogik ablesbar). Jeder dieser drei Bereiche ist in wiederum drei
(in ihren Verhiltnissen zueinander analoge) Teile aufgeteilt: der Kosmos
in »Erde, Himmel und einen »iiberhimmlichen Ortc¢ der Vernunft«
(Treusch-Dieter 1991:16), die Polis in Philosophen-Herrscher, Beamte/
Wichter/Krieger und Bauern/Handwerker, die Seele schliefllich in Ver-
nunft, »mutartigen< und begehrlichen Teil. Wenn Dieter Geulen (1991)
hervorhebt, dass »Platons Auffassung [...] einerseits einen theoretisch
prazisierten metaphysischen Bezug, andererseits aber auch eine Sakulari-
sierung, ja Politisierung der Personlichkeitslehre erkennen« lasst (Geulen
1991:531), so trifft dies den hier herauszustellenden Zusammenhang von
Kosmologie und normativer Pddagogik, und in diesem Kontext auch den
Gedanken der Bildung und die Kritik der Bilder, zentral.

Im Seelengleichnis des Phaidros findet sich das Menschliche mit dem
Verniinftigen bzw. das Nicht-Verniinftige mit dem Tierischen mythisch
konfundiert. Nachdem Platon die Unsterblichkeit der Seele aufweist, be-
schreibt er ihr Wesen als »der zusammengewachsenen Kraft eines befie-
derten Gespannes und seines Fiihrers« gleichend (Platon, Phaidros 246a).
Im Gegensatz zu den Géttern sei beim Menschen eines der beiden Rosse
- unschwer als der »mutartige« Teil der Seele erkennbar - »gut und edel
und solchen Ursprungs, das andere aber entgegengesetzter Abstammung
und Beschaffenheit« (ebd. 246b). Weniger von péddagogischer Zuver-
sichtlichkeit erfiillt als in der Politeia (s.u.), heif3t es hier iiber letzteres, es
sei »plump, schlecht gebaut, [...] glasdugig und rot unterlaufen, aller
Wildheit und Starrsinnigkeit Freund, rauh um die Ohren, taub, der Peit-
sche und dem Stachel kaum gehorchend« (ebd. 253e).

Der im Timaios erzihlte Mythos inszeniert diese anthropologische
Differenz als ontologische und schliefit damit indirekt — vermittelt tiber
den oben rekonstruierten Zusammenhang der platonischen Ideenlehre

59

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

mit ihren bildhaft-mythischen Darstellungen im Sinne des eikds logos -
Seelenlehre, Kosmologie und Ontologie zusammen. Wie hier berichtet
wird, ist ndmlich nicht die ganze Seele unsterblich, sondern lediglich der
vom Schopfer selbst geschaffene Teil. Die von diesem erschaffenen ande-
ren gottlichen Wesen ahmten seine Schépfung nach und erschufen so die
anderen beiden Seelenteile: Sie

»umwolbten die tiberkommene unsterbliche Grundlage der Seele rings herum mit
einem sterblichen Korper, gaben ihr den ganzen Leib gleichsam zum Fahrzeug
und legten in ihm noch eine andere Art Seele, die sterbliche, an, welche gefahrliche
und der blinden Notwendigkeit folgende Eindriicke aufnimmt, zunichst die Lust
[...], dann den Schmerz, [...] fernerhin Mut und Furcht [...], schwer zu besinfti-
genden Zorn und leicht verlockende Hoffnung [...]. Demgemif ferner aus Scheu,
das Géattliche in der Seele zu beflecken, weisen sie dem Sterblichen in ihr, getrennt
von demselben, einen anderen Teil des Kérpers zum Wohnsitze an [...].« (Platon,
Timaios 69c-69¢)

Das >Mutartiges, hier der »streitliebende Teil der Seele« genannt, ist vom
Verniinftigen durch den Hals getrennt und vom Begehrenden durch das
Zwerchfell. Der Erschaffungsmythos des Menschen im Timaios stellt die
beiden unteren Seelenteile ganz offenbar als mit dem Korper verschmol-
zene dar, denn zuerst wird der Leib geschaffen, der die unsterbliche Seele
umwolbt, und danach erst werden die sterblichen Seelenteile hinzuge-
fiigt. Der platonischen Ontologie zufolge kénnte im Ubrigen eine sterbli-
che Seele nicht unkorperlich gedacht werden, denn wire sie reine >See-
lensubstanz¢, so wire sie notwendig >unerschaffen und unvergénglich«
(so wie die »Weltseele«, vgl. Stadler 1991:180).

Ganz in diesem Sinne bezieht sich Platon im Dialog Phaidon, der
ebenfalls die Unsterblichkeit der Seele ausfiihrlich abhandelt, unter dem
Titel »Seele« nur auf diesen gottlichen, oberen Seelenteil:

»[...] diinkt dich nicht das Géttliche so geartet zu sein, dafi es herrscht und regiert,
das Sterbliche aber, dafi es sich beherrschen ldf3t und dient? - Das diinkt mich. -
Welchem nun gleicht die Seele? — Offenbar, o Sokrates, die Seele dem Géttlichen
und der Leib dem Sterblichen. - Sieh nun zu, sprach er, o Kebes, ob aus all dem
Gesagten uns dieses hervorgeht, dafy dem Gottlichen, Unsterblichen, Verniinfti-
gen, Eingestaltigen, Unauflgslichen und immer einerlei und sich selbst gleich sich
Verhaltenden am dhnlichsten ist die Seele, dem Menschlichen aber und Sterbli-

60

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Disziplinierung des Kérpers zum >guten Medium«

chen und Unverniinftigen und Vielgestaltigen und Auflgslichen und nie einerlei
und sich selbst gleich Bleibenden, diesem wiederum der Leib am dhnlichsten ist?«
(Platon, Phaidon 80a-80b)

Auf die unteren Seelenteile treffen eben die Eigenschaften zu, welche hier
dem Korperlichen zugerechnet werden: Unvernunft, Vielgestaltigkeit
(vgl. unten das >vielkopfige Wesen« im neunten Buch der Politeia), Sterb-
lichkeit; sie lassen sich beherrschen, wihrend der verniinftige, gottliche
Teil herrscht. Mit dieser innerseelischen Représentanz des Korperlichen,
Sinnlichen und Sterblichen fiihrt Platon die ontologische Differenz des
Idealen vs. Sinnlichen in die menschliche Seele selbst ein. Dieses Ideale
des Individuums liegt in seiner Einheit, Selbstgleichheit und Vernunft -
seiner Identitit in diesem Sinne des Begriffs, demgegeniiber das Korper-
lich-Sinnliche als das nicht Identische beschrieben wird. Die Struktur der
antiken Seele-Leib-Anthropologie gewinnt in diesen Mythen eine iiber-
aus machtige und komplexe symbolische Reprisentation, auf deren Hin-
tergrund sich die padagogischen und politischen Geltungsanspriiche des
Seelenbegriffs in der Politeia mit Leichtigkeit rechtfertigen lassen.

Die Erérterung der Seele in der Politeia verbindet politischen und
péadagogischen Diskurs. Nachdem Platon die Unterteilung seines Ideal-
staates in drei funktional differenzierte soziale Klassen (Produzenten/
Gewerbetreibende, Krieger, Berater/Hiiter) mit je spezifischen Regeln
und Anforderungen dargelegt hat, stellt sich fiir ihn die Frage nach der
»Gerechtigkeit« (dikaiosyné) in der Organisationsform des Staates. Diese
wird zunidchst dadurch charakterisiert, dass die verschiedenen Klassen
im Staat sich nicht in die Geschifte der jeweils anderen einmischen, son-
dern dass »jede von diesen das Thrige verrichtet in der Stadt« (Politeia
434c). Es ist nun der Dreh- und Angelpunkt des ganzen Staatsentwurfs -
und in weiterer Perspektive das zentrale Moment, welches den Zusam-
menhang zwischen dem »hochsten Seienden«, dem Kosmos und der
vom Menschen als Nachahmer des Schopfers geschaffenen Welt herstellt
—, dass diese drei Klassen der Unterteilung der Seele des Einzelnen ent-
sprechen (Politeia 435c¢), und dass in Wahrheit der Staat in seinem Cha-
rakter als Ausdruck individueller Eigenschaften angesehen werden muss:
»Denn nirgends anders her kénnen sie ja dorthin gekommen sein. Denn
es wire ja lacherlich, wenn jemand glauben wollte, das Mutige sei nicht
aus den Einzelnen in die Staaten hineingekommen [...], oder das Wiss-

61

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

begierige [...] oder das Erwerbslustige« (ebd. 435e). Platons Analyse
sucht also individuelle Strukturdquivalente fiir die drei Klassen im Staat.
Anhand diverser Beispiele intrapersonaler Handlungskonflikte unter-
scheidet Platon zunichst »das Denkende und Verniinftige der Seele«
(Politeia 439d) und das »Gedankenlose und Begehrliche, gewissen An-
filllungen und Liisten Befreundete« (ebd.); Letzteres wird sodann unter-
teilt in das Mutartige oder Eifrige einerseits und das Begehrliche ande-
rerseits (ebd. 440e). Da die Frage der Gerechtigkeit im Staat auf die Frage
der Gerechtigkeit innerhalb der Individuen zuriickzufithren ist, tritt das
Krifteverhaltnis dieser drei Teile untereinander in den Blickpunkt. Ana-
log der vorldufigen Charakterisierung, Gerechtigkeit sei dann gegeben,
wenn die Klassen im Staate ihren jeweiligen Aufgaben nachkommen und
nicht versuchen, den anderen Klassen Kompetenzen und Machtansprii-
che streitig zu machen, besteht die Gerechtigkeit in der Seele in einem
entsprechenden Verhiltnis — das Verniinftige der Seele entspricht dabei
den Hiitern und Beratern im Staat, das Mutartige den Kriegern und das
Begehrliche der produzierenden und erwerbenden Klasse. Diese Darstel-
lung der Seele zielt darauf ab, pidagogische Mafinahmen als Instauration
einer guten Ordnung innerhalb der Seele zu présentieren:

»Nun gebithrt doch dem Verniinftigen zu herrschen, weil es weise ist und fiir die
gesamte Seele Vorsorge hat, dem Eifrigen aber, diesem folgsam zu sein und ver-
biindet? [...] Und wird nun nicht [...] die rechte Mischung der Musik und Gym-
nastik sie zusammenstimmend machen, indem sie das eine anspornt und nihrt
durch schone Reden und Kenntnisse, das andere aber zuredend und besinftigend
durch Wohlklang und Zeitmaf3 mildert? [...] Und diese beiden nun, so auferzogen
und in Wahrheit in dem Ihrigen unterwiesen und gebildet, werden dann dem Be-
gehrlichen vorstehen, welches wohl das meiste ist in der Seele eines jeden und sei-
ner Natur nach das Unersittlichste; welches sie dann beobachten werden, damit es
nicht etwa [...] unternehme [...] die andern zu unterjochen und zu beherrschen,
[...] und so das ganze Leben aller verwirre.« (Platon, Politeia 441e-442b)

Musik und Gymnastik wirken also spezifisch auf die beiden >oberens
Seelenteile, indem sie zugleich das Verniinftige beférdern und das >Mut-
artige« besénftigen. Diese Besdnftigung durch Rhythmus und Harmonie,
wie sie in Musik und Tanz bzw. Gymnastik vermittelt werden, schafft auf
mimetische Weise eine auf der Ebene gerade des unwillkiirlichen Teils der

62

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Disziplinierung des Kérpers zum >guten Medium«

Seele und sicherlich durch die damit verbundenen korperlichen Bewe-
gungen wirkende Grundlage, das per se unverniinftige >Mutartige« am
Verniinftigen, Selbstbeherrschten teilhaben zu lassen.

Im neunten Buch der Politeia — wiederum geht es um die Frage des
gerechten Handelns - gibt Platon ein »Bildnis der Seele in Worten« (Pla-
ton, Politeia 588b ff.), welches dieses Krifteverhiltnis anschaulich macht.
Man solle sich die Seele vorstellen als drei miteinander verwachsene We-
sen: zuerst »eine Gestalt eines gar bunten und vielkdpfigen Tieres, rund-
herum Kopfe von zahmen und wilden Tieren habend und imstande, dies
alles abzuwerfen und aus sich hervorzubringen« (das ist der >begehrliche«
Teil); sodann »auch noch eine andere Gestalt des Lowen und eine des
Menschen, bei weitem das grofite aber sei die erste und das néchste die
zweite« (Platon, Politeia 588c-588d). Wie im vierten Buch, geht es auch
hier darum, dass der als Mensch bezeichnete Teil der Seele »recht zu
Kriften kommt und sich auch des vielkopfigen Geschopfes annehmen
kann, wie ein Landmann das Zahme nihrend und aufziehend, dem Wil-
den aber, nachdem er sich die Natur des Lowen zu Hilfe genommen,
wehrend, dass es nicht wachse, auf dass er so, fiir alle gemeinsam sor-
gend, nachdem er sie untereinander und mit ihm selbst befreundet, sie
so erhalte« (Platon, Politeia 589b). In Erginzung zur Passage im vierten
Buch taucht hier implizit die normativ-padagogische Hoffnung auf, auch
der begehrliche Teil der Seele sei gewissermaflen kultivierbar. Interessant
an diesem Bild ist dariiber hinaus der Vergleich des verniinftigen Seelen-
teils mit einem Menschen: die normative Anthropologie Platons kommt
an keiner Stelle deutlicher zum Ausdruck als hier, wo die Vernunft als
»des Menschen innerer Mensch« (ebd. 589a) bezeichnet wird.

Weil das Verniinftige als der Seelenteil vorgestellt wird, der gar nicht
anders kann, als sich dem Idealen und Ewigen zuzuwenden, und das Be-
gehrliche als seiner Natur nach Unverniinftiges und Ungeordnetes das
absolut Andere des Verniinftigen darstellt, miissen sich die padagogi-
schen Bemiihungen in erster Linie auf das »Mutartige« richten:* Den ver-
21| Eine wahrhaft philosophische Erziehung verlangt dann noch nach anderen
Inhalten, die sich nicht dem Zeitlichen, sondern dem Ewigen widmen, wie etwa
der Mathematik. Diese Ausbildung jedoch hat Platon, wie bereits angemerkt, nur
der entsprechenden Klasse zugesprochen, also den hierzu geeigneten Individuen.
Die Erziehung zu eunomia, Harmonie und Rhythmus hingegen ist eine allgemeine

Notwendigkeit, weil ohne die so erzeugte Ordnung in den Seelen kein geordnetes
Ganzes zu erreichen wire. Der Unterschied betrifft also auch die Didaktik; der so-

63

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

wirrenden, chaotischen Impulsen des >begehrlichen« Teils der Seele wird
eine harmonisch geordnete Selbstbewegung des >Mutartigen« entgegen-
gesetzt: eine Einschreibung kosmischer Gesetze (lies: sozialer Normen)
in die Bewegungen und Gesten des Korpers. Damit wird erreicht, dass
der Korper, der ja unmittelbar mit der Harmonie der Seelenteile ver-
kniipft ist, nicht durch seine eigene Formbestimmtheit (also die Domi-
nanz des Begehrlichen und des Mutartigen) die mikrokosmische Abbil-
dung der makrokosmischen Ordnung durch die Seele verzerrt und ihre
Proportionen zerstort. Die Disziplinierung des Korpers zum guten Medi-
um bedeutet seine Kontrolle als Darstellungsform, als Trigermedium der
Seele, die ein Abbild (eikdn) des Kosmos sein soll.

2.4 »Referenzlose Bilder«:
Platons Medienkritik avant la lettre

Ausgehend von der Frage, wie der Kosmos als »gutes Abbild« sich im
Kontext der im Allgemeinen als solche wahrgenommenen generalisier-
ten Bildkritik Platons erkliren liefle, erwies die Analyse, dass die Ver-
wendung der Bildbegriffe bei Platon durchaus mehrdeutig und auch, je
nach Kontext, wechselhaft ist, wobei sich eine metaphorische von einer
nichtmetaphorischen Begriffsverwendung unterscheiden lisst. Dies
fithrte zu einer ersten Unterscheidung von ideendhnlichem Abbild (ei-
kén) einerseits und dem Bild als Ding und Darstellungsform (eidélon)
bzw. Trugbild (phantasma) andererseits. In einem zweiten Analyseschritt
wurden davon ausgehend Platons Schriften auf Unterscheidungsmog-
lichkeiten dieser Bildsorten befragt. Hierbei erwiesen sich die Aspekte
der Referenz (vernunftgeleiteter vs. arbitrdrer Ideenbezug bzw. gezielte
Ignoranz), des Hervorbringungsmodus (ebenbildnerische vs. trugbildne-
rische Kunst) sowie des Mediums (rein/formlos: Chora, unrein/formbe-
haftet: Medien der Sinnenwelt) als geeignete Differenzierungskategorien.
Insbesondere konnte aufgezeigt werden, dass das Hervortreten von Ideen
als eikdnes bei Platon immer schon ein Medium voraussetzt. Das Fehlen
kratische Dialog als Weg der Wiedererinnerung wirkt auf das Verniinftige, nicht
aber auf die unteren Seelenteile, die nur durch kérperlich-sinnliche Ubung er-
reicht werden. Hier wiederholt sich intraindividuell die oben hervorgehobene

Zweiteilung der Pidagogik in logisch-philosophische Schulung der Philosophen-
kaste und sinnlich-kérperlicher »Harmonisierung« der iibrigen.

64

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Referenzlose Bilder«: Platons Medienkritik avant la lettre

eines Medienbegriffs bei Platon fithrt zu einer Ineinssetzung von Bild
und Bildmedium, die erstens fiir die vorgefundenen Begriffsunschirfen
und zweitens fiir den Eindruck der generalisierten Bildkritik bei Platon,
die sich primér als Medienkritik avant la lettre erwies, verantwortlich zu
machen ist.

Die Analyse fiihrte zu der These, dass nicht primér die Bildhaftigkeit,
sondern die Medialitit der Bilder fiir die ontologische Zweitrangigkeit
der eikdnes bei Platon verantwortlich zu machen ist. Kosmos und eidélon
wurden (idealtypisch) als Grundtypen medial verkérperter Bilder dem
nur metaphorisch bildhaften Typ des eikén gegeniibergestellt. Die immer
als mimetisch hervorgebracht zu denkenden eidéla liefSen sich anhand
des Referenzaspektes unterteilen in solche mit kritisch-verniinftigem
Ideenbezug einerseits und solche ohne kritischen Ideenbezug anderer-
seits. Erstere bringen ideendhnliche Bilder, eikdnes 1.S. >guter eidéla< her-
vor; letztere bringen phantasmata i.S. >schlechter eiddlac hervor, die - auf
der Folie der normativen Forderung des Bezugs auf Ideen- bzw. kosmi-
sche Ordnungen - als quasi referenzlos, bzw. selbstreferenziell, sich nur
auf andere Bilder beziehend, zu betrachten sind.

Exakt dieser Vorwurf der Referenzlosigkeit wiederholt sich heute in
Bezug auf eine bestimmte Bildersorte: die der digitalen Bilder (vgl. etwa
Wulf 2001a). Allerdings geschieht dies unter umgekehrtem Vorzeichen:
der Vorwurf gegen die digitalen Bilder hebt gerade darauf ab, dass diese
keinen »Korper« (mehr) haben. Strukturell sind sie blofler Code (Com-
puter-Dateien) — ganz im Sinne der paradeigmata sind sie eine Vor-
Schrift, die in beliebigen Bilderzeugern (Monitore, Drucker etc.) Bilder
hervortreten lassen. In dieser Idealisierung zum Code - Endstufe eines
Abstraktionsprozesses, den Walter Benjamin unter dem Begriff der
Entauratisierung bereits den massenmedial vervielfltigten Bildern attes-
tierte — stellen digitale Bilder die »platonischste« Bildform der ganzen
Kulturgeschichte dar: sie existieren, genau genommen, ausschlief3lich als
das unlauflosbare und unmittelbare Verhdltnis einer mathematisch >rei-
nen< Vor-Schrift zu Threr medial verkérperten Erscheinung. Es entbehrt
nicht der Ironie, dass auf diese »platonischste« aller Bildformen ein Kri-
tikmuster angewandt wird, das der platonischen Bildkritik bis in die Ter-
minologie hinein gleicht. So wie Platon potentiell jedem (zumindest je-
dem illusionistischen Bild) gewissermaflen vorwirft, den Realitdtskontakt

65

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon

verloren zu haben bzw. Realitét verzerrt darzustellen und insofern phan-
tasma zu sein, wirft man (auch heute noch) den digitalen Bildern im Sin-
ne der Baudrillardschen Simulakrentheorie vor, dass sie realitatsferne
Konstrukte seien, welche die Macht besiflen, die Menschen gleichsam in
einen derealisierten, wirklichkeitsfernen Bilder-Kosmos einzusaugen.

Die Auseinandersetzung mit dem platonischen Bild- bzw. Medien-
verstdndnisses dient in diesem Sinne weniger dem historischen Interesse.
Vielmehr lassen sich in der Auseinandersetzung mit Platons Bildtheorie
Aspekte verdeutlichen, die ein aufschlussreiches Licht auf aktuelle Posi-
tionen und Theorielagen werfen. Dabei geht es um so etwas wie ein zu
beachtendes konzeptionelles Erbe. Konkret bezieht sich dies in unserem
Kontext

* auf ein repridsentational angelegtes Bildverstindnis (Bild als Abbild
von Realitit),

* auf die Frage der Bedeutung von Mimesis fiir die (Medien-)Erziehung
(wie etwa im Rahmen der Medienwirkungsdebatte immer wieder auf-
geworfen),

* auf einen angenommenen negativen Zusammenhang zwischen Bil-
dung und Bildern (Bildung als Ergebnis des Ablegens von Bildern,
von »Entbildung« i.S. Meister Eckhards; vgl. Wackernagel 1994,
Schuhmacher-Chilla 1999, Zirfas 1999a), so wie schliefllich

* auf die Idee von Bildung als produktive Auseinandersetzung mit einer
»wahren Realitit« (ontos on bei Platon) vs. regressiver Flucht in me-
diale Bilderwelten.

Freilich verschieben sich die Referenzmodelle in historischer Perspektive
- was jeweils unter Realitit verstanden wird, dndert sich strukturell. Das
folgende Kapitel soll diese Dynamik in komprimierter Form skizzieren
und dabei vor allem den Umstand illustrieren, dass das, woran Bildung
uns anndhern soll oder wovon Bilder uns angeblich entfernen sollen, ei-
nerseits ausgesprochen unterschiedlichen Vorstellungen entspricht, die
sich jedoch andererseits in typische Konstellationen oder »Topologien«
einordnen lassen: die Vorstellungen von Realitit mogen sich verandern,
doch wird ihr gewissermaflen immer ein logischer »Ort« zugewiesen —
und in der Regel ist dies ein Ort, an dem Bilder nicht verortet werden.

66

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Zur Topologie ontologischer und
postontologischer Realitatsmodelle

Mit dem Niedergang des kosmo-theologischen Weltbildes beginnt eine
Geschichte des Wandels der Referenzmodelle, die hier nicht im Detail
ausgebreitet, jedoch in einigen ihrer prignantesten Aspekte konturiert
werden kann. Dabei wird versucht, anhand einiger signifikanter Beispiele
eine Topologie zu motivieren, die zeigt, dass sich gewisse schematische
oder typische Bezugsweisen isolieren lassen, denen (auch heterogene)
Konzeptionen iiber Realitdt zugeordnet werden konnen, und zwar an-
hand der Art ihrer Referenz.! Das bedeutet praktisch, von der grundle-
genden ontologischen Unterscheidung Sein/Nichtsein bzw. Seiendes/
Nichtseiendes — als Schema einer Art kultureller Selbstreflexion, die in
Form von Institutionen wie der Philosophie und (spdter) Theologie eta-
bliert und auf Dauer gestellt wurde — auszugehen und zu fragen, wo die-
ses Sein festgemacht wird, auf welche Weise der Ort (die Referenz) be-
zeichnet wird, an dem man (bzw. das Denken) sich orientieren muss.
Dass sich ontologische Bezugnahmen (die natiirlich dann auch epistemo-
logische Standards definieren) aufzeigen lassen, ist bereits im vorherge-
henden Kapitel anhand der Problematik der »Referenz der Bilder« deut-
lich geworden. Im Folgenden geht es mithin darum, wie man sie (histo-
risch und systematisch) unterscheiden kann.

1| Fir den Referenzbegriff vgl. oben S. 19, insbes. dort Fufinote 10.

67

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitétsmodelle

3.1 Transzendenz vs. weltliche Immanenz

Grosso modo kann man wohl zumindest fiir den »Mainstream« des anti-
ken und mittelalterlichen Denkens sagen, dass dort Vorstellungen vom
Typ des »ens realissimum« vorherrschend sind. Im Zuge des Universali-
enstreits jedoch, nicht zuletzt auch ein Machtkampf um Legitimations-
mittel der seit dem Investiturstreit angeschlagenen Stellung der Kirche,”
machten die Positionen extremer »Nominalisten« wie Roscellinus oder
Ockham - nach heutiger Terminologie Realisten, die also jegliche Reali-
tat von Begriffen und Ideen radikal zuriickwiesen - deutlich, dass die seit
der Antike (zwar nicht dem Wort, aber der Sache nach)’ gebriuchliche
Differenz zwischen transzendent-gottlicher und immanent-weltlicher
Sphire tatsichlich eine nutzbare Option darstellt. Es wird denkbar, was
bei Aristoteles bereits angedacht war: dass die Realitdt nicht im unaus-
sprechlichen Hochsten, sondern im identifizierbaren Einzelding liegen
kann - eine Entwicklung, die den Umbruch der Episteme von der >prosa-
ischen Welt« (Foucault 1974), fiir welche Erkenntnis im endlosen Auffin-
den von Ahnlichkeitsbeziehungen bestand, zum Zeitalter der Reprisen-
tation, fiir welches die identifikatorischen Verfahren der mathesis und
der Taxinomie den Wahrheitsbezug von Aussagen herstellten (ebd. 107),
einleitete.

3.2 Auflenwelt vs. Innenwelt

Die zweite Differenz, mit dieser Entwicklung einhergehend, ist die zwi-
schen duflerer und innerer Welt, die bekanntermaflen in Descartes’ Tren-
nung von res cogitans auf der einen und res extensa auf der anderen Seite
Gestalt und Legitimitat erhielt, der strukturell (sicherlich nicht inhalt-
lich) dem christlichen Gedanken der Innerlichkeit, wie ihn Augustinus
in den Bekenntnissen entwickelt hatte, entspricht. Daher kann er diesen

2| Als Kdmpfe um die eigentliche« Wirklichkeit sind Kosmologien, Metaphysi-
ken, Ontologien und Epistemologien - fernab des gingigen Vorurteils der Welt-
fremdheit von Philosophie, das noch in der berithmten Feuerbachthese sich arti-
kuliert - Arenen politischer und padagogischer Auseinandersetzungen, was wohl
nur an wenigen historischen Ereignissen so plastisch sichtbar wird wie am Univer-
salienstreit.

3| Vgl. Simons (1974:1541 f.).

68

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AuBenwelt vs. Innenwelt

ablosen: Wenn man sagen kann, dass sich bei Augustinus der Innerlich-
keitsgedanke nur als Transzendenz, als innerer Weg zu Gott (wie er oben
im Kontext des Entbildungsgedankens bereits angesprochen wurde), ent-
falten konnte, emanzipiert sich die neuzeitliche Innerlichkeit (in ver-
schiedenen Graden) vom Bezug auf Transzendenz. Deutlich wird dies
bereits bei Descartes daran, dass die res cogitans nicht mehr unmittelbar
gottlich (wie die oberen Seelenteile in der Antike) oder als Weg zu Gott
gedacht wird, sondern dass Gott die Position eines Dritten einnimmt,
welches den Bezug von Vernunft und Welt - bei den Occasionalisten
dann schliefllich bei jedem einzelnen Erkenntnisakt - sicherstellt.* Gott
durfte, salopp formuliert, an der Zirbeldriise erkenntnistechnische Kor-
rekturarbeiten leisten, mehr aber auch nicht.” Schon bei Locke, der, wenn
man der Darstellung Charles Taylors folgt, das »desengagierte« cartesia-
nische Subjekt zu einem »punktférmigen Selbst« zusammenzog (Taylor
1996:292) - einer durch Selbstreflexivitit ausgezeichneten Struktur, die
grundsitzlich nicht anders als die Dinge der Welt, ndmlich als Erfah-
rungstatsache (und nicht als konstituierendes ego) gegeben war® - kann

4| Vgl. Descartes, Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie, insbes. Me-
ditatio IV

5| Leibniz hatte in dieser Beziehung, um im Bild zu bleiben, einen besseren Me-
chaniker ersonnen, dessen Monaden durch die »praestabilierte Harmonie« ein fiir
allemal mit vollkommener Genauigkeit miteinander synchronisiert waren. Gerade
dadurch aber konnten sie im Grunde auf den gottlichen Uhrmacher, nach getaner
Arbeit, verzichten. Leibniz hat daher die Monadologie durch eine verantwortungs-
basierte Persontheorie erginzt, so dass die Personen das Gute wihlen miissen, um
nicht die Harmonie zu storen, andernfalls diese durch Bestrafung des Storers wie-
derhergestellt werden miisse. Dafiir musste Leibniz allerdings einen tiefgehenden
konzeptionellen Bruch innerhalb seines Systems in Kauf nehmen, der allerdings
lange Zeit tibersehen wurde; vgl. dazu die begriffstheoretische Arbeit von Christi-
an Hauser (1994) sowie Jorissen (2000:46 ff.).

6| Locke geht von der »Idee« der Identitit als einer Erfahrungstatsache aus: »Eine
weitere Gelegenheit zum Vergleichen ergibt sich fiir den Geist aus dem Dasein der
Dinge selbst. Wir betrachten ein Ding als zu einer bestimmten Zeit und an einem
bestimmten Ort existierend und vergleichen es dann mit sich selbst, wie es zu ande-
rer Zeit existiert; danach bilden wir die Ideen der Identitit und Verschiedenheit«, so
Locke zu Beginn des Identititskapitels im Versuch iiber den menschlichen Verstand
(Kap. XXVII/1, Herv. im Orig.). In dieser Weise lésst sich, in aufsteigender Rei-
henfolge, die Identitit von Pflanzen, Tieren, Menschen und schlieflich der Person
beschreiben. Letztere ist vor den anderen dadurch ausgezeichnet, sich selbst als Er-
fahrungstatsache reflektieren zu kénnen: »Meiner Meinung nach bezeichnet dieses
Wort ein denkendes, verstindiges Wesen, das Vernunft und Uberlegung besitzt
und sich selbst als sich selbst betrachten kann. Das heift, es erfafit sich als dasselbe

69

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitétsmodelle

selbst von einem derartig residualen Bezug auf Transzendenz keine Rede
mehr sein. Michel Foucaults Analyse des Zeitalters der Reprisentation
macht diesen Umstand als Wesenszug neuzeitlichen Denkens sichtbar,
wenn er das Denken dieser Epoche durch die Umstellung des Zeichens
von der Triade Mensch-Welt-Kosmos auf »die bindre Logik des Zei-
chens« charakterisiert (Foucault 1974:98). Das bedeutet nicht etwa, dass
die Differenz transzendent/immanent als Differenz aufgehoben wurde -
eher handelt es sich um einen Ablosungsprozess von Transzendenz, also
die Trennung von Erkenntnis und transzendentem Bezug (Glauben, Re-
ligiositit, theologische Dogmen), der allerdings in den Bewegungen der
Empfindsamkeit und Romantik bereits wieder erodierte. Doch zumin-
dest kann man aufgrund der Dominanz nicht-transzendenzorientierter
Erkenntnismodelle sagen, dass ein Wechsel der Leitdifferenz stattgefun-
den hat: primir ist der Referenzbereich von Realitit die Ratio oder die
empirische Welt; nachgeordnet ist die Frage, ob dabei ein Bezug zur
Transzendenz mitgedacht ist oder nicht. Die Kreuzung beider Differen-
zen erlaubt, eine erste Topologie von Referenzmodellen zu beschreiben,
innerhalb derer sich die Realitatsvorstellungen bis zur hier verhandelten
Zeit verorten lassen:

Tabelle 1: Topologie ontologischer Modelle

transzendent immanent
innen/Denken II. Seele/Gott III.  Ego cogito, Ver-
(christliches MA) nunft (Neuzeit)
L Kosmos/Ideen V. empirische Reali-
aufien/Welt (Antike) tit (Neuzeit)

3.3 Die Dimension der Zeitlichkeit

Die Differenz innen/auflen wird schlieflich in ihrer Bedeutung durch
eine dritte Dimension abgeldst, die eine zeitliche ist und in gewisser Wei-
se die (als Erkenntnisreferenz) zur Irrelevanz herabgesunkene Transzen-

Ding, das zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten denkt.« (ebd.
XXVII/9; Herv. v. mir. B.].).

70

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Dimension der Zeitlichkeit

denz substituiert, zumindest aber sich gegen die Pridominanz des »fla-
chen« Immanenzdenkens richtet. Noch Newton hat Zeit objektiviert,
also im Sinne des IV. Referenzmodells der obigen Tabelle als dufiere,
nichttranszendente Grofle verortet. Doch die wirkméchtige Wiederent-
deckung der Innerlichkeit als gottlicher Natur durch Rousseau,” die un-
verkennbar im Riickbezug auf Augustinus’ Innerlichkeitskonzeption ge-
schah (Taylor 1996:619 ff.), brachte zugleich mit der Innerlichkeit die
Vorstellung einer inneren Zeit in den Diskurs ein, und zwar tatsichlich in
den beiden von Augustinus vorgezeichneten Gestalten.

Augustinus beschreibt (im zehnten Buch der Bekenntnisse) den Weg
ins Innere (also den Weg zu Gott) als iiber die Erinnerung vermittelt.® In
dieser abstrahierenden Riickwendungsbewegung findet Augustinus (ana-
log zur platonischen Anamnesislehre) den Bezug zu den Dingen als
schon vorgéngig im »Geiste« befindlich (Bekenntnisse, S. 511). Die Frage
nach dieser Vorgingigkeit fithrt zur Thematisierung der Zeit (im elften
Buch) und damit zu dem hier relevanten Aspekt der inneren Zeit. Augus-
tinus verbleibt grundsitzlich im antiken Schema von Aon als »zeitlose[r]
Erhabenheit stets gegenwirtiger Ewigkeit« (Bekenntnisse, S.627) und
Chronos, der Zeit, die »dem Nichtsein zuflieht« (ebd. 629). Doch er ver-
ortet die Weltzeit nicht mehr in der Bewegung des dufleren Kosmos (ebd.
647) oder iiberhaupt irgendeines dufleren Korpers (ebd. 653). Nach kurz-
er Erérterung kommt Augustinus von dort aus zu der Erkenntnis:

»In dir, mein Geist, messe ich die Zeiten. Es ist so; lirme mir nicht dagegen mit
dem Schwall deiner sinnlichen Eindriicke! [...] Der Eindruck, der von den Er-
scheinungen bei ihrem Voriiberziehen in dir erzeugt wird und in dir zuriickbleibt,
wenn die Erscheinungen voriiber sind, der ist es, den ich messe als etwas Gegen-
wirtiges, nicht das, was da, den Eindruck erzeugend, voriiberging; nur ihn, den
Eindruck messe ich, wenn ich Zeiten messe. Also sind entweder die Eindriicke die
Zeiten, oder ich messe die Zeiten iiberhaupt nicht. (ebd. 661).

7| Vgl. die Rede des savoyischen Vikars. Rousseau, Emil, S. 300 ff.

8| Es geht Augustinus um eine Uberwindung des Kérpers durch den Riickgang in
das Innere des Gedichtnisses: »Ubersteigen will ich diese meine Kraft, durch wel-
che ich dem Leibe verbunden bin [...]. Nicht mit dieser Kraft finde ich meinen
Gott: denn sonst fanden ihn auch >Pferd und Maultier, denen kein Verstand gege-
beng leben doch von jener gleichen Kraft auch ihre Koérper. [...] Hinausschreiten
also will ich auch uiber dieses Teil meines Wesens und auf Stufen mich zu Dem er-
heben, der mich geschaffen hat. Da komme ich denn in die Gefilde und die weiten
Hallen des Gedachtnisses [...]«. (Augustinus, Bekenntnisse, S. 503).

71

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitétsmodelle

Zeit ist damit nicht mehr etwas, was in der dufleren Welt verortbar ist,
sondern ein inneres Prinzip des »Messens« von zeitlichen Abstanden, die
aufSerhalb dieser Tétigkeit des Geistes, wie Augustinus argumentiert, kei-
ne eigene Zeitlichkeit besitzen. Darin steckt eine formale Bestimmung
von Zeitlichkeit selbst, die Augustinus gleichsam existential ausfiihrt, in-
dem er Zeit in ihren Dimensionen von einer punktuellen Gegenwart her
bestimmt als Erinnerung an Vergangenes, Erwartung von Kiinftigem so-
wie — dieser Gedanke ist immens modern - als ausgedehnte Gegenwart
der Wahrnehmungsdauer (ebd. 663).

Innerlichkeit in diesem Sinne muss als mit einer eigenen Zeitlichkeit,
auch mit einer eigenen Geschichtlichkeit (nicht nur: Geschichte, als eines
Ablaufs in einer dufleren Zeit) ausgestattet verstanden werden, und zu-
gleich entstammt diese Zeit der Tiefe einer zeitlosen Geschichte (d.h. ei-
ner Ewigkeit, die zeitliche Wesen nur als Abfolge, als Geschichte auflésen
konnen). Wie Augustinus anmerkt, ist diese Herkunft daher nicht in eine
ferne Vergangenheit zu schieben, denn vom Standpunkt der »gegenwir-
tigen Ewigkeit« aus gibt es keine Vergangenheit. In der Konsequenz be-
deutet dies, dass fiir Augustinus in der Gegenwiértigkeit ein aktueller und
lebendiger Bezug zur gegenwirtigen Ewigkeit besteht, dass die Gegenwart
aus den Tiefen einer zeitlosen Geschichte heraus verstanden muss, die
sich in ihr >»vergegenwirtigtx.

Nicht einmal ansatzweise kann an dieser Stelle ein Uberblick iiber die
vielfaltigen Implikationen dieser bereits bei Augustinus einsetzenden
Verzeitlichungsdynamik gegeben werden. »Das Zeitalter der Geschichte«
nannte Foucault (1974:269) die moderne episterme, und greift damit ei-
gentlich noch zu kurz. Eher kdnnte man wohl von einem »Zeitalter der
Zeitlichkeit« sprechen (und mit der Wortwahl zugleich bekennen, die-
sem anzugehoren). Denn die Geschichtlichkeit in ihren historiographi-
schen Varianten wie Naturgeschichte, Kulturgeschichte, Genealogie, Ar-
chiologie, Biographie, steht im Riickblick mindestens gleichwertig neben
der Bedeutung von Gegenwiirtigkeit und Ereignis.

Weil die Frage der Zeit fiir das gegenwirtige Denken konstitutiv ist,
man also Zeit nicht dekonstruieren kann (dafiir aber begriffen hat, ihre
Paradoxien fruchtbar zu machen; vgl. etwa Kaempfer 1997), ist es nicht
einfach moglich, eine »Differenz der Zeit« nach dem Muster etwa der
Differenz innen/auflen zu bezeichnen. Was man jedoch beobachten

72

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Dimension der Zeitlichkeit

kann, ist etwa, dass im - iiber Rousseau auf Aufgustinus zuriickgehenden
- Gedanken der Innerlichkeit, wie er in der zweiten Hélfte des achtzehn-
ten Jahrhunderts entfaltet wurde, Zeitlichkeit in verschiedenen Formen
eine konstitutive Rolle spielt. So erscheint der Blick nach innen oder die
Frage nach der eigenen Subjektivitit, praktisch nach augustinischem
Schema, immer verzeitlicht, sei es im Sinne einer Lebensgeschichte
(Rousseaus Bekenntnisse), einer Bildungsgeschichte (Goethes Wilhelm
Meister), oder der Eigenzeitlichkeit der Erfahrung. Charles Taylor fasst
unter dem Titel des >Expressivismus< den Kerngedanken des Innerlich-
keitsdenkens dahingehend zusammen, »daf8 die Verwirklichung der Na-
tur in jedem von uns zugleich eine Form von Ausdruck ist« (Taylor
1996:651). Die Artikulation von Natur ist Poiesis. Sie steht nicht in einem
Repriasentationsverhaltnis zur universellen >Quelle« der Natur, sondern
ist ihr unmittelbarer, urspriinglich-identischer Ausdruck. Schelling
bringt dies im System des transzendentalen Idealismus mit der These auf
den Punkt, dass in der dsthetischen »Thatigkeit« das bewusstlose Wirken
der Natur und das bewusste des Wollens als identisch aufgezeigt werden,
die in einem dialektischen (also: geschichtlichen) Prozess des Werdens
entfaltet werden: »Die objektive Welt ist nur die urspriingliche, noch be-
wufltlose Poesie des Geistes [...]« (Schelling 1985:417). Der damit ent-
standene epistemologische Wandel wird in seinen Ausmafien am Modell
der Wahrheit besonders deutlich. Diese kann bereits hier nicht mehr als
adaequatio, sondern nur noch als - zeitgebundener und ereignishafter —
Prozess des Erscheinens (Gegenwart) als Resultat eines Werdens (Natur-
geschichte) gedacht werden.

Anders bei Kant, dessen Rationalititsorientierung dem empfin-
dungsorientierten Denken des >expressivistischen< Denkens und Empfin-
dens diametral entgegenstand. Bei Kant wird die innere Zeit nicht wie im
Expressivismus rexistentiells, sondern formal-erkenntnistheoretisch als
reine Form der sinnlichen Anschauung (Kant, KdrV B46 ff.) ausgelegt.
Die innere Zeit des transzendentalen Subjekts wird damit zum ermogli-
chenden Grund jeder Realititserzeugung iiberhaupt. Kant stellt damit
ein Modell der Wirklichkeitskonstruktion vor, das zwar als transzenden-
talphilosophisches durchaus nicht individualistisch gedacht war, den-
noch fiir die moderne Vorstellung individueller Wirklichkeitskonstrukti-

73

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitétsmodelle

on, wie sie etwa vom Radikalen Konstruktivismus vertreten wird, Pate
stand (Nassehi 1992:46).°

Man muss von hier aus zwei Linien verfolgen. Die eine weist, {iber
Hegel, auf die Entstehung der Soziologie und die Vorstellung der sozialen
Konstitution von Realitit. Die andere nimmt das expressivistische Erbe
auf (so etwa wenn der Kantianer Schopenhauer Kants >Ding an sich« als
Wille interpretiert) und ldsst sich im Sinne einer duf3erst heterogenen
Artikulationsgeschichte des Referenzmodells, das urspriinglich von der
Idee des unergriindbaren, temporalisierten Inneren geformt wurde, le-
sen. Dies schliefit, um eine Orientierung zu geben, Namen wie Nietz-
sche, Freud, Heidegger, Lacan, Adorno; Konzeptionen wie Wille, das Es,
das Sein, das Reale, das Nichtidentische ein, die bei aller Verschiedenheit
doch Familiendhnlichkeiten und theoriehistorische Verbindungslinien
aufweisen.

Zundichst zur ersten Linie: Der enge Blick auf das Innere des Subjekts,
bei Kant zudem mit dem »Skandalon« des unerkldrten/unerklarbaren
Ding an sich belastet, weitete sich, indem das Subjekt/Objekt-Schema, in
dem Kant noch befangen blieb, zunehmend durch das Modell der Sub-
jekt-Subjekt-Beziehung ersetzt wurde - zunichst noch als negiertes Sub-
jekt im Fichteschen Nicht-Ich (aber als solches immerhin auch eine Art
Ich und nicht nur Ding), dann als zum Geist erhobene Natur und »Bei-
nahe-Bewusstsein«'® bei Schelling. Schliefllich konnte Hegel, nach der
»Aufhebung« des gesamten Bereichs der Natur als »Idee in der Form des
Andersseins« (Hegel, Enz. §247) den Standpunkt vertreten, »daf nichts
wirklich ist als die Idee« (Hegel, Rechtsphilosophie, S. 25), und das heift
mit dem bekannten Diktum: »Was verniinftig ist, das ist wirklich; und
was wirklich ist, das ist verninftig« (ebd. 24). Die Figur des absoluten
Geistes fungiert als Vermittlungsgestalt des subjektiven und des objekti-

9| Das heif3t nicht unbedingt, dass die Begriinder des Radikalen Konstruktivis-
mus sich dieser Tatsache auch bewusst waren. Wenn hier einmal von »Realitéts-
konstruktion« und dann von »Wirklichkeitskonstruktion« gesprochen wird, so
liegt das daran, dass diese Termini heute eher umgekehrt verwendet werden; vgl.
unten die Eintrage zu Kant und Roth in Tabelle 3, S. 143).

10| »Steckt zwar ein Riesengeist darinnen,/Ist aber versteinert mit seinen Sinnen,
/Kann nicht aus dem engen Panzer heraus/Noch sprengen das eisern Kerker-
haus,/Obgleich er oft die Fliigel regt, sich gewaltig dehnt und bewegt,/In toten und
lebend’gen Dingen/Tut machtig nach Bewuf3tsein ringen« — so Schelling 1799 im
Epikurisch Glaubensbekenntniss Heinz Widerporstens, zitiert nach Frank/Kurz
1975, S. 149f.

74

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Dimension der Zeitlichkeit

ven Geistes, welche den objektiven Geist als — geschichtlich vermittelt -
»in der Form der Realitit« hervorgebrachte Welt versteht und auf den
Begriff bringt (Hegel, Enz. §385). Diese Vermittlungsfigur bringt eine
ideengeschichtlich neue, nichtcartesianische und mit innerer Geschicht-
lichkeit ausgestattete Kategorie >sozialer Gegenstand« hervor (Brandom
2001) - und damit ein neues Referenzmodell, das, wie man wohl sagen
kann, fir die Entstehung der Soziologie als Wissenschaft solcher »sozia-
ler Realititen, die aus den Interaktionen von Subjekten und im Kontext
derselben zu erkliren sind (wie etwa soziale Tatsachen i.S. Durkheims,
Identitat sprachlicher Symbole, Institutionalisierungen, objektive Sinn-
strukturen etc.), mafigeblich ist.

Um dies an einem Beispiel zu demonstrieren, das bis in die Wortwahl
hinein (Bewusstsein, Synthese, individueller Geist) an Hegel erinnert, eine
Passage aus Durkheims Untersuchung iiber Soziologie und Philosophie:

»Daf die Vorstellungen [des Bewusstseins, B.J.], wenn sie einmal existieren, auch
weiterhin durch sich selbst fortbestehen, ihr Vorhandensein also nicht unaufhér-
lich von dem Zustand der nervosen Zentren abhingt; daf3 sie fahig sind, unmittel-
bar aufeinander zu wirken, sich nach eigenen Gesetzen miteinander zu verbinden,
bedeutet also, dafl sie Realititen sind [...]« (Durkheim 1976:70) Durkheim fiihrt
dazu aus: »Daf man in gewisser Hinsicht sagen kann, die kollektiven Vorstellun-
gen ldgen auflerhalb des individuellen Bewuf3tseins, griindet darin, daf sie nicht
von den isolierten Individuen herriihren, sondern von ihrem Zusammenwirken;
was etwas ganz anderes ist. [...] Da diese Synthese das Werk des Ganzen ist, ist
auch das Ganze ihr Schauplatz. Die sich ergebende Resultante weist also iiber je-
den individuellen Geist hinaus, so wie das Ganze iiber den Teil hinausweist. Sie ist
im Ganzen, wie sie durch das Ganze ist. [...] es ist dieses Aggregat, das denkt,
fithlt, will, wiewohl es nur mittels des Einzelbewuf3tseins wollen, fiithlen oder han-
deln kann« (ebd. 73; Herv. von mir, B.]J.).

Man kann, was den Aspekt der Zeitlichkeit betrifft, ferner beobachten,
dass um die Wende zum zwanzigsten Jahrhundert und danach die Ge-
genwart eine gegeniiber der Vergangenheit gesteigerte Bedeutung erhielt:
In der Zeitphilosophie Bergsons etwa, der phdnomenologischen Zeit-
theorie Husserls, der Kosmologie Whiteheads oder im Begriff der pre-
sent als »locus of reality« bei George Herbert Mead schiebt sich die zeitli-

75

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitétsmodelle

che Differenz vor die Differenz innen/auflen."" Die Gegenwart (und nicht
die Vergangenheit/Geschichte, die aus dieser Perspektive, ganz wie schon
bei Augustinus, als gegenwirtiges Konstrukt aufgefasst wird) wird fiir
diese Theorien zur priméren, anticartesianischen Referenz der Beant-
wortung der Frage nach Realitit. Erst in der Aufwertung der Gegenwart,
so konnte man sagen, kommt das Individuum, das im Kontext der objek-
tiven Geschichts- und Gesellschaftskonzeptionen letztlich in den Hinter-
grund gedringt wurde, wieder zur Geltung - nun allerdings nicht mehr,
wie am Pragmatismus (Nagl 1998:15 f.) und vor allem der Wissenssozio-
logie Karl Mannheims, Alfred Schiitz’ und Thomas Berger/Peter Luck-
manns" gut zu beobachten ist, in der Form einer entzogenen Innerlich-
keit, sondern als dialektisches Geschehen, in welchem die Gegenwirtig-
keit die Bedeutung des Einzelnen als Ort, an dem die soziale Realitét zur

11| Vgl. Waldenfels (2001:33 f.); Wiehl (1998:36 ff); Joas (1989:164 ff.).

12| Vgl. Geulen (1989:53 ff.). Berger/Luckmann (1980) beschreiben zwar »soziale
Realitdten« i.S.v. Institutionen, Rollen, Normen etc. als vom Einzelbewusstsein un-
abhingige Sachverhalte, wiirden daraus jedoch nicht mehr wie etwa noch Mead
oder Dewey eine Theorie der Erzeugung von >Natur« verstehen wollen - vgl. etwa
Meads Aufsatz zur Objektiven Realitit von Perspektiven (Mead 1985), dazu Joas
(1989:143 ff.) sowie Dewey, Experience and Nature, dazu Neubert 1999:97 ff.). Da-
her ist der Sozialkonstruktivismus dieser Pragung gegeniiber der Ontologiethema-
tik (quasi mit Absicht) véllig indifferent (vgl. auch die Adaption des Sozialkon-
struktivismus in der hermeneutischen Wissenssoziologie; Hitzler/Reichertz/
Schréer 1999). Man kann etwa in seinem Sinne (nicht im pragmatistischen Kon-
text, aber im wissenssoziologischen) ohne weiteres etwa die These aufstellen, ein
bestimmter Gegenstand sei ein soziales Konstrukt im Sinne seiner pragmatischen
und symbolischen Bedeutung fiir soziale Prozesse, als Gegenstand aber in einer
externen Realitit verortet, und nur deshalb konnen sich an diesen Gegenstand so-
ziale Konstruktionen gleichsam anlagern. Genau diese Re-Ontologisierung des So-
zialkonstruktivismus (den wir aufgrund seiner ontologischen Indifferenz im Rah-
men dieser Arbeit ansonsten nicht weiter behandeln) betreibt John R. Searle (vgl.
dazu die Diskussion des »externen Realismus« Searles in Kap. 5.1). Man hat an-
scheinend Husserls phinomenologischen >Antirealismus¢, der Wirklichkeit aus-
schliefflich als »Korrelat evidenter Bewédhrung« zulidsst, verlassen. Vgl. etwa die
Cartesianischen Meditationen, S. 61 f.: »Es ist klar, dafy Wahrheit bzw. wahre Wirk-
lichkeit von Gegenstinden nur aus der Evidenz zu schéopfen ist, und dafd sie es al-
lein ist, wodurch >wirklich« seiender, wahrhafter, rechtmaflig geltender Gegen-
stand, welcher Form oder Art immer, fiir uns Sinn hat [...]. Jedes Recht stammt
von daher, stammt also aus unserer transzendentalen Subjektivitit selbst, jede er-
denkliche Addquation entspringt als unsere Bewdhrung, ist unsere Synthesis, hat
in uns den letzten transzendentalen Grund.« Vgl. dazu unten die beobachtungs-
theoretische » Authebung« dieser Position (Kap. 7).

76

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Dimension der Zeitlichkeit

Handlungsrealitit aktualisiert (und dabei perpetuiert oder verandert)
wird, garantiert.

Zur zweiten Linie: Eine Fiktionalisierung dieser Realitdtskonzeption
abseits des Mainstreams ist spatestens seit Jacques Lacans strukturalisti-
scher Dekonstruktion der symbolischen Ordnung - der Sprache, die in
Lacans Psychoanalyse das Subjekt konstituiert und »gleichsam seinen
ganzen Kosmos [iiberzieht], so daf} alles Mogliche Sinn und Bedeutung
erhilt und unendlich viele Substitutionen moglich sind« (Widmer
1997:48) - als Effekt von Differenzen, des von der Sprache ausgegrenzten
»Realen« (ebd. 50) artikulierbar. Die Figur dieses Realen als eines
»Nichts, das doch nicht nichts« sei (ebd.), lasst sich unschwer als trans-
formiertes Erbe der Romantik identifizieren: als der Gedanke eines Ver-
borgenen, das in Kunst und Sprache artikuliert wird (man denke etwa an
Freuds »talking cures, die urspriinglich auf dem Gedanken der Artikulati-
on basierte), jedoch niemals im Sinne einer >habbaren« Realitit als vor-
handen gedacht werden kann. Ironischer Weise ist es ausgerechnet Kants
- dieses grandiosen Kartographen der Rationalitit - Ding an sich, das
Skandalon der subjektivistischen Kantinterpreten,” welches wesentlich
dazu beitrigt, diese epistemische Figuration tiber die Romantik hinaus in
die Moderne zu tibersetzen.

So beansprucht Schopenhauer den bereits im frithen Neukantianis-
mus vakanten Platz mit der Setzung, dass »Kants >Ding an sichs, oder das
letzte Substrat jeder Erscheinung, der Wille sei« — womit zugleich der
Korper ins Spiel kommt, da der »organische Leib selbst nichts Anderes
sei, als der in die Vorstellung getretene Wille, der in der Erkenntnifiform
des Raums angeschaute Wille selbst« (Schopenhauer, Ueber den Willen,
S.233)." Der Einfluss Schopenhauers auf Freuds Konzeption des Unbe-
wussten bzw. des Es ist hinldnglich bekannt (vgl. etwa Gédde 1999). La-
cans Begriff des Realen wiederum entspricht einer strukturalistischen

13| Vgl uber das »Noumenon« als Grenzbegriff Kant, KdrV B310. Bereits Fichte
hat das Ding-an-sich in seinem Nachweis der Identitit von Ideal- und Realgrund
kassiert (Fichte, Grundlage d. ges. Wissenschaftslehre S. 309 f. bzw. §4.E.I).

14| Theodor W. Adorno, um einen der wichtigsten modernen Erben dieser
spatromantischen Idee anzufiihren, liest Kants Insistenz, »hartnéickig das transzen-
dente Ding an sich« zu verteidigen als frithe Form der Achtung des »Vorrangs des
Objekts« als einem Nicht-Identischen - denn ihm, so Adorno, »stand vor Augen,
daf3 es dem Begriff eines Objekts schlechthin nicht widerspriche, an sich zu sein«
(Adorno 2002:335).

77

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitétsmodelle

Transformation dieses Nicht-Symbolisierbaren (Widmer 1997:156). In-
teressant an der Lacanschen Terminologie ist (in Abstraktion von den
psychoanalytischen Implikationen dieser Konzepte), dass die Trias Sym-
bolisches/Imaginéres/Reales in gewisser Weise die herausgearbeiteten
neuzeitlichen Referenzmodelle aufnimmt: die konstruierende, weltent-
werfende Titigkeit des Subjekts (das Imagindre), die soziale Realitdt der
Institutionen, Normen und Konventionen (das Symbolische, das sich bei
Lacan allerdings in hohem Mafle dem Strukturalismus Lévi-Strauss’ ver-
dankt"), und eben das Unerreichbare des kantischen Ding an sich, der
verborgenen inneren Natur der Romantik, die nur in der poietischen Ar-
tikulation aufblitzt, dem Korper bei Nietzsche, der die Illusion der Reali-
tit entlarvt,' dem Sein Heideggers, das sich nur in der Form des Ereig-
nisses denken lisst."”

3.4 Postontologische Referenzmodelle

Es geht — das sei noch einmal betont — bei der hier versuchten Konstruk-
tion von Referenzmodellen keineswegs darum, die inhaltlichen Differen-
zen zwischen den genannten Begriffen und Theorien zu verwischen. Es
ist unbestritten, dass etwa zwischen den >sozialen Tatsachen« Durkheims
und den >objektiven Perspektiven< Meads erhebliche Unterschiede beste-
hen. Und doch beschreiben die herausgearbeiteten Topoi (nicht zuletzt
da die sie bildenden Differenzen historischen Problemlagen abgewonnen
wurden) so etwas wie einen historischen (und selbstverstandlich grund-
sitzlich zukunftsoffenen) Méglichkeitsraum fiir Referenzierungen.'®
Deutlich wird dann allerdings auch der Umstand, dass die Idee der
Referenz selbst zumindest teilweise einem historischen Erosionsprozess
unterliegt. Wihrend Kosmos, Seele, Vernunft (ego cogito) und empirische
Realitdt problemlos als Referenzbereiche fungieren konnen, wird die
Lage unter dem Paradigma der verzeitlichten Zeit wesentlich komplizier-

15| Fir diesen Hinweis danke ich Birgit Althans.

16| Vgl. etwa Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, S. 77.

17| Vgl. Heidegger, Vom Ereignis.

18| Vgl. hierzu die historiographische Rekonstruktion Hermann Veiths (2001),
der diese Idee der »Unterschiedlichkeit auf gemeinsamer Ebene« aus sozialisati-
onstheoretischer und -historischer Perspektive sehr detailliert entwickelt und um-
setzt.

78

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Postontologische Referenzmodelle

ter. Die Zeit wird auf eine andere Art wirkmachtig als die vorhergehen-
den ontologischen Differenzen, denn sie greift die Leitdifferenz
Sein/Nichtsein an. Wenn man Zeit nicht mehr als objektive »Tatsache«
voraussetzen kann, findet man sich in der Lage erkldren zu miissen, was
Zeit »ist«. Wenn man dann in einer zweiten Stufe zudem einsieht, dass
dieses »ist« selbst Zeit beansprucht (sowohl im Vollzug der Sprache als
auch in Form einer vorgingigen Geschichte, einer Sprache, einer Exis-
tenz etc.), so erkennt man, dass Zeit grundsitzlich nicht im Schema von
Sein/Nichtsein thematisierbar ist. Dies wird in seiner ganzen Konse-
quenz zuerst von Martin Heidegger in Sein und Zeit gesehen:

»Demgegeniiber ist auf dem Boden der ausgearbeiteten Frage nach dem Sinn von
Sein zu zeigen, daf§ und wie im rechtgesehenen und rechtexplizierten Phinomen der
Zeit die zentrale Problematik aller Ontologie verwurzelt ist.« (Sein und Zeit, S. 18;
Herv. im Orig.)

Insofern ist das »Zeitalter der Zeitlichkeit« zugleich auch das der De-On-
tologisierungen. Wie an den genannten Theorien ersichtlich, verlaufen
die Versuche zur Uberwindung des ontologischen Schemas zunichst
nicht iiber seine Einebnung, sondern formal betrachtet so, dass die Diffe-
renz Sein/Nichtsein auf beiden Seiten dieser Differenz wieder einge-
schrieben wird und so von Identitdten auf Differenzen umgestellt wird:"
Sein ist auf Nichts verwiesen (z.B. die »Lichtung« bei Heidegger, das
»Nichts« bei Sartre), und Nichtsein ist Sein: ein »Nichts, das doch nicht
Nichts« ist, wie Lacan die Kategorie des »Realen« erldutert;” das Nichti-
dentische ist die »Identitét der Sache gegen ihre Identifikationen« (Ador-
no), und die begriffliche Identitit selbst schldgt in Nichtidentitit um,
wenn sie, wie in der Negativen Dialektik, zu Ende gedacht wird; die
différance ist das Prinzip der Verschiebung von Signifikanten (in der
Zeit), doch kann sie nur im erstarrten, »metaphysischen« Namen (Derri-
da 1990:109) genannt werden: das Sich-Unterscheiden wird immer nur
als Form, als aktuelle Manifestation sichtbar, und die Form >unterschei-
det sich« gleichsam in ihre Unterschiede. Man konnte dieses Referenz-

19| Vgl hierzu auch die vergleichende Untersuchung von Jean Clam (2002) zu
den Differenzkonzeptionen und De-Ontologisierungsstrategien bei Luhmann und
Heidegger, die diesen Aspekt deutlich hervorhebt.

20| Lacan, Seminar XI S. 70, zit. n. Widmer (1997:50).

79

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitétsmodelle

modell, der bereits den Referenzgedanken in Ansitzen subvertiert, mit
einem Begriff Adornos als das »Ineffable« bezeichnen.

Man kann nicht umhin zu sehen, dass De-Ontologisierungen mit einer
verdinglichenden Quasi-Identifizierung des Nichts, Realen, Nichtidenti-
schen etc. umzugehen haben, die sozusagen kommunikativ unvermeid-
bar ist (vgl. unten Kap. 7.1). Aus den daraus resultierenden Legitimati-
onsproblematiken kann man zwei Konsequenzen ziehen: entweder man
hort auf, ontologische bzw. ontologisierende Termini zu verwenden (das
ist der pragmatistisch inspirierte Vorschlag Richard Rortys; s. Kap. 5),
oder man schafft eine selbstreferentielle Theorie, die in der Lage ist, ihre
eigenen Ontologisierungen zu reflektieren (das ist der Vorschlag Niklas
Luhmanns; vgl. Kap. 7).

Selbstverstindlich ist der paradigmatische Verlauf von Referenzmo-
dellen nicht so eingleisig, wie er in der linearen Darstellung erscheint.
Tatséchlich fithrten die Differenzwechsel faktisch zu einer Pluralisierung
von Referenzmodellen, die zwar i.d.R. als konkurrierend zu betrachten
sind, jedoch in je verschiedenen Diskursen als legitimiert oder legiti-
mierbar gelten. Es versteht sich vor diesem Hintergrund, dass in dieser
Situation Thesen der »Derealisierung« oder »Entwirklichung, die sich
innerhalb der denkméglichen Referenzmodelle bewegen miissen, min-
destens™ ebenso plural verfasst sind wie die zur Verfiigung stehenden
ontologischen oder postontologischen Bezugsrahmen. Das folgende Ka-
pitel fokussiert daher auf ein Theoriemodell, das fiir die gegenwirtige er-
ziehungswissenschaftliche Auffassung vom menschlichen Weltverhaltnis
und menschlicher Wirklichkeitskonstruktion eine besondere Rolle spielt:
die historisch-anthropologische Mimesistheorie.

21| »Mindestens« muss man deshalb sagen, weil es sich in der Debatte eingebiir-
gert hat, den Terminus »Wirklichkeit« mit einer Sorglosigkeit zu verwenden, die
ihresgleichen sucht. Berger/Luckmann (1980) geben dafiir ein in dieser Hinsicht
unrithmliches Vorbild. Schon im zweiten Absatz der Einleitung dieses (zweifelsoh-
ne hochverdienten) sozialisationstheoretischen Klassikers wird man informiert, ei-
gentlich miisse das Wort Wirklichkeit im ganzen Band in Klammern gesetzt wer-
den. Man fragt sich, warum diese Distanzierung nicht zumindest im Titel des Ban-
des angedeutet wurde. Viele Beitrige, wie etwa wie die medienkritischen Einwiirfe
Hartmut von Hentigs, die das »Verschwinden der Wirklichkeit« im Titel tragen (v.
Hentig 1984, 2002), verzichten weitestgehend auf eine Klarung dieses doch offen-
bar fiir sie bedeutungsvollen Begriffs.

80

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Mimetische Wirklichkeiten

4.1 Mimesis - zur Geschichte
und Relevanz des Begriffs

»Mimesis« ist ein Begriff, der sich in sehr verschiedenen Formen durch
die gesamte europdische Geistesgeschichte hindurch bis in das 5. Jahr-
hundert v.u.Z. zuriickverfolgen ldsst. Seit Platon und Aristoteles ist unter
Mimesis v.a. ein Konzept der Asthetik zu verstehen (Wulf 1989¢c). Wih-
rend der Mimesisbegriff v.a. seitens der Literaturwissenschaften bereits
seit einiger Zeit Beachtung findet (Auerbach 1982; Schrader 1975), blieb
er bis auf wenige, eher punktuelle prominente Ausnahmen (besonders
etwa Adornos Asthetische Theorie) in seiner Bedeutung und seinem Po-
tential lange Zeit eher unerkannt. Das Konzept wurde im Zuge des sich
formierenden interdisziplindren Projekts der Historischen Anthropologie
um Dietmar Kamper und Christoph Wulf in den 1980er Jahren, das den
Korper mit Nachdruck in die sozialwissenschaftliche und sich formie-
rende kulturwissenschaftliche Diskussion brachte (Kamper/Wulf 1982;
1984; 1989a), neu entdeckt, fand aber auch auferhalb dieses Diskurses
zunehmende Anerkennung (vgl. etwa Cantwell 1993; Taussig 1993; Mel-
berg 1995; Kablitz/Neumann 1998). Auf der Grundlage einer umfassen-
den historischen Rekonstruktion wurde der Mimesisbegriff von Gunter
Gebauer und Christoph Wulf zu Anfang der 1990er Jahre in seinen viel-
faltigen Formen und Verankerungen vorgestellt. Insbesondere wurden
hierbei u. a. seine Aktualitit und Bedeutung fiir den Bildungsgedanken
(Platon), die Padagogik (Rousseau), Sozial- und Sprachanthropologie
(René Girard, Walter Benjamin) sowie sein kritisches und emanzipatori-
sches Potential (Theodor W. Adorno, Jacques Derrida) erstmalig als Mo-

81

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mimetische Wirklichkeiten

mente grundsitzlich eines — wenn auch in sich differenten, nicht identifi-
katorisch zu erfassenden, >familiendhnlichen« — Sachverhalts erkennbar
(Gebauer/Wulf 1992).

Mimesis ist ein in jeder Hinsicht verbindendes Konzept: nicht nur
historisch bzw. ideengeschichtlich und im Hinblick auf seine interdiszi-
plindren Wurzeln, sondern v. a. auch in thematischer Perspektive. Der
Begriff verbindet eine Reihe von Themen von hoher erziehungswissen-
schaftlicher und anthropologischer Relevanz und Aktualitit miteinan-
der: Bild und Bildung, Kérper und Aisthesis, Sprache und Geste, Phanta-
sie und Imagination, Sozialitit und Alteritdt, Poiesis (Kreativitit), Zeit
und Macht/Gewalt, Praxis (Spiel, Ritual) und Performativitit gruppieren
sich konstellativ um dieses Konzept. In den 1990er Jahren sind diese Be-
ziehungen in einer Reihe von Veréffentlichungen ausgearbeitet worden.'
In diesem Kontext ist insbesondere die Tragfdhigkeit des Mimesiskon-
zepts im Kontext der Reflexion iber soziale Praxis (Gebauer/Wulf 1998),
der piadagogischen Anthropologie (Wulf 2001a) sowie der empirischen
Sozialforschung (Wulf 2001; Wulf/Zirfas 2004) deutlich geworden. Mi-
mesis ist damit ein tragendes Konzept fiir die heutige padagogisch- bzw.
erziehungswissenschaftlich-anthropologische Theoriebildung; als solches
verlangt es nach besonderer Aufmerksamkeit.

Die »Ambivalenz von Mimesis«

Eine wichtige Rolle spielt Mimesis zudem im Kontext der sich formieren-
den Bildanthropologie (vgl. Boehm 1994; Kamper 1999; Schifer/Wulf
1999; Belting/Kamper 2000, Belting 2001), insofern es die Bildthematik
in den Kontext von Imagination, Korperlichkeit und Medialitdt einzubet-
ten erlaubt. In diesem Zusammenhang spielt vor allem auch die Ambiva-
lenz von Mimesis eine besondere Rolle, die Adornos Unterscheidung von

1| Da hier nicht der Ort ist, diese hinlanglich dokumentierten Zusammenhinge
inhaltlich zu entfalten und darzustellen, sei zumindest auf einige Titel verwiesen.
Zum Zusammenhang von Mimesis und: Bild/Bildung vgl. Wulf (2001a:76 ff.);
Korper/Bewegung/Geste/Spiel vgl. Gebauer/Wulf (1998); Aisthesis/Asthetik vgl.
Wulf (1989a; 1989b; 1996); Sprache vgl. Gebauer (1997:233 ff.); Phantasie und
Imagination vgl. Wulf (1998a); Sozialitat vgl. Wulf (2001b); Alteritit vgl.
Gebauer/Wulf (1998:235 ft.), Wulf (1999a:31 ff.); Poiesis vgl. Gebauer/Wulf (1995);
Zeit vgl. Gebauer/Wulf (2003:40 ff.); Macht/Gewalt vgl. Gebauer/Wulf
(1992:356 ff.); Performativitat/Ritual vgl. Wulf (1998b; 2001c) sowie Wulf/Zirfas
(2004:368 ff).

82

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mimesis — zur Geschichte und Relevanz des Begriffs

Mimesis im Sinne »lebendiger Erfahrung« (Adorno 1973; vgl. Wulf/
Wagner 1987) versus »Mimesis ans Tote« (Horkheimer/Adorno 1989;
Adorno 1970) mit der Thematik des Bildes, insbesondere auf dem Hin-
tergrund des kulturhistorischen Zusammenhangs von Bild und Tod (Bel-
ting 1990) verbindet. Es ist, wie sich begriindet vermuten ldsst, vor allem
aber auch auf den Einfluss Jean Baudrillards in der Mediendebatte zu-
riickzufiihren, dass die »negative« Seite der Mimesis dann deutlich in die
Nihe einer Derealisierungsthese riickt (wie zu zeigen sein wird). Baudril-
lard hat in Der symbolische Tausch und der Tod (Baudrillard 1991; Orig.
1976) auf der Basis einer strukturalistisch-marxistischen Analyse die
These einer zunehmenden Substitution des Gebrauchswertes durch den
Tauschwert aufgestellt. Er diagnostiziert, dass durch die Emanzipation
der Zeichen (sprich: Ware) »[...] das Reale unter dem Eindruck dieser
phantastischen Verselbstindigung des Werts gestorben [ist]. Die Deter-
mination ist tot, die Indetermination ist Konigin. Es hat sich eine Ex-ter-
mination (im wortlichen Sinn des Terminus) des Realen der Produktion
und des Realen der Signifikation vollzogen« (ebd.). Diese These steigert
sich in spidteren Veroffentlichungen, die den marxistischen Hintergrund
weniger, den Medienbezug stiarker ausarbeiten, zur These, dass das Reale
durch »Simulakren« bereits ersetzt worden sei, dass es kein AufSen der
Medien mehr gebe. Das zum Hyperrealen gewordene Zeichen - »Dis-
neyland® ist ein perfektes Modell all der verzwickten Ordnungen von Si-
mulakra« (Baudrillard 1978:24) - sei keine »falsche Reprisentation der
Realitdt (Ideologie), sondern [es gehe] darum, zu kaschieren, dafl das
Reale nicht mehr das Reale ist, um auf diese Weise das Realitétsprinzip
zu retten« (ebd. 25). Die Bilder und Zeichen seien vom Realen entkop-
pelt und zu »referenzlosen Bildern« geworden. Das referenzlose Bild, so
Baudrillard, »verweist auf keine Realitit: es ist sein eigenes Simulakrum«
(ebd. 15).

Es sind vielleicht heute, aus dem historischen Abstand heraus, nicht
mehr viele Worte iiber die Problematik dieser Position nétig.> Die schon

2| Vgl. Umberto Ecos deutlich weniger kulturpessimistisch gehaltene, dafiir mit
in der Tat frappierenden Beobachtungen von der amerikanischen Westkiiste gegen
Ende der 1970er Jahre illustrierte Travels in Hyperreality (Eco 1986). Von Medien
ist in diesem Band tibrigens kaum die Rede.

3| Vgl aber die unnachgiebige, iiberwiegend jedoch nicht von der Hand zu wei-
sende kritische Baudrillard-Lektiire von Jochen Venus (1997).

83

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mimetische Wirklichkeiten

selbst aus marxistischer Sicht wohl aulergewohnlich rigide und durch-
aus theoretizistische Auslegung des Gebrauchswertverlusts, die um-
standslose Ubertragung von &konomischen Analysen auf lebensweltliche
Kontexte, die unreflektiert-implizite realistische Referenz auf Objekte der
»empirischen Welt« als »real«* - die Menge der Hypostasierungen und
unbesorgten Ontologisierungen werfen aus heutiger Sicht kein gutes
Licht auf die Qualitdt der aus ihnen abgeleiteten kulturkritischen Thesen.
Immerhin ist die Baudrillardsche Medienkritik auch heute noch, unge-
achtet ihrer begrifflichen Fragwiirdigkeiten, nicht ohne Einfluss, so dass
zumindest ihre theoriegeschichtliche Relevanz beachtet werden muss.’

In diesem Sinne haben mindestens zwei der Baudrillardschen
Grundthesen - die These eines urspriinglichen handelnden Bezugs zu
realen Dingen (empirische Realitét) sowie die These der referenzlosen Bil-
der - Eingang in die erziehungswissenschaftliche Mimesistheorie gefun-
den, obwohl letztere sich in epistemologischer Hinsicht wesentlich soli-
der, nimlich unter Bezug auf den »Radikalen Relativismus« Nelson
Goodmans, verortet® und daher explizit die Ansicht vertritt, dass ein ein-
facher Bezug auf »Wirklichkeit« nach der Dekonstruktion dieses Modells
zu vermeiden sei.

Es geht im Folgenden zundchst darum, die (aufgrund der vielfachen
Bezugnahmen des Mimesiskonzepts) bestehenden implizit verwendeten
Referenzmodelle der Mimesistheorie sowie ihre expliziten Verortungen
freizulegen. Es ist aus Darstellungsgriinden erforderlich, zuvor einige
Grundziige des Radikalen Relativismus in Erinnerung zu rufen, wie ihn
Nelson Goodman in Weisen der Welterzeugung zusammenfassend darge-
boten hat.

4| Schon in Le systéme des objekts (Baudrillard 2001, Orig. 1968), einem Band,
der iibrigens noch vollig ohne erkennbaren marxistischen Hintergrund auftritt,
finden sich umstandslos apodiktische Sitze wie: »Bei jedem beliebigen Gegenstand
kann das Prinzip der Realitdt als aufgehoben betrachtet werden. Es geniigt, dafl
ihm die konkrete Verwendung entzogen wird und daf3 er nur als ein Gebilde der
Vorstellung behandelt wird; denn hinter jedem realen Objekt steht sein Traum-
bild« (ebd. 149).

5| Vgl. entsprechend den Status Baudrillards in der aktuellen medientheoreti-
schen Debatte (Windgatter 2004:146 £.).

6| Fir den Bezug auf Goodman vgl. Gebauer/Wulf (1992:27 ff; 1998:14;
2003:116).

84

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grundziige des »Radikalen Relativismus« Nelson Goodmans

4.2 Grundziige des »Radikalen Relativismus«
Nelson Goodmans

Nelson Goodmans »radikaler Relativismus« ist eine der einflussreichsten
und elaborierteste Verteidigung eines relativistischen Weltbilds betrach-
tet werden. Goodman wollte den Relativismus nicht nur defensiv gegen
Angriffe realistischer Epistemologien absichern; vielmehr ging es darum
aufzuzeigen, dass der Relativismus eine begrifflich klare, systematisch
stringente und vor allem auch operational fruchtbare Erkenntnishaltung
darstellen kann, die nichts mit dem verbreiteten Vorurteil, nach welchem
Relativismus mit konzeptioneller Unschirfe und inhaltlicher Indifferenz
einhergehen miisse, gemeinsam hat.

Wiahrend realistische Positionen durch die Konzeption eines Bezugs-
feldes gekennzeichnet sind - die eine Realitdt eben -, geht Goodmans
Entwurf unter Verweis auf Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen
Formen von einer »Vielheit wirklicher Welten« (Goodman 1990:14) aus,
die jeweils erstens als symbolisch konstituiert und zweitens als aufeinan-
der Bezug nehmend zu verstehen sind - Goodman spricht bevorzugt von
»Welt-Versionen« (ebd. 17). Diesen Versionen haben keinen fixen Be-
zugspunkt, wie er in realistischen Erkenntnistheorien durch eine ange-
nommene dufleren, nichtsymbolische Realitit gedacht wird. Vielmehr
bilden die Welt-Versionen ein dezentrales Netz von Verweisungen: Jede
erzeugbare symbolische Welt muss sich auf eine vorhandene symbolische
Welt beziehen; keine Welt kann aus (auflerhalb theologischer Spekulatio-
nen) als aus dem Nichts geschaffen gedacht werden, und insofern ist das
welterzeugende Erschaffen immer ein Umschaffen, das durch Bezugnah-
me auf andere Welten zustande kommt (ebd. 19). Es gibt verschiedene
»Weisen der Welterzeugung«, also verschiedene Modi der umschaffen-
den Neuerzeugung symbolischer Welten wie Komponieren, Dekompo-
nieren, Gewichten, Erginzen, Tilgen, Deformieren etc.

»Welterzeugen« ist dabei keine beliebige Angelegenheit. Es gibt, was
sowohl fir Goodman als auch in unserem Kontext ein sehr wichtiger
Aspekt ist, strenge Kriterien der Unterscheidung von »wirklichen Wel-
ten« bzw. »richtigen Versionen« einerseits und »blofy mdoglichen Welten«
bzw. »falschen Versionen« andererseits (ebd. 35). Welten, die nicht Bezug
nehmen, »mogliche oder unmogliche Welten« (ein niitzliches Beispiel in

85

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mimetische Wirklichkeiten

unserem Zusammenhang wiéren etwa »referenzlose Bilder«) - haben, so
Goodman, »in meiner Philosophie keinen Platz« (ebd. 118).

Das Kriterium zur Beurteilung, was eine wahre oder richtige” Welt ist
und was nicht, bezeichnet Goodman als »extensionalen Struktur-
isomorphismus«. Das bedeutet, wie der Ausdruck bereits sagt, dass Be-
zugnahmen zwischen »Welten« eine Analogie der Verhiltnisse zwischen
Entitéten, nicht aber eine Analogie der Entitaten selbst aufweisen muss.
Daher konnen ohne weiteres auch metaphorische Beziige und, etwa
kiinstlerische Bezugsnahmen usf. als »strukturisomorph« gelten (vgl.
ebd. 124 ff. und 158 ff;; dies gilt allerdings nicht, wenn Kunstwerke miss-
lungen sind, denn dann hitten sie nach Goodman nicht Bezug genom-
men). Die Regel der Strukturisomorphie sichert »die Représentativitit ei-
nes Werkes« (ebd. 166). Kunstwerke, so Goodman, »exemplifizieren
buchstiblich oder metaphorisch Formen und Gefiihle, Affinititen und
Kontraste, die in einer Welt zu suchen oder in sie einzubauen sind. [...]
Der Entwurf eines Mondrian ist richtig, wenn er auf ein beim Sehen der
Welt wirksames Muster projizierbar ist« (ebd.).*

Wie man sieht, unterliegt der Relativismus Goodmans strengen Kri-
terien. Bei allen eingerdumten Freiheitsgraden gibt es doch so etwas wie
einen kategorischen Imperativ des Radikalen Relativismus, der lauten
konnte: Beziehe dich »richtig« auf eine »wirkliche« Welt! Stelle Strukturiso-
morphie her! Das Primat der Referenz ist, wie daran erkennbar wird, im
Relativismus ungebrochen, auch wenn der Referenzbereich (in den
Grenzen einer konventionalistischen Theorie iiber das, was als strukturi-
somorph gelten kann) pluralisiert wurde. Wie Goodman freimiitig ein-
raumt:

»Der Platoniker und ich sind uns vielleicht dariiber nicht einig, was eine wirkliche
Welt ausmacht, wihrend wir darin tibereinstimmen, alles andere abzulehnen. Wir

7| Goodman unterscheidet hier, insofern nicht alle wahren Welten pragmatisch
»richtig« seien miissen; so wiére es inaddquat, etwa einen Bleistift mit quantenme-
chanischen Mitteln erkldren zu wollen etc.

8| Es kann angesichts einer solchen, konventionalistisch begriindeten (Goodman
1990:144 ff.) Bevormundung dsthetischer Produktionen und Ereignisse nicht ver-
wundern, wenn seitens der neueren Bildtheorie das reprisentationalistische Bild-
modell zunehmend in die Kritik gerat (Boehm 1994b; Liideking 1994). Der Vor-
waurf trifft, mit dem Relativismus, auch den mimesistheoretischen Bezugsrahmen.

86

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grundziige des »Radikalen Relativismus« Nelson Goodmans

konnen uneins sein, was wir fiir wahr halten, wahrend wir uns einig sind, daf3
dem, was wir fiir falsch halten, nichts entspricht« (ebd. 119).

Damit nun zur Rekonstruktion der mimesistheoretischen Referenzmo-
delle, die auf den Prinzipien des Goodmanschen Relativismus aufbauen.

4.3 »Mimetische Wirklichkeit«, empirische
Realitdt und das Nichtidentische

Im Zentrum der Betrachtung stehen zunéchst die beiden Titel, die als pa-
radigmatische (Wieder-)Einfiihrung des Mimesiskonzepts in den an-
thropologischen Diskurs gelten konnen. Die aktualisierende Wiederauf-
nahme des Mimesiskonzepts (Wulf 1989a; Gebauer/Wulf 1992) vollzog
sich in Abgrenzung zu den Ansitzen Erich Auerbachs (1982) und Harald
Feldmanns (1988). Beide Autoren verstehen Mimesis als etwas, das auf
Wirklichkeit bezogen ist, sei es als »Interpretation des Wirklichen durch
literarische [...] Nachahmung« (Auerbach 1982:515) oder als reprisenta-
tionales Verhiltnis zu einer vorgegebenen Wirklichkeit einerseits bzw.
>seinskonstituierende« Erzeugung neuer Wirklichkeiten (Feldmann
1988:18f.) andererseits. Als problematisch an beiden Positionen muss da-
bei das »Festhalten am Wirklichkeitsbegriff« (Wulf 1989a:87) angesichts
der erschiitterten Referenzpunkte des Wissens (Lyotard 1982) und der
dadurch ausgelosten >Krise der Représentation« erscheinen. Keine Wis-
senschaftlichkeit kann den Zeichen den Status eines absoluten Verweises
mehr sichern; das Zerbrechen der groflen Erzdhlungen - sowohl ihres
verpflichtenden Gehalts als auch ihrer Brauchbarkeit fiir gesellschaftliche
Praxis — 16st die Begriffe aus ihren Verankerungen und bringt sie ins
Flielen; es »entsteht ein mimetisches Verhaltnis der Zeichen zueinander,
in dem ldngst nicht mehr eine >Wirklichkeit« das Modell der Nachah-
mung bildet [...]« (Wulf 1989a:83), sondern in welchem sich jede >Wirk-
lichkeit« als eine solche entpuppt, die sich bereits auf eine andere bezieht.
In dieser Pluralitit von Wirklichkeiten gibt es keine begriindbare absolu-
te Referenz auf eine letzte, >wirkliche« Wirklichkeit. Die Konsequenz dar-
aus ist, »dass nicht linger sinnvollerweise >Wirklichkeit< zum Bezugs-
punkt fiir Mimesis genommen werden sollte« (ebd.:87). Deutlich ist in

87

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mimetische Wirklichkeiten

diesen Formulierungen die konsequente Adaption des Goodmanschen
Relativismus erkennbar.

Die damit beschriebene Abkehr von realistischen Ontologien und
Epistemologien bildet die erkenntnistheoretische Basis, auf der erst die
volle Bedeutung mimetischer Handlungsformen erkennbar wird: Denn
erst wenn der Bezug auf eine zu Grunde liegende externe Referenz aufge-
geben wird, tritt Mimesis »aus dem Bereich der Asthetik, in den sie seit
Platon eingeschlossen ist, heraus und wirkt als eine soziale Kraft« (ebd.
434). Als relativistisch motivierter Begriff setzt Mimesis, bezogen auf den
sozialen Kontext, gleichsam in der Mitte zwischen Sozialkonstruktivis-
mus und Wissenssoziologie/Sozialphdnomenologie an. Wie eine Briicke
zwischen der Vorstellungs- und Handlungswelt eines Individuums und
der qua Institutionalisierung gebildeten sozialen »Realitdt« (vgl. Berger/
Luckmann 1980) wirkt Mimesis in der einen Richtung subjektivierend
im Sinne der Aneignung eines praktischen Wissens (Bourdieu 1993), der
Anreicherung der Erfahrungswelt mit sozialen Gehalten, der Kultivie-
rung von Imagination und in der anderen Richtung »realisierend« im
Sinne der Ausformung der sozialen Welt durch die Auffithrung von Ha-
bitus, Stilen, Moden, etc., die die symbolische Ordnung des sozialen so-
wohl reproduzieren als auch transformieren, also durch mimetische Be-
zugnahme verénderte soziale Welten erzeugen, die als manifeste Objekti-
vitdt gesellschaftlicher Wirklichkeit erscheinen.

Mimetisch erzeugte Wirklichkeiten konnen in dieser nicht auflosba-
ren Durchdringung auf verschiedene Weise den Status einer Wirklichkeit
sui generis erlangen. In der hofischen Gesellschaft von Versailles bei-
spielsweise stellt Mimesis »eine Art hoherer Wirklichkeit dar. Sie richtet
eine Bithne ein, die die Welt so représentiert, wie sie sein soll. Mimesis
wirkt auf diese Weise in die Handlungspraxis hinein: als Verhaltensmo-
dellierung, Inszenierung der Macht, Definition von Realitit« (ebd.). Die
mimetische Wirklichkeit verbindet zwei Referenzmodelle miteinander:
das der »>sozialen Realitit« 1.S. einer symbolischen Ordnung einerseits,
das einer invididuellen Wirklichkeitserzeugung (wie etwa in Konstrukti-
vismus und Phinomenologie) andererseits.

Neben dem Gedanken der mimetisch konstituierten Wirklichkeit als
korperlich-bildhaftem, wechselseitigem Bildungsprozess zwischen Indi-
viduen und sozialer Welt findet sich in der anthropologischen Mimesis-

88

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Mimetische Wirklichkeit«, empirische Realitat und das Nichtidentische

theorie Gebauer/Wulfs ein zweiter, im Kontext eines relativistischen
Theoriedesigns durch problematischer Bezug auf Wirklichkeit, der diese
im Sinne einer »empirischen Wirklichkeit< und damit einer dufleren Rea-
litat konzipiert. So heifdt es etwa in folgender, dem Restimee des Mimesis-
Bandes (Gebauer/Wulf 1992) entnommenen Passage:

»Alle wichtigen neuen Medien sind dadurch gekennzeichnet, daf} sie Dimensionen
oder Fragmente der empirischen Wirklichkeit in Form von Bildern oder Tonen
stransportieren«. Auch in die Kunst sind seit dem ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhun-
derts Spuren der empirischen Wirklichkeit aufgenommen worden (so in der Col-
lage, Frottage, Pop Art, Land Art, Ready Made usw.). Es kommt zu einer immer
grofleren Aufnahme von Elementen der empirischen Wirklichkeit in die symboli-
schen Welten. Zugleich gibt es einen gegenldufigen Prozef3: an der Konstitution
der emirischen Wirklichkeit sind die Symbolsysteme immer stérker beteiligt.” Er-
kennbar wird diese Tendenz an historischen Entwicklungen wie [...] der Aufbau
und das Funktionieren der Gesellschaft {iber Distinktionen in Feldern symboli-
schen Kapitals. [...] Mimetische Prozesse finden ihren Ansatzpunkt in der symbo-
lischen Konstituiertheit der empirischen Welt. [...] Es lasst sich eine doppelte Be-
wegung beobachten: die wachsende Beteiligung von Mimesis an der symbolisch
konstituierten empirischen Welt zum einen und die zunehmende Integration von
Bestandteilen der empirischen Wirklichkeit in die mimetischen Medien zum an-
deren.« (Gebauer/Wulf 1992:436 f.)

Es ist zu erkennen, dass der Ausdruck >empirische Wirklichkeit« zugleich
(bzw. nacheinander) zwei unterschiedliche Referenzmodelle anspricht.
So findet sich »empirische Wirklichkeit« mit Pierre Bourdieus Begrift des
Feldes (Bourdieu 1987:355 ff.) verbunden - der grob gesprochen eine
praxeologische Weiterentwicklung des Referenztyps der sozialen Realitiit
darstellt—, zuvor ist empirische Wirklichkeit« im Sinne von Dingen ange-
sprochen, also das Referenzmodell der empirischen Realitiit."

9| Vgl. in diesem Sinne auch Welschs (ebenfalls relativistisch verortete) Formu-
lierung des »intertwinement between the virtual and the real« (Welsch 2000¢:57).
10| Vgl. etwa Bourdieus Ausfithrungen zur »Relationalitit des Realen« (Bourdieu
1998:15 ff.), mit der substanzialistisch-realistische Auffassungen sozialer Realitit
zuriickgewiesen und durch ein dezidiert »sozialkonstruktivistisches« Konzept, das
jede scheinbare »Entitit« auf ein »Ensemble von Positionen [...], das iiber eine Re-
lation, eine Homologie, mit einem selbst wiederum relationalen bestimmten En-
semble von Titigkeiten [...] oder Giitern [...] verbunden ist«, zuriickfithrt (ebd.

17), also als Ergebnis sozialer Praxen der Distinktion (die sich dann institutionali-
sieren oder verdichten zu feldspezifischen Habitus) sichtbar macht.

89

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mimetische Wirklichkeiten

Dieser Begriff ist innerhalb eines »radikal relativistischen< Kontextes
kritisch zu betrachten. Wie anhand der Darstellung des Goodmanschen
Relativismus deutlich wurde, ldsst sich in diesem Theorierahmen keine
bevorzugte Welt festlegen. In diesem Sinne wurde auch von Wulf (1989a)
wie gezeigt das »Festhalten am Wirklichkeitsbegriff« (Wulf 1989a:87) im
Kontext der »Krise der Reprisentation« kritisiert. Nun ist es zugegebe-
nermaflen wenig sinnvoll, Formulierungen wie diese tiberkritisch zu le-
sen. Man wird pragmatischer Weise zugestehen, dass es auch im Kontext
eines relativistischen Bezugsrahmens mdglich sein kann (oder sollte),
den Bezug auf, sagen wir, eine Pfeife — wie immer symbolisch konstitu-
iert, »sozial konstruiert« dieser Gegenstand als Objekt gesellschaftlicher
Praxen auch sein mag - von dem Bezug auf eine gemalte Pfeife unter-
scheiden zu konnen. Die Frage ist aber, ob man aus dieser pragmatisch
niitzlichen Unterscheidung noch normative Geltungsanspriiche ableiten
kann, ob also bspw. eine mimetische Bezugnahme auf die Pfeife der »em-
pirischen Welt« in irgendeiner Weise als authentischer, echter, hoherwer-
tiger — unvermittelter — verstanden werden kann als der Bezug auf die ge-
malte Pfeife. Es ist also zu unterscheiden, ob die von Gebauer/Wulf attes-
tierte Zunahme der Beteiligung von Mimesis an der symbolisch konsti-
tuierten nicht bildhaften Welt lediglich eine aktualisierende Reformulie-
rung der gegen Ende der 1980er Jahre verbreiteten Asthetisierungsthese
darstellt, oder ob sie auf eine normative Bezugnahme auf die empirische
Wirklichkeit« im Sinn eines erkenntnistheoretischen Realismus verweist.

Die Begriffsverwendung in Gebauer/Wulf (1992) bleibt in dieser
Hinsicht eher ambivalent. Zwar wird ein Derealisierungsverdacht gedu-
Bert: »Mit dem Weiterwachsen der Mimesis in andere Gebiete hinein, die
sie vorher nicht im Besitz hatte, vergrolert sich auch der Bereich, in dem
eine solche potentielle Authebung von Wirklichkeit vorgenommen wer-
den kann« (ebd. 436). Doch weisen die Autoren mit Recht die »kultur-
pessimistische These vom Wirklichkeitsverlust« zuriick, denn dieser
»liegt ein naives Wirklichkeitsverstindnis zugrunde« (ebd.). - Im Hin-
blick auf Goodman namlich, so kann man diese Andeutungen ergianzen,
lasst sich so etwas wie »Derealisierung« ja durchaus beschreiben, jedoch
nicht als Abkehr von einer festgesetzten Referenz, sondern, wie zu sehen
war, in der bezugslosen Erzeugung von Wirklichkeit bzw. in der Erzeu-
gung nicht »strukturisomorpher« symbolischer Welten. In dieser Hin-

90

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Mimetische Wirklichkeit«, empirische Realitat und das Nichtidentische

sicht findet sich Baudrillards These der »referenzlosen Bilder«, wie nun
sichtbar wird, im wesentlich komplexeren Bezugsrahmen des Goodman-
schen Relativismus aufgenommen, also reformuliert und reintegriert. Was
dies angeht, so wire lediglich die Frage zu verfolgen, was es eigentlich
heif3t, auf etwas strukturisomorph Bezug zu nehmen, oder: was genau ei-
gentlich dabei unter Bezugnahme zu verstehen wire.

Doch wird die relativistische Lesart nicht iiberall konsequent durch-
gehalten. So heifit es etwa im Anschluss an die zitierte Stelle: »Wenn sich
der Spalt zwischen beiden [- empirischer Wirklichkeit und mimetischen
Welten, B.J. -] schlief3t, verliert die empirische Wirklichkeit ihre Eigen-
standigkeit gegeniiber den interpretierenden mimetischen Welten« (ebd.
437). Diese These wird zwar grundsitzlich beobachtertheoretisch relati-
viert — im Satz zuvor heifit es ndmlich: »Unsere Vorstellungen der empiri-
schen Wirklichkeit unterscheiden diese durch eine deutliche Trennung
von mimetischen Welten« (ebd.; Herv. v. mir, B.J.). Doch muss der relati-
vistische Anspruch auch theorieimmanent eingelost werden. Dies ge-
schieht hier aber gerade nicht. Denn im Kontext des Relativismus ist aus-
nahmslos jede Welt eine bereits interpretierte Welt, und darin liegt gerade
nicht das Kriterium ihrer ontologischen Zweitrangigkeit, sondern viel-
mehr das Kriterium dafiir, dass sie eine »wirkliche Welt« ist. Eine so ge-
staltete Differenz von »empirischer Wirklichkeit« versus »mimetische
Welten« ist mit einem relativistischen Theorierahmen definitiv nicht ver-
einbar."' Der Bezug zu Baudrillards schlichtem Schema von »vormals
wirklicher Welt vs. bildiiberfluteter Simulakrenwelt« ldsst sich kaum von
der Hand weisen: »Alles hat eine Tendenz, zum Bild zu werden; selbst
opake Korper werden transformiert. [...] Bilder bringen Dinge, >Wirk-
lichkeiten< zum Verschwinden« (118)."

11| Denn hier kann man »empirische Wirklichkeit« wie gesehen allenfalls unter
pragmatischen Gesichtspunkten in Anspruch nehmen. Dahinter steckt jedoch, wie
auch in der Mimesistheorie ansonsten angesprochen, eine soziale, symbolische,
konventionalistische Bezugnahme; quasi ein Sprachspiel (Wittgenstein) des Refe-
renzierens einer »dufleren empirischen Welt« (ich - B.J. - spiele es bspw., wenn ich
zu meiner Kaffeetasse greife oder diesen Text in die Tastatur eingebe). Dieses
Sprachspiel ist so lange unbedenklich zu spielen, wie man es nicht zur epistemolo-
gischen Folie der Referenzierung dieser »empirischen Wirklichkeit« hypostasiert.

12| Der Punkt ist vielleicht bereits hinreichend deutlich am Text belegt worden.
Es sei dennoch darauf hingewiesen, dass diese Redeweise in der Mimesistheorie
keine Ausnahme darstellt, und dass diese m.E. auf einen in den relativistischen
Kontext »eingeschlichenen« Bezug auf Thesen Jean Baudrillards zuriickzufithren

91

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mimetische Wirklichkeiten

Es bleibt noch ein drittes Referenzmodell zu erwihnen, das ebenfalls
im Kontext einer Referenzverlustthese steht, jedoch einem anderen
Theoriebezug entstammt. Im Bezug auf die Figur des »Anderen« und des
»Objekts« (nicht mit dem »Ding« zu verwechseln!) wird Mimesis in ihrer
Ambivalenz entfaltet. In dieser an Adornos Kritischer Theorie orientier-
ten Richtung erscheint Mimesis als »Hoffnung auf eine neue Form des
Widerstands [...]. Denn Mimesis ermoglicht es dem Menschen, aus sich
herauszutreten und eine Nihe zu den Objekten und Menschen herzustel-
len« (Wulf 1989a:114). Mimesis ist potentiell Verblendung und Simulati-
on, aber ebenso »notwendige Voraussetzung der Erfahrung der Auflen-
welt, der Begegnung mit dem Anderen und der Erkenntnis« (ebd.)."”

Somit ist hier das Referenzmodell des »Ineffablen« (s.o. S. 76) ange-
sprochen. Mimesis ist also ein Weg zum Anderen, aber - nun zur negati-
ven Seite ihrer Ambivalenz - sie kann auch Alteritdt vernichten. Dieses
Referenzmodell erscheint im Text mit der realistischen Bezugnahme a la
Baudrillard vermengt, doch wie gesehen lésst es sich analytisch klar tren-
nen: »Bilder simulieren Bilder auf der Suche nach verschwundenen Bil-
dern und Wirklichkeiten. Bilderfluten ertrinken die Einbildungskraft
und vernichten die Unverfiigbarkeit des Anderen und die Widerstindig-
keit des Fremden« (Wulf 1989a:114).

Wie die Rekonstruktion zeigt, haben verschiedene Typen von Wirklich-
keitsbegriffen Eingang in die Mimesistheorie gefunden. Diese Pluralitit
ist generell betrachtet nicht problematisch — Wirklichkeit bzw. Realitit

ist. Diese Vermutung ldsst sich, um auch eine Passage einer neueren Veroffentli-
chung exemplarisch zu zitieren, die den Status eines resiimierenden Uberblicks
iiber den Entwicklungsstand Mimesiskonzepts hat (Gebauer/Wulf 2003), auch an-
hand dieser Veroffentlichung erhirten. Dort heif$t es im Kontext des Zusammen-
hangs von Mimesis und Visualitit: »Die Selbstreferentialitit der Bilder vernichtet
Kontinuitit, Stringenz und Kausalitit als Garanten der Wahrheit. Es entstehen Zei-
chen-Spiele auf einer Oberfliche ohne Tiefe. Die Virtualitit der Bilder bestimmt
die Aktualitdt, indem sie die Realitét aufer Kraft setzen. Die Aktualitét eines Ob-
jekts wird zur Aktualitit seiner Gegenwart als Bild bei gleichzeitiger Abwesenheit
des Objekts.« (Gebauer/Wulf 2003:64). Vgl. dazu etwa das Baudrillard-Zitat oben
(S.79).

13| Man beachte die hier zu registrierende Néhe zur platonischen Ambivalenz
zwischen Bildkritik und Bild-Pidagogik, wie sie im ersten Kapitel herausgearbeitet
wurde - strukturell ist, durchaus im Sinne einer Strukturisomorphie, zwischen
beiden Positionen kaum ein Unterschied auszumachen.

92

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Mimetische Wirklichkeit«, empirische Realitat und das Nichtidentische

sind heutzutage de facto plural verfasste Begrifflichkeiten. Man kann die
Problematik dieses Sachverhalts erst dann erkennen, wenn man iiber ein
geeignetes analytisches Instrument verfiigt. Die im vorhergehenden Ka-
pitel vorgestellten Referenzmodelle erlauben, die im Text der Mimesis-
theorie teils nebeneinander stehenden, teils miteinander verwobenen Re-
ferenzmodelltypen zu identifizieren und auf diese Weise die eingangs
problematisierten Gehalte sichtbar zu machen. Im Ergebnis zeigt sich,
dass bei einer derart bezugsreichen Theorielage Referenzverlustthesen
der differenzierten Behandlung und Kritik bediirfen. Dem entsprechend
ist hier zwischen drei freigelegten Referenzverlusttypen zu unterschei-
den.

Aus unserer Sicht ist der erste, von Baudrillard inspirierte Typ aus
heutiger Sicht nicht mehr haltbar. Er beruht auf hochgradig normativen,
ja geradezu ontologischen impliziten Vorannahmen und disharmoniert
mit dem Komplexititsniveau der Mimesistheorie in jeder Hinsicht. Es
war demgemaf3 zu beobachten, dass diese zur Entstehungszeit der histo-
risch-anthropologischen Mimesistheorie verbreiteten Beziige nur impli-
zit vorgenommen wurden und sich die Autoren zudem von unterkom-
plexen Derealisierungsthesen explizit distanzieren. Diese Sorte von Be-
zug ldsst sich insofern einfach korrigieren und tangiert das Mimesismo-
dell selbst nur marginal.

Das zweite Referenzverlustmodell beruhte auf Nelson Goodmans Ra-
dikalem Relativismus. Da der Bezug zu Goodman zwar des Ofteren im-
plizit und explizit deutlich gemacht wird, dies jedoch eher nicht in Form
einer detaillierten Diskussion etwa des »Realititskriteriums« Strukturiso-
morphismus geschah, war dieser Hintergrund bisher nicht deutlich er-
kennbar. Der Bezug auf Goodman kann auch heute noch als anerkannt
und legitim gelten; und insofern ist es aus der hier erarbeiteten Perspek-
tive durchaus vertretbar, eine Derealisierungsthese am Kriterium der
Strukturisomorphie zu orientieren (was Gebauer/Wulf zumindest impli-
zit wohl auch so machen)."* Anlisslich der Rekonstruktion der Grundzii-

14| Es ist allerdings fraglich, ob damit das erfasst wird, was im Anschluss an Bau-
drillard als »referenzlose Bilder« zu bezeichnen wire. Denn man kann den Bildern
der »Bilderfluten« (etwa in Werbung, Fernsehen, Kino etc.) schlecht attestieren, sie
seien nicht als Bildinhalte »strukturisomorph« zu anderen symbolischen Welten.
Sie bilden sie lediglich nicht ab, sondern schaffen sie um; transformierende Bezug-
nahmen sind wohl kaum zu verleugnen.

93

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mimetische Wirklichkeiten

ge dieses Theorierahmens jedoch wurden einige Bedenken beziiglich der
Angemessenheit des Radikalen Relativismus geduflert, die es insbesonde-
re im Rahmen der mimesistheoretisch zentralen aktuellen Bilddiskussion
und sich formierenden Bildanthropologie doch fraglich erscheinen ldsst,
ob dies das Rahmenmodell der Wahl ist. Diese Frage miindet mitten in
die offene Diskussion um Reprisentationalitit oder Nichtreprasentatio-
nalitit in der Bildtheorie und ist hier daher nicht weiter zu beantworten.

Aufschlussreich ist in diesem Kontext vielleicht jedoch der oben
(Kap. 2) erwdhnte Zusammenhang zwischen Bildung, >entbildetem Bild«
einerseits und medialem oder medial verkorpertem Bild andererseits.
Insbesondere Goodmans Anmerkung, dass er mit Platonikern (abgese-
hen von den unterschiedlichen Referenzmodellen) darin d’accord sei,
»dal dem, was wir fiir falsch halten, nichts entspricht« (Goodman
1990:119), ist bedenkenswert. Was bei Platon der Bezug zum hdchsten
Seienden der Ideen, ist bei Goodman das komplexe Kriterium der Struk-
turisomorphie. Man darf also parallelisieren (ohne n.b. der Mimesistheo-
rie damit etwa Platonismus vorzuwerfen) und daraus den Schluss ziehen,
dass mit dem Bezug auf Goodman eine implizite Differenz von urbildli-
chem Bildinhalt und medialem Bild gemacht wird. Die Strukurisomor-
phie ist selbstverstindlich ein pluralistisches, soziales, komplexes und dy-
namisches Kriterium, im Gegensatz zu Platons paradeigmata, doch als
Kriterium ist sie, wie an dieser Stelle auffillt, formal und nicht-bildhaft:
sie ldsst sich in ein angebbares Schema sequenzialisieren - etwa in Form
eine sequenziellen theoretischen Beschreibung.

Strukturisomorphie ist eine Art von Vorschrift (cf. paradeigma) zur
Herstellung »richtiger Bilder« und »wirklicher Welten« — und genau die-
se Eigenschaft teilt sie mit dem paradeigmata, die, wie zu sehen war,
ebenfalls keine »bildhaften« Bilder sind, sondern Vorschriften zur Her-
stellung zwar ontologisch zweitrangiger, aber dennoch »richtiger« Abbil-
der. Die Parallele ldsst sich bis in den Gedanken der Proportionalitit hin-
ein verfolgen. Platon hatte wie gesehen an den eidéla bemingelt, dass sie,
etwa in der perspektivischen Wiedergabe eines Bettes, dessen ideale Pro-
portionen verzerrten (s.o. S. 39). Das Kriterium der Strukturisomorphie
fordert zwar keine Isomorphie der (Verhiltnisse von) Entititen der Dar-
stellung, doch es fordert auch eine Art »Wohlproportioniertheit« ein,

94

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Mimetische Wirklichkeit«, empirische Realitat und das Nichtidentische

ndmlich die »Projizierbarkeit« auf die Wahrnehmungsmuster, in der die
Welt gesehen wird (Goodman 1990:166).

Mimesis ist wesentlich auch ein Bildungsbegriff (bzw. impliziert eine
spezifische Bildungsidee), und wie zu sehen war, ist mimetische Bildung
in diesem Aspekt davon abhingig, welche Art von Mimesis erfolgt. Er-
folgt sie nach der »Vorschrift« der strukturisomorphen Bezugnahme, so
wirkt sie bildend, unterldsst sie dies bzw. bezieht sich auf die »falschen«
Bilder, so erzeugt sie (in dieser Eigenschaft bekannte sich Goodman als
Platoniker) nicht wirkliche Welten. — In der Tat ein innerhalb dieses Be-
zugsrahmens solides Kriterium fiir Derealisierung.

Sowohl Platon als auch Goodman weisen allerdings den Medien eine
aus unserer Sicht unbefriedigende Position zu. Denn innerhalb solcher
reprasentationalistischen Bildkonzeptionen kann Medialitit nur als Ver-
zerrung verstanden werden, als Storfaktor, der sich bestenfalls einiger-
maflen formneutral verhilt. In diesem Sinn schreibt etwa Goodman iiber
die extensionale Strukturisomorphie: »Ein Gedicht, ein Gemailde und
eine Klaviersonate konnen buchstéblich und metaphorisch manchmal
dieselben Eigenschaften exemplifizieren; jedes dieser Werke kann mithin
Wirkungen haben, die sein eigenes Medium transzendieren« (Goodman
1990:131; Herv. v. mir, B.J.). Bedeutung und Potentiale von Medialitit
werden damit weit unterschitzt — zugunsten der Vorstellung eines me-
dienunabhéngig bestehenden »Inhalts« von symbolischen Konstrukten.

Auch das zuletzt hervorgehobene dritte Rahmungsverlustmodell ist
nicht vollkommen unproblematisch. Der Gedanke des Verlusts von Alte-
ritdt bzw. des Bezugs zum (nichtidentischen) Objekt geniefit (zu Recht)
einen hohes >emanzipatorisches Prestige« und ist insbesondere mit der
Erziehungswissenschaft tiber den Bezug auf die Kritische Theorie und
spiter die sensibilisierenden Einfliisse der sog. postmodernen Theorien
eng verbunden. Es wurde bereits oben (S. 76) angedeutet, dass ein we-
sentliches »Movens, librigens auch ein theorieimmanenter Bedingungs-
grund jhrer Verzeitlichung« in der Paradoxie verortet ist, das »Ineffable«
aussprechen und benennen zu miissen. Die Durchstreichung des Begriffs
»Sein« beim spateren Heidegger, Adornos Modell der Konstellation, das
»a« der différance Derridas (1967) bezeugen diesen Umstand. Auch hier-
in steckt eine Form der Referenznahme - und damit eines wie immer
vermittelten Legitimationsanspruchs. Zweifelsohne ist es virtuell schon

95

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mimetische Wirklichkeiten

eine Form der »Zurichtung« des Anderen, diesen iiberhaupt zu benen-
nen, unter einen Signifikanten zu bringen. Die Referenz selbst, als Ge-
danke einer Bezugnahme-auf-etwas, erweist sich damit als das Problem.

Es geht daher in den folgenden Kapiteln zunachst darum, diese Proble-
matik der Referenz eingehender zu diskutieren. Untersucht wird, ob es
eine tragfihige Alternative zum relativistischen Theorierahmen gibt, und
ob sich von dort aus - das ist das Schwierige daran - die Frage nach der
Realitit tiberhaupt noch sinnvoll stellen lasst.

Es sei der Ubersicht halber vorweggenommen, dass die Frage, wie
der Gedanke »mimetischer Bezugnahme« ohne repréisentationalistische
Beziige formulierbar ist, anschlieffend noch einmal aufgegriffen wird.
Wie sich dabei herausstellt, ldsst sich das Mimesiskonzept auch in einen
antireprasentationalistischen Theoriekontext integrieren. Das Problem
des »Bezugs zum Anderenc« spielt dabei eine zentrale Rolle. Was aber si-
cherlich nicht in dieser Form erhalten werden kann, ist die u. E. ohnehin
der Mimesistheorie unangemessene Derealisierungsthese Baudrillard-
scher Pragung — wobei zu zeigen sein wird, dass die These der »referenz-
losen Bilder« tatsichlich im Kontext allerdings einer differenzierteren
medientheoretischen Fundierung zumindest rekonstruierbar ist, dass
also das motivierende »Unmutsgefiihl«, welches sich in der Metapher der
»Bilderfluten« ausdriickt, eine medientheoretisch explizierbare Ursache
hat. Jedoch - um auch dieses noch vorwegzunehmen - wird sich dabei
zeigen, dass und inwiefern dieses Schema sich gerade nicht einfach auf
den Bereich der Neuen Medien tibertragen ldsst, und dass dieser entge-
gen der allgemeinen Ansicht schon gar nicht umstandslos als ein exem-
plarischer Ort fiir »Fluten referenzloser Bilder« gelten kann.

96

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Uber Realitit sprechen:
Realismus, Antirealismus und
Antireprasentationalismus

Theoretische Reflexionen iiber Realitit anzustellen, bedeutet immer
auch, ein philosophisches Minenfeld zu betreten. Denn im Gegensatz zu
anderen abstrakten Begriffen impliziert dieser eine Doppelung, die den
Text von vornherein zu unterwandern droht, und die ihn in eine Rich-
tung zwingt, die weder seinen Motiven noch seinen Erkenntniszielen
entspricht. Die Legitimitét jeder wissenschaftlichen Aussage basiert nicht
zuletzt auf impliziten oder expliziten erkenntnistheoretischen Positionie-
rungen. Die Validitit dieser Aussagen wird klassischerweise als davon
abhingig betrachtet, in welchem Umfang die Theorie in der Lage ist,
Phinomenbereiche zu modellieren, zu reprisentieren bzw. mit ihnen zu
korrespondieren; die Reliabilitit der Modellierungen hangt von dem
Maf3 ab, in dem ihr das gelingt (wie auch immer man dieses Gelingen
bzw. die Kriterien zur Beurteilung des Gelingens festlegen mag). Trifft
man im Rahmen eines solchen (reprisentationalistischen) Wissensver-
stindnisses Aussagen, so stellt man zugleich eine implizite Reihe von Be-
hauptungen dariiber auf, was Realitit ist — unabhingig vom behandelten
Thema.

Die Diskussion von »Realitdt« birgt also die Gefahr, im Sinne eines
reprasentationalistischen oder gar realistischen Geltungsanspruches
missverstanden zu werden. Aufgrund der erwdhnten »Doppelung« ten-
diert die Wirklichkeitsproblematik im Gegensatz zu anderen Diskussi-
onsthemen dazu, in eine Art rekursive »Wirklichkeits«-Behauptung ihres
Objekts einzumiinden, so als wiirde konstatiert, dass, wenn Wirklichkeit
ein sinnvoller (niitzlicher, addquater etc.) Begriff sei, er dann unterstelle,

97

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Realitit sprechen: Realismus, Antirealismus und Antireprasentationalismus

dass eine solche Wirklichkeit auflerhalb des Diskurses »existiere« und er,
der Begriff eine addquate symbolische Reprisentation von Wirklichkeit
darstelle. Tatsdchlich verweist der Ausdruck »existiere« im vorhergehen-
den Satz bereits darauf, dass hierbei eine vorgeformte realistische Vor-
stellung von Wirklichkeit einfliefit, die es gerade zu vermeiden gilt."

Wie die methodologischen Reflexionen Richard Rortys, die im an-
schliefenden Unterkapitel vorgestellt werden, zeigen, ist dies jedoch
nicht zwingend der Fall. Rorty kiindigt erfolgreich der Realitit den er-
kenntnistheoretischen Vertrag auf, indem er eine Position jenseits von
Realismus und Antirealismus entwirft: Aussagen >reprasentieren< nicht
(Etwas), sondern sie »beziehen sich«. Eine Aussage kann sich nicht auf
»Dinge« (was immer man an dieser Stelle darunter verstehen mochte)
beziehen, sondern lediglich auf andere Aussagen (bzw. auf Diskurse i.S.
von Aussagesystemen) — unter anderem eben auf Diskurse tiber Dinge.
Die Beziehung zu einer Wirklichkeit wird auf diese Weise weder behaup-
tet (Realismus) noch in Abrede gestellt (Antirealismus).

Auf der Grundlage einer solchen Haltung scheint so etwas wie eine
erkenntnistheoretische Entkopplung moglich. Man geht dann zunichst
von der strategisch sinnvollen Setzung aus, dass theoretische Aussagen es
nicht unmittelbar mit Wirklichkeit oder Realitdt, sondern lediglich mit
Beobachtungen und Aussagen iiber Wirklichkeit zu tun haben.

Bevor diese Ideen expliziert werden, soll das Verhiltnis zum erkennt-
nistheoretischen Realismus geklart werden, der ja die alltagsweltlich
durchaus plausiblere Position darstellt. In diesem Kontext erschien be-
sonders die bereits erwidhnte >modernisierte« Variante des Realismus in-
teressant.” John R. Searles Beitrag zur »Konstruktion der gesellschaftli-
chen Wirklichkeit« (Searle 1997) nimmt nicht zuféllig im Titel Bezug auf
den wissenssoziologisch-sozialkonstruktivistischen Klassiker von Peter

1| Die Diskussion der systemtheoretischen Erkenntniskritik (vgl. inbs. unten
Kap. 6.1) wird die Ursache dieses misslichen Umstands nachliefern, namlich eine
generelle ontologisierende Tendenz der Sprache (genauer: der Verwendung von
Sprache im Kontext der Beobachtung erster Ordnung). Wenn dann zumal das
Wort »Realitit« ontologisiert wird, ist der Anschein des Realismus unvermeidlich.
2| Der weite Bereich der aktuellen Realismusdebatten in der angelsichsischen
Philosophie wiirde in eine Spezialdiskussion hineinfiithren, die an dieser Stelle
nicht hilfreich wiére, zumal etwa Hilary Putnams und andere »realistische« Ent-
wiirfe strukturell kaum mit klassischen, extern-realistischen Positionen vergleich-
bar sind.

98

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Realitit sprechen: Realismus, Antirealismus und Antireprasentationalismus

L. Berger und Thomas Luckmann (Berger/Luckmann 1980). In der Tat
verfolgt der Band die iiberraschende Idee, eine Art Sozialkonstruktivis-
mus - nimlich eine sprachphilosophisch adaptierte Institutionentheorie
- an eine realistische Ontologie und Epistemologie anzukniipfen. In un-
serem zundchst an grundlegenden Positionierungen interessierten Kon-
text interessiert an diesem Entwurf vor allem die Artikulation dieser rea-
listischen Theoriebasis (weniger die darauf aufbauenden, sprachphiloso-
phisch artikulierten »sozialkonstruktivistischen« Thesen).

5.1 Realismus zwischen Erkenntnistheorie und
(impliziter) Ontologie: John R. Searle

Die Routledge Encyclopedia of Philosophy definiert Realismus allgemein
als die Ansicht »that the kind of things which exist, and what they are
like, are independent of us and the way we find out about them [...]«
(Craig 1998). Insofern kann Searles Charakterisierung seiner Position
des »externen Realismus« als »die Ansicht, dass es eine Seinsweise der
Dinge gibt, die von allen menschlichen Reprisentationen logisch unab-
héngig ist« (Searle 1997:165), zundchst als eine klassische realistische
Haltung betrachtet werden. Typischerweise implizieren realistische Welt-
sichten sowohl ontologische als auch epistemologische Aussagen, wobei
erstere letztere begriinden. Das, mit Wolfgang Welsch gesprochen, »rea-
listische Sprachspiel« nimmt Bezug auf eine bewusstseinsunabhéngige
»Alpha-Wirklichkeit« (Welsch 2000b: 179) und fordert, »daf3 es Aufgabe
des Erkennens sei, die Alpha-Wirklichkeit moglichst genau zu erfassen -
wie schwierig das auch immer sein mag« (ebd. 198). Die Annahme einer
wahrnehmungs- und erkenntnisunabhingig existierenden Realitit (wie
immer dieser Term gefiillt wird, ob als Behauptung materieller, theoreti-
scher, mathematischer, mentaler oder anderer Entititen, vgl. Dummett
1980:147 £.) bildet die ontologische Voraussetzung, der in der Regel die
erkenntnistheoretische Annahme folgt, dass diese »Realitét« prinzipiell
symbolisch reprisentierbar sei (im Sinne einer »Korrespondenztheorie«
der Wahrheit als Entsprechung von Aussage und Realitit). Dieses Ver-
hiltnis kann sehr verschiedene Formen annehmen, beispielsweise die ei-
nes naiven (Ryle 1969), eines kritischen (Popper 1972) oder eines evolu-
tionsbiologisch begriindeten hypothetischen Realismus (Vollmer 1987).

929

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Realitit sprechen: Realismus, Antirealismus und Antireprasentationalismus

Der pragmatistische Philosoph Hilary Putnam hat, ohne dass diese Ar-
gumentation hier im Detail ausgebreitet werden soll, solche realistischen
Positionen, die a) von einer feststehenden »Gesamtheit geistesunabhén-
giger Gegenstande« ausgehen und b) zugleich behaupten, dass es »genau
eine wahre und vollstindige Beschreibung davon, >wie die Welt ist«,
gibt, als »metaphysischen Realismus« bezeichnet (Putnam 1993:156) und
die Widerspriichlichkeit dieser Haltung insbesondere am Problem der
Referenz und der Intention bzw. intentionalen Bezugnahme dargelegt.
Kritisiert wird damit die ungeklirte Voraussetzung realistischer Erkennt-
nistheorien, »der Geist besitze eine Fahigkeit zur Referenz auf externe
Objekte [...]« (vgl. Putnam 1993:116 ff.). Dies treffe insbesondere auch
den fritheren von Searle vertretenen Realismus zu, der ebenfalls unter
Rekurs auf Intentionalitét operiert (Putnam 1999a:64 f.).*

Es mag an dieser Debatte liegen, dass Searles Kennzeichnung seiner
neuen Position als »externer Realismus« (»ER«) sich wie eine Antithese
zur Putnamschen Position liest. Jedenfalls umgeht sie die beiden genann-
ten Kritikpunkte Putnams:

* Zunichst, so Searle, sei der ER - definiert als die Ansicht: »Die Welt
(oder alternativ die Wirklichkeit oder das Universum) existiert unab-
hingig von unseren Reprisentationen von ihr« (Searle 1997:160) -
nicht vollkommen identisch mit der >klassischen« realistischen An-
nahme, »dass es eine vollstindig geistesunabhingige Wirklichkeit
gibt« (ebd.:161). Die Modifikation zielt auf »ontologisch subjektive«
Bereiche wie etwa Schmerzen. Damit wird die Unterscheidung von
»Geist« (nicht wirklich) und »Nicht-Geist« (wirklich) und in diesem
Sinne der fiir Putnam metaphysische Gedanke einer geistesunabhan-
gigen Objektivitit aufgegeben.

* Sodann behauptet Searle nicht, dass es genau eine wahre Beschrei-
bung der Welt gibe: »Es ist durchaus moglich, dieselbe Wirklichkeit

3| Putnams damalige Konzeption ist unter dem Titel »interner Realismus« be-
kannt; eine kontext-relative Realititstheorie, die tatsichlich einem Relativismus
néhersteht: sie ist jedenfalls »certainly not a form of realism« (Craig 1998), was in
dieser Hinsicht auch fiir andere pragmatistische Spielarten des »Relativismus« gilt.
Inzwischen pladiert Putnam fiir eine »zweite Naivitit« und vertritt entsprechend
als weitere Variante einen »natiirlichen Realismus« (Putnam 1999b).

100

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Realismus zwischen Erkenntnistheorie und (impliziter) Ontologie: John R. Searle

in einer beliebigen Anzahl von verschiedenen Systemen zu reprasen-
tieren. Diese These wird >Begriffsrelativitit« genannt« (ebd.).

Dieser gemdfligte Realismus beansprucht also zunichst nicht, sagen zu
konnen, wie die >Dinge« seien, sondern lediglich, dass »der grofite Teil
der Welt davon unberiihrt geblieben wire, wenn wir niemals existiert
hitten, wenn es niemals irgendwelche Reprisentationen [...] gegeben hit-
te. Aufler dem kleinen Eckchen der Welt, das durch unsere Re-
prasentationen konstituiert oder beeinflusst wird, hitte die Welt trotz-
dem existiert und wire ganz genauso gewesen wie jetzt« (ebd.:162 f.). In-
sofern diese bewusstseinsunabhingige >Welt« sich nach Searle durch eine
beliebige Anzahl von verschiedenen Reprisentationssystemen darstellen
lasst, steht sie nicht unbedingt im Widerspruch zu kultur- oder begriffs-
relativistischen Positionen. Obwohl Searle fiir eine Korrespondenztheo-
rie der Wahrheit (also gelungene Reprisentation) plidiert, sei der exter-
ne Realismus nicht mit dieser gleichzusetzen, »weil er eine Theorie der
Ontologie und nicht der Bedeutung von >wahr« ist. [...] Es ist deshalb
moglich den ER zu vertreten und die Korrespondenztheorie zu bestrei-
ten« (ebd.:164).

Im Gegensatz zu den vorgenannten Varianten des Realismus findet
sich also im »externen Realismus« die erkenntnistheoretische Kompo-
nente von der ontologischen entkoppelt. Zunichst drangt sich daher die
Frage auf: Wenn eine externe Realitit« sich in beliebig vielen Reprisen-
tationssystemen >darstellen« lasst, der »externe Realismus« aber einerseits
weder Kriterien angeben kann fiir die Wahrheit dieser Reprasentationen
noch andererseits tiberhaupt erfordert, in Reprisentationsverhaltnissen
zu denken - wozu sollte dann die These des externen Realismus, die ja
immerhin — wenn man sie auf sich selbst anwendet — mit dem schwer be-
griindbaren Anspruch belastet ist, eine wahre, wenn auch formale Repri-
sentation der externen Realitét als ganze zu sein, niitzen, und von wel-
chem Ort aus sollte sie sich begriinden lassen?

Die Position des ER tritt (jedenfalls in seinem >ontologischenc
Grundgehalt, ohne die anschlieffenden korrespondenztheoretischen
Thesen, die Searle allerdings zu einem erkenntnistheoretisch interessier-
ten Theoriepaket verschniirt) im Grunde bescheiden auf: er bittet sich
aus, die »rohe Wirklichkeit« (Searle 1997:199) mége zumindest logisch

101

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Realitit sprechen: Realismus, Antirealismus und Antireprasentationalismus

unabhingig von Bewusstseinszustidnden sein (ebd. 176) - gleichsam eine
analytisch-sprachphilosophisch invertierte Renaissance des kantischen
Ding-an-sich. Doch ist darauf zu insistieren, dass nach der ontologischen
Position des »externen Realismus« sich iiber diese Dinge gar nichts aus-
sagen ldsst, und dass, selbst wenn das logische Argument konzediert
wiirde, damit keine konkrete Bezugnahme - und insofern keine episte-
mologischen Geltungsanspriiche — dieser »realen Auflenwelt« gerechtfer-
tigt wiirde.

Der hohe Abstraktionsgrad des externen Realismus erlaubt beispiels-
weise nicht, dasjenige mogliche raumzeitliche Setting etwa, das wir als
»Berg« zu bezeichnen gewohnt sind, im theoretischen Diskurs als Beispiel
eines >extern realen< Gegenstandes anzufithren. Gerade hierzu aber wird
der »ER« von Searle verwendet. Aussagen wie: »Der Mt. Everest existiert
unabhingig davon, wie oder ob ich oder sonst jemand ihn jemals re-
présentiert oder sonst etwas hat« (Searle 1997:163) sind unlegitimierte
Ableitungen aus dieser ontologischen Position. Sie lassen sich aus der Po-
sition des externen Realismus heraus weder gewinnen noch begriinden,
denn schon die Identifikation eines bestimmten raumzeitlichen Aus-
schnitts als eine Entitdt, ein Etwas (Berg), bedeutet die Entscheidung fiir
eine bestimme Perspektive (in diesem Fall die unseres Mesokosmos) —
und damit die Verwicklung in ein sprach- und kulturabhingiges Be-
schreibungssystem. Hier ist aber jede Priferenz unbegriindbar, und
wechselnde Bezugssysteme — etwa das der Quantentheorie, der Relativi-
tatstheorie, des Geologen, der physikalischen »Stringtheorie« oder der
lokalen Anwohner, fiir die dies vielleicht ein heiliger Berg ist — fithren zu
vollig verschiedenen zugrunde liegenden »Entititens, von denen die we-
nigsten dem entsprechen diirften, was Searle als »extern realen« Berg an-
zusprechen unternimmt.”

Es bleibt, nach dieser Kritik dieser im Gestus durchaus liberalen Va-
riante des Realismus, die Gelegenheit, einen Aspekt herauszuarbeiten,
der ein hiufig anzutreffendes Missverstidndnis tiber nicht-realistische Po-
sitionen betrifft. Denn die erkenntnistheoretische Zuriickweisung des
realistischen Dualismus - der vorgingigen Trennung von Représentati-
on/Realitdt, Subjekt/Objekt, Geist/Materie, Bewusstsein/Welt etc. — fithrt
keinesfalls etwa per se zu der ganz unpragmatischen und starken ontolo-

4| Vgl auch Welsch (2000b:180 ff.).

102

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Realismus zwischen Erkenntnistheorie und (impliziter) Ontologie: John R. Searle

gischen Behauptung, eine duflere Realitit existiere nicht oder sei (etwa
durch Akte des Bewusstseins oder der Wahrnehmung) quasi materiell
geschaffen, so als sei »Geist« so etwas wie eine Maschine zur Erzeugung
materieller Entitdten. Vielmehr kritisieren derartige Positionen die nor-
mative Kraft der Annahme einer duferen Realitit und empfehlen gleich-
sam, sie als ontologisch und epistemologisch indifferent anzusehen.

Subtrahiert man gleichsam die Ontologie vom ontologischen Kern
des >externen Realismus« Searles, so mag diese »alltagsontologische« Po-
sition etwa aus pragmatischer Sicht als in der Regel niitzlich und sinnvoll
(wenn auch wenig originell) erscheinen. So stellt der » Antireprasentatio-
nalist« Rorty, der im {ibrigen dafiir pladiert, Kategorien wie »Realitét«
nicht mehr zu verwenden, selbst fest, der Grof3teil der Realitt sei »indif-
ferent gegeniiber unseren Beschreibungen von ihr« (Rorty 1992:27), >ge-
macht« sei nicht die Realitit, sondern eher schon die Sprache; und,
Searles »externen Realismus« vorwegnehmend und zugleich seine korre-
spondenztheoretische Positionierung angreifend: »Die Welt ist dort
drauflen, nicht aber Beschreibungen der Welt« (ebd. 24). Man solle aller-
dings - und dies ist das fiir uns zentrale Argument an diesem Punkt -
»die triviale Aussage, dass die Welt Ursache dafiir sein kann, dass wir
einen Satz mit Recht fiir wahr halten«, nicht »verwechseln mit der Be-
hauptung, dass die Welt sich selbst, aus eigenem Antrieb, in satzférmige
Stiicke namens >Tatsachen« aufteilt« (ebd.). Diesem ganz #hnlich, wird
spéter aus anderer Perspektive ein entsprechendes Argument Niklas Luh-
manns zur Sprache kommen.

Searles Versuch einer Restauration des externen Realismus ist vor
diesem Hintergrund die Einsicht zu verdanken, dass eine realistische Er-
kenntnistheorie niemals ohne eine dualistische Ontologie auskommt,
und gerade der Versuch einer konsequenten Trennung der ontologischen
Positionierung des ER vom korrespondenztheoretischen Erkenntnismo-
dell macht in der Analyse deutlich, dass eine dualistische Ontologie
nichts anderes darstellt als den illusionéren Versuch, mit den Mitteln des
symbolischen Diskurses (also Theorie) das symbolische Universum zu
iibersteigen.

Die daraus zu folgernde Zuriickweisung der realistischen Positionen
bedeutet eine Befreiung der Diskussion von Realitit und Wirklichkeit
von der Kopplung an eine im Sinne von facta bruta (be-)greifbare Welt,

103

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Realitit sprechen: Realismus, Antirealismus und Antireprasentationalismus

auf die, wie es dem Ideal des Realismus entsprache, mehr oder weniger
mit Fingern gezeigt werden kann. Es wird zugleich deutlich, dass nicht-
realistische Positionen weder auf dem Boden solipsistischer Realitits-
leugnung noch auf dem eines omnipotent-idealistischen Welterschaf-
fungsgestus beruhen: aus der Zuriickweisung der Trennung von Er-
kenntnis und Wirklichkeit folgt weder, dass es keine Wirklichkeit gebe,
noch, dass diese durch Erkenntnis determiniert wiirde. Es folgt lediglich,
dass die Unterscheidung von Erkenntnis und Wirklichkeit selbst als blin-
der Fleck sichtbar und einer kritischen Betrachtung zuginglich gemacht
wird.

5.2 Jenseits von Realismus und Antirealismus:
Antireprasentationalismus

Die neueren Diskussionen iiber das Problem der Realitit, bzw. tiber
Niitzlichkeit und Moglichkeit der Diskussion tiber Realitdt, verdanken
dem neopragmatistischen Philosophen Richard Rorty wesentliche Im-
pulse. In Der Spiegel der Natur (Rorty 1987) argumentiert Rorty unter
Riickgriff auf sprachanalytische (Quine, Sellars, Davidson, Putnam), aber
auch auf - im weitesten Sinne - pragmatistische Autoren (Nietzsche,
Peirce, Dewey, Wittgenstein, Heidegger) fiir eine pragmatische, und das
meint: eine antireprisentationalistische Wende in der Wissenschaftstheo-
rie (bzw. den Wissenschaften selber). Das Anliegen dieser Argumentati-
on ist, wenn nicht der Nachweis der Unhaltbarkeit, so doch zumindest
die diskurspragmatische Diskreditierung der Korrespondenztheorie der
Wahrheit, die nach Rortys Ansicht auch relativistische und konstrukti-
vistische Positionen durchaus noch betrifft. Rortys Neopragmatismus
wurde hierzulande wurde von Mike Sandbothe mit Nachdruck in die
neuere Diskussion eingebracht (Sandbothe 2000, 2000a, 2001). Sie ist
aufgrund ihrer Kritik am Relativismus, der aufgrund seiner auch diskur-
sethisch offenen, wenig restriktiven Epistemologie in den Sozial- und
Kulturwissenschaften (explizit oder implizit) weite Verbreitung gefunden
hat, von besonderer Relevanz.

Der Angriff auf die Vorstellung, Begriffe und Aussagen reprdisentier-
ten — mehr oder weniger gut - Teile der »Wirklichkeit« bzw. stiinden zu-
mindest in einem Verhiltnis (Korrespondenz) zu dieser, trifft ins Zen-

104

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jenseits von Realismus und Antirealismus: Antireprasentationalismus

trum jedes realistischen, aber auch des relativistischen Weltverstindnis-
ses. Zundchst werden Rortys kritische Argumente in Bezug auf die Pro-
blematik eines haltbaren Realititsbegriffs rekonstruiert; anschlieflend
werden einige Konsequenzen herausgearbeitet, die eine methodische Po-
sitionierung unseres Standpunktes erlauben.

Die grundsitzliche und ausfiihrliche Argumentation fiir die von Ror-
ty als »anti-platonischs, »anti-dualistisch«< oder auch >anti-représentationa-
listisch« charakterisierte Haltung findet sich in einer Arbeit, die ihr Au-
genmerk hauptsichlich auf die Kritik der abendldndischen Philosophie
richtet (Rorty 1987). Insbesondere gelten Rortys Angriffe der philosophi-
schen Erkenntnistheorie, soweit sie auf den platonischen und cartesiani-
schen Grundunterscheidungen (Sein/Schein, Idee/Abbild, Subjekt/Ob-
jekt etc.) besteht. Dabei interessiert in unserem Kontext weniger Rortys
Anliegen, den Geltungsbereich der philosophischen Diskurse, ihren An-
spruch, allen anderen Diskursformen die Regeln und Bedingungen ihres
Funktionierens unterstellen (oder vorschreiben) zu kénnen, zu widerle-
gen. Interessanter ist fiir uns vielmehr die der Dekonstruktion der Er-
kenntnistheorie zu Grunde liegende Argumentationsstruktur. Fiir die
klassische abendliandische Philosophie, so Rorty, ist das Selbstverstindnis
als »Spiegel der Natur« ein Leitbild. Diese selbstgeschaffene Position
griindet auf dem Dogma der erkenntnistheoretischen Korrespondenz-
theorie. Nach dieser Vorstellung ist eine Aussage genau dann (bzw. in
dem Mafle) wahr, wenn bzw. insofern sie mit der >Realitit« {iberein-
stimmt, also ein Spiegelungs- oder genauer: Reprisentationsverhiltnis
von Sitzen und >Dingen< oder »Sachverhalten«< besteht. Die Korrespon-
denz besteht in einer Tatsachenrelation von Aussage und >basalen Entita-
ten< (Rorty 1987:201), die eine spezifische Ontologie impliziert, ndmlich
die Einteilung der Welt in, wie Rorty (1991:76) an anderer Stelle aus-
fithrt, Entitdten des »Typs A< — die der Beziehung bediirfen, aber selbst
keine Beziehung herstellen konnen, z.B. empirische Dinge (Bertrand
Russel), Anschauungen (Kant), materielle Einzeldinge (Platon) - und
Entititen >Typs B¢, die die benétigte Kontextualisierung leisten, sich je-
doch ihrerseits nicht kontextualisieren lassen: zum Beispiel logische Ge-
genstinde (Russel), Kategorien (Kant), Ideen (Platon). Diese Ontologie,
die der Vorstellung entspricht, die Welt teile sich in ein Inneres (Subjekt)
und ein Aufleres (Objekte), woraus eben die erkenntnistheoretische Leit-

105

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Realitit sprechen: Realismus, Antirealismus und Antireprasentationalismus

frage resultiert, wie sich erkennen liefle, wann das Innere mit dem Aufe-
ren in Ubereinstimmung ist, — diese Ontologie und die mit ihr verkniipf-
te Erkenntnistheorie iiberfithrt Rorty des Selbstwiderspruchs. Denn die
Entitdten des Typs B

»leisten Kontextualisierung und Erklirung, lassen sich ihrerseits aber nicht kon-
textualisieren oder erkliren, ohne dass man Gefahr liefe, in einen unendlichen Re-
gref3 zu geraten. Wer Gegenstinde des Typs B postuliert, mufl sich stets dem fol-
genden Problem der Selbstbeziiglichkeit stellen: Wenn man behauptet, keine Enti-
tdt sei zuganglich, die nicht in Beziehung gesetzt wird durch eine Art von Relation,
die zwischen Entititen des Typs A als solchen nicht bestehen kann, dann kénnen
die zur Erfiillung dieser Aufgabe postulierten Entititen des Typs B ihrerseits nicht
zugdnglich sein. Denn wenn wir behaupten diirfen, dass Entititen des Typs B ihre
eigenen relationes cognoscendi bzw. ihre eigenen Bedingungen der sprachlichen
Zuginglichkeit sind - dass sie sich zuginglich machen, ohne zueinander in Bezie-
hung gesetzt zu werden -, sehen wir uns der Frage ausgesetzt, wieso die Entitdten
des Typs A dieses offenbar wiinschenswerte Merkmal nicht von sich aus haben
kénnen.« (Rorty 1991:76 f.)

Die Konsequenz aus diesem Argument besteht genau betrachtet nicht in
der antirealistischen Folgerung, dass es etwa keine Entititen des Typs B
gibe (das wire eine, wenn auch negative, Aussage ontologischer Art),
sondern vielmehr darin, dass diejenigen, die es vorziehen, Entititen des
Typs B zu postulieren und Entitdten des Typs A unter diese zu subsumie-
ren bzw. aus diesen abzuleiten, dieses Vorgehen nicht mittels der Logik
ihres eigenen Diskurses begriinden konnen. Daher behauptet Rorty nicht,
ontologische Termini seien unméglich geworden (Rorty 1987:198). Doch
ist jede — notwendigerweise sprachlich gefasste — Einsicht iiber die Welt
oder einen Teil der Welt nicht absolut in dem Sinne, dass sie keine iiber-
oder auflersprachliche Geltung beanspruchen konnte: es gibt keine Tran-
szendenz der Sprache durch die Sétze, die mit ihren Mitteln gebildet wer-
den. Das betrifft zumal Abstrakta: es wire folglich (auf unser Thema be-
zogen) nicht legitim zu behaupten, dass es so etwas wie eine (erkennbare
oder unerkennbare) Realitdt »an sich¢, »da drauflen< etc. geben miisse
bzw. nicht geben konne.

Wenn Wahrheit nicht in der »richtigen Aussage« — als Beziehung von
Entititen des Typs A nach Mafigabe von Entitdten des Typs B - liegen

106

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jenseits von Realismus und Antirealismus: Antireprasentationalismus

kann, so hingt jeder Satz nunmehr davon ab, »ob ein anderer Satz wahr
ist, ndmlich der Satz, der angibt, dass zwei einfachere Gegenstinde, die
einen Komplex bilden, in der betreffenden Zusammensetzungsbeziehung
stehen« (Rorty 1991:77). Dieser »andere Satz« ist die unhinterfragte Vor-
annahme, eine Art verstecktes Axiom von Theorie. Daher kann nach
Rorty keine Theorie selbst in einem ihrer Teile die Grundlagen auswei-
sen und legitimieren, welche die Giiltigkeit der Theorie als Ganzes si-
chert; vielmehr wird jede »Theorie iiber die Verfassung der Welt [...] tri-
vialerweise eine eo ipso gerechtfertigte Theorie iiber diese Relation mit-
produzieren« (Rorty 1987:323). Wenn also ein »Bezug« stattfindet, dann
auf diese in der Theorie selbst »unsichtbar« konstruierten Relationen.
Die Sprache der Theorie, und im Grunde Sprache tiberhaupt, kann zwar
reflexiv diesen Umstand zur Kenntnis nehmen, sie kann jedoch auf die-
ser Basis kein Urteil dariiber fillen, ob sie etwas Aufleres referenziert
(Realismus) oder ob sie dazu prinzipiell nicht in der Lage ist (Antirealis-
mus).

5.3 Richard Rortys antireprasentationalistische
Relativismuskritik

Damit wird es fiir die Theorie fraglich, ob sie tiberhaupt »etwas« i.S. von
priexistenten, ihr dufSerlichen Entititen, referenziert. Rorty schlagt daher
vor, die Vorstellung aufzugeben, dass Theorie ein in einem ganz be-
stimmten Sinne kontextentbundenes »Wissen von etwas« ist. Fiir den
Realismus ist klar, dass er Wissen prinzipiell als nicht kontextabhingig
versteht. Die Kritik trifft aber auch den Relativismus - zumindest wo
und insofern dieser von einer antirealistischen These ausgeht. Zwar eig-
net relativistischen Positionen die Reflexion auf ihre doppelte Kontextre-
lativitit (erstens der historisch-kulturelle Standpunkt und die Perspektive
als Voraussetzung der Theorie, zweitens die historisch-kulturelle Relati-
vitdt des Gegenstandes). Dennoch macht der Relativismus Anspruch, in-
nerhalb dieser Kontextualisierungen »wahre« von »falschen« Bezugnah-
men unterscheiden zu kénnen, wenn auch nicht jeder wahre Bezugsrah-
men fiir jeden Aussagezweck gleich gut geeignet ist und deshalb »Wahr-
heit bei der Wahl zwischen Aussagen und Versionen nicht der einzige
Gesichtspunkt sein kanng, insofern in ihrer praktischen Bedeutung rela-

107

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Realitit sprechen: Realismus, Antirealismus und Antireprasentationalismus

tiviert wird (Goodman 1990:147). Das bedeutet de facto und in der an-
thropologischen Anwendung, dass es einen Standpunkt geben soll, von
dem aus bspw. bei kiinstlerischen oder mimetischen Prozessen »wahre«
bzw. »richtige« von »falschen« Bezugnahmen unterschieden werden
konnen (wie in Kap. 4.2 demonstriert wurde).

Damit kann die Technik der Relativierung von Erkenntnis geradezu
als Strategie erscheinen, um das Wahrheits-Sprachspiel in modifizierter
Form weiter spielen zu konnen. Symbolische Weltbeziige werden so zwar
als inhaltlich relativ, aber der Form nach als Wissensbeziehungen i.S.v.
Abbildungsverhiltnissen konzipiert. Fiir Rorty hingegen »schaffen«
Sprache und Theorie kein »Wissen, sondern sie sind praktische Vollzii-
ge im gesellschaftlichen Feld, eine Art Politik mit diskursiven Mitteln, zu
deren politischen Strategien es (im Fall von Theorien, Aussagen, etc.) ge-
hort, sich mittels des Bezugsmodells »Wahrheit« Legitimation und Aner-
kennung zu verschaffen. Das Pradikat »wahr« sollte daher nach Rorty
nicht mehr eine Beziehung einer symbolischen Reprisentation zu einem
duferen oder symbolischen Sachverhalt verstanden werden, sondern le-
diglich als Zustimmung zu der diskursiven Praxis, auf die es sich bezieht
(Rorty 1997:12 ft.).

Rortys Kritik, die das traditionelle Verstindnis von Wissenschaft als
Bereitstellung »objektiven« bzw. »objektivierbaren Wissens« radikal an-
greift, hat zunédchst Auswirkungen auf seinen antireprisentationalisti-
schen Standpunkt selbst. Ein philosophischer Diskurs, der es offensiv zu-
riickweist, sich auf »etwas« zu beziehen und ein »wahres Wissen« zu pro-
duzieren, gibt damit bewusst den traditionellen Geltungsanspruch der
Philosophie als Reflexions- und Leitwissenschaft, als machtvolle Defini-
tions- und Legitimationsinstanz, deren Weltentwiirfe eine verbindliche
Wirkung auf andere Diskurse beanspruchen, auf. Rortys Neopragmatis-
mus kann daher nicht mehr mit Letztbegriindungsanspriichen auftreten,
sondern nur im weitesten Sinne politisch oder diskurspragmatisch argu-
mentieren. Die Frage, ob diese Position »stimmt«, wire ihr unangemes-
sen. Stattdessen ist zu priifen, ob und inwieweit Grund besteht, sie zu
verwenden.

Damit sind fir den hier diskutierten Zusammenhang wichtige Einsich-
ten verbunden: Erstens gibt es gute Griinde, reprédsentationalistische

108

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Richard Rortys antireprasentationalistische Relativismuskritik

Theorien tiber »Wirklichkeit« als eine Form gesellschaftlich-politischer
Praxis zu begreifen: Insofern die antireprisentationalistische Haltung
eine »maximal distanzierte« Sicht auf Ontologien und Epistemologien
ermoglicht, werden Diskurse und Theorien iiber Realitit »postontolo-
gischq, als theoriepolitische Strategien erkennbar (wie es im ersten Kapi-
tel am Beispiel Platons bereits deutlich wurde). Zweitens zeichnet sich ab,
wie ein »Sprechen tiber« Realitit — auflerhalb der Philosophie und episte-
mologischer Geltungsanspriiche — wieder méglich werden kann. In die-
sem Zusammenhang stellt sich zunichst die Frage, ob Rortys diskursthe-
rapeutische Empfehlung, das Thema generell ad acta zu legen, gerade an-
gesichts der medienbezogenen Diskussionen der letzten Jahre und der
»Revalidierung« von Realitit (Welsch) tatsdchlich eine addquate Diskur-
sstrategie darstellt, oder ob diesem Begriff nicht eine wichtige Funktion
fiir die Selbstverstdndigung im kulturellen Diskurs zukommt, die es aktiv
aufzunehmen gilt. Dies impliziert nicht ein Plddoyer fiir eine Riickkehr
zu représentationalistischen Beschreibungsformen. Im Sinne des prag-
matistischen Modells, auch wissenschaftliche Diskurse als Formen kultu-
reller Selbstverstandigung aufzufassen und ihnen keinen epistemologisch
bevorzugten Standpunkt zuzuschreiben (wohl aber einen aufgrund me-
thodologischer Reflektiertheit besonderen sozialen und politischen Sta-
tus), macht das Fragen nach »Realitdt« als ein nicht-repréisentationalisti-
sches, pragmatisch motiviertes »Sprechen iiber« - in Abgrenzung von ei-
nem theoretizistischen »Wissen von« - m.E. durchaus Sinn.

Die Reflexion tiber Wirklichkeit kann auf diesem Hintergrund im
pragmatischen Sinne als eine problembezogene Rekonstruktion aufge-
fasst werden, die nicht Anspruch macht, irgendetwas zu reprisentieren,
sondern die vielmehr als ein Verstindigungsmedium fungiert und iber
den hiermit erméglichten Diskurs Handlungsrdume er6ffnet. Im Folgen-
den gilt es, vor dem Hintergrund dieser Position einige Diskussionsange-
bote des Radikalen Konstruktivismus aufzunehmen und im Rahmen der
antireprésentationalistischen Kritik zu diskutieren.

109

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026,



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Wirklichkeiten des Konstruktivismus

Die Stromungen des Poststrukturalismus und der Dekonstruktion, wel-
che die Paradigmenwechsel im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts we-
sentlich mitbestimmt und initiiert haben — wenn auch tiber Umwege, sel-
ten im akademischen Mainstream -, haben im Anschluss an Nietzsche,
Heidegger, Lacan und Althusser u.a. zu einer Dekonstruktion der Vor-
stellung von Realitdt beigetragen, die diese vor allem als Phantasma (La-
can), Ideologie (Althusser), als epochenrelative »Episteme« (Foucault)
oder als bloflen Oberflicheneffekt einer fluide Unterschiede generieren-
den »différance« (Derrida 1990) fasste — damit aber zugleich jede Mog-
lichkeit einer Thematisierung von Realitit aus dem Blick verlor. Demge-
geniiber hat mit dem Konstruktivismus, v.a. in seiner »radikal« genann-
ten Variante, ein Paradigma Verbreitung gefunden, fiir das der Begriff
der Realitdt ein zentrales Diskussionsthema (um nicht zu sagen Schlag-
wort) darstellt. Auch wenn das Verhiltnis des Konstruktivismus zu den
in den Disziplinen etablierten Methodologien eher ambivalent blieb, sind
viele der ehemals als provokativ empfundenen Annahmen, vielleicht ge-
rade aufgrund ihrer Anschlussfihigkeit in relativistischen Theorieent-
wiirfen, in den akademischen common sense eingesickert, ohne dass man
auf breiter Basis von einer »radikal-konstruktivistischen Wende« spre-
chen konnte. Insbesondere die als eher kognitivistisch verengt und in so-
zialtheoretischer Hinsicht unzureichend empfundene Fixierung auf die
solitare und singuldre Weltkonstruktion steht nach wie vor kontrir zu ei-
nem handlungstheoretisch orientierten und korperbezogenen diszipli-
niren Kontext. Es ist jedoch, zumal in medienanthropologischer Hin-
sicht, wichtig und interessant zu fragen, ob sich die Ideen des Konstrukti-
vismus nicht auch anders lesen und in andere Beziehungen bringen las-

111

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

sen. Wolfgang Welschs philosophisch gewendeter relativistischer Kon-
struktivismus (vgl. Welsch 2000a) beispielweise ist frei von kognitivisti-
schen Verengungen, und die Rigiditit des »Radikalen« ist einer pragma-
tischen Offenheit gewichen. Bezugnahmen zwischen Pragmatismus bzw.
Neopragmatismus einerseits und Radikalem Konstruktivismus (Rorty,
s.u.), interaktionistischem Konstruktivismus (Reich 1998, Neubert 1999),
system- bzw. differenztheoretischen Konstruktivismus (Bergmann 1981;
Bender 1989) und »Post-Konstruktivismus« (Schmidt 2004; Sandbothe
2004) andererseits sind zunehmend haufiger zu finden, und im tibrigen
beziehen sich sowohl Neopragmatismus als auch der differenztheoreti-
sche Konstruktivismus auf zentrale Argumente des Dekonstruktivismus
(Rorty 1987; Luhmann 1992:93). Dies gibt Anlass, einigen Spielarten des
Konstruktivismus groflere Aufmerksamkeit zu schenken.

Das Verhiltnis des Antireprisentationalismus zum Konstruktivismus
ist durchaus komplex. Im erwdhnten Aufsatz, in dem Rorty das Label
»Sozialkonstruktivist« zuriickweist (Rorty 1997), findet sich wenige Ab-
sdtze spdter {iberraschender Weise eine positive Bezugnahme auf einen
zentralen Autor des Radikalen Konstruktivismus: »Sieht man Sprache
und Untersuchen aus der biologistischen Perspektive, mit der uns die Ar-
beiten Humberto Maturanas und anderer in den letzten Jahren vertraut
gemacht haben, wird es moglich, das Bild des menschlichen Geistes als
eines inneren Raumes, innerhalb dessen sich die menschliche Person be-
findet, aufzugeben« (Rorty 1997:16). Dies war freilich auch schon bei
den Pragmatisten, etwa William James, John Dewey und George Herbert
Mead explizites Programm, ohne dass es hierzu eines biologistischen Pa-
radigmas bedurft hitte. Vor allem aber stellt sich die Frage, ob nicht ein
Missverstdndnis der Natur des Radikalen Konstruktivismus vorliegt,
wenn konstruktivistische Thesen ungepriift zur Stiitzung pragmatisti-
scher Ideen herangezogen werden. Insbesondere ist die Frage zu kléren,
ob der Radikale Konstruktivismus als antirealistisches Projekt nicht zu-
mindest teilweise in der alten reprisentationalistischen Denkweise ver-
harrt: Nicht alle, aber einige der wichtigsten radikal-konstruktivistischen
Modelle fungieren, so die im folgenden darzustellende These, als Repri-
sentationen von (angenommenen) Mechanismen der Konstruktionspro-
zesse in Systemen bzw. Organismen, und sie verhalten sich in ihren Aus-
wirkungen nicht anders als die Annahme einer so-und-so bestehenden

112

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

dinglichen Realitit. In der Folge tauchen im Diskurs Fragen des Typs
»Wie hingen Bewusstsein und Gehirn zusammen?«, »Wie bringen Neu-
ronen Bedeutung hervor?« auf, die eine typische szientistisch-realistische
Signatur vorweisen. Hierbei dominiert entweder jeweils eine biologisti-
sche und physikalistische Komponente (»Das Bewusstsein ist eine Funk-
tion des Gehirns«; »Bedeutung ist eine Funktion bestimmter chemischer
und elektrischer neuronaler Abliufe«), oder aber die verschiedenen Be-
reiche werden als Arbeitshypothesen eines zugrunde liegenden, aber
nicht unmittelbar beschreibbaren Substrats verstanden (»Bewusstseinc
und >Zustand eines Teils der vorderen Schlifenlappen« sind zwei ver-
schiedene Perspektiven auf dieselbe Sache«; »die neuronale Aktivitit und
die ihr entsprechende Bedeutung sind zwei Seiten derselben Medaille«).
»Gehirn«, »Neuronen« oder auch »Organismus« etc. werden dann als ein
Stiick erforschbarer (externer) Realitdt behandelt und nicht, jedenfalls
nicht konsequent, als Konstruktionen des Konstruktivisten reflektiert. In
diesem Fall wird hier von einem konstruktivistischen Quasi-Realismus ge-
sprochen. Als Vertreter einer weiteren Kategorie radikal-konstruktivisti-
schen Denkens kénnen solche Theorien betrachtet werden, die einen
biologisch-systemischen Ansatz verwenden, und die das naturwissen-
schaftliche Paradigma des Beobachtens, genauer: der vom Beobachter
hergestellten Konstruktion »kognitives System/Organismus vs. Umwelt«
methodisch in den Mittelpunkt stellen. Die Reflexion auf den eigenen
Beobachterstatus fithrt zu der quasi klassischen relativistischen Selbstver-
ortung dieser Konstruktivismen (Fischer/Schmidt 2000). Schlief3lich
wird die These vertreten, dass mit dem differenztheoretischen Konstruk-
tivismus der Systemtheorie Niklas Luhmanns nicht mehr ein relativisti-
sches, sondern tatsidchlich eine Art antireprasentationalistisches Erkennt-
nismodell einhergeht, bei dem die genauere Analyse zeigt, dass die Ob-
jekte dieser Theorie, »Systeme«, weder als etwas verstanden werden, was
»da drauflen« ist, noch als so etwas wie eine »andere Welt«, auf die die
Theorie sich in ihren Aussagen in relativistisch-reprisentativer Weise be-
zieht.

Zum Status der folgenden Diskussionen muss angemerkt werden,
dass erstens aus dem breiten Strom radikalkonstruktivistischer Modelle
nur einige wenige mit dem Ziel herausgegriffen werden, die hier disku-
tierte Methodenproblematik knapp, aber deutlich zu demonstrieren. Die-

113

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

ses Vorgehen wird den behandelten Theorien sicherlich nicht in jeder
Hinsicht gerecht. Die Kritik verfolgt in dieser Hinsicht nur den Zweck ei-
ner eng fokussierten Rekonstruktion der epistemologisch-ontologischen
Implikationen einiger konstruktivistischer Ansétze, um deren (auch me-
thodisch fundierte) Brauchbarkeit in Bezug auf ein komplexeres Ver-
standnis der Realitdtsproblematik differenzierend abzukléren.

6.1 Konstruktivistischer Quasi-Realismus

Realistische Modelle innerhalb des Konstruktivismus modellieren nicht
den Aussage- oder Objektbereich der Theorie - es wire kein Konstrukti-
vismus, wenn nicht iiber etwas ausgesagt wiirde, dass es >konstruiere« —,
sondern den Geltungsanspruch der Theorie, der bisweilen im Bereich ei-
nes - innerhalb etwa rein naturwissenschaftlicher Forschung gegebenen-
falls praktisch sinnvollen — Realismus verbleibt.

In ihren naiveren Versionen, die etwa unter — durchaus nicht iro-
nisch gemeinten - Titeln wie »Der Innenraum des Schédels und der Au-
Blenraum der Welt« in mafigeblichen Sammelbidnden zum Konstruktivis-
mus (Fischer 1998) darlegen, wie »das Innen das von dem Auflen auf-
nimmt, was in es einpafit« (Breidbach 1998:319) stehen in so erheblicher
Dissonanz zum erkenntniskritischen Impetus des Radikalen Konstrukti-
vismus, dass sie vielleicht die Dehnbarkeit dieses Labels iiber die Maflen
strapazieren.

Doch lassen sich konstruktivistische Varianten des Realismus auch
jenseits solcher epistemologischer Fauxpas’ finden. Der Hirnforscher
und Philosoph Gerhard Roth resiimiert in seinem Band »Das Gehirn
und seine Wirklichkeit« (Roth 1997) seine Vorstellung von der Bezie-
hung zwischen >Realitdt« und >Wirklichkeit« in folgender Weise:

»Wenn ich [...] annehme, dass die Wirklichkeit ein Konstrukt des Gehirns ist, so
bin ich gleichzeitig gezwungen, eine Welt anzunehmen, in der dieses Gehirn, der
Konstrukteur, existiert. Diese Welt wird als >objektive, bewusstseinsunabhingige
oder transphidnomenale Welt bezeichnet. Ich habe sie der Einfachheit halber Reali-
tit genannt und sie der Wirklichkeit gegeniibergestellt. In dieser Welt — so nehmen
wir an - gibt es viele Dinge, unter anderem auch Organismen. Viele Organismen
haben Sinnesorgane, auf die physikalische und chemische Ereignisse als Reize ein-

114

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktivistischer Quasi-Realismus

wirken, und sie haben Gehirne, in denen aufgrund dieser Einwirkungen und inter-
ner Prozesse eine phanomenale Welt entsteht, eben die Wirklichkeit [...] Die Wirk-
lichkeit wird in der Realitit durch das reale Gehirn hervorgebracht. [...] Ich sehe
wirkliche, nicht reale Gegenstinde. Dies gilt auch fiir mein Handeln. Wenn ich
nach etwas greife, so bewege ich meine wirkliche, nicht meine reale Hand, die
nach einem wirklichen, nicht nach einem realen Gegenstand greift.« (Roth
1997:325)

Dieses ontologische Ebenen- oder >Containermodell« mutet auf den ers-
ten Blick wie eine Umformulierung des cartesianischen cogito an, die das
Ich durch das Gehirn ersetzt: construit, ergo est. Tatsachlich aber verlduft
die Ontologisierung in umgekehrter Richtung. Roth behandelt das Ge-
hirn ganz im konventionell naturwissenschaftlichen Stil der Neurophy-
siologie als eine vorfindbar-reale Tatsache, um dann von dort aus zu fra-
gen, wie es >seine Wirklichkeit« entwirft. Anhand eines Gedankenexperi-
mentes, in welchem ein »Gehirn [...] ein Konstrukt von sich selbst« er-
zeugt, indem es sich etwa mittels bildgebender Verfahren oder auch
durch Schideloffnung >selbst betrachtet« (Roth 1997:328 f.) demonstriert
Roth sodann, dass das gesehene »wirkliche« Gehirn von dem sehenden,
aber unsichtbaren »realen« Gehirn hervorgebracht wird.! Der epistemo-
logische Output entspricht soweit dem szientistischen Input. Das er-
kenntniskritische Beobachterkonzept des Radikalen Konstruktivismus
kommt hier nicht als paradigmatische Ausgangsthese zur Anwendung.
Statt dessen wird aus der Argumentation abgeleitet, dass das ontologische
Containermodell selbst eine Annahme ist, »die wir allerdings innerhalb
der Wirklichkeit treffen und die nicht als eine Aussage iiber die tatsachli-
che Beschaffenheit der Realitit missverstanden werden darf« (Roth
1997:325). Der Konstruktivist erkennt also, wenn auch sozusagen >lo-
gisch verspitet, die Konstruktivitdt seiner eigenen Thesen. Doch wendet
Roth diese Einsicht der Konstruktivitat aller Erkenntnis nicht, wie es me-
thodisch geboten wire, in voller Konsequenz auf seine Ausfithrungen an.
Aus diesem Grund bleibt der ontologische Dualismus trotz seiner inhalt-
lichen Relativierung das strukturierende Dogma der Argumentation
1| Der bei derartigen Diskussionen durchgehend anzutreffende logische Fehler
einer metabasis eis allo genos, welcher in diesem Fall einem digital operierenden
vernetzten Neuronenverband in einem logischen Kurzschluss zuschreibt, dieser

konne etwas »sehen, ist fiir unsere Fragestellung nicht zentral und wird daher
nicht weiter diskutiert.

115

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

Roths. Das zeigt sich bereits auf der rhetorischen Ebene, wo die aprio-
risch getroffene - hypostasierte — Unterscheidung von Wirklichkeit und
Realitdt nicht ex post aus dem Text verbannt werden kann: Wir wissen
nach Roth, dass »Realitit« eine Konstruktion ist, die wir in unserer
Wirklichkeit hervorbringen, und deswegen wissen wir auch - hier folgt
die petitio principii — dass diese Konstruktion der »tatsichlichen Beschaf-
fenheit der Realitdt« (s.0.) nicht entsprechen muss. Dieser Ausdruck ver-
weist auf eine implizite Unterscheidung von »wirklicher Realitit« (kon-
struierte >duflere Realitit<) und »realer Realitit« (nicht-konstruierte >au-
ere Realitits, die >hinter< der konstruierten steht). Wiirde er diese impli-
zite Unterscheidung nicht treffen, so wiren fiir Roth

»wiederum alle Befunde tiber das Zustandekommen der >Welt im Kopf« vollig rit-
selhaft. Wenn ich als Hirnforscher den Zusammenhang zwischen Sinnesreizen,
Hirnprozessen und bewusstem Erleben bzw. Handeln aufzeige, so miisste ich in
diesem Fall einer auflerordentlich merkwiirdigen T4uschung unterliegen und mir
iiberdies einbilden, es gibe Kollegen, denen dies genauso ginge« (Roth 1997:325).

Da aber nun die Annahme einer >Realitét< wie jede Konstruktion nur von
der >Wirklichkeit« aus gemacht werden kann, hat die Realitit erkenntnis-
theoretisch und ontologisch keinen weiteren Status als den eines Kon-
strukts. Daraus erwachsen zwei Probleme. Erstens fithrt Roths Theorie
dazu, eine vor den anderen Konstruktionen vorrangige anzunehmen:
denn das Konstrukt >Realitdt« wird offenbar dazu verwendet, die >Reali-
tat« (sic!) der Konstruktionen zu belegen. Es ist jedoch nicht einzusehen,
warum diesem Konstrukt eine solche Dignitit zukommen sollte. Aus der
so zu einer Art >Super-Konstruktion« erhobenen >Realitit« resultiert
zweitens eine verschachtelte Variante des Représentationalismus: Nach
Roth sind unsere Konstruktionen Repréisentationen von Dingen in der
»Realitit« (das Konstrukt »Gehirn« entspricht einem realen >Gehirn«); die
konstruierte »Wirklichkeit« muss also ihrerseits als Konstruktion einen
(unerkennbaren) Bezug zur »Realitit« haben. Damit befindet sich der
quasi-realistische Konstruktivismus in einer iiberraschenden Nihe zur
realistischen Abbildtheorie. Deren externalistischer Realitatsbezug wird
zwar im Nachhinein internalisiert — dies macht aber keinen praktischen,

116

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktivistischer Quasi-Realismus

und somit keinen signifikanten Unterschied, wenn dieser Schritt nicht
auf die Theoriekonstruktion zuriickwirkt.”

6.2 Konstruktivistischer Antirealismus

Der Radikale Konstruktivismus geht iiberwiegend, anders als Roth, nicht
von >wirklich-real« existierenden Gehirnen, sondern vielmehr von einem
systemischen Paradigma aus, innerhalb dessen der Begriff einer systemu-
nabhingig gedachten >Realitdt« keinen Platz hat.” Stattdessen findet der
Begriff der Umwelt Verwendung. Im Gegensatz zum Konzept der »Reali-
tat« ist die »Umwelt« eines Systems im antirealistischen Konstruktivis-
mus immer nur ein Konstrukt des Beobachters des Systems. Typisch
hierfiir ist etwa folgende Position:

»Die Umwelt, die [...] von der Eingabefunktion erster Ordnung eines wahrneh-
menden Organismus ausgesandt wird, kann keineswegs mit dem gleich gesetzt
werden, was der Beobachter eines solchen Kontrollsystems oder Organismus die
Umwelt dieses Systems nennen wiirde. Der Beobachter trifft die Unterscheidung
zwischen einem Organismus und seiner Umwelt als Unterscheidung in seinem ei-
genen Erfahrungsbereich. [...] Fiir den Organismus selbst jedoch bilden die Wahr-
nehmungssignale erster Ordnung die »Umwelts; aber das gilt nur in einem rein
metaphorischen Sinne, in dem sie das Rohmaterial bilden fiir alle weiteren neuro-
nalen Verrechnungen. Vom Innern des Organismus aus gesehen - d.h. des Orga-
nismus, den wir beobachten -, kann unmdglich eine Unterscheidung zwischen
dem Organismus und seiner Umgebung gemacht werden. »Umgebungc ist kein Et-
was, das ein Organismus irgendwie von seinen internen neuronalen Signalen ab-
leiten kénnte, sondern das nur von einem Beobachter des Organismus gesetzt wer-
den kann.« (Richards/v. Glasersfeld 1987:208)

Interessant ist an dieser Passage die implizite, aber nicht thematisierte
Voraussetzung, dass das beobachtete System selbst in der Umwelt des Be-
obachters (zweiter Ordnung) liegt — sonst wiirde er nicht einen anderen
Organismus beobachten, sondern sich selbst. Es wird bereits hier deut-
lich, dass dies zu Problemen fithrt. Denn auch der Beobachter ist auf sei-
2| Wenn eine Argumentation in ihren theoretischen Aussagen nicht-realistisch
ist, in ihren praktischen Konsequenzen jedoch realistisch, entsteht ein performati-

ver Selbstwiderspruch.
3| Vgl. zu Roths Kritik an Maturana: Roth (1987b).

17

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

ne »Wahrnehmungssignale erster Ordnung« angewiesen, und kann laut
Richards und von Glasersfeld »unmoglich« eine Unterscheidung zwi-
schen sich und seiner Umgebung machen.’ Den Beobachter als solchen
gibt es aber nur, weil und insofern er diese Unterscheidung macht. Dies
fithrt zu der Konsequenz, dass zwar der Beobachter seine, wie aus dieser
Position heraus angenommen werden muss: reale - Umwelt nicht von
sich selbst unterscheiden kann, er aber nur Beobachter ist, weil er eine
solche Unterscheidung de facto trifft. Der Beobachter scheint der Illusion
einer internen Realitit, einer »wirklichen Realitat« im Sinne Roths aufzu-
sitzen, wihrend nur ein Beobachter des Beobachters seine Umwelt, also
1i.S. Roths dessen »reale Realitit« erkennen konnte (aber wieder nur als
Teil seiner eigenen »>Umwelt-Illusion< aufgrund der operativen Geschlos-
senheit seiner Wahrnehmungen).

So kommt es zu einer Verschachtelung von Beobachtungsverhéltnis-
sen, bei der die aus der Beobachterposition gesetzte System/Umwelt-Dif-
ferenz jeweils auf der nichsthoheren Ebene reproduziert wird. Im folgen-
den Schema (Tabelle 2) wird zur Verdeutlichung das von Richards/v.
Glasersfeld angebotene Setting aufgenommen, in welchem drei Arten
von Beobachtungsprozessen implizit angesprochen sind, namlich

* erstens die Beobachtungsprozesse eines Organismus,

* zweitens die Beobachtung derselben durch einen Beobachter zweiter
Ordnung, der im folgenden >Empiriker« genannt wird (weil er beob-
achtet, wie der Organismus beobachtet, nicht aber zugleich, wie er
selbst den Organismus beobachtet),

* drittens schliefllich die Beobachtung dieses >Empirikers< durch die
konstruktivistische Theorie, die im Schema als >Theoretiker«< personi-
fiziert wird.

Der Unterschied zwischen >Empiriker< und >Theoretiker« besteht darin,
dass der >Empiriker« nicht eine Beobachtung zweiter Ordnung beobach-

4| Dabei ist zu beachten, dass es in diesem Konstruktivismus keinen formalen
Unterschied zwischen informationsprozessierenden Systemen gibt, sei es nun eine
Amobe oder ein Akademiker. Daher besteht die Notwendigkeit zu thematisieren,
was der Beobachter — nennen wir ihn »Empiriker« — beobachtet. Genau dieses
leistet die konstruktivistische Theorie, indem sie feststellt, dass der Beobachter das
beobachtete System von einer Umwelt unterscheidet.

118

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktivistischer Antirealismus

tet, der Theoretiker hingegen genau dieses macht. Dies entspricht exakt
der Feststellung Luhmanns, dass der Radikale Konstruktivismus »fiir
sich selbst den Status eines externen Beobachters reklamieren« muss
(Luhmann 1990a:24). In der Einstellung der >Beobachtung n-ter Ord-
nung von Beobachtungen zweiter Ordnungc ist es konsequent (und fiir
den Radikalen Konstruktivismus charakteristisch), dass eine Selbstbeob-
achtung des >Theoretikers« erfolgt, also die Erkenntnistheorie in eine
Wissenschaftstheorie miindet, die wie in unten dargestellter Weise in den
bekannten selbstreferenziellen Zirkel einmiindet. Es ist wichtig festzuhal-
ten, dass hier nicht etwa im Sinne einer konservativen Konstruktivismus-
kritik die Selbstreferentialitét einer Theorie als methodischer Fehler >auf-
gedeckt« werden soll. Es geht vielmehr im Gegenteil darum aufzuzeigen,
dass die epistemologischen Annahmen, welche mit der zitierten Passage
Richards/v. Glasersfelds, insbesondere also mit dem Design der System/
Umwelt-Differenz einhergehen, letzten Endes mit der selbstreferenziel-
len Zirkularitat der Theorieanlage kollidieren und ihr insofern schaden.
Denn, wie Armin Nassehi in Bezug auf die Perspektivitit der Realitts-
konstruktion im Radikalen Konstruktivismus feststellt, muss dieser
»einen Standpunkt auferhalb der eigenen Konstruktionen, also aufer-
halb der Erkenntnis markieren, um die Bedingungen der Mdoglichkeit
von Erkenntnis ausweisen zu konnen« (Nassehi 1992:56).

Tabelle 2: Verschachtelung von Beobachtungsverhiltnissen im
antirealistischen Konstruktivismus

Erfahrungsbe- | (interne

reich des Orga- [ Signal-

nismus (O): verarbeitung)

Erfahrungsbe- [Organismus | fir O

reich des Empi- |O unerreichbare

rikers (E): Umwelt

Erfahrungsbe- |Empiriker E konstruiert die | fiir E

reich des Theo- | Organismus/Umwelt- unerreich-

retikers (Th) I |Differenz bare Umwelt

Erfahrungsbe- | Theoretiker Th konstruiert die fiir Th

reich des Theo- | Empiriker/Umwelt-Differenz unerreichbare
retikers (Th) II Umwelt
Erfahrungsbe- | Theoretiker Th konstruiert die fiur Th

reich des Theo- | Theoretiker/Umwelt-Differenz unerreichbare
retikers (Th) Umwelt

18

119

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

Aus dem Schema wird ersichtlich, dass die »Umwelt< auch auf der Ebene
der Theorie, dhnlich wie Roths >Realitét¢, ein unerfahrbares Konstrukt
(i.e. intern erzeugt), aber zugleich als der Theorie extern angenommen
werden muss, insofern sie entsprechend den oben wiedergegebenen Ab-
leitungen, die der Radikale Konstruktivismus aus der These der Umwelt-
blindheit gefolgert hat, ausschliefllich von einem externen Beobachter ge-
setzt werden kann. Niklas Luhmanns Anmerkung, das Argument des Ra-
dikalen Konstruktivismus lie8e »sich tiberhaupt nicht antirealistisch ver-
stehen, stiitzt es sich doch auf Resultate empirischer Forschungen, vor al-
lem neurophysiologischer Forschungen« (Luhmann 1990:32) trifft si-
cherlich auf quasi-realistische Positionen wie die oben diskutierten zu,
muss jedoch angesichts der hier aufgezeigten rekursiven Anwendung der
Umweltproblematik auf den konstruktivistischen Beobachter selbst rela-
tiviert werden. Die Unerreichbarkeit einer (gleichwohl implizit vorausge-
setzten) Auflenwelt ist eine logische Konsequenz der These von der nur,
aber dann notwendig von auffen gesetzten Organismus/Umwelt- bzw.
System/Umwelt-Differenz.

Ob hieraus ein hypothetischer Realismus abgeleitet wird, oder ob das
Problem der >Realitdt« (i.S. Roths) bzw. einer der Theorie gegeniiberste-
henden Umwelt als unauflgsbarer Punkt der Theorie stehen gelassen
wird, ist letztlich von zweitrangiger Bedeutung. In jedem Fall operiert die
konstruktivistische Verfahrensweise aufgrund der »Umwelt-Setzung von
obenc« auf jeder ihrer Konstruktionsebenen nach dem von Rorty kritisier-
ten erkenntnistheoretischen Schema und gerit deswegen in eine er-
kenntnistheoretische Schieflage: immer stiftet allein der Beobachter Kon-
texte (schafft »Entititen des Typs B« im Sinne Rortys), und immer leisten,
wie unsere Analyse erwies, diese Konstruktionen »Kontextualisierung
und Erklarung, lassen sich ihrerseits aber nicht kontextualisieren oder
erkldren, ohne dass man Gefahr liefe, in einen unendlichen Regress zu
geraten« (Rorty 1991:76). Andererseits fungiert das Beobachtete immer
als reines Objekt (>Entitdten des Typs A«), das unfihig ist, irgendeine Art
der (iiber seine internen Operationen hinausreichende) Beziehung aus
sich heraus zu stiften. Insofern verbleibt der Konstruktivismus, wie Mike
Sandbothe treffend feststellt, nicht anders als realistische Abbildtheorien,
»im Paradigma einer auf Korrespondenz zielenden Reprasentation. Wih-
rend die Addquanz einer Darstellung abbildungstheoretisch durch ihren

120

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktivistischer Antirealismus

Bezug auf einen darstellungstranszendenten Gegenstand bestimmt wird,
ist das konstruktivistische Korrespondenzkriterium darstellungsimma-
nent definiert« (Sandbothe 2000:83).

6.3 Konstruktivistischer
Antireprasentationalismus

Differenztheoretischer versus radikaler Konstruktivismus

Bevor die Betrachtung zunichst auf Niklas Luhmanns differenztheoreti-
schen Konstruktivismus ausgedehnt wird, sollen vorweg einige Unter-
schiede zu dem soeben behandelten systemisch-konstruktivistischen An-
satz hervorgehoben werden. Luhmanns Systemtheorie wird tiblicherwei-
se nicht in den Kontext des Radikalen Konstruktivismus gestellt, auch
wenn beide Schulen sich teilweise auf dieselben Ideen stiitzen und sich
bisweilen aufeinander beziehen. Sie ist dennoch, auch ihrem Selbstver-
standnis nach, radikalkonstruktivistisch in ihren erkenntnistheoretischen
Implikationen. Der wesentliche Unterschied zwischen Radikalem Kon-
struktivismus und systemtheoretischer Beobachtertheorie liegt, wenn
man so mochte, in der Wahl einer grundlegenden Unterscheidung mit
gravierenden Konsequenzen fiir die daraus entstehende Theorie: Wih-
rend die Systemtheorie sich darauf verlegt, mit Sinn operierende Systeme
zu untersuchen, bildet fiir die Autoren des Radikalen Konstruktivismus
iiberwiegend das Paradigma »lebender« Systeme (bspw. Organismen, Ge-
hirne) den Ausgangspunkt — auch und vor allem fiir Betrachtungen psy-
chischer oder sogar sozialer Systeme (vgl. Hejl 1987). Luhmann
(1995:56) wendet sich gegen diese seines Erachtens methodologisch nai-
ve Praxis:

»Man kann nicht einfach voraussetzen, dass Bewusstseinssysteme oder soziale Sys-
teme >lebende« Systeme sind. Zumindest folgt dies nicht aus der unbestreitbaren
Tatsache, dass bewusste Systeme und soziale Systeme Leben (so wie vieles andere
auch) voraussetzen. Gerade der Begriff der Autopoiesis regt dazu an, nach autono-
men Formen der Produktion und Reproduktion der Einheit eines Systems zu su-
chen [...]«

121

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

Hiermit ist die Voraussetzung zur erkenntnistheoretischen Entkopplung
geschaffen, zum Kehraus mit der Vorstellung einer vom Beobachter zu
setzenden Umwelt und einer irgendwie geteilten >Realitdt« von Beobach-
tern oder auch Beobachtern und Beobachtetem.

Wenn also die methodologischen Mittel - die Konzepte des geschlos-
senen, selbstreflexiven, autopoietischen Systems und die Problematik sei-
ner Bestehensmoglichkeiten innerhalb einer mehr oder weniger >st6ren-
den< Umwelt - beim biologistisch-systemischen Konstruktivismus und
bei der Systemtheorie sich insoweit nicht unterscheiden, so steht dem
doch eine unterschiedliche Betonung der Konzeptionen aufgrund der
verschiedenen Forscherperspektiven entgegen: denn wie zu sehen war,
ist fiir den Radikalen Konstruktivismus das von auflen betrachtete Ver-
hiltnis von Konstruktion und Umwelt zentral, und die Konzeptionen der
Viabilitdt und der strukturellen Kopplung erfiillen offenbar eine wichtige
Legitimationsfunktion fiir den (Eigen-) Wahrheitswert konstruktivisti-
scher Diskurse.

Nicht so in der Systemtheorie. Natiirlich stellt sich auch hier immer
das Problem des dauerhaften Bestehens eines Systems in einer fiir es
komplexen Umwelt. Doch liegen paradigmatische Welten zwischen der
oben zitierten Ansicht Richards/v. Glasersfelds (1987:208), vom »Innern
des Organismus aus gesehen« koénne »unméglich eine Unterscheidung
zwischen dem Organismus und seiner Umgebung gemacht werdeng,
»Umgebung« konne ausschliefllich vom Beobachter gesetzt werden einer-
seits und der systemtheoretischen Position andererseits: Denn aus sys-
temtheoretischer Sicht grenzt sich jedes selbstreproduzierende System,
das zwischen Selbst- und Fremdreferenz zu unterscheiden fahig ist, selbst
gegen seine Umwelt ab, ohne Zutun eines dufSeren Beobachters: die auto-
poietische, selbstreflexive Aktivitit des Systems ist gegeniiber dem diese
konstruierenden Beobachter primdr. Daher lautet Luhmanns Kritik am
Radikalen Konstruktivismus, ganz im Sinne der Diskussion im vorherge-
henden Abschnitt:

»Konstruktivistische Theorien behaupten, dass kognitive Systeme nicht in der
Lage sind, zwischen Bedingungen der Existenz von Realobjekten und Bedingun-
gen ihrer Erkenntnis zu unterscheiden, weil sie keinen erkenntnisunabhingigen
Zugang zu solchen Realobjekten haben. Dieser Defekt kann zwar auf der Ebene
der Beobachtung zweiter Ordnung, der Beobachtung von kognitiven Operationen

122

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktivistischer Antireprasentationalismus

anderer Systeme korrigiert werden. [...] Aber das fithrt nur zu einer Wiederholung
des Problems auf der Ebene der Beobachtung zweiter Ordnung. Auch Beobachter
anderer Beobachter konnen die Bedingungen der Existenz dieser Beobachter nicht
unterscheiden von den Bedingungen des Erkennens, dass es sich um bestimmte,
sich selbst konditionierende Beobachter handelt.« (Luhmann 1996:17)

Statt nun die Betrachtung auf das Beobachterkonstrukt System/Umwelt
zu fixieren, verlegt Luhmann die Perspektive seines Beobachtens gleich-
sam in das System selbst hinein. Der Fokus verschiebt sich auf den Pro-
zess des Beobachtens und vermeidet die prekire repréisentationalistische
Bezugnahme auf »den Beobachter« auf der einen und »die« Umwelt auf
der anderen Seite der cartesianischen Kluft. Die grundlegende Per-
spektive wird durch die Unterscheidung von Operation und Beobach-
tung markiert; >der« Beobachter ist ein spiteres, darauf aufsetzendes
Theoriekonstrukt: »Beobachten wird als eine Operation gesehen und der
Beobachter als ein System, das sich bildet, wenn solche Operationen
nicht nur Einzelereignisse sind, sondern sich zu Sequenzen verketten, die
sich von der Umwelt unterscheiden lassen« (Luhmann 2002:142).
Luhmann orientiert sich hier an George Spencer-Browns Laws of
Form (Spencer-Brown 1997). Dieser logische Kalkiil beginnt mit dem
Beobachten (Unterscheiden und Bezeichnen) und endet mit dem Beob-
achter als Wiedereintritt in die Form. Spencer-Brown illustriert dies an-
hand der »Welt, wie sie von Physiker beschrieben wird« (Spencer-Brown
1997:91). Diese bestehe etwa aus fundamentalen Teilchen, die als Wellen
erscheinen, anderen elektromagnetischen Wellenformen (Licht), etc.
»Alle diese erscheinen durch bestimmte Naturgesetze gebunden, welche
die Form ihrer Beziehung bezeichnen« (ebd.), d.h. sie wurden (im kom-
plexer Weise) unterschieden und bezeichnet — ohne dass >jemand« >sich«
bezeichnet hitte; es geschieht zundchst einfach nur das Beobachten.
»Nun ist der Physiker selbst, der all das beschreibt, nach seiner eigenen
Auffassung selbst aus diesen aufgebaut. Kurz, er ist aus einer Konglome-
ration eben der Teilchen, die er beschreibt, gemacht, nicht aus mehr,
nicht aus weniger, zusammengehalten durch solche allgemeine Gesetze
und solchen gehorchend, die er selbst gefunden und aufgezeichnet hat«
(ebd.). Man muss dies genau lesen, sonst entstehen Missverstindnisse:
wenn »der Physiker« sich in seiner Freizeit als Person, Mensch, Geistwe-
sen, Organismus etc. betrachtet, dann beobachtet er in diesem Moment

123

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

nicht als Physiker und ist insofern auch keiner. Aber wenn er als Physiker
beobachtet, beobachtet er auch sich physikalisch, d.h. mit den Unter-
scheidungen und Bezeichnungen der Physik - das ist das Geheimnis des
Wiedereintritts (reentry). Jetzt erst, nachdem er sich selbst in dieser Wei-
se verortet und beschrieben hat, sieht sich der Beobachter - und ver-
schwindet sofort wieder, denn diese Einsicht erweist ihn als das, was er
nicht ist: nicht Beobachter, sondern Welle und Teilchen. Dann wird wie-
derum erkennbar, dass Welle und Teilchen sich gleichsam selbst beob-
achten (immer aus der Perspektive des Physikers betrachtet). Aber dies
konnte der Physiker wieder nur beobachtet haben, und so schlieft sich
der Zirkel. Der Beobachter sieht sich nie als Beobachter, sondern immer
nur als Operation, also als Vollzug der beiden Momente der Beobachtung
(Unterscheiden und Bezeichnen). Deswegen muss in jeder Selbstbeob-
achtung das Beobachten primér sein. Die Konsequenz fiir die Fremdbe-
obachtung ist: Will man nicht einfach einer illusiondren Konstruktion
nachjagen, so muss man nicht >Beobachter beobachtens, sondern >Beob-
achten beobachtenc.

Auf diese Weise kann die Position des >operativen Konstruktivismus«
das aufgezeigte konstruktivistische Umwelt-Dilemma in eine »autologi-
sche« Bestitigung der konstruktivistischen Idee konvertieren: gerade die
Tatsache ndmlich, dass eine Betrachtung von aufen (durch andere Beob-
achter) aporetische Konsequenzen nach sich zieht, verweist auf die nicht
relativierbare Vorrangigkeit der Operationen des Systems selbst: »Die
primire Realitét liegt, die Kognition mag auf sich reflektieren, wie sie
will, nicht in >der Welt drauflen¢, sondern in den kognitiven Operationen
selbst« (ebd.:17 f.). Dies impliziert nicht etwa eine antirealistische Posi-
tionierung: ganz dhnlich der Position Rortys wird die »Existenz< von Rea-
litat nicht etwa bestritten, jedoch verliert diese Vorstellung jegliche er-
kenntnistheoretische (und ontologische) Relevanz. Es macht aus dieser
Sicht keinen Sinn, wie Roth es versucht, die Absicherung der konstruier-
ten »Wirklichkeit« in einer gleichsam >immanent-transzendenten« »Rea-
litat« zu suchen, und es macht ebenfalls keinen Sinn, die System/Umwelt-
Differenz als bloffe Konstruktion des Beobachters eines Systems zu be-
haupten. Denn diese Differenz kann nicht von auflen eingefithrt werden,
sondern muss aus der Perspektive und nach Mafigabe der operativen Ei-
genlogik des betrachteten Systems konstruiert werden. Die Konstruktion

124

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktivistischer Antireprasentationalismus

einer Umwelt hat der Selbstabgrenzung des Systems zu folgen, weil sie als
sein Horizont gedacht wird: »Trotz, und gerade wegen dieser Beschrin-
kungen durch blinden Fleck und operative Naivitit gilt: dafl man einen
Beobachter beobachten kann, wenn und nur wenn man darauf achtet,
welche Unterscheidungen er verwendet« (Luhmann 1992:86; Herv. im
Orig.). Insofern kann nicht mehr behauptet werden, die Grenzsetzung
zwischen System und Umwelt sei vom dufleren Beobachter bestimmt;
vielmehr ist der Beobachter aufgerufen, der Eigenlogik des von ihm be-
obachteten »Systems« zu folgen.

Radikale Reflexion auf Differenz

Zunichst ist darzulegen, dass und inwiefern die dem Radikalen Kon-
struktivismus gegeniiber geduflerte Kritik der »représentationalistischen
Verfahrensweise unter konstruktivistischen Vorzeichen« den differenz-
theoretischen Konstruktivismus Luhmanns nicht tangiert. Obgleich nur
durch Beobachter konstruiert, sind wie aufgezeigt aus Luhmanns Sicht
Systeme hier keine reinen Objekte fiir den Beobachter (mit Rorty: keine
an sich beziehungslosen Entititen des »Typs A«). Da auflerdem die Frage
einer systemunabhidngigen Realitdt innerhalb der Systemtheorie keinen
Sinn macht, kénnen >Systeme« zugleich nur als Beschreibungsweisen, und
nicht als ontische Wesenheiten, verstanden werden’ - in dieser Hinsicht
scheint es der Systemtheorie zu gelingen, das »cartesianische Echo« des
Radikalen Konstruktivismus zu vermeiden.

Einer der grundsitzlichsten Ausgangspunkte der Systemtheorie ist
die Spencer-Brown entlehnte These, dass, wenn irgendetwas benannt
oder sichtbar gemacht werden soll, vorher eine Unterscheidung getroffen
werden muss. Diese Unterscheidung ist in keiner Weise >wohlbegriindet¢;
sie ist vielmehr sogar unsichtbar: man braucht eine weitere Unterschei-
dung, um die erste Unterscheidung reflexiv einzuholen, und so ad infini-
tum. Keine dieser Unterscheidungen erzeugt so etwas wie ein adidquates
Realitdtsmodell oder - streng genommen - tiberhaupt etwas, was primar
auf>Etwas« (i.S. einer Entitit) bezogen ist. Unterscheidungen sind Instru-

5| Allerdings, wie spiter zu diskutieren ist, bedient sich Luhmann stellenweise
ontologisierender Formulierungen, ohne sie zu relativieren, so dass der Eindruck
entstehen muss, Luhmann behaupte die beobachterunabhingige Existenz von Sys-
temen.

125

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

mente, um (systeminterne) Probleme handhaben zu konnen; sie erzeu-
gen Uberhaupt erst eine Umgebung, in der irgendetwas zum Angriffs-
punkt eines Blicks oder einer Handlung werden kann.

Seit der Entstehung der antiken Philosophien gehért die Kritik von
Unterscheidungen mittels anderer Unterscheidungen zum wesentlichen
Reflexions- und Problemlosungsrepertoire von Kulturen. Philosophi-
sche, theologische und andere Dispute sind (Stichwort Universalien-
streit) Auseinandersetzungen um die Wahl von Leitdifferenzen, die die
Handlungscharakteristik ganzer Gesellschaften bestimmen kénnen. In-
sofern impliziert Theorie immer die Positionierung gegen andere Theo-
rien; jede Theorie kann insofern als ein quasi politisches Werben fiir das
»richtige Unterscheidungsmanagement« und die Wege seiner Realisie-
rung betrachtet werden. Ublicherweise werden dabei die eigenen Unter-
scheidungen nicht als solche unterschieden; sie werden vielmehr operativ
verwendet und ex post legitimiert — neben Ontologien waren Anthropo-
logien stets die wichtigsten Legitimationsgeneratoren (vgl. Foucault
1974:410). Das Kennzeichen dessen, was man als >postmodern« bezeich-
net hat, ist hingegen durch die radikale Reflexion auf die eigenen Unter-
scheidungen und Unterscheidungssysteme als Unterscheidungen charak-
terisierbar. Das wohl konzeptionell deutlichste Beispiel hierfiir stellt Jac-
ques Derridas différance-Begriff dar, die die verborgene Unterschieden-
heit jedes Unterschieds demaskiert und damit jeder >Metaphysiks, ver-
standen als Versuch, eine Unterscheidung als Vorrangige zu zementieren,
den Boden entzieht. Die systemtheoretische Beobachtungstheorie, mag
es auch aufgrund ihres szientistischen Duktus kaum so erscheinen, ist
diesem Unternehmen durchaus verwandt.® Denn das System »ist eine
Differenz« (Luhmann 2002:79).

Es wurde bereits oben ersichtlich, dass das Beobachten dem Beob-
achter vorausgeht. Man sieht nach erfolgter Beobachtung, dass >jemandx«
beobachtet hat (denn sonst hitte man keine Beobachtung beobachtet,
und man hitte, wenn das rekursive Spiel erlaubt sei, auch nicht beobach-
tet, dass man eine Beobachtung beobachtet zu haben glaubte, usw.). Wie
daraus hervorgeht, ist der Kern des differenztheoretischen Konstruktivis-
mus - die Beobachtungstheorie — nicht mit der Systemtheorie selbst
gleichzusetzen. Fir Luhmann »implizieren die Theorie des Beobachtens

6| Vgl dazu kritisch: de Berg/Prangel 1995; Teubner 1999.

126

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktivistischer Antireprasentationalismus

und die Systemtheorie einander wechselseitig, und es bediirfte der Beob-
achtung eines weiteren Beobachters, wenn man ausmachen will, ob und
fiir wen die eine oder die andere Theoriekomponente den Primat erhilt«
(Luhmann 1990Zeit:101). Es ist — da der Beobachter immer entzogen ist
- vor allem offen, was man sagt, wenn man sagt, der Beobachter sei ein
System, oder anders: es ist offen, ob der Beobachter nur und ausschlief3-
lich in der Form »System« gedacht werden kann. Auf diese Frage wird
zuriickzukommen sein (Kap. 8).

Beobachten beobachten

Das Charakteristische des beobachtungstheoretischen Ansatzes liegt dar-
in, das Begriindungsparadoxon der nicht einholbaren ersten Unterschei-
dung produktiv zu wenden, indem diese so festgelegt wird, dass die erste
Unterscheidung nicht als Wesensunterschied hypostasiert, sondern in
eine zeitliche Abfolge aufgelost wird. Diese Dynamisierung verlduft iiber
die Thematisierung von Beobachtung selbst: Beobachtung wird als Ope-
ration beobachtet. Nun kann unterschieden werden, wie diese Operation
stattfand. Der Fokus verschiebt sich vom Was des Beobachtens (Alltags-
erfahrung) zum Wie seines Vollzugs (Luhmann 1992:95). Dabei lassen
sich die Aspekte a) der Invisibilisierung, b) der Asymmetrie und Zeitlich-
keit sowie c) der Kontingenz als Struktureigenschaften von Beobachtung
herausstellen:

a) Beobachten wird als eine Operation sichtbar, welche die Kompo-
nenten Unterscheiden und Bezeichnen zu einer prozessualen Einheit ver-
bindet: Man kann nur etwas bezeichnen, das von anderem unterschieden
ist — die eine Seite einer Differenz und nicht die andere (Luhmann
1998:69). Beobachten lédsst sich somit als performativer Vollzug einer
Differenz verstehen: Es ist das >Realisieren« eines Unterschiedes,” der als
7| In dieser Phase unserer Diskussion ist die Vokabel >Realisierungs freilich eini-
germaflen prekr, weil sie auf einem Begriff aufsetzt, der erst noch zu erarbeiten
ist. Es sei an dieser Stelle lediglich darauf verwiesen, dass »Beobachten« bei Luh-
mann nicht im Sinne eines kontemplativen Guckkastenmodells gedacht ist, son-
dern formal Erkennen und Handeln als Einheit behandelt — Beobachtung ist also
Ereignis und Vollzug zugleich (insofern wurde von der >Realisierung« einer Diffe-
renz gesprochen). Genau diese Eigenschaft des Beobachtungsbegriffs ist praktisch
identisch mit dem pragmatistischen Erkenntnismodell G. H. Meads. Die Vermitt-

lung verlduft dabei iiber eine anthropologische Kritik des Luhmann’schen Beob-
achterbegriffs (nicht: der Theorie des Beobachtens) (s.u.).

127

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

solcher zugleich unsichtbar und aktuell ist. Beobachtet man beispielswei-
se — etwa als Hirnforscher — ein Gehirn, so wird dies von allem, was in
dieser Unterscheidung »nicht-Gehirn« ist, abgegrenzt, und zugleich wird
die Gesamtheit dessen, was auf der anderen Seite der Unterscheidung
liegt, unsichtbar. Ebenso unsichtbar ist die Differenz, die das Gehirn vom
Nicht-Gehirn trennt — nicht nur aus dem genannten Grund, dass die Un-
terscheidung der Beobachtung zugrunde liegt und daher nicht zeitgleich
beobachtet werden kann, sondern auflerdem aus dem logischen Grund,
dass die Differenz als solche eine Einheit ist. Eine Einheit von Differen-
tem ist jedoch ein Widerspruch in sich: »Etwas< kann - auf der Ebene der
Beobachtung erster Ordnung - nicht zugleich Gehirn und nicht-Gehirn
sein. Die doppelte Invisibilisierung ist folglich auf dieser Ebene funktional,
insofern sie die Voraussetzung fiir den operativen Vollzug der Differenz
ist.®

b) Weiterhin erweist sich das Beobachten erster Ordnung als asym-
metrische Operation: es kann immer nur eine Seite der Unterscheidung
bezeichnet werden. Nur diese »Innenseite« der Unterscheidung ist the-
matisch anschlussfihig, wiahrend Luhmann die andere Seite mit Spencer
Brown als unmarked state charakterisiert (Luhmann 2002:143). Denn um
zu sehen, was das Andere der bezeichneten Seite einer Unterscheidung
ist, muss diese andere Seite erst bezeichnet werden. Bei diesem crossing
der Grenze (ebd.) gerit man auf die andere Seite, verliert aber die ur-
spriingliche aus dem Fokus, so dass wiederum ein neuer unmarked state
auftritt. Zudem bendtigt das crossing Zeit (Luhmann 1998:61). So ent-
steht das operative Paradox, dass beide Seiten einer Unterscheidung zu-
gleich anwesend sind (sonst konnte die Unterscheidung nicht getroffen
werden), jedoch nur nacheinander beobachtet werden kénnen.

¢) Wenn in dieser Weise Beobachten als Operation beobachtet wird,
so bedeutet dies zum Einen, dass jede Beobachtung, egal welcher Ord-
nung, in der Reflexion operativen Charakter erhdlt. Beobachtungen
zweiter und hoherer Ordnung nehmen damit keinen erhabenen episte-
8| Dennoch erhellt aus diesem Beispiel, dass es allein schon aufgrund der unkon-
trollierten Invisibilisierungen ein zweifelhaftes Unternehmen wire, aus der Beob-
achtung eines Gehirns oder eines Organismus epistemologische Schlussfolge-
rungen ziehen zu wollen. Denn solange sich der Beobachter nicht beim Beobach-
ten selbst beobachtet und dieses Wissen wieder in die Beobachtung einflieflen

lasst, wird er nicht wissen, was er ausgeblendet hat und daher leicht die Objekte
seiner Beobachtung zu >natiirlichen Objekten< hypostasieren.

128

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktivistischer Antireprasentationalismus

mologischen Standpunkt ein, sondern reihen sich als gleichwertiger Teil
in eine Verkettung von Operationen ein. Der Beobachter zweiter Ord-
nung weifd es nicht in einem epistemologischen Sinn besser als der Beob-
achtete (Luhmann 1990a:46), sondern er siecht »weniger und anderes«
(Luhmann 1998:1119) - denn er tauscht die (vermeintliche) ontologische
Gewissheit der Beobachtung erster Ordnung ein und gewinnt dadurch
erheblich an Komplexitit, dass die Unterscheidungen, die auf der Ebene
der Beobachtung erster Ordnung lediglich operativ verwendet werden,
als Einheiten von Differenzen beobachtbar werden: der Beobachter zwei-
ter Ordnung sieht beide Seiten einer Unterscheidung (mit der der Beob-
achter erster Ordnung operiert) gleichzeitig. Die vorher als solche unzu-
ginglichen Unterscheidungen werden dadurch anschlussfihig und vor
allem disponibel, indem ihre (fiir den Beobachter zweiter Ordnung) para-
doxe Form durch weitere Unterscheidungen aufgelost werden kann.
Wenn dabei nicht das Was, sondern das Wie des Beobachtens beobachtet
wird, werden die Erkenntnisse rekursiv auf das Beobachten zweiter Ord-
nung anwendbar, insofern sie etwas iiber die Form des Beobachtens aus-
sagen. Das operative Modell von Beobachtung verdeutlicht damit zu-
gleich, dass die verwendeten >Unterschiede« nicht etwas Uberzeitliches
sind, sondern dass sie jeweils instantan in der Operation entstehen, mit
der Operation verschwinden und von anderen Operationen bzw. Unter-
scheidungen abgel6st werden. In Luhmanns Modell gibt es (auf der Sys-
temebene) kein >Auflerhalb« des Vollzugs von Operationen. Insofern im-
mer nur Operationen andere Operationen ablosen, gibt es keinen Ort, an
dem Unterschiede als solche »existieren« kénnten.

Ontologie beobachtet

Zunichst ist es in unserem Kontext interessant, die differenztheoretische
Beobachtertheorie auf ontologische Betrachtungsweisen zu beziehen.
Zwar spielen explizite ontologische Konzepte wie der oben vorgestellte
rexterne Realismus< wohl eine eher unmafigebliche Rolle in sozial- und
kulturwissenschaftlichen Diskursen. Jedoch macht die Beobachtertheorie
deutlich, dass die »Alltagsbeobachtung« als Beobachtung erster Ordnung
ihre eigene Ontologie fortlaufend mitproduziert, insofern die handlungs-
praktische Notwendigkeit besteht, die eigenen Beobachtungen zu »exter-
nalisierenc, also in einem Auflenraum zu verorten.

129

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

Luhmann stellt die These auf, dass die Ontologie der alteuropdischen
Tradition als Bestandteil unserer geschichtlichen Uberlieferung orientie-
rungsrelevant bleibt: »Sie kann nicht absterben - gerade weil sie offen-
sichtlich nicht mehr passt, gerade weil sie stindig negiert werden und
dafiir zur Verfiigung stehen muss« (Luhmann 1998:894). Es spricht eini-
ges dafiir, dass der natiirliche Realismus, den wir laufend in unseren Be-
obachtungen erster Ordnung pflegen, die ontologischen Priamissen im-
mer wieder adiquat erscheinen lisst.’ Dies liegt weniger am stets preka-
ren Generalbegriff des Seins als vielmehr an dem, was in der Ontologie
invisibilisiert und ausgeschlossen wird — der Umstand, dass man »nicht
sieht, dass man nicht sieht, was man nicht sieht« (Luhmann 2002:159),
kann leicht zu der Ansicht fithren, dass nicht »ist«, was nicht »Sein« ist.
Gerade gegen diese Haltung, die in der Moderne allerdings komplexere
Formen annimmt, sind zahlreiche Begriffe und Metaphern aufgebracht
worden - Freuds Es, Heideggers Sein, das Reale Lacans, Adornos Nicht-
Identisches und die bereits angefiihrte différance Derridas konnen als Bei-
spiele gelten, die die Anerkennung eines solchen Tertiums einklagen.

Aus der Sicht der Beobachtertheorie ist Ontologie »das Resultat einer
Beobachtungsweise [...], die von der Unterscheidung Sein/Nichtsein
ausgeht und alle anderen Unterscheidungen dieser Unterscheidung
nachordnet« (Luhmann 1998:895). Erst — und nur dann — wenn man ak-
zeptiert, dass jede Unterscheidung als Unterscheidung eine kontingente
Beobachteroperation ist, wird es moglich, diese intuitiv wie pragmatisch
so plausible Differenz auf ihre Kosten hin zu befragen, also auf das, was
sie invisibilisiert und damit fiir Anschlussoperationen — oder, weniger im
Jargon der Systemtheorie, als Handlungsmdglichkeiten unerreichbar
macht. Die Unterscheidung Sein/Nichtsein ist in dieser Hinsicht beson-
ders »beobachtungsresistents, da sie jeder Beobachtung zugrunde zu lie-
gen scheint: man kann nur etwas beobachten, das »ist«, und man kann
nicht etwas beobachten, das »nicht ist« (das Nichtsein »konsumiert sich
sozusagen selbst« im ontologischen Schema; Luhmann 1998:898). Man
braucht das Nichtsein lediglich als abstrakte Negation des Seins, um Rea-
litdt auf der Seite des Seins zu verorten. Hat man diesen Unterschied erst

9| Die Ontologie, wie Luhmann (1998:912) anmerkt, »ist (im Vergleich zu allem,
was wir uns heute an Physik und an Logik leisten) sehr nahe an Alltagsplausibilita-
ten gebaut — nur schoner, festlicher, nachdenklicher.«

130

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktivistischer Antireprasentationalismus

einmal gemacht, bestitigt er sich selbst, denn er kann widerspruchsfrei
nur auf der Seite des Seins, also als real, verortet werden."

Dieser ontologische Sogeffekt betrifft nun jeden Erkenntnis- oder
Beobachtungsbegriff, der nach dem Schema des Erkennens bzw. Beob-
achtens von Etwas konzipiert ist — denn das bedeutet, die »beiden Seiten,
das Beobachten und das Beobachtete, wiederum nach Sein und Nicht-
sein zu unterscheiden«, bzw. in der Sachdimension zwischen Ding und
Erkenntnis (Luhmann 1998:898 f.). Jede reprisentationalistische Er-
kenntnistheorie wird folglich Probleme damit haben, die Unterscheidung
Sein/Nichtsein als gegeniiber der Beobachtung bzw. dem konstruktiven
oder »welterzeugenden« Moment sekunddr zu behaupten — wie oben an
den Beispielen der quasi-realistischen und antirealistischen Konstrukti-
vismen zu erkennen war. Ob man sich auf >extern-reale« Materialititen
oder statt dessen andere symbolische >Welten« bezieht, macht insofern
keinen Unterschied, als auch symbolische Entititen jeweils »sind« oder
»nicht sind« und trotz der Absage an den Realismus dem ontologischen
Schema unterliegen."" Die Crux liegt also nicht darin, ob man etwas als -
und hier kommen wir auf Rorty zuriick - »gefunden« oder eher als »ge-
macht« verstehen will (vgl. Rorty 1997), sondern darin, dass iiberhaupt
ein Bezug auf ein Etwas stattfindet, das a) eine »irgendwie« als solche vor-
gdngige und vorstrukturierte Einheit darstellt, also bereits Identitit besitzt
und das b) seinen Sinn als diese Einheit (d.h., seine Verbindungen mit

10| Der Zwang zur biniren Zuordnung in Kombination mit der Realititsbehaup-
tung auf einer Seite der Zuordnung ist selbstbestitigend: Man kann, nachdem diese
Unterscheidung getroffen wurde, nicht mehr die Behauptung anschlieflen, der Un-
terschied zwischen Sein und Nichsein wire nicht real. Denn in diesem Fall kime
der Differenz Sein/Nichtsein kein Sein zu, sie fiele in das Nichtsein und wire da-
mit als Differenz nicht existent — was aber offenbar nicht der Fall ist, sonst hitte
die Frage nach der Realitét des Unterschieds von Sein und Nichtsein nicht gestellt
werden kénnen. Der einzige Ausweg besteht im Wechsel des Referenzrahmens,
also in der Ersetzung dieses Unterschiedes durch einen anderen. Da die ontologi-
sche Differenz sozusagen ihre ganze Plausibilitét selbst beansprucht, ist jede ande-
re Grundunterscheidung notwendiger Weise alltagsontologisch hochgradig un-
plausibel.

11| Dies lie8 sich am prominenten Beispiel des Relativismus Nelson Goodmans
beobachten: Der Bezug auf eine nicht existierende symbolische Welt wird, ganz
wie in der realistischen Ontologie, als Fehler aussortiert: dies sind die >falschenc
Bezugnahmen im Gegensatz zu den wahren. Sich falsch auf eine Welt zu beziehen,
heif3t also, eine Welt zu verfehlen und sich tatsichlich auf etwas zu beziehen, was
es nicht gibt (vgl. oben Kap. 4.2).

131

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wirklichkeiten des Konstruktivismus

anderen derartigen Einheiten) erst durch die Bezugnahme von »obenx
oder »aufen« erhilt. Was die Systemtheorie zu beobachten vorschlagt, ist
demgegeniiber a) eine Differenz, die b) ihren Sinn operativ selbst erzeugt.

Die systemtheoretische Beobachtungstheorie als
Antireprasentationalismus: Die De-Ontologisierung
des Realitatsproblems

Wihrend Rorty zur Vermeidung reprisentationalistischer Denkweise
eine pragmatische, »diskurstherapeutische« Losung vorschldgt — der rhe-
torischen Enthaltsamkeit, des Verzichts auf solche Konzepte, die begriffs-
historisch reprisentationalistische Ansitze kennzeichneten - findet man
bei Luhmann das Bestreben, Begriffen wie »Welt« und »Realitédt« vor
dem Hintergrund der differenzkritischen Verfahrensweise neue, de-on-
tologisierte Bedeutungen zuzuweisen. In Abgrenzung zu den beiden ge-
nannten Kritikpunkten am Reprisentationalismus ldsst sich dabei fiir die
system- bzw. beobachtungstheoretische Sichtweise zusammenfassend
folgendes festhalten:

a) Es werden nicht einheitliche Entititen, sondern Differenzen beob-
achtet, die unter dem Aspekt der Einheit als Paradoxa (paradoxe Einhei-
ten von Differenzen) erscheinen, und die sowohl den Begriff der Einheit
selbst unterlaufen (oder auch: dekonstruieren) wie auch weitere Unter-
scheidungen erfordern, um aufgelost (eben: unterschieden) zu werden.
Auch »Differenzenc stellen folglich in diesem Modell keine Entitéten dar
- »eine Differenz kann man nicht wie eine Sache behandeln« (Luhmann
1987:244), sondern temporalisierte, instabile Formbildungen, die mit der
néchsten Beobachtungsoperation bereits verlassen (bzw. erneut vollzo-
gen) werden.'” Systeme existieren, wie Jean Clam diesen Sachverhalt aus-
driickt, »nur als Operationsvollziige der Reflexion des sie stiftenden Unter-
schieds zu seiner Umwelt« (Clam 2002:22; Herv. im Orig.). Beobachter
bzw. Systeme bilden somit eine »postontologische Gegenstandskategorie
einer Protobeobachtung der Welt als komplex«.

b) Speziell fiir die Beobachtung von Systemen 1.S. der Systemtheorie
(im Gegensatz zum aufgezeigten Sinn im Radikalen Konstruktivismus)
gilt, dass die beobachteten Systeme - genauer: die beobachteten
System/Umwelt-Differenzen - ihren Sinn nicht erst durch den Beobach-

12| Vgl. in diesem Kontext unten S. 201 zur Differenz Medium/Form.

132

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktivistischer Antireprasentationalismus

ter erhalten. Freilich kann der Beobachter nur den Sinn erkennen, den er
selbst macht. Der zentrale Ansatzpunkt der Systemtheorie besteht jedoch
darin, den eigenen Sinn gleichsam aus dem Sinn des beobachteten Sys-
tems zu generieren. Es geht also nicht um den Sinn, den der Beobachter
stiften kann, sondern um den Sinn, den der Beobachter erfahren kann,
wenn er beobachtet, auf welche Weise das beobachtete System sich ab-
grenzt, verortet und reproduziert — es geht also, mit anderen Worten,
darum zu beobachten, wie die beobachteten Systeme »selbst die Unter-
scheidung von System und Umwelt in Bezug auf sich selbst handhaben«
(Luhmann 1987:245).

Gerade die lebensweltliche Unplausibilitdt der systemtheoretischen
Beobachtungsweise macht deutlich, dass dabei nicht ein reprisentationa-
ler Bezug auf Systeme stattfindet: man wird Systeme — psychische Syste-
me oder soziale Systeme wie das der Okonomie, des Rechts, der Kunst,
der Massenmedien etc. — nirgendwo anders finden als »>in« der jeweils zu
vollziehenden Entscheidung, etwas als System/Umwelt-Differenz zu un-
terscheiden (Luhmann 1992:314) - die List der systemtheoretischen Ver-
nunft liegt gleichsam darin, die eigene Grundunterscheidung so zu wiéh-
len, dass sie zugleich die Unterscheidung dessen ist, was beobachtet -
also unterschieden - werden soll. Diese Theorieanlage bringt, wie das
néchste Kapitel darlegen wird, eine Neubewertung der Auffassungen von
Realitdt mit sich.

133

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026,



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Die Beobachtung der Realitit
des Beobachtens

Realitdt wurde in der klassischen Ontologie nur der einen Seite der Un-
terscheidung Sein/Nichtsein zugeordnet und somit einwertig verstanden.
Gibt man diese Seinslogik, wie Luhmann vorschlagt, auf, so ldsst sich
»Realitdt« nicht mehr auf nur einer Seite von Unterscheidungen verorten.
Ohnehin hat die Differenz Sein/Nichtsein in ihren verdeckt ontologi-
schen Nachfolgeunterscheidungen wie Sein/Denken, Subjekt/Objekt, Er-
kenntnis/Ding, transzendental/empirisch, Wissen/Welt, Innenwelt/Au-
Benwelt etc. eine stindige Irrealisierung einer Unterscheidungsseite zur
Folge. Wolfgang Welschs Bonmot, die Philosophen seien »Wirklichkeits-
diskreditierungsmeister« (Welsch 1998), bietet eine treffende Charakteri-
sierung dieses Umstands — nur wird nun sichtbar, dass dies gar nicht an-
ders sein konnte. An der Spur der epistemologischen Schismen - Nomi-
nalisten vs. Realisten, Rationalisten vs. Empiristen, Idealisten vs. Mate-
rialisten etc. - ist das Dilemma ablesbar, immer nur die eine Seite als real
behaupten zu kénnen und damit notwendiger Weise die andere in ihrem
Realitétsstatus diskreditieren zu miissen. Dies gilt tibrigens nicht weniger
fiir die Alternative von Realismus und Antirealismus, die auch in dieser
Hinsicht dem gleichen traditionellen Dilemma erliegt. Begibt man sich
auf die Spur des antireprésentationalistischen Konstruktivismus in Luh-
manns Werk, so fillt auf, dass entgegen den antireprasentationalistischen
Implikationen der Beobachtertheorie insbesondere in den 1980er Jahren
haufig in einem derart ontologisierenden Duktus gehalten sind, dass der
grundsdtzlich antireprdsentationalistische Impetus kaum als solcher
sichtbar werden konnte. in den spiteren Schriften dndert sich dies, so
dass hier die de-ontologisierende Theorieanlage ohne die irritierenden

135

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

rhetorischen Ziige der vorhergehenden Periode deutlich hervortritt. Um
hierauf einen klaren Blick zu ermdglichen, gilt es zundchst, der ontologi-
sierenden Rhetorik der 1980er Jahre und ihren auch epistemologisch auf-
schlussreichen Ursachen nachzugehen.

7.1 Die »Auto-Ontologisierung« der
Luhmann’schen Systemtheorie der
1980er Jahre

Luhmann war stets bemiiht, die mit den radikal-konstruktivistischen Be-
ziigen seiner Theorie einhergehenden antirealistischen Implikationen zu-
riickzuweisen. Insbesondere die Texte der 1980er Jahre sind in ihren er-
kenntnistheoretischen Positionierungen um eine Abgrenzung vom radi-
kalen Konstruktivismus bemiiht (vgl. Luhmann 1990a), die der Theorie
von radikal-konstruktivistischer Seite einige Kritik eingebracht hat. Der
provokativ formulierte erste Absatz des ersten Kapitels aus Soziale Syste-
me bildet einen prominenten Bezugspunkt dieser Auseinandersetzung:

»Die folgenden Uberlegungen gehen davon aus, daf es Systeme gibt. [...] Selbst-
verstandlich darf man Aussagen nicht mit ihren eigenen Gegenstinden verwech-
seln [...]. Aber sie beziehen sich, jedenfalls im Fall der Systemtheorie, auf die wirk-
liche Welt. Der Systembegriff bezeichnet also etwas, was wirklich ein System ist,
und 1463t sich damit auf eine Verantwortung fiir Bewdhrung seiner Aussagen an
der Wirklichkeit ein.« (Luhmann 1987:30)

Armin Nassehi (1992) rekonstruiert diesen Disput dahingehend, dass
seitens des Radikalen Konstruktivismus »Luhmanns Realitatsunterstel-
lung sozialer Systeme mit dem Vorwurf der erkenntnistheoretischen Nai-
vitat quittiert« wurde (Nassehi 1992:44), der auf eine Ontologisierung
des Systembegriffs hinauslaufe. Tatsichlich liege, so Nassehi (1992:52),
eine »Ontologisierung des Systembegriffs [...] insofern vor, als Luhmann
das Sein von etwas je als Operation von real existierenden Systemen
denkt und so an die klassischen Fragestellungen der Ontologie/Metaphy-
sik anschlief$t.« Jedoch sei das, was als Realitit behandelt werde, »ein
emergentes Produkt von Systemoperationen« (ebd. 56). Da, wie Nassehi
mit Luhmann argumentiert, erstens Kommunikation immer ihre Gegen-
stinde ontologisiere, weil sie immer Kommunikation tiber Etwas sein

136

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die »Auto-Ontologisierung« der Luhmann’schen Systemtheorie der 1980er Jahre

miisse (ebd. 59 ff.), zweitens aber die Systemtheorie Anspruch macht,
eine sich selbst enthaltende (also auch auf sich selbst anwendbare) Theo-
rie zu sein, miisse die kommunikative Auto-Ontologisierung auch ein
Charakteristikum der Systemtheorie selbst sein. Die Feststellung, dass es
Systeme gibt, sei insofern nicht als »substanzmetaphysische Aussage tiber
das Sein von Systemen, sondern als asymmetrisierende Setzung eines
kommunikativen Geschehens« zu verstehen, »denn Systemtheorie ist
selbst nichts anderes als Kommunikation, d.h. soziales System« (ebd. 64).

Die Realititsunterstellung sozialer und psychischer Systeme wire
mithin nicht ontologisch unter der Voraussetzung, dass Realitit als »Ein-
heit der Differenz von System und Umwelt je systemrelativ« sei (ebd. 67),
womit der Ontologisierungsvorwurf zuriickgewiesen wire. Zusammen-
gefasst: Die Systemtheorie als Kommunikation kann nicht anders, als
eine Ontologisierung ihres Gegenstands vorzunehmen. Sie dekonstruiert
jedoch diese sozusagen unvermeidliche performative Ontologisierung im
Kontext ihrer Analysen zu Realitdt und Kommunikation durch die Beob-
achtung zweiter Ordnung, nach welcher die »Realitit von Systemen« im-
mer relativ auf den dufleren (z.B. systemtheoretischen) Beobachter zu
verstehen sei. Die Theorie, so interpretiert Peter Fuchs diesen Sachver-
halt, »sagt, daf3 sie es mit der Realitdt zu tun hat, aber das heifit nur, dafl
sie um die Effekte der Beobachtungsebene erster Ordnung nicht herum-
kommt« (Fuchs 2004:13).

Dass die Zuschreibung von Realitit speziell auch eine unvermeidli-
che Eigenschaft des Gebrauchs des Mediums Sprache ist, erginzt diese
Argumentation. Luhmann hat diese These m.W. erst im Band Die Gesell-
schaft der Gesellschaft vorgelegt (vgl. fiir das Folgende: Luhmann
1998:218 ft.). Sprache, so Luhmann, kénne nur funktionieren, »wenn
durchschaut wird und durchschaut wird, daf3 durchschaut wird, dafd die
Worte nicht die Gegenstidnde der Sachwelt sind, sondern sie nur bezeich-
nen. Dadurch entsteht eine neue, eine emergente Differenz, namlich die
von realer Realitit und semiotischer Realitit« (ebd.; Luhmann merkt
dazu an: statt von »semiotischer Realitdt« konne man »auch von imagi-
nérer, imaginierender, konstruierender, konstituierender usw. Realitét
sprechen«). Auf diese Weise unterscheidet sich die Sprache als semioti-
scher Bereich selbst, indem in ihr die Differenz »reale vs. semiotische
Realitit« getroffen wird. »Das bedeutet keineswegs, dafy die Realitit eine

137

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

Fiktion ist und dafd sie, wie man gemeint hatte, »in Wirklichkeit gar nicht
existiert<. Aber es bedeutet, dafl man diese Unterscheidung von realer
und semiotischer Realitit in die Welt einfithren muf3, damit iiberhaupt
etwas — und sei es die semiotische Realitit — als real bezeichnet werden
kann« (ebd.). In dieser Fassung des Arguments wird tiberdies deutlich,
dass die konkrete Ausgestaltung dieser formalen Differenz abhingig von
der jeweils aktuellen kulturellen Semantik ist: Realitét ist nicht nur Folge
einer notwendigen »Ontologisierung« auf der Ebene der Beobachtung
erster Ordnung, sondern die Form dieser Ontologisierung (sofern sie an
Sinn, also Sprache gebunden ist) ist kulturell verdnderlich. Realitit in
diesem Sinne ist ein kulturabhingiges Beobachtungsschema (vgl. dazu
auch Schmidt 2004). Dieses Schema kann selbst zum Gegenstand von
Reflexion werden - in diesem Sinne wire »Realitit« das Medium einer
spezifischen Art von Kommunikation, die Selbstverortungs- und Selbst-
verstandigungsprozesse ermdglicht (z.B. Philosophie).

Wenn man also, um an Fuchs’ Feststellung anzuschlieflen, konze-
diert, dass a) die Systemtheorie als Beobachtung zweiter Ordnung zu-
gleich Beobachtung erster Ordnung ist und als solche unvermeidlich das
Beobachtete — zunichst — ontologisiert, und dass b) die Systemtheorie im
Medium der Sprache operiert und auch insofern notgedrungen ihre Un-
terscheidungen entweder als real oder als fiktiv kommunizieren muss —
so stellt sich dennoch die Frage, warum Luhmann beispielsweise an so
prominenter Stelle wie der oben zitierten Passage die systemtheoretisch
ja wohlbekannte Beobachterrelativitdt unterschlagt. Die nachfolgenden
Beobachtungen jedenfalls geben durchaus Anlass zum Zweifel, ob die
Luhmannsche Systemtheorie der 1980er Jahre dem Vorrang des Beob-
achterstandpunkts tatsichlich immer den gebiithrenden Stellenwert ein-
raumt.

Bei genauer Hinsicht dringt sich der Eindruck auf, dass Luhmann zu
dieser Zeit, zumal im Band Soziale Systeme, besonderen Wert auf eine
Darstellung der Systemtheorie als »realistische« (im Sinne von problem-
gerecht) und realititstaugliche (anwendbare und anschlussfahige) Alter-
native zu den etablierten soziologischen Konkurrenzprojekten legte, die
ja unter Berufung auf die soziologische Tradition verhaltnisméaf3ig leicht
beanspruchen konnten, »gesellschaftliche Realititen« in den Blick zu
nehmen. Eine besondere Rolle hierbei spielt der ziemlich unscharf und

138

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die »Auto-Ontologisierung« der Luhmann’schen Systemtheorie der 1980er Jahre

mehrdeutig verwendete Begriff » Auflenwelt«, bzw. der der System/Um-
welt-Differenz vorausgesetzten »Realitdten«. So heifit es in einer Passage
aus den spiter achtziger Jahren:

»De-ontologisierung der Realitdt [...] heif3t nicht, dass die Realitdt geleugnet wiirde,
denn sonst gibe es nichts, was operieren, nichts, was beobachten, und nichts was
man mit Unterscheidungen greifen konnte. Bestritten wird nur die erkenntnis-
theoretische Relevanz einer ontologischen Darstellung von Realitdt. Wenn ein er-
kennendes System keinerlei Zugang zu seiner Auflenwelt gewinnen kann, kénnen
wir deren Existenz bestreiten, aber ebensogut und mit mehr Plausibilitit daran
festhalten, dafd die Auflenwelt so ist, wie sie ist.« (Luhmann 1990:37)

Der Begriff » Auflenwelt, der eigentlich den Umweltbegriff aus der Per-
spektive des Systems kennzeichnet (d.h. fiir das System selbst ist das, was
wir als seine Umwelt betrachten, AufSenwelt; vgl. etwa Krause 2001:108),
findet sich hier nota bene mit dem der »Realitit« identifiziert. In Soziale
Systeme hatte Luhmann ebenfalls bereits auf >auflenliegende« Realitdten
abgestellt, allerdings in einer Weise, die deutlicher vom Umweltbegriff
unterschieden ist als oben.

Zunichst gilt es, die Vermischung beider Konzepte zu vermeiden.
Die Differenz von System und Umwelt, so heifit es dort, »tiberlagert sich
einer durchlaufenden Realitit und setzt diese voraus« (Luhmann
1987:245). Darunter werden solche Bedingungen verstanden, die nicht
der operationalen Logik des Systems entsprechen, von denen jedoch die
Elemente des Systems abhingen: Die Herstellung der System/Umwelt-
Distinktion durch das System

»setzt als Bedingung der Moglichkeit dieser Praxis [...] voraus, dass physische,
chemische, organische, psychische Realitdten in ihrer eigenen Ordnung diese Dif-
ferenz unterlaufen, dass also Wirme gleichzeitig das System und seine Umwelt be-
wegt ohne Beachtung dieser Grenze; und dass Personen gleichzeitig im Sozialsys-
tem und fiir sich selbst handeln, ohne dass die Grenze des Sozialsystems sie inner-
lich durchschneidet.« (ebd.)

Diese »vorausgesetzte Komplexitit, die Elementbildung ermoglicht«
(ebd.:246), wie sie an dieser Stelle von Luhmann konzipiert wird, ist in-
different gegeniiber der vom (beobachteten) System prozessierten Sys-
tem/Umwelt-Differenz. Sie ist keinesfalls mit dem Begriff der Umwelt zu

139

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

verwechseln: Jedes System erzeugt seine eigene Umwelt durch Abgren-
zung, also durch systemintern vollzogene Selbst- und Fremdreferenzie-
rungen: »Die Umwelt ist nicht »an sich« Umwelt, sondern immer Umwelt
eines Systems, auf das bezogen sie das Auflen (valles Ubrige:) ist. In be-
zug auf ein System gehort alles, was nicht in das System hineinfillt, zur
Umwelt — die dann fiir jedes System eine andere ist« (Baraldi/Corsi/Es-
posito 1997:196). Oder in Luhmanns Worten: »Jedes System hat genau
den Umweltkontakt, den es sich ermdglicht, und keine Umwelt >an sich««
(Luhmann 1987:146). Der Begriff Umwelt bezeichnet also das Gesamt
(bzw. das Negativ) der einem System gegebenen Unterscheidungsmog-
lichkeiten: Auch wenn Umwelt »als Rest konstituiert«, also ein Negativ-
korrelat dessen ist, was das System selbstreferenziell mit (bzw. als) sich
selbst identifiziert (Baraldi/Corsi/Esposito 1997:196), so bleibt doch auch
dieser Bereich, dieses »alles Ubrige«, an die Operationslogik des Systems
logisch gebunden, durch dessen Unterscheidungsoperationen er erst her-
vorgebracht wurde. Der Auflenweltbegriff ist streng in dieser Weise zu
verstehen und keinesfalls mit den in, wie man naiv (und unkorrekt) for-
mulieren konnte, der »Auflenwelt« von System/Umwelt-Verhéltnissen
verorteten »Realitdten« zu verwechseln.

Die Auszeichnung der erwihnten physischen, psychischen etc.
»Komplexititen« als »Realitdten« erscheint iberraschend naiv, und die
Grenze dieser »Auflenwelt« zur »Umwelt« ist in den Texten dieser Peri-
ode nicht immer sehr deutlich, was leicht zu Missverstandnissen fithren
kann. Man muss daher festhalten, dass Luhmann zumindest in den Tex-
ten der achtziger Jahre die sich aus der Beobachtertheorie zwingend er-
gebende Einsicht der prinzipiellen Konstrukthaftigkeit von Realitit zwar
immer mitfiihrt, jedoch zugleich in einem ontologisierenden Gestus un-
terschldgt. So heiflt es im bereits oben zitierten Aufsatz tiber »Das Er-
kenntnisprogramm des Konstruktivismus und die unerkannt bleibende
Realitit« (Luhmann 1990a:40 f.):

»Kein Zweifel also, dass die Auflenwelt existiert, und ebenso wenig ein Zweifel dar-
an, dass ein wirklicher Kontakt mit ihr moglich ist als Bedingung der Operationen
des Systems selbst. Nur die Unterschiedenheit dessen, was existiert, wird durch
den Beobachter hinzuimaginiert, und zwar deshalb, weil mit Hilfe der Spezifikati-
on von Unterscheidungen ein immens reichhaltiger Kombinationsraum erschlos-

140

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die »Auto-Ontologisierung« der Luhmann’schen Systemtheorie der 1980er Jahre

sen werden kann, der dem System dann zur Entscheidung iiber eigene Operatio-
nen dient.«

Hier wird es schon ziemlich schwierig, die »Auflenwelt« nicht mit dem
der System/Umwelt-Differenz gegeniiber indifferenten »Realitdten«
gleichzusetzen - von was, wenn nicht von solcher »vorausgesetzten
Komplexitit«, soll hier die Rede sein? Die in diesem Text wenige Seiten
zuvor noch getroffene defensive Feststellung, man kénne zwar die Exis-
tenz der Auflenwelt bestreiten, miisse aber nicht, wird nun in offensiver
Formulierung vorgetragen. Die Stellungnahme nimmt geradezu Searles
Position des externen Realismus (s.0.) und seinen Versuch der epistemo-
logischen Entkopplung des ontologischen Arguments vorweg.

Luhmann invisibilisiert hier, wie es schon bei der » Auto-Ontologisie-
rung« der Systemtheorie zu beobachten war, den schlichten und sys-
temtheoretisch ja durchaus grundlegenden Umstand, dass diese Feststel-
lung selbst eine Beobachtung und insofern konstruierende Unterschei-
dung eines Beobachters zweiter Ordnung ist. Der Sinn dieser Invisibili-
sierung und des Riickfalls in ontologische Rhetorik ist sicherlich im Licht
der Abgrenzung gegen den Radikalen Konstruktivismus zu verstehen,
bleibt jedoch, zumindest in dieser Formulierung, signifikant unterkom-
plex im Hinblick auf das Beschreibungsniveau der systemtheoretischen
Beobachtertheorie. Denn die Zweifelsfreiheit iiber die »Existenz« der Au-
Benwelt — und was immer diese jenseits ihrer Unterscheidungen sei, ist ja
seit Kants »Ding an sich« die Frage, die hier von Luhmann leichtfertig
perpetuiert wird - liegt im Auge des (externen) Betrachters.

Diese Auflerungen sind mithin durchaus geeignet, den Eindruck ei-
nes Riickfalls in reprasentationalistische Erkenntnismodelle zu erwecken.
Was Luhmann als »Realititen« bezeichnet, sind wie nun deutlich wurde
solche Unterscheidungen, die nur von einem &ufleren Beobachter (und
nicht durch Selbstbeobachtung zweiter oder héherer Ordnung) getroffen
werden konnen: diese »Realitét« ist eine Konstruktion, ist Umwelt des
Beobachters zweiter Ordnung. Aus der Perspektive des Systems wire es
unmdoglich, seine Umwelt von solchen »Realititen« zu unterscheiden.’
Jenseits von Selbst- und Fremdreferenz gibt es keine weitere Unterschei-

1| Was nicht bedeutet, dass durch Einfithrung neuer Unterscheidungen und Be-
obachtungsweisen nicht neue und komplexere Umwelten gebildet werden kénn-
ten.

141

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

dungsmoglichkeit. System oder Umwelt: tertium non datur - bzw.: nur
der externe Beobachter zweiter Ordnung vermag ein solches tertium als
eine Form jenseits der Differenz zu unterscheiden, indem er die Diffe-
renz von System und Umwelt als Einheit betrachtet und diese Einheit
von etwas anderem unterscheidet, was nicht System/Umwelt-Differenz
ist. Was Luhmann hier als der System/Umwelt-Differenz gegeniiber in-
differenten »Realitdten« anspricht, entspricht ziemlich genau der »Um-
welt«, wie sie im antirealistischen Konstruktivismus verstanden wird (s.o.
S. 113 f.). In dieser Weise verwendet, invisibilisiert der Terminus - und
ontologisiert damit zugleich (Nassehi 1992:56) — den Beobachterstand-
punkt.

7.2 »Realitdt« als Korrelat der Beobachtung
von Beobachtern

Dies andert sich in der spiteren Systemtheorie. Im Band Die Wissen-
schaft der Gesellschaft (1992) spricht Luhmann nicht mehr von »durch-
laufenden Realititen«, und es finden sich auch keine Verweise auf so et-
was wie beobachterunabhingig bestehende materielle »Existenzbedin-
gungen« von Systemen. Realitédt wird vielmehr ausschliefilich als Vollzug
von Operationen durch Systeme charakterisiert (Luhmann 1992:78).
Luhmanns zentrales Interesse besteht nun darin, die aus der Beobach-
tung resultierende konstruierte Realitit von der prozessualen Realitit des
Vollzugs von Beobachtungsoperationen zu unterscheiden. Auch wenn
die Beobachtungen eines Systems keinen Ausgriff auf eine externe Reali-
tat bedeuten (und insofern nicht objektiv sind), so will Luhmann doch
die Faktizitit der Operation des Beobachtens selbst als real verstanden
wissen: »Das heifst auch, dafl die Frage, ob der Beobachter sich tiuscht
oder nicht, nichts mit dem Realvollzug seiner Beobachtungen zu tun hat
[...]. Wenn er sich tauscht, tduscht er sich eben real« (ebd.). Dieser Reali-
tatsbegrift halt sich bis zum opus magnum der Luhmann’schen Gesell-
schaftstheorie, Die Gesellschaft der Gesellschaft, als eine Variante — unter
anderen - durch. Dort spricht Luhmann von der faktischen »Unbe-
zweifelbarkeit der momentanen Aktualisation« und benennt das diesem
Gedanken zu Grunde liegende Schema: »hier denkt man natiirlich sofort
an Descartes« (Luhmann 1998:54). Dies bewegt sich allerdings nur

142

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Realitdt« als Korrelat der Beobachtung von Beobachtern

scheinbar in der Nihe des quasi-realistischen Konstruktivismus, die wir
oben mit dem Ausdruck »construit, ergo est« charakterisiert hatten (was
etwa bei Roth das Gehirn, wire dann hier das System).” Denn die Refle-
xion auf den Beobachtungsstatus zweiter Ordnung erhélt bei Luhmann
Prioritit. Somit wird festgehalten, dass diese Operationsrealitit »nur
durch eine weitere Beobachtung festgestellt werden kann, die ihn als Sys-
tem in einer Umwelt auffaf$t« (ebd.). Eher konnte man diesen Stand-
punkt mit Fuchs (2004:13) wie folgt charakterisieren: »Observatum est,
ergo: Es gibt Systeme«.

Die Anwendbarkeit des Terminus »Realitit« wird damit strikt als ab-
hingig von der beobachtenden Verwendung der System/Umwelt-Diffe-
renz — ganz im Sinne der im oberen Abschnitt entfalteten Kritik — darge-
stellt und bleibt an diese Differenz gebunden. Die Frage nach der Realitit
kann daher »nicht als Frage nach der Auflenwelt gestellt werden, zu der
man einen >empirischen« oder, nach anderer Meinung, gar keinen Zu-
gang hat« (Luhmann 1992:317). Luhmann weist hiermit wohlgemerkt
nicht realistische oder antirealistische Positionen als fehlerhaft aus, son-
dern er bezweifelt - ganz i. S. der dargestellten Haltung Richard Rortys -
den Sinn bzw. die Legitimitét solcher Fragestellungen im Hinblick auf
das, was sie sichtbar machen bzw. das, was sie invisibilisieren.

Im Rahmen dieser epistemologischen Verortung wire ein Bezug auf
empirische - und was soll dies anderes heifSen als etwa: physische, che-
mische, biologische etc. »Realitdten« von beobachteten Systemen nicht
legitimierbar. Statt Realitat wie vorher als der System/Umwelt-Differenz
gegeniiber duflerlich-indifferent zu konzipieren, wird nun im Einklang
mit der Beobachtungstheorie festgestellt:

»Was die Kybernetik des Beobachtens neu anbietet, ist die zirkuldre Geschlossen-
heit des Beobachtens von Beobachtungen. Wenn ein System sich auf dieser Ebene
konstituiert und eine Zeitlang in Betrieb ist, kann man schliefllich nicht mehr un-
terscheiden(!), wer der >wirkliche« Beobachter ist und wer sich nur anhangt. Alle
Beobachter gewinnen Realitditskontakt nur dadurch, dafS sie Beobachter beobachten.«
(Luhmann 1992:97; Herv. v. mir, B.].)

2| Dies stimmt schon deshalb nicht, weil das Gehirn als Entitdt behandelt wird,
wihrend das System eine Differenz ist.

143

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

Was Luhmann hier >Realitdtc nennt, lasst sich als Bezug zweier Beobach-
ter bezeichnen (nicht: »Realitét ist eine Beziehung ...«), die formal da-
durch charakterisiert ist, dass aufgrund der operationalen Geschlossen-
heit des Beobachtens der Andere als operational geschlossener Beobach-
ter unterschieden wird - und nur dadurch zugleich erzeugt wird.

Um den Gesamtzusammenhang noch einmal thesenartig zu spezifi-
zieren:

* Die »primire Realitit« ist Konstruktion; sie ist in den Kognitionen
selbst gelegen (Luhmann 1996:18).

* Was der Beobachter erster Ordnung als >real< betrachtet, ist das Ergeb-
nis systeminterner Konsistenzpriifungen (und nicht Eigenschaft von
Gegenstinden). Der Ausdruck »Realitdt« bezeichnet die Fihigkeit ei-
nes Beobachters erster Ordnung, Umweltstérungen systemintern
noch mittels Sinngebung als real behandeln zu kénnen.’

* Analog wird die >Realitat« der Operationen eines beobachteten Beob-
achters auf der Seite des Beobachters zweiter Ordnung erst durch ent-
sprechenden Komplexititsaufbau iiberhaupt beobachtbar: man muss
dem anderen (System oder Beobachter) >Sinn geben« kénnen.

Komplexititsaufbau ist eine graduelle Angelegenheit: »Je komplexer ein
System wird und je starker es sich Irritationen aussetzt, um so mehr Va-
rietdt kann die Welt zulassen, ohne an Realitit einzubiiflen; und um so
mehr kann das System es sich leisten, mit Negationen, mit Fiktionen, mit
»nur analytischen«< oder mit statistischen Annahmen zu arbeiten, die von
der Welt, wie sie ist, distanzieren« (Luhmann 1996:19 f.). Realitit folgt
also in diesem Sinne nicht dem Schema real/nichtreal, sondern ent-
spricht einem mehr oder weniger an systeminterner Komplexitdit. Mog-
lichst viel Welt zuzulassen, heifit, moglichst viel zu seiner Umwelt ma-

3| Etwa durch Verwendung der Differenz »semiotische/reale Realitit« (s.o.
S. 133). Dies gilt sowohl etwa fiir >psychische Systeme« als auch fiir wissenschaftli-
che Texte, denen man in dem Mafle Korrektheit zuspricht, wie es ihnen gelingt,
Diskontinuititen durch argumentative Komplexitit (die dann freilich stringent
und bruchlos erfolgen muss) in Kontinuitt zu iiberfithren. Wohlgemerkt macht
somit die Beobachtung erster Ordnung auch das Irreale, Surreale, Sein, Nichtiden-
tische etc. zu seiner Realitdt, und zwar durch Komplexititsaufbau, was aber noch
keine Einsicht gewihrt, dass dieses Irreale als Moment einer selbst vollzogenen
Unterscheidung srealisiert wurde.

144

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Realitdt« als Korrelat der Beobachtung von Beobachtern

chen zu koénnen, bzw. eine moglichst komplexe Umwelt zulassen zu kon-
nen. Die Skala reicht von der Idiosynkrasie bis zur Ambiguititstoleranz.

Dieser graduelle Vorgang allein reicht nicht aus, um einem anderen
(System, Beobachter) »Sinn zu geben«. Hierzu muss man {iber eine Beob-
achtungstheorie (welcher Form auch immer) verfiigen, in deren Aussa-
gen man selbst auftaucht. Zu unterscheiden ist m. E. daher zwischen Be-
obachtung zweiter Ordnung ohne Beobachtungstheorie (gradueller Kom-
plexititsaufbau) und Beobachtung zweiter Ordnung mit rekursiver Beob-
achtungstheorie.

Aus der Perspektive der Beobachtung erster Ordnung ist Realitdt im-
mer gleich real (was nicht irgendwie konsistent einzuordnen ist, wird aus
den Unterscheidungen ausgeschlossen, so wie ein traumatisches Erlebnis
verdringt werden muss). Aus der Perspektive der Beobachtung zweiter
Ordnung gibt es ein mehr oder weniger an >Realititskompetenz« des be-
obachteten Beobachters. Dies ist nur, aber sozusagen auch immerhin eine
Setzung des Beobachters zweiter Ordnung. Wird sie nicht als Setzung re-
flektiert, so wird sie zur normativen Setzung, zum ontologisierenden Au-
Benwelt-Postulat (dazu s.u.). Wird sie jedoch als Setzung reflektiert, so
wendet der Beobachter zweiter Ordnung eine Beobachtungstheorie auf
seine eigenen Beobachtungen rekursiv an (er tritt in seine eigenen Beob-
achtungen ein), und die Komplexitit der Beobachtung verdndert sich
sprunghaft. Eine »konstitutive Unterscheidung« des Anderen (des ande-
ren Systems oder anderen Beobachters) als nichtauflésbare Komplexitit
in der eigenen Umwelt wird moglich.

Das impliziert eine (allerdings einseitige, vom Beobachter zweiter
Ordnung gestiftete) Anerkennungsthematik. Den Anderen als Anderen
unterscheiden heifit: ihn anerkennend als Anderen konstruieren, ihn
durch >meine« Unterscheidungen zum Anderen zu machen - zu einer
Differenz, nicht zu einer Entitdt -, d.h.: den Anderen so zu unterschei-
den, dass er sich unterscheidet, als ein Anderer mit einer eigenen Selbstre-
ferenz, einer eigenen Umwelt und nicht zuletzt einer eigenen Indifferenz
gegen das, was >ich« als seine >Auflenwelt-Realitit« beobachte (und die
»ich« aushalten muss). Beobachtung zweiter Ordnung in diesem Sinne ist,
so scheint es, der einzige Weg, den/das Beobachtete nicht zum Objekt
und den Beobachter nicht zum Subjekt erstarren zu lassen. Was damit
impliziert ist, riickt in deutliche Ndhe des Zusammenhangs von Aner-

145

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

kennung und Perspektiveniibernahme (Geulen 1982; Honneth 1994) -
wenn auch unter veranderten theoretischen Pramissen. Es geht um eine
Distanzierungen von den Rahmungen der einfachen Weltbeobachtung;
um die Leistung, zu konstruieren, dass andere die Dinge anders sehen.

Mit dieser Sicht auf den Anderen verdndert sich zugleich die Sicht
auf die Welt und die Dinge. Was in der Beobachtung erster Ordnung not-
wendig als so-oder-so seiender Realitdtsausschnitt erscheint, wird nun
als Effekt eines Beobachtungsereignisses unter vielen einsehbar. Die
Identitit dessen, was in der Beobachtung erster Ordnung als Entitét der
sozialen oder materiellen Welt erscheint, 16st sich damit auf in die Multi-
perspektivitit einer unendlichen Anzahl potentieller Beobachtungsereig-
nisse.

7.3 Derealisierungsdiagnosen als unreflektierte
»Beobachtungen zweiter Ordnung«

Die Beobachtungstheorie erlaubt zunéchst eine formale Bestimmung der
Struktur von Derealisierungsbeobachtungen, also Thesen des Referenz-
verlusts, der »Entwirklichung«, des Erfahrungsverlusts, der »Entkdrpe-
rung« etc. Wie zunichst deutlich herauszustellen ist, ist Beobachtung ers-
ter Ordnung, also die >natiirliche« Beobachtungseinstellung, in der man
etwas beobachtet, von einer Struktur, die per Definition niemals dereali-
siert werden kann. Denn Beobachtung erster Ordnung resultiert aus Un-
terscheidung iiberhaupt; sie ist die (wie komplex auch immer strukturier-
te) unhinterfragte Unterscheidung der Welt.* Daraus ist zu schlussfol-
gern, dass jede Derealisierungsbeobachtung ausnahmslos vom Typ der
Beobachtung zweiter Ordnung ist. Sie ist immer Beobachtung von Beob-
achtungen, und zwar eine solche mit zwei speziellen Eigenschaften:

* Sie beobachtet erstens, dass die beobachtete Beobachtung die falsche

Referenz verwendet (oder sich auf den >richtigen« Referenzbereich
falsch bezieht).

4| Selbst wenn, im Fall pathologischer Wahrnehmungsverzerrung etwa, die Welt
als unwirklich erfahren wird, so ist doch diese Unwirklichkeitserfahrung selbst
(bedriickend) real.

146

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Derealisierungsdiagnosen als unreflektierte »Beobachtungen zweiter Ordnung«

* Sie beobachtet zweitens nicht zugleich, dass sie selbst eine Beobach-
tung ist. Sie ist rangewandte« Beobachtung zweiter Ordnung, jedoch
ohne Zugriff auf eine Beobachtertheorie. Sie tritt nicht in ihre eigenen
Aussagen ein (ist »nicht reentrant<) und ontologisiert daher das, was

sie beobachtet.

Da sie Beobachtung zweiter Ordnung ist, beobachtet sie beispielsweise,
wie eine Person ihre Wahrnehmungswelt erzeugt. Sie unterscheidet zu-
sdtzlich die Person (das Subjekt, System, den Sprecher etc.) und ihre
Wahrnehmungswelt als Einheit von einer restlichen Auflenwelt, die sie
selbst fiir >realc hilt bzw. setzt (im Gegensatz zur von ihr beobachteten
Wahrnehmungswelt der Person). Die Semantiken und Epistemologien,
mit denen diese drei Positionen charakterisiert werden, konnen hier va-
rijert werden. Analog etwa kann man einen Beobachter beobachten, der
der sinnlich-immanenten Welt verfillt und die transzendent-gottliche
Welt nicht sieht, etc. Nach dem folgenden Schema der nicht reentranten

Beobachtung zweiter Ordnung:

[Individuum vs. intraindividuelle Welt] vs. [extraindividuelle Welt]

kann man beispielsweise folgende Konstellationen darstellen (Tabelle 3):

Tabelle 3: Beispiele nicht-reentranter Schemata der Beobachtung

zweiter Ordnung

Individuum intraindivid. Welt

Platon Mensch/Seele  eidola

Kant Subjekt Realitat (Begriff)
Adorno Subjekt Begriff

Goodman | Welterzeuger  symbol. erzeugte Welt
Baudrillard | Subjekt Bild/Simulakrum
Searle Sprecher Satze

Roth Gehirn Wirklichkeit
Richards/ v. | Organismus  interne Informations-
Glasersfeld verarbeitung
Luhmann | System Umwelt

(1987)

extraindivid. Welt
Ideenwelt

Wirklichkeit (Existenz)
Nichtidentisches
andere symbol. Welten
Ding/Realitit

externe Realitit
Realitit

Umwelt

»Realititen«

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.

147


https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

Innerhalb dieser Beobachtungsform ldsst sich unterscheiden zwischen
Positionen, die

* den Bezug zu dem jeweilig von ihnen definierten Referenzbereich als
prinzipiell realisierbar einfordern (z.B. Platon, Searle, Goodman),

* diesen Bezug nicht fiir moglich halten, aber die Orientierung am Re-
ferenzbereich als regulatives Prinzip vorschlagen (Kant, Adorno),

* den extraindividuellen Referenzbereich fiir unerreichbar halten, aber
andere Vermittlungsmechanismen wie etwa >strukturelle Kopplung«
vorsehen, die etwa auf dem Umweg evolutiondrer Selektion einen
»Realitdtskontakt« i.S. eines viablen Umweltverhiltnisses herstellen
(Radikaler Konstruktivismus®).

In jedem Fall wird deutlich, dass durch dieses Beobachtungsschema fiir
den Beobachter der Eindruck entsteht, er habe einen Vergleichshorizont,
wie immer dieser auch ausgestaltet, pluralisiert, relativiert oder negativ-
reflexiv zuriickgenommen wird. Ohne Beobachtungstheorie hat der Be-
obachter zweiter Ordnung keine Moglichkeit zu erkennen, dass seine
doppelte Unterscheidung — welchen pragmatischen oder kritischen Wert
diese auch immer haben moge — eben nur seine Unterscheidung ist: er
kann die duflere der beiden Unterscheidungen nicht als solche reflektie-
ren, nicht als Einheit einer Differenz beobachten, wenn er nicht iiber eine
Theorie verfiigt, die ihn selbst konstitutiv einschliefit, so dass seine Un-
terscheidung reflexiv ebenfalls als Einheit einer Differenz sichtbar wird.
Dies ist anhand der Abbildung einfach nachzuvollziehen: die mittlere
und die rechte Spalte schliefSen einander jeweils kategorisch aus.

Der »Wiedereintritt« des Beobachters in sein eigenes Beobachtungs-
schema, oder einfacher: die Reflexion iiber die eigene Beobachtung zwei-
ter Ordnung macht sichtbar, dass sie auch nur eine Beobachtung erster
Ordnung war (wenn auch eine komplexere, doch das dndert nichts an ih-
rem Status). Nun wird sichtbar: die Inhalte der rechten Spalte waren On-
tologisierungen, wéihrend (mit den Unterscheidungsmitteln des jeweili-
gen Beobachters) tatsdchlich an ihrer Stelle der Wert der mittleren Spalte
wiederholt werden muss. Um dies an einigen auf die Abbildung bezoge-

5| Erginzend koénnte hier auch die »Evolutionire Erkenntnistheorie« als Beispiel
dienen (Vollmer 1987).

148

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Derealisierungsdiagnosen als unreflektierte »Beobachtungen zweiter Ordnung«

nen Beispielen zu demonstrieren: »Die Ideenwelt« »ist< selbst ein Bild
(denn sie ist nur im bildhaften Gleichnis artikuliert); »das Nichtidenti-
sche« ist ein Begriff (und als solcher selbstidentisch); Baudrillards Theo-
reme sind - nach der strukturalen Revolution des Tauschwertes bzw. des
Aufstands der Zeichen - selbst Simulakren von Theorie;* Goodmans
Rede von der »Vielfalt symbolischer Welten« ist selbst (nur) ein symbo-
lisch erzeugtes >Super-Universums, das entgegen seiner eigenen Dezen-
tralititsthese Anspruch macht, geltende Mafistabe formulieren zu kon-
nen; Searles »externe Realitét« ist lediglich ein Produkt von Sitzen (die
iiber sich hinaus weisen wollen wie im sexternen Realismus«);
Richards’/v. Glasersfelds »Umwelt« ist eine Funktion interner Informati-
onsverarbeitung eines umweltblinden Konstruktivisten (s.o. S. 116); Luh-
manns »empirische Realitdten« sind eine Unterscheidung, also Umwelt
des Systemtheoretikers, etc.”

Wie auch immer man dieses epistemologische Experiment beurteilen
will - deutlich geworden ist, dass Referenzverlustthesen ausschliefilich in
der unreflektierten Beobachtung zweiter Ordnung entstehen und im Rah-
men einer Beobachtungstheorie - falls sie sich nicht dogmatisch aus ih-
ren eigenen Unterscheidungen ausnehmen - quasi referenzlos werden.
Referenzverlustthesen sind insofern immer normativ in dem Sinn, dass
sie den Maf3stab (die Unterscheidung), den sie zur Beurteilung anderer

6| Das Kritikmuster bietet sich aufgrund der Entgrenztheit der Simulakrenthese
freilich an; vgl. exakt in diesem Sinne Jochen Venus’ Vorwurf, Baudrillard simulie-
re lediglich Diskreditierungen anderer Theorien (Venus 1997:12).

7| Wie man sieht, wird die rechte Spalte — dasjenige, was oben als »Referenz« i.S.
der vorgestellten Referenzmodelle bezeichnet wurde - nicht etwa eliminiert, son-
dern sie wird in der mittleren Spalte >aufgehoben«. Nicht bei allen Unterscheidun-
gen ist indes der »Wiedereintritt« des Beobachters gleichermaflen konstruktiv.
Luhmanns Strategie war es daher, moglichst >wiedereintrittsfihige« Begriffe einzu-
fithren wie eben den Systembegriff (das System ist die Einheit der Differenz von
System und Umwelt). Zudem ist anzumerken, dass nicht beobachtungstheoreti-
sche Formen der Bezugnahme auf sich diese Authebung nicht leisten kénnen. Ad-
ornos hochgradig selbstreflexive »Anti-Methode« der Negativen Dialektik bei-
spielsweise reproduziert die Differenz Begriff/Nichtidentisches in jedem Schritt
neu: Weil sie nicht als Beobachterunterscheidung reflektiert wird, also nicht als
Einheit einer Differenz fassbar wird und daher die Differenz selbst nicht als Pro-
blem in den Blick kommt, kann sie sich in der Reflexion immer nur auf einer Seite
der Differenz wiedereinschreiben - im Falle des Begriffs auf der Seite des Begriffs,
im Fall der >lebendigen Erfahrung« auf der Seite des Nichtidentischen, Begriffslo-
sen.

149

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

anlegen, nicht (oder immer nur duflerlich, etwa als Bekenntnis) an ihre
eigene Theoriebildung anlegen (kénnen).

Im Umkehrschluss wird - zumindest fiir den Kontext der Themati-
sierung von »Derealisierung« und Sozialitat in den Neuen Medien - die
Bedeutung des Ausgangs von einer reflektierten Beobachtung zweiter
Ordnung als Moglichkeit einer gleichsam minimal normativen Bezug-
nahme sichtbar (>verlangt« wird dabei vom Anderen lediglich, dass er au-
topoietisch und selbstreferenziell ist, also sich selbst konstituiert). - Zu
fragen ist allerdings, ob, wie und unter welchen Bedingungen/Transfor-
mationen sich dieses hier im systemtheoretischen Kontext herausgear-
beitete Modell fiir die Anthropologie fruchtbar machen lisst (dieser Fra-
ge widmet sich das anschlieflende Hauptkapitel).

7.4 Die konstruktive »Realisierung« des Anderen
- »Derealisierung« als Alteritdtsarmut

Es ist charakteristisch fiir die systemtheoretische Zuriickweisung der on-
tologischen, einseitigen Differenzen Sein/Nichtsein bzw. Subjekt/Objekt,
dass Realitdt weder nur auf der Seite des Beobachters zweiter Ordnung
noch nur auf der Seite des beobachteten Systems verortet wird — sie liegt
in der Beziehung beider Beobachter, die aber nicht mehr als Bezug zwi-
schen »Welten« i.S. Nelson Goodmans gedacht werden kann. Denn der
andere (Beobachter) ist zugleich ein Beobachterkonstrukt und selbstkon-
stituierende Differenz: er ist nur Anderer, insofern er als Anderer beob-
achtet wird — er bedarf der konstitutiven Unterscheidung durch einen Be-
obachter. Er ist ein selbsterzeugter Widerstand:® Der Andere ist nicht »ge-
geben« (nicht beobachtungsunabhingig >existent:), aber er »>gibt sichs,
wenn er als Sich-Unterscheidender unterschieden wird.

8| In der technizistischen Formulierungsweise Luhmanns wird Realitit dann als
»rekursiv gebildete Komplexitit« ausgewiesen (Luhmann 1998:1127): »Das System
testet, so gesehen, an selbsterzeugter Ungewiflheit und an selbsterzeugtem Wider-
stand im laufenden Operieren das, was es von Moment zu Moment als Eigenwert
behandeln kann« (ebd.). Man denkt bei solchen Worten unwillkiirlich an so etwas
wie die elektronisch gesteuerte Nachregelung von Ziindzeitpunkten in neueren
Kraftfahrzeugen. Diese Art von Reduktionismus ist nicht nur Rhetorik, sondern
hat Methode; vgl. die Kritik im anschliefenden Kapitel.

150

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die konstruktive »Realisierung« des Anderen - »Derealisierung« als Alteritdtsarmut

Das ist nicht etwa so zu verstehen, dass ein Anderer in jedem Fall
von >meinem« Bewusstsein abhingig wire;’ es ist eher so, dass >ich« ent-
scheide, ob ich andere als Andere unterscheide, meine Welt mit den opa-
ken Einschliissen von Alteritit bevolkere, oder ob ich mit meinen Kon-
struktionen der anderen, etwa als >Rollenklischees mit Kontingenzpoten-
tial¢, zufrieden bin. Aus der Sicht der Beobachtung zweiter Ordnung wé-
ren damit entscheidende >Komplexititschancen« verpasst, und man wiir-
de beobachten, dass, wer den Anderen nicht rrealisiert¢, eben mit seinen
Alltagsontologisierungen, seinem Weltbild, seinen Phantasmen, der
strukturellen Beschranktheit seiner Beobachtungen erster Ordnung zu-
rechtkommen muss. Wer von Ontologieverlusten (noch) verschont blieb,
kann auf die Referenz der Alteritit, diese letzte Reserve der konstitutiven
Unterscheidung des Anderen, durchaus verzichten.' Dieser Zustand der
Alteritatsarmut, wenn irgendeiner, wire allerdings aus der hier vertrete-
nen Position heraus als derealisierter Zustand zu bezeichnen.

Lost man die oben zitierte Formel Luhmanns - alle Beobachter ge-
winnen Realititskontakt nur dadurch, daf8 sie Beobachter beobachten
(Luhmann 1992:97) - in dieser Weise aus dem unmittelbaren sys-
temtheoretisch-soziologischen Kontext, so kann man zu der Schlussfol-
gerung kommen, dass Referenz sich unter antireprasentationalistischen
Pramissen durchaus denken ldsst: und zwar als diese bestimmte Form
der Alteritdt. Im Hinblick auf die im Kontext des Mimesiskonzepts
(Kap. 3) gefithrte Diskussion ist dies nicht ohne Pointe. Denn fiir die Mi-
mesistheorie ist »der Andere< immer schon einer der wesentlichen theo-
retischen (und >theorie-ethischen<) Bezugspunkte gewesen. Alteritét ist
auch auflerhalb eines relativistischen Bezugsrahmens denkbar, und auch

9| Doch muss man wohl sagen, dass wer von niemandem als Anderer unterschie-
den wird, damit kaum gliicklich werden diirfte. Wer fiir niemanden Anderer ist, ist
gleichsam, wenn man das etwa pathetisch ausdriicken wiirde, unter der Fiille sei-
ner Identititen begraben.

10| Das bedeutet nicht, dass man nicht eine Ethik des Anderen formulieren konn-
te, als Unterscheidungsangebot. Nur kann man diese Ethik niemandem vorschrei-
ben, denn das wire ein Verstofl gegen jede Ethik des Anderen. Um den Preis der
Alteritat ist man gezwungen anzuerkennen, dass es Andere gibt, die auf Alteritit
verzichten, und dass man diesen keine Vorschrift machen kann. In den aktuellen
globalen interkulturellen Konfliktlagen ist das eine bittere Einsicht; aber die Sinn-
losigkeit — mehr noch: der performative Selbstwiderspruch - des Unternehmens,
Anderen einen Anderen vorschreiben zu wollen, ist derzeit greifbar wie wohl sel-
ten zuvor.

151

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

wenn solches Luhmann fern gelegen haben mag, kann diese Form als ein
Modell fruchtbar gemacht werden, Alteritit bzw. den Bezug zum Ande-
ren als bildungstheoretisch reichhaltiges Modell zu denken:"' Man muss
den Anderen so beobachten, dass er mdglich wird, aber zugleich als das,
was vollstindig unabhéingig von >mir¢, seinem Beobachter ist. Da >ich«
aber immer das Gesamt des Moglichen als meine Welt erzeuge, muss der
Andere, wenn er nicht in diese Schemata assimiliert werden soll, das von
»mir« aus gesehen gewissermaflen Unmdgliche sein. >Ich« muss dabei bei-
spielsweise einsehen, dass »ich« es unter keinen Umstidnden >besser« wis-
sen kann als der Andere (aber zugleich anders und anderes sehe). Damit
ist eine zuhochst anspruchsvolle Leistung angesprochen.'” Wenn man -
auf irgendeine Weise, man muss dazu wohl nicht unbedingt Systemtheo-
rie betreiben - »sieht, dass man nicht sieht, was man nicht sieht« (Luh-
mann 2002:159), entsteht ein Raum, eine Liicke im Geflecht der eigenen
Unterscheidungsschemata, in welcher Alteritit einen Platz erhalten kann.
Im Gegensatz zu Luhmanns Interesse an »Kommunikation« als Verfah-
ren der Aufhebung doppelter Kontingenz durch Strukturbildung (Luh-
mann 1987:154) liegt das Potential dieses Gedankens m. E. - diesem
nicht widersprechend, jedoch jenseits des soziologischen Erkennt-
nisinteresses — in der Beschreibung des Offenhaltens dieser Kontingenz
des Anderen.” Eine Art aktives Nicht-Wissen um den Anderen ist dazu
notig, dessen Bedingung Winfried Marotzki bildungstheoretisch als Fa-
higkeit zur Strukturnegation beschrieben hat (Marotzki 1990:220 ff.). Im
Zentrum steht dabei das Vermdgen, die eigenen Wahrnehmungsschema-
ta negieren zu koénnen - also etwa nicht nur in der Lage zu sein, eine an-
dere >Meinungc« zu tolerieren (das wire nur die einfache Negation des ei-

11| Es versteht sich, dass ein solches Modell, um in seiner Bedeutung prizisiert
und in seiner Reichweite verortet werden zu konnen, der kontrastiven Diskussion
mit Konzepten des Anderen von Sartre bis Kristeva und Levinas bediirfte, was an
dieser Stelle nicht zu leisten ist (hier geht es lediglich darum, die Konsequenzen
der Beobachtungstheorie zu verdeutlichen).

12| Vgl. etwa fir die padagogischen Konsequenzen einer solchen Anerkennung
von Alteritit: Zirfas (1999b).

13| Folgendes zur Klarung: Ohne Zweifel sind andere Beobachter fiir mich so
kontingent wie ich fiir sie. Das bedeutet aber noch lange nicht, diese Kontingenten
anderen als Andere anzuerkennen (>konstitutiv zu unterscheiden«). Die doppelte
Kontingenz ist grundsitzlich auch mit einer solide konstruierten Turing-Maschine
herzustellen (vgl. Searle 1984), ohne dass deswegen Anlass bestiinde, diese als au-
topoietische selbstreferenzielle Beobachter zu qualifizieren.

152

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die konstruktive »Realisierung« des Anderen - »Derealisierung« als Alteritdtsarmut

genen Sinns), sondern dariiber hinaus realisieren zu koénnen, dass man
die Welt- und Selbstsicht Anderer nicht einsehen kann. Erkennbar wur-
de, dass dies nur funktioniert, wenn der Beobachter eine hinreichend
komplexe Umwelt zu entwerfen in der Lage ist, in der er gleichsam den
Anderen als solchen unterscheiden kann.

Mimesis und Antireprasentationalismus

Was bedeutet der Gedanke der >konstitutiven Unterscheidung des Ande-
ren< bezogen auf die Mimesistheorie? Im relativistischen Kontext wird
Mimesis als Herstellung eines (imagindren) représentationalen Bezugs
gedacht:

»Mimetische Anndherungen an den Anderen kénnen mit Hilfe verschiedener For-
men der Représentation erfolgen. Neben der Herstellung von Texten und Bildern
spielen Gesten, Rituale, Spiele und Tauschhandlungen eine wichtige Rolle. [...]
Jede Reprisentation des Anderen hat eine performative Seite. In ihr wird etwas zur
Darstellung gebracht; in ihr erfolgt eine Vergegenstindlichung bzw. Verkérpe-
rung.« (Wulf 1999:32)

Unter beobachtungstheoretischem Blickwinkel kann man mimetisches
Handeln als eine Form der >welterzeugenden« Beobachtung betrachten.
Wenn man im Sinne des Vorgebrachten davon ausgeht, dass >der Andere«
das Ergebnis seiner konstitutiven Unterscheidung ist und nicht eine jen-
seitige, an sich bestehende Referenz, so fithrt das zu der Frage, wie Mi-
mesis den Anderen unterscheidet. Unterscheidet sie ihn als Bild? Oder
erfolgt die mimetische Andhnlichung nach Mafigabe einer hergestellten
Konstruktion der Welt und des Anderen? Das wiirde eine cartesianische
Spaltung wiederholen: hier malt der Geist ein Bild von der Welt, und der
Korper ahmt es nach. Das Mimesiskonzept ist von Grund auf so ange-
legt, genau dieses Schisma als kulturell-historische Konstruktion sichtbar
werden zu lassen und eine Alternative anzubieten. Mimesis unterschei-
det den Anderen nicht als Bild, sondern ihr Unterscheidungsvollzug ist
selbst Bild - bildhaftes, simultanes Geschehen." Ist es unter antirepri-
sentationalistischen Primissen dann noch moglich, dass Mimesis ein
»falsches< Bild vom Anderen herstellt (im Sinne der in Kap. 4 behandel-

14| Nur der Beobachter sieht mimetische Vollziige als bildhafte.

153

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

ten Ambivalenzthese)? Kann Mimesis anderes als blofles Objekt behan-
deln?

In ihrem Band Dialektik der Aufklirung verstehen Horkheimer/Ad-
orno (1989:64) unter »Mimesis ans Tote« urspriinglich Anpassung, Af-
fektbeherrschung und Erstarrung. Doch diese Diagnose ist, wie Gebau-
er/Wulf (1991:394) unter Verweis auf entsprechende Ausfithrungen in
Adornos Asthetischer Theorie hervorheben, zu differenzieren: »[...] die
Gegeniiberstellung von Mimesis und Rationalitat ist problematisch, hat
sich doch historisch gesehen letztere aus ersterer entwickelt und enthilt
doch Mimesis stets auch rationale Elemente, die die vollstindige Assimi-
lation im Sinne einer Mimikry an das Anorganische verhindern und eine
zarte Distanz ermdglichen. [...] Mimesis birgt in sich eine nicht auflgs-
bare Ambivalenz [...]J«. Entgegen des Eindrucks, Mimikry sei so etwas
wie das >tote Ende« der Mimesis, wird hieran deutlich, dass der Ausdruck
»Mimesis ans Tote« zwar zur Motivation einer (mittlerweile wohl obsole-
ten) Repressionsthese rhetorisch angemessen, ansonsten aber eher unzu-
treffend ist.

Unter beobachtungstheoretischen Priamissen wird es einfacher, zwi-
schen Mimesis und Mimikry deutlich zu unterscheiden, denn fiir letztere
stellt das Luhmannsche Begriffsuniversum die Bezeichnung »Copie«
bzw. der »copierten Existenz« bereit, (vgl. Luhmann 1994b). Copie be-
zeichnet (in Differenz zur »Kopiex, die ja eine externe Vorlage, einen Ge-
genstand hat) die Selbstangleichung eines Individuums nach Mafigabe
dessen, was es als zur Verfuigung stehende Schemata, Modelle, Folien wie
etwa >Moden« unterscheidet. Wenn etwas >copiert« wird, werden also
Schemata zur Grundlage der eigenen Beobachtung gemacht (vgl. auch
Luhmann 1996:190 ff.).

Fiir die Mimesis hatten wir jedoch reklamiert, dass sie sich nicht an
Bildern ausrichtet, sondern selbst bildhafter Vollzug ist. Mimesis wire
insofern nicht als Andhnlichung nach Mafgabe von Schemata zu verste-
hen: Mimetisches Handeln ist nicht »Copieren«, und insofern beruht sie
auch nicht auf so etwas wie >identifikatorischer Zurichtung« von Ande-
rem.

Mimesis verwendet nicht schon Unterscheidungen, sondern sie ist
ein Prozess des Aneignens von Unterschieden (oder ein Spiel, das auf der
tempordren, spielerischen Aussetzung von Grenzen beruht). Mimesis

154

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die konstruktive »Realisierung« des Anderen - »Derealisierung« als Alteritdtsarmut

konnte aus beobachtungstheoretischer Sicht formal als eine Praxis des
Verwendens von Unterscheidungen, bevor sie vom Handelnden selbst ge-
macht werden betrachtet werden: wer sich mimetisch verhilt, macht in
gewissem Sinn noch nicht selbst die Unterschiede, die er auffithrt - Mi-
mesis ist nicht Verwendung eigenen Sinns, sondern gewissermaflen die
Verwendung (noch nicht Beobachtung) fremden (sozialen) Sinns, frem-
der Unterscheidungen: Gegensitze wie hoch/niedrig, ménnlich/weiblich,
jung/alt etc. miissen in ontogenetischer Perspektive — und auch Sys-
temtheoretiker werden zugeben, dass psychische Systeme nicht durch
Parthenogenese im Medium Sinn zur »Welt« kommen - erst je erfahren
werden. Das mimetische Handeln findet vor diesen Unterscheidungen
statt, es spielt mit beiden Seiten."

Mimesis ist insofern ein Erfahren einer fremden Grenze, ein Nach-
Ziehen der Grenzlinien (intra-)kultureller Differenzen, indem der mime-
tisch Handelnde mal auf der einen, mal auf der anderen Seite von Unter-
scheidungen flaniert, ohne dass die Grenze fiir ihn giiltig ist, weil sie
(noch oder fiir den Moment) gar nicht seine Unterscheidung ist: die
Grenze als Form einer Differenz muss erst Gestalt annehmen, und zwar
insbesondere unter der Pramisse operativer Geschlossenheit.'® Dies impli-
ziert ein subversives Moment: Mimesis ist eine Praxis der Unterschei-
dung, die urspriinglich die Differenzen unterlduft, welche sie auffiihrt -
zuallererst die Differenz von Selbst und Umwelt,"” die sie dabei zugleich

15| Wenn Mimesis das Spiel mit der Grenze ist, so wire die »Copie« die nachvoll-
ziehende Adaption der Grenze selbst, ohne die unterschiedenen Seiten erfahren
(d.h., ihrerseits unterschieden) zu haben.

16| Daher eignet sich Mimesis zur Auffithrung von Parodien, zur Chimére und
zum Grotesken (vgl. Fuf$ 2001; Arbeitsgruppe Ritual 2004:222 f.).

17| Als klassisches Beispiel: Die Schmetterlingsjagd in Walter Benjamins autobio-
graphischer Schrift Berliner Kindheit um 1900. »Wenn so ein Fuchs oder Liguster-
schwiarmer [...] durch Zégern, Schwanken und Verweilen mich zum Narren
machte, dann hitte ich gewiinscht, in Licht und Luft mich aufzulésen, nur um un-
gemerkt der Beute mich nihern und sie iiberwiltigen zu kénnen. Und soweit ging
der Wunsch mir in Erfiillung, dass jedes Schwingen oder Wiegen der Fliigel, in die
ich vergafft war, mich selbst anwehte oder tiberrieselte. [...] je mehr ich selbst in
allen Fibern mich dem Tier anschmiegte, je falterhafter ich im Innern wurde, de-
sto mehr nahm dieser Schmetterling in Tun und Lassen die Farbe menschlicher
Entschliefung an [...] Auf diesem miihevollen Wege ging der Geist des Todge-
weihten in den Jager ein. Die fremde Sprache, in welcher dieser Falter und die Blii-
ten vor seinen Augen sich verstandigt hatten — nun hatte er einige Gesetze ihr ab-
gewonnen.« (Benjamin, Berliner Kindheit, S. 20 £.)

155

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beobachtung der Realitdt des Beobachtens

operativ voraussetzt. Sie ist die Regression des Sinns, aber nicht als sein
Verlassen, sondern als Riickgang in das, was Sinn konstituiert (vgl. hier-
zu das anschlieflende Kapitel). Aus diesem Grund hat Mimesis auch im-
mer einen animistischen Zug: sie schreibt allem, an was sie sich an-
gleicht, eine Seele oder, mit Benjamin, »die Farbe menschlicher Ent-
schliefSung« zu, d.h. sie setzt das Andere als ein fiir es Eigenes, Autarkes,
als Nicht-Objekt. Insofern kann man sagen, dass Mimesis das auffithren-
de Unterscheiden/Herstellen eines Anderen ist.

156

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Korper als Beobachter

Man kann sich, wenn man eine hinreichende Distanz zur Systemtheorie
einnimmt, die Frage stellen, ob diese letzten Endes etwas anderes ist als
der hochgradig formalisierte und ausdifferenzierte Ausdruck des in den
Sozialwissenschaften bereits verbreiteten Abschieds vom Paradigma der
Intersubjektivitit, zumindest wenn diese als unmittelbare Beziehung
zweier Individuen unter Einschaltung eines allenfalls transparent ge-
dachten Mediums (das identische Symbol, das authentische Bild i.s.v.
etwa von »Antlitz«, die unmittelbare korperliche Nihe 1.S. einer »Zwi-
schenleiblichkeit«) verstanden wird, so dass letztlich der soziale Raum
selbst als - und zwar formloses - Medium der Unmittelbarkeit verstan-
den wird. Luhmann selbst benennt den linguistic turn (Rorty 1967) als
Zeichen dieses Abschieds. Aber auch die nachfolgenden Paradigmen, na-
mentlich der performative turn (Fischer-Lichte 1998), haben die Be-
grenztheit des Schemas der Intersubjektivitit sehr genau registriert, in-
dem die Emergenz und die Eigendynamik von Auffithrungspraxen wie
etwa Ritualen und Ritualisierungen in den Vordergrund geriickt ist
(Wulf e.a. 2001).

Diese Umstellung bedeutet zunichst ganz einfach, nach dem bei He-
gel, auf breiter Basis dann im 20. Jahrhundert das Intersubjektivitdtsmo-
dell als Subjekt-Subjekt-Verhiltnis das cartesianische Modell des Subjekt-
Objekt-Verhiltnisses weitestgehend abgel6st hatte, sich nun an dem Mo-
dell eines sozialen Raumes zu orientieren, der, wenn man die immer so-
lipsistisch anmutende Rede von der System/Umwelt-Differenz vermei-
den mochte, als Verhdltnis zwischen Beobachtern beschrieben werden
kann (unter Beachtung allerdings der Implikationen und Komplexitit
des oben skizzierten Beobachterbegriffs), welches selbst — je nach einge-

157

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper als Beobachter

nommener Perspektive — Systemcharakter besitzen kann. Ein nicht un-
betrachtlicher Anteil der Reserviertheit gegeniiber der systemtheoreti-
schen Terminologie mag aus der Vorstellung resultieren, lebensweltliche
Problemlagen von dieser Position aus nicht mehr denken zu kénnen.
Systemtheorie wird nicht nur als De-Ontologisierung wahrgenommen -
womit das Gros der Rezipienten moglicherweise einverstanden wire —,
sondern auch in gewisser Weise als eine de-sozialisierte Theorieform, die
in der Manier des subjektiven Idealismus eines Fichte iiberall sozusagen
nur »Iche« und »Nichtiche« sieht - eine Kritik, die definitiv zu kurz
greift, wie im letzten Kapitel zu sehen war.

In diesem Kapitel geht es um eine Konfrontation system- bzw. beob-
achtungstheoretischer mit historisch-anthropologischen Gedanken. Die
Diskussion versteht sich als Beitrag zu der Frage »nach den Grenzen ei-
ner systemtheoretischen Reform der Kulturwissenschaften. Diese Frage
jedoch hitte keinen Sinn, wenn nicht vieles fiir eine solche Reform spra-
che [...]. Was gibt es an unseren Gegenstinden, das sich dem sys-
temtheoretischen Blick entzieht?« (Wellbery 1999:19). Somit geht es um
die kritische Abarbeitung an Systemtheorie, aber auch um die Frage, wo
und inwiefern system- bzw. beobachtungstheoretische Einsichten als
Korrektiv wirken kénnen.

Man ist es beispielsweise, trotz aller Dekonstruktionsarbeit, in den
Humanwissenschaften und zumal in der Anthropologie wohl immer
noch gewdhnt, sich das Soziale gemaf3 der alltagsweltlichen Intuition in
der Form unmittelbarer Begegnungen von Subjekten vorzustellen. Wenn
man im Rahmen von Modellen wie etwa Martin Bubers religionsphiloso-
phischer Konzeption der Begegnung von »Ich« und »Du« (oder auch
Emmanuel Lévinas’ nicht minder religids inspiriertem Anderen)' denkt,
stellt man zu Recht etwa fest, dass dieses »Duc, der damit implizierte An-
dere, in seiner Vorgangigkeit unerreichbar ist (Theunissen 1977) oder
dass sich das Imagindre der Akteure wie ein screen (Lacan 1994) zwi-
schen sie schiebt und den Zugang zum realen, sozusagen empirischen
Anderen, der unsere transzendente Referenz sein soll. Man erhebt eine
(erfahrungsweltlich plausible, ja unvermeidbare) Referenz zur theoreti-
schen Leitkategorie, und muss sich dann daran abarbeiten, dass diese Re-
ferenz nicht moglich, dass der Andere entzogen bleibt. Die der alltags-

1| Vgl. Buber (1995); Lévinas (1983).

158

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper als Beobachter

weltlichen Erfahrung abgezogene Vorstellung eines Gegeniibers zweier
»Iche«, seien sie als Subjekte, Existenzen oder als Leiber (ganzheitliche
Subjekt-Korper gleichsam) gedacht, schliefit sich ab und wird auf eine
ungute Weise selbstreferenziell. Man kann durchaus an dieser Vorstel-
lung festhalten und sie als eine Art methodisches Paradoxon — als das Un-
aufgeloste, Unerreichbare in das Zentrum des Denkens stellen.” Man
kann sich jedoch auch dafiir entscheiden, diese Vorstellung unvermittel-
ter Unmittelbarkeit aufzugeben, wenn eben auch ggf. um den Preis le-
bensweltlicher Evidenz. Es steht nicht etwa in Aussicht, auf diese Weise
nicht in Paradoxien zu enden, aber zumindest besteht so die Chance, die-
se nicht zum jenseitigen Bezugspunkt, zu einer Sache des Glaubens, zu
hypostasieren.

Die Historische Anthropologie bietet beide Varianten an. Hier war es
die Einsicht in die Historizitdt und in die Zersplitterung der Einheit ihres
zentralen Konzepts: des Korpers, die wesentlich zur Kritik der sozialwis-
senschaftlich »entparadoxierten« Interaktionsmodelle, seien es intersub-
jektive oder >zwischenkorperliches, beitrug: Konstruktivitdt und Diffe-
renz waren bereits im Kontext der obigen Diskussion von Mimesis und
Realitét als kennzeichnende Merkmale hervorgetreten. In unserem Kon-
text lassen sich zwei Hauptlinien hervorheben - zwei unterschiedliche
Strategien, den Korper neu zu denken. Beiden ist gemeinsam, die Be-
handlung des Korpers als Objekt zu problematisieren. Die eine Strategie
versucht, den Korper unmittelbar als Differenz zu denken und ihn, im
Anschluss etwa an Adornos Begriff des Nichtidentischen und Derridas
(Nicht)Begriff der différance der symbolischen Sphire iiberhaupt zu ent-
ziehen und ihn als ihr Anderes entgegenzustellen. Der andere Weg be-
steht darin, den Korper den Konstruktionen und Symbolisierungen zu
entziehen, indem er als Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis und
Sprache betrachtet wird.

2| Man muss sich dann allerdings die Frage gefallen lassen, ob man nicht ein
Tabu installiert, das, weil dem Denken entzogen, aufgrund seiner Ungreif-
barkeit/Unangreifbarkeit leicht zum Dogma geraten kann, und zugleich muss man
konzedieren, dass man nicht wissen (und also nicht kontrollieren) kann, wann
und ob das Paradox im Diskurs als Dogma fungiert; vgl. im folgenden die Kritik
am Konzept des Nichtidentischen.

159

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper als Beobachter

8.1 Der Korper als Differenz

Zunichst zur erstgenannten Strategie: Wihrend Sinn in Diskursen, Kom-
munikationen, im Denken fliefst wie die von Derrida beschriebene Ver-
schiebung von Differenzen (Derrida 1990:88), wird eine Differenz unter
allen anderen hervorgehoben und festgestellt. Der Kérper nimmt in die-
sen Argumentationen den Platz der différance Derridas ein. Die différan-
ce aber ist ein Begriff, der sich gleichsam selbst verschieben, verfliissigen,
durchstreichen will. Das kann er nicht (von selbst), und deshalb bleibt,
wie Derrida hervorhebt, die différance ein »metaphysischer Name« (ebd.
109). Wenn es sozusagen nicht einmal der différance, diesem differenten
Namen der Differenz (différence) gelingt, die Identititsbehauptung zu
umgehen, wie dann dem Korper im anthropologischen Diskurs?

Wenn man Derridas Idee der différance auf eine paradoxe, aber illus-
trative Formulierung bringen wollte, so wire es vielleicht: der Unter-
schied als sich von sich Unterscheidendes: also nicht (bereits nicht, nicht
mehr) der Unterschied. Anders formuliert: wenn die Unterscheidung sich
auf sich richtet, muss sie sich unterscheiden, weil sie Unterscheidung und
nicht Entitdt ist. In das Konzept des Korpers — und man kann eben nicht
den leiblichen Korper selbst in den sprachlichen Diskurs einbauen -
muss man jedoch die Unterscheidung gleichsam hineindenken oder
»hineinbeobachten«. Der Korper ist different, seine Bezeichnung jedoch
notwendigerweise identisch. Daher kommt es zu dem - durchaus konse-
quenten - diskursiven Paradox, dass die »Wiederkehr des Korpers«
(Kamper/Wulf 1982) in dessen permanenter Dekonstruktion besteht;
man leistet, gewissermaflen fiir den Korper, oder vielleicht besser: einge-
denk des Korpers als nicht Identifizierbarem, eine stindige Verschie-
bungsarbeit des Kérperkonzepts.’

3| Auf der Ebene des Diskurses wird der Korper damit, wie man unter Rekurs auf
Luhmanns Medium/Form-Differenz (s.u. S. 201) sagen kénnte, zum reinen Medi-
um, das stidndig neue Formbildungen erlaubt und erfordert. Seine Unbeobachtbar-
keit wird dann sogar auf dieser Ebene bestitigt, weil man das »Woher«, dem die
stindig neuen beobachteten Formen sich verdanken, nicht als Medium, sondern
eben immer nur zur Form geronnen sichtbar wird. Was man also gerade noch re-
gistrieren kann, ist, dass man das Woher der Beschreibungsmoglichkeiten des Kor-
pers, als insofern »den Koérper«, nicht beobachten kann. Man hilt es daher zu
Recht fiir different, aber es besteht zugleich die Gefahr, dass sich der Kérper als
eine Art jenseitige Entitdt diskursiv selbst bestitigt.

160

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Korper als Differenz

Wenn es darum geht zu sagen, dass der Korper ein Nicht-Objekt des
Diskurses ist, so wird doch eine Referenz in Anspruch genommen - und
zwar eine, die sehr genau dem Nichtidentischen in der Dialektik Ador-
nos entspricht. Sicher ist indes, dass mit dieser Anleihe das Subjekt-Ob-
jekt-Schema grundsitzlich perpetuiert wird. Freilich geht es bei Adorno
zentral darum aufzuzeigen, dass diese beide Pole gerade nicht sie selbst
sind — das Subjektive ist gerade das Objektive (die gesellschaftliche Ver-
mitteltheit des Individuums etwa), das vermeintlich Objektive ist gerade
nicht objektiv (es wird nur fiir ein solches gehalten unter dem Zwang des
identifizierenden Denkens bzw. dem identischen Begriff). Um aber eine
solche Dialektik betreiben zu kénnen, darf die Subjekt/Objekt-Differenz
nicht verlassen werden, und sie wird es auch im Grofiprojekt ihrer Nega-
tion nicht: wie sonst sollte sich noch ein »Vorrang des Objekts« denken
lassen? Die Negative Dialektik ist der wohl historisch letzte Versuch, die-
ses Schema durch sich selbst autheben zu lassen. Sie, die nie die Orientie-
rung am kantischen Ding-an-sich aufgegeben hat,* lief schliefllich (zu-
mindest wirkungsgeschichtlich) ins Leere, weil sie die Kritik der Diffe-
renz von Erkenntnis und Objekt auf Dauer stellte, gerade deswegen aber
nie aufgeben, und daher auch nicht als Differenz reflektieren konnte: aus
diesem Grund konnte die Erkenntnis/Objekt-Differenz immer nur auf
einer Seite in die Differenz selbst eingefithrt werden (natiirlich auf der
Seite der Erkenntnis).’ Das »Nichtidentische« als nicht mehr verdinglich-
tes An-sich blieb auf seiner »begriffslosen« Seite der Differenz allein,
gleichsam von aller Rationalitit verlassen, zurtick - als das ins Materiale
gewendete Ineffable der Frithromantik (Horisch 1980), das sich nur all-
zuleicht, wire man Adorno noch gefolgt, zum wohlfeilen Argument hitte
schleifen lassen. Wird also der Korper — oder auch die Figur des »Ande-
ren« — in dieser Weise als symbolisch Unerreichbares »Reales« gedacht,
als eine verborgene Differenz, deren Einheit zwar nur imaginir (oder

4| Vgl Adorno, Negative Dialektik, S. 185: »Er [Kant, B.J.] hat sowohl die subjek-
tive Zergliederung des Erkenntnisvermégens in der Vernunftkritik aus objektiver
Absicht gesteuert, wie hatnickig das transzendente Ding an sich verteidigt. [...]
Wenn es auch bei ihm nicht auf sich hinaus gelangt, opfert er doch nicht die Idee
der Andersheit.«

5| In gewisser Weise ist dies das Gegenprojekt zur Phianomenologie, die darauf
basiert, diese Differenz auf der Seite des Objekts zu verorten. Beide Unternehmen
haben jedoch die Differenz von Erkenntnis und Objekt nicht als Differenz, und
das heifdt: als Einheit der Differenz, in den Blick bekommen.

161

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper als Beobachter

phantasmatisch) herzustellen ist, der aber dennoch als Objekt einer Ge-
schichte der Disziplinierung, Unterdriickung oder Abstraktion geltend
gemacht wird, so nimmt man einen »metaphysischen Namen« in An-
spruch, fir den man sich, nicht zuletzt hinsichtlich der Anschlussfahig-
keit des Diskurses, entscheiden muss — oder eben nicht.

8.2 Der Korper »am Grunde des Sprachspiels«

Die zweite Strategie umgeht denn auch diesen nicht unproblematischen
Zugang. Sie wurde von Gunter Gebauer (1998) unter Rekurs auf die un-
ter dem Titel Uber GewifSheit postum verdffentlichten Reflexionen Witt-
gensteins (Wittgenstein 1984) entwickelt. Das Anliegen dieses Aufsatzes
ist es, die Korperfundiertheit des Sprechens gegen die tibliche Korperab-
straktion erkenntnistheoretischer Fragestellungen geltend zu machen.

Wittgenstein stellt die Frage nach der Gewissheit des Sprechers — wie
kann er sich der Bedeutung seiner Worte im Sprachspiel sicher sein?
Ausgangspunkt der daran anschlieenden Gedanken ist die Abkehr von
der (seit Descartes etablierten) Vorstellung, der Zweifel — im Sinne des
cogito, des Denkens als Unterscheiden, womit auch das konstruktivisti-
sche Beobachtungskonzept eingeschlossen ist — stelle den Grund und
Ausgangspunkt des Denkens dar: »Sowohl Wissen als auch Zweifeln ist
an bestimmte Voraussetzungen gebunden. Dass man etwas wissen oder
bezweifeln kann, ist nur innerhalb eines Sprachspiels moglich«’, so Witt-
genstein im Sinne seiner sprachtheoretischen Auffassung, dass Sprache
und Bedeutung grundsitzlich nur im Kontext ihrer Verwendungsweisen
— den »Sprachspielen« — erkldrbar sind. Die Frage nach der Gewissheit
stellt sich also als Frage nach dem Grund der Sprachspiele. Sprachspiele
funktionieren (wie jedes Spiel) durch ihre Regelhaftigkeit, ohne dass al-
lerdings die Spielregeln den Spielern explizit bekannt wiren.

Wer im Rahmen eines Sprachspiels etwas bezeichnet, muss folglich
bereits vorher »in anderem Sinne schon ein Spiel beherrscht«’ haben
(denn sonst existierte fiir ihn kein Hinweis, welcher Vorgang mit einem
Wort belegt werden soll). Unsere grundlegenden Gewissheiten griinden
also in von Anfang an bestehenden Sozialitit des Korpers, im sozialen

6| Gebauer 1998, S. 254; vgl. Wittgenstein, Uber Gewifheit, §24
7| Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, §31

162

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Kérper »am Grunde des Sprachspiels«

Handeln: »Die Begriindung aber, die Rechtfertigung der Evidenz kommt
zu einem Ende; - das Ende aber ist nicht, daff uns gewisse Sitze unmit-
telbar als wahr einleuchten, also eine Art Sehen unsererseits, sondern un-
ser Handeln, welches am Grunde des Sprachspiels liegt.«*

Gebauer argumentiert nun mit Wittgenstein — wir geben hier nur in
groben Ziigen die Kernthesen wieder — gegen die Moglichkeit der >Kritik
am Korper« die Gewissheiten des Korpers konnten nicht Gegenstand ei-
nes Zweifels sein, weil jeder Zweifel letztlich auf Gewissheiten beruhen
muss, ohne welche das Sprachspiel des Zweifels nicht moglich wire (Ge-
bauer 1998:256 ff.). Der Ursprung dieser Gewissheiten wiederum sei ein
korperlicher, denn »die Praxis wird anfangs noch nicht durch Wissen ge-
leitet; sie ist blofle Titigkeit, die eine besondere Eigenschaft hat: sie bildet
die elementaren Regularititen der Sprachspiele heraus. Die Titigkeit z.B.
der Hand, ihr Greifen, Beriihren, [...] entwickelt ein regelhaftes Verhal-
ten gegeniiber allem, was von der Hand erfafibar ist, und erzeugt eine
verhaltensstrukturierte Umwelt« (ebd. 261). Von entwicklungspsycholo-
gischer Seite, sowohl etwa seitens der Arbeiten Jean Piagets als auch aus
der Perspektive der Neueren Sduglingsforschung (Stern 1996), erfihrt
eine solche Argumentation eine dezidierte, empirische fundierte Unter-
stiitzung. In exakt diesem Sinne wurde oben (S. 149) mimetisches Ver-
halten in der Ontogenese als eine korperliche Praxis interpretiert, die
kulturelle Differenzen spielerisch nachzieht, ohne dass die Grenzverldufe
dabei dem Individuum bereits als solche verfiigbar wéren.

Insofern miissen die in der Ontogenese mimetisch erworbenen »Ge-
wissheiten des Korpers« als unhintergehbare Erkenntnisbedingungen be-
trachtet werden. Der Korper ist, wie Gebauer mit Sartre formuliert, »der
Gesichtspunkt (point de vue), zu dem es keinen Gesichtspunkt geben
kann.«’ Damit wire der Korper, wie man sagen konnte, als erster Beob-
achter eingesetzt, der in dieser Funktion selbst unbeobachtbar bleibt, weil
seine Beobachtungen (sein point de vue) unsere Erkenntnisse gleichsam
strukturell determinieren: Dass der Koérper unbeobachtbar ist, bedeutet,
dass er als solcher nicht unterscheidbar ist (beobachten wir einen Korper,
so ist es nicht mehr der Korper, der diesen Vollzug ermaglicht). Viel-
mehr muss der Korper als »Handeln, welches am Grunde des Sprach-

8| Wittgenstein, Uber Gewifsheit, $204
9| Sartre (1980:378), zit. n. Gebauer 1998:261.

163

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper als Beobachter

spiels liegt« (Wittgenstein, UG §204; Gebauer 1998:260), als Grund des
Unterscheidens (Beriihrens, Ergreifens, Aufzeigens, Ordnens, vgl. ebd.
261; des Erzeugens von Situationen, vgl. ebd. 270) aufgefasst werden.

Dass der Korper »Unterschiede machts, ist kaum zu bezweifeln.
Selbst Luhmann (1995a) erwihnt dies in einer Reflexion iiber Sexualitit,
nicht ohne anzumerken, dass im Problemfall Kommunikation iiber sexu-
elle Probleme im Medium des Sinns wenig hilfreich seien, denn die Un-
terscheidungen des Korpers seien keine sinnhaften, und die Operationen
psychischer bzw. sozialer Systeme seien allenfalls Umwelt fiir den Korper
(vgl. Luhmann 1995a). Ebenso wenig fraglich ist es, dass sich diese Un-
terscheidungen des Korpers beobachten lassen; entweder von einem an-
deren Korper, oder aber von einem psychischen oder sozialen System."

Jedoch ist es nicht dieser Korper, auf den Gebauer mit Wittgenstein
abhebt. Es geht sozusagen nicht um >den Korpers, sondern um >Kérper«
als Vollzugsinstanz von Welterzeugung: nicht um den Korper als beob-
achtbares organisches, biologisches (oder welche Ontologisierung man
auch immer bevorzuge) Objekt, das jenseits des Sinns liegt, sondern viel-
mehr um einen Koérper, der jeder Sinnproduktion, jedem symbolischen
Handeln, zugrunde liegt, und der sich als manifester Korper (sei es als
Erfahrungszentrum oder als Korper-Objekt) dann erst im sozialen Kon-
text herausbildet.

In diesem Sinn pladiert auch Gabriele Klein aus kérpersoziologischer
Perspektive dafiir, »Kérper« »als basale Bedingung der Moglichkeit kultu-
reller Produktion« zu verstehen (Klein 2002, 166), als »Agens einer
Wirklichkeitsgenerierung. »Korper« ist aus dieser Perspektive weder es-
sentiell oder substantiell gegeben, sondern wird erst in der Performanz
als essentieller Erfahrungsraum hergestellt. Die gelebte Erfahrung des
Korpers oder seiner einzelnen Teile ist demnach als Produkt eines Wirk-
sam-Werdens der Korperdiskurse der Moderne in der Praxis zu verste-
hen« (ebd.). >Korper« in diesem Sinne ist also »Agens« seiner eigenen
performativen Herstellung, seiner jeweiligen kulturellen Manifestatio-
nen.

10| Im letzteren Fall erhalten sie aber schon einen Sinn, den sie aus systemtheore-
tischer Perspektive fiir den Korper selbst, jedenfalls im Sinne des anschlussfahigen
reflexiven Symbols, nicht haben; vgl. zur Bedeutung des Korper als Umwelt psy-
chischer und sozialer Systeme: Hahn 2000:154 ff.; 353 ff.

164

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper als Beobachter

8.3 Korper als Beobachter

In diesem Sinn liefle sich Korper als Vollzugsgrund von Beobachtungs-
operationen betrachten. Der Korper, von dem Gebauer mit Wittgenstein
spricht, teilt einige Struktureigenschaften mit dem Luhmannschen »Be-
obachter«. Es ist ein Korper, der sich unterscheidet (und nicht von ande-
ren unterschieden werden muss): nicht nur nimmt »die Umwelt [...] far
das handelnde Subjekt in der Weise Gestalt an, wie dessen Hidnde mit ihr
umgehen« (Gebauer 1998:263), sondern »durch den Handgebrauch [ge-
winnt] der eigene Korper des Handelnden ebenfalls Gestalt« (ebd.).
»Korper« in diesem Sinne muss also als etwas durch Selbstunterscheidung
sich Konstituierendes begriffen werden - in ganz dhnlicher Weise unter-
scheidet man, wie oben (Kap. 7) zu sehen war, Systeme. Die Systemtheo-
rie allerdings unterscheidet den Korper nicht in dieser Weise, sondern sie
setzt jhn als Unterschiedenen, also als objektivierten, bezeichneten Kor-
per auf der Basis der Annahme, dass Korper und Sinn gegensitzliche
Prinzipien sind. Es wire aber aus erkenntnisanthropologischer Perspekti-
ve zu fragen, ob es iiberhaupt eine Alternative zu einem solchen »verkor-
perten< Beobachterkonzept gibt.

Luhmann verweist an dieser Stelle gewohnlich auf George Spencer-
Browns Kalkiil, der das Beobachterproblem so lange aufschiebt, bis er
komplex genug ist, um diesen einzufithren (Luhmann 2002:80). Das mag
in der virtuellen Zeitlosigkeit der Logik funktionieren, ist jedoch in der
Anwendung auf soziale Phianomene hochgradig unplausibel. Das Pro-
blem bildet sich in Luhmanns Theorie dann in eigenartigen Inkonse-
quenzen ab: einerseits gibt es eine scharf umrissene Definition, wann ein
System ein System ist (wenn es namlich sich als System unterscheidet),
andererseits spricht Luhmann von gradueller »Systembheit«, iiber »Aus-
mafl und Intensitit, mit denen ein System System ist« (Luhmann
1987:265), als ob ein potentielles Proto-System zuerst seine Elemente
einsammelte (Komplexitit aufbaut) und die operationale Schlieffung
nach und nach erfolgte. Letzterer Fall entspricht strukturell dem
Spencer-Brownschen Vorgehen, erst einmal >lose« Unterscheidungen ein-
zufithren und eben spiter den Eintritt des Beobachters in seine Beobach-
tung (»re-entry«) vorzunehmen. Dem ist (fiir die Systemtheorie, nicht

165

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper als Beobachter

fiir Spencer-Browns Kalkiil) entgegenzuhalten: ohne System keine Selbst-
unterscheidung, ergo keine Elemente.

Wie also kann es nach dieser Logik iiberhaupt einen Beobachter ge-
ben? Wie der Systemtheoretiker Peter Fuchs feststellt, handelt es sich
hierbei tatsichlich um ein imaginidres Konzept: der Beobachter selbst ist
(und bleibt) innerhalb der Systemtheorie eine imaginire Zuschreibung
(vgl. Fuchs 2004:15 ff.) und damit, was die Plausibilitit der Systemtheorie
an diesem Punkt angeht, eine ausgesprochen prekire Grofe (vgl. dazu
den Exkurs im Anschluss an dieses Kapitel).

Der Vorschlag der Anthropologie und modernen Koérpersoziologie
liegt wie zu sehen war darin, nicht einen abstrakten »Beobachter«, son-
dern einen handelnden »Korper« als Agens von Wirklichkeitserzeugung
anzusehen. »Korper« im Sinne der Basis alles symbolischen Verhaltens
ist das »anwesende Abwesende« jeder Unterscheidung; er ist die Grund-
lage jeder Praxis des Unterscheidens, einer Praxis der Realisierung von
Unterschieden. Aus der Sicht der Beobachtung von Unterscheidungen ist
»Korper« so imagindr wie der Beobachter in der Systemtheorie. Auf der
Ebene der Unterscheidung selbst hingegen ist er nicht imaginir, sondern
Vollzug - Vollzug dessen, was Luhmann Beobachtung erster Ordnung
nennt. Das welterzeugende »(Voll)ziehen« von Unterscheidungen im
Sinne des »to draw« Spencer-Browns wird aus dieser Perspektive als kor-
perliches oder »verkorpertes« Weltverhiltnis, als basale Form der Geste,
verstindlich. Geste in diesem Sinne ist, auf Wittgenstein zuriickbezogen,
ein Name fiir die Form der Selbst- und Weltunterscheidung des Korpers
»am Grunde des Sprachspiels«."

Die Systemtheorie sieht den Korper hauptsichlich als eine technische
Notwendigkeit der Kommunikation (denn aus systemtheoretischer Sicht
konnen operativ geschlossene psychische Systeme sich ohne Korper
nicht an den Kommunikationen ebenso geschlossener sozialer Systeme
beteiligen). Kommunikationen sind das Letztelement sozialer Systeme.
Sie geschehen (etwa) zwischen »Personen«. Personen sind nicht selbst
Systeme, sondern Zurechnungseinheiten sozialer Systeme. Der Beobach-
ter zweiter Ordnung (nicht das soziale System selbst) kann Kommunika-

11| In der Historischen Anthropologie ist die Bedeutung der Geste bereits mit
zunehmender Deutlichkeit betont geworden; vgl. dazu Gebauer (1995:228 ff.),
Wulf (1997a), Gebauer/Wulf (1998:80 ff.), Wulf (2001:269 ff.).

166

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper als Beobachter

tion bspw. als etwas beobachten, was in einem sozialen System zwischen
psychischen Systemen stattfindet. Psychische Systeme konnen sich, da sie
Umwelt fiir das soziale System sind, also uneinsehbar, nicht ohne Korper
an Kommunikation beteiligen (vgl. Krause 2001:152).

Was ich im Sinne der vorgetragenen Argumentation vorschlagen
mochte, ist, das Prinzip »Korper« dort, wo soziale Situationen sich wie
Systeme verhalten (selbstreferentiell, selbstbeobachtend), als konstitutiv
zu betrachten. Korperlichkeit kann damit nicht mehr als bloffle Umwelt
sozialer und psychischer Systeme betrachtet werden (wie es in der Sys-
temtheorie der Fall ist), sondern muss als konstitutives Element der »Sys-
temoperationen« eingesetzt werden, als ihr in sich differenter Unter-
scheidungsgrund. Eine soziale Situation wiirde aus dieser Perspektive
nicht als Kommunikationsereignis zwischen Subjekten, sondern im Sin-
ne der Systemtheorie als ein auf sich reagierender Zusammenhang ver-
standen, ohne dass zugleich ein Dahinter in Form beteiligter Subjekte
mit verborgenen Motiven vermutet werden miisste. Die Gesten der Kor-
per erzeugen in diesem Sinne auf performative Weise eine Wirklichkeit,
deren Realitdt einerseits in ihrem Vollzugsmoment (die »Operationen«
in der Terminologie der Systemtheorie«), liegt, andererseits aber zugleich
immer Konstruktion des Beobachters oder der Beobachter dieser Vollzii-
ge bleibt.

8.4 Exkurs: Das Phantasma des Beobachters in
der Systemtheorie

In der Systemtheorie treffen Beobachter Unterscheidungen. Insofern sie
sich dabei nicht selbst beobachten konnen, schliefit jede Beobachtungs-
operation etwas aus, das nicht auf einer ihrer beiden unterschiedenen
Seiten ist, und das sich zugleich nicht auf das Schema der »Einheit der
Differenz« zuriickfithren, also nicht in der Beobachtung zweiter Ord-
nung aufheben ldsst. Fiir den »Beobachter« selbst ist dieses Ausgeschlos-
sene — auch in der Bobachtung zweiter Ordnung - absolut uneinholbar:
Denn er ist selbst dieser »Imaginirteil«, wie Peter Fuchs in einer dichten
Meditation iiber das Beobachterproblem aufzeigt:

167

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper als Beobachter

»Die alte Frage lautet, wer der Beobachter ist. Zunichst und vor allem ist er das
Artefakt einer Zurechnung von Beobachtungen auf jemanden oder etwas - durch
Beobachtung. [...] Der Beobachter (dieser Projektionsschirm der Zurechnung von
Beobachtungen) wird als Einheit genommen, die sich in sich selbst von sich selbst
unterscheiden kann und sich selbst von allem anderen. [...] Es scheint orientie-
rungsnotwendig, allenthalben Subjekte zu unterstellen, die dies tun: unterschei-
den/bezeichnen, mithin: beobachten. [...] Das Problem ist, dal die Einheit, der
die Funktion der Beobachtung unterstellt wird und der Name System gegeben
wird, als Einheit einer Differenz zu begreifen ist. Wer Systeme beobachtet (bezeich-
net), tut dies im Rahmen einer Unterscheidung: System/Umwelt. Das System ist
diese Differenz. [...] Da die Einheit der Differenz System/Umwelt im Wege des
reentry der Differenz selbst entnommen wird (System = System/Umwelt), ist die
Selbsterrechnung des Systems (des Beobachters) die Errechnung eines imagindren
Wertes. Der Beobachter ist: imaginér.« (Fuchs 2004:15 f.)

Fuchs reformuliert die oben als » Autoontologisierung« der Systemtheo-
rie behandelte Problematik durch eine konsequent systemtheoretische
»Durchfithrung« der formalen Beobachtungsdefinition. Anders als Luh-
mann, der das Beobachterparadoxon zwar beriicksichtigt (indem er es in
eine rekursive Sequentialisierung auflost), aber kaum in dieser dramati-
schen Weise aufgefithrt hitte, wird hier deutlich, was es konkret heifit,
die Zirkularitat dieser Paradoxie auch fiir den Beobachter zweiter Ord-
nung thematisch durchzuhalten.

In der Chaostheorie wird der sogenannte »imagindre Anteil« kom-
plexer Zahlen strange attractor genannt (vgl. Coveney/Highfield
1994:266). Er ist gleichsam ein virtueller Anziehungspunkt fiir die selbst-
dhnliche Reproduktion von Fraktalen.” Ist Fuchs’ Beobachter so etwas
wie ein strange attractor? Was genau heifit es, dass der Beobachter >ima-
gindr« sei?

»Bei jeder Beobachtung ist ein Beobachter vorausgesetzt als Ausdruck dafiir, dass
die Beobachtungsleistung generiert wird — durch eine Unterscheidungs- und Be-
zeichnungsleistung. Da dies immer so ist, entschwindet der Beobachter im Imagi-

12| Der strange attractor ist eine Art Anziehungspunkt fir die selbstdhnlichen
»Schwingungen« von Fraktalen. Das besondere am strange attractor ist, dass er, als
Folge des imaginiren Anteils der komplexen Zahl, eine gebrochene Dimensionali-
tit aufweist, die beispielweise zwischen Flache und Raum liegen kann.

168

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Exkurs: Das Phantasma des Beobachters in der Systemtheorie

néren. Er ist imaginir, weil er sich nur bezeichnen und unterscheiden lifit, also
immerzu: ausriickt. « Fuchs (2004:19)

»Ausriicken« meint: er riickt aus der Welt — systemtheoretisch definiert
als Einheit der Differenz von System und Umwelt - aus, indem er die
Differenz von System und Umwelt produziert. Das »Ausriicken« ist of-
fenbar ein zeitlicher Prozess; der Beobachter ist immer schon entwichen.
Es bote sich auf den ersten Blick an, diesen Sachverhalt mit dem Begriff
der »Spur« zu beschreiben: dann wire jede System/Umwelt-Differenz
immer die Spur eines Beobachters.

Doch darin genau liegt das Problem. Der Beobachter wird als — wenn
auch imaginérer — Urheber (Fuchs nennt das Subjekt entsprechend beim
Namen) gedacht, als vorgingiges Element einer Reihe von Operationen,
das zu jeder Gegenwart, die es konstituiert hat, zukiinftig ist.

Seine Spur wird als »Leistung« bezeichnet, also ist Arbeit verrichtet
und dabei Zeit verbraucht worden. Das wire einem Phantom wohl kaum
zuzutrauen. Wie kommt diese Leistung aus systemtheoretischer Sicht zu-
stande?

»Beobachtung ist primér eine separierende Operation. [...] Jene Separation findet
statt in einem einzigen Zug der Bezeichnung. Indem bezeichnet wird, wird unter-
schieden. Die Bezeichnung erzeugt das Unterschiedene. Sie markiert. Sie richtet
einen Unterschied ein, den ein Beobachter als Unterscheidung bezeichnen kann
(nicht: muss). [...] Wir wiirden also nicht von einem Akt der Unterscheidung spre-
chen. Man kann nicht unterscheiden, ohne zu bezeichnen. Niemand kann einfach
nur: unterscheiden. Also ist das >Draw« in der Spencer-Brownschen Anweisung
»Draw a distinction< zentral. Deshalb wire eine Ubersetzungsméglichkeit: >Be-
zeichne - und du wirst unterschieden haben!« (ebd. 18)

Damit riickt nun die Bezeichnung selbst an die Subjektstelle: Die Be-
zeichnung »erzeugt« das Unterschiedene. Sie »markiert« — anscheinend
selbsttitig, und insofern benétigt sie dann auch keinen »Akt der Unter-
scheidung« mehr. Das wire eine elegante Losung des Problems, wie ein
imagindrer Beobachter Unterscheidungsleistungen vollbringen soll
(denn wenn die Bezeichnung die Arbeit praktisch selbst erledigt, ist der
Status des Beobachters als rein imagindre »Zurechnungsinstanz« unpro-
blematisch - so wie im Strukturalismus das Subjekt als Vollzugsinstanz

169

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper als Beobachter

vorgingig bestehender Bedeutungssysteme nur noch einen marginalen
Status hat).

Diese Losung ist jedoch nur auf den ersten Blick plausibel. Denn ent-
weder impliziert dieser Vorschlag eine zeitliche Dynamik innerhalb einer
Beobachtungsoperation, was schlecht vorstellbar ist: abgesehen davon,
dass das System durch Operationen Zeit erzeugt, Operationen selbst also
nicht unterteilbare >Zeitquanten« des Beobachtens sind - um welchen
Zeitanteil ist die Bezeichnung vorgingig, wenn sie die Unterscheidung
erzeugen soll, wie lange dauert das Erzeugen des Unterschieds, wie weit
ist die Bezeichnung von der vorhergehenden und der nachfolgenden
Operation entfernt? Oder aber Fuchs' Argumentation, die Bezeichnung
erzeuge das Unterschiedene, ist auf8erzeitlich, also im Sinne eines logi-
schen Konstitutionsverhdltnisses gedacht. In diesem Fall hitte Spencer-
Brown seinen Kalkiil wohl verkehrt herum oder aber willkiirlich aufge-
baut. Denn die grundlegende »Form« dieses Kalkiils ist gerade nicht die
Bezeichnung, sondern die Unterscheidung als zunidchst symmetrische
Zwei-Seiten-Form. So heift es unzweideutig bei Spencer-Brown:

»[...] eine Unterscheidung wird getroffen, indem eine Grenze mit getrennten Sei-
ten so angeordnet wird, dafl ein Punkt auf der einen Seite die andere Seite nicht er-
reichen kann, ohne die Grenze zu kreuzen. Zum Beispiel trifft ein Kreis in einem
ebenen Raum eine Unterscheidung.« (Spencer-Brown 1997:1)

Die logische Hierarchie zwischen Unterscheiden und Bezeichnen be-
zeichnet Spencer-Brown ebenfalls unzweideutig:

»Wenn einmal eine Unterscheidung getroffen wurde, konnen Riume, Zustinde
oder Inhalte auf jeder Seite der Grenze, indem sie unterschieden sind, bezeichnet
werden.« (ebd.)

Wenn Spencer-Brown also die Anweisung »draw a distinction« artiku-
liert, dann ist nicht gemeint, dass man tber eine Unterscheidung spre-
chen, sie »bezeichnen« soll, sondern er meint etwa Folgendes: | Jede in
der vorangegangenen Textzeile durch die Unterscheidung erzeugte Seite
enthalt sich vollkommen selbst (nicht mehr und nicht weniger), ist also
»perfekte Be-Inhaltung« im Sinne des Kalkiils Spencer-Browns. Man be-
achte, dass | nicht eine Unterscheidung symbolisiert (be-zeichnet), son-
dern eine Unterscheidung zeichnet bzw. (voll)zieht (to draw; auch wenn

170

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Exkurs: Das Phantasma des Beobachters in der Systemtheorie

man das Zeichen »|« dann als Symbol einer Unterscheidung verstehen
und verwenden kann). Jetzt kann man bezeichnen: »die rechte Seite der
unterschiedenen Textzeile, etc.

Fuchs’ Vorschlag ist, abesehen von dieser logischen Problematik,
auch ontogenetisch eher unplausibel. Das System brauchte zuerst Be-
zeichnungen wie »Selbst« und »Umwelt« (aber auf welcher Grundlage
soll es die Bezeichnungen unterscheiden?), um sich dann gegen seine
Umwelt abzugrenzen, d.h.: dann erst System zu werden. Die Bezeich-
nung rerzeugt« die Unterscheidung so wenig, wie sich die Sprache selber
spricht. Aber wer (wenn nicht die Bezeichnung) vollzieht die Operation
des Unterscheidens? »Wer spricht mit diesem Munde?«"’

13|  Wittgenstein, Uber GewifSheit, $244.

171

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026,



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Realitat, Alteritat, »Korper«:
Zwischenstand der Untersuchung

Was in den vorangegangenen Kapiteln gesucht wurde, war die Moglich-
keit eines nicht-reprasentationalen Sprechens iber Realitit. Diese Frage
fithrte zur Auseinandersetzung mit der systemtheoretischen Erkenntnis-
theorie, also einer Theorie des Beobachtens. Im Kontext einer Problema-
tisierung des Beobachterkonzepts wurde dafiir pladiert, »Korper« als Be-
obachter, Beobachtungsverhiltnisse als verkorperte Weltverhiltnisse zu
verstehen.

9.1 Realitat und Alteritat

Eine fiir die bisherige Argumentation zentrale Rolle nimmt Luhmanns
These ein, dass Beobachter nur durch die Beobachtung anderer Beobach-
ter »Realitdtskontakt« herstellen konnen (der allerdings immer nur im
Auge eines dritten Beobachters als solcher festgestellt wird, also nicht in
ontologischen Schemata begriffen werden kann); d.h., dass also ein Rea-
litaitsbezug nur durch den Bezug zum Anderen (Alterititsbezug) her-
stellbar ist. Diese Beziehung zum Anderen hat eine paradoxe Struktur:
insofern der oder auch das Andere jenseits der Konstruktionen liegt, ist
er nur durch die Negation eigener Differenzsetzungen konstruierbar.
Diese Strukturnegationen, so wurde ebenfalls betont, stellen den Kern
moderner bildungstheoretischer Modelle dar. Bildung durch »Realitéts-
bezug« — konstruktivistisch gesprochen: Aufbau komplexerer Weltkon-
struktionen durch Strukturnegation, also Negation (Aufhebung) und
Rahmung (Modalisierung) von Wahrnehmungsschemata - ist nur als
Bezug zu einem Anderen denkbar. Dieses Moment von Alteritit aber

173

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Realitét, Alteritat, »Korper«: Zwischenstand der Untersuchung

liegt nicht einfach »in der Welt herum« - d.h., man kann es nicht einfach
aus der Auflenperspektive der Beobachtung zweiter Ordnung in die
»Umwelt« eines Beobachters hineindenken. Vielmehr muss der Beobach-
ter selbst den Anderen als solchen unterscheiden. Er ist sein Konstrukt
und zugleich mehr als das. Diese Idee wurde oben als »konstitutive Un-
terscheidung des Anderen« betitelt (sie bildet zugleich den Kern der sys-
temtheoretischen Vorgehensweise, die ihre »Objekte« — Systeme — selbst
konstruiert, dies aber so macht, dass sie Systeme strikt so unterscheidet,
wie sie sich selbst unterscheiden).

Auf die motivierende Fragestellung der hier vorliegenden Untersu-
chung bezogen - also auf die Problematik der »Derealisierung« durch
Bilderfluten und Mediennutzung - bedeutet dies, dass so etwas wie Rea-
litdtsverlust nicht einfach als Abkehr von dem, was als »empirische Reali-
tit« (Realismus) oder als korrekte (»richtige«) Form der Beziehung zu
anderen symbolischen Aussagen (Relativismus) angesprochen wird, zu
verstehen ist. Stattdessen wiirde man aus der hier rekonstruierten Positi-
on heraus allenfalls dann von »Realitdtsverlust« sprechen, wenn und in-
sofern Alteritit im eigenen Weltbild keinen Platz hat. Der radikale Sinn
fiir Alteritit beinhaltet die Idee, dass Sinn selbst sich transformieren
kann: er verweist auf eine Liicke, die trotz der Nichtnegierbarkeit von
Sinn die sinnhafte Geschlossenheit von Weltkonstruktionen dennoch ne-
giert, und sei es nur als Geste, als Bewusstsein der Moglichkeit, dass Sinn
(von anderen) auf eine Weise konstruiert werden kann, die (fiir uns, und
vor allem: zundchst) keinen Sinn ergibt. Inwiefern mediale Kommunika-
tionsstrukturen und mediale Handlungspraxen diese Konstruktion von
Alteritat tendenziell unterbinden, erméglichen oder sogar herausfordern,
kann nicht pauschal beurteilt werden, sondern muss jeweils am konkre-
ten Fall untersucht werden.

9.2 Korper im Kontext:
emergente soziale Situationen

Dieses Kriterium des Alterititsbezuges wurde durch eine Kritik des sys-
temtheoretischen Beobachterkonzeptes erganzt. Auch und trotz ihrer bil-
dungstheoretischen Implikationen blenden Modelle wie das oben disku-
tierte Beobachtermodell den Aspekt der Sozialitit von Beobachtern aus.

174

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper im Kontext: emergente soziale Situationen

In der Systemtheorie schlégt sich dies in der strikten Trennung zwischen
psychischen Systemen (die sich etwa gedanklich auf andere psychische
Systeme oder Beobachter in ihrer Umwelt beziehen konnen, etwa im Sin-
ne des Modells der doppelten Kontingenz) und sozialen Systemen, die
aus Kommunikationen bestehen. Mit der Einsetzung eines handelnd
welterzeugenden »Korpers« an der Stelle des korperlosen Beobachters
der Systemtheorie dndert sich die Perspektive dahingehend, dass »Kor-
per« sowohl im Hinblick auf individuelle Weltverhéltnisse als auch im
Hinblick auf soziale Vollziige als zentrales Moment beriicksichtigt wer-
den muss (es versteht sich, dass damit die systemtheoretische Beobach-
tungsweise verlassen wird): Wo in der Systemtheorie das Konzept der
»Person« als Zuschreibungsinstanz innerhalb sozialer Systeme fungiert,
agiert aus anthropologischer Perspektive ein Korper innerhalb einer Si-
tuation. Umgekehrt sind Korper immer situiert - im Gegensatz etwa
zum korperlosen Abstraktum des »psychischen Systems«. Die Situation
als konkrete und elementare Gegebenheitsweise des Sozialen bewegt sich
allerdings auf einer anderen Abstraktionsebene als das (Interaktions-)
System im Sinne der Systemtheorie. Auch hier wird noch einmal deut-
lich, dass die Abstraktion vom Korper konstitutiv fiir die Beschreibung
sozialer Systeme ist.

Insofern Situationen als Zusammenhinge von Beobachtern vorge-
stellt werden, liegt der Vorschlag nahe, zumindest bestimmte Formen
von Situationen dhnlich (aber nicht identisch mit) den »Interaktionssys-
temen« (Luhmann 1998:814 ff.) als Zusammenhinge mit systemischen
Eigenschaften zu betrachten. Dies wire dann der Fall, wenn eine Situati-
on eine besondere Selbstbeziiglichkeit aufweist, wenn sie sich selbst be-
obachtet und durch diese Selbstbeobachtung als Situation von einer Um-
welt abgrenzt (die also nicht Teil der Situation ist, sie aber stéren kann).
Eine solche Situation - das soziale Ritual wird spiter in diesem Sinne als
Typ diskutiert — hitte, sobald sie konstituiert ist, systemdhnliche Eigen-
schaften, die nicht auf die Summe ihrer Bestandteile (K6rper, Dinge,
Réume, Zeitstrukturen) zuriickgefithrt werden konnen. In diesem Sinne
wird im Verlauf der Untersuchung von »emergenten sozialen Situatio-
nen« gesprochen. Dieser Ausdruck soll also Situationen mit folgenden
Eigenschaften bezeichnen:

175

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Realitét, Alteritat, »Korper«: Zwischenstand der Untersuchung

* Thre Konstitution ist emergent. D.h., sobald man solche >formierten«
Situationen (Begegnungen, Spiele, Ritualisierungen, Rituale, etc.) be-
obachten kann, sind sie nicht mehr auf duflere Entstehungsursachen
kausal zuriickfithrbar (reduzierbar, rekonstruierbar). Sie sind in die-
sem Sinne autopoietisch.

* Sie organisieren ihre interne Ordnung selbst. D.h., Die Rahmungen
dieser Situationen werden von ihnen jedesmal auf emergente Weise
neu geschaffen. Deswegen lassen sich fiir emergente Situationen keine
vollstindigen externen Kriterien angeben (Was ist noch ein Spiel, und
was nicht? Was ist noch ein Ritual, und was nicht? — Wobei man frei-
lich angeben kann, was man jeweils beobachten will, doch kann man
diese nicht als »Gegenstidnde« definitorisch festlegen; sie differieren
aufgrund sowohl kultureller als auch historischer Prozesse der Selbst-
transformation)

* Sie sind »polylogisch« verfasst, d.h., sie fithren nicht wie Luhmanns Be-
obachter nur eine Operation zu einem Zeitpunkt, sondern mehrere
Beobachtungen/Handlungen simultan aus. Ein Spiel, ein Ritual zeich-
nen sich durch Selbstbeobachtung aus (Werden die Regeln bzw. Vor-
schriften eingehalten? Ist die Situationsrahmung intakt oder »wird es
ernst«? Sind situationsfremde Handlungselemente zu beobachten,
und wie kann auf diese reagiert werden? etc.). Diese Selbstbeobach-
tungen vollziehen sich aber nicht linear wie beim (hochgradig ab-
strakten) »System«, sondern sie vollziehen sich an verschiedenen Or-
ten zugleich, also simultan.

* Sie weisen eine nicht auflsbare, nicht sequentialisierbare Komplexitit
auf, die in unserem Kontext als der »unbezweifelbare, sprich unbeob-
achtbare »Korper« bezeichnet wurde. »Korper« ist aus dieser Perspek-
tive ein konstitutiver Bestandteil emergenter sozialer Situationen. Be-
obachtet man solche Situationen, so kann man sie deswegen auch
nicht auf zwischenleibliche Begegnungen etc. reduzieren. Man kann
daher - und das ist in Bezug auf die Frage nach der Sozialitit in den
Neuen Medien wesentlich - diesen Situationstyp nicht auf das Kriteri-
um raumlicher korperlicher Kopriasenz — wie noch in Luhmanns »In-
teraktionssystemen« — verengen. »Koérper« ist in ausnahmslos allen
Unterscheidungen denknotwendig, iiber sein praktisches, inkorpo-

176

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper im Kontext: emergente soziale Situationen

riertes Wissen auch konkret ein konstitutives Element sozialer Situa-
tionen, auch in sog. >virtuellen« Umgebungen.!

Das Konzept der emergenten sozialen Situation soll es erméglichen, sys-
temtheoretische Einsichten fiir die anthropologische Perspektive an-
schlussfihig zu machen, ohne die Hypotheken der Systemtheorie aufzu-
nehmen. Unklar ist an dieser Stelle jedoch noch, welche Konsequenzen
die soziale Situiertheit von Korpern auf die vorgestellte Konzeption von
»Realitit« haben konnte. Der genannte Bezug auf Alteritit ist ein Aspekt;
der soeben hervorgehobene Emergenzcharakter legt nahe, dass sich noch
eine andere, sozial situierte und gleichfalls nichtreprésentationalistische
Bedeutung finden lésst.

Im folgenden wird diese Frage auf einen Theoriekontext bezogen, fiir
den a) der Beobachter eine ebenso zentrale Rolle spielt wie fiir die Sys-
temtheorie, der b) diesen Beobachter jedoch als Kérper konzipiert, der
weiterhin ¢) den Beobachter immer in sozialen Kontexten denkt und der
d) eine nicht-reprisentationalistische Theorie der Realitdtskonstitution
auf der Basis der Beobachterperspektiven vorgelegt hat. Die Rede ist von
der pragmatistischen Sozialphilosophie George Herbert Meads - eines
anerkannten Klassikers der Identititstheorie, dessen Schriften jedoch
trotz der intensiven Bemiithungen durch Hans Joas (Joas 1979; 1985) im
Gegensatz zu den Arbeiten seines Zeitgenossen und Freundes John De-
wey bisher (in erziehungswissenschaftlichen Kontexten) in ihrer thema-
tischen Breite und philosophischen Tiefe zu wenig zur Kenntnis genom-
men wurden.

1| Fir die Neuen Medien kann daher Mike Sandbothes These der »Apprisenz
des Korpers in den Medien« in einer sehr genauen Bedeutung aufgegriffen wer-
den; vgl. unten Kap. 11.3.

177

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026,



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Die virtuelle Realitdt der Perspektiven.
Umrisse eines pragmatistischen
Konstruktivismus im Anschluss an
George Herbert Mead

Man stofst auf Sozialitit, wenn man davon absieht,
dass man selber der einzige Beobachter ist

und die anderen als Beobachter des Beobachtens
mit in Betracht zieht.

(Luhmann 2002:241)

George Herbert Mead gilt als ein Klassiker der Identitdtstheorie, der in
keinem einschldgigen Lehrbuch fehlen darf. Die Rezeptionsgeschichte
der Schriften Meads ist indes ein eher bedauerliches Kapitel. Mead, der
von seinem Freund John Dewey 1904 an die University von Chicago ge-
holt wurde, war dort, zumindest was seine Ideen betraf, eine ausgespro-
chen einflussreiche Figur, stand jedoch in der Auflenwahrnehmung eher
im Schatten seines publikationsstarken Freundes. Angesichts des Um-
stands, dass Mead zu Lebzeiten keine einzige Monographie veréffentlicht
hat - offenbar bevorzugte er das schnellere und kommunikationsorien-
tiertere Format der Zeitschriftenaufsitze — ist die erhebliche Wirkung
seiner Schriften und Ideen durchaus erstaunlich. Mead formulierte
grundlegende anthropologische Thesen, die etwa von Arnold Gehlen
aufgenommen wurden (und im Allgemeinen diesem zugeschrieben wer-
den, so etwa die These der gehemmten Handlung, die von Gehlen als
Merkmal der Instinktreduziertheit des Menschen eine zentrale Rolle

179

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die virtuelle Realitat der Perspektiven

spielt). Die Wirkung seiner Handlungstheorie iiber den Symbolischen
Interaktionismus Herbert Blumers (Blumer 1969) sowie die Bedeutung
seiner Identitdtstheorie etwa im erziehungswissenschaftlichen Diskurs
der 1970er und 1980er Jahre (vgl. Zirfas/Jorissen 2007, Kap. 3) sind weit-
hin bekannt. Deutlich weniger Aufmerksamkeit hat (im Schatten der
schwergewichtigen Entwiirfe Deweys) die philosophische Seite des
Meadschen Schriften erhalten. Obwohl eine ganze Reihe von Autoren
aufgezeigt hat, dass die Auseinandersetzung insbesondere mit dem spa-
ten Schriften Meads durchaus lohnt (Joas 1989 (zuerst 1979) & 1985;
Bergmann 1981; Cronk 1985; Bender 1989; Liischer 1990; Aboulafia
1991 & 2001; Wagner 1993), kann von einer breiteren Wahrnehmung
dieser Ideen — etwa im Diskurs des Konstruktivismus (Reich 1998; Fi-
scher 1998; Neubert 1999; Fischer/Schmidt 2000), des Neopragmatismus
(Rorty 1987; Sandbothe 2000) oder der Identititstheorie (vgl. etwa Hett-
lage/Vogt 2000; Zima 2000; Keupp u.a. 2002; Rohr 2004) - nicht die
Rede sein.

Es liegt nicht im Fokus dieser Untersuchung, hier (im Anschluss an
die genannten Autoren) eine Rekonstruktion der Positionen Meads und
ihrer Relevanz fiir heutige Diskussionslagen systematisch zu entfalten -
obwohl dies sicherlich, beinahe drei Jahrzehnte nach Hans Joas’ wegwei-
sender Rekonstruktion des Werkes Meads, eine ldngst tiberfillige Aufga-
be darstellt. Vielmehr geht es im Folgenden darum, unter Rekurs auf ei-
nige Kernideen der Meadschen Philosophie mogliche Beobachtungsfoli-
en von »Realitit« herauszuarbeiten und zu differenzieren, so dass ein an-
schluss- und arbeitsfahiges nicht-reprasentationalistisches Realitétskon-
zept — genauer also: dass eine Reihe vertretbarer und operabler Optio-
nen, Realitdt zu beobachten, gewonnen werden kénnen. Dabei werden
insbesondere drei im Verlauf der Untersuchung vorgefundene Varianten
- erstens die Realitit von (»verkorperten«) Beobachtungsvollziigen,
zweitens die »emergente« Realitdt sozialer Situationen und drittens der
»Realitdtskontakt« durch Beobachtung anderer Beobachter — in einen
systematischen Zusammenhang gebracht.

180

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verkorperte Perspektiven: Kontaktrealitdt und die virtuelle Welt der Distanzobjekte

10.1 Verkorperte Perspektiven: Kontaktrealitiat
und die virtuelle Welt der Distanzobjekte

Mead wurde fast ausnahmslos so gelesen wurde, dass die symbolische In-
teraktion (Blumer 1969) in den Vordergrund gestellt und die Thematisie-
rung - nicht nur des Korpers, sondern sogar bereits von »Korper« im
oben herausgearbeiteten Sinn vollkommen ignoriert wurde. Die Bedeu-
tung der Geste wurde auf Signifikanz reduziert, ihr korperlich-performa-
tives Moment, ihr aisthetischer und #sthetischer Uberschuss ignoriert.
Dabei hat Mead nicht nur als als erster die Geste in ihrer vollen Bedeu-
tung fiir das Soziale erkannt; er hat zudem wie kaum ein anderer seiner
Zeitgenossen die Korpergebundenheit von Weltverhidltnissen gesehen.
Der von Mead hierfiir bevorzugt verwendete Begriff der »Perspektive«
ist, wie im Folgenden gezeigt werden soll, kein kognitivistisch eingeeng-
tes Konzept (als welches es in der Erziehungswissenschaft der 1970er
und 1980er Jahre fruchtbar gemacht wurde; vgl. etwa Geulen 1982). Viel-
mehr kommt in ihm die integrale Verbundenheit von Kérper und Beob-
achter, von verkorperten Beobachtungsprozessen als Moment handeln-
der Weltverhéltnisse, kongenial zum Ausdruck.

Mead wurde nicht miide zu betonen, dass das Individuum nicht als
»Subjekt« im Gegensatz zu einer »objektiven« sozialen und dinglichen
Welt verstanden werden darf. Das »Self« des Individuums ist nichts an-
deres als ein »soziales Objekt« (von dem wir nur deshalb und insoweit
etwas wissen, als wir die soziale Perspektive iibernehmen); »Mind«
(Geist) befindet sich nicht »im Kopf«, sondern ist ein soziales Prinzip, an
dem die Einzelnen teilhaben. Die Herausbildung eines Selbstverhiltnis-
ses ist vom Weltverhéltnis nicht zu trennen, und umgekehrt ist das, was
Mead unter Realitit versteht, nur als ein emergenter Effekt individueller
Perspekiven denkbar. Mead geht, im Gegensatz zum Gros seiner Zeitge-
nossen, von einer grundsitzlichen Weltverwobenheit — und das meint
bei ihm nicht: Dingverhiltnis, sondern: Sozialitit — schon des Siuglings
aus:

»Das reflexive Bewufitsein impliziert [...] eine soziale Situation, die zugleich seine
Vorbedingung gewesen ist. In den Anfingen der menschlichen Gesellschaft und
des Lebens eines jeden Kindes, das zu reflexivem Bewuf3tsein erwacht, muf3 vor al-

181

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die virtuelle Realitat der Perspektiven

ler Reflexivitit ein Zustand der wechselseitigen Beziehung menschlicher Handlun-
gen aufgrund sozialer Instinkte gegeben gewesen sein« (Mead 1987a:208).

Das Individuum ist fiir Mead gleichsam mit einer gattungsgeschichtlich
sedimentierten Sozialitit »aufgeladens, die es ihm ermdoglicht, erste Ge-
meinsamkeiten in der sozialen Erfahrung mit anderen herauszubilden
(was durch die Neuere Sduglingsforschung empirisch bestitigt wird, vgl.
Stern 1996). In der frithkindlichen Interaktion mit »signifikanten Ande-
ren« wéchst das Kind in eine Welt sozialer Sinnzusammenhénge hinein,
die es als solche noch gar nicht erfasst, deren Bedeutungsgehalte es je-
doch bereits durch den passiven Spracherwerb (nach Mead: den Erwerb
»siginifikanter Symbole«) partiell internalisiert, indem es, wie Mead dies
ausdriickt, die »Haltungen« anderer tibernimmt. Was Mead damit an-
spricht, die die bereits dem Sdugling gegebene Fahigkeit, Regelmafligkei-
ten im Umgang mit sozialen Bezugspersonen zu erkennen, zu internali-
sieren und in der Interaktion auch zu antizipieren: die Verhaltenserwar-
tung an die Bezugsperson im Interaktionsspiel, also die auf eine Geste
hin (von Kind und Bezugsperson) erwartete Handlung, entspricht in der
pragmatistischen Bedeutungstheorie bereits der Herausbildung eines si-
gnifikanten Symbols.

Doch an der frithkindlichen Phase hebt Mead noch einen anderen
Aspekt hervor: Die Erfahrung des sozialen Umgangs etabliert die Erfah-
rungsform des »sozialen Objekts«, quasi als Generalisierung der Erfah-
rung einer Mischung aus Verlésslichkeit und Widerstidndigkeit der Reak-
tionsweisen der Bezugspersonen (Mead 1987a:237). Dieses Muster hilt
Mead fiir mafigeblich in Bezug auf die Ausbildung des Dingschemas
beim Kind - welches wiederum die Voraussetzung fiir die Herausbildung
eines Bewusstseins seiner selbst und damit auch fiir die Identitatsgenese
darstellt. Dinge sind fiir das Kind, wie Mead betont, zunéichst keine blof}
passiven Objekte — sie tragen vielmehr eine Art aktiver Widerstindigkeit
in sich, die das Kind zuerst als Eigenstidndigkeit und Widerstindigkeit
seiner Korperteile erfahren hat. Das Ding verfiigt (fiir das »animistische«
Erleben des Kindes) iiber ein spezielles >Inneres¢, welches etwa durch
blofles Zerteilen eines Gegenstandes nie zum Vorschein kommen kann.
Mead nennt dieses Innere (mit Alfred North Whitehead) seine »pushi-

182

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verkorperte Perspektiven: Kontaktrealitdt und die virtuelle Welt der Distanzobjekte

ness<, womit der Druck gemeint ist, der in der Kontakterfahrung eines
Gegenstands fiihlbar wird.

Dieser wahrgenommene Druck wird nun nicht etwa (in objektivisti-
scher Weise) dem Gewicht des Gegenstandes zugeschrieben. Vielmehr
versteht Mead ihn als Effekt eines sozialen Prozesses, namlich der kindli-
chen Haltungsiibernahme:

»Das Ding erlangt nur insoweit ein Inneres, als der Organismus in solcher Weise
die Haltung des Dings iibernimmt. [...] Das Kind muf} diese seine Anstrengung
im Innern der Dinge ansiedeln, bevor es in der Lage ist, die Anstrengung als seine
eigene zu identifizieren. [...] schliellich erfihrt es sich selbst durch die Einwir-
kung anderer Dinge auf es selbst als ein Ding.« (Mead 1987b:228).

In seiner - charakteristisch umstindlichen - Ausdrucksweise bezieht
Mead den pragmatischen Konstruktivismus, den John Dewey in seinem
einflussreichen Aufsatz tiber den Reflexbogen bereits angelegt hatte (De-
wey 1896; vgl. Neubert 1998), auf den Aufbau der kindlichen Welterfah-
rung.

In einem zweiten Schritt beschreibt Mead die Erweiterung der Welt
vom taktilen zum visuellen Raum - ein Aspekt, der in unserem Zusam-
menhang insbesondere unter medientheoretischen Gesichtspunkten sehr
wichtig ist. Die mit dem Ding gemachte Erfahrung 1af3t eine »antizipato-
rische Manipulationsreaktion« (Mead 1987b:229) auf dieses Ding entste-
hen, die schliellich auch von den Distanzreizen der Dinge (latent) her-
vorgerufen werden kann. Zentral hierfiir ist wieder die Haltungsiiber-
nahme des Kindes als »Neigung des kindlichen Organismus, so zu
driicken, wie das entfernte Objekt driickt, und so die Neigung wachzuru-
fen, mit seinem eigenen Druck zu reagieren. Genau diese letzte Reaktion
konstituiert in unserer Erfahrung das physische Objekt — ein Etwas mit
einem Inneren« (Mead 1987b:231). Das entfernte Ding ruft also - qua
Erfahrung - schliefllich dieselbe Reaktion hervor wie zuvor das Kontakt-
objekt. Die Dinge erhalten erhalten durch diese Abstraktion eine erste
Form der Bedeutung. Bedeutung ist unter pragmatistischen Primissen
nichts anderes als die mit einem Reiz verbundenen Reaktionsmoglich-

183

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die virtuelle Realitat der Perspektiven

keiten', die also hier - aufgrund der Distanz des Objekts — nicht ausge-
fithrt werden konnen; Bedeutung ist also gehemmte Reaktion.

Auf der Grundlage der Dingkonstitution wird fir Mead auch die
Selbsterfahrung als einheitliches Objekt nachvollziehbar: Die primire
Selbstidentifikation, die erste volle Selbstobjektivierung und damit mate-
rielle Grundlage der Identititsgenese, verdankt sich dem »Schema des
Objekts« (Mead 1987a, 237). »Die Form des Objekts ist ihm [dem Kind]
in der Erfahrung von Dingen gegeben, die nicht zu seiner kérperlichen
Identitdt gehoren. Wenn es seine verschiedenen Korperteile mit den or-
ganismischen Empfindungen und affektiven Erfahrungen synthetisiert,
so geschieht das nach dem Vorbild der Objekte seiner Umwelt« (ebd.) -
das Kind tibertrigt somit die »Form eines sozialen Objekts aus seiner
Umgebung auf seine innere Erfahrung«. Damit ist die Voraussetzung fiir
das Kind gegeben, fiir sich selbst zum Objekt zu werden und auf sich
selbst zu reagieren.

Diese Vorstellung von Selbst-Objektivierung klingt zunéchst nach ei-
nem eher instrumentellen, verdinglichten Selbstverhéltnis. Man muss da-
bei aber beachten, dass »Objekte« aus pragmatistischer Sicht nicht ein-
fach in der Welt vorhanden sind. Die Struktur der oben beschriebenen
basalen Form von Selbsterfahrung erschlieit sich vor dem Hintergrund
des pragmatischen Konstruktivismus Meads, der sich auf der Basis seiner
spiteren Schriften” erschlief3t.

Aus pragmatistischer Sicht ist Realitdt ein Effekt von Handlungspro-
zessen: Nicht Dinge, Atome, Teilchen, sondern Handlungsakte (»acts«)
als Prozess bilden das Grundelement der Konstitution von Realitét — im
Handeln entstehen vielmehr »Objekte« aufgrund der »Perspektiven« von
»Organismen« (wie es in der etwas sperrigen, an den Behaviorismus an-
gelehnten Terminologie Meads heifit), d.h. aufgrund der jeweiligen
Handlungsimpulse, -probleme und -ziele oder auch der jeweiligen Hal-
tung, des jeweiligen Eingestelltseins zur Welt, das uns spezifische Aspek-

1| Um dies noch einmal in das systemtheoretische Vokabular zu iibersetzen: Sinn
liegt in der Anschlussfihigkeit der Unterscheidungen von Beobachtungsoperatio-
nen.

2| Insbesondere zu nennen wiren die Aufsitze »Die Genesis der Identitit und die
soziale Kontrolle« (1925) und »Die objektive Realitit der Perspektiven« (1927), die
aus dem Nachlass stammenden Texte iiber »Wissenschaft und Lebenswelt« und
»Das physische Ding« sowie der posthum im Jahr 1932 erschiene Band »The Phi-
losophy of the Present« (Mead 1987a; 1987b; 1980).

184

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verkorperte Perspektiven: Kontaktrealitdt und die virtuelle Welt der Distanzobjekte

te hervorheben und andere ausblenden lédsst. In Anlehnung an die Natur-
und Prozessphilosophie Alfred North Whiteheads ist »Natur« nicht Ge-
genstand von Wahrnehmungen, sondern sie konstituiert sich durch
Wahrnehmungsereignisse von Organismen. Die traditionelle ontologi-
sche Trennung von betrachtendem Subjekt und betrachteter Welt wird
damit radikal zuriickgewiesen: Eine »Welt unabhingiger physikalischer
Wesenheiten, von denen Perspektiven lediglich Selektionen wiren, gibt
es nicht. An die Stelle dieser Welt tritt die Gesamtheit der Perspektiven in
ihren Wechselbeziehungen zueinander« (Mead 1987b:213).

Einerseits also werden die Objekte dessen, was man im Alltagssinn
fiir die »empirische Welt« hilt, als Effekte von Wahrnehmungsereignis-
sen begriffen: »Physische Dinge sind wahrnehmbare Dinge; sie entstehen
gleichfalls im Handeln« (ebd. S. 219). Andererseits sind die »Perspekti-
ven« auf die Welt nicht von dieser zu trennen; Mead weist ihnen radikal
denselben ontologischen Status zu wie den Dingen (Liischer 1990). Rea-
litat existiert fiir Mead weder >an sich« (etwa im Sinne eines naiven oder
eines >externen Realismus<), noch ist sie ein subjektives Produkt des Be-
trachters (wie einige idealistische Positionen oder wie gesehen der anti-
realistische Konstruktivismus nahe legen). Realitit konstituiert sich viel-
mehr prozesshaft je im Wahrnehmungsereignis, das dem handelnden
Umgang als Verhdltnis eines Individuums zu seiner Umwelt eingeschrie-
ben ist (Mead 1987b:211 ff.). Insofern ein Wahrnehmungsereignis immer
an die Perspektive eines bestimmten Individuums gebunden ist (man
stelle sich nicht nur die optische Perspektive, sondern etwa auch im wei-
teren Sine den »point of view« auf die Welt vor, der sich im Laufe der Le-
benserfahrungen herausbildet, die eigenen Interessen, kulturellen Pra-
gungen, etc.), sind die aus dieser Perspektive geordneten Ereignisse »die
einzigen Formen der Natur, die gegeben sind« (Mead 1987b:220). Jedes
Wahrnehmungsereignis konstituiert Realitit, indem Betrachter und Be-
trachtetes sich in ihrer Beziehung zueinander verorten und nur in der
Wechselseitigkeit dieser Beziehung jeweils eine bestimmte Form erhal-
ten.

Die Erweiterung des kindlichen Wahrnehmungsfeldes vom taktilen
zum visuellen Raum, vom Kontakt- zum Distanzreiz, impliziert eine Ver-
dnderung des zeitlichen Verhiltnisses von »Organismus« und Gegenstand.
Die Kontakterfahrung geht per se mit einer Gleichzeitigkeit einher, wéh-

185

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die virtuelle Realitat der Perspektiven

rend das Distanzobjekt raumlich - und damit zugleich zeitlich entfernt
ist. Die gesehenen Dinge sind nicht mehr als eine Art von Versprechen:
»Sie sind, was sie sein wiirden, wenn wir bei ihnen wéren und sie mit un-
serer Hand beriihrten« (Mead 1987a:310). Damit ist aus der Sicht des
Meadschen Pragmatismus die Welt der Distanzobjekte ein Mdoglichkeits-
raum: eine virtuelle (i.S.v. »potentia«), »bedingte Realitit« (Mead
1987b:237), in der Erfahrungen, Imaginationen und neue Impulse zu-
sammen eine Entwurfsstruktur bilden. Die Welt der Distanzreize »ist
eine hypothetische Welt, wie unbestritten die Hypothese auch immer
sein mag. Die vor uns liegende Welt, an der wir unsere Hypothesen tes-
ten, ist eine Welt von Objekten, die alle in der Zukunft, jenseits der tat-
sichlichen unmittelbaren Kontakt-Erfahrung liegen« (Mead 1969:202).
Die Alltagswelt ist iberwiegend eine solche Welt von Distanzreizen.
Das »Augentier« Mensch ist zugleich korperlich situiert, auf ein leibli-
ches Hier und Jetzt angewiesen, jedoch entwirft es sich in seiner Welt,
wie Mead sah, stindig auf die dieser immanenten situativen Moglichkei-
ten hin. Die Struktur der Welterfahrung ist aus pragmatistischer Sicht
wesentlich zukiinftig; die durch Distanzreize erfahrene Welt ist eine Welt
der bloflen Mdglichkeiten. Die einleitend referierte These Wolfgang
Welschs von der »Verwobenheit« des Realen und Virtuellen wird, wie
daran ersichtlich wird, aus dieser Perspektive bestitigt und untermauert.

10.2 »nPragmatische Realitdt«:
die Emergenz des Sozialen

Handlungshemmung und »erweiterte Gegenwart«

Perspektiven stellen fiir Mead die Grundelemente von Realitatskonstitu-
tion dar. Im Gegensatz zu Luhmanns Beobachtungsoperationen von Sys-
temen steht die Perspektive im Pragmatismus nicht fiir sich allein; der
Entwurf von Perspektiven entspricht vielmehr einer Phase des Hand-
lungsprozesses. Mead unterschied, wie etwa auch Dewey, zwischen dem
Ereignisfluss des alltdglichen Routinehandelns einerseits und den Mo-
menten andererseits, in welchen Handlungsprobleme diesen Fluss ins
Stocken bringen. Wahrend die erlebte Gegenwart im ersten Fall »punkt-
formig« und beinahe ohne Ausdehnung ist (eine »knife edge present,

186

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Pragmatische Realitdt«: die Emergenz des Sozialen

die im Fluss der Tatigkeiten vom einem zum néchsten Zeitpunkt nahtlos
iibergeht), entsteht im Fall auftauchender Handlungsprobleme eine
Hemmung des Zeitflusses. Der gleichsam gebremste Ablauf erzeugt eine
Phase besonderer Aufmerksamkeit, eine »erweiterte Gegenwart« (die
sog. »specious present«), in der die Handlungsvollendung so lange ausge-
setzt wird, bis durch eine addquate Problemanalyse Handlungsoptionen
bereitgestellt wurden. In dieser erweiterten Gegenwart besteht Zeit, neue
Sichtweisen (gedanklich) durchzuspielen und so vorhandene Perspekti-
ven durch andere zu ersetzen.

Erst wenn also der Handlungsablauf durch ein auftretendes Problem
unterbrochen wird, so dass die Handlung nicht beendet werden kann,
wird also die problematische Situation bewusst, und es entsteht eine Auf-
merksamkeit beztiglich der Eigenschaften der Situation und der in ihr
enthaltenen Objekte. »In diese Situationen gehen die alternativen Mani-
pulationen [lies: Handlungsmdglichkeiten, B.J.] ein, die der entfernte
Reiz auslost. Wenn man einen Nagel einschlagen muss und keinen Ham-
mer hat, dann wandert das Auge von einem Stein zu einem Stiefelabsatz
oder einer Eisenstange« (Mead 1969:128). In der so entstehenden »Situa-
tion« kommt es zu einer differenzierten Erfahrung der Umwelt und des
»Jetzt« im eigentlichen Sinn, gegeniiber der »nicht vermittelten Ummit-
telbarkeit« einer gleichmiflig und kontinuierlich ablaufenden Gegenwart
(Wagner 1999:16).

Die Grenzen dieser erweiterten Gegenwart werden von Vergangen-
heit und Zukunft markiert, insofern mit den Mitteln der in der Vergan-
genheit gemachten Erfahrungen die Situation im Hinblick auf ein in der
Zukunft liegendes Handlungsziel rekonstruiert wird (Mead 1969:128). In
dem zitierten Beispiel befinden wir uns also in der plotzlich bewusst wer-
denden Gegenwart einer Handlungskrise: der Nagel kann nicht einge-
schlagen werden. Die Umgebung wird auf Dinge abgesucht, die erfah-
rungsgemif} als Hammer dienen kénnen. Hierbei werden die erblickten
Gegenstinde bewusst, weil sie vergegenwirtigt werden: der Stein und alle
sichtbaren Dinge werden auf ihre Eignung untersucht, indem wir mit ih-
nen hypothetisch einen Nagel einschlagen; dazu versetzen wir uns (was
ein mimetischer Vorgang ist) in die Dinge, um ihre Eigenschaften abzu-
schitzen.

187

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die virtuelle Realitat der Perspektiven

In der auftauchenden Situation wird so der Versuch einer rekon-
struktiven Wiederherstellung der unterbrochenen Kontinuitit unter-
nommen. Die »reflexive Erfahrung, die Welt und die Dinge in ihr existie-
ren grundsitzlich in Form von Situationen« (Mead 1969:147). Diese si-
tuative, erweiterte Gegenwart dauert bis zur Handlungsvollendung an,
welche den kontinuierlichen Gang der Dinge wieder einleitet. Taucht
nun hier ein erneutes Problem auf (wenn z.B. der zum Hammer erkorene
Stein zerbricht statt zu funktionieren), so emergiert abermals eine erwei-
terte Gegenwart. Wieder findet eine Rekonstruktion statt, in welcher sich
die vorhergehende Realitit (die den Stein fiir ein geeignetes Werkzeug
hielt) als nicht (mehr) giiltig erweist. Diese Beziehung zwischen zwei Ge-
genwarten nennt Mead »volle Realitit« (Mead 1987b:224). Man kénnte
auch von »praktischer Realitit« als einer symbolvermittelten, zeitlich
strukturierte Beziehung von Handlungsentwurf (Hypothese) und Hand-
lungsvollzug sprechen.

Sozialitit als emergente Gegenwartigkeit

Die mit der erweiterten Gegenwart konstituierte »Situation« wurde zu-
néchst als nicht sozial vermittelte, subjektive Perspektive eingefiithrt. Die-
se wird zwar im Gegensatz zur »privaten Perspektive« (z.B. Zahnschmer-
zen) mit sozialen Mitteln (Symbolen) gewonnen und ist daher im Gegen-
satz zu dieser kommunizierbar; jedoch sind die konstituierten Objekte
blof} »ideell« (Mead 1987b:35). Die in der Situation erzeugte Gegenwart
ist eine symbolisch konstruierte Gleichzeitigkeit von Individuum und
Umwelt, da die in der Zukunft liegenden Handlungsziele (wie auch bei-
spielsweise raumzeitlich entfernte Objekte) virtuell in die Gegenwart des
Individuums gebracht, also symbolisch vergegenwiirtigt, werden.

Dies impliziert nicht notwendigerweise die Gegenwart anderer Indi-
viduen, weil es »eine unbegrenzte Anzahl moglicher Gleichzeitigkeiten
jedes Ereignisses mit anderen Ereignissen gibt und folglich unendlich
viele zeitliche Ordnungen derselben Ereignisse; deshalb ist es moglich,
sich ein und dieselbe Gesamtheit der Ereignisse in unendlich viele ver-
schiedene Perspektiven eingeordnet zu denken« (Mead 1987b:214). Eine
gemeinsame Gegenwart kann nur dadurch erreicht werden, dass alle am
sozialen Prozess beteiligten Individuen die Perspektiven der anderen ein-
nehmen. Dieses Prinzip der Sozialitit, als »Fahigkeit, mehrere Dinge

188

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Pragmatische Realitdt«: die Emergenz des Sozialen

gleichzeitig zu sein« (Mead 1969:280), bezeichnet die Bedingung der Be-
stehens (strukturelle Dimension) und des Erhalts (temporale Dimensi-
on) von Gesellschaft (Bergmann 1981:362).

Den Standpunkt anderer einzunehmen - Perspektiveniitbernahme -
bedeutet, wie nun erkennbar wird, zugleich, die Differenzen zum ande-
ren Zeitsystem, zur geschichtlichen, biographischen, kulturellen oder
leiblichen Position des anderen etwa, qua symbol, also virtuell zu {iber-
briicken. Teilhabe an der ausschlie8lich durch Perspektiven konstituier-
ten Realitit bedeutet insofern Teilhabe an den Perspektiven Anderer: die
unterschiedlichen Zeitsysteme werden durch Verwendung identischer
Perpektiven (die in gesellschaftlichen Symbolen, also etwa sprachlich co-
diert sind) miteinander in Ubereinstimmung gebracht. Die differenten
Zeitsysteme werden dabei - so die Meadsche Utopie - iberwunden; die
Einzelperspektiven werden in ein gleichsinniges Zeitsystem transfor-
miert, womit die Individuen (erst) eine gemeinsame Gegenwart erlan-
gen. Die so hergestellte Qualitdt des Sozialen ist »emergentc; sie ist nicht
auf die involvierten Einzelperspektiven zuriickfithrbar. Die soziale Per-
spektive stellt eine eigenstindige, neue Perspektive auf die Welt dar, an
der die beteiligten Individuen partizipieren.

Eine gemeinsame Gegenwart kann also nur dadurch erreicht werden,
dass alle am sozialen Prozess beteiligten Individuen die Perspektiven der
anderen einnehmen. Sozialitit definiert Mead in diesem Sinne anhand
dieses zeitlichen Kriteriums - namlich als »Fahigkeit, mehrere Dinge
gleichzeitig zu sein« (Mead 1969:280). In dieser Simultanitit alternativer
Beobachterperspektiven sieht Mead die Chance, die Standortgebunden-
heit der eigenen Weltsicht gegen eine komplexere, umfassendere und zu-
gleich differenziertere Sichtweise einzutauschen. Es geht also wesentlich
um eine Erweiterung und Pluralisierung von Perspektiven und in diesem
Sinne darum, eine reichhaltigere, komplexere Realitit zu gewinnen. In
der Gegenwirtigkeit der emergenten Situation »versammeln« sich diffe-
rente Perspektiven gleichsam unter einem gemeinsamen Symbol.’ Diese
Versammlung zielt nicht auf Normierung und Gleichschaltung ab, son-
dern auf die durch das gemeinsam geteilte Symbol erméglichte und ga-
rantierte Ubersetzbarkeit von einer Perspektive in die andere.

3| Das Symbol wire in dieser Hinsicht im Sinne seiner Etymologie als Ergebnis
des Zusammenbringens (gr. symballein) zuverstehen.

189

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die virtuelle Realitat der Perspektiven

In Meads Denken wird dieses Moment der Differenz allerdings nicht im-
mer im Sinne dieser Interpretation offengehalten. Mead tendiert durch-
aus zu identitétslogischen Komplexitatsreduktionen. Im Bezug auf den
Gedanken der Sozialitit ist dies m.E. dort der Fall, wo die Idee eines »ge-
neralized other« auftaucht, in dem die Vielfalt der konkreten Anderen im
Hegelschen Sinn »aufgehoben« ist. Mead hebt mit diesem Begriff auf ein
konsistentes und universales gesellschaftliches Bedeutungs- und Werte-
repertoire ab. Die Bedeutungsvielfalt der in sich differenten Einheit in-
einander transformierbarer Perspektiven weicht mit dem Konzept des
generalized other der Synthese, also Verschmelzung und somit Eineb-
nung von Differenz. Das »signifikante Symbol« ist dann nicht Versamm-
lung von Differentem, sondern vielmehr das Scharnier, iiber welches die
normierende Verinnerlichung dieser zu praktischen Regeln und Skripten
sedimentierten »objektiven Sinnstrukturen« (Wagner 1993; 1993b) des
Sozialen verlduft — mittels des signifikanten Symbols sollen also alle par-
tizipierenden Individuen dieselbe »objektive Perspektive« einnehmen
konnen. Diesem Ausschluss von Differenz eignet ein unverkennbares
Moment von Gewalt gegen das Partikulare:

»Das >Michs, an das das Kind sich wendet, andert sich stindig. Es reagiert auf das
wechselnde Spiel seiner Antriebe. Doch durch ihre gleichférmigen Beschrinkun-
gen gibt die Grupensolidaritit dem Kind eine Einheitlichkeit, die eine Allgemein-
heit verbiirgt. Dies halte ich fiir den Ursprung des Allgemeinen. Es geht schnell
iiber die Grenzen einer besonderen Gruppe hinaus. Es ist die vox populi, vox die,
die »Stimme der Menschen und der Engel<. Erziehung und wechselnde Erfahrun-
gen treiben ihm das Provinzielle aus und lassen {ibrig, >was fiir alle Menschen und
fiir alle Zeiten gilt«« (Mead 1987a:296).

Das im »generalized other« reprisentierte, fiir alle verbindliche identi-
sche Symbol- und Wertesystem bildet also die conditio sine qua non die-
ser normativen Variante sozialer Gegenwirtigkeit. Mead hat sich durch-
aus bemiiht, die dazu notige Annahme der Identitdt von Symbolen theo-
retisch zu begriinden, ist daran aber (notwendigerweise) gescheitert
(Wagner 1993:35). Das dafiir notige Maf gesellschaftsweiter Homogeni-
tdt sozialer Praxen ist eine sozialutopistische Ideologie, die in Zeiten ei-

190

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Pragmatische Realitdt«: die Emergenz des Sozialen

ner lokale Kulturen iiberrennenden Globalisierung einen ausgesprochen
schalen Beigeschmack hat.

Die Homogenitit von sozialen Praxen und Symbolen ist also weder
theoretisch begriindbar noch praktisch wiinschbar. Was aber bleibt -
und Meads Beobachtungen des Sozialen insofern Recht gibt - ist der
Umstand, dass Gemeinschaften nur bestehen konnen, wenn sie die de
facto heterogenen Perspektiven ihrer Mitglieder invisibilisieren.* Dabei
spielen soziale Auffithrungen und Rituale eine tragende Rolle.

Die Auffithrung von Gemeinschaft als
Inszenierung ihrer »Realitat«

Ob die Individuen innerhalb einer sozialen Situation tatsachlich dieselbe
Perspektive einnehmen, ist niemals direkt beobachtbar - und fiir Mead
alles andere als selbstverstindlich, denn es gibt »Perspektiven, die autho-
ren, objektiv zu sein [...], und es gibt Perspektiven hinter dem Spiegel
und die eines Alkoholiker-Hirns« (Mead 1987b:221). Dabei ist es durch-
aus umgekehrt moglich, dass eine >subjektive« Ansicht »objektiv« wird, in-
dem sie durch verniinftige Argumente allgemeine Anerkennung findet
(Mead 1973:210). Jedenfalls aber, und dieser Punkt darf nicht iibersehen
werden, sind die »Grenzen sozialer Organisation [...] in der Unfihigkeit
von Individuen zu suchen, die Perspektive von anderen zu iibernehmen,
sich an ihre Stelle zu versetzen« (Mead 1987b:217). Das Auffinden einer
gemeinsamen Perspektive besitzt lediglich eine nicht garantierte Wahr-
scheinlichkeit (Mead 1987b:224), weil die einzelnen Perspektiven de fac-
to allenfalls relative Ahnlichkeit besitzen (Farbermann 1992:46). Mead
war sich durchaus der Tatsache bewusst, dass faktisch in komplexen und
multikulturellen Gesellschaften nicht »alle mit einer Stimme bei der Or-
ganisation sozialen Verhaltens sprechen« (Mead 1969:145), und dass aus
diesem Grund ein fiir die gesamte Gesellschaft verbindlicher »generali-
sierter Anderer« nur ein regulatives Prinzip, eine Zielvorstellung darstel-
len kann. Es existiert fiir Mead kein tiberzeitliches System etwa der Kul-

4| Vgl die schon klassischen Untersuchungen von Alois Hahn zu den Konsens-
fiktionen junger Ehepaare. Selbst in diesen intimen Kleinst-»Gruppen« (die sozio-
logisch betrachtet ja noch nicht einmal Gruppen sind) herrscht ein enormes — und
fiir da Fortbestehen der Partnerschaft konstitutives — Maf3 an Illusion iiber die Ge-
meinsamkeit von Weltsichten und Weren (Hahn 1983).

191

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die virtuelle Realitat der Perspektiven

tur oder der Werte (Wenzel 1985:50). Diese hochabstrakten Konzepte
sollten in Meads Texten also eher als theoretische Leitbilder denn als de-
skriptive soziologische bzw. sozialpsychologische Kategorien betrachtet
werden.’

Sozialitit im Sinne Meads ist vielmehr ein prekirer, stets vom Schei-
tern bedrohter Prozess. Soziale Wirklichkeit als kommunikativ vermittel-
te Uberschneidung der Realititen verschiedener Individuen erklirt sich
allein auf dem Erfahrungsboden einer gemeinsamen Praxis: »Man muss
eine gewisse Zusammenarbeit, in die die einzelnen Mitglieder selbst ak-
tiv eingeschaltet sind, als die einzig mogliche Grundlage fiir diese Teil-
nahme an der Kommunikation voraussetzen. Man kann mit den Mars-
menschen keinen Dialog beginnen und keine Gesellschaft errichten,
wenn es keine vorausgehenden Beziehungen gibt« (Mead 1973:304, Herv.
v. mir). Sozialitdt verdankt sich einer >gemeinsamen Vergangenheit« (und
dariiber hinaus einem gemeinsamen Handlungsziel, welches den sozia-
len Prozess strukturiert). Die Weltentwiirfe der Individuen entsprechen
vergangenen, lebensgeschichtlich gemachten Erfahrungen in sozialen
Zusammenhéngen (vgl. auch Karl Mannheims Begriff des »konjunktiven
Erfahrungsraums«; Mannheim 1980).

Gelingen und Misslingen von Sozialitdt stehen in engem Zusammen-
hang. Weil die Moglichkeit des Misslingens das Bestehen der Gemein-
schaft gefdhrdet, tritt ihr Gelingen besonders hervor. Die Existenz einer
»gemeinsamen Perspektive«, die gelingende Kooperation wird immer
auch zur Demonstration oder Auffiihrung des Gelingens dieser Gemein-

5| Meads gab zahlreiche (i.A. wenig beachtete) Hinweise darauf, dass seine uni-
versalistischen Modelle als theorieleitende utopische Idealvorstellungen zu verste-
hen sind, denen in der sozialen Realitit vielfach gesellschaftliche Klassenbarrieren,
Milieustrukturen, interkulturelle Sprachbarrieren etc. gegeniiberstehen: »Wenn
wir die Menschen derart zusammenfithren kénnen, dass sie in das Leben der je-
weils anderen eintreten kénnen, werden sie zwangsldufig ein gemeinsames Objekt
besitzen, das ihr gemeinsames Verhalten kontrolliert. Diese Aufgabe jedoch ist ge-
waltig genug, denn sie erfordert nicht allein des Abbau passiver Barrieren, wie
rdumlicher, zeitlicher und sprachlicher Distanzen, sondern gerade den Abbau der
verfestigten iiberkommenen und statusabhangigen Einstellungen, in welche unsere
Identitit eingebettet ist. Jede Identitit ist eine soziale Identitdt, doch als solche ist
sie auf die Gruppe beschrinkt, deren Rollen sie tibernimmt, und sie wird sich nie-
mals selbst aufgeben, bis sie in eine umfassendere Gesellschaft eintritt und sich in
dieser erhilt« (Mead 1987a:328).

192

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Pragmatische Realitdt«: die Emergenz des Sozialen

schaft. In den populdren Mannschaftssportarten ist diese Form der (me-
dialen) Inszenierung von Gemeinschaft ein fester ritueller Bestandteil.

In der Bewihrung von (kontingenten oder wie im Sport inszenier-
ten) Handlungskrisen erweist sich die »volle Realitit« der Gemeinschaft.
Das Gelingen ist gleichsam die riickwirkende Bestitigung der Uberein-
stimmung der Einzelperspektiven: die (nach der Losung des Problems)
nunmehr vergangene Gegenwart war »real« (im Sinne der hier als »prak-
tische« bezeichneten Vorstellung von Realitit), weil ihr Zukunftsentwurf
sich als zutreffend erwies. Dies bedeutet zugleich, dass die in dieser ver-
gangenen Gegenwart mobilisierten Handlungsmittel - seien es traditio-
nelle oder auch neue Methoden - sich als ebenso praktisch-real erwei-
sen. Umgekehrt wird das Misslingen von Kooperation als Zeichen dafiir
gewertet, dass uniiberbriickbare Perspektivendifferenzen bestehen, so
dass die Mitglieder der betreffenden Gruppe - im Meadschen Sinne
wortwortlich - in unterschiedlichen Realitdten leben.

10.3 Die Nichtidentitdt der Anderen:
Zur ldee einer Pragmatik der Differenz

Der pragmatische Konstruktivismus Meads, wie er hier an einigen be-
grifflichen Eckpfeilern skizziert wurde, erweist sich im Kontext der Frage
nach einer antireprisentationalistischen Auffassung von Realitdt als
(trotz ihres Alters) durchaus anschlussfihige Position. Meads pragmatis-
tisches Realitdtsmodell ist dabei gleichermaflen komplex wie aufschluss-
reich. Die These der »objektiven Realitdt der Perspektiven« stellt auf ei-
ner basalen Ebene fest, dass, wie es bei Luhmann heiflen wiirde, aufier-
halb von Beobachtungsoperationen keine Realitét geltend gemacht wer-
den kann. Die Frage eines imaginidren Beobachters stellt sich hier nicht
(wie in der Systemtheorie): das Individuum bleibt sich zwar grundsétz-
lich entzogen (erst in der Rekonstruktion eines Me wird es seines »I« be-
wusst), doch wird die Perspektive auf die Welt von vornherein als eine
verkorperte verstanden. Die welterzeugenden Perspektiven weisen dabei
eine immanente Zeitstruktur auf. Sie konstituieren »Natur«, haben aber
zugleich Entwurfscharakter: die Perspektive auf die Welt ist vorldufig
und imaginativ; die so konstituierte Welt ist entsprechend eine Moglich-
keit (aber als diese Moglichkeit ist sie eine »reale« Perspektive, und nicht

193

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die virtuelle Realitat der Perspektiven

etwa eine »nur gedachte« die einer »manifesten«, perspektivenfreien
Realitit entgegenstiinde).

Die Alltagswelt des Individuums wird damit bemerkenswerter Weise
als eine im Wesentlichen »aufgeschobene Realitdt« von Distanzobjekten
verstanden. Das Symbol, das entsprechend der pragmatistischen Bedeu-
tungstheorie die mit einem Objekt verbundenen Handlungsoptionen co-
diert, erzeugt dabei eine virtuelle Realitéit in eben dem Sinn, der einlei-
tend mit Wolfgang Welsch (oben S. 14) vorgestellt wurde. Das Symbol ist
eine Art Komplize der Fernsinne, die noch vor dem Symbolgebrauch
eine Welt als »aufgeschobene Gegenwart« erzeugen. In Meads Texten
wird diese gewiss kithne Einsicht durch die »instrumentalistische« Zu-
kunfts- und Zielorientiertheit des Pragmatismus kompensiert. Das 4n-
dert aber nichts an der grundlegenden Erkenntnis, dass die realitétskon-
stituierenden Wahrnehmungsereignisse (Perspektiven) zugleich als Voll-
zug »real« sind, als Perspektive jedoch im Modus des Potentialis, der
Maoglichkeit, des Virtuellen stehen.

Eine néchste Ebene taucht mit dem Bezug auf die Perspektiven der An-
deren auf. Meads Vorstellung einer unausschopflichen Pluralitit von Per-
spektiven, die jedes mogliche Objekt konstituiert, zugleich aber (fiir neue
Perspektiven) offenhilt, definiert jeden Bestandteil der Realitdt in radi-
kaler Weise als zeit- und kulturgebunden. Die bei Mead noch vorherr-
schende universalistische Vorstellung der intersubjektiven Bedeutungsi-
dentitit von »signifikanten Symbolen« konstituiert wie gesehen eine -
theoretisch - einheitliche Realitit auf der Basis von Symbolen (Mead
1987b:222). Eine solche Einheitlichkeit kann aus heutiger (differenztheo-
retisch informierter) Sicht nicht mehr unterstellt werden. Jenseits dieser
pragmatistischen Fortschritts- und Vereinheitlichungs-Ideologie findet
sich eine nichtreprasentationalistische Theorie der Konstitution von Rea-
litdit durch individuelle und soziale Weltverhiltnisse. Meads Modell
schreibt jedem sozialen Objekt eine unerschopfliche Potentialitit zu, die
in den jeweils realisierten privaten, subjektiven und »objektiven« Per-
spektiven grundsitzlich nur bruchstiickhaft erschlossen wird. Das Nicht-
Identische der Objekte ist ihnen aber nicht (wie bei Adorno) bereits in-
hirent. Adornos Einforderung des »Vorrang des Objekts« bleibt letztlich
im Subjekt-Objekt-Schema eingeschlossen. Es heiligt das Objekt, weist

194

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Nichtidentitdt der Anderen: Zur Idee einer Pragmatik der Differenz

ihm eine transzendenten Status zu, dem das Subjekt seinerseits durch
Handlungsunterlassung, durch »Eingedenken«, nach-spiiren muss.
Wenn es (wie im Pragmatismus) kein vorgéngiges Objekt gibt, kann es
auch keinen Vorrang geben. Statt dessen stellt die Einsicht in die unend-
liche Vielfalt moglicher Perspektiven eine pragmatische Kritik der Fest-
schreibung von Identititen dar, verbunden mit der Aufforderung zur
Kreativitit eines Handelns (Joas 1996), welches das Objekt, die Welt, das
Selbst in neuen Perspektiven immer wieder neu entwirft.

Mead hat die Frage des Verhiltnisses zum Anderen nur in sehr engen
Bahnen behandelt — der Andere als reagierender Interaktionspartner, als
»signifikanter« Symbolgeber oder als Kooperationspartner im Hinblick
auf ein gemeinsames soziales Objekt (etwa: Handlungsziel). Besonders in
letzterem Fall kommt der Andere zwar in seiner Eigenperspektivitit in
den Blick, jedoch ist Mead hierbei nur an der Ubersetzbarkeit seiner Per-
spektive in andere Perspektiven interessiert. Dass auch der Andere (wie
das Selbst) konsequenterweise nur in perspektivengebundenen Wahr-
nehmungsereignissen »Realitdt« erlangt, ist zwar im Rahmen der Mead-
schen Kosmologie evident, wird jedoch von ihm keiner systematischen
Betrachtung unterzogen.

Strukturell betrachtet ist der Andere (wie auch das »Self« und alle an-
deren Interaktionsobjekte) nichts anderes ein »soziales Objekt«. Er wird
zum Anderen mit einer anderen Perspektive nur durch seine »Realisie-
rungs, durch eine Perspektive, die ihn als anderen anerkennt. Die von
Mead betonte Perspektivenvielfalt ist insofern nur {iber Anerkennung
von Alteritit denkbar. Denn wenn der Andere nicht als Anderer in den
Blick gerit, kann die von ihm ibernommene Perspektive nur »meine« ei-
gene Perspektive sein - die Perspektiveniibernahme wire illusiondr.
Mead kann diesen Umstand iibersehen, da er die Alteritit der anderen
Perspektive in der vermeintlichen Identitét des signifikanten aufhebt. Mit
der (von Mead selbst formulierten) Einsicht, dass de facto Symbolidenti-
tat (und auch die Identitit des Self) nicht besteht, bleibt die symbolver-
mittelte »emergente Gegenwart« eine Illusion im Sinne der oben ange-
sprochenen gemeinschaftskonstitutiven Konsensillusionen (die ja durch-
aus Ausdruck eines enttraditionalisierten Sozialraums, erodierter Rollen-
gefiige etc. ist).

195

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die virtuelle Realitat der Perspektiven

Ironischer Weise verbleibt aus dieser Perspektive das, was im Mead-
schen Pragmatismus als »volle Realitdt« erscheint, durch diese Verken-
nung des Anderen in einem »hypothetischen« Status. Erst die Einsicht in
die irreduzible Andersheit anderer »Zeitsysteme« oder Perspektiven
fithrt zu einer »realistischen« Zusammenfithrung von Perspektiven, inso-
fern das notwendig Ausgeschlossene, nicht Ubersetz- oder Transformier-
bare der anderen Perspektive als solches markiert wird. Die »konstitutive
Unterscheidung des Anderen« (vgl. Kap. 7.3) wird unter den Priamissen
eines differenztheoretisch sensibilisierten Pragmatismus zu einer stindig
mitlaufenden Bedingung fiir Realitdtskontakt.

196

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11 Systemdeterminismus vs. Gebrauchs-
dimension: alte vs. neue Medien

Die Frage nach der Realitit, von der man behaupten kann, dass sie zeit-
gleich mit einem Medienumbruch - mit der Umstellung einer oralen
Kultur auf das Medium des phonizischen Alphabets - in Form der anti-
ken griechischen Philosophie auftrat, wurde inzwischen von der Frage
der Medialitit eingeholt. Dementsprechend erhalten die florierenden
Universalbegriffe »Medium« bzw. »Medien« in der Literatur eine Fiille
divergierender Bestimmungen: Raum, Zeit, Koérper, Mimik, Gestik,
Stimme, Sprache, Schrift, Literatur, Buch, Buchdruck, Ton, Musik, der
Plattenspieler, Radio, »das« Internet, Plakate, Flaggensignale, Geld, Liebe,
Macht, Wahrheit, das Wetter - um nur einige Beispiele zu nennen. Als
ein solches Feld ausufernder Familiendhnlichkeiten ist der Terminus
»Medium« praktisch unbrauchbar. Allein bei Niklas Luhmann, dem wir
in diesem Kapitel (schon) wieder begegnen — diesmal aber nur in seiner
Eigenschaft als soziologischer Systemtheoretiker -, existieren mindestens
vier klar voneinander abgegrenzte Medienbegriffe.! Selektion ist unver-
meidbar, und selbstverstindlich muss betont werden, dass es hier nicht
darum gehen kann, »den Medienbegriff« implizit festzulegen. Das Inter-
esse dieses Kapitels ist vielmehr ein Differentielles: Im Folgenden werden
zwei Dimensionen von Medialitit herausgearbeitet, die besonders geeig-
net sind, eine Abgrenzung von alten und neuen Massenmedien aufzuzei-

1| Dabei handelt es sich in absteigender Allgemeinheit und Anspruch auf Voll-
standigkeit um 1) die Differenz Medium/Form, 2) die »Erfolgsmedien« (»symbo-
lisch generalisierte Kommunikationmedien«; Luhmann hat diesen Begriff in An-
lehnung an Talcott Parsons’ Konzept der »symbolisch generalisierten Interaktions-
medien« gebildet; vgl. Luhmann 1998:316 ff.), sodann 3) Medien als soziales Sys-
tem (Massenmedien) und schliellich 4) Wahrnehmungsmedien.

197

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien

gen. Diese Dimensionen sind 1) die Autonomie der Medien (Luhmann)
und 2) die emanzipatorische Gebrauchsdimension der Medien (Sandbo-
the). Es ist bemerkenswert, dass alle beiden Medientheorien Beziige zu
Marshall McLuhan aufweisen bzw. herstellen lassen.” Insofern McLuhan
immer noch als inspirierender Bezugspunkt der heutigen Mediendebatte
gelten kann,” wird die Diskussion mit einem Riickblick auf McLuhans
Medienkonzeption(en) er6ffnet.

11.1 Medien als Selbstreferenz, prothetischer
Apparat und Emanzipationshoffnung
(Marshall McLuhan)

Marshall McLuhan gilt bis heute als einer der innovativsten — und sicher-
lich auch umstrittensten — Medientheoretiker. Seine Biicher, v.a. The Gu-
tenberg Galaxy (1962) und Understanding Media (1968) sind von grofiem
Ideenreichtum und vielseitigen Bezugnahmen geprigt, jedoch auch
durchweg von eher assoziativer Vorgehensweise und mangelnder Bereit-
schaft zur Kldrung zentraler Kategorien. Mit seinem eigenwilligen Stil
verfolgte McLuhan das Ziel, seine medientheoretischen Einsichten und
insbesondere seine bekannte Kritik an den rationalistischen und unifor-
mierenden Auswirkungen des Buchdrucks auf die eigene Textproduktion
anzuwenden (Kloock/Spahr 2000:42f.), Linearitit und Uniformitit durch
anekdotisches, assoziatives und mehrdimensionales Denken zu ersetzen,
bis hin zum experimentellen Aufbrechen der linearen Form des Buches
(McLuhan/Fiore 1984). Doch auch wenn McLuhans Vorstellung von

2| Obwohl gewisse zumindest duflerliche Parallelen zwischen McLuhans und
Luhmanns Medientheorienaufgezeigt werden konnen, vermeidet Luhmann m.W.
stoisch jede Erwdhnung McLuhans.

3| Vgl aufler den Genannten etwa auch Sybille Kramer (1998:81) und den »Me-
diologen« Régis Debray (2003:45 ff.). Sowohl Kridmers als auch Debrays Medien-
theorien wiirden die hier grob (aber unter pragmatischen Gesichtspunkten ausrei-
chend) gehaltene medientheoretische Differenzierung um einige Perspektiven er-
weitern; an dieser Stelle kann darauf allerdings nur auf sie verwiesen werden. Vor
allem Kramers Vorschlag, technische Medien als »Apparate« im Sinne materialer
»welterzeugender« Technologien zu betrachten, erlaubt innovative Anschliisse. Die
Mediologie Debrays bietet gegeniiber den meisten anderen Medientheorien in ih-
rem praxeologischen und archiologischen Zugang zur Medienthematik eine au-
Berordentlich weitgefasste Sicht auf das kulturelle Phinomen >Medium« und achtet
dabei zugleich auf eine addquate begriffskritische Differenzierung.

198

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medien als Selbstreferenz, prothetischer Apparat und Emanzipationshoffnung

Theorie als Do-it-yourself-Baukastenan Foucault erinnert und, in der
teils radikalisierten Nichtlinearitt seines Textes, wie ein Vorldufer des
rhizomatischen Denkens Deleuze/Guattaris erscheinen mag (Kloock/
Spahr 2000), trennt doch bereits der Gestus seinen Diskurs von diesen
einflussreichen Exponenten der franzosischen Postmoderne. Auf der
methodischen Ebene bedient sich McLuhan zudem sowohl konventio-
neller historischer Erkldrungsmuster als auch unreflektierter, normativ-
anthropologischer Grundannahmen. Seine rationalititskritische Haltung
entspringt nicht einem theoriekritisch fundierten Projekt, sondern ist Er-
gebnis einer Reihe von Annahmen iiber Medialitit und Technik, die
iiberwiegend lediglich anekdotisch belegt und im Grunde unhinterfragt
bleiben.

Auch wenn McLuhan die Basis seines weit ausgreifenden medien-
theoretischen Weltgebdudes — den Medienbegriff — nicht systematisch
klart, lasst sich dieser anhand der in The Gutenberg Galaxy dargebotenen
Mediengeschichte sowie der in Understanding Media zentralen Unter-
scheidung von »heiflen« und »kithlen« Medien rekonstruieren.

McLuhan fasst Medialitdt als ein historisches, die Kulturgeschichte
der Menschheit tangierendes Phdnomen. Durchaus in der Manier linea-
rer Historiographie unterscheidet er vier Phasen: die Epoche der oralen
Stammeskultur, darauf folgend die Manuskript-Kultur, die »Gutenberg-
Galaxis« sowie das elektronische Zeitalter. Medientechnisch entspricht
dieser Aufreihung die Abfolge Sprache - Schrift - Buchdruck - Elektrizi-
tat. McLuhan weist diesen medialen Grundtypen quasi paradigmatischen
Status zu; das Aufkommen anderer, ebenfalls als Medien verstandener
technisch-kultureller Phinomene wie das Rad oder Geld (McLuhan
1968:31) wird im Kontext dieses Schematismus betrachtet.

Entsprechend seiner Ausgangsthese, dass Medien »extensions of
man« (so der Untertitel der Originalausgabe) seien — ein Ausdruck, der
sich sowohl auf die »Menschheit« als auch auf Personen beziehen ldsst -
tendiert McLuhan dazu, den jeweiligen historischen Leitmedien eine ex-
klusive, die anderen Medien dominierende und tiberlagernde Wirkung
zuzuschreiben. In dieser Uberzeichnung lassen sich den Medienepochen
unterschiedliche sensorische Erfahrungstypen zuordnen. Fiir die orale
Stammeskultur ist dies die Auditivitdt; die Manuskript-Kultur ist von
Taktilitdt geprigt; die »Gutenberg-Galaxis« von Visualitit; das elektroni-

199

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien

sche Zeitalter schliefSlich zeichnet sich durch eine Integration der ver-
schiedenen Sinneskanile aus. Die Charakteristik der jeweiligen Mediene-
poche generiert McLuhan dabei v.a. aus der Analyse und Ubertragung
des jeweiligen sensorischen Erfahrungstyps.

Besonders problematisch ist an diesem Vorgehen das ahistorische
Verstindnis von Sinneserfahrung. Dass das Medium die »Message« ist,
spielt zum einen auf McLuhans innovative Feststellung an, dass »der >In-
haltc jedes Mediums immer ein anderes Medium ist« (McLuhan
1968:14). Wirkung und Funktion von Medien, so die damit einhergehen-
de These, werden im Wesentlichen von den Eigenschaften des Mediums
bestimmt und weniger von den transportierten Inhalten. Die »Bot-
schaft« jedes Mediums oder jeder Technike, so fithrt McLuhan weiter
aus, »ist die Verdnderung des Maf3stabs, Tempos oder Schemas, die es
der Situation des Menschen bringt« (McLuhan 1968:14). Sie liele sich
hinsichtlich des wahrnehmungstechnischen Hintergrundes dieses Me-
dienbegriffs vielleicht als die Bedeutung und Auswirkung des kulturellen
Gebrauchs jeweils eines isolierten, dominanten Sinneskanals beschrei-
ben.

Hinsichtlich ihrer »Botschaft« unterteilt McLuhan Medien in »heif3e«
und »kiihle«. Heifle Medien wie Buchdruck oder Radio werden als inten-
siv, informations- und detailreich beschrieben. Da sie keine wesentliche
personliche Beteiligung der Rezipienten voraussetzen®, konnte man ihre
Wirkung als kulturell invasiv und individuell immersiv beschreiben. Sie
wirken zweitens ausschlieffend und trennend, was sich fiir McLuhan
bspw. in der Individualisierung des neuzeitlichen Lesers und in den na-
tionalistischen Effekten der »Stammestrommel« Radio &duflert (vgl.
McLuhan 1968:324 ff.). Die »Botschaft« heifler, invasiver Medien ist
letztendlich Exklusion.

Kiihle Medien hingegen benétigen die konstruktive Beteiligung der
Rezipienten. Weil sie relativ informationsarm sind, ist ihnen ein Moment
der Distanz zum Rezipienten gleichsam eingeschrieben. Durch diese not-
wendige Beteiligung und aktive Teilnahme eignet kithlen Medien ein

4| Vielleicht ist es genauer zu sagen, dass eine moglicherweise notwendige per-
sonliche Beteiligung (wie etwa die Titigkeit des Radio-Horens) fiir McLuhan keine
konstitutive Funktion hinsichtlich der jeweiligen Medienwirkung besitzt. Nach
McLuhan ist das Signum heifler Medien die Passivitit des Rezipienten, der, was die
»Message« betrifft, buchstablich »nichts zu sagen« hat.

200

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medien als Selbstreferenz, prothetischer Apparat und Emanzipationshoffnung

Moment des Sozialen. Die »Nachricht« kithler Medien ist also eine ge-
doppelte Form der Inklusion: einerseits die Beteiligung der Rezipienten,
andererseits die dadurch bedingte Vergemeinschaftung der beteiligten
Rezipienten.

Den in den Magischen Kandlen verstreuten inhaltlichen Konkretisie-
rungen der hot/cool-Unterscheidung liegen folgende Leitmotive zugrun-
de, die zusammengenommen McLuhans Medienbegriff charakterisieren
lassen:

* Sinnliche Affektion und Verkorperung symbolischer Ordnung. Be-
stimmte Medien affizieren einen oder mehrere Sinne. Es ist undeut-
lich, ob McLuhan dies eher im engeren, etwa wahrnehmungspsycho-
logischen Sinn meint (so wie Sprache, Radio und Telefon das Ohr,
Schrift, Buchdruck und Telegraf das Auge und Fernsehen Auge und
Ohr ansprechen), oder ob eine abstraktere Konzeption intendiert ist.
Wenn McLuhan jedenfalls Geld, das Rad, eine Stahlaxt »oder irgend-
eine [andere] Form von spezialistischer Beschleunigung des Austau-
sches und der Information« (McLuhan 1968:31) abwechselnd als »hei-
e Technik« und als als »heifles Medium« beschreibt (ebd), wird das
Medium als symbolischer Triger sozialer Ordnungen aufgefasst, der
als solcher nicht in bestimmter Weise auf Sinne zu beziehen ist.

* Informationsdichte. McLuhan beschreibt Medien als mit sehr unter-
schiedlicher Informationsdichte ausgestattet. Die kiihlen, als informa-
tionsarm charakterisierten Medien kénnen dabei aufgrund der not-
wendigen konstruktiven Rolle des Rezipienten als die »kommunikati-
veren« betrachtet werden; je »heifler« und invasiver ein Medium wird,
desto einseitiger wird der Informationsfluss - auch hieran kann
McLuhan den ausschlieffenden, trennenden Effekt heifler Medien an-
binden.

* Rezeptivitit. Die konstruktive Rolle und Beteiligung des Rezipienten
hinsichtlich des Zustandekommens des medialen Wahrnehmungser-
eignisses bezieht sich nicht etwa auf die soziale Wirkung oder Funkti-
on des Mediums; insofern ist Mike Sandbothes Kritik beizupflichten,
dass McLuhan in theoretizistischer Manier die gebrauchstheoretische
Dimension weitestgehend vernachldssigt (2001:154). Die rezeptive
Aktivitiat wird von McLuhan vielmehr als eine Art kreativer sinnhafter

201

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien

Vervollstindigung der »Gestalt« des - in diesem Kontext dann doch
nur so zu benennenden - iibermittelten »Inhalts« vorgestellt, wenn
bspw. das »Punktemosaik« des Fernsehbildschirms zu einem Bild syn-
thetisiert wird. Die Frage der Veridnderung eines Mediums selbst
durch die Art seines sozialen Gebrauchs bleibt hierbei ginzlich unbe-
rithrt.

* Betdubung. Nach McLuhan fithren Medien ihre »Botschaft« nicht
overt auf, ganz im Gegenteil wirkt hier ein Mechanismus der Ver-
schleierung: »Denn wird die Gesellschaft mit einer neuen Technik
operiert, ist nicht die aufgeschnittene Stelle der am meisten betroffene
Teil. Die Druck- und Schnittstelle ist betdubt. Das ganze System aber
wird verdndert. Die Wirkung des Radios ist visuell, die Wirkung des
Fotos auditiv« (McLuhan 1968:75).

* Autonomie, Komplexitit, Selbstreferenzialitit. SchlieSlich sind Medien,
seien sie »heifS« oder »kiihl, hinsichtlich dieser Wirkung autonom;
ihre Struktur &ndert sich nicht mit ihrem Gebrauch. McLuhan be-
schreibt sie in diesem Zusammenhang auch als fiir die Rezipientensei-
te undurchschaubar und komplex (erstens aufgrund ihrer »sinnesbe-
taubenden« Wirkung; zweitens, weil sie ein Konglomerat von Sinn-
lichkeit, immaterieller Symbolik und Technik bilden). SchliefSlich
werden Medien als selbstreferenziell beschrieben. Wenn der »Inhalt«
eines Mediums immer ein anderes Medium ist (insofern das Medium
selbst die »Botschaft« ist), kann dieser inter- oder transmediale Ver-
weisungszusammenhang schwerlich eine »Botschaft« enthalten, die
von auflerhalb stammt.

Dariiber hinaus gehort es durchaus zu den Leistungen McLuhans, einen
weiten Kreis von medientheoretischen Beziigen bereitzustellen, die Zu-
sammenhinge, aber auch nicht zuletzt Differenzierungsbedarf anzeigen.
Erwidhnt wurde bereits die Vermischung von Verbreitungsmedien und
generalisierten Interaktionsmedien. Offen bleibt zudem die Abgrenzung
von Medien und Technik einerseits, andererseits das Verhaltnis von Kor-
perlichkeit und Medialitdt, das mit dem Audruck »extensions of man«
ausgesprochen metaphorisch, begrifflich unterbestimmt bleibt. In die-
sem Zusammenhang wire ohnehin zu fragen, ob McLuhan Medien nicht
eher als Invasionen denn als Extensionen konzipiert. Denn die Ausblen-

202

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medien als Selbstreferenz, prothetischer Apparat und Emanzipationshoffnung

dung der gebrauchstheoretischen Dimension erzeugt das Bild des margi-
nalen Rezipienten, ja der Kultur als Epiphdnomen des jeweilig kursieren-
den Leitmediums. Gerade die Merkmale der Autonomie, Komplexitit
und Selbstbeziiglichkeit von Medien erinnern an die systemtheoretische
Medientheorie, ohne allerdings ihrem Beschreibungsniveau nahe zu
kommen.

11.2 Massenmedien als System (Niklas Luhmann)
Luhmann und McLuhan

Wenn oben McLuhans Medienbegriff in die Nihe der Systemtheorie ge-
riickt wurde, so bezieht sich das selbstredend auf oberflichliche Ahnlich-
keiten; dennoch ist kaum von der Hand zu weisen, dass der Gedanke der
Selbstreferenzialitit und Autonomie der Medien zuerst bei McLuhan zu
finden war. Tatsichlich kann von einem expliziten oder impliziten Bezug
McLuhans etwa auf die systemtheoretische Soziologie eines Parsons oder
Merton nicht gesprochen werden. Umgekehrt kommen Luhmanns me-
dientheoretische Erérterungen (Luhmann 1996; Luhmann 1998) nicht
nur ohne inhaltlichen Bezug, sondern sogar ohne jede, sei es auch nur
kritische Nennung McLuhans aus.

Der Medienwissenschaftler Terje Rasmussen hat - versuchsweise -
McLuhans Medientheorie in die Nihe der systemtheoretischen Medien-
theorie Luhmanns gebracht (Rasmussen 1998). Er hebt hervor, dass bei
McLuhan das Individuum nicht als Agent konzipiert sei, sondern viel-
mehr als medienproduziertes Bewusstsein. »He is not concerned with
how individuals and social groups act and interact, in and through me-
dia, intentionally and willfully« (ebd). Dies entspricht - aus entgegenge-
setzter Perspektive — der McLuhan-Kritik Sandbothes. Ferner verstehe
McLuhan auch Gesellschaft als ein System — und zwar ein mediendeter-
minisertes, insofern es ausschlaggebend sei, welche Arten von Medien je-
weils zwischen Bewusstsein und Gesellschaft vermittelten. Hierbei seien
bei McLuhan wie bei Luhmann nicht die kommunizierten Inhalte rele-
vant, sondern der verwendete Code (die »Message« bei McLuhan), fiir
welchen McLuhans binére heif$/kiihl-Unterscheidung stehe.

203

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien

Wie Rasmussen verdeutlicht, teilt McLuhan offenbar drei grundle-
gende Standpunkte der Systemtheorie in seiner Medientheorie — erstens
die Abkehr von einem subjektzentrierten Kommunikationsmodell, zwei-
tens die theoretizistische Vorstellung, dass Medien hinsichtlich ihrer
Form und Wirkungsweise autonom und selbstbezogen, hinsichtlich ihrer
sozialen Verwendung »irritationsresistent« sind, drittens schliefllich die
mediendeterministische These des strukturbildenden Einflusses der Me-
dien auf Kulturen und Gesellschaften. Jedoch darf dabei nicht iibersehen
werden, dass bei McLuhan konzeptuelle Grundbausteine der Sys-
temtheorie (ja tberhaupt jede erkennbare konzeptionelle Struktur)
schlicht fehlen - etwa die Vorstellung der Autopoiesis, der operativen
Schlieffung, der Fremd- und Selbstreferenz (auch wenn Rasmussen ver-
sucht, sie dort zu konstruieren), iiberhaupt der Systemgedanke. Wie Luh-
mann beispielsweise feststellt, fithrt die These der medialen Ausweitung
der Reichweite menschlicher Sinnesorgane nicht unmittelbar zur Ein-
sicht in den Systemcharakter des Phinomens der Kommunikation.” Im-
merhin aber kam der Vorschlag, Massenmedien als selbstereferentiell ge-
schlossene Systeme zu verstehen (Luhmann 1996), erst drei Jahrzehnte
nach McLuhans Unterstanding Media; und erst in jiingster Zeit scheint
die systemtheoretische Soziologie sich der Bedeutung von Medien in
dem Umfang bewusst zu werden, den McLuhan schon damals propo-
nierte.®

Ebenfalls beachtenswert ist, dass McLuhans Ausfithrungen bisweilen
in die Nahe des systemtheoretischen Begriffs symbolisch generalisierter
Kommunikationsmedien zu geraten scheinen. Luhmann (1987:222,
1998:316 ff.) versteht hierunter Mittel, in komplexer werdenden Gesell-

5| So Luhmann (1998:193): »Wenn Lebewesen nicht einzeln leben miissten, wenn
es keine Vorteile von Information auf Distanz gibe und wenn es nicht hilfreich
wire, die Grenzen des eigenen Sinnesapparates [...] zu erweitern, kénnten sich
keine Kommunikationssysteme bilden. Die dies ermoglichende Umwelt erklart
viel. Sie erklart aber gerade nicht, dass es zur Autopoiesis von Kommunikation,
zur operativen Schlieffung kommunikativer Systeme kommt [...].« Auch an dieser
Stelle bezieht sich Luhmann nicht etwa auf McLuhans alleits bekannte Vorstellung
der Medien als »extensions of man«, sondern auf die evolutionistisch-funktionalis-
tische Variante der These, wie sie zeitgleich u.a. von Donald T. Campbell vertreten
wurde (vgl. Luhmann 1998:192).

6| Im Gegensatz zu seinem Opus Magnum (Luhmann 1998) spielen Medien, ins-
besondere Verbreitungsmedien, noch in dem Band Soziale Systeme (Luhmann
1987) eine deutlich untergeordnete Rolle.

204

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Massenmedien als System (Niklas Luhmann)

schaften die Annahmechancen von Kommunikation zu erhéhen. Symbo-
lisch generalisierte Kommunikationsmedien sind funktionale Elemente
jeweils eigener Subsysteme, deren Kommunikation sie organisieren, etwa
im Bereich der Politik (Macht/Recht), Wissenschaft (Wahrheit) oder der
Okonomie (Geld). Bemerkenswert ist, dass — obwohl McLuhan dem so-
ziologischen Gesellschaftsbegriff Ténnies, Weber oder Mannheims si-
cherlich niher steht als der systemtheoretischen Differenzierungsthese’” -
im genannten Beispiel Geld als ein Medium der Kommunikation aufge-
fasst wird, und dass genau darin der Grund dafiir gefunden wird, dass es
Gesellschaften umstrukturieren kann (McLuhan 1968:143 ff.).

Das System der Massenmedien und die Frage der
»referenzlosen Bilder«

Unter den vier aufgezihlten Medienbegriffen Luhmanns ist im Hinblick
auf eine Abgrenzung »alter< von Neuen Medien v. a das System der Mas-
senmedien von Interesse (Luhmann 1996; 1998:1196 ff.). Zunichst muss
dieses von dem abstrakten Konzept der Medium/Form-Differenz unter-
schieden werden. Mit letztere thematisiert Luhmann im Anschluss an
Fritz Heiders Arbeit tiber Ding und Medium, die seit ihrer Adaption
durch Luhmann verstirkte Aufmerksamkeit findet. Medium in diesem
Sinne ist etwas, das sich nicht beobachten lisst, denn die Beobachtung
unterscheidet — Formen. Medium bezeichnet »eine Menge nur lose ge-
koppelter Elemente [...], die fiir Formbildung zur Verfiigung stehen«
(Luhmann 1998:1098). Die Medium/Form-Differenz ist re-entrant, d.h.
sie lasst sich auf beiden Seiten der Differenz wieder einfithren: Medium
ist lose gekoppelte Form, und Form ist Element der losen Kopplung von
Medien. »Das Medium ist »gekornts, es setzt sich seinerseits auf Formen
zusammen: die Luft aus Molekiilen, der Sand aus Koérnern oder Sinn aus
Sinnverweisungen« (Fuchs 1994:22). Die Medium/Form-Differenz spielt
eine besondere Rolle fiir den Begriff des Sinns, insofern jede (operational
aktualisierte) Form mit der nachsten Operation wieder zerfillt, Medium
wird. In diesem Sinn etwa versteht Luhmann Sprache als Medium (und

7| Man darf wohl eher annehmen, dass McLuhan auch hinter diesen Gesell-
schaftsbegriffen weit zuriick bleibt. Im Gegensatz zur Soziologie des frithen 20.
Jahrhunderts stellt McLuhan Gesellschaft immer wieder als blofles Derivat von
Gemeinschaft vor.

205

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien

nicht als Instrument), insofern die jeweils Formen zu aktualisieren er-
laubt, die, sobald der Satz ausgesprochen, wieder in das Medium zerfal-
len, das seinerseits durch »Kopplung/Entkopplung des Wortbestandes«
(Luhmann 1998:220) den nichsten Sinnanschluss, den niachsten Satz er-
laubt. Insofern ist »Medium« die Potentialitat sinnhafter Anschlussmog-
lichkeiten an Formen bzw. Unterscheidungen. Als Beispiel nennt Luh-
mann die 6ffentliche Meinung (ebd. 1098).

Davon zu unterscheiden ist, so Luhmann, welches Funktionssystem
dieses Medium produziert und reproduziert: »Nur dieses Funktionssys-
tem soll mit dem Begriff der Massenmedien bezeichnet werden« (ebd.).
Als operational geschlossenes, autopoietisches und selbstreferenzielles
System produzieren die Massenmedien - wie jedes sinnverwendende
System um Luhmann’schen Theorieuniversum - ihre eigene Realitit.
Diese ist, wie oben dargestellt, Beobachtung erster Ordnung, d.h., das
Mediensystem betrachtet seine Umwelt nach Mafigabe eigener Unter-
scheidungen, bzw. der eigenen »Codierung« — der Leitdifferenz Informa-
tion/Nichtinformation, welche die Selbstbeobachtung des Systems deter-
miniert und somit Selbst- und Fremdreferenz erméglicht (was einen an-
deren Code verwendet, gehort nicht zum Mediensystem; Luhmann
1996:36). Die Kopplung an das restliche Gesellschaftssystem, also seine
Umwelt, verlduft iber Themen. Diese »reprisentieren die Selbstreferenz
der Kommunikation. [...] Auf thematischer Ebene kommt es [...] zu ei-
ner laufenden Abstimmung von Fremdreferenz und Selbstreferenz inner-
halb der systemeigenen Kommunikation« (ebd. 28), so dass auf diese Wei-
se eine strukturelle Kopplung des Mediensystems mit anderen Gesell-
schaftsbereichen gewihrleistet ist: »Der gesellschaftsweise Erfolg der
Massenmedien beruht auf der Durchsetzung der Akzeptanz von Themen
[...]« (ebd.29).

Luhmann beschreibt als Binnendifferenzierung die Herausbildung
unterschiedlicher Programmbereiche, die jeweils den Code Information/
Nichtinformation in verschiedener Weise benutzen: Nachrichten und Be-
richte, Werbung und Unterhaltung (ebd. 51). Diese produzieren jeweils
eigene Versionen medialer »Realitdt«, deren Bedeutung Luhmann nicht
nur in ijhrer kommunikativen (gesellschaftlichen) Funktion, sondern
ebenfalls im Hinblick auf »Individuen als lebende Korper und als Be-
wufltseinssysteme« (ebd. 190) entfaltet. Zwischen diesen und dem Sys-

206

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Massenmedien als System (Niklas Luhmann)

tem der Massenmedien bestehe, so Luhmann, ein Verhiltnis strukturel-
ler Kopplung die sich an Schemata und Skripts orientiert.* Die Bedeutung
dieses Vorgangs ist nicht zu unterschétzen, denn »wenn die Weltkenntnis
nahezu ausschliefllich durch die Massenmedien erzeugt wird«, wird die
familiale oder traditionale Weltkenntnis »verdringt oder tiberformt [...]
durch die Teilnahme an den Sendungen der Massenmedien« (ebd. 191 £.)
- ein nicht unwesentlicher Anteil der Bedenken tiber »den Wirklichkeits-
verlustc dirfte auf das Konto dieses Vorgangs gehen. Luhmann be-
schreibt diese Strukturelle Kopplung als wechselseitigen Prozess, in dem
die Massenmedien Schemata als »das Ergebnis des Konsums massenme-
dialer Darstellungen« voraussetzen und (um Verstindlichkeit herzustel-
len) reproduzieren (ebd. 196).

Wie man sieht, geht es weniger um konkrete Inhalte der Massenme-
dien - Bilder, bestimmte Informationsarten etc. - sondern um generative
Prinzipien des Beobachtens und Handelns. Was fiir Baudrillard Aus-
druck einer von Simulakren iibernommenen Welt ist — »referenzlose Bil-
der« — erweist sich auf dem Hintergrund der systemtheoretischen Be-
trachtung als massenmediales Schema. Es ist, im Hinblick auf die Me-
diengeschichte der Science Fiction etwa, zu vermuten, dass der Gedanke
des Realitdtsverlusts selbst ein massenmedial >gekoppeltes« Schema dar-
stellt, welches ermdglicht, den Ontologieverlust der modernen Gesell-
schaften zu thematisieren, aufzufiihren und in seiner Paradoxie sichtbar
zu entfalten.

Luhmanns Medientheorie erlaubt indes ebenfalls zu sehen, dass —
wie immer das System der Massenmedien an die Wahrnehmungsge-
wohnbheiten von Individuen gekoppelt sein mag — es letztlich seine eigene
Realitédt autonom entwirft. Der Eindruck der durch Medien verbreiteten
»selbstreferenziellen« Bilder verdankt sich ja nicht zuletzt dem Umstand,
dass sowohl Anzahl als auch Machart dieser Bilder zumindest einige Be-
obachter erheblich >storen¢, und dies diirfte nicht zuletzt eben damit zu-
sammenhéngen, dass Massenmedien ihre Produkte nur nach selbstrefe-
renziellen Maf3stiben, in operativer Geschlossenheit von den (soziolo-

8| Luhmann definiert »Schema« als etwas, »das regelt, was bewahrt bleibt und
wiederverwendet werden kann« und damit zugleich auch - qua Selektion - ein In-
strument des Vergessens ist (ebd. 193). Schemata bieten Handlungsoptionen, ohne
Handeln festzulegen. »Skript« bezeichnet den Sonderfall eines verzeitlichten Sche-
mas.

207

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien

gisch gesprochen) ihrerseits operativ geschlossenen >Interaktionssyste-
men« der Individuen herstellen konnen. Dass diese Bilder(fluten) iiber-
haupt auffallen und die akademischen Diskurse bevélkern, verweist nun
interessanter Weise darauf, dass offenbar die kritischen Beobachter die-
ser Entwicklung sozusagen nur schwach an bestimmte Teile des Systems
Massenmedien >gekoppelt« sind. Die Besorgnis {iber mediale Derealisie-
rung diirfte wesentlich geringer ausgefallen sein, hitte sich statt der Bild-
medien etwa das seridse Zeitungswesen plotzlich multipliziert (auch eine
Form der Realititsverdoppelung). Derealisierungsthesen sind - das wird
an dieser Stelle nochmals deutlich - Beobachtungen zweiter Ordnung,
die ihre Standortgebundenheit nicht reflektieren. Die These der »refe-
renzlosen Bilder« findet sich aus der hier vertretenen Perspektive in der
Systemtheorie der Massenmedien zugleich expliziert und - aufgehoben.
Was von hier aus auflerdem deutlich wird: die Neuen Medien sind
nicht auf das System der Massenmedien reduzierbar. Zwar finden auch
hier massenmediale Kommunikationsangebote statt (wie etwa Online-
Prisenzen von Printmedien oder Rundfunksendern), doch ist das Inter-
net ein hochgradig heterogener Verbund verschiedenster Kommunikati-
onseinrichtungen (vgl. Jérissen 2002). Weder lésst es sich in konsistente
Subsysteme, noch in Sparten zergliedern, weder lasst sich ein »Code« an-
geben, noch besteht — obwohl eine Selbstthematisierung des Internets im
Internet stattfindet — Anlass, eine Differenz von Selbst- und Fremdrefe-
renz fur »das< Internet zu reklamieren. Das Internet ist kein System, son-
dern ein Medium, innerhalb dessen Formbildungen - fiir verschiedenste
Systeme zugleich — ermoglicht werden. Aus dieser Tatsache erhellt, dass
die Rede von referenzlosen Bildern, die mit Vorliebe gerade auf die Neu-
en Medien appliziert wird, hier deplaziert ist. In der Tat handelt es sich
bei dieser Ubertragung um eine Folge der Fixierung auf die Digitalisie-
rung der Bilder, also einen Medienmaterialismus Kittlerscher Pragung,
der den konkreten Gebrauchsformen dieses Mediums zu wenig Beach-
tung schenkt. Man muss auf Konzepte nach Art der Benjaminschen
Aura zurtickgreifen, wenn man aus der bloflen Reduplizierbarkeit digita-
lisierter Bilder eine Verlustthese folgern will. Dass diese Eindriicke ent-
stehen, wenn man in der Uniibersichtlichkeit eines sicherlich epochalen
Medienumbruchs Orientierungspunkte sucht, ist kaum zu monieren.
Doch es ist Zeit, sich an den konkreten Gebrauchsdimensionen Neuer

208

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Massenmedien als System (Niklas Luhmann)

Medien zu orientieren, wenn man sie im Hinblick auf ihre sozialen Ei-
genschaften beurteilen will.’

11.3 Die pragmatische Dimension der Medien
(Mike Sandbothe)

Mike Sandbothes Kritik an McLuhan, dem »Vordenker der theoretizisti-
schen Medienphilosophie« (Sandbothe 2001:153) wurde bereits oben an-
gesprochen. Als kritischen Gegenbegriff zum Projekt einer pragmatisch
ausgerichteten Medienphilosophie eingefiihrt, werden als >theoretizis-
tisch« solche medientheoretischen Reflexionen bezeichnet, in denen »von
allen konkreten Interessenzusammenhingen und allen bestimmten Ziel-
setzungen menschlicher Gemeinschaft abstrahiert wird« (Sandbothe
2001:104). Trotz der pragmatischen (emanzipatorischen) Motive McLu-
hans bilde der Theoretizismus die Grundsignatur seiner Medientheorie;
das Primat der theoretischen Analyse offenbare sich in zentralen Thesen,
etwa der représentationalistisch konzipierten Auffassung der menschli-
chen Sinne als Schemata zur kognitiven Konstruktion von Wirklichkeit,
der mediendeterministischen Annahme einer unmittelbaren kausalen
Wirkung von Medien auf das Gefiige menschlicher Sinne sowie der
»schicksalhaft aus der theoretizistischen Logik eines medientechnischen
Wirkungsgeschehen« interpretierten geschichtsphilosophischen Heils-
konstruktion (ebd. 156 ff.). Nicht zuletzt sei in diesem Zusammenhang
die Unterscheidung von heiflen und kithlen Medien betroffen, die in der
von McLuhan gebotenen Form nur im Kontext seines problematischen
mediengeschichtlichen Entwurfes Sinn ergébe.

Sandbothes Vorschlag besteht in einer pragmatischen Transformati-
on v.a. der hot/cool-Unterscheidung. Zuriickgewiesen wird die ontologi-

9| Dies entspricht tatsichlich der inzwischen {iberwiegend anzutreffenden For-
schungspraxis. Ausgesprochen vielsagend hinsichtlich dieser Entwicklung ist der
Vergleich der Titel von vier Sammelbanden - alle im Suhrkamp Verlag, und zwar
in der Reihe >edition suhrkamp« erschienen, die sich grundsétzlich an einen weite-
ren Leserkreis als etwa die Reihe »stw« zu richten scheint, alle von berufenen Her-
ausgebern initiiert, und insofern durchaus ein Spiegel der gesellschaftlichen wie
auch fachlichen Debatte. Die Titel lauten: Digitaler Schein (Rotzer 1991) — Mythos
Internet (Miinker/Roesler 1997), offenbar schon in kritischer Einstellung, sodann
entlarvend: Cyberhypes (Maresch/Rétzer 2001) und schliefSlich, die Gebrauchsdi-
mension erschlieflend: Praxis Internet (Miinker/Roesler 2002).

209

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien

sierende Fixierung dieser Kategorien zugrunsten einer gebrauchsorien-
tierten Fassung: »Kiihlc und >heif< bezeichnen vielmehr Mediennut-
zungsstile, die sich epochalen Konstruktionen entziehen, weil sie sich in-
nerhalb unterschiedlicher technischer und kultureller Konstellationen
auf je spezifische Weise realisieren« (ebd. 158). Maf3geblich hierfiir ist ei-
nerseits die bei allen Medien auffindbare Moglichkeit der Nutzer, sich
aktiv oder passiv zu verhalten; andererseits sei McLuhans Mediendiffe-
renz im Sinne einer relationalen Konstellation fruchtbar zu machen: »Die
Nutzerinnen und Nutzer konstruieren duch soziale habitualisierte Wei-
sen des Mediengebrauchs das, was ein Medium (in Relation zu einem an-
deren Medium) jeweils ist. Medien sind aus dieser gebrauchstheoreti-
schen Sicht nicht als wahrnehmungstechnische Erweiterungen von Sin-
nesorganen, sondern vielmehr als soziale Konstruktionen zu verstehen«
(ebd. 163).

Aus dieser Perspektive des Gebrauchskontextes heraus ergibt sich
eine dreiteilige Systematisierung des Medienbegriffs. Zunichst einmal ist
dieser auf konkretisierte, >verwendbare« Medienformen zu beziehen, also
dort, wo Gebrauch stattfindet. Unter diesen »Medien im engsten Sinn«
(Sandbothe 1997a:57) wiren technische Verbreitungsmedien (wie Stimme,
Buchdruck, Radio, Fernsehen, Internet; vgl. Sandbothe 2001:104) zu fas-
sen. Der soziale Gebrauch - als aktiver und konstruktiver Umgang - die-
ser Verbreitungsmedien hat einerseits konstitutiven Einfluss auf das, was
Sandbothe auf einer abstrakteren Stufe als »Medien im engen Sinn«
kennzeichnet - semiotische Kommunikationsmedien wie Bild, Sprache,
Schrift und Musik, andererseits auf sinnliche Wahrnehmungsmedien wie
Raum und Zeit, die Sandbothe als »Medien im weiten Sinn« (Sandbothe
1997a:56) versteht.

So treten im Kontext einiger Gebrauchsweisen des Internets (an wel-
chem Sandbothes Medienphilosophie primir interessiert ist) die semioti-
schen Kommunikationsmedien Sprache, Schrift und Bild in ein neues
Verhiltnis zueinander, aus dem sie verindert hervorgehen. Sandbothe
(1998:70 ff.) beschreibt diese Vorginge als Verschriftlichung der Sprache
und Versprachlichung der Schrift einerseits, Verbildlichung der Schrift
und Verschriftlichung des Bildes andererseits. Im praktischen Gebrauch
bewirken die synchronen Kommunikationstechnologien des Internets,
aber bereits auch asynchrone Systeme wie Email einen pragmatisierten

210

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die pragmatische Dimension der Medien (Mike Sandbothe)

Einsatz der Schrift: »Es ist dieses performative Schreiben eines Ge-
sprichs, in dem Sprache interaktiv geschrieben statt gesprochen wird,
das ich als Verschriftlichung von Sprache bezeichne« (Sandbothe
1998:70). Von der Verbildlichung der Schrift spricht Sandbothe im Hin-
blick auf die rhizomatische Struktur des Hypertextes, der sich als eine
Art »Textbild« beschreiben ldsst: »Die Situierung des Textes im Raum,
die taktile Auszeichnung einzelner Zeichenkomplexe als anlickbare
Links, die variabel festaltbare Struktur des Texthintergrundes oder die
von Java [einer im Internet gebriuchlichen, in Atmi-Code eingebetteten
Programmiersprache, B.J.] angebotenen Moglichkeiten, Buchstaben in
Bewegung zu setzen und in graphische Szenen einzubetten« (ebd. 72)
sind Beispiele fiir diesen Vorgang.

Dieses Aufbrechen der linearen Textstruktur entspricht einer »Ab-
kithlung« im Vergleich zum von McLuhan als »heiff« charakterisierten
Buchdruck. Der Text bricht auf - es gibt keine festzusetzende lineare
Ordnung von Hypertexten — und bezieht des Rezipienten als notwendi-
gen aktiven Bestandteil des Ereignisses der Textkonstruktion ein (Sand-
bothe 2001:202). Dieser Vorgang impliziert fiir Sandbothe eine Transfor-
mation der sinnlichen Wahrnehmungsmedien. Die synchrone Wahrneh-
mung des nicht-linearen »Textbildes« und vor allem der in es einge-
schriebenen Auswahlmoglichkeiten - als Markierungen moglicher zu-
kiinftiger Handlungsweisen, die simultan und gegenwidrtig als solche be-
wusst werden - bedeutet eine forcierte Verzeitlichung des Schriftrau-
mes."

In der »Eigenrdumlichkeit und Eigenzeitlichkeit« (ebd.199) von
Kommunikationsumgebungen wie dem Chat, den »MUD- und MOO-
Welten [...] verbindet sich auf der Seite der Nutzer die spezifisch telema-
tisch Teilnahmeform der >apprisenten Priasenz« (ebd.). Mit diesem an
Husserl angelehnten Ausdruck bezeichnet Sandbothe »die fiir die Kom-
munikation im Internet charakteristische Form der Teleprasenz, das
heifit eine Weise der virtuellen Anwesenheit, welche auf der Abwesenheit
der realen korperlichen Priasenz beruht. Die apprisente Prisenz ist da-

10| Im Gegensatz zum linearen Schriftraum, der ebenfalls Verzeitlichung in
Form von Antizipiationen beinhaltet, handelt es sich hiebei um eine mehrdimen-
sionale Verzeitlichung, und gerade diese Wahlfreiheit ldsst den entkoppelten Cha-
rakter, die Entbindung des Schriftraums, zu einem »bewussten Vollzug« werden
(Sandbothe 2001:203).

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien

durch aufgezeichnet, dafl die korperliche Prisenz aufgeschoben bleibt,
das heiflt im Modus der Appsienz mitgegenwirtig, aber nicht im Sinne
einer reinen Prisenz gegenwirtig ist« (ebd. 200).

Diese Ausfithrungen formulieren aus pragmatistischer und phéno-
menologischer Perspektive den im Kontext unserer Untersuchung bereits
konzeptionell vorbereiteten These, dass auch in »korperlosen« Umge-
bungen »Korper« denknotwendig ist, wenn die Beobachtungs- und
Handlungsvollziige verstanden, wenn also Online-Umgebungen irgend
als sozialer Raum bzw. Online-Interaktionen als soziale Ereignisse sicht-
bar gemacht werden wollen.

11.4 Neue Medien: neue Bilder. Zur lkonologie
des Performativen in den Neuen Medien

Die Diskussion der Medientheorien Luhmanns und Sandbothes macht
deutlich, dass der Bereich der Massenmedien und der der Neuen Medien
von weitestgehend unterschiedlicher Struktur sind. Dies ist insbesondere
im Hinblick auf die Thematik des Bildes interessant. Wahrend das Mo-
dell des Mediums als eines formverzerrenden, aber unvermeidlichen
Bildtridgers wie gesehen seit Platon (jedenfalls bei Platon) implizit das
Medienverstiandnis prégt, erweist sich das Verhiltnis von Bild und Medi-
um als wesentlich komplexer. Der Gedanke, den Korper als Medium von
Bildern zu betrachten (Belting 2001) ratifiziert die Erschlieffung des So-
zialen als performatives und bildhaftes Geschehen auch von bildtheoreti-
scher bzw. bildanthropologischer Seite.

Differenziert man das Medienverstindnis wie oben angedeutet unter
Einbeziehung interdisziplindrer Erkenntnisse etwa aus Philosophie und
Soziologie, so erweist sich die Spannweite von selbstreferenzieller media-
ler Bilderzeugung bis hin zur Umdefinition von Wahrnehmungsgewohn-
heiten durch die sozialen Gebrauchsweisen neuer Medien. Was dabei -
da einerseits die Sicht immer noch von der These referenzloser Bilder
(oder auch: reprisentationsfixierter Bilder; vgl. Boehm 1994b) in den
Neuen Medien verstellt zu sein scheint, andererseits weil die meisten
Thematisierungen von Internet-Aktivititen noch immer am (technisch)
veralteten Modell schriftlicher Interaktion orientiert sind - noch kaum
Beachtung fand, ist, dass mit den in jiingster Zeit sich formierenden ver-

212

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neue Medien: neue Bilder. Zur Ikonologie des Performativen in den Neuen Medien

netzten Computerspielen eine kulturgeschichtlich vollig neue Art von
Bild entstanden ist."" Insofern diese Spiele unter ésthetischen Gesichts-
punkten als kaum beachtenswert — allenfalls beklagenswert — wahrge-
nommen werden, wird ihre Bedeutung leicht verkannt. Denn man kann
sie, wie nicht zuletzt Thematisierung und Adaption in verschiedenen Be-
reichen der Kunst zeigt, als eine Art Experimentierfeld betrachten, des-
sen erhebliche Wirkung auf die Rolle und Verwendung von Bildern in
sozialen Kontexten sich derzeit nur ahnen lasst - manchem schon seit
langem ein visueller Overkill, hat in der Tat die Verbreitung von Bild-
schirmen und neuen (flachen, leichten, mobilen, faltbaren etc.) Bild-
schirmtechnologien, die Ausbreitung des Internets durch ubiquitdre
Funkstationen (»W-LAN«) und auf - selbstverstindlich multimediafihi-
ge — Mobiltelefone sowie die Ausweitung des Internets auf Gegenstinde
des alltdglichen Gebrauchs (Autos, Kiihlschrinke etc.; immer mit neuen
Displaytechnologien verbunden) gerade erst begonnen. Es steht insofern
nicht in Aussicht, dass die Frage nach dem Sozialen und dem Bild bzw.
nach der Sozialitit der Bilder sich in absehbarer Zeit ad acta legen l4sst.
Die Zusammenhinge von Bildlichkeit und Performativitit wurden
unter dem programmatischen Titel einer »Ikonologie des Performativen«
in ersten Ansitzen sondiert (vgl. Wulf/Zirfas 2005). Der Ausdruck ver-
weist auf die Vielfalt und die unterschiedlichen Dimensionen kulturell
vermittelter Zusammenhinge von Bildlichkeit, Performativitat und So-
zialitdt. Man kann dabei folgende Ebenen analytisch unterscheiden:

* innerbildliche Performativitit, als Ebene der inszenatorischen Dyna-
mik von Bildern (und Filmen), die ikonographisch erschlossen und in
einer (Panofsky 1997) bzw. ikonischen (Imdahl 1994) Analyse auf ihre
konstitutiven kulturellen, kunst- und kulturhistorischen oder sozialen
Gehalte (Bohnsack 2001) befragt werden kann,

* phinomenale, >zwischenbildliche« Performativitit, als dsthetisch-ais-
thetische Ebene des Wahrnehmens und Erblickens (Merleau-Ponty
1994), in der es zu einer primiren Co-Konstitution von Bild und Be-
trachtung i. S. eines Ereignisses (Seel 2000) oder einer erzeugten At-
mosphire kommt (Béhme 2001). Auch dieses Blicken ist sozial ver-

11| Vgl. dazu die informativen Analysen von Lambert Wiesing (2005:116 ff.).

213

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien

mittelt i. S. einer kulturellen Formung des Blicks, eines visuellen und
ikonischen Habitus,

* soziale, also aufSerbildliche Performativitit, als Wirkung des Kursie-
rens und der Verwendung von Bildern im sozialen und kulturellen
Raum, also etwa in rituellen oder ritualisierten Kontexten (bspw. in
familidren Ritualen),

* sodann die Herstellung von Bildern als performativem Akt, dessen
Spur sich in der ikonologischen Analyse erschliefit (z.B. Herstellung
von Bildern in rituellen Kontexten, vgl. Belting 1990; Fotografie als
Gemeinschaftsritual, vgl. Pilarczyk 2003).

* Schliefllich lisst sich, in Umkehrung der Perspektive, der Titel »Iko-
nologie des Performativen« als Aufforderung verstehen, performative
soziale Vollziige, die nicht schon materialisiertes Bild geworden sind,
mit ikonologischen Methoden zu analysieren. Hierbei geht es darum,
die Bildhaftigkeit sozialer Interaktionen und Situationen i. S. der visu-
al anthropology (Hockings 2003) in den Blick zu nehmen."

All diese Konstellationen sind tiberwiegend dadurch ausgezeichnet, dass
der performative Vollzug einerseits und das manifestierte Bild anderer-
seits sich gegeniiberstehen: Bilder verweisen auf eine soziale Symbolik,
werden co-konstituiert durch einen kulturell geprigten Blick, wirken auf
den sozialen Raum, werden von demselben hervorgebracht oder halten
ihn als szenisches Arrangement bedeutungsgeladener Gesten und Hal-
tungen im Bild fest. In keinem dieser Fille ist das performative Moment
mit dem Bild selbst gleichzusetzen.

Mit den neuen Medien ist in dieser Hinsicht ein Bereich entstanden,
der einen kulturgeschichtlich neuen Typ von Bildern hervorgebracht hat.
Mike Sandbothe hat darauf hingewiesen, dass Bildlichkeit im Computer
und im Internet weniger reprisentationalistisch, sondern eher pragma-
tisch und performativ zu verstehen ist: Im Umgang mit den hypertextuell
vernetzten Bildzeichen (z.B. Icons, Fotos oder Werbeeinblendungen auf
den Seiten des World Wide Web) lesen wir das Bild »als ein differentiel-
les, also schriftartiges Zeichen, das uns nicht nur semantisch, sondern
auch und vor allem pragmatisch, das heifit durch einen einfachen
12| Typischerweise geschieht dies aufgrund der Fliichtigkeit sozialer Vollziige

nicht unmittelbar, sondern wieder iiber Bilder als Medien, in denen soziale Inter-
aktionen aufgezeichnet werden.

214

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neue Medien: neue Bilder. Zur Ikonologie des Performativen in den Neuen Medien

Mausklick auf andere Zeichen und vermittelt tiber diese auf virtuelle
oder reale Handlungskontexte verweist« (Sandbothe 2001:193). Das
Computerbild ist unmittelbar Teil eines operativen Codes (d.h. des digi-
talen Codes), der die Trennung von Ausfithrung (Aktion) und Darstel-
lung (Reprisentation) unterlauft. Sandbothe erweitert damit Friedrich
Kittlers These des unmittelbar operationalen Charakters von Sprache in
digitalen Umgebungen (Kittler 1993) auf den Bereich der Bildlichkeit
und korrigiert zugleich dessen medienmaterialistische Sichtweise durch
eine pragmatische orientierte Lesart: Man vollzieht etwas im Gebrauch
dieser Bilder. Dabei erweist sich jedes auf dem Bildschirm erscheinende
Bild bei genauer Betrachtung als unmittelbar mit pragmatischen Vollzii-
gen verkniipft, denn jedes Bild entsteht unmittelbar als Ergebnis eines
Amalgams, im welchem die Handlungen des Benutzers, die semiotischen
Anweisungen der bildhaften »Benutzeroberfliche« und die bilderzeugen-
den digitalen Operationen des Computers miteinander verschmolzen
sind.

Doch mit der Beschriankung auf Standardanwendungen des Compu-
ters bzw. des Internets (das World Wide Web, das Chatten im Internet)
kam das entdeckte neue Verhiltnis von Bildlichkeit und Performativitit
bisher nur in einer Richtung zur Sprache, namlich i. S. einer Frage, die
man in Paraphrasierung eines berithmten Aufsatztitels » How to do things
with icons« nennen konnte (wobei der Begriff des Performativen hier auf
den Vollzugcharakter beschrankt und das Auffithrungsmoment mithin
unthematisiert blieb). Der Code der digitalen Bilder und Animationen
als Identitét oder, genauer, Einheit der Differenz von Aktion und Repra-
sentation determiniert jedoch bekanntermaflen ein symmetrisches Ver-
héltnis: man vollzieht etwas im Gebrauch dieser Bilder, wie Sandbothe
aufgezeigt hat, aber diese Bilder werden auch selbst im Gebrauch herge-
stellt und verdndert - mehr noch, jedes auf dem Bildschirm erscheinen-
de Bild erweist sich bei genauer Betrachtung als unmittelbar mit pragma-
tischen Vollziigen verkniipft: jedes Bild ist unmittelbar Ergebnis eines
Amalgams von digitalen Operationen, semiotischen Anweisungen und
Handlungen, und es existiert nicht aulerhalb dieses Kontextes — daher
wird entweder es von Moment zu Moment neu geschaffen, oder es ver-
schwindet unverziiglich.

215

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien

Dies kennzeichnet grundsitzlich jede Form digitaler Bilder, stellt aber fiir
den Bereich der im anschlieflenden Kapitel zu thematisierenden Online-
bzw. Netzwerk-Computerspiele einen besonders wichtigen Aspekt dar,
der die vorrangige Bedeutung der Ereignishaftigkeit der beim Computer-
spielen erzeugten Bilder hervorhebt. Der Charakter des permanenten
Hergestelltwerdens ist ihnen nicht nur technisch-abstrakt inhérent, son-
dern konkret sichtbar und erfahrbar. Denn das Spiel, das sich primér in
Bildsequenzen manifestiert — fast alle Computerspiele konnten grund-
satzlich auch ohne Ton, keines jedoch ohne Bild gespielt werden - ist in
jedem Augenblick abhingig von den Aktionen der Spielenden, d.h.: dem
interdependenten Zusammenhang von Handlung, Anweisung bzw. »In-
put« und Verrechnung des Inputs nach Maflgabe der Software.” Sind
diese Bilder folglich stets und offensichtlich je hergestellte, so sind sie au-
flerdem hochgradig fliichtig: das Spielgeschehen ist, sobald vergangen,
als bildhafte Szene unwiederholbar verschwunden. Soll diese wiederholt
werden, so muss sie neu gespielt, also erneut hergestellt werden."

In diesem Zusammenhang wird erkennbar, dass der Unterschied
zwischen »reinen« Computerspielen, die klassischerweise von nur einer
Person gespielt werden (Singleplayer-Spiele) und so genannten Multi-
player-Spielen, die tiber vernetzte Computersysteme von mehreren Teil-
nehmern gespielt werden, als mafigeblich zu betrachten ist. So wie Com-
puternetzwerke im Vergleich zum unvernetzten Computer ein hochgra-
dig emergentes Phidnomen darstellen und vollig neue Qualititen und Ef-
fekte aufweisen (vgl. Fafller 2001; de Kerckhove 2002), zeigt der noch
junge Bereich vernetzter Computerspiele eine (technische wie auch so-

13| Zudem haben solche Spiele grundsitzlich das Problem, eine geeignete Bild-
wiederholrate zu erzeugen, um wie im Film eine Synthese der Einzelbilder zu ge-
wihrleisten. Da proportional zur steigenden Rechenkraft bezahlbarer Computer
die Spiele komplexer werden, gehort das Problem, stotternde Bildabldufe durch
korrekte Softwareeinstellungen zu verhindern, auch heute noch zur Alltagserfah-
rung jedes Spielers. Auch auf dieser Ebene der Schnittstelle zwischen Benutzer und
Maschine bildet die Erfahrbarkeit des Herstellungscharakters dieser Bilder, im Ge-
gensatz etwa zu Film und Fernsehen, die Regel, und nicht die Ausnahme.

14| Die wenigsten Spiele bieten eine Aufzeichnungsfunktion, und wenn, dann
eine zeitlich ausgesprochen beschrankte. Um dennoch Turnierspiele wie Sport-
iibertragungen aufzeichnen und im Internet verbreiten zu kénnen, wurden fir ei-
nige Spiele spezielle Programme erstellt. Aber auch diese erzeugen interessanter
Weise keinen Film im traditionellen Verstindnis, sondern einen Code, der die
Software anweist, das aufgezeichnete Turnier als exakte Kopie neu zu generieren.

216

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neue Medien: neue Bilder. Zur Ikonologie des Performativen in den Neuen Medien

ziale) Dynamik, die bei Singleplayer-Spielen nicht zu beobachten ist. Im
Sinne einer adidquaten ikonologischen Thematisierung von Computer-
spielen muss es angesichts des den Entwicklungen hinterherhinkenden
Forschungsstandes als eine vorrangige Aufgabe betrachtet werden, diese
Phidnomenbereiche differentiell zu erfassen.

In Bezug auf die eingangs skizzierten Relationsmodi von Bildhaftig-
keit und Performativitit kann man festhalten:

* Die permanente »interaktive« Herstellung der Bilder durch (die nur
analytisch zu trennenden, im Vollzug verschmolzenen Ebenen)
Handlung, Input und Verrechnung generiert Bilder bzw. Bildsequen-
zen, die zwar »geschaffen« sind, jedoch keine » Werke« darstellen. Sie
dhneln in ihrer fliichtigen Visualitit am ehesten der Bildhaftigkeit
performativer sozialer Vollziige (bzw. in der Kunst dem Happening),
sind aber im Unterschied zu diesen erstens unmittelbar Bild und zwei-
tens zugleich ermdglicht und beschrinkt durch die jeweilige Pro-
grammierung der Software bzw. die visuellen und sonstigen Vorgaben
des Gamedesigns."”

* Die ikonologische Analyse dessen, was oben als »innerbildliche Per-
formativitit« bezeichnet wurde, wire auf der Ebene des Gamedesigns,
verstanden als Konglomerat von vorgegebenen Bildern und ihren pro-
grammtechnisch vorgesehenen Auffithrungsmdoglichkeiten, anzusie-
deln. Sie bedarf jedoch im Hinblick auf die Fliichtigkeit und den Kon-
tingenzcharakter der tatsdchlich generierten Bilder, also auf den Voll-
zug des Spielens i. S. eines performativen Ereignisses, immer der Re-
lativierung: der blof3e Blick auf den Mitschnitt oder gar ein Standbild
(sog. »Screenshot«) eines Computerspiels enthiillt dessen Bedeu-
tungszusammenhange kaum. Es ist vielmehr davon auszugehen, dass
fiir das Gamedesign - und insofern auch die Bildlichkeit des Spiels -
ein pragmatisches Moment konstitutiv ist und insofern ein reziprokes
Verhiltnis von Gamedesign als technisch-asthetischem und Spielpra-
xis als sozial-kulturellem Phidnomenbereich in dem Sinne besteht,
dass ein bestimmtes Gamedesign bestimmte Spielpraxen hervorbringt
und umgekehrt bestimmte Spielpraxen bestimmte Gamedesigns be-

15| Dieser etablierte Begriff umfasst grafische Gestaltung, Bewegungsformen,
Gestiken der Figuren bis hin zur Logik des Spiels und ihrer Implementierung.

217

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien

fordern. Damit wire ein Zusammenhang angezeigt zwischen den im
Gamedesign sedimentierten, ikonologisch rekonstruierbaren kulturel-
len und sozialen Gehalten auf der einen Seite und den analysierbaren
performativen Vollzligen des Spielens auf der anderen.

* Der Ort, an dem dieser Zusammenhang beobachtbar wird, ist gleich-
sam die Schnittstelle zwischen Gamedesign und Spielvollzug, ndmlich
der Blick auf das Spielgeschehen, durch den erst das Spiel als Wahr-
nehmungs- und ggf. Gemeinschaftsereignis konstituiert und die es
pragende Atmosphire hergestellt wird. Bereits um tiberhaupt als Spiel
funktionieren zu konnen, bedarf es bekanntermaflen einer ludischen
Einstellung, eines spielerischen (engagierten, involvierten) Blickens."
Daher ist es angesichts der Variationsbreite moglicher Betrachtungs-
und Gebrauchsweisen notig, den ludischen Blick zu provozieren, in-
dem eine entsprechende Rahmung angeboten wird.

16| Andere Einstellungen, etwa ein undistanziert-ernsthafter Blick, der das Spiel
als moglichst realititsgetreue Kampf- oder Tétungssimulation in Anspruch neh-
men will, wie auch der distanziert-analytische Blick des Forschers, konstituieren
kein Spiel, sondern im ersten Fall eine Simulation (wie in den auf der gleichen
Software basierenden Kampfsimulationen der US-Armee oder den t6tungsfaszi-
nierten Auflenseitern, die von den Spielergemeinschaften als » Amokspieler« be-
zeichnet werden) und im zweiten ein wissenschaftliches Diskursobjekt.

218

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 Die Vergegenwartigung von Sozialitat im
virtuellen Bild: die Counterstrike-
Spielercommunity

Es geht im Folgenden darum, die Grundthesen der vorliegenden Unter-
suchung anhand eines konkreten Feldes zu illustrieren und zu explizie-
ren.' »Virtualititslagerung« nennt Winfried Marotzki den Sachverhalt,
»dafl Menschen offline ein Leben in sozialen Rdumen organisieren und
viabel gestalten und dafl sie parallel dazu beginnen, ein Leben online in
digitalen Welten zu gestalten« (Marotzki 2000:245). Dieses Phanomen ist
in der offentlichen Diskussion v. a. der 1990er Jahre hochgradig drama-
tisiert und auch emotionalisiert worden.” Wie Marotzki hervorhebt, »ist
nicht strittig, daf$ es Unterschiede zwischen online und offline Beziehun-
gen gibt, strittig ist vielmehr, wie gravierend diese Unterschiede sind und
was daraus folgt« (ebd. 246). Die besorgten Kommentatoren sind auf das
- in der Regel kaum nachvollzogene — Geschehen auf den Bildschirmen
fixiert, wihrend die Benutzer neue soziale und kulturelle Raume er-
schlieflen, die sich keinesfalls auf die Oberfliche des Monitors beschrin-
ken - weder in ihrer symbolischen Komplexitit, noch in ihrem sozialen
und bildungsbezogenen Potential, und schon gar nicht beziiglich der fak-
tisch anzutreffenden Handlungspraxen, also den konkreten im Kontext

1| Dieses Kapitel ging aus der Mitarbeit im Projekt »Die Hervorbringung des So-
zialen in Ritualen und Ritualisierungen« des Sonderforschungsbereiches kulturen
des performativen (SFB 447) an der Freien Universitt Berlin hervor. Die hier dar-
gestellten Thesen und Aspekte verdanken der Zusammenarbeit mit Constanze
Bausch (meiner Teamkollegin im Unterprojekt »Medien«) wie auch den Diskus-
sionen innerhalb der Projektgruppe um Christoph Wulf viel.

2| Vgl. etwa: Steurer (1996); Becker/Paetau (1997); Turkle (1999); Guggenberger
(1999); v. Hentig (2002).

219

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

Neuer Medien anzutreffenden Gebrauchsformen, die sehr hiufig in so-
ziale »offline«-Beziehungen (bspw. kommunikativ oder durch gemeinsa-
me Erfahrungen) eingebunden sind, aus diesen entstehen oder sogar sol-
che konstituieren. Dieses Kapitel will ein signifikantes Beispiel fiir letzte-
re Variante vorstellen und dabei zumindest einige Einblicke in die Kom-
plexitit, Sozialitdt und Kulturalitét dieses Bereiches gewihrleisten.’ Die
zuvor theoretisch geleistete Analyse und Kritik von Derealisierungsthe-
sen soll hierbei illustriert und in ihrem Potential verdeutlicht werden.

Es geht um das Online-Computerspiel Counterstrike, das seit seiner
Entwicklung im Jahr 1999 eine beachtliche Spieler-Community von
schiatzungsweise zwischen 250.000 und 1 Million mehr oder weniger re-
gelmiflig aktiven Spielern (im deutschsprachigen Raum) hervorgebracht
hat. Die folgenden Ausfithrungen beziehen sich tiberwiegend auf die Er-
gebnisse einer Untersuchung, die zusammen mit Constanze Bausch im
Rahmen eines emirisch-qualitativen Ritualforschungsprojekts erhoben
und teilweise gemeinsam ausgewertet wurden (vgl. Bausch/J6rissen 2004;
2005b sowie Jorissen 2004). Hierbei handelte es sich um eine der weni-
gen ethnographisch ausgerichteten und m.W. die einzige ritualtheore-
tisch orientierte Untersuchung zu Aktivititen im Kontext der Neuen Me-
dien. Flankierend wurde das hier behandelte Spiel kontrastiv einer iko-
nologischen Analyse unterzogen (Bausch/Jérissen 2005a), so dass sich
insgesamt ein Einblick in eine konkrete Online-Praxis ergibt, der zwar
weniger auf Detailanalysen der Online-Aktivititen abheben konnte (vgl.
etwa Gotzenbrucker 2001), dafiir aber einerseits die Spill-over-Effekte in
Online-Communities (in Form der ethnographischen Beforschung zwei-
er Berliner LAN-Partys*) und andererseits die Art, Konstitution und so-
ziale Einbindung der Bildhaftigkeit im Kontext Neuer Medien sichtbar
macht. Zudem erlaubte das reichhaltig erhobene Material (Interviews,
Gruppendiskussionen, Teilnehmende Beobachtung und Videogestiitzte
Beobachtung) eine ansatzweise Rekonstruktion der Sozialstruktur der
Counterstrike-Onlinecommunity aus der Perspektive der Spieler. Es kann
an dieser Stelle nicht das Material in seiner ganzen Fiille expliziert wer-
den; stattdessen werden lediglich einige ausgewihlte Ergebnisse der Un-

3| Vgl. Jones (1997; 1998), Smith/Kollock (2000), Thimm (2000), Sandbothe/Ma-
rotzki (2000), Gétzenbrucker (2001), Poster (2001).
4| Fiir eine Erlduterung der Bezeichnung »LAN-Party« s.u. S. 233.

220

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwartigung von Sozialitat im virtuellen Bild

tersuchung auf der Basis der zuvor entwickelten Gedanken und Begriffe
reflektiert und in einen Zusammenhang gebracht.

12.1 Zur (Sub-)Kulturgeschichte
der Netzwerk-Computerspiele

Seit den frithen 1970er Jahren findet das Video- oder Computerspiel -
sowohl in Form von offentlich aufgestellten Arcadegames als auch von
Heimkonsolen, spdter als Software fiir den Home- bzw. der Personal
Computer — immer raschere Verbreitung. Der jéhrliche Umsatz von PC-
und Videospielen hat lingst den der Kinokassen iiberwunden,’ und Vi-
deospiele sind mit {iber 80% mafigeblich am Gesamtumsatz der Deut-
schen Unterhaltungssoftware-Industrie beteiligt, wobei wiederum tiber
die Halfte (55%) auf PC-Spiele entfallen.® Insbesondere in der Jugendkul-
tur ist das Computerspiel ldngst als geldufiger Bestandteil implementiert.
Im Jahr 2000 spielten knapp die Hélfte der 12- bis 19-Jdhrigen taglich
oder mehrmals pro Woche Computerspiele (Feierabend/Klingler
2000:521) - ein Trend, der nicht zuletzt aufgrund seiner Entwicklungs-
dynamik in der letzten Dekade eine Verunsicherung hervorruft, die sich
in periodisch wiederkehrend 6ffentlichen, von fithrenden Printmedien
begleiteten oder auch inszenierten Diskussionen dufert.

Wenn man im Blick auf die Technologisierung der Spielkulturen be-
klagt, dass »von den ungefihr 100 nichtkommerziellen Kinderspielen,
die um die Jahrhundertwende unseren (Ur)Grof3eltern in ihren Kinder-
tagen noch geldufig waren, [...] noch ganze 4-6 tbrig geblieben« seien
(Guggenberger 1995:91), so kommt darin die verbreitete Ansicht zum
Ausdruck, Computerspiele seien im Vergleich zu »real-life«-Spielen defi-
zient und fiir eine >gesunde Sozialisation« problematisch. In diesem Zu-
sammenhang stehen Computerspiele insbesondere in Verdacht, sozial
isolierte Individuen mit narzisstisch gesteigertem Selbstwertgefiihl her-
vorzubringen, die durch stark herabgesetzte Frustrationstoleranz (Stengel
1997:279 f.) und »freiwillige Selbstentmiindigung« (Turkle 1999:110) ge-
5| Laut Gesellschaft fiir Konsumforschung »GfK« wurden in Deutschland im
Jahr 2000 folgende Umsitze erwirtschaftet: Kino 1,6 Mrd. DM, Videospiele 3,1
Mrd. DM.

6| Die restlichen 45% entfallen nach Auskunft des Verbands der Unterhaltungs-
software Deutschland »VUD« auf Spielekonsolen.

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

kennzeichnet sind. Besonders die Diskussionen um Gewalt in Compu-
terspielen tragen dabei — auch von erziehungswissenschaftlicher Seite -
bisweilen nur sehr wenig zu einer ausgewogenen Bewertung der Spiele
und Spieler bei. So schreibt etwa der Erziehungswissenschaftler Klaus W.
Doring in einer Tageszeitung iiber reinschlagige« Computerspiele:

»Sie sind Trainings- und Konditionierungsmaschinen mit Handlungs- und Vor-
bildbezug. Das Morden und Verletzen wird darin hundert-, ja tausendfach tiber
Wochen und Monate hinweg eingeiibt und trainiert. Im »>Spiel« bewegt sich der
Anwender dabei durch Straflen und Gebaude und schief3t blindwiitig auf alles, was
sich bewegt und sich ihm in den Weg stellt. Gerade so, wie es in Erfurt geschah
und in Washington noch passiert: Je mehr Leichen, desto groler der >Spielerfolge.«
(Déring 2002)

Diese Sichtweisen auf Computerspiele werden dem Phianomen kaum ge-
recht. Sie verdanken sich durchweg einer Isolation einzelner Aspekte der
Spiele - vornehmlich der fliichtigen Analyse einiger Spielszenen - und
ignorieren sowohl die sozialen Kontexte, in welche die Spiele eingebettet
sind, als auch die kulturellen Verflechtungen, die von dem Bezug der
Spielinhalte und -formen auf politische und soziale Problemlagen und
Ereignisse iiber die inter- bzw. transmedialen Beziige bis hin zu reflexi-
ven Asthetisierungsprozessen in der Computer-Avantgardekunst reichen
(vgl. Fromme/Meder/Vollmer 2000).”

Die in unserem Kontext vorwiegend relevanten Actionspiele - v.a.
die sogenannten Multiplayer->First-Person-Shooter« (auch >Ego-Shooter«
genannt), die seit dem Erscheinen des Spieles Doom im Jahr 1993 einen
steilen Aufstieg vorzuweisen haben - verweisen unmittelbar auf kultur-
geschichtlich traditionelle Spielformen, die auch in heutigen Kinderkul-
turen noch zu finden sind. Der strategisch ausgerichtete First-Person-

7| Damit sei die in der Medienwirkungsforschung aufgeworfene These, dass eine
habitualisierte Mimesis an brutale Gewalthandlungen - insbesondere fiir die kind-
liche Sozialisation - erhebliche negative Wirkungen aufweisen kann, nicht grund-
sdtzlich zuriickgewiesen. Einseitig auf »Wirkung« fixierte Analysemodelle jedoch
blenden schon auf methodologischer Ebene wichtige Kontexte aus. Sie verkennen
die Phanomene und damit die sozialen »Wirkungs«-Zusammenhinge, in denen
sie stehen: bevor ein Bild eine »Wirkung« enfalten kann, muss es logischerweise
eine bestimmte Bedeutung fiir das Individuum haben. Diese Bedeutung ist aber in
sozialen Kontexten stark subkulturell konstituiert. Vgl. fiir ein klassisches Medium
Eckert/Vogelgesang/Wetzstein/Winter 1990; Vogelgesang 1991.

222

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur (Sub-)Kulturgeschichte der Netzwerk-Computerspiele

Shooter Counterstrike wird sowohl von den Spielern als auch von der
padagogischen Fachwelt mit Kinderspielen wie »Réuber und Gendarm«
oder »Cowboy und Indianer« verglichen.® Spiele kénnen im Rekurs auf
Elemente des kulturellen Geddchtnisses oder der Bilderwelt einer Kultur
Topoi adaptieren oder generieren, die Spannung erzeugen: »Die gesell-
schaftlichen Praktiken einer Generation zeigen die Neigung, von der fol-
genden Generation in >Spiel--Regeln gefasst zu werden« (McLuhan
1968:259). In der Welt der First-Person-Shooter spielten hier zunichst
Vorlagen aus dem Science-Fiction-Bereich eine grof3e Rolle. Technisch
brillante, aber mit nur rudimentiren Rahmenhandlungen ausgestatteten
First-Person-Shooter wie Doom (1992), Quake (1996) und Unreal Tour-
nament (1998) bestehen im wesentlichen in einer Jagd auf >Monsters,
»Aliens< und >Mutanten«. Bezeichnender Weise wurden sehr schnell so-
wohl von kommerzieller wie nichtkommerzieller Seite auf der Technolo-
gie dieser Spiele aufbauende First-Person-Shooter mit teilweise ausgefeil-
ten, filmdhnlichen Handlungsstrangen auf den Markt gebracht, darunter
Half-Life (1998), sowie Counterstrike (2000), das seinerseits eine nicht-
kommerzielle Modifikation von Half-Life ist.

Im Gegensatz zu gangigen Klischees sind auch nicht vernetzte Com-
puterspiele haufig in soziale Kontexte eingebunden (vgl. etwa Mertens/
Meifiner 2002). Dies beginnt bereits auf dem Schulhof oder in der Frei-
zeit, bspw. wenn Computerspiele ein dominierendes Gesprichsthema
darstellen,” wenn die neuesten Spiele als illegale Raubkopien ausge-
tauscht werden oder wenn Kinder und Jugendliche sich vor Computer-
spielen versammeln, um abwechselnd oder gemeinsam zu spielen. Eine
besonders hervorzuhebende, in unserem Kontext wichtige Praxis ist das
gemeinsame Spielen mit verschiedenen Rechnern iiber ein Netzwerk, das
den Teilnehmern in eine gemeinsame virtuelle Umgebung zur Verfiigung
stellt, und das eine eigene Subkulturgeschichte aufweist. Die Geschichte
der LAN-Partys ist die Geschichte jhrer technischen Realisierbarkeit. Da
die Fahigkeit von Personalcomputern, zu Local Area Networks (LAN) zu-
sammengeschlossen zu werden erst im Laufe der 1990er Jahre weitere
Verbreitung fand, gab es vor dieser Zeit — mit wenigen, marginalen Aus-
8| Vgl. Brinkmann 2001; Eilers 2001.
9| Laut JIM 2000 befanden sich im Jahr 2000 Computerspiele mit 32% auf dem

vierten Rang der Medien als Kommunikationsgegenstand Jugendlicher (nach
Fernsehen, Zeitschriften und Zeitungen); vgl. Feierabend/Klingler (2000), 519.

223

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

nahmen - keine vernetzten Spiele. Der ebenso legendire wie beriichtigte
First-Person-Shooter Doom aus dem Jahr 1993 ermdglichte die Vernet-
zung von — unter giinstigen technischen Bedingungen - bis zu vier Rech-
nern in einem lokalen Netzwerk oder von zwei Rechnern iiber eine di-
rekte Modem-Telefonverbindung, die allerdings aufgrund der Ubertra-
gungsverzogerung kein fliissiges Spielerlebnis bieten konnte. Trotz seiner
bescheidenen Netzwerkfihigkeiten wurde Doom ein grofier kommerziel-
ler Erfolg. In den folgenden Jahren reagierte die Spieleindustrie auf das
Vernetzungsbediirfnis ihrer Klientel; bereits die erste Version von Quake
(1996) war problemlos per Internet mit mindestens acht Teilnehmern,
im LAN mit sechzehn und mehr Teilnehmern spielbar. Mit Counterstrike
erschien im Jahr 2000 schliefllich das erste reine Netzwerkspiel, das nicht
iiber einen sog. Single-Player-Modus verfigt, also nicht alleine gespielt
werden kann.

12.2 Counterstrike - Gamedesign und Visualitat
Gamedesign

Counterstrike ist ein unmittelbares Produkt der Computerspieler-Subkul-
tur. Es handelt sich bei diesem Ego-Shooter um eine nichtkommerzielle
Modifikation eines kommerziellen Spiels, die im Jahr 1999 von passio-
nierten >Gamern« entworfen wurde und seitdem kostenlos im Internet
erhiltlich ist. Ziel dieser Modifikation war es, ein Spiel zu programmie-
ren, das den Anspriichen und Bedingungen des Multiplayer-Netzwerk-
spiels moglichst gut entsprach. Counterstrike wird tiberwiegend im Inter-
net gespielt. Hierzu betreiben sowohl kommerzielle Anbieter als auch
Spielervereinigungen (Clans) oder Privatpersonen so genannte >Servers,
permanent an das Internet angeschlossene Rechner, auf denen eine ent-
sprechende Software installiert ist, die die Spielaktivititen des jeweiligen
Online-Spiels zentral verarbeiten. Wer an einem solchen Spiel teilneh-
men will, trifft entweder aus einer Liste aller erreichbaren Server eine
Auswahl, die mehr oder weniger zufillig bleibt', oder verfiigt bereits
iiber eine Liste ausgewdhlter Serveradressen, die hdufig von anderen

10| Es sind zu jedem Zeitpunkt mehrere zehntausend Counterstrike-Server onli-
ne.

224

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Counterstrike - Gamedesign und Visualitat

Spielern mitgeteilt werden - typischerweise werden diese speziellen
Adressen auf sogenannten >Public-Servernc« (viel besuchten 6ffentlich zu-
ginglichen Servern, die bspw. von bekannten Gaming-Internetseiten be-
trieben werden) ausgetauscht, indem etwa ein Mitglied eines Clans einen
anderen Spieler auf den Clan-eigenen Server einldt.

Das Setting des Spiels besteht im Einsatz einer Antiterror-Einheit ge-
gen eine Gruppe von Terroristen. Je nach Spielsituation konnen beide
Mannschaften aus iiber zwanzig Teilnehmern bestehen, wihrend in Tur-
nieren oder turnierdhnlichen Spielsituationen standardisierte Mann-
schaftsgrofien, zumeist mit fiinf Spielern pro Partei, eingehalten werden.
Es existieren verschiedene Spielmodi, bei denen Geiseln bewacht bzw.
gerettet, Bomben gelegt bzw. entschérft, oder »Very Important Persons
eskortiert bzw. angegriffen werden miissen. Die Kdmpfe werden auf di-
versen virtuellen Territorien ausgetragen, den sogenannten »Maps«. Ne-
ben einem guten Dutzend der Standard-Installation dieses erweiterbaren
Spiels beiliegenden Maps, darunter etwa ein stillgelegtes Fabrikgelinde,
eine aztekische Tempelanlage, ein Wiistenfort und ein italienisches Dorf,
sind mehrere hundert oder auch tausende weitere Maps im Internet frei
erhiltlich.

Das Spiel findet in Runden von durchschnittlich etwa fiinf Minuten
statt, in denen jeder Spieler seine Spielfigur, aus deren Perspektive er das
Spielfeld sieht, moglichst in strategischer Koordination mit den Mitspie-
lern seines Teams steuert — d.h. sie bewegt, mit ihrer Waffe schiefit, sie
die Magazine wechseln lésst, sie andere Waffen vom Boden aufheben
lasst. Eine Runde endet, nachdem entweder eine Mannschaft das Missi-
onsziel erfiillt hat oder aber alle gegnerischen Figuren besiegt wurden,
spatestens aber nach Ablauf eines vorab festgelegten Standard-Zeitraums.
Zu Beginn jeder Runde statten die Spieler ihre Figuren mit Waffen aus.
Jeder Spieler sieht seine Figur aus der Ich-Perspektive (daher der Aus-
druck »Ego-Shooter«); dabei ist nur der rechte Arm der virtuellen Spiel-
figur sichtbar, dessen Hand die gerade verwendete Waffe hilt. Die Bewe-
gungen dieses sog. » Avatars« werden mittels einer Kombination von Tas-
tatureingaben und Bewegungen der Computermaus gesteuert; kontrol-
lierte und fliissige Bewegungsabliufe verlangen einiges an Ubung, zumal
zugleich mit der Fortbewegung die von dem in der Bildmitte befindli-
chen Fadenkreuz markierte Trefferzone verdndert wird - das bedeutet,

225

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

wie festzuhalten ist, dass die Beteiligung an diesem Spiel sehr spezifische
korperlich-feinmotorische Kompetenzen erfordert. Wird eine Spielfigur
getroffen, so wird dies je nach Art des Treffers durch weithin erkennbare
»Blutspritzer« markiert (in der deutschen Vertriebsversion handelt es sich
hierbei um griines »Blut«); todlich getroffene Figuren brechen unter kur-
zem Aufstdhnen zusammen; ihre Korper, die tibrigens zu jeder Zeit un-
versehrt, ohne Einschusslocher oder Blutflecken dargestellt werden, blei-
ben wiahrend des restlichen Verlaufs der Runde am Boden liegen. Am
Ende jeder Runde wird eine Tafel eingeblendet, auf der die Matchpunkte
der beiden Mannschaften sowie die Punkte der einzelnen Spieler einge-
blendet werden. Wihrend des Spiels ist eine Kommunikation sowohl in-
nerhalb des eigenen Teams als auch tibergreifend mdglich, indem entwe-
der in der Art eines Internet Relay Chat geschriebene Botschaften am
Rand des Bildes erscheinen, oder aber indem die Spieler miteinander
iiber ein spielinternes Sprachiibertragungssystem per Mikrophon und
Lautsprecher kommunizieren. Da die Spieler in jhrem gemeinsamen On-
linegaming-Alltag das Spiel buchstablich permanent >vor Augen« haben,
kommt seiner Visualitit fiir die mit ihm einhergehenden sozialen Pro-
zesse eine besondere Bedeutung zu.

12.3 Die Auffiihrung des Teamkorpers -
visuelle und performative Aspekte des Spiels

Das Multiplayer-Egoshooterspiel Counterstrike ist wohl das mit Abstand
erfolgreichste Spiel seiner Art. Seitdem es im Jahr 1999 als nichtkommer-
zielle, von einigen Spielern aufwindig programmierte Modifikation des
Einzelspieler-Egoshooters Half Life herauskam, ist seine Popularitat un-
gebrochen - eine auflergewohnlich lange Zeitspanne in einem Markt,
dessen Produkte bereits ein Jahr nach ihrer Veréffentlichung als tech-
nisch veraltet gelten kénnen. Counterstrike verzichtet génzlich auf eine
narrative Einbindung oder Motivation des Spielgeschehens, obwohl das
Setting - Kampfhandlungen zwischen Antiterroristen und Terroristen —
eine Ideologisierung oder moralische Besetzung durchaus nahe legen
konnte.

Obwohl simulierte Tétungshandlungen das Spiel visuell dominieren,
ist es bemerkenswerter Weise jedoch in den von Bausch/Jérissen (2004)

226

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Auffiihrung des Teamkdorpers — visuelle und performative Aspekte des Spiels

durchgefiithrten Gruppendiskussionen mit Counterstrike-Clans nicht ge-
lungen, Beschreibungen der Erfahrung des >virtuellen< Tétens oder Geto-
tet-Werdens im Spiel zu erhalten; entsprechende Fragen wurden durch-
weg auf die Spielstrategie bezogen und entsprechend spieltechnisch be-
antwortet. Der Versuch, eine stirker emotional gefirbte Reaktion durch
eine suggestive Vorgabe zu provozieren (die Spieler wurden gefragt, was
es fiir sie bedeutete, wenn statt der im Spiel vorkommenden ménnlichen
Geiseln Frauen und Kinder auftauchen und dabei gegebenenfalls verletzt
oder getotet wiirden) stief3 bei den Spielern iberwiegend auf Unver-
stindnis. Man sah nicht den Sinn dieser Mafinahme, die fiir den Ablauf
des Spiels, fiir Taktik, Strategie und Teamplay keinen Unterschied mache,
sondern eher irritierend und hinderlich sei (Bausch/J6rissen 2004:338).

Der naive Blick des auflenstehenden Betrachters erfasst, mit Spielsze-
nen aus Counterstrike konfrontiert, wahrscheinlich vor allem dies: ster-
bend niederstiirzende Korper, Blutspuren an den Mauern und Winden,
an denen, niedergestreckt, Figuren in Kampfanziigen liegen. Begibt man
sich erstmals selbst in die Spielsituation, stellt sich zudem die beklem-
mende Erfahrung des simulierten Erschossen-Werdens ein. Wie erklart
es sich, dass die Spieler von diesen Erfahrungen nichts zu berichten wis-
sen? Diese Frage macht es notwendig, iiber den reinen Bildgehalt hinaus
die performative Dimension des »gespielten Bildes« in den Blick zu neh-
men. Die »erspielten« Bilder stimmen augenscheinlich in ihrem perfor-
mativen Bedeutungsgehalt nicht mit ihrem reprisentationalen Gehalt
iiberein.

Im Vergleich der Inszenierungen von Sterben und Tod in Counter-
strike mit denen anderer Ego-Shooter wie Doom oder Quake, bei denen
Splatter-Effekte das visuelle Geschehen beherrschen, oder mit solchen
hochgradig realistischen Kriegssimulationen, deren Grafikerzeugung es
ermdglicht, Gegnern gezielt Korperteile abzuschiefien (so bspw. im Spiel
Soldiers of Fortune), fillt auf, dass in Counterstrike die Korper selbst zu je-
dem Zeitpunkt unversehrt bleiben: Selbst im Tod erscheinen die Spielfi-
guren unverletzt und weisen — im Gegensatz zu den Wiénden hinter ih-
nen - weder Einschusslocher noch Blutflecken auf. Es gibt ebenfalls kei-
ne bildliche oder sonstige qualitative Repréisentation von Verletzung. Le-
diglich auf dem Bildschirm eingeblendete »Healthpoints« geben dariiber
Auskunft, ob eine Spielfigur, wie es bei den Spielern heif3t, »angefraggt«

227

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

ist (vermutlich aus engl.: »fragility« gebildet). Die Figuren bleiben bis
zum letzten »Healthpoint« uneingeschrinkt leistungsfihig — obwohl das
System aufgrund eines in Zonen unterteilten Korpermodells recht genau
erkennt, an welchen Stellen der virtuelle Kérper von welcher Waffe aus
welcher Entfernung und mit welcher Durchschlagskraft getroffen wurde.
Es wire technisch leicht zu realisieren gewesen, Verletzungen sichtbar zu
machen, die Bewegungen verletzter Avatare zu verandern, sie zu schwi-
chen, (sichtbar) Blut verlieren zu lassen, etc. Es ist offenbar gerade der
Verzicht auf Verletzung, eindriickliche Sterbeszenen und Splatter-Effekte,
der Counterstrike als ein genuines Teamplay-Spiel qualifiziert. Gamede-
sign einerseits und sozialer Gebrauch des Spiels (zu Zwecken des Team-
plays und der Kooperation) andererseits entsprechen und determinieren
sich gegenseitig. Dieses ausgesprochen schnelle Spiel erfordert ein enor-
mes Mafl an visueller Konzentration; das Geheimnis des Erfolgs von
Counterstrike diirfte nicht zuletzt in der Reduktion der visuellen Infor-
mationsmenge liegen.

Die Darstellung von Sterben und Tod in Counterstrike wird im Rah-
men der Vorgabe einer noch als »realistisch« markierbaren Simulation
von Kampthandlungen minimal gehalten. Damit wird das Sterben als
undefinierter Zwischenbereich von Leben und Tod, und werden mit ihm
alle Momente von korperlicher Kontingenz, Verletzlichkeit und Verfall
aus der bildlichen Inszenierung ausgeklammert. Der Counterstrike-Avat-
ar agiert, iibrigens auch in seinen eher rudimentiren Bewegungsmog-
lichkeiten, wie eine Maschine. Es ist ein Korper, der nicht stirbt, sondern
der allenfalls »ausgeschaltet« wird, der einer diskreten, digitalen Funkti-
onslogik folgt, und der in jeder Hinsicht eindeutig und berechenbar ist
(vgl. Richard 1999). Entgegen dem ersten Augenschein des naiven Be-
trachters erscheint somit der Tod in diesem Spiel geradezu als ein aufge-
hobener Tod.

Dieser Eindruck wird durch die streng zyklische Zeitstruktur, den
Neubeginn des Spiels nach Ablauf jeder Runde, bestitigt. Virtuell ist der
hier inszenierte Korper unsterblich, denn der Tod wird nach jeder Runde
iiberwunden. Es erinnert an eine ins Monetdre gewendete Karma-Lehre,
wenn die Avatare mit unterschiedlichem Startgeld (zum Erwerb von
Waffen oder Schutzwesten und -helmen) wiedergeboren werden, nach
Maf3gabe ihrer spielerischen Leistungen in der vorhergehenden Runde.

228

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Auffiihrung des Teamkdorpers — visuelle und performative Aspekte des Spiels

Das so erzeugte Bild vom Tod entspricht dem Phantasma der vollkom-
menen, durch keine intrakorporale Kontingenz getriibten Kontrolle eines
eindeutigen, maschinengleichen vollkommen beherrschten Koérpers (vgl.
Frank 1991). Eher denn als Prothese wire der Korper dieses Avatars als
eine Art Gadget zu beschreiben, eine hochtechnisierte, unbelebte Mario-
nette, die als Identifikationsfigur offenbar eher uninteressant ist — entge-
gen unserer Erwartung bevorzugte keiner der interviewten Spieler ein
bestimmtes der vor Spielbeginn wihlbaren, duflerlich recht unterschied-
lichen Terroristen- bzw. Counterterroristen-Modelle. Wird der eigene
Avatar todlich getroffen, so wird er buchstablich fallengelassen: Von dem
- ab diesem Moment nur noch zuschauenden - Spieler im Moment des
Todes getrennt, fallt er ins Bild, wird somit erstmalig auf dem Bildschirm
als Gesamtkorper sichtbar und markiert hierdurch sein Ausscheiden aus
dem Spielgeschehen. Es ist dabei kein Misserfolg, wenn die eigene Spiel-
figur vom Gegner niedergestreckt wird, solange damit die Strategie ein-
gehalten, dem Teamplay geniige getan, oder etwa taktisch wichtigeren
Mitspielern geholfen wurde. Counterstrike inszeniert somit eine Art der
Aufhebung des Todes im Uberleben des Teams.

Eindeutigkeit, Strategie und Beherrschbarkeit sind ebenfalls die
Merkmale der virtuellen Raume in Counterstrike. In — und trotz — ihrer
uniibersehbaren Vielzahl bleiben die Maps unter dsthetischen Gesichts-
punkten weitgehend austauschbar - schon die Bezeichnung Map ver-
weist auf die reduktive Wahrnehmungsweise der verschiedenen Land-
schaften und Anlagen, die verzichtbare Kulisse bleiben. Was zéhlt, sind
vielmehr die strategischen Moglichkeiten, die eine Map zu bieten hat.
Der Clou dieses Teamplay-basierten Spiels ist es gerade, dass die jeweili-
gen Maps allen Spielern vollkommen bekannt sind - bis hin zu den tak-
tisch verwertbaren Softwarefehlern, die nur Eingeweihten offenbart wer-
den. Der Raum von Counterstrike ist ein agonal angelegter strategischer
Raum, der eine reibungslose Koordination des Teams erlaubt, das ideali-
ter wie ein Gesamtkorper agiert und sich Schritt fiir Schritt tiber die um-
kéampften Territorien ausbreitet (vgl. Bausch/J6rissen 2004:325 ff.).

Counterstrike findet, wie die Spieler bekunden, weniger in einer >vir-
tuellen Realitét« als vielmehr »im Kopf« statt (Bausch/J6rissen 2005a), auf
einem verinnerlichten strategischen Areal der Gemeinschaft, das der In-
szenierung von Teamplay und Agon eine geeignete Biithne bereitstellt. So

229

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

wie das virtuelle Spielareal im Multiplayer-Spiel nicht als Ganzes exis-
tiert, sondern sich aus den Einzelperspektiven auf den Monitoren der
Spieler zusammensetzt, gibt es bei genauer Hinsicht auch kein einheitlich
erzeugtes Bild im bzw. des Spiels. Dies ist nicht nur von technischer Rele-
vanz: Wie der gemeinschaftliche virtuelle Spielraum der verschiedenen
Maps, so miissen auch die Bilder des Spiels im sozialen Raum der Spieler-
gemeinschaft konstituiert werden. Damit fallt der rezeptiven Seite, den
Konstruktionsleistungen der Mitspielenden, die entscheidende syntheti-
sierende Rolle zu, denn die bildkonstitutive >Performativitit des Blicks«
tiberkreuzt sich mit der Performativitit gemeinschaftsbildender sozialer
Prozesse im Ritual des gemeinsamen Spielens. Wo dies gelingt — und nur
dort - kommt es genau betrachtet tiberhaupt dazu, dass ein gemeinsames
Spiel gespielt wird. Wie man an dieser Stelle sehen kann, muss das, was
oben als emergente soziale Situation bezeichnet wurde, in Online-Umge-
bungen erst hergestellt werden, oder genauer: solche Situationen ereignen
sich dort, wo und insofern sie als solche aufgefiihrt werden. Damit fallt
den involvierten Unterscheidungen, also den Differenzen der Beobachter
(die insofern »Korper« sind, also sie vollzogen werden und auf prakti-
schem Wissen basieren), eine wesentliche Rolle zu.

Die Habitualisierung des Blicks

Feststellbar ist in diesem Zusammenhang, dass es in den Spielergemein-
schaften zu einer Normierung des Blicks i. S. einer Habitualisierung der
Abstraktion von der gegebenen bildlichen Realisierung des Spiels (i. S.
des reprisentationalen Gehalts seiner Bilder) kommt (ebd. 338 ftf.). Der
strategische Blick wird infolgedessen zum Inklusions- bzw. sein Fehlen
zum Exklusionskriterium der Gemeinschaft (in Abgrenzung zu » Amok-
spielern«, »ballernden Computerkids« und anderen als von der Gemein-
schaft als charakterlich unreif markierten Personengruppen); und dieser
Blick entspricht durchaus der dargelegten Zuriickhaltung des Game-
designs im Hinblick auf die Ausgestaltung von Korperlichkeit, Verlet-
zung, Totung und Tod. Der alltagsweltlich involvierte Blick wird durch
ein strategisches Sehen ersetzt: Der Tod im Bild wird auf seine spieltakti-
sche Bedeutung reduziert. Erst diese Abstraktion von den konkreten
bildlichen Gehalten erméglicht eine gemeinsame Erzeugung einer Spiel-
Welt der strategischen Kooperation. Hinter der Flidchigkeit der Monitor-

230

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Auffiihrung des Teamkdorpers — visuelle und performative Aspekte des Spiels

bilder wird ein in seinen Bedeutungen sozial bestimmter Bildraum er-
schaffen, der als zentrales Verbindungsmoment der Spieler-Gemein-
schaft, als ihr genuiner Existenzraum, fungiert.

Das Gamedesign von Counterstrike stellt auf einen Spielvollzug ab,
der von gegenseitiger Fairness (sog. Cheater, die ihre Software manipulie-
ren, werden dauerhaft ausgeschlossen) und Kooperationsbereitschaft
(Kommunikationsbereitschaft, Subordination unter das Mannschaftsziel)
abhdngig ist. Die Praxis des Spielens — soweit sie in organisierten Struktu-
ren wie den Clans stattfindet — verweist insofern auf eine soziale Praxis
auflerhalb bzw. an den Grenzen des Spiels, die dieses erst konstituiert
und von der seine visuellen Gehalte nicht zu trennen sind, die aber um-
gekehrt als soziale Praxis sich nirgendwo anders ereignet als im Vollzug
und den Bildern des Spiels selbst.

Was in klassischen Bildtypen i. S. der oben (Kap. 11.4) dargelegten
Thesen als komplementdires Verhiltnis von Bildern und sozialen Hand-
lungen, als Verduflerung des Sozialen in das Bild und aisthetische, dsthe-
tische und mimetische Aufnahme des Bildes in die sozialen Vollziige
hinein darstellt, findet sich im Fall des sozial eingebetteten Multiplayer-
Computerspiels, jedenfalls potentiell, zu einer untrennbaren Einheit ver-
schmolzen: Die Bilder dieses Spiels existieren nur im Augenblick ihres
Vollzugs, der im Teamspiel ein sozialer ist (und auf dem gemeinschaftli-
chen Ausschluss von Kontingenz, Fremdheit und Alteritdt zugunsten von
Berechenbarkeit und Identitét basiert), und umgekehrt treten die sozia-
len Vollziige unmittelbar und nur als Bild auf. Sozialitit wére in diesem
Bereich nicht in einem wie immer konzipierten Verhiltnis der Spiege-
lung in Bildern zu verstehen, sondern sie ereignet sich primir im und als
Bild selbst. Bildhaftigkeit, Performativitit und Sozialitit bedingen sich
gegenseitig.

12.4 Clan-ldentitdt und Online-Spiel

Als organisierte und strukturierte Zusammenschliisse von einigen weni-
gen bis zu iber fiinfzig Mitgliedern sind »Clans« kleineren, privaten
Sportvereinen vergleichbar. Vermittelt iiber zentrale Koordinationsser-
ver, bei denen sich die Clans und ihre Mitglieder registrieren lassen kon-
nen, bekannte IRC-(Chat-)Server, Foren auf den Homepages der Clans

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

und nicht zuletzt auf LAN-Partys findet ein Austausch zwischen ver-
schiedenen Clans statt; es gibt lokale, nationale und internationale Ligen
(die wie im Sport funktionieren). Die Counterstrike-Community ist so-
mit ein dichter, auf verschiedenen Ebenen vernetzter Zusammenschluss,
der sein Fundament in den sozialen Organisationsweisen und Interaktio-
nen auf der Clan-Ebene hat. Deren innere Organisationsweise variiert
von Clan zu Clan. Allen gemeinsam ist, dass sie sich Statuten geben, die
bisweilen eher hierarchisch-autoritir, zumeist aber demokratisch organi-
siert sind. Es gibt in den meisten Clans einen oder mehrere Clanleader,
Kassenwarte, Organisatoren (z.B. fiir Turnierbegegnungen), »Squadlea-
der« (viele Clans haben verschiedene feste »Kampfteams«), Vollmitglie-
der, Juniormitglieder und Mitglieder auf Probe.

In der Regel stammen die Mitglieder eines Clans aus den verschie-
densten Gegenden (Deutschlands), und es ist recht wahrscheinlich, dass
sich noch nie alle Mitglieder eines Clans gleichzeitig >face-to-face« begeg-
net sind. Zumeist werden Clans durch zeitliche Organisation und Ritua-
lisierungen zusammengehalten. In der Regel legen sie Trainingszeiten
fest, zu denen die Anwesenheit der Mitglieder erwartet wird. Hierzu tref-
fen sich die Mitglieder online auf dem clan-eigenen, angemieteten Ser-
ver, wobei sie gleichzeitig tiber ein sog. »Voice-Chat-Systems, das wie in
einer Konferenzschaltung Sprachbeitrage an alle Beteiligten tibermittelt,
verbal miteinander kommunizieren. Strategien und Taktiken werden ein-
geiibt, die Fertigkeiten der einzelnen Spieler werden trainiert, claninterne
Organisationsfragen besprochen etc. Nach dem Training, aber auch an
Tagen auflerhalb des Trainings treffen sich Clanmitglieder regelmifliig
online, um soziale Kontakte zu pflegen, »einfach zu quatschen«, was von
den Spielern mit dem Treffen in einer »Stammkneipe« verglichen wird.

Identitat und »credit«

Obwohl es sehr verschiedene Ambitionsniveaus von Clans gibt - von
sog. »Fun Clans« tiber »ambitionierten« bis zu »Pro-Gaming-Clans, die
eine Professionalisierung anstreben, von Firmen gesponsert und an in-
ternationalen, teilweise sehr hoch dotierten Wettkdmpfen teilnehmen -
messen sich doch auch die weniger ambitionierten Clans regelmaflig mit
anderen entweder in sogenannten »Fun-Wars, trotz der doch sehr un-
terschiedlichen Wortassoziation vergleichbar mit »Freundschaftsspielen«

232

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Clan-Identitat und Online-Spiel

im Sport, v.a. allem aber in organisierten Liga-Turnieren. Auch tiber die-
se Institutionen werden direkte Kontakte zwischen den Clans etabliert,
die sich ggf. zu einem regelmifligen Austausch entwickeln, aus denen
sich weitere soziale Aktivititen — wie etwa das gemeinsame Veranstalten
einer LAN-Party - ergeben konnen. Durch die Praxis der Online-Tur-
niere und Fun-Wars entsteht ein sehr weit gespanntes soziales Netz, ohne
das ein substantieller Zusammenhalt der Counterstrike-Community
nicht denkbar wire.

Clannamen dienen in der Counterstrike-Community vordergriindig
der Selbstinszenierung. Je nach Ambition geben sich Clans ironische,
martialische, auf etwa bestimmte Filme Bezug nehmende oder den
sportlichen Aspekt des Unternehmens herausstreichende Namen. Durch
die Wahl des Clannamens kann ebenfalls die Ambitionsstufe signalisiert
werden; ein offenbar ironisch gemeinter Clanname wie etwa »KloTop«
verweist auf einen »Fun-Clan«, wihrend der in der Szene wohlbekannte
Name »MouseSports« bereits das sportliche Selbstverstindnis dieses se-
miprofessionellen Clans kennzeichnet. Die Clanmitglieder erhalten ent-
weder selbstgewihlte oder dem Thema des Clannamens entnommene
Alias. Im Falle von »KloTop« stammen die Spielernamen aus dem Sani-
tarbereich: Waschbecken, Waschlappen, Lokus etc. Jeder der Clanname
wird in voller oder abgekiirzter Form dem Spielernamen vorangestellt
(«[KloTop]Waschlappen«). Auf diese Weise ist jeder Spieler unmittelbar
als Mitglied dieses Clans identifizierbar; Mitglieder in der Probezeit ha-
ben auflerdem ihrem Namen einen diesen Status kennzeichnenden Zu-
satz anzuhdngen. In dieser Benennungspraxis liegt ein unverzichtbares
funktionales Element des Counterstrike-Onlinegamings. Denn die Zuge-
horigkeit zu einem gut beleumundeten Clan weist sein Mitglied als ver-
trauenswiirdig aus; ihm wird, etwa auf fremden Servern, ein diese Identi-
tat anerkennender Vertrauensvorschuss, »credit« gegeben (vgl. Althans
2000: 155 ff.). In der Regel achten Clans sehr darauf, dass ihre Mitglieder
den Ruf des Clans nicht in Mitleidenschaft ziehen. Dies bezieht sich auch
auf angemessene Umgangsformen; so werden Mitglieder, die dazu nei-
gen, verbale Streitigkeiten vom Zaun zu brechen (flaming), abgemahnt.
Der Ruf eines Clans beruht jedoch vor allem darauf, dass unter keinen
Umstéinden irgendeines seiner Mitglieder jemals »cheatet« und damit
eine der wichtigsten Community-Regeln bricht.

233

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

»Korper« und Stimme

Die Abgrenzung gegen Cheater iibersteigt die Clanebene; im Gegensatz
etwa zu schlechten Umgangsformen, die auflerhalb des eigenen Clans
hingenommen und innerhalb des eigenen Clans korrektiv bearbeitet
werden, gehort das Cheaten zu den Distinktionskriterien auf der Com-
munity-Ebene. Die Regeln sind strikt: Es zdhlt nicht die Ausfithrung, die
Verwendung von Cheats, sondern lediglich die »Beriihrung, sei es auf
der digitalen Ebene der >Verschmutzung« des Rechners (die blofie Instal-
lation ist suspekt und kann bereits geahndet werden) oder auf der perso-
nalen Ebene des Gertichts. Cheaten ist ein Tabu, mit dem die Spieler -
und ihre Rechner - keinesfalls in Berithrung kommen diirfen. Nach
Mary Douglas besteht das Unreine in der Auflosung und Vermischung
verschiedener »Klassen von Dingen« (Douglas 1988:93) - fundamentale
Abgrenzungen, durch welche die Matrix der sozialen Ordnung definiert
wird. Worin besteht im Fall des Cheatens die Vermischung? Dieses tech-
nisch vermittelte agonale Spiel basiert in erster Linie auf dem Prinzip des
»Teamplay«. Wie bei jedem Mannschaftsspiel schaffen die Spieler durch
Abtretung ihrer Selbstbestimmtheit und Selbstmichtigkeit an die Koor-
dinationsanforderungen des Teams eine Macht, die weitaus grofier ist als
die Summe ihrer Einzelteile. Als Voraussetzung eines gut abgestimmten
Teamspiels sind die Fahigkeiten und Fertigkeiten der einzelnen Spieler
im Umgang mit der Maschine von Bedeutung. Monitor und Maus bilden
die Schnittstelle, iiber die vermittelt die Hand-Auge-Koordination ver-
lauft. Das Spiel als Ganzes wurzelt, wie in vielen Sportarten, in der Be-
herrschung des Gerdts durch die Einzelnen. Doch wer »cheatet«, ver-
mischt seine Fahigkeiten mit denen des Rechners, er hebt die Unter-
scheidbarkeit »reinen« und »unreinen« Spielens und somit die
Mensch/Maschine-Differenz, die ja gerade da Spielprinzip definiert, auf.
Interessanter Weise funktioniert die »Cheat«-Software genau nach dieser
Logik: sie setzt exakt an der Stelle an, wo auch die Bewegungen von Maus
und Tastatur verarbeitet werden: zwischen dem bildgebenden Teil der
Spielesoftware und dem Teil, der fiir die Berechnung der Figurenbewe-
gung zustindig ist. Die Aktionen des Spielers und die Manipulationen
der »Cheat«-Software verschmelzen auch technisch zu einer untrennba-
ren Einheit: Das Aquivalent im klassischen Sport hierzu wire die Einfiih-

234

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Clan-Identitat und Online-Spiel

rung von Neuro- oder auch Korperprothesen, etwa ein Chip im Kopf des
Fechters, der ihn unbesiegbar werden lisst. Die Verwendung von Cheats
substituiert das Konnen des Spielers: es ersetzt Reaktionsschnelligkeit
und Feinmotorik des Mausgebrauchs — und damit die das Spiel konstitu-
ierende Vollzugsinstanz »Korper«. Der Cheater tduscht damit nicht nur
ein praktisches Wissen vor, das der Spieler nicht hat (eine falsches Selbst
gleichsam), und Cheating zerstért nicht nur die Voraussetzungen des
Spiels (Fairplay). Vielmehr zerstort es, im Gegensatz zum Korpersport,
indem es die Vollzugsinstanz »Korper« ersetzt und simuliert, unmittelbar
die Authentizitit der emergenten sozialen Situation des Spiels.

Anhand des Bedeutung des ausgreifenden Diskurses iiber das Chea-
ten fiir die Community ldsst sich daher ex negativo auf die Bedeutung
von »Korper« in der Online-Interaktion schlieflen." »Kérper« ist hier zu-
nichst als spezialisiertes praktisches Wissen zu verstehen, durch das erst
das hochgradig koordinierte Teamspiel in der erforderlichen Geschwin-
digkeit moglich wird. Das Spiel eines gut eingespielten Teams vergleichen
die Spieler mit einer Ballettauffithrung und verweisen damit auf das Ele-
ment des flow (Bausch/Jorissen 2004:328 f.). In der Betonung des Ele-
ments des Flieflens im Spielvollzug entspricht Counterstrike den Bewe-
gungsparadigmen neuer Sportarten (wie Skating oder Paragliding), die
ihrerseits mit der Auffithrung der Schwerelosigkeit, des Gleitens, der Rei-
bungslosigkeit (Alkemeyer/Gebauer 2002; Schmidt 2002) ebenfalls eine
Transzendierung des Korpers (als Widerstand, Schwere) inszenieren. Die
Counterstrike-Spieler optimieren ihre Computermause und die dazuge-
horigen Unterlagen aus High-Tech-Materialien (Mousepads mit Gleit-
spray, laserbasierte Computermiuse mit Teflonaufklebern), um einen
reibungslosen Spielfluss zu erreichen: die Bewegungen der Hénde und
die Aktionen der Mannschaft sind nur analytisch zu trennen. Das Glei-
ten der Computermiuse auf den Mousepads bewirkt eine spezifische
haptische Qualitit, die dem Ideal des Gleitens in den neuen Korpersport-
arten zumindest dhnlich ist."

11| Insofern sich die Datenerhebung primir auf das Ritual der LAN-Party kon-
zentrierte, reicht das erhobene Online-Material bedauerlicherweise nicht aus, um
diesen Sachverhalt positiv zu belegen, so dass hier bis auf weiteres nur auf Indizien
verwiesen werden kann.

12| Fiir diesen Hinweis sei Robert Schmidt herzlich gedankt.

235

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

»Korper« ist im Online-Spiel jedoch noch auf einer anderen wichti-
gen Ebene »apprisents, namlich als Stimme. Es ist nach unseren Beob-
achtungen charakteristisch fir das Counterstrike-Spiel auf offentlichen,
nicht an einen Clan gebundenen Spiele-Servern, dass dort hauptsichlich
per Texteingabe kommuniziert wird (dhnlich einem Text-Chat), wihrend
das Mannschaftsspiel oder das Online-Training nicht ohne Stimme aus-
kommt. Es ist in der Tat so, dass das Spiel zwar eine sog. Voicechat-Funk-
tion von sich aus bereit stellt; die Spieler jedoch auf externe Software zu-
riickgreifen wie etwa das eigens fiir diesen Bereich entwickelte und kos-
tenlose erhiltliche Programm Teamspeak."” Diese Losung erfiillt mehrere
Funktionen zugleich: Erstens ist Teamspeak ein Instrument der Inklusi-
on durch Exklusion. Es ermdglicht eine >private« verbale Kommunikati-
on unter Spielern eines Clans, die von den anderen Spielern nicht mitge-
hort werden kann. Es erlaubt zweitens im Gegensatz zur proprietiren
Losung von Counterstrike, auch nach dem Ausscheiden der eigenen
Spielfigur noch mit den anderen zu kommunizieren (der sog. »Leichen-
chat«)." Drittens bietet es als eine seiner wichtigsten Funktionen den Be-
nutzern an, verschiedene Kanidle zu eréffnen, die etwa verschiedenen
»Chatrdumenc gleichen. Auf diese Weise wird Teamspeak zu einem audi-
tiven sozialen Treffpunkt auch fiir solche Clan-Mitglieder oder bekannte
Mitglieder anderer Clans, indem parallel in einem »Raum« die Kommu-
nikation des Spielgeschehens, in anderen »Raumen« ggf. themenorien-
tiert Clan-interne Angelegenheiten besprochen oder auch nur soziale
Kontakte gepflegt werden. Die hohe soziale Signifikanz dieser Kommu-
nikationstechnologie verweist auf die besondere Bedeutung der Stimme
fiir die neueren Implementationen und Gebrauchsweisen der Neuen Me-
dien.”

13| http://www.goteamspeak.com [19.9.2004]

14| Die proprietire Losung von Counterstrike verbietet dies, da ansonsten die
noch aktiven Spieler von ihren ausgeschiedenen Clan-Mitgliedern Hilfestellung
erhalten konnen. In Counterstrike werden ausgeschiedene Spiele automatisch ei-
nem eigenen Kanal zugeordnet, der fiir die anderen nicht horbar ist (wéhrend die
Ausgeschiedenen die Kommunikation der noch Spielenden mitverfolgen und sich
dariiber unterhalten kénnen).

15| Auch in dieser Hinsicht ist, zumindest im Vergleich zu alten symmetrischen
Kommunikationsmedien wie etwa dem Telefon, der Vorwurf der Entkorperli-
chung in den Neuen Medien in dieser Pauschalitit nicht haltbar. Die beobach-
tungstheoretische Kritik der Ontologisierung »des« Korpers hatte bereits darauf
hingewiesen, dass »Korper« als Phdnomen des gestischen Unterscheidungsvoll-

236

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spill over: Die LAN-Party als soziales Ritual

12.5 Spill over: Die LAN-Party als soziales Ritual
Rituale als emergente soziale Situationen

Im Vergleich zu klassischen Formen des sozialen Rituals — wie etwa Ein-
schulungsfeier, Konfirmation, Weihnachtsfest etc. - sind LAN-Partys si-
cherlich im Grenzbereich des Phinomens Ritual anzusiedeln. Sie stehen
exemplarisch fiir eine Tendenz, die unter dem Titel »Transritualitit« Ein-
gang in die neuere Ritualforschung gefunden hat (vgl. Wulf /Zirfas 2004)
und sind insofern ein geeignetes Beispiel zur Darstellung dessen, was
oben als emergente soziale Situation bezeichnet wurde. Angesichts der
Vielzahl kursierender Ritualdefinitionen ist es nicht moglich, allgemein-
verbindliche Kriterien fiir das, was ein Ritual ist, anzugeben. Es lassen
sich jedoch Charakteristika herausstellen wie etwa (vgl. dazu Arbeits-
gruppe Ritual 2004:188 ff.):

* Konstruktivitat

* Performativitat (szenische Arrangements von Korpern, Gesten, Re-
quisiten),

* Gemeinschaftsbezug (Inklusion/Exklusion),

* praktisches rituelles Wissen und Mimesis,

* Kreativitit und Innovation sowie ein

* Bezugzum Anderen bzw. Fremden.

Als zusitzliche formale Kriterien lassen sich die Aspekte der dufleren
(konstitutiven) performativen Rahmung und der inneren symbolisch-
performativen Vollziige hervorheben. Aspekte der dufleren Rahmung
sind etwa: Abgrenzung von der Alltagszeit und vom Alltagsraum durch
inszenierte Schwellen sowie die temporére und partielle Aufhebung der
sozialen Ordnung; als performative Vollziige innerhalb der Rituals sind
etwa Auffithrung der symbolischen Ordnung durch szenische Arrange-
ments, Gesten und Sprache, Bezug zu einer Form von Transzendenz bzw.
Inszenierung eines Unerfahrbaren sowie Einsetzung und Differenzbear-

zugs nicht auf den sichtbaren Korper reduziert werden kann. Es gelingt denn auch
nur im Rekurs auf den phianomenologischen Glaubenssatz vom »Leibkérper, die
Abwesenheit »des« Korpers in Online-Umgebungen zu dramatisieren (vgl. etwa:
Becker 2000).

237

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

beitung (dauerhafte Zuweisung sozialer Rollen bzw. Abgrenzung von
Unterschieden) hervorzuheben.

Das Konzept der Transritualitit will dem Umstand Rechnung tragen,
dass »Rituale in vielen Fillen nicht mehr die Eindeutigkeit, Linearitat
und kanalisierte Funktionalitit, die oftmals von der etablierten Ri-
tualtheorie aufgestellt werden«, aufweise (Wulf/Zirfas 2004:379); es ver-
weist auf Verdnderungen und Innovationen, auf die Komplexitit und
Kontingenz von Ritualen (ebd. 380). Damit erhebt sich grundsitzlich die
Frage nach der Grenze dessen, was man noch als Ritual bezeichnen,
bzw.: was man als Ritual beobachten will.

In erster Linie hingt dies selbstverstindlich von der gewihlten Per-
spektive, etwa den oben aufgelisteten, Kriterien ab, und insofern reflek-
tiert die Diskussion um die Grenze der Transformierbarkeit des Ritual-
konzepts Prozesse der gesellschaftlichen Positionsbestimmung (vgl. Krie-
ger/Belliger 1998); alleine schon aus diesem Grund ist sie nicht durch
eine einheitliche Definition ersetzbar (und das wire auch gar nicht zu
wiinschen). Unabhingig von dieser Selektionsentscheidung jedoch bildet
der Aspekt der Eigenstindigkeit des Rituals, das wie jeder andere soziale
Rahmungstyp gelingen oder scheitern kann, ein konstantes Merkmal.'®
Das Ritual erklirt sich weder alleine als >Ausdruck< oder Auffithrung ei-
nes Mythos, noch erschliefit es sich in seinen Eigenqualititen durch eine
funktionalistische Verortung im gesellschaftlichen Kontext. Das Ritual
schafft seine eigenen Sinnbeziige, die nur in seinem Kontext (fiir Beob-
achter also durch entsprechende Dekontextualisierungsverfahren) ihre
symbolischen Gehalte annehmen. Wie beispielsweise Ludwig Jager unter
Rekurs auf Stanley Tambiahs performative Theorie des Rituals betont,

16| Rituale konnen freilich auch simuliert werden, nicht nur durch die Aufhe-
bung in einer anderen, dufleren Rahmung (etwa als Bestandteil einer Theater-
inszenierung), sondern auch dadurch, dass ihre Emergenz simuliert wird: man
lasst die Korper/Gesten durch dramaturgische Inszenierung so agieren, als ob sich
ein multizentrisches, aber aufeinander bezogenes Interaktionsgeschehen ereignet -
tatsdchlich konstituiert sich die Situation dann nicht selbstreferenziell, weil die
Korper/Gesten nicht als mimetischer Bezug auf Andere, sondern als »Copie« (s.o.
S. 150) vorgeschriebener Schemata hervorgebracht werden. Das impliziert keines-
wegs, die Ambivalenz von Ritualen als teilweise rigide verfahrende, disziplinieren-
de und unterwerfende Auffithrungen von Macht zu relativieren, doch es gibt An-
lass zur Vermutung, dass zumindest ein nicht unerheblicher Teil des Ritualbe-
stands etwa in Diktaturen seinem Wesen nach kein soziales Ritual, sondern eher
ein Hybrid aus Machtinszenierung und »Copiermaschine« darstellt.

238

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spill over: Die LAN-Party als soziales Ritual

tduscht der bisweilen generalisierte duffere Eindruck der Bedeutungslo-
sigkeit einiger Rituale (in denen etwa unverstindliche Gesinge aufge-
fithrt werden); auch wo ein derartiges Ritual »keine Bedeutung im Sinne
einer referentiellen Semantik enthilt, ldsst sich [...] doch eine differen-
zierte indexikalische Semantik ablesen« (Jiger 2004:314), also ein Bezug
auf den extra-rituellen Kontext des Rituals (ebd. 312), den es nach Maf3-
gabe seines eigenen Unterscheidungsrepertoires (innere Semantik) beob-
achtet.

Tambiah beschreibt das Problem, dass Rituale zugleich als intern
strukturiert und als Teil eines extra-rituellen kulturellen Zusammen-
hangs begriffen werden miissten (Tambiah 1998:247). Ob man dieses tat-
sichlich >zugleich« in den Blick bekommt, wire zu bezweifeln, insofern
der Fokus auf die Gesamtkultur gerade die Reduktion der Komplexitit
seiner Elemente bedingt (Ritual etwa auf Funktion reduziert). Insofern
darf man Tambiahs Anliegen dahingehend verstehen, dass - mit dem Fo-
kus auf das Ritual - dieses nur zu verstehen ist, wenn man es zugleich in
seiner Eigenstidndigkeit und in seiner Orientierung in Bezug auf den ex-
tra-rituellen Kontext betrachtet. Tambiah selbst beschreibt, dass das Ri-
tual tiber eigenstindige Verfahren verfiigt, auf seine extra-rituelle Um-
welt zu reagieren. Einerseits, so Tambiah, reflektieren Rituale »kosmolo-
gische Ideen und Prinzipien (Tambiah 1998:247), andererseits finden sie
»zwischen Menschen in >statusgeprégten Positionen< von Autoritit und
Unterordnung, von Kompetenz und Berechtigung, von >Macht und Soli-
daritét« statt (ebd.). Nun reagiert das Ritual auf diese extra-rituellen
Kontingenzen gerade nicht im Kontext der Alltagssemantik seiner Kul-
tur, denn es definiert seine Unterscheidungen selbst: es iibersetzt Status-
positionen in seine eigene >Spraches, indem es sie bspw. in der Anzahl
von Iterationen bestimmter ritueller Elemente abbildet. In diesem Sinne
berichtet Jdger, dass bei Beerdigungsriten der Thai »je nach dem sozialen
Rang des Verstorbenen und der finanziellen Potenz von Sponsoren - die-
selbe Kollektion von Pali-Gesdngen in einer stereotypen und unverdn-
derlichen Performance von Ménchen unterschiedlich haufig wiederholt«
wird (Jager 1994:314).

Der angesprochene Aspekt der Sequenzbildung fithrt jedoch noch
weiter. Wenn das Ritual in der Weise wie von Tambiah und Jéger be-
schrieben interne und externe Anforderungen zu vermitteln weif3, so

239

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

wird bereits daran ersichtlich, dass ein Ritual sich als soziale Situation
mittels seiner eigenen Semantik verortet: was etwa eine Storung ist und
wie darauf zu reagieren ist, definiert das Ritual selbst. So beschreibt Tam-
biah, dass innerhalb von Ritualen »Sequenzierungsregeln und Einschrin-
kungen gleichzeitigen Vorkommens« bestehen (Tambiah 1998:247), mit-
tels derer Rituale wie beschrieben etwa Statusunterschiede in Iterationen
>iibersetzen«: Es gibt »gebundene Relationen« (ebd.), also Ordnung in Ri-
tualen (Anordnung der Korper in Zeit und Raum, Ordnungen der Ges-
ten und Worte etc.), ohne die sie nicht als besondere, »6ffentliche, ernst-
hafte und feierliche Anldsse« betrachtet werden konnten. Das Ritual ist,
wie daraus zu entnehmen ist, ein grundsitzliches >polylogisches« Ereig-
nis, das aus heterogenen und simultanen Beobachtern - Korpern - be-
steht, die jedoch durch gemeinsames (rituelles) praktisches Wissen mit-
einander in Bezug stehen (ansonsten: wire es kein Ritual). In der Auf-
fithrung erfolgt dort eine Reduktion dieser Multizentrizitit, wo bestimm-
te Inhalte explizit kommuniziert (aufgefiihrt) werden, etwa i.S. der Auf-
fithrung der kosmischen und liturgischen Ideen (ebd.).

Derartige »Techniken« des Rituals: Sequentialisierung, Betonung, Re-
kursivierung, mediale Verschiebung so wie Kombination jeweils ritualei-
gener Elemente ermdglichen es dem Ritual, mittels seiner »horizontalen
Relationen und Verbindungen [...] die vertikale Dimension zu konstitu-
ieren, durch die eine Integration auf héherer Ebene erreicht wird« (ebd.
248). Wie man daran sieht, »integriert« sich das Ritual im Kontext der
Ritualtheorie Tambiahs selbststindig aufgrund der eigenen Operationen
mittels eigener Elemente und Bedeutungsgehalte in einen umgebenden
sozialen Kontext."” Es selektiert nicht nur seine Umwelt nach eigener
Maf3gabe, sondern es kommuniziert« mit dem extra-rituellen Kontext
ausschliefllich aufgrund eigener Mittel, Elemente und Schemata.

Versteht man in diesem Sinne Rituale als >operativ geschlossen< und
insofern als emergente soziale Situationen, so riicken, wie zu sehen war,
vor allem die Aspekte ihrer Selbstbeziiglichkeit, Selbstorganisation
(Emergenz), ihrer multizentrisch-simultanen Struktur, die konstitutive
Bedeutung der »Korper« (Mimesis, praktisches Wissen, Multizentrizitit)
sowie die Bedeutung der Performativitit i.S. eines »Sich-vor-sich-selbst-

17| Ob man tatsichlich die bruchlose Metapher der »Integration« verwenden
sollte oder dies nicht wieder einen Reduktionismus impliziert, sei dahingestellt.

240

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spill over: Die LAN-Party als soziales Ritual

Auffithrens, also einer performativen Selbstirritation, sowie eines »Sich-
vor-anderen-Auffithrenss, also einer performativen Wirkung auf den ex-
tra-rituellen Kontext.

Tambiah hebt im dargestellten Zusammenhang hervor, dass, gegen-
iiber dieser Theorie der Selbstkonstitution von Ritualen der klassische
ethnologische Rahmen fiir die Untersuchung von Ritualen - das Dreier-
schema von van Gennep: Absonderung, liminale Phase und Reintegrati-
on (wie es von Victor Turner adaptiert und immer noch in der Ri-
tualtheorie verwendet wird) — mit Vorbehalt zu behandeln ist: »Wenn
dieses Schema mechanistisch angewandt wird, kann es bestimmte
Aspekte des Rituals verschleiern« (Tambiah 1998:247). - Wie man aus
beobachtungstheoretischer Perspektive sehen kann: Dieses Dreierschema
ist ein Konstrukt einer unreflektierten Beobachtung zweiter Ordnung,
die ihren Gegenstand von auflen abgrenzt. Tambiahs Ritualtheorie hin-
gegen beobachtet die Bedingungen der Selbstkonstitution von Ritualen.
Erst wenn man sie als eigenstidndige, autopoietische Phinomene unter-
scheidet, er6ffnen sie dem Beobachter ihre komplexe Organisation.

Auffiihrung, Erneuerung und Authentifizierung
der Community im Ritual der LAN-Party

LAN-Partys sind, kurz gesagt, Zusammenkiinfte tiberwiegend junger
Minner zwischen etwa achtzehn und fiinfundzwanzig Jahren. Sie variie-
ren zwischen zwanzig und zweitausend Teilnehmern, die fiir ein Wo-
chenende zusammentreffen und zu diesem Zweck (unter meist nicht un-
erheblichem Anreiseaufwand) ihre Computerausriistung zu einem ange-
mieteten Veranstaltungsort bringen, um dort Computerspiele iiber ein
installiertes lokales Netzwerk (LAN) zu spielen. Ublicherweise haben
LAN-Partys keinen markierten Beginn und auch kein definiertes Ende:
Die Spieler reisen nach und nach an, bauen ihre Computer auf und ver-
binden sie Computer mit dem lokalen Netzwerk und beginnen zu spie-
len; irgendwann beginnen die Turniere zu einem mehr oder weniger
festgesetzten Zeitpunkt; manche Mitglieder der im Spielverlauf ausge-
schiedenen Mannschaften reisen bereits frither ab, andere bleiben bis
zum letzten Tag, an dem die restlichen Spieler nach und nach abreisen,
ohne dass man von einem definierten Ende — die Siegerehrung findet
kaum Beachtung - sprechen konnte. Von besonderem Interesse im Hin-

241

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

blick auf den Community-Aspekt ist die Tatsache, dass ein nicht uner-
heblicher Anteil der LAN-Partys aus der Spieler-Szene heraus selbst, also
nichtkommerziell organisiert wird, womit jeweils ein erheblicher Auf-
wand fiir eine grofle Zahl von unentgeltlichen Organisatoren und Hel-
fern sowie ein nicht zu vernachléssigendes finanzielles Risiko der Veran-
stalter verbunden ist.

LAN-Partys sind eines der augenscheinlichsten Exempel fiir den sog.
Spill-over-Effekt, also das >Uberschwappen< von Online-Sozialitit in den
Bereich der auflermedialen Erfahrung. LAN-Partys lassen sich als soziale
Rituale lesen, die einerseits in einer komplementiren Beziehung zum
Online-Alltag gesehen werden konnen, indem sie diesen bzw. dessen
symbolische Ordnung auffiithren, iterativ erneuern und authentifizieren
(Bausch/J6rissen 2004:309). Der Auffithrungsaspekt bezieht sich dabei
auf die abstrakte Online-Community als solche, die auf der LAN-Party
zur greifbaren Netzwerk-Gemeinschaft vergegenstindlicht erscheint; auf
ihre gemeinschaftsbildenden Prinzipien wie Teamspiel oder Fairplay; so-
dann auf die Clans selbst, die sich einerseits als Clangemeinschaft auf der
LAN-Party inszenieren, und die dort andererseits im Vollzug des Spie-
lens das Community-Ideal der flieflenden Team-Kooperation in der Auf-
fithrung des perfekt abgestimmten Teamkorpers sichtbar machen. Die
Erneuerung der Gemeinschaft tritt dort besonders in den Vordergrund,
wo bisherige Online-Bekanntschaften in realen Begegnungen >geerdet«
werden. Die leibliche Begegnung ermdoglicht eine habituelle Adaption
insbesondere neuer Mitglieder, die sich sowohl auf die Zurschaustellung
des Umgangs mit Technik als auch auf ihre sozialen Kompetenzen und
Umgangsformen beziehen kann. Die Kommunikation der Community
basiert zu nicht unwesentlichen Teilen auf gemeinsamen Themen - ein
wichtiger Punkt der Erneuerung von Gemeinschaft ist in dieser Hinsicht
nicht nur das Gesprich tiber szene-interne Neuigkeiten, sondern eben-
falls der Austausch neuester Software, neuer Videoaufzeichnungen von
Counterstrike-Spielen etc. durch das Netzwerk, so dass auch tiber die
LAN-Party hinaus Fortgang und Anschlussfihigkeit community-inter-
ner Kommunikation gesichert werden. Der Aspekt der Authentifizierung
schliefSllich - genauer: der >Inszenierung von Authentizititc (Fischer-
Lichte/Pflug 2000) - benennt eine Ebene der Bewahrheitung, Vergewis-
serung und Priifung: Die Teilnehmer konnen sich als diejenigen »au-

242

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spill over: Die LAN-Party als soziales Ritual

thentifizierens, als die sie im Online-Alltag bekannt sind; Clans kénnen
sich vor der durch die LAN-Party >reprasentierten< Community - je nach
Ausrichtung - als die solidarischen, aktionistischen oder sportlich leis-
tungsfihigen Zusammenschliisse beweisen, die ihrem Selbstverstindnis
entsprechen; die Community als ganze schliefllich kann sich als Gemein-
schaft von fairen Spielern, die jhre Krifte ohne Softwaremanipulationen
miteinander messen, verifizieren, denn das »cheaten« auf LAN-Partys
wiirde sofort entdeckt werden.

Ein auffilliger Aspekt von LAN-Partys im Vergleich zu anderen of-
fentlichen jugendkulturellen Events ist, dass die Teilnehmer grofStenteils
in unauffélliger Alltagskleidung erscheinen. Im Gegensatz zu den wei-
testgehend ungeschmiickten Besuchern der LAN-Party bilden allerdings
aufwindig geschmiickte und umgestaltete Computer ein regelmaflig an-
zutreffendes Element von LAN-Partys; diese Praxis der Inszenierung des
Computers hat unter dem Namen »Case-Modding« weite Verbreitung
gefunden. Teilweise werden auf LAN-Partys »Case-Modding«-Wettbe-
werbe veranstaltet, was offenbar ein besonderes Interesse an der dstheti-
schen Bearbeitung der Computergehéuse anzeigt. Das Prinzip des »Case-
Modding« liegt grundsitzlich darin, die Blechgehduse der Computer zu
durchbrechen, so dass eine Plexiglasscheibe wie ein Fenster den Blick auf
das Innere des Rechners freigibt. Im Innern werden Lichter installiert;
teilweise auch spezielle Schlduche oder Leitungen verlegt, die die Hard-
ware in leuchtende Farbkontraste tauchen, wobei hiufig auffillige, spezi-
ell designte Liiftungs- und Kithlvorrichtungen statt der tiblicherweise
eher unscheinbaren Computer-Komponenten zum Vorschein kommen.
Héufig sind auch Teile der Blechverkleidungen schablonenartig ausge-
schnitten, so dass durch die innere Beleuchtung der Computer zum Tra-
ger illuminierter Symbole wird.

Durch das Offnen und Durchbrechen der Computer-Gehiuse wer-
den die abstrakten, unsichtbaren Rechenvorginge durch Licht und Sym-
bole als dramatischer Vorgang in Szene gesetzt. Gerade durch die fakti-
sche Unmoglichkeit und die Vergeblichkeit des Versuchs, die eigentli-
chen Vorginge im Rechnerinneren, die weit jenseits menschlicher Wahr-
nehmungskapazititen liegen, sichtbar werden zu lassen, erhalt das Case-
Modding einen besonders ostentativen Charakter. Es setzt einen weithin
sichtbaren Akzent an eben der Stelle, die aufgrund ihrer (technischen)

243

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Vergegenwdrtigung von Sozialitdt im virtuellen Bild

Medialitit reines Durchgangselement ist, und wirkt damit wie eine Anti-
these zu Kittlers Feststellung, dass die »Hardware, zumal von Compu-
tern, [...] in unseren Vorstellungen von Wirklichkeit nicht vorzukom-
menc scheint (Kittler 1998:119). Der Computer wird - nicht zuletzt auch
im Zuge einer uniibersehbaren Technikfaszination - zum Kunst- und
Kultobjekt stilisiert. Gerade in dieser dsthetischen Uberzeichnung kann
das technische Gerit, der >welterzeugende Apparat« i.S. Krédmers
(1998:83) im Raum der LAN-Party eine performative und rituelle Wir-
kung entfalten. Die versammelten Computer und Monitore erzeugen, zu-
mal in abgedunkelter Umgebung, eine eigentiimliche Atmosphire, die
zwischen der in der Masse eindruckvollen Materialitit der Gerétschaften
einerseits und ihrer Medialitat andererseits, auf die vielleicht gerade das
Element des Lichts (der Monitore und Gehiuse) verweist, oszilliert. Das
Netzwerk (»LAN«), de facto nicht weniger abstrakt als etwa das Internet
selbst oder die Datenstréme im Inneren der Rechner, wird als Versamm-
lung geschmiickter und miteinander verbundener Computer aufgefiihrt.
Es ist der Schmuck und die Ordnung der Counterstrike-Community:
kosmos.

Der rituelle Raum der LAN-Party konstituiert sich eher tiber dieses
materialisierte Netzwerk als durch die (austauschbaren) Raumlichkeiten,
in welcher die Veranstaltungen stattfinden. Dabei ist die Anordnung der
Computer zugleich eines der wenigen Ordnungsprinzipien fiir die Kor-
per im Raum der LAN-Party. Da die Turniere und Spiele nur einem
schwachen zeitlichen Raster folgen und sich dabei auch noch tiberlagern,
kann allenfalls von okkasionellen zeitlichen Synchronisationsebenen
oder -inseln gesprochen werden (etwa dort, wo zwei Teams zu einem be-
stimmten Zeitpunkt gegeneinander anzutreten verabreden). Infolgedes-
sen kommt es zu einem fiir den dufleren Betrachter eher chaotischen
Eindruck. Achtet man jedoch auf die konstitutiven Elemente und auf die
Art der Ordnung dieses Rituals, so wird ersichtlich, dass es sich tatsach-
lich handelt durchaus nicht um Unordnung handelt, sondern um sich
iberlagernde Selbstorganisationsprozesse, wie sie auch fiir den Online-
Alltag typisch sind - die Gemeinschaft erscheint in Form von Interferen-
zen, von Uberlagerungseffekten verschiedener Rhythmen. In dieser Hin-
sicht hat die Anordnung der Computer einen integrativen Effekt: Als
sichtbares Ordnungsschema (das bspw. auch momentan abwesende Spie-

244

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spill over: Die LAN-Party als soziales Ritual

ler durch ihren >Platz« représentiert) erzeugt sie eine Konstanz, die ein
flieBendes Kommen und Gehen erlaubt, ohne dass ein Bild der Desinte-
gration entstiinde. Wie ein »strange attractor« (Coveney/Highfield
1994:266) fungiert das sichtbare Netzwerk — das Ensemble von Stiihlen,
Tischen, Computern und Kabeln - als Anziehungspunkt einer nicht-
hierarchischen, dezentral organisierten, fluktuierenden und selbstdhnli-
chen Ordnung des Sozialen.

245

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026,



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13 Resiimee

1.

In den bild- und medientheoretischen Diskussionen der 1990er Jahre bil-
den Thesen des Realititsverlusts, der Entwirklichung der Erfahrungswelt
oder sogar der Derealisierung, des Verschwindens der Wirklichkeit zu-
gunsten blofSer Simulakren, ein verbreitetes Kritikmuster. Die vorliegen-
de Arbeit verfolgte das Ziel, dieses Fragen nach der Wirklichkeit im Zeit-
alter der Neuen Medien seinerseits kritisch zu hinterfragen.

Dieses Muster der Derealisierungsbesorgnis ist nicht eben neu, son-
dern es verweist auf eine kulturgeschichtliche Dimension. Ein wichtiger
Bezugspunkt hierfiir sind die Schriften Platons. Denn nicht nur kann
Platon als der erste — und einer der wirkungsméchstigsten — Bildkritiker
gelten. Vielmehr geschieht diese Bildkritik im Kontext eines komplexen
Geflechts von ontologisch-kosmologischen Wirklichkeitsentwiirfen, an-
thropologischen Modellen, pddagogischen Konzepten und politisch-nor-
mativen Handlungsanweisungen. Die dabei entstandene thematische Al-
lianz von Bildlichkeit und Bildung ist ein nicht nur in der Geschichte der
Padagogik, sondern auch ein heute noch wirksames Motiv.

Dabei lésst sich die hochgradig ambivalente Einschitzung des Bildes
bei Platon, die in der Bildungstheorie Meister Eckharts in hochst parado-
xen Formulierungen widerhallt, allein mit bildtheoretischen Mitteln
nicht hinreichend erklaren. Die begriffskritische Analyse zeigt, dass Pla-
ton mit zwei Bildkonzepten: einem nichtmedialen und einem medialen,
operiert.

Der Ausdruck eikén steht iiberwiegend fiir die Ebenbildlichkeit mit
den Ideen, die sich in ganz verschiedenen medialen Verkérperungen ma-

247

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Resiimee

nifestieren kann. Im Medium von Chora und Zahl ist dies der Kosmos;
im Medium der Sprache der eikos logos (Mythos); im Medium der Stoff-
lichkeit (Hyle) sind eikones materielle Dinge. All dies sind »gute« Eben-
bilder der idealen Ordnung. Eidélon hingegen steht fiir das medial ver-
korperte Bild, dessen mediale Darstellungsform (Perspektive etc.) zu-
meist die wahren (idealen) Formverhiltnisse verzerrt. So entstehen die
ideenfernen Phantasmen: Bilder, die sich nicht auf die Ordnung der Ide-
en beziehen, sondern ihrer eigenen Ordnung folgen.

Damit sind zwei widerstreitende Pole markiert: die medialen Darstel-
lungsformen konkurrieren mit dem idealen (gottlichen) Formgebungs-
monopol. Bilder und andere mediale und kiinstlerische Darstellungen
werden deswegen von Platon nicht etwa pauschal verurteilt, sondern am-
bivalent bewertet: die Frage ist, ob sie Bezug nehmen auf die Referenz
der hochsten Wirklichkeit der Ideen und somit am Seienden teilhaben,
oder ob sie nicht Bezug nehmen und damit gleichsam selbstreferentiell,
nur auf ihre eigene mediale Form bezogen, zu irrealen Phantasmen wer-
den.

Nicht die Bildlichkeit an sich, sondern: die Dominanz ihres medialen
Formanteils bestimmt iiber ihre Nihe oder Ferne zur hochsten Realitit
der Ideenwelt. In diesem Sinne kann von einer »Medienkritik avant la
lettre« bei Platon gesprochen werden, und in diesem Sinne verweisen
viele medienkritische Beitrage der 1990er Jahre auf ein geradezu ver-
déchtig altes Muster europiischen Denkens.

2.

Referenzmodelle wie das der Ideenwelt bei Platon sind historisch varia-
bel. Rekonstruiert man diese Geschichte in Grundziigen, so wird deut-
lich, dass in der Moderne der Reprisentationsgedanke — und damit die
Legitimierbarkeit ontologisch eindeutiger Weltbilder - zunehmend in die
Krise gerit. Damit taucht das Problem auf, von welchem Standpunkt aus
das Verhiltnis von Bild, Medium und Realitdt noch thematisiert werden
kann.

Grundsitzlich besteht ein Losungsweg darin, das in die Krise gerate-
ne korrespondenztheoretische Wissenschaftsmodell durch ein Modell
der Bezugnahme auf symbolische Entititen zu ersetzen: die Subjekt-Ob-
jekt-Dichotomie, die fiir das neuzeitlich-cartesianische Wissenschafts-

248

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Resiimee

verstandnis priagend ist, wird damit ersetzt durch das Modell der Bezug-
nahme von einer symbolischen Welt auf andere. Der »radikale Relativis-
mus« Nelson Goodmans stellt hierfiir ein prominentes Beispiel und eine
wichtige Zuriickweisung realistischer Erkenntnismodelle dar.

Doch Goodmans radikaler Relativismus diskutiert den Reprisentati-
onsgedanken zwar kritisch, bleibt diesem Konzept jedoch gleichwohl
verbunden. Insbesondere der Versuch, ein objektives Kriterium zur Beur-
teilung der Richtigkeit der Bezugnahmen zwischen symbolischen Welten
einzuftihren, ist kritisch zu bewerten. Das Konzept der »externen Struk-
turisomorphie« ist fiir Goodman ein Instrument, solche symbolische
Welten zu identifizieren, die falsche Bezugnahmen darstellen, und die
deshalb als »nicht wirkliche Welten« keine Anerkennung beanspruchen
diirfen. Nicht-wirkliche Welten sind mithin bei Goodman formal als »re-
ferenzlos« definiert, und Goodman selbst hebt die strukturelle Nahe die-
ses Standpunkts zu dem der Platoniker hervor.

3.

Damit begriindet sich der Versuch, einen nicht-reprisentationalistischen
Standpunkt fir die bild- und medientheoretische Diskussion fruchtbar
zu machen, wie er von dem Neopragmatisten Richard Rorty propagiert
wird. Problematisch in bezug auf die Realitdtsproblematik ist, dass Rorty
selbst zur Vermeidung représentationalistischer Bezugnahmen vor-
schldgt, Begriffe wie Realitdt ginzlich »aus dem Vokabular zu verban-
nen«. Der »differenztheoretische Konstruktivismus« Niklas Luhmanns
bietet hier eine Alternative, insofern dessen methodologischer Kern, die
Beobachtungstheorie, eine antireprisentationalistische Position darstellt,
die gleichwohl eine de-ontologisierte Thematisierung von Realitit er-
laubt.

Auf der Grundlage der Luhmannschen Beobachtungstheorie kann
gezeigt werden, dass es sich bei Derealisierungsthesen generell (und zwar
unabhingig vom jeweilig angewandten Referenzmodell) um Beobach-
tungen zweiter Ordnung handelt, die ihre Standortgebundenheit nicht
reflektieren (Metabeobachter, die tiber keine Beobachtungstheorie verfii-
gen). Im Kontext einer beobachtungstheoretischen Reflexion kann »Rea-
litat« nicht mehr als externes und auch nicht als internes Bezugsfeld von
Aussagen verstanden werden, sondern nur mehr als - beobachtergebun-

249

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Resiimee

denes - Korrelat der Beboachtung von Beobachtern. Die Vorstellung ei-
ner Referenz auf Entitdten, seien sie als symbolische oder als extern-reale
gedacht, wird so durch die Referenz auf Differenzen ersetzt — der Beob-
achter oder, sozial gewendet, der Andere, wird dabei als Prozess einer au-
topoietischen, d.h. selbstprozessierten Differenzsetzung konzipiert.

Auf diesem Komplexitétsniveau der Beobachtung werden klassische
Derealisierungsthesen in ihrem normativen Gehalt durchsichtig und da-
mit letztlich gegenstandslos.

4.

Wenn in dieser Weise Realitdt an Beobachtungsverhiltnisse gebunden
ist, so erlangt die Thematik des Beobachters bzw. Beboachtens eine vor-
rangige Bedeutung. Luhmanns selbstreferentieller »Beobachter« fithrt
hier in unauflosbare Begriindungsproblematiken: Denn jeder Vollzug ei-
ner Unterscheidung ist auf eine Vollzugsinstanz angewiesen, doch der
autopoietische Luhmannsche Beobachter entsteht erst im Vollzug: er be-
tritt die Biihne »logisch verspitet« und bleibt ein imaginires Element der
Theorie. Fraglich ist, wie im Hinblick auf eine konkrete soziale Praxis ein
theorieimmanent nur imaginires Konstrukt fiir konkrete Beobachtungs-
handlungen verantwortlich gemacht werden soll. Luhmann versucht dies
unter Bezug auf den logischen Kalkiil Spencer-Browns mit dem Konzept
des »reentry, des rekursiven (autopoietischen) Wiedereintritts des Be-
obachters in seine Beobachtung zu legitimieren. Doch gerade an dieser
Stelle bleibt Luhmanns Rezeption des Kalkiils entscheidend unterkom-
plex.

Im Rekurs Wittgensteins Meditation {iber den Grund des Sprach-
spiels lief sich mit G. Gebauer aufweisen, dass sinngenerierende Hand-
lungen (nach Luhmann: »Unterscheidungen«), als basale Form der Geste
verstanden werden konnen. Wittgenstein demonstriert das Scheitern des
experimentellen Versuchs, an sprachlichen Bedeutungen zu zweifeln,
denn bereits das Zweifeln ist ein Sprachspiel, das nur auf der Basis von
GewifSheiten gespielt werden kann. Als Vollzug ist das Zweifeln ein Han-
deln, so wie das Beobachten als Vollzug eine Unterscheidungshandlung
ist. Beides basiert auf Gewissheiten des Korpers, die somit die Bedingung
von Erkenntnis darstellen. Der so thematisierte Kérper hat zwei beson-
dere Eigenschaften: er ist erstens erkenntnislogisch unhintergehbar und

250

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Resiimee

zweitens autopoietisch konzipiert, denn wenn er keinen ihm dufleren
Grund hat, so kann er sich nur selbst abgrenzen. Dies bedingt zugleich,
ein Prinzip »Korper« von »dem« objektivierten, bereits von auflen unter-
schiedenen Korper zu differenzieren. »Korper« steht mithin fiir ein un-
beobachtbares Prinzip, das nicht auf den sichtbaren Korper zu reduzie-
ren ist (denn dieser unterscheidet nicht sich selbst, sondern wird durch
den Blick etc. unterschieden).

5.

Dieser Handlungskorper ist nicht wie bei Luhmann als Umwelt von Sys-
temen zu denken, sondern als Vollzugsgrund von Systemen. Soziale Si-
tuationen, die Luhmann als Interaktionssysteme begreift, werden so als
emergente soziale Situationen reformulierbar. Das Prinzip »Korper« ist
fiir alle Unterscheidungshandlungen denknotwendig und insofern kon-
stitutiv fiir alle sozialen Situationen - auch in sogenannten »virtuellen«
Umgebungen.

»Emergente soziale Situationen« konnen in dieser Weise als »verkor-
perlichte« Situationen beobachtet werden, als ereignishaft verdichteter
Zusammenhang der gegenseitigen »Beobachtung von Beobachternc.
Dies entspricht formal betrachtet der antireprasentationalistischen Auf-
fassung von Realitdt, wie sie im Kontext des differenztheoretischen Kon-
struktivismus gewonnen wurde. Dieser Gedanke entspricht iiberdies
dem Grundgedanken der Meadschen Sozialphilosophie (dem Gedanken
der Sozialitit, die Gegenwirtigkeit stiftet, und Gegenwirtigkeit, die Rea-
litat konstituiert) und ist insofern auch in einem handlungsorientierten
Theoriekontext anschlussfihig.

6.

Bezieht man diese Thesen auf den Bereich der Neuen Medien und auf
die Frage des Verhiltnisses von Bildlichkeit, Medialitit und Realitit, so
fallt in der medientheoretischen Reflexion zuallererst ins Auge, dass im
Gegensatz zu den Massenmedien, die mit Luhmann als geschlossenes so-
ziales System mit eigenen Wirklichkeitsentwiirfen aufgefasst werden
miissen, die Neuen Medien priméar durch ihre sozialen Gebrauchsweisen

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Resiimee

definiert sind. Sie sind damit pridestiniert (und teilweise auch eigens
dazu entworfen worden), soziale Situationen zu erméglichen.

Der These, dass hierbei eine entkorperte Form von Kommunikation
gegeben sei, ist nicht zuzustimmen. Der Medienphilosoph Mike Sandbo-
the hat mit Nachdruck auf eine » Apprisenz« des Korpers in den Neuen
Medien hingewiesen. Die These, dass »Korper« ein fiir alle sozialen Si-
tuationen konstitutives Prinzip darstellt, bestitigt diese Beobachtung und
geht zugleich tiber sie hinaus.

Dies wird besonders deutlich am Thema der Bildlichkeit im Kontext
Neuer Medien. Jedes auf dem Bildschirm erscheinende Bild zeigt sich in
der Analyse als mit pragmatischen Vollziigen verkniipft, denn jedes Bild
entsteht unmittelbar als Ergebnis eines Amalgams von Handlungen (ei-
nes oder mehrerer Benutzer), semiotisch-technischer Anweisungen auf
der Ebene der graphischen Benutzeroberfliche (»performativer Code«)
und bilderzeugender digitaler Operationen des Computers. Dies gilt ge-
nerell und unabhingig von der jeweiligen konkreten Anwendung. Der
Gebrauch der Bilder ist Vollzug, und das Entstehen der Bilder ist ein sin-
guldres und vergingliches Ereignis. Im Fall von kollektiv hergestellten
Bildern und Szenen - etwa im Rahmen von Online-Communities oder
von Online-Computerspielen - sind die Bilder unmittelbares Produkt
gemeinschaftlicher interaktiver Vollziige.

Weil der Vollzug konstitutiv fiir das Entstehen der Bilder ist, konnen
sich auf mehreren Ebenen sowohl habituelle als auch stilistische Unter-
schiede bzw. Gemeinsamkeiten der Spieler manifestieren. Eine wichtige
Rolle spielen dabei bspw. Korperinszenierungen durch Auswahl und Aus-
stattung der >virtuellen« Spielfiguren, durch bestimmte Bewegungsabliu-
fe und Stile, durch bestimmte spielstrategische Entscheidungsmuster etc.
(Auffithrung praktischen Wissens), sowie die Ausbildung eines bestimm-
ten Umgangs mit Zeit, eines Zeithabitus — sowohl was die gemeinschaft-
lich organisierten »Anwesenheitszeiten« angeht, vor allem jedoch was
das »Timing« im Spiel betrifft oder auch die erforderlichen Geschwin-
digkeiten, die etwa im Chat-Raum den Insider von Neuling unterschei-
den lassen.

In besonderem Mafie ist das, was in Online-Interaktionen geschieht,
davon abhingig, wie das Geschehen auf den Bildschirmen von den ein-
zelnen Teilnehmern konstruiert wird. In der Counterstrike-Onlinespie-

252

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Resiimee

lercommunity konnte beobachtet werden, dass nicht nur die Aktionsstile,
sondern auch der Blick der einzelnen Spieler auf das Bild gemeinschaftli-
chen Sozialisations- und Habitualisierungsprozessen unterliegt - in die-
sem Fall geht es darum, die visuelle Gewalt in spielstrategische Informa-
tion zu transformieren. Der entsprechende Wahrnehmungsstil - eine be-
stimmte Beobachtungsform — wird wiederum wird zum zentralen Be-
standteil einer gemeinschaftsstiftenden Auffithrung.

7.

In den Neuen Medien entstehen neue Formen des Sozialen. Die neuen,
interaktiven Bilder folgen nicht einer schlichten Logik der Abbildung,
Reprisentation oder Simulation: vielmehr gehoren sie einer Ordnung des
sozialen Ereignisses an. Bilder ermdglichen in den Neuen Medien die
Entstehung von dichten, emergenten sozialen Situationen. Sie ermogli-
chen ludische und rituelle Umbestimmtheitsrdume, in denen Prozesse
der Distinktion und der Gemeinschaftsbildung, der Habitualisierung,
Sozialisation und wesentlich auch visuell vermittelter Bildungerfahrun-
gen ermoglicht werden.

Nicht nur sind pauschale Derealisierungsbefiirchtungen angesichts
dieser Sachlage zuriickzuweisen. Aus der Sicht einer antireprésentationa-
listischen, beobachtungstheoretisch reflektierten Auffassung von Realitdt
kann festgestellt werden, dass die Neuen Medien durchaus neue Kultur-
rdume fiir »reale« soziale Situationen bereitstellen: erstens im Sinne des
Umstands, dass die Aktionen und Vollziige in virtuellen Rdumen als sol-
che soziale Handlungsrealititen konstituieren (sind es virtuelle, so sind
es daher keine »falschen realen«, sondern »wahre virtuelle« Vollziige);
zweitens im Sinne der entstehenden emergenten sozialen Situationen, in
denen sich Gemeinschaften auffithren und - wie im gemeinsamen
Mannschaftsspiel - bewihren; drittens schliefilich in den Erfahrungs-
moglichkeiten von Alteritét, die in den tentativen Spiel- und Freirdumen
der Neuen Medien neue Formen des Selbst- und Weltentwurfs ermogli-
chen und befordern.

253

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026,



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Siglenverzeichnis

Um die Lesbarkeit des Textes zu verbessern, wurde darauf verzichtet, klassische

Werke durch die Jahresangabe der Druckausgabe zu kennzeichnen. Stattdessen

wurden folgende Siglen verwendet:

Adorno
Aristoteles
Augustinus:
Darwin:
Descartes:
Durkheim:

Hegel:

Heidegger:

Heider:

Husserl:

Jean Paul:
Kant:
Locke:
Nietzsche:

Platon:

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.

Negative Dialektik

De anima

Bekenntnisse

The expression of emotions ...
Meditationen ...
Pragmatismus und Soziologie
Soziologie und Philosophie
Enz. II

Enz. III

Phianomenologie des Geistes
Rechtsphilosophie

Sein und Zeit

Vom Ereignis

Ding und Medium
Cartesianische Meditationen
Erfahrung und Urteil
Vorschule der Asthetik
KdrV

Vers. ii.d. menschl. Verstand
Die frohliche Wissenschaft
Menon

Nomoi

Adorno (1970)
Aristoteles (1995)
Augustinus (1987)
Darwin (1872)
Descartes (1996)
Durkheim (1993)
Durkheim (1976)
Hegel (1986b)
Hegel (1986¢)
Hegel (1986a)
Hegel (1986d)
Heidegger (1993)
Heidegger (2003)
Heider (1923)
Husserl (1992)
Husserl (1999)
Jean Paul (1963)
Kant (1983)
Locke (1981)
Nietzsche (1954)
Platon (1919b)
Platon (1919d)

255



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Siglenverzeich

nis

(Forts. Platon)

Rousseau:
Schopenhauer

Wittgenstein:

256

Parmenides
Phaidon
Phaidros
Politeia
Sophistes
Timaios
Emil
: Ueber den Willen ...
UG [= Uber Gewif3heit]

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.

Platon (1919a)
Platon (1919¢)
Platon (1919a)
Platon (1919d)
Platon (1919b)
Platon (1919d)
Rousseau (1995)
Schopenhauer (1977)
Wittgenstein (1984)

(
(
(
(



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W. (1970): Negative Dialektik. Jargon der Eigentlich-
keit (Ges. Schriften Bd. 6). Frankfurt/M. 1996

Adorno, Theodor W. (1973): Asthetische Theorie. Frankfurt/M. 1°1990

Adorno, Theodor W. (2002): Ontologie und Dialektik. Frankfurt/M.
2002

Alkemeyer, Thomas/Gebauer, Gunter (2002): Tiefenstrukturen als Ver-
mittlungen zwischen Spielen und Alltagswelt. In: Paragrana 11
(2002) 1, S. 51-63

Althans, Birgit (2000): Der Klatsch, die Frauen und das Sprechen bei der
Arbeit. Frankfurt/M. 2000

Arbeitsgruppe Ritual (2004): Differenz und Alteritit im Ritual. Eine in-
terdisziplinire Fallstudie. In: Paragrana 13 (2004) 1, S. 187-249

Aristoteles: Uber die Seele. Hamburg 1995

Auerbach, Erich (1982): Mimesis. Dargestellte Wirklichkeiten in der
abendlandischen Literatur. Bern/Miinchen 1982

Augustinus (1987): Bekenntnisse. Frankfurt/M. 2000

Balke, Friedrich (1999): Dichter, Denker und Niklas Luhmann. Uber
Sinnzwang in der Systemtheorie. In: Koschorke, Albrecht/Vismann,
Cornelia (Hg): Widerstinde der Systemtheorie. Kulturtheoretische
Analysen zum Werk von Niklas Luhmann. Berlin 1999, S. 135-157

Baraldi, Claudio/Corsi, Giancarlo/Esposito, Elena (1997): GLU. Glossar
zu Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme. Frankfurt/M. 2003

Baudrillard, Jean (1978): Agonie des Realen. Berlin 1978

Baudrillard, Jean (1991): Der symbolische Tausch und der Tod. Miinchen
1991

Bausch, Constanze/Jorissen, Benjamin (2004): Erspielte Rituale. Kampf
und Gemeinschaftsbildung auf LAN-Partys In: Wulf, Christoph/Al-

257

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

thans, Birgit/Audehm, Kathrin e.a.: Bildung im Ritual. Schule, Fami-
lie, Jugend, Medien. Opladen 2004, S. 303-357

Bausch, Constanze/Jorissen, Benjamin (2005a): Das Spiel mit dem Bild.
Zur Ikonologie von Action-Computerspielen. In: Wulf, Christoph/
Zirfas, Jorg (Hg.): Ikonologie des Performativen. Miinchen 2005, S.
245-264

Bausch, Constanze/J6rissen, Benjamin (2005b): LAN-Partys. Spieler-
Communities als eine Bewegung, die Virtualitit und Technik mit Ge-
meinschaft und Spiel verbindet. In: Schiiler Heft 2005: Jugend, Glau-
ben, Sinn. S. 68-71

Becker, Barbara/Paetau, Michael (Hg.) (1997): Virtualisierung des Sozia-
len. Die Informationsgesellschaft zwischen Fragmentierung und Glo-
balisierung. Frankfurt/M. 1997

Becker, Barbara (2000): Cyborgs, Robots und >Transhumanisten< - An-
merkungen iibe rdie Widerstindigkeit eigener und fremder Materia-
litat. In: dies./Schneider, Irmela (Hg.): Was vom Korper iibrig bleibt.
Korperlichkeit — Identitit - Medien. Frankfurt/M. 2000, S. 41-69

Belting, Hans (1990): Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem
Zeitalter der Kunst. Miinchen 1990

Belting, Hans (2001): Bild-Anthropologie. Entwiirfe fiir eine Bildwissen-
schaft. Miinchen 2001

Belting, Hans/Kamper, Dietmar (Hg.) (2000): Der zweite Blick. Bildge-
schichte und Bildreflexion. Miinchen 2000

Bender, Christiane (1989): Identitit und Selbstreflexion. Zur reflexiven
Konstruktion der sozialen Wirklichkeit in der Systemtheorie von N.
Luhmann und im Symbolischen Interaktionismus von G. H. Mead.
Frankfurt/M./Bern/New York 1989

Benner/Briiggen (1997): Bildung/Lernen. In: Wulf, Christoph (Hg.)
(1997): Vom Menschen. Handbuch Historische Anthropologie.
Weinheim/Basel 1997, S. 768-779

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1980): Die gesellschaftliche Kon-
struktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie.
Frankfurt/M. 1980

Bergmann, Werner (1981): Zeit, Handlung und Sozialitit bei G. H.
Mead. In: Zeitschrift fiir Soziologie 10 (1981) 4, S. 351-363

Bergson, Henri (1948): Denken und schopferisches Werden. Aufsitze
und Vortrige. Meisenheim am Glan 1948

258

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Blumer, Herbert (1969): Symbolic Interactionism. Perspective and Meth-
od. Berkeley/Los Angeles, Ca. 1986

Boehm, Gottfried (Hg.) (1994): Was ist ein Bild? Miinchen *2001

Boehm, Gottfried (1994a): Die Wiederkehr der Bilder. In: ders. (Hg.)
(1994), S. 11-38

Boehm, Gottfried (1994b): Die Bilderfrage. In: ders. (Hg.) (1994), S. 325-
343

Bohme, Gernot (1996a): Idee und Kosmos. Platons Zeitlehre - eine Ein-
fithrung in seine theoretische Philosophie. Frankfurt/M. 1996

Béhme, Gernot (1996b): Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte der
vier Elemente. In: Paragrana 5 (1996) 1, S. 13-35

Bohme, Gernot (2001): Aisthetik. Vorlesungen iiber Asthetik als allge-
meine Wahrnehmungslehre. Miinchen: Fink 2001

Bshme, Gernot (2004): Theorie des Bildes. Miinchen %2004

Bohnsack, Ralf (1993): Rekonstruktive Sozialforschung. Einfithrung in
Methodologie und Praxis qualitativer Forschung. Opladen 1993

Bohnsack, Ralf (2001): Die dokumentarische Methode in der Bild- und
Fotointerpretation. In: ders./Nentwig-Gesemann, Iris/Nohl, Arnd-
Michael (Hg.): Die dokumentarische Methode und ihre Forschungs-
praxis. Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Opladen 2001

Bolz, Norbert (1998): Chaos und Simulation. Miinchen *1998

Bolz, Norbert/Kittler, Friedrich/Tholen, Christoph (Hg.) (1999): Compu-
ter als Medium. Miinchen 1999

Bourdieu, Pierre (1987): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaft-
lichen Urteilskraft. Frankfurt/M. '°1998

Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Ver-
nunft. Frankfurt/M. *1997

Bourdieu, Pierre (1998): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns.
Frankfurt/M. 1998

Brandom, Robert B. (2001): Begriinden und Begreifen. Eine Einfithrung
in den Inferentialismus. Frankfurt/M. 2001

Breidbach, Olaf (1998): Der Innenraum des Schidels und der Auflen-
raum der Welt. In: Fischer, Hans Rudi (Hg.) (1998): Die Wirklichkeit
des Konstruktivismus. Zur Auseinandersetzung um ein neues Para-
digma. Heidelberg *1998, S. 309-323

Buber, Martin (1995): Ich und Du. Stuttgart 1995

259

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Buck, Giinther (1984): Riickwege aus der Entfremdung. Studien zur Ent-
wicklung der deutschen humanistischen Bildungsphilosophie. Pader-
born, Miinchen 1984

Cantwell, Robert (1993): Ethnomimesis. Folklife and Representation of
Culture. Chapel Hill, London 1993

Chang Yen-Ling (1970): The Problem of Emergence: Mead and White-
head. In: Kinesis 2 (1970), S. 69-80

Clam, Jean (2002): Was heif3t, sich an Differenz statt an Identitét orien-
tieren? Zur De-Ontologisierung in Philosophie und Sozialwissen-
schaft. Konstanz 2002

Coveney, Peter/Highfield, Roger (1994): Anti-Chaos. Der Pfeil der Zeit
in der Selbstorganisation des Lebens. Reinbek b. Hamburg 1994

Craig, Edward (1998): Realism and antirealism. In: Routledge Encyclo-
pedia of Philosophy. Version 1.0. London/New York 1998

Cronk, George (1987): The Philosophical Anthropology of George Her-
bert Mead. New York 1987

Darwin, Charles (1872): The Expression of the Emotions in Man and
Animals. New York 1872

de Berg, Henk/Prangel, Matthias (Hg.) (1995): Differenzen. Systemtheo-
rie zwischen Dekonstruktion und Konstruktivismus. Tiibingen 1995

Debray, Régis (2003): Einfiihrung in die Mediologie. Bern/Stuttgart/
Wien 2003

de Kerckhove, Derrick (2002): Die Architektur der Intelligenz. Wie die
Vernetzung der Welt unsere Wahrnehmung  verdndert.
Basel/Boston/Berlin 2002

Descartes, René (1996): Philosophische Schriften in einem Band. Ham-
burg 1996

Derrida, Jacques (1976): Die Schrift und die Differenz. Frankfurt/M.
1976

Dewey, John (1925): Experience & Nature. Chicago/La Salle, I11. °1997

Doring, Klaus W. (2002): Konditionierung zum Killer. Erfurt und Wa-
shington: Zufall, oder auch Folge von Gewaltdarstellungen in Film
und Computerspielen? In: Der Tagesspiegel Nr. 17913 v. 14.10.2002

Douglas, Mary (1988): Reinheit und Gefahrdung. Eine Studie zu Vorstel-
lungen von Verunreinigung und Tabu). Frankfurt/M. 1988

Dummett, Michael (1980): Truth and Other Enigmas. Cambridge, Mass.
1980

260

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Durkheim, Emile (1976): Soziologie und Philosophie. Frankfurt/M.
’1996

Durkheim, Emile (1984): Die Regeln der soziologischen Methode.
Frankfurt/M. *1999

Durkheim, Emile (1993): Schriften zur Soziologie der Erkenntnis. Frank-
furt/M. 1993

Eco, Umberto (1986): Travels in Hyperreality. San Diego/New York/Lon-
don 1986

Eckert, Roland/Vogelgesng, Waldemar/Wetzstein, Thomas A./Winter,
Rainer (1990): Grauen und Lust — Die Inszenierung der Affekte. Eine
Studie zum abweichenden Videokonsum. Pfaffenweiler 1990

Ehrenspeck, Yvonne/Schiffer, Burkhard (Hg.) (2003): Film- und Foto-
analyse in der Erziehungswissenschaft. Ein Handbuch. Opladen 2003

Encarnagio, José/Felger, Wolfgang (1997): Internationale Aktivititen und
Zukunftsperspektiven der Virtuellen Realitit. In: Encarnagio,
José/Poppel, Ernst/Schipanski, Dagmar e.a. (Hg.): Wirklichkeit ver-
sus Virtuelle Realitdt: Strategische Optionen, Chancen und Diffusi-
onspotentiale. Baden-Baden 1997, S. 9-39

Esposito, Elena (1998): Fiktion und Virtualitit. In: Krdmer, Sybille (Hg.):
Medien — Computer - Realitit. Wirklichkeitsvorstellungen und Neue
Medien. Frankfurt/M. 1998, S. 269-296

Farbermann, Harvey A. (1992): Mannheim, Cooley and Mead: Toward a
Social Theory of Mentality. In: Hamilton, Peter (Ed.): George Her-
bert Mead. Critical Assessments. Bd. IV. London, New York 1992

Fafller, Manfred/Halbach, Wulf (Hg.) (1998): Geschichte der Medien.
Miinchen 1998

Fafller, Manfred (2001): Netzwerke. Einfithrung in die Netzstrukturen,
Netzkulturen und verteilte Gesellschaftlichkeit. Miinchen 2001

Feierabend, Sabine/Klingler, Walter (2000): Jugend, Information,
(Multi-)Media 2000. Aktuelle Ergebnisse der JIM-Studie zum Medie-
numgang Zwolf- bis 19-Jahriger. in: Media Perspektiven 11/2000,
S.517-527

Feldmann, Harald (1988): Mimesis und Wirklichkeit. Miinchen 1988

Fichte, Johann Gottlieb (1969): Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre
(1974). Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre (1974/95).
Werke 1,2 (Teilausgabe). Stuttgart-Bad Cannstatt 1969

Fischer, Hans Rudi (Hg.) (1998): Die Wirklichkeit des Konstruktivismus.
Zur Auseinandersetzung um ein neues Paradigma. Heidelberg *1998

261

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Fischer, Hans Rudi/Schmidt, Siegfried J. (Hg.) (2000): Wirklichkeit und
Welterzeugung. In memoriam Nelson Goodman. Heidelberg 2000
Fischer-Lichte, Erika (1998): Auf dem Wege zu einer performativen Kul-
tur. In: Paragrana 7 (1998) 1, S. 13-29

Fischer-Lichte, Erika (2000a): Theatralitit und Inszenierung. In: Fischer-
Lichte, Erika/Pflug, Isabel (Hg.): Inszenierung von Authentizitét. Ti-
bingen/Basel 2000, S. 11-27

Fischer-Lichte, Erika (2000b): Inszenierung von Selbst? Zur autobiogra-
phischen Performance. In: S. 59-70

Fischer-Lichte, Erika/Pflug, Isabel (Hg.) (2000): Inszenierung von Au-
thentizitit. Tiibingen/Basel 2000

Flessner, Bernd (Hg.) (1997): Die Welt im Bild. Wirklichkeit im Zeitalter
der Virtualitit. Freiburg i. Br. 1997

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der
Humanwissenschaften. Frankfurt/M. ''1993

Frank, Arthur W. (1991): For a Sociology of the Body: An Analytical Re-
view. In: Featherstone, Mike; Hepworth, Mike; Turner, Bryan S.
(eds.): The Body. Social Process and Cultural Theory. London 1991

Frank, Manfred/Kurz, Gerhard (Hg.) (1975): Materialien zu Schellings
philosophischen Anfangen. Frankfurt/M. 1975

Freud, Sigmund (1992): Das Ich und das Es. In: ders., Das Ich und das
Es. Metapsychologische Schriften. Frankfurt/M. 1992

Fromme, Johannes/Meder, Norbert/Vollmer, Nikolaus (2000): Compu-
terspiele in der Kinderkultur. Opladen 2000

Fuchs, Peter (1994): Der Mensch — ein Medium der Gesellschaft? In:
ders./Gobel, Andreas (Hg.): Der Mensch - das Medium der Gesell-
schaft? Frankfurt/M. 1994, S. 15-39

Fuchs, Peter (1999): Intervention und Erfahrung. Frankfurt/M. 1999

Fuchs, Peter (2004): Der Sinn der Beobachtung. Begriffliche Untersu-
chungen. Weilerswist 2004

Fuf, Peter (2001): Das Groteske: ein Medium kulturellen Wandels. Koln
2001

Gadamer, Hans Georg (1968): Dialektik und Sophistik in siebenten pla-
tonischen Brief. In: ders., Platons dialektische Ethik und andere Stu-
dien zur platonischen Philosophie. Hamburg 1968

Gebauer, Gunter (1997): Uber Auffithrungen der Sprache. In: Trabant,
Jurgen (Hg.): Sprache denken. Positionen aktueller Sprachphiloso-
phie. Frankfurt/M. 1997, S. 224-246

262

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Gebauer, Gunter (1998): Hand und Gewif8heit. In: ders. (Hg.): Anthro-
pologie. Leipzig 1998, S. 250-274

Gebauer, Gunter/Kamper, Dietmar/Lenzen, Dieter u.a. (1989): Histori-
sche Anthropologie. Zum Problem der Humanwissenschaften heute
oder Versuche einer Neubegriindung. Reinbek b. Hamburg 1989

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (1992): Mimesis. Kultur - Kunst - Ge-
sellschaft. Reinbek b. Hamburg *1998

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (1995): Mimesis — Poiesis — Autopoie-
sis. In: Paragrana 4 (1995) 2, S. 9-12

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (1998): Spiel - Ritual - Geste. Mimeti-
sches Handeln in der sozialen Welt. Reinbek b. Hamburg 1998

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (2003): Mimetische Weltzuginge. So-
ziales Handeln - Rituale und Spiele - &sthetische Produktionen.
Stuttgart 2003

Geulen, Dieter (1982): Perspektiveniibernahme und soziales Handeln.
Text zur sozial-kognitiven Entwicklung. Frankfurt/M. 1982

Geulen, Dieter (1989): Das vergesellschaftete Subjekt. Zur Grundlegung
der Sozialisationstheorie. Frankfurt/Main 1989

Geulen, Dieter (1991): Das Gesellschaftliche in der Seele. In: Jiittemann,
Gerd/Sonntag, Michael/Wulf, Christoph (Hg.): Die Seele. Ihre Ge-
schichte im Abendland. Weinheim 1991, S. 528-552

Gimmler, Antje/Sandbothe, Mike/Zimmerli, Walther Ch. (Hg.) (1997):
Die Wiederentdeckung der Zeit. Reflexionen — Analysen — Konzepte.
Darmstadt 1997

Godde, Gunter (1999): Traditionslinien des »Unbewuf3ten«. Schopen-
hauer - Nietzsche - Freud. Tiibingen 1999

Gombrich, Ernst H. (1967): Kunst und Illusion - Zur Psychologie der
bildlichen Darstellung. Kéln 1967

Goodman, Nelson (1990): Weisen der Welterzeugung. Frankfurt/M.
1998

Gotzenbrucker, Gerit (2001): Soziale Netzwerke und Internet-Spielewel-
ten. Eine empirische Analyse der Transformation virtueller in real-
weltliche Gemeinschaften am Beispiel von MUDs (Multi User Di-
mensions). Opladen 2001

Grau, Oliver (2001): Virtuelle Kunst in Geschichte und Gegenwart: Visu-
elle Strategien. Berlin 2001

263

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Guggenberger, Bernd (1995): Spiel als Utopie. In: Rotzer, Florian (Hg.):
Schone neue Welten? Auf dem Weg zu einer neuen Spielkultur. 0.0.
[Boer] 1995, S. 91-101

Guggenberger, Bernd (1999): Das digitale Nirwana. Vom Verlust der
Wirklichkeit in der schonen neuen Online-Welt. Reinbek b. Ham-
burg 1999

Hahn, Alois (2000): Konstruktionen des Selbst, der Welt und der Ge-
schichte. Frankfurt/M. 2000

Hauser, Christian (1994): Selbstbewuf3tsein und personale Identitit. Po-
sitionen und Aporien ihrer vorkantischen Geschichte: Locke, Leib-
niz, Hume und Tetens. (=Forschungen und Materialien zur deut-
schen Aufkldrung, Abt.Il: Monographien. 7). Stuttgart-Bad Cannstatt
1994

Havelock, Eric A. (1963): Preface to Plato. Oxford 1963

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986a): Phinomenologie des Geistes.
’1989

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986b): Enzyklopddie der philosophi-
schen Wissenschaft. Bd. 2. Frankfurt/M. 1996

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986c): Enzyklopédie der philosophi-
schen Wissenschaft. Bd. 3. Frankfurt/M. 1996

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986d): Grundlinien der Philosophie
des Rechts. (Werke Bd.7). Frankfurt/M. 1996

Heider, Fritz (1921): Ding und Medium. In: Pias, Claus/Vogl, Joseph/En-
gell, Lorenz e.a. (Hg.): Kursbuch Medienkultur. Die mafigeblichen
Theorien von Brecht bis Baudrillard. Stuttgart 1999, S. 319-333

Heidegger, Martin (1993): Sein und Zeit. Tiibingen 71993

Heidegger, Martin (2003): Vom Ereignis. (= Gesamtausgabe Bd. 65).
Frankfurt/M. *2003

Hejl, Peter M. (1987): Konstruktion der sozialen Konstruktion: Grundli-
nien einer konstruktivistischen Sozialtheorie. In: Schmidst, Siegfried J.
(Hg.): Der Diskurs des Radikalen Konstruktivismus. Frankfurt/M.
%2000, S. 303-339

Hentig, Hartmut v. (1984): Das allméhliche Verschwinden der Wirklich-
keit. Ein Padagoge ermutigt zum Nachdenken tiber die Neuen Medi-
en. Miinchen/Wien 1984

Hentig, Hartmut v. (2002): Der technischen Zivilisation gewachsen blei-
ben. Nachdenken iiber die Neuen Medien und das gar nicht mehr
allmahliche Verschwinden der Wirklichkeit. Weinheim 2002

264

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Hitzler, Ronald/Reichertz, Jo/ Schroer, Norbert (Hg.) (1999): Hermeneu-
tische Wissenssoziologie. Standpunkte zur Theorie der Interpretati-
on. Konstanz 1999

Hockings, Paul (Ed.) (2003): Principles of Visual Anthropology.
Berlin/New York *2003

Honneth, Axel (1994): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen
Grammatik sozialer Konflikte. Frankfurt/M. 21998

Hoérisch, Jochen (1980): Herrscherwort, Geld und geltende Sitze. Ador-
nos Aktualisierung der Frithromantik und ihre Affinitdt zur post-
strukturalistischen Kritik des Subjekts. In: Lindner, Burkhadt/Liidke,
Martin (Hg.): Materialien zur dsthetischen Theorie Th.W.Adornos.
Konstruktion der Moderne. Frankfurt/M. 1980, S. 397-409

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1989): Dialektik der Aufkli-
rung. Philosophische Fragmente. Frankfurt/Main 1989

Horn, Christoph/Rapp, Christof (Hg.) (2002): Worterbuch der antiken
Philosophie. Miinchen 2002

Husserl, Edmund (1992): Cartesianische Meditationen. Krisis. Hamburg
1992

Husserl, Edmund (1999): Erfahrung und Urteil. Hamburg 1999

Imdahl, Max (1994): Ikonik. Bilder und ihre Anschauung. In: Boehm,
Gottfried (Hg.): Was ist ein Bild? Miinchen 1994, S. 300-324

Jager, Ludwig (2004): Zur medialen Logik der Rituale. Bemerkungen zu
einigen Aspekten des Verhiltnisses von Sprache und Ritual. In: Wulf,
Christoph/Zirfas, Jérg (Hg.): Die Kultur des Rituals. Inszenierungen.
Praktiken. Symbole. Miinchen 2004, S. 303-317

Janka, Markus/Schifer, Christian (Hg.) (2002): Platon als Mythologe.
Neue Interpretationen zu den Mythen in Platons Dialogen. Darm-
stadt 2002

Jean Paul (1963): Werke. Bd. 5. Miinchen 1963

JIM 2000 (2000): Jugend, Information, (Multi-)Media. Basisuntersu-
chung zum Medienumgang 12- bis 19jdhriger in Deutschland. Ba-
den-Baden 2000

Joas, Hans (1989): Praktische Intersubjektivitit. Die Entwicklung des
Werkes von G. H. Mead. Frankfurt/M. 1989

Joas, Hans (Hg.) (1985): Das Problem der Intersubjektivitit. Frank-
furt/M. 1985

Jones, Steven G. (Ed.) (1997): Virtual Culture. Identity and Communica-
tion in Cybersociety. London/Thousand Oakes/New Delhi 1997

265

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Jones Steven G. (Ed.) (1998): Cybersociety 2.0. Revisiting Computer-Me-
diated Communication and Community. London/Thousand Oakes/
New Delhi 1998

Jorissen, Benjamin (2000): Identitdt und Selbst. Systematische, begriffs-
geschichtliche und kritische Aspekte. Berlin 2000

Jorissen, Benjamin (2001): Auffithrungen der Sozialitit. Aspekte des Per-
formativen in der Sozialphilosophie George Herbert Meads. In: Wulf,
Christoph/Gohlich, Michael/Zirfas, Jorg (Hg.): Grundlagen des Per-
formativen. Eine Einfithrung in die Zusammenhinge von Sprache,
Macht und Handeln. Weinheim/Miinchen 2001, S. 181-201

Jorissen, Benjamin (2002): Virtually different - interkulturelle Erfah-
rungsrdume im Internet. In: Wulf, Christoph/Merkel, Christine
(Hg.): Globalisierung als Herausforderung der Erziehung. Theorien,
Grundlagen, Fallstudien. Miinster/New York/Miinchen 2002, S. 308-
338

Jorissen, Benjamin (2004): Virtual Reality on the Stage. Performing
Community at a LAN-Party. In: Hernwall, Patrik (ed.): Envision. The
New Media Age and Everyday Life. Stockholm 2004, S. 23-40

Jorissen, Benjamin/Marotzki, Winfried (2007): Web 2.0. Die Herstellung
von Sozialitit im Internet. In: Marotzki, Winfried/Sander, Uwe/
Gross, Friederike von (Hrsg.): Internet — Bildung - Gemeinschaft.
Wiesbaden 2007 (erscheinend)

Jittemann, Gerd/Sonntag, Michael/Wulf, Christoph (Hg.) (1991): Die
Seele. Thre Geschichte im Abendland. Weinheim 1991

Kablitz, Andreas/Neumann, Gerhard (Hg) (1998): Mimesis und Simula-
tion. Freiburg 1998

Kaempfer, Wolfgang (1997): Zeit. In: Wulf, Christoph (Hg.): Vom Men-
schen. Handbuch Historische Anthropologie. Weinheim/Basel 1997,
S.179-197

Kamper, Dietmar (1994): Bildstorungen. Im Orbit des Imaginéren. Karls-
ruhe 1994

Kamper, Dietmar (1995): Unmogliche Gegenwart. Zur Theorie der
Phantasie. Miinchen 1995

Kamper, Dietmar (1997): Selbstfremdheit. In: Paragrana 6 (1997) 1, S. 9-
11

Kamper, Dietmar (1999a): Asthetik der Abwesenheit. Die Entfernung der
Korper. Miinchen 1999

266

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Kamper, Dietmar (1999b): Korper-Abstraktionen. Das anthropologische
Viereck von Raum, Fliche, Linie und Punkt. Kéln 1999

Kamper, Dietmar/Wulf, Christoph (Hg.) (1982): Die Wiederkehr des
Korpers. Frankfurt/M. “1994

Kamper, Dietmar/Wulf, Christoph (Hg.) (1984): Der Andere Korper.
Berlin 1984

Kamper, Dietmar/Wulf, Christoph (Hg.) (1989a): Transfigurationen des
Korpers. Spuren der Gewalt in der Geschichte. Berlin 1989

Kamper, Dietmar/Wulf, Christoph (Hg.) (1989b): Der Schein des Scho-
nen. Gottingen 1989

Kant, Immanuel (1983): Kritik der reinen Vernunft. (Werke Bd. 3 & Bd.
4). Darmstadt 1983

Kauder, Peter (2001): Der Gedanke der Bildung in Platons Hohlengleich-
nis. Eine kommentierende Studie aus pidagogischer Sicht. Hohen-
gehren 2001

Kittler, Friedrich (1993): Es gibt keine Software. In: ders.: Draculas Ver-
machtnis. Technische Schriften. Leipzig 1993, 225-242

Kittler, Friedrich (1998): Hardware, das unbekannte Wesen. In: Sybille
Kriamer (Hg): Medien, Computer, Realitdt. Wirklichkeitsvorstellun-
gen und neue Medien. Frankfurt/M. 1998, S. 119-132

Klein, Gabriele (2002): Image und Performanz. Zur lokalen Praxis der
Verkorperung globalisierter Bilder. In: Hahn, Kornelia/Meuser, Mi-
chael (Hg.): Korperreprasentationen. Die Ordnung des Sozialen und
der Korper. Konstanz 2002, S. 165-178

Kloock, Daniela/Spahr, Angela (2000): Medientheorien. Eine Einfiih-
rung. 2., korr. und erw. Auflage. Miinchen *2000

Koschorke, Albrecht (1999): Derealisierung als Theorie. Das System und
die operative Unzuginglichkeit seiner Umwelt bei Niklas Luhmann.
In: Porombka, Stephan/Scharnowski, Susanne (Hg.): Phanomene der
Derealisierung. Wien 1999, S. 139-153

Koschorke, Albrecht/Vismann, Cornelia (Hg.) (1999): Widerstinde der
Systemtheorie. Kulturtheoretische Analysen zum Werk von Niklas
Luhmann. Berlin 1999

Krimer, Sybille (Hg.) (1998a): Medien - Computer - Realitat. Wirklich-
keitsvorstellungen und Neue Medien. Frankfurt/M. 1998

Krimer, Sybille (Hg.) (1998b): Uber Medien. Geistes- und kulturwissen-
schaftliche Perspektiven. Internet http://userpage.fu-berlin.de/~syb-
kram/medium/inhalt.html 1998 [116.9.2004]

267

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Kramer, Sybille (2003): Erfiillen die Medien eine Konstitutionsleistung?
Thesen tiber die Rolle medientheoretischer Erwdgungen beim Philo-
sophieren. In: Miinker, Stefan/Roesler, Alexander/Sandbothe, Mike
(Hg.): Medienphilosophie. Beitrige zur Klirung eines Begriffs.
Frankfurt/M. 2003, S. 78-90

Krause, Detlef (2001): Luhmann-Lexikon. Eine Einfiihrung in das Ge-
samtwerk von Niklas Luhmann. Stuttgart *2001

Krieger, David J./Belliger, Andréa (1998): Einfithrung. In: Belliger, An-
dréa/Krieger, David J. (Hg.): Ritualtheorien. Ein einfiihrendes Hand-
buch. Opladen 1998, S. 7-33

Lacan, Jacques (1994): Was ist ein Bild/Tableau. In: Boehm, Gottfried
(Hg.): Was ist ein Bild? Miinchen 1994, S. 75-89

Lacan, Jacques (1987): Das Seminar XI. Weinheim 1987

Lagaay, Alice/Lauer, David (Hg.) (2004): Medientheorien. Eine philoso-
phische Einfithrung. Frankfurt/New York 2004

Lenzen, Dieter (Hg.) (1989): Melancholie als Lebensform. Uber den Um-
gang mit kulturellen Verlusten. Berlin 1989

Lévinas, Emmanuel (1983): Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur
Phinomenologie und Sozialphilosophie. Freiburg/Miinchen 1983

Locke, John (1981): Versuch iiber den menschlichen Verstand. Hamburg
1981

Liideking, Karlheinz (1994): Zwischen den Linien. Vermutungen zum
aktuellen Frontverlauf im Bilderstreit. In: Boehm, Gottfried (Hg.):
Was ist ein Bild? Miinchen 1994, S. 344-366

Luhmann, Niklas (1987): Soziale Systeme. Grundrif3 einer allgemeinen
Theorie. Frankfurt/M. 1994

Luhmann, Niklas (1990): Soziologische Aufklirung 5: Konstruktivisti-
sche Perspektiven. Opladen 1990

Luhmann, Niklas (1990a): Das Erkenntnisprogramm des Konstruktivis-
mus und die unbekannt bleibende Realitdt. In: ders.: Soziologische
Aufklarung 5: Konstruktivistische Perspektiven. Opladen 1990, S. 31-
58

Luhmann, Niklas (1992): Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frank-
furt/M. *2002

Luhmann, Niklas (1994): Die Tiicke des Subjekts und die Frage nach dem
Menschen. In: Fuchs, Peter/Gébel, Andreas (Hg): Der Mensch - das
Medium der Gesellschaft? Frankfurt/M. 1994

268

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Luhmann, Niklas (1994b). Copierte Existenz und Karriere. Zur Herstel-
lung von Individualitat. In: Beck, Ulrich/Beck-Gernsheim, Elisabeth
(Hg.): Riskante Freiheiten. Frankfurt/M. 1994, S. 191-200

Luhmann, Niklas (1995): Soziologische Aufklirung 6: Die Soziologie
und der Mensch. Opladen1995

Luhmann, Niklas (1995a): Wahrnehmung und Kommunikation sexueller
Interessen. In: ders.: Soziologische Aufklirung 6: Die Soziologie und
der Mensch. Opladen1995, S. 189-203

Luhmann, Niklas (1996): Die Realitit der Massenmedien. 2., erweiterte
Auflage. Opladen®1996

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft. (2 Bde.).
Frankfurt/M. 2001

Luhmann, Niklas (2001): Aufsitze und Reden. Stuttgart 2001

Luhmann, Niklas (2002): Einfithrung in die Systemtheorie. Heidelberg
2002

Lyotard, Jean-Francois (1982): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht.
Bremen 1982

Mannheim, Karl (1980): Strukturen des Denkens. Ff/M: Suhrkamp

Maresch, Rudolf/Rétzer, Florian (Hg.) (2001): Cyberhypes. Moglichkei-
ten und Grenzen des Internets. Frankfurt/M. 2001

Marotzki, Winfried (1990): Entwurf einer strukturalen Bildungstheorie.
Biographietheoretische Auslegung von Bildungsprozessen in hoch-
komplexen Gesellschaften. Weinheim 1990

Marotzki, Winfried (2000): Zukunftsdimensionen von Bildung im neuen
offentlichen Raum. In: ders./Meister, Dorothee M./Synder, Uwe
(Hg.): Zum Bildungswert des Internets. Opladen 2000, S. 233-258

McLuhan, Marshall (1962): The gutenberg galaxy. The making of typo-
graphic man. Toronto 1962

McLuhan, Marshall (1968): Die magischen Kanile. Understanding Me-
dia. Diisseldorf 1968

McLuhan, Marshall/Fiore, Quentin (1984): Das Medium ist Massage.
Frankfurt/M. 1984

Mead, George Herbert (1934): Mind, Self and Society from the Stand-
point of a Social Behaviorist. Chicago 1934

Mead, George Herbert (1936): Movements of Thought in the Nineteenth
Century. Chicago 1936

Mead, George Herbert (1969): Philosophie der Sozialitit. Aufsitze zur
Erkenntnisanthropologie. Frankfurt/Main 1969

269

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Mead, George Herbert (1973): Geist, Identitit und Gesellschaft aus der
Sicht des Sozialbehaviorismus. Frankfurt/Main '°1995

Mead, George Herbert (1980): The Philosophy of the Present. Chicago
1980

Mead, George Herbert (1987a): Gesammelte Aufsitze. Bd. 1. Frank-
furt/M. 1987

Mead, George Herbert (1987b): Gesammelte Aufsitze. Bd.2. Frank-
furt/M. 1987

Melberg, Arne (1995): Theories of Mimesis. Cambridge 1995

Merleau-Ponty, Maurice (1994): Die Verflechtung — Der Chiasmus. In:
ders.: Das Sichtbare und das Unsichtbare. Miinchen *1994, S. 172-203

Merten, Klaus/Schmidt, Siegfried J./Weischenberg, Siegfried (Hg.)
(1994): Die Wirklichkeit der Medien. Eine Einfithrung in die Kom-
munikationswissenschaft. Opladen 1994

Mertens, Mathias/Meifiner, Tobias O. (2002): Wir waren Space-Invaders.
Geschichten vom Computerspielen. Frankfurt/M. 2002

Mesch, Walter (2002): Die Bildlichkeit der platonischen Kosmologie.
Zum Verhiltnis von Logos und Mythos im Timaios. In: Janka, Mar-
kus/Schifer, Christian (Hg.): Platon als Mythologe. Neue Interpreta-
tionen zu den Mythen in Platons Dialogen. Darmstadt 2002, S. 194-
213

Meyer-Drawe, Kite (1984): Leiblichkeit und Sozialitit: phdnomenologi-
sche Beitrage zu einer piddagogischen Theorie der Inter-Subjektivitit.
Miinchen 1984

Mitchell, William J.T. (1994): Picture Theory. Essays on Verbal and Visu-
al Representation. Chicago 1994

Miiller, Vincent C. (1999): Realismus und Referenz. Arten von Arten.
Dissertation, Univ. Bielefeld, 1999

Miinker, Stefan/Roesler, Alexander (Hg.) (1997): Mythos Internet.
Frankfurt/M. 2001

Miinker, Stefan/Roesler, Alexander (Hg.) (2002): Praxis Internet. Kultur-
techniken der vernetzten Welt. Frankfurt/M. 2002

Miinker, Stefan/Roesler, Alexander/Sandbothe, Mike (Hg.) (2003): Medi-
enphilosophie. Beitrige zur Kldrung eines Begriffs. Frankfurt/M.
2003

Nagl, Ludwig (1998): Pragmatismus. Frankfurt/M./New York 1998

Nassehi, Arnim (1992): Wie wirklich sind Systeme? Zum ontologischen
und epistemologischen Status von Luhmanns Theorie selbstreferenti-

270

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

eller Systeme. In: Krawietz, Werner/Welker, Michael (Hg.): Kritik der
Theorie sozialer Systeme. Auseinandersetzungen mit Luhmanns
Hauptwerk. Frankfurt/M. *1992, S. 43-70

Natorp, Paul (1921): Platos Ideenlehre. Eine Einfithrung in den Idealis-
mus, Zweite, durchgesehene und mit einem metakritischen Anhang
vermehrte Ausgabe. Leipzig 1921

Neubert, Stefan (1999): Erkenntnis, Verhalten und Kommunikation.
John Deweys Philosophie des »experience« in interaktionistisch-kon-
struktivistischer Interpretation. Miinster/New York/Miinchen/ Berlin
1999

Nietzsche, Friedrich (1954): Werke in drei Bianden. Herausgegeben von
Karl Schlechta. Bd. 2. Miinchen 1954

Panofsky, Erwin (1985): Die Perspektive als »symbolische Form«. In:
ders.: Aufsitze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft. Berlin 1985,
S.99-168

Panofsky, Erwin (1997): Studien zur Ikonologie. Humanistische Themen
in der Kunst der Renaissance. Kéln 1997

Paragrana (2000): Metaphern des Unmdglichen. Paragrana 9 (2000) 1.
(Hg. v. Chr. Wulf). Berlin 2000

Pietsch, Christian (2002): Mythos als konkretisierter Logos. Platons Ver-
wendung des Mythos am Beispiel von Platon, Nomoi X 903B-905D.
In: Janka, Markus/Schifer, Christian (Hg.): Platon als Mythologe.
Neue Interpretationen zu den Mythen in Platons Dialogen. Darm-
stadt 2002, S. 99-114

Pilarczyk, Ulrike (2003): Fotografie als gemeinschaftsstiftendes Ritual.
Bilder aus dem Kibbuz. In: Paragrana 12 (2003) 1/2 (Doppelheft),
S. 621-640

Platon (1919a): Platons Werke von E Schleiermacher. Hg. v. Heinrich
Conrad. Bd.1. Miinchen 1919

Platon (1919b): Platons Werke von E. Schleiermacher. Hg. v. Heinrich
Conrad. Bd.2. Miinchen 1919

Platon (1919c¢): Platons Werke von F. Schleiermacher. Hg. v. Heinrich
Conrad. Bd.3. Miinchen 1919

Platon (1919d): Platons Werke von E Schleiermacher. Hg. v. Heinrich
Conrad. Bd.4. Miinchen 1919

Popper, Karl R. (1972): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In: Adorno,
Theodor W./Dahrendorf, Ralf, Pilot, Harald e.a.: Der Positivismuss-
treit in der deutschen Soziologie. Luchterhand '*1987, S. 103-123

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Porombka, Stefan/Scharnowski, Susanne (Hg.) (1999): Phinomene der
Derealisierung. Wien 1999

Poster, Mark (2001): What's the Matter with the Internet? Minneapolis/
London 2001

Putnam, Hilary (1993): Von einem realistischen Standpunkt. Schriften
zu Sprache und Wirklichkeit. Reinbek b. Hamburg 1993

Putnam, Hilary (1999a): Reprisentation und Realitdt. Frankfurt/M. 1999

Putnam, Hilary (1999b): The threefold cord: mind, body, and world.
New York/Chichester, West Sussex 1999

Rasmussen, Terje (1998): Mashall McLuhan and sociological systems
theory (Working paper). Internet: http://www.media.uio.no/prosjek-
ter/internettiendring/publikasjoner/tekst/ras mussen/mcluhan.html
[18.9.2004]

Reale, Giovanni (1993): Zu einer neuen Interpretation Platons. Eine Aus-
legung der Metaphysik der grofien Dialoge im Lichte der »unge-
schriebenen Lehren«. Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1993

Reale, Giovanni (1996): Platons protologische Begriindung des Kosmos
und des idealen Polis. In: Rudolph, Enno (Hg.): Polis und Kosmos.
Naturphilosophie und politische Philosophie bei Platon. Darmstadt
1996, S. 3-25

Reich, Kersten (1998): Die Ordnung der Blicke. Perspektiven des interak-
tionistischen Konstruktivismus. Bd. 2. Neuwied 1998

Richard, Birgit (1999): Explosion und Blitz-Gewitter. Bilder von subli-
men Korpern in Computerspielen und Jugendkulturen. In: Schifer,
Gerd/Wulf, Christoph (Hg.): Bild - Bilder - Bildung. Weinheim
1999, S. 281-297

Richards, John/Glasersfeld, Ernst v. (1987): Die Kontrolle von Wahrneh-
mung und die Konstruktion von Realitit. Erkenntnistheoretische
Aspekte des Riickkopplungs-Kontroll-Systems. In: Schmidt, Siegfried
J. (Hg): Der Diskurs des Radikalen Konstruktivismus. Frankfurt/M.
82000, S. 192-228

Rorty, Richard (Hg.) (1967): The Linguistic Turn. Essays in Philosophical
Method. (With Two Retrospective Essays). Chicago 1992

Rorty, Richard (1987): Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philoso-
phie. Frankfurt/M. 1997

Rorty, Richard (1991): Wittgenstein, Heidegger und die Hypostasierung
der Sprache. In: McGuiness, Brian/Habermas, Jirgen/Apel, Karl-
Otto e.a.: Der Lowe spricht ... und wir konnen ihn nicht verstehen.

272

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Ein Symposion an der Universitdt Frankfurt anlafllich des hunderts-
ten Geburtstags von Ludwig Wittgenstein. Frankfurt/M. 1991, S. 69-
93

Rorty, Richard (1992): Kontingenz, Ironie und Solidaritit. Frankfurt/M.
2001

Rorty, Richard (1994): Hoffnung statt Erkenntnis. Eine Einfithrung in die
pragmatische Philosophie. IWM-Vorlesungen zur modernen Philo-
sophie. Wien 1994

Rorty, Richard (1997): Relativismus: Finden und Machen. In: Gimmler,
Antje/Sandbothe, Mike/Zimmerli, Walther Ch. (Hg.): Die Wieder-
entdeckung der Zeit. Reflexionen — Analysen — Konzepte. Darmstadt
1997, 9-26

Rorty, Richard (2000): Philosophie & die Zukunft. Essays. Frankfurt/M.
2001

Rorty, Richard (2001): Solidaritit oder Objektivitdt? Drei philosophische
Essays. Stuttgart 2001

Roth, Gerhard (1987a): Erkenntnis und Realitit: Das reale Gehirn und
seine Wirklichkeit. In: Schmidt, Siegfried J. (Hg): Der Diskurs des
Radikalen Konstruktivismus. Frankfurt/M. *2000, S. 229-255

Roth, Gerhard (1987b): Autopoiese und Kognition: Die Theorie H. R.
Maturanas und die Notwendigkeit ihrer Weiterentwicklung. In:
Schmidt, Siegfried J. (Hg): Der Diskurs des Radikalen Konstruktivis-
mus. Frankfurt/M. *2000, S. 256-286

Roth, Gerhard (1997): Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive
Neurobiologie und ihre philosophischen Konsequenzen. Frank-
furt/M. 1997

Rétzer, Florian (Hg.) (1991): Digitaler Schein. Asthetik der elektroni-
schen Medien. ‘2001

Rousseau, Jean-Jacques (1995): Emil oder Uber die Erziehung. Pader-
born, Miinchen/Wien 1995

Rudolph, Enno (Hg.) (1996): Polis und Kosmos. Naturphilosophie und
politische Philosophie bei Platon. Darmstadt 1996

Ryle, Gilbert (1969): Der Begriff des Geistes. Stuttgart 1969

Sachs-Hombach, Klaus (2003): Das Bild als kommunikatives Medium.
Elemente einer allgemeinen Bildwissenschaft. Kéln 2003

Sachs-Hombach, Klaus/Rehkdamper, Klaus (Hg.) (2000): Vom Realismus
der Bilder. Interdisziplinidre Forschungen zur Semantik bildhafter
Darstellungsformen. Magdeburg 2000

273

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Sacks, Oliver (2003): Eine Anthropologin auf dem Mars. Reinbek b.
Hamburg 2003

Sandbothe, Mike (1997a): Interaktivitit — Hypertextualitit — Transversa-
litat. Eine medienphilosophische Analyse des Internets. In: Miinker,
Stefan/Roesler, Alexander (Hg.): Mythos Internet. Frankfurt/M.
2001, S. 56-82

Sandbothe, Mike (Hg.) (2000): Die Renaissance des Pragmatismus. Aktu-
elle Verflechtungen zwischen analytischer und kontinentaler Philoso-
phie. Weilerswist 2000

Sandbothe, Mike (2000a): Pragmatische Medienphilosophie und das In-
ternet. In: ders./Marotzki, Winfried (Hg.) (2000): Subjektivitdt und
Offentlichkeit. Kulturwissenschaftliche Grundlagenprobleme virtuel-
ler Welten. Koln 2000, S. 82-101

Sandbothe, Mike (2001): Pragmatische Medienphilosophie. Grundle-
gung einer neuen Disziplin im Zeitalter des Internets. Weilerswist
2001

Sandbothe, Mike (2004): Filmphilosophie als Medienphilosophie. Prag-
matische Uberlegungen zu »The Matrix« und »Minority Report«. In:
Nagl, Ludwig/Waniek, Eva: Film/Denken. Der Beitrag der Philoso-
phie zur aktuellen Debatte in den Film Studies. Wien 2004

Sandbothe, Mike/Marotzki, Winfried (Hg.) (2000): Subjektivitit und Of-
fentlichkeit. Kulturwissenschaftliche Grundlagenprobleme virtueller
Welten. Koln 2000

Sartre, Jean-Paul (1980): Iétre et le néant. Essay dontologie phénoméno-
logique. Paris 1980

Schifer, Gerd/Wulf, Christoph (Hg.) (1999): Bild - Bilder - Bildung.
Weinheim 1999

Schanze, Helmut (Hg.) (2002): Medientheorie - Medienwissenschaft.
Ansitze - Personen - Grundbegriffe. Stuttgart/Weimar 2002

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph (1985): Ausgewihlte Schriften. Band
1: 1974-1800. Frankfurt/M. *1995

Schmidt, Robert (2002): Pop - Sport — Kultur. Praxisformen korperlicher
Auffithrungen. Konstanz 2002

Schmidt, Siegfried J. (Hg) (1987): Der Diskurs des Radikalen Konstrukti-
vismus. Frankfurt/M. #2000

Schmidt, Siegfried J. (2004): Geschichten und Diskurse. Abschied vom
Konstruktivismus. Reinbek b. Hamburg 2004

274

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Schmidt, Siegfried J./Zurstiege, Guido (2000): Orientierung Kommuni-
kationswissenschaft. Was sie kann, was sie will. Reinbek b. Hamburg
2000

Schofthaler, Traugott; Goldschmidt, Dietrich (Hrsg.) (1989): Soziale
Struktur und Vernunft. Jean Piagets Modell entwickelten Denkens in
der Diskussion kulturvergleichender Forschung. Frankfurt/M. 1989

Schopenhauer, Arthur (1977): Uber die vierfache Wurzel des Satzes vom
zureichenden Grunde. Uber den Willen in der Natur. Ziirich 1977

Schrader, Monika (1975): Mimesis und Poiesis. Poetologische Studien
zum Bildungsroman. Berlin/New York 1975

Schuhmacher-Chilla, Doris (1999): »Nie gesehene Bilder«. Das techni-
sierte Bild von Ganzheit. In: Schifer, Gerd/Wulf, Christoph (Hg.):
Bild - Bilder - Bildung. Weinheim 1999, S. 263-279

Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas (2003): Strukturen der Lebenswelt.
Konstanz 2003

Searle, John R. (1984): Geist, Hirn und Wissenschaft. Die Reith Lectures.
Frankfurt/M. 1984

Searle, John R. (1997): Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklich-
keit. Zur Ontologie sozialer Tatsachen. Reinbek b. Hamburg 1997

Seel, Martin (2000): Asthetik des Erscheinens, Miinchen 2000

Simons, Eberhard (1974): Transzendenz. In: Krings, Hermann/Baum-
gartner, Hans Michael/Wild, Christoph (Hg.): Handbuch philosophi-
scher Grundbegriffe. Bd. 6. Miinchen 1974, S. 1540-1556

Sloterdijk, Peter (2002): Das Andere am Anderen. In: Wulf, Christoph/
Kamper, Dietmar (Hg.) (2003): Logik und Leidenschaft. Ertrage His-
torischer Anthropologie. Berlin 2003, S. 368-390

Smith, Marc A./Kollock, Peter (Eds.) (1999): Communities in Cyber-
space. London/New York 1999

Sontag, Susan (2001): The Talk of the Town. In: The New Yorker Magazi-
ne, 24.9.2001

Spencer-Brown, George (1997): Laws of Form. Gesetze der Form. Liibeck
21999

Stadler, Michael (1991): Renaissance: Weltseele und Kosmos, Seele und
Korper. In: Jittemann, Gerd/Sonntag, Michael/Wulf, Christoph
(Hg.): Die Seele. Ihre Geschichte im Abendland. Weinheim 1991, S.
180-197

275

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Stearn, Gerald Emanuel (1968): McLuhan Hot & Cool. A primer for the
understanding of and a critical symposium with a responses by
McLuhan. Harmondsworth, Middlesex 1968

Stengel, Martin (1997): Primire Sozialisation in virtueller Realitét: Sieg
des Scheins tiber das Sein? In: Flessner, Bernd (Hg.): Die Welt im
Bild. Wirklichkeit im Zeitalter der Virtualitat. Freiburg i.Br. 1997,
S.271-296

Stern, Daniel (1996): Die Lebenserfahrungen des Siuglings. Stuttgart
1996

Steurer, Siegfried (1996): Schone neue Wirklichkeiten. Die Herausforde-
rung der virtuellen Realitit. Wien 1996

Sturken, Marita/Cartwright, Lisa (2001): Practices of Looking. An Intro-
duction to Visual Culture. Oxford 2001

Szlezak, Thomas (1985): Platon und die Schriftlichkeit der Philosophie.
Berlin 1985

Szlezak, Thomas (1996): Psyche - Polis - Kosmos. In: Rudolph, Enno
(Hg.) (1996): Polis und Kosmos. Naturphilosophie und politische
Philosophie bei Platon. Darmstadt 1996, S. 26-42

Tambiah, Stanley (1998): Eine performative Theorie des Rituals. In: Bel-
liger, Andréa/Krieger, David J. (Hg.): Ritualtheorien. Ein einfithren-
des Handbuch. Opladen 1998, S. 227-250

Taussig, Michael (1993): Mimesis and Alterity. A Particular History of
the Senses. New York 1993

Taylor, Charles (1996): Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitli-
chen Identitit. Frankfurt/M. 21996

Teubner, Gunther (1999): Okonomie der Gabe — Positivitit der Gerech-
tigkeit: Gegenseitige Heimsuchungen von System und différance. In:
Koschorke, Albrecht/Vismann, Cornelia (Hg): Widerstdnde der Sys-
temtheorie. Kulturtheoretische Analysen zum Werk von Niklas Luh-
mann. Berlin 1999, S. 199-212

Theunissen, Michael (1977): Der Andere. Studien zur Sozialontologie
der Gegenwart. Berlin/New York 1977

Turkle, Sherry (1999): Leben im Netz. Identitit in Zeiten des Internets.
Reinbek b. Hamburg 1999

Treusch-Dieter, Gerburg (1991): Metamorphose und Struktur. Die Seele
bei Platon und Aristoteles. In: Jiittemann, Gerd/Sonntag, Michael/
Wulf, Christoph (Hg.): Die Seele. Thre Geschichte im Abendland.
Weinheim 1991, S. 15-42

276

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Urban, Claus/Engelhardt, Joachim (Hg.) (2000): Wirklichkeit im Zeital-
ter ihres Verschwindens. Miinster 2000

Vattimo, Gianni/Welsch, Wolfgang (Hg) (1998): Medien - Welten -
Wirklichkeiten. Miinchen 1998

Venus, Jochen (1997): Referenzlose Simulation? Argumentationsstruktu-
ren postmoderner Medientheorie am Beispiel von Jean Baudrillard.
Wiirzburg 1997

Veith, Hermann (2001): Das Selbstverstindnis des modernen Menschen.
Theorien des vergesellschafteten Individuums im 20 Jahrhundert.
Frankfurt/M./New York 2001

Vogelgesang, Waldemar (1991): Jugendliche Video-Cliquen. Action- und
Horrorvideos als Kristallisationspunkte einer neuen Fankultur. Opla-
den 1991

Vollmer, Gerhard (1987): Evolutiondre Erkenntnistheorie. Angeborene
Erkenntnisstrukturen im Kontext von Biologie, Psychologie, Linguis-
tik, Philosophie und Wissenschaftstheorie. Stuttgart ‘1987

Wackernagel, Wolfgang (1994): Subimaginale Versenkung. Meister Eck-
harts Ethik der bild-ergriindenden Entbildung. In: Boehm, Gottfried
(Hg.): Was ist ein Bild? Miinchen *2001, S. 184-208

Wagner, Hans-Joachim (1993): Strukturen des Subjekts. Eine Studie im
Anschluf an George Herbert Mead. Opladen 1993

Wagner, Hans-Joachim (1993b): Sinn als Grundbegriff in den Konzeptio-
nen von George Herbert Mead und Pierre Bourdieu. Ein kritischer
Vergleich. In: Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (Hg.): Praxis und
Asthetik. Neue Perspektiven im Denken Bourdieus. Frankfurt/M.
1993, S. 317-340

Wagner, Hans-Joachim (1999): Rekonstruktive Methodologie. George
Herbert Mead und die qualitative Sozialforschung. Opladen 1999

Wagner-Willi, Monika (2001): Videoanalysen des Schulalltags. Die doku-
mentarische Interpretation schulischer Ubergangsrituale. In: Bohn-
sack, Ralf/Nentwig-Gesemann, Iris/Nohl, Arnd-Michael (Hg.): Die
dokumentarische Methode und ihre Forschungspraxis. Grundlagen
qualitativer Sozialforschung. Opladen 2001

Waldenfels, Bernhard (2001): Einfithrung in die Phanomenologie. Miin-
chen 2001

Wellbery, David E. (1999): Die Ausblendung der Genese. Grenzen der
systemtheoretischen Reform der Kulturwissenschaften. In: Koschor-
ke, Albrecht/Vismann, Cornelia (Hg): Widerstinde der Systemtheo-

277

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

rie. Kulturtheoretische Analysen zum Werk von Niklas Luhmann.
Berlin 1999, S. 19-27

Welsch, Wolfgang (1998): »Wirklich«. Bedeutungsvarianten - Modelle -
Wirklichkeit und Virtualitdt. In: Kramer, Sybille (Hg.): Medien -
Computer - Realitit. Wirklichkeitsvorstellungen und Neue Medien.
Frankfurt/M. 1998, S. 169-212

Welsch, Wolfgang (2000a): Verteidigung des Relativismus. In: Fischer,
Hans Rudi/Schmidt, Siegfried J. (Hg.): Wirklichkeit und Welterzeu-
gung. In memoriam Nelson Goodman. Heidelberg 2000, S. 29-50

Welsch, Wolfgang (2000b): Richard Rorty: Philosophie jenseits von Ar-
gumentation und Wahrheit? In: Sandbothe, Mike (Hg.): Die Re-
naissance des Pragmatismus. Aktuelle Verflechtungen zwischen ana-
lytischer und kontinentaler Philosophie. Weilerswist 2000, S. 167-192

Welsch, Wolfgang (2000c): Virtual to begin with? In: Sandbothe, Mike/
Marotzki, Winfried (Hg.): Subjektivitdt und Offentlichkeit. Kultur-
wissenschaftliche Grundlagenprobleme virtueller Welten. Kéln 2000,
S. 25-60

Wenzel, Harald (1985): Mead und Parsons. Die emergente Ordnung so-
zialen Handelns. In: Joas, Hans (Hg.): Das Problem der Intersubjekti-
vitdt. Frankfurt/M. 1985, S. 26-59

White, Hayden (2000): Vergangenheiten konstruieren. In: Fischer, Hans
Rudi/Schmidt, Siegfried J. (Hg.): Wirklichkeit und Welterzeugung. In
memoriam Nelson Goodman. Heidelberg 2000, S. 327-338

Widmer, Peter (1997): Subversion des Begehrens. Eine Einfithrung in
Jacques Lacans Werk. Wien 1997

Wiehl, Reiner (1998): Zeitwelten. Philosophisches Denken an den Rén-
dern von Natur und Geschichte. Frankfurt/M. 1998

Wiesing, Lambert (2005): Artifizielle Prisenz. Studien zur Philosophie
des Bildes. Ff/M. 2006

Willms, Hans (1935): Eikon. Eine begriffsgeschichtliche Untersuchung
zum Platonismus. Aschendorff/Miinster 1935

Wimmer, Michael/Schifer, Alfred (1999): Einleitung. Zu einigen Impli-
kationen der Krise des Reprisentationsgedankens. In: Schifer, Al-
fred/Wimmer, Michael (Hg.): Identifikation und Reprisentation.
Opladen 1999, S. 9-26

Windgitter, Christof (2004): Jean Baudrillard - Wie nicht simulieren
oder: Gibt es ein Jenseits der Medien? In: Lagaay, Alice/Lauer, David

278

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

(Hg.): Medientheorien. Eine philosophische Einfithrung. Frankfurt/
New York 2004, S. 127-148

Wittgenstein, Ludwig (1984): Uber Gewif$heit. (= Werkausgabe Bd. 8).
Frankfurt/M. 71997

Wulf, Christoph (1989a): Mimesis. In: Gebauer, Gunter/Kamper, Diet-
mar/Lenzen, Dieter e.a.: Historische Anthropologie. Zum Problem
der Humanwissenschaften heute oder Versuche einer Neubegriin-
dung. Reinbek b. Hamburg 1989, S. 83-125

Wulf, Christoph (1989b): Mimesis und der Schein des Schonen. In: Kam-
per, Dietmar/Wulf, Christoph (Hg.): Der Schein des Schonen. Gottin-
gen 1989, S. 520-528

Waulf, Christoph (1989¢): Mimesis und Asthetik. Zur Entstehung der As-
thetik bei Platon und Aristoteles. In: Treusch-Dieter, Gerburg e.a.
(Hg.): Denkzettel Antike. Berlin 1989

Waulf, Christoph (1991): Prasenz und Absenz. Prozef$ und Struktur in der
Geschichte der Seele. In: Jittemann, Gerd/Sonntag, Michael/Wulf,
Christoph (Hg.): Die Seele. Ihre Geschichte im Abendland. Wein-
heim 1991, S. 5-12

Wulf, Christoph (1996): Aisthesis, Soziale Mimesis, Ritual. In: Mollen-
hauer, Klaus/Wulf, Christoph: Aisthesis/Asthetik. Zwischen Wahr-
nehmung und Bewuf3tsein. Weinheim 1996, S. 168-179

Wulf, Christoph (Hg.) (1997): Vom Menschen. Handbuch Historische
Anthropologie. Weinheim/Basel 1997

Wulf, Christoph (1997): Geste. In: ders. (Hg.): Vom Menschen. Hand-
buch Historische Anthropologie. Weinheim/Basel 1997, S. 516-524

Wulf, Christoph (1998a): Jenseits im Diesseits. Korper - Andersheit —
Phantasie. In: Paragrana 7 (1998) 2, S. 11-23

Wulf, Christoph (1998b): Mimesis in Gesten und Ritualen. In: Paragrana
7 (1998) 1, S. 241-263

Wulf, Christoph (1999a): Der Andere. In: Hess, Remi/Wulf, Christoph
(Hg.): Grenzginge. Uber den Umgang mit dem Eigenen und dem
Fremden. Frankfurt/M./New York 1999, S. 13-37

Waulf, Christoph (1999b): Bild und Phantasie. Zur historischen Anthro-
pologie des Bildes. In: Schifer, Gerd/Wulf, Christoph (Hg.): Bild -
Bilder - Bildung. Weinheim 1999, S. 331-344

Wulf, Christoph (2000): Vorwort. [Metaphern des Unmdglichen]. In: Pa-
ragrana 9 (2000) 1, S. 9-10

279

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Wulf, Christoph (2001a): Einfithrung in die Anthropologie der Erzie-
hung. Weinheim/Basel 2001

Wulf, Christoph (2001b): Rituelles Handeln als mimetisches Wissen. In:
Wulf, Christoph/Althans, Birgit/Audehm/Kathrin e.a.: Das Soziale
als Ritual. Zur performativen Bildung von Gemeinschaften. Opladen
2001, S. 325-338

Wulf, Christoph (2001c): Mimesis und Performatives Handeln. Gunter
Gebauers und Christoph Wulf Konzeption mimetischen Handelns in
der sozialen Welt. In: Wulf, Christoph/Géhlich, Michael/Zirfas, Jorg
(Hg.): Grundlagen des Performativen. Eine Einfithrung in die Zu-
sammenhinge von Sprache, Macht und Handeln. Weinheim/Miin-
chen 2001, S. 181-201

Wulf, Christoph/Althans, Birgit/Audehm, Kathrin e.a. (2001): Das Sozia-
le als Ritual. Zur performativen Bildung von Gemeinschaften. Opla-
den 2001

Wulf, Christoph/Althans, Birgit/Audehm, Kathrin e.a. (2004): Bildung
im Ritual. Schule, Familie, Jugend, Medien. Opladen 2004

Wulf, Christoph/Kamper, Dietmar (Hg.) (2003): Logik und Leidenschaft.
Ertrige Historischer Anthropologie. Berlin 2003

Wulf, Christoph/Wagner, Hans-Joachim (1987): Lebendige Erfahrung
und Nicht-Identitdt - Die Aktualitit Adornos fiir eine kritische Er-
ziehungswissenschaft. In: Paffrath, F. Hartmut (Hg.): Kritische Theo-
rie und Piadagogik der Gegenwart — Aspekte und Perspektiven der
Auseinandersetzung. Weinheim 1987, S. 21-39

Wulf, Christoph/Zirfas, Jorg (2004): Bildung im Ritual. Perspektiven per-
formativer Transritualitit. In: Wulf, Christoph/Althans, Birgit/Au-
dehm, Kathrin e.a.: Bildung im Ritual. Schule, Familie, Jugend, Medi-
en. Opladen 2004, S. 359-382

Wulf, Christoph/Zirfas, Jorg (Hg.) (2005): Ikonologie des Performativen.
(in Vorbereitung)

Zirfas, Jorg (1999a): Bildung als Entbildung. In: Schifer, Gerd/Wulf,
Christoph (Hg.): Bild - Bilder - Bildung. Weinheim 1999, S. 159-193

Zirfas, Jorg (1999b): Die Lehre der Ethik. Zur moralischen Begriindung
padagogischen Denkens und Handelns. Weinheim 1999

Zirfas, Jorg/Jorissen, Benjamin (2007): Phinomenologien der Identitit.
Sozial- und kulturwissenschaftliche Analysen. Wiesbaden 2007

Zizek, Slavoj (1999): Die Pest der Phantasmen. Die Effizienz des Phan-
tasmatischen in den neuen Medien. Wien 1999

280

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:16:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialtheorie

Johannes Angermiiller
Nach dem Strukturalismus
Theoriediskurs und
intellektuelles Feld

in Frankreich

Oktober 2007, ca. 280 Seiten,
kart., ca. 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-810-0

Tanja Bogusz

Institution und Utopie
Ost-West-Transformationen an
der Berliner Volksbiihne
Oktober 2007, ca. 320 Seiten,

kart., ca. 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-782-0

Anette Dietrich

»Weile Weiblichkeiten«
Konstruktionen von »Rasse«
und Geschlecht im deutschen
Kolonialismus

Oktober 2007, ca. 360 Seiten,
kart., ca. 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-807-0

Patricia Purtschert,

Katrin Meyer,

Yves Winter (Hg.)

Die Sicherheitsgesellschaft
Zeitdiagnostische Beitrdage zu
Foucaults »Geschichte der
Gouvernementalitdt«

Oktober 2007, ca. 220 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-631-1

Daniel Suber

Die soziologische Kritik der
philosophischen Vernunft
Zum Verhdltnis von Soziologie
und Philosophie um 1900
Oktober 2007, ca. 550 Seiten,

kart., ca. 38,80 €,

ISBN: 978-3-89942-727-1

Sandra Petermann

Rituale machen Riume

Zum kollektiven Gedenken der
Schlacht von Verdun und der
Landung in der Normandie
September 2007, ca. 350 Seiten,
kart., zahlr. Abb,, ca. 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-750-9

Susanne Krasmann,

Jurgen Martschukat (Hg.)
Rationalititen der Gewalt
Staatliche Neuordnungen vom
19. bis zum 21. Jahrhundert
September 2007, ca. 220 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-680-9

Jorg Doring,

Tristan Thielmann (Hg.)
Spatial Turn

Das Raumparadigma in den
Kultur- und Sozial-
wissenschaften

September 2007, ca. 350 Seiten,
kart., ca. 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-683-0

Markus Holzinger

Die Einiibung des
Moglichkeitssinns

Zur Kontingenz in der
Gegenwartsgesellschaft
August 2007, ca. 320 Seiten,
kart., ca. 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-543-7

Andreas Pott

Orte des Tourismus

Eine raum- und gesellschafts-
theoretische Untersuchung
August 2007, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,
ISBN: 978-3-89942-763-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:18:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialtheorie

Jochen Dreher,

Peter Stegmaier (Hg.)
Zur Uniiberwindbarkeit
kultureller Differenz
Grundlagentheoretische
Reflexionen

Juli 2007, 304 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-477-5

Benjamin Jorissen
Beobachtungen der Realitit
Die Frage nach der Wirklichkeit
im Zeitalter der Neuen Medien
Juli 2007, 282 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-586-4

Susanne Krasmann,

Michael Volkmer (Hg.)

Michel Foucaults »Geschichte
der Gouvernementalitit« in
den Sozialwissenschaften
Internationale Beitrdge

Juni 2007, 314 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-488-1

Hans-Joachim Lincke
Doing Time

Die zeitliche Asthetik von
Essen, Trinken und
Lebensstilen

Mai 2007, 296 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-685-4

Anne Peters
Politikverlust?

Eine Fahndung mit Peirce
und Zizek

Mai 2007, 326 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-655-7

Nina Oelkers

Aktivierung von
Elternverantwortung

Zur Aufgabenwahrnehmung in
Jugenddmtern nach dem neuen
Kindschaftsrecht

Mairz 2007, 466 Seiten,

kart., 34,80 €,

ISBN: 978-3-89942-632-8

Ingrid Jungwirth

Zum Identitatsdiskurs in den
Sozialwissenschaften

Eine postkolonial und

queer informierte Kritik an
George H. Mead, Erik H. Erikson
und Erving Goffman

Februar 2007, 410 Seiten,

kart., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-571-0

Christine Matter

»New World Horizon«
Religion, Moderne und
amerikanische Individualitdt
Februar 2007, 260 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-625-0

Thomas Jung

Die Seinsgebundenheit
des Denkens

Karl Mannheim und die
Grundlegung einer
Denksoziologie

Februar 2007, 324 Seiten,
kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-636-6

Petra Jacoby

Kollektivierung der
Phantasie?

Kiinstlergruppen in der DDR
zwischen Vereinnahmung und
Erfindungsgabe

Januar 2007, 276 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-627-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839405864 - am 15.02.2026, 01:18:20.



https://doi.org/10.14361/9783839405864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover. Beobachtungen der Realität
	Vorwort
	Erster Teil: Verortungen
	1 Einleitung
	1.1 Wirklichkeit und Virtualität: erste Begriffsklärungen
	1.2 Gliederung und Thesenverlauf

	2 Die Ambivalenz des Bildes: Medienkritik bei Platon
	2.1 Eikôn, eidôlon und phantasma: Das Bild im Medium des Bildes
	2.2 Kosmos und Ritual: Medien als Erziehungsmittel
	2.3 Die Disziplinierung des Körpers zum ›guten Medium‹
	2.4 »Referenzlose Bilder«: Platons Medienkritik avant la lettre

	3 Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitätsmodelle
	3.1 Transzendenz vs. weltliche Immanenz
	3.2 Außenwelt vs. Innenwelt
	3.3 Die Dimension der Zeitlichkeit
	3.4 Postontologische Referenzmodelle

	4 Mimetische Wirklichkeiten
	4.1 Mimesis – zur Geschichte und Relevanz des Begriffs
	4.2 Grundzüge des »Radikalen Relativismus« Nelson Goodmans
	4.3 »Mimetische Wirklichkeit«, empirische Realität und das Nichtidentische


	Zweiter Teil: Erkenntnistheoretische Erkundungen
	5 Über Realität sprechen: Realismus, Antirealismus und Antirepräsentationalismus
	5.1 Realismus zwischen Erkenntnistheorie und (impliziter) Ontologie: John R. Searle
	5.2 Jenseits von Realismus und Antirealismus: Antirepräsentationalismus
	5.3 Richard Rortys antirepräsentationalistische Relativismuskritik

	6 Wirklichkeiten des Konstruktivismus
	6.1 Konstruktivistischer Quasi-Realismus
	6.2 Konstruktivistischer Antirealismus
	6.3 Konstruktivistischer Antirepräsentationalismus

	7 Die Beobachtung der Realität des Beobachtens
	7.1 Die »Auto-Ontologisierung« der Luhmann’schen Systemtheorie der 1980er Jahre
	7.2 »Realität« als Korrelat der Beobachtung von Beobachtern
	7.3 Derealisierungsdiagnosen als unreflektierte »Beobachtungen zweiter Ordnung«
	7.4 Die konstruktive »Realisierung« des Anderen – »Derealisierung« als Alteritätsarmut


	Dritter Teil: Von der Erkenntnistheorie zur Erkenntnisanthropologie
	8 Körper als Beobachter
	8.1 Der Körper als Differenz
	8.2 Der Körper »am Grunde des Sprachspiels«
	8.3 Körper als Beobachter
	8.4 Exkurs: Das Phantasma des Beobachters in der Systemtheorie

	9 Realität, Alterität, »Körper«: Zwischenstand der Untersuchung
	9.1 Realität und Alterität
	9.2 Körper im Kontext: emergente soziale Situationen

	10 Die virtuelle Realität der Perspektiven Umrisse eines pragmatistischen Konstruktivismus im Anschluss an George Herbert Mead
	10.1 Verkörperte Perspektiven: Kontaktrealität und die virtuelle Welt der Distanzobjekte
	10.2 »Pragmatische Realität«: die Emergenz des Sozialen
	10.3 Die Nichtidentität der Anderen: Zur Idee einer Pragmatik der Differenz


	Vierter Teil: Soziale Vergegenwärtigung im Bild. Visuelle Interaktionskulturen in den Neuen Medien
	11 Systemdeterminismus vs. Gebrauchsdimension: alte vs. neue Medien
	11.1 Medien als Selbstreferenz, prothetischer Apparat und Emanzipationshoffnung (Marshall McLuhan)
	11.2 Massenmedien als System (Niklas Luhmann)
	11.3 Die pragmatische Dimension der Medien (Mike Sandbothe)
	11.4 Neue Medien: neue Bilder. Zur Ikonologie des Performativen in den Neuen Medien

	12 Die Vergegenwärtigung von Sozialität im virtuellen Bild: Die Counterstrike-Spielercommunity
	12.1 Zur (Sub-)Kulturgeschichte der Netzwerk-Computerspiele
	12.2 Counterstrike – Gamedesign und Visualität
	12.3 Die Aufführung des Teamkörpers – visuelle und performative Aspekte des Spiels
	12.4 Clan-Identität und Online-Spiel
	12.5 Spill over: Die LAN-Party als soziales Ritual

	13 Resümee

	Siglenverzeichnis
	Literaturverzeichnis

