Xl. Das verstehende Erleben des Gottlichen
und Heiligen

In der Vorstellung, Gott sei eine nach dem Muster der Gegenstands-
erfahrung objektivierbare Wirklichkeit, sieht Frank den in das reli-
giose Leben immer wieder neu eindringenden gefihrlichen Grund-
irrtum. Durch ihn wird das Wesen Gottes zutiefst verfilscht; ihn
zuriickzuweisen und zu zeigen, daf8 Gott nur als das dem Menschen
selbst innerliche unergriindliche heilige Geheimnis erfahren werden
kann, ist das Ziel seines religios-philosophischen Denkens.

In der Absicht, die Gefahr der vergegenstindlichenden Fehldeu-
tung auch in der sublimsten Form aufzudecken, problematisiert
Frank die Urteile »Gott ist« und »es gibt Gott«. Das Urteil »Gott ist«
sagt, genau genommen, von Gott wie von einem Einzelseienden, dafs
er zum Sein gehort. Von Gott aber lafit sich ebensowenig wie vom
Sein sinnvoll sagen, »es ist«. Wollte man mit einem Verb den Selbst-
vollzug des Seins ontologisch aussagen, miifite man sagen, »es >west«
[bytijstouet], und alles andere »ist< kraft dessen«. Ebenso kénnte man
von Gott ontologisch korrekt nur sagen »Gott gottet, nicht aber »es
gibt Gott«, denn Gott ist es, der alles gibt und damit auch das Sein;
nicht aber gibt das Sein Gott (DU 346-348).!

Gott liegt jeder Bestimmunyg, die ihn dem Sein ein- und unter-
ordnen wiirde, voraus. Er ist das unauflosbare »Urgeheimnis der
Realitit als solcher«, die »Urrealitit, der gegeniiber alles Sein schon
etwas Abgeleitetes, zu Begriindendes und zu Verwirklichendes ist,
er ist der Grund jeder Bestimmbarkeit (DU 337; 342f.; 354). Zu der
Einsicht, daf$ es unmoglich ist, Gott von einem Bezugspunkt her zu
verstehen, der auflerhalb seiner sich befindet, und sei es das Sein, ist
Frank offensichtlich durch die Traktate von Nikolaus von Kues, ins-
besondere De non aliud, angeregt worden; aber auch Platons Gedan-
ken, dafl das Sein dem »Guten« nicht iibergeordnet werden kann,

! Man wird annehmen kénnen, dafd Frank zu den im Russischen véllig ungebrauchli-
chen Verbformen »west« und »gottet« von Heidegger angeregt wurde.

201

- am 24.01.2026, 06:13:22. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

sondern dieses noch »jenseits« des »Wesens« ist, erwdahnt Frank.2
Von den Theologen, welche die Unmoglichkeit betonen, Gottes We-
sen in Allgemeinbegriffe zu fassen, werden aus der 6stlichen und
westlichen Christenheit Gregor von Nazianz, Gregor der Grofe und
Johannes vom Kreuz genannt.

Fiir die Moglichkeit, Aussagen tiber Gott zu machen, gilt, was
Frank im »Stundenbuch« R. M. Rilkes ausgedriickt fand: »Du hast so
eine leise Art zu sein. Und jene, die dir laute Namen weihn, sind
schon vergessen deiner Nachbarschaft«. Die angemessenste Rede
iiber das Géttliche wiirde in ehrfiirchtigem Schweigen bestehen, weil
mit ihm am nachhaltigsten seine Nicht-Gegebenheit anerkannt wiir-
de. Doch wiire es irrig, in Frank den Verfechter einer radikalen »ne-
gativen Theologie« zu sehen. Wenngleich Gott kein Gegenstand der
duferen Erfahrung und des darauf griindenden rationalen Wissens
ist, so kénnen wir doch seiner Realitit, die sich uns in der Tiefe un-
seres Selbstseins erschlieflt, »begegnen, so dafl wir auch von ihm
»wissen«. Dabei ist das »Wissen« von Gott, d.h. das wissende »Be-
rithren« seiner als Realitit, von urspriinglicher Evidenz, die als sol-
che vollig unabhingig davon ist, welche Kenntnisse man von der ob-
jektiven Wirklichkeit hat. Dennoch sind es in der Regel besondere
Erfahrungen des weltlichen Seins, die zur Begegnung mit dem Gott-
lichen hinfiihren, ja diese verhiillt schon in sich enthalten. In ihnen
leuchtet dem menschlichen Subjekt ein »sinngebender Grund« auf
oder, es wird ein in ihnen enthaltenes »objektiv Giiltiges« sichtbar.
Was Frank hier »verstehendes Erleben« nennt, stimmt in vieler Hin-
sicht mit dem {iiberein, was andere Autoren »transzendentale Erfah-
rung«® nennen. Auch er selber spricht in diesem Zusammenhang
hiufig einfach von »Erfahrung«.

1. Bedingungen fiir die Erfahrung des Géttlichen

Das erfahrende »Wissen« des Gottlichen ist nicht das Ergebnis einer
Erkenntnisanstrengung. Doch das heifdt nicht, dafS es ohne jeden ei-
genen Beitrag gewonnen werden konnte. Das menschliche Subjekt
mufl etwas dazu tun, damit es imstande ist, das Unergriindliche zu
»beriihren«. Es bedarf eines »unmerklichen inneren Umschwungs

2 Frank zitiert aus Platon: Der Staat, 6. Buch (509) und Der Siebte Brief (341 cd).
3 Vgl. zu diesem Begriff J. B. Lotz,: Transzendentale Erfahrung. Freiburg (Herder) 1978.

202

- am 24,01.2026, 06:13:22. / - [



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedingungen fiir die Erfahrung des Géttlichen

der Seele, sagt Frank an Platon ankniipfend. Ohne sich selbst fiir die
Frage nach dem Sinn des Seins zu 6ffnen, ist die transzendentale
Erfahrung nicht zu gewinnen. Wie in der Du-Begegnung die »leben-
dige Hinwendung« zu dem sich offenbarenden Du erforderlich ist, so
auch zu der sich offenbarenden Gottheit. Wie die Du-Begegnung
wieder zu einer sachhaften Er- oder Es-Beziehung werden kann, so
kann auch das aufleuchtende gottliche Sein jederzeit wieder aus dem
Auge verloren werden. Ohne »lebendige Konzentration und Selbst-
vertiefung« ist das gewonnene »lebendige Wissen« nicht zu be-
wahren.

Was fiir die allgemeine transzendentale Offenbarung gilt, trifft
a fortiori auf den eigentlichen religigsen Glauben zu. Mit der Heili-
gen Schrift nennt Frank als besondere Bedingung, um dem Gott des
Glaubens begegnen zu konnen, die Kindlichkeit, die noch »ungebro-
chene Ganzheitlichkeit«, fiir welche die russische Sprache das Wort
celomudrie mit der Bedeutung Keuschheit besitzt.* Allein das »reine
Herz« ist befihigt, »Gott zu schauen, sagt Frank mit einem Vers aus
den »Seligpreisungen«.® Aber er betont sofort: Der Blick des »Her-
zens« als existentieller Blick aus der Tiefe des eigenen Seins ist dem
Erkennen der Vernunft nicht entgegengesetzt. Vielmehr ist das
»Herz« als Inbegriff »des ganzheitlichen, allumfassenden inneren
Seins« zu verstehen, von dem »auch die >Vernunft« ein Strahl sein
kann«. Die Vernunft aber muf3, um sich selbst transzendieren und die
Gottheit erreichen zu konnen, ihre Kraft aus der Ganzheitlichkeit des
»Herzens« schopfen. Dieses ist das eigentliche Organ, aus dem sich
die Sehnsucht nach Gott speist. Die Vernunft, die sich im transzen-
dentalen Denken verwirklicht, kann und soll darum die Erfahrung
des Herzens begleiten und ihr Klarheit verleihen. Sie kann nach-
zeichnen, wie das »Herz« in der eigenen Tiefe die Ur-Einheit von
Sein und Wert findet (vgl. DU 354 f; RM 324).

Die Bedingung zu erfiillen, um Gott schauen zu konnen, ist je-
doch nicht die voraussetzungslose souverine Leistung des Menschen.
Der Befihigung, Gott schauen oder seine Offenbarung horen zu kon-
nen, liegt immer schon die Einheit mit dem sich Offenbarenden vor-

+ Das Wort celomudrie (Keuschheit) ist zusammengesetzt aus celyj (ganz) und mudryj
(weise)

> Matthdusevangelium 5:8. Vgl. auch: »Ich preise dich Vater, Herr des Himmels und der
Erde, weil du all das den Weisen und Klugen verborgen, den Unmiindigen aber offenbart
hast«. Mt. 11:25.

203

- am 24,01.2026, 06:13:22. / - [



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

aus. Die Realitit selbst im unmittelbaren Selbstsein ermoglicht und
weckt in ganz unterschiedlichen Formen die Frage nach dem Sinn des
Seins und fiihrt den Fragenden in die eigene Tiefe. Der Mensch kann
sich dieser Dynamik freilich widersetzen. Die von Gott gegebene
Freiheit des Menschen und die freie Selbstoffenbarung Gottes bedin-
gen einander als konstitutive Momente der Gottesbegegnung. Frank
geht freilich davon aus, dafy Gott, der bereits in jedem Menschen
gegenwirtig ist, auch erfahren wird, sobald der Mensch wahrhaft zu
sich selbst gelangt, — gemafs dem Augustinus-Wort »Wiirde ich mich
wahrhaft selbst erkennen, wiirde ich auch dich erkennen« (DU 274).6

2. Andersheit und Ahnlichkeit

Die analogia entis als Einheit von wesentlicher Andersheit und in-
timer Ahnlichkeit des géttlichen und menschlichen Seins ist die Be-
dingung wahrhaft geistlicher Erfahrung, denn gerade in dieser Ein-
heit begegnet uns das unergriindliche Geheimnis des gottlichen
Seins. Die Aussage, Gott sei »der ganz Andere, hat jedoch in logi-
scher Hinsicht ihre Tiicke. Frank gibt zu bedenken, daf$ Gottes An-
dersheit weder als blof3 »kontrare« verstanden werden darf, weil sie
so innerhalb einer gemeinsamen Gattung gedacht und so dieser
Gattung untergeordnet wiirde, noch darf sie jede Beziehung tiber-
haupt abweisen. Denn die Behauptung, daf$ die Gottheit gar nichts
mit der Welt zu tun habe, wire nicht mit der Einsicht vereinbar, daf3
sie der Urgrund und die Urquelle von allem ist. Die Andersheit des
Gottlichen zu allem tibrigen muf8 von anderer Art sein als jene, die
als Gegensatz zur Identitit verstanden wird. Sie kann nur darin lie-
gen, dafy Gott »sich iiber den alles iibrige umfassenden Gegensatz
von >Andersheit< und >Nichtandersheitc erhebt« (DU 357). Die Be-
ziehung des Seins zum Seienden, des Schopfers zum Geschopf, Got-
tes zur Welt (und umgekehrt) kann nach diesem Prinzip ohne ver-
filschende Uberbetonung der einen oder der anderen Seite nur im
»transrationalen Schweben tiber« dem logisch Gegensitzlichen er-
lebt werden. Weil Gottes »Andersheit« nicht logisch zu verstehen
ist, bedeutet sie nicht Distanz. Sie kann vielmehr als mit »tiefster,
innerlichster Verwandtschaft oder Ahnlichkeit« verbunden erfahren
werden.

¢ viderim me, viderim te. Augustinus: Soliloquia II, 1.

204

- am 24,01.2026, 06:13:22. / - [



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die transzendentale Erfahrung der Realitit im Schénen

Weder die Andersheit noch die Ahnlichkeit erstrecken sich nur
auf einige Merkmale des gottlichen Seins. Das gottliche Sein ist eine
unzerlegbare Einheit. Es scheint »durch das konkrete Antlitz aller
Erscheinungen und Aspekte des Seins« hindurch. Die Analogie, de-
ren Begriff Frank hier entwickelt, besagt, daf das gottliche Sein allem
ahnlich, d.h. in allem gegenwirtig, ebenso aber auch allem gegen-
iiber anders und transzendent ist. Durch seine alles durchdringende
Anwesenheit wird alles, was ist, in seinem Sein begriindet und so
zum Abbild und Symbol des Letztbegriindenden. Transzendentale
Erfahrung der Realitit ist Erfahrung ihrer Analogizitit. Frank beruft
sich bei dieser Explikation der analogia entis auf Dionysios Areopa-
gita und Thomas von Aquin.

Die Nihe wie die Andersheit, d.h. die Analogie, kann jeweils
sehr unterschiedlich verwirklicht sein. Das Sein, das uns in dem ein-
fachen Urteil »das ist« begegnet, ist von »blinder, im eminenten Sin-
ne nicht selbstevidenter, wesentlich nicht einleuchtender Faktizititc;
in ihm gelangt Unbedingtheit des Absoluten nur dufSerst schwach
zum Ausdruck (vgl. DU 3581.). Weil die Ahnlichkeit der verschiede-
nen Seienden mit dem gottlichen Sein und damit ihre eigene Sein-
stiefe unterschiedlich ist, spricht Frank von einer Hierarchie der Sei-
enden, in welcher der jedem Einzelnen zukommende Rang durch den
Grad bestimmt ist, indem es das gottliche Sein anzeigt oder symboli-
siert. In dieser Rangfolge steht der Mensch als Trager des geistigen
Seins, d. h. als Person, der Gottheit niher als das kosmische Sein, das
Lebendige niher als das Tote, das gute Sein niher als das tible. Der
eigentliche Ort analoger Beziehung ist darum das personale Selbst-
sein, denn ihm kommt die Absolutheit selber in abgeleiteter Weise
zu (DU 360).

Gerade Franks Ausfithrungen zur analogia entis zeigen, wie un-
begriindet der Vorwurf ist, er neige einem Seinsmonismus zu. Tat-
sichlich iiberwindet die Einsicht, daf3 Gott als transzendenter in
allem anwesend ist, die unlosbaren Widerspriiche, zu denen die Ein-
seitigkeiten des Monismus und Dualismus fithren.

3. Die transzendentale Erfahrung der Realitit im Schénen
Zu den Lebensbereichen, von denen ausgehend Frank aufweist, daf3

wir in unserer geistigen Tiefe an einen Realitéitsbereich riithren, der
nicht von unseren subjektiven Bediirfnissen hervorgebracht wird und

205

- am 24.01.2026, 06:13:22. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

doch zu uns gehort, zahlt neben der Wir-Beziehung (siehe Kap. V, 2
und 5) und der Erfahrung sittlicher Pflicht (siehe Kap. IX, 1) das &s-
thetische Erleben des Schonen. Der hier sich eréffnende Zugang zur
Realitat steht seiner Bedeutung nach nicht an erster Stelle, ist aber
doch, wie Frank bemerkt, der augenfilligste. An ihm wird die ontolo-
gische Struktur der religiosen Erfahrung erkennbar. Sowohl in Das
Unergriindliche als auch in Die Realitit und der Mensch kommt er
auf ihn ausfiihrlich zu sprechen (DU 311-323; RM 191-197). Auf die
offensichtlichen Bertihrungspunkte von Franks Analyse der dstheti-
schen Erfahrung mit den Einsichten anderer Denker (Solowjow, Dil-
they, Cassirer, Scheler, Croce) werde ich nicht eingehen.

Franks Analyse zielt auf das Phanomen des »Ausdrucks«, dem
wir in einem Kunstwerk oder in einer schonen Naturerscheinung
begegnen. Was dsthetisch zum »Ausdruck« gelangt, kann logisch-
sachlich nicht angemessen wiedergegeben werden; jeder Versuch da-
zu wiirde hinter dem dsthetisch Erfahrenen prinzipiell zuriickblei-
ben. Im Kunstwerk oder im Naturschonen, also in einem sinnlichen
Gegenstand, kommt etwas Nichtsinnliches zum Ausdruck, durch
welches die Realitit selbst zu uns »spricht«. Die »rauhe Rinde« des
Faktischen, des logisch Festgelegten, wird im Ausdruck des Schonen
»durchsichtigs, so daf3 »die Realitat selbst durch sie durchscheint«.
Dabei wird im physikalisch beschreibbaren Gegenstand etwas spiir-
bar, das von ganz eigener, vollig anderer Evidenz ist als das gegen-
standlich Faktische. Mit diesem ist es in keiner Hinsicht logisch ver-
bunden. Das Schone selbst besitzt eine eigene innere Einheit, die sich
in dem duflert, was wir die Harmonie ihrer Teile nennen. Es ist in
seiner Erscheinung »ein allumfassendes, eigenstindiges Ganzes, das
auch im Beschriankten, Partikularen, ganz anwesend ist; als solches
hat es die Eigenschaft geistiger Realitit. Frank beschreibt das Wesen
der asthetischen Form als Verbindung eigenstindiger Ganzheit und
Beschriankung. Durch sie erhilt die Realitdt in einem beschrinkten,
gegenstiandlichen Rahmen einen »eigentiimlichen Ausdruck voll-
endeter Unendlichkeit, aktualisierter, allumfassender und daher sich
selbst gentigender Fiille«.

Ein weiteres Moment, das Frank besonders unterstreicht, ist die
ontologische Verwandtschaft der Realitat, die sich im Schonen zeigt,
mit dem Selbstsein des Subjekts. Wir konnen im Schonen »etwas
Bedeutendes, einen geistigen Sinn« erfahren, weil sein Gehalt mit
jener Realitit iibereinkommt, die wir in der Tiefe unserer eigenen
inneren Selbst-Erfahrung entdecken. Wir begegnen im Schénen »et-

206

- am 24.01.2026, 06:13:22. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die transzendentale Erfahrung der Realitit im Schénen

was, was der intimen Tiefe unseres Ich verwandt ist«. Das Schone
nimmt uns, anders als das gegenstindlich Faktische, das aufdringlich
und gleichsam gewaltsam Aufmerksamkeit fordert, »innerlich gefan-
gen, indem es uns eine gewisse letzte, innerlich sinnhaltige Tiefe, die
unserem eigenen Wesen nahekommt, immanent bezeugt« (RM 193).
Frank nennt das adsthetisch Gehaltvolle etwas »>Seelenihnliches, et-
was, das inneres Leben ist, in dufSerer Gestalt verkorpert und aus-
gedriickt«. Es bewirkt, dafy im Augenblick der dsthetischen Erfahrung
das Gefiihl der Einsamkeit schwindet: Wir treten mit etwas in Ge-
meinschaft, das unserem Selbstein verwandt ist. Dieses Bewuf3tsein
ist sehr wohl mit dem klaren Wissen vereinbar, daf3 »Seelenihnlich-
keit« hier nicht bedeutet, daf3 das Schone ein reales, fiir sich selbst
seiendes Subjekt wire; noch weniger besagt sie, daf3 die dsthetische
Erfahrung das Resultat einer »Einfiihlung« ist, in der wir unsere ei-
gene seelische Stimmung auf den Gegenstand iibertragen. Entschei-
dend kommt es hier darauf an zu verstehen, dafd das »Bedeutungs-
volle«, das uns durch die sinnliche Wahrnehmung des Schénen
vermittelt wird, weder ein Ausschnitt aus der gegenstindlichen
Wirklichkeit noch ein Teil unseres eigenen Innenlebens oder unsere
blofe Projektion ist, sondern dem Gegenstand selbst zukommt. Es ist
der Gegenstand selber, von dem die ésthetische Wirkung ausgeht.
Dieser ist schon, in ihm gelangt die Realitit — das Sein im Seienden
—zum Ausdruck.

In der Begegnung mit dem Schonen unterscheidet sich der im-
manente Inhalt der dsthetischen Erfahrung deutlich von den durch
ihn ausgelosten Gefiihlen in uns. Die Realitit, die im Schonen zum
Ausdruck kommt und mit jener verwandt ist, die wir in der Tiefe
unseres Selbst erfahren, ist selber unpersonlich. Sie hat kein Selbst-
bewufStsein und driickt sich nicht vorsitzlich aus. Das aber zeigt, daf3
die dsthetische Realitit, die mit unserem Selbstsein wesensverwandt
ist, doch weitreichender ist als dieses und mit der Realitit als solcher
zusammenfillt. »In ihr dringen wir gewissermafien nicht nur im In-
neren unser selbst, in den Tiefen unseres vereinzelten Ich, sondern
auch auflerhalb von uns, in der uns umgebenden Welt durch die
Schale der objektiven Wirklichkeit hindurch und spiiren den leben-
digen inneren Kern des Seins« (RM 197). Dagegen beruht die These
von der »Einfiithlung« oder »Beseelung, so Frank, auf dem (psycho-
logistischen) Vorurteil, dafd das »Seelendhnliche«, welches dem
Schonen eignet, dem Gegenstand, der seiner selbst nicht bewufst ist
und selber keine Seele besitzt, vom Betrachter zugefiigt sein mufs.

207

- am 24.01.2026, 06:13:22. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

Sehr deutlich wird durch diese Bemerkung der Unterschied von
Franks »verstehendem Erleben« zum »Verstehen« des Kunstwerks
bei W. Dilthey. Fiir Dilthey vollendet sich das Verstehen, indem der
Betrachter den urspriinglichen kiinstlerischen Schaffensvorgang
nacherlebt. Sein Ich »findet« sich so im Du des Kiinstlers »wieder«
und erfahrt dadurch eine Erweiterung seiner bisherigen »Determina-
tion«. Die Bedingung fiir das Nacherleben des kiinstlerischen Schaf-
fensakts ist fiir Dilthey die allen Menschen gemeinsame »allgemeine
Menschennatur, verstanden als Psyche. In Franks Sicht versteht das
Subjekt in der Erfahrung des Schénen (nicht nur des Kunstschénen)
sich selber tiefer (erweitert sich in seiner »Determination«, wie Dil-
they schreibt), weil es von der universalen geistigen Einheit des Seins
angeriihrt und ihrer in »lebendigem Wissen« bewuf3t wird.

Frank iibersieht nicht, daf dem Schénen etwas Zweideutiges,
sogar verfiihrerisch Schillerndes anhaften kann. Die unergriindliche
Fiille der Realitdt gelangt im Schonen nur eingeschrankt zum Aus-
druck. Es »ist in einem gewissen Sinne gleichgiiltig gegeniiber Gut
und Bose«. Die Beobachtung, wie totalitire politische Michte die
Schonheit in ihren Dienst stellen, konnte das eindrucksvoll bestiti-
gen. Zur bitteren Lebenserfahrung gehort, schreibt Frank, dafl die
dsthetische Harmonie mit der »wahrhaften, uns versshnenden und
errettenden Seinsharmonie« nicht schlechthin identisch ist. Zwar er-
offnet sich im Schonen die Realitit selbst, aber gewissermaflen nur
»oberflichlich«. Es enthilt nur die »tréstliche Andeutung der Még-
lichkeit eines ganz anderen Seins«. Insofern aber ist durch die dsthe-
tische Erfahrung doch »die Gewihr fiir die Moglichkeit und Denk-
barkeit« der »aktuellen, voll verwirklichten Harmonie des Seins«
gegeben.

4. Religiose Erfahrung

Im Umgang mit der Welt und in der Begegnung mit den Menschen
eroffnet sich die Moglichkeit, im Transzendieren des Selbstseins die
Realitét in ihrer Unergriindlichkeit »verstehend zu erleben«. Thm ist
insofern ein religioser Charakter eigen, weil in ihm der »Urgrund«
der Realitdt auf nicht-beriihrende Weise beriihrt werden kann.

In seiner Sozialphilosophie beschreibt Frank das religiose Grund-
gefiihl als lebendig erfahrene Verbundenheit »mit jenem absoluten
Prinzip, das der universalen Gemeinschaftlichkeit des Seins zugrunde

208

- am 24,01.2026, 06:13:22. / - [



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religiése Erfahrung

liegt«. Er charakterisiert es auch als Erfahrung, »zu einem Ganzen zu
gehoren, das uns nicht von aufSen umgibt, sondern von innen vereint
und erfiillt«. Die religiose Grunderfahrung, daf3 wir mit unserem
Selbstsein in die »geheimnisvoll uns umgreifenden Tiefen des Seins«
hinabreichen, kann sich anldfilich ganz alltiglicher Situationen ein-
stellen. Vom oberflachlichen und bald voriibergehenden Beriihrtsein
durch das »absolute Prinzip« kann es sich bis zur mystischen Erfah-
rung der Anwesenheit des gottlichen Du in allen Dingen vertiefen.
Mit auBSergewohnlicher Eindringlichkeit hat das religiose Genie des
hl. Franz von Assisi diese Anwesenheit und kraft ihrer die »Gemein-
schaftlichkeit« mit allen Geschopfen erfahren (vgl. GGdG 148).

Besondere Anldsse, um die Tiefe der Realitit zu erfahren, sind
die erotische Beziehung zwischen Ehegatten, die lebendig erfahrene
Sorge der Eltern um ihre Kinder, das Erleben der heimatlichen Ge-
borgenheit am »hiuslichen Herd«, das vertraute gemeinsame Mahl,
das Bewuf3tsein, mit den Vorfahren verbunden zu sein und, nicht
zuletzt, das Bewufstwerden eines gemeinsam erlittenen Lebens-
schicksals.

Auch eine gegenstindliche Wirklichkeitswahrnehmung — etwa
einer auflergewdhnlichen, erhabenen Naturerscheinung — kann das
Transzendieren des eigenen Selbstseins anstofien, so daf3 das »Herz«
(im Sinne Pascals) iiber sich selbst hinausgefiihrt wird und zu einer
Begegnung mit der Tiefe der Realitit gelangt. Die erlebte Einheit mit
der Natur kann das Bewuf3tsein vermitteln, zu einem geheimnisvol-
len iiberkosmischen, lebendigen Ganzen zu gehoren. Das gilt auch
fiir die Naturfrommigkeit eines Schamanen. Die Frage, wer in seiner
Religiositdt Gott naher ist — der Schamane oder der philosophisch
und theologisch gebildete Glaubige — ist allein daher zu beantworten,
in wessen »Herzen« die »Realitdt« in ihrer unergriindlichen gott-
lichen Fiille vollstindiger und angemessener erfahren wird. Fiir
einen Auflenstehenden bleibt es unentscheidbar. Die Realitt ist nie-
mals als bestimmte oder abgegrenzte zu haben und darum nicht
mefbar. Die wahre Begegnung mit Gott — und sei sie ein undeut-
liches Beriihren Gottes in seiner ganzen UnfafSbarkeit — geschieht
ausschliefSlich »in den letzten, dem dufleren Blick verborgenen Tie-
fen unseres Wesens«. Frank macht (mit M. Buber) darauf aufmerk-
sam, dafs in der Naturfrommigkeit eines Schamanen oder Fetischver-
ehrers die Bewegung des »Herzens« freilich »ginzlich an einen
einzelnen #ufleren Eindruck gebunden ist und qualitativ durch ihn
bestimmt wird« (RM 241f.).

209

- am 24.01.2026, 06:13:22. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

Unter den Anlassen, die eine religiose Erfahrung anstoffen kon-
nen, ragt die Begegnung mit der »tiberweltlichen Tiefe eines anderen
personalen Geistes« hervor. Weil unser Ich mit dem Du-Sein und
dem Wir-Sein ontologisch verbunden ist, kann das fiir das Selbstsein
konstitutive Transzendieren in das Unendliche durch die Begegnung
mit der personalen Heiligkeit eines anderen Menschen in besonderer
Weise aktualisiert werden und »in uns bislang verborgene Tiefen
unseres eigenen Ich« wecken. Frank sieht die Bedeutung Jesu fiir die
religiose Erfahrung gerade darin, daf8 die Begegnung mit seiner Per-
son »den Zugang zu den inneren Tiefen unseres eigenen geistigen
Seins« erschlief3t (RM 242).

In seiner theologisch-spirituellen Schrift Mit uns ist Gott hat
Frank sich ausdriicklich mit der religiésen Erfahrung befaf3t.” Sie ist
ein eindrucksvolles Beispiel fiir die Fahigkeit ihres Verfassers, seine
philosophisch-phinomenologischen Einsichten fiir das religiose Le-
ben fruchtbar zu machen. Frank kniipft hier, um den »Gegenstand«
der religiosen Erfahrung sichtbar zu machen, an der Erfahrung sitt-
licher Schonheit an.

Wer von einer wahrhaft uneigenniitzigen Hilfeleistung oder
vom grofSmiitigen Verzeihen einer Krinkung innerlich angeriihrt
wird, erlebt die Schonheit dieser Tat als etwas Reales, »das in einer
unsichtbaren Tiefe existiert und sich sogar in gewissem Sinne ab-
sichtlich in ihr verbirgt«. Sie ist kein sinnlich gegebenes Faktum,
dennoch wird ihre Realitdt nicht nur vermutet, sondern ist gewifs.
Wir konnen sie »unmittelbar mit unserer Seele« wahrnehmen, weil
die eigene Seele ihr verwandt ist. Sehr dhnlich ist die Wahrnehmung
dieser Realitit, wenn wir unsere Pflicht gegen inneren und dufSeren
Widerstand erfiillt haben. Frank beschreibt das Aufleuchten dieser
Realitdt so: »In der innersten Tiefe unseres Herzens erfahren wir
die lebendige Anwesenheit und Wirkung einer Kraft oder Instanz,
von der wir unmittelbar wissen, dafs sie eine Kraft héherer Ordnung
ist, daf3 unsere Seele eine Kunde aus der Ferne erreicht hat, aus einem
anderen Seinsgebiet als jenes, dem die gesamte gewohnliche, alltig-
liche Welt angehort«. Weil wir hier einer Realitit begegnen, die we-
sentlich anders ist als das Faktische und Begrenzte, ist es moglich,
immer tiefer in sie einzudringen und sie sich zu vergegenwirtigen.

7 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyslenija. In: S. L. Frank: Duchovnye osnovy obstest-
va. Moskau 1992, S. 217-404. Vorgesehen ist die deutsche Veréffentlichung als 6. Band
der Werkausgabe bei Alber, Freiburg.

210

- am 24,01.2026, 06:13:22. / - [



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religiése Erfahrung

Die Realitit, die hier begegnet, ist — das wird bei diesem Beispiel
besonders deutlich — absolut.

Frank ist {iberzeugt, daf3 »die Erfahrung des Guten und Schénen
zur religiosen Erfahrung gehort und gleichsam ihren Keim bildet«;
sie ist aber damit noch nicht erschopfend beschrieben. Hinzu kommt,
daf3 ihr »Gegenstand«, den wir »als etwas Urspriingliches, als letzte
Tiefe und als Absolutes erkennenc, »eine letzte, hochste Freude, voll-
kommene Befriedigung und Begeisterung« verschafft. Auf der sub-
jektiven Seite entspricht ihm »das Gefiihl, das wir >Ehrfurcht< nen-
nen, eine unteilbare Einheit bewegter Verehrung — der Furcht
vergleichbar, aber keineswegs mit ihr identisch, und der Seligkeit
von Liebe und Bewunderung«. Frank sieht sich durch den Religions-
phinomenologen Rudolf Otto, der die Elemente des tremendum und
des fascinans als kennzeichnend fiir das Mysterium des Heiligen an-
genommen hatte, bestitigt. Geht man weiter strikt von der Erfah-
rung aus, so laf3t sich das Gottliche als »etwas absolut Erstes, All-
umfassendes, alles Durchdringendes, alles Bestimmendes, Ewiges«
umschreiben. Thm gegeniiber erscheint das eigene Leben als etwas
Abgeleitetes, das in essentieller Hinsicht weder seinen Grund noch
sein Endziel in sich hat, sondern beides auf3erhalb seiner selbst vor-
aussetzt. Was wir als Grund und Endziel begrifflich unterscheiden,
und zwar als das, »woraus wir hervorgegangen sind, worauf wir uns
stiitzen, worin und wodurch wir sind und wohin letzten Endes unser
Herz strebt, das ist im Sein »ganz offenbar ein und dasselbe«: »Eben
dies unsagbar Eine, Erste und Letzte ist das, was wir mit den Worten
Heiligkeit, Gottheit, Gott bezeichnen«. Durch die phinomenologi-
sche Analyse der »Unruhe« des Herzens erkennt Frank mit Augusti-
nus den essentiellen »Hinweis auf das Letzte, Hochste, absolut Wert-
volle, Heilige, auf letzten Trost und Gliickseligkeit«.

Damit ist die religiose Erfahrung im eigentlichen Sinn um-
schrieben. Sie geschieht, wo in der Realitdt »jenes Unsagbare« begeg-
net, das die menschliche Sprache andeutungsweise in solchen Worten
wie »das Heilige«, »Gottheit«, »Gott« ausdriickt (S nami Bog 237).
Sie vollendet sich, wenn dem Menschen das Heilige oder die Gottheit
als Du begegnet und er darauf antwortet. Der zuvor anonyme »Ur-
grund« des Seins offenbart sich dann als ein Gesicht von unergriind-
lichem Ausdrucksreichtum. Seine Erfahrung ist durch die Weise, wie
die Realitit sich erschlief3t, charakterisiert.

Es kommt hier sehr darauf an, mahnt Frank, den phinomenolo-
gisch erhobenen Gehalt nicht durch eine abgeleitete theologische

211

- am 24.01.2026, 06:13:22. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

Theorie zu ersetzen. Gerade die vorgefertigten Begriffe der tiberkom-
menen theologischen Sprache konnen das Bemiihen, eine urspriing-
liche Erfahrung des Geglaubten zu gewinnen, behindern, indem sie
ein Wissen suggerieren, das mit dem lebendigen Erfahrungswissen
nur wenig gemein hat. Um dieses phanomenologisch zu klarende Er-
fahrungswissen geht es, wenn Frank von der »Gottheit« spricht.

Echte religiose Erfahrung hat die Einheit (nicht eine Mischung)
von Immanenz und Transzendenz zum »Gegenstand«. »In der reli-
giosen Erfahrung haben wir eine eigentiimliche, klare Verbindung
intimer Nihe mit der Ferne — philosophisch ausgedriickt, von dufler-
ster Immanenz (die hier der lebendige Besitz, die Verflechtung des
Erfahrungsgegenstandes mit unserem >Ich¢ ist) mit Transzendenz.
Die Natur der religiosen Erfahrung besteht darin, daf$ etwas in unse-
re Seele eindringt, sie unmittelbar beriihrt und von ihr innerlich
empfunden wird, was zugleich als etwas erkannt wird, das von einer
unerreichbaren Tiefe oder Ferne ausgeht«. Der religiose »Gegen-
stand« selber wird dabei »als etwas Verborgenes« erfahren. Mit an-
deren Worten: Es handelt sich um »die immanente Erfahrung einer
transzendenten Realitiat« (ebd. 250).

Weil diese Realitdt tiber unser Ich hinausgeht und, als Unbe-
grenzte, uns nicht in ihrer ganzen Fiille zuginglich ist, kann sie, was
fiir die unmittelbare sinnliche Erfahrung kaum moglich ist, tiber-
sehen oder bestritten werden. »Das im Grunde Gewisse erweist sich
hier als psychologisch und subjektiv ungewifi«, ja es kann sein, dafs es
nicht einmal als vorhanden erkannt wird. So kann jemand vom Sché-
nen und Guten beeindruckt sein, ohne darin das absolut Transzen-
dente zu bemerken. Das Horen der »gottlichen Stimme« gleicht der
Wahrnehmung eines »feinen Windhauchs«, sagt Frank mit dem
Propheten Elija. Gott »ist nur als Fliistern in der Stille zu horen oder,
genauer, tonlos in der Stille selbst. Deshalb ist es ganz unmaglich, ihn
inmitten des Larms der weltlichen Hast und des Geschwitzes zu ver-
nehmen, und es ist sehr leicht moglich, ihn zu iiberhéren, nicht auf
ihn zu reagieren, seine Anwesenheit zu bestreiten« (ebd. 252).

5. Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott
Der »Gegenstand« des christlichen Glaubens ist nicht die »Gottheit«
als absolutes apersonales »Heiligtum«, sondern Gott als » Vater« und

so auch als »Person«. Dennoch ist nicht zu iibersehen, daf3 Frank sich

212

- am 24.01.2026, 06:13:22. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott

sehr reserviert zeigt, wenn es um die Ubertragung des Personbegriffs
auf Gott geht. Die Vorstellung von Gott als einer »Person, die »ir-
gendwo« »existiertg, so fiirchtet er, verfehlt fast unvermeidlich »jene
unaussprechliche, unermeflliche Fiille, jene unendliche Tiefe und ab-
solute Urspriinglichkeit«, die Gott ist. Diese Gefahr geht bereits von
unserer Sprache aus, die von Gott als einem »jemand« spricht und ihn
so zu einer »abgegrenzten Seinsinstanz« vergegenstindlicht. Immer
wieder betont Frank den fiir ihn zentralen Gedanken, daf3 die Bezie-
hung des Menschen zu Gott niemals der Beziehung zwischen zwei
Einzelinstanzen gleicht, sondern die All-Einheit des erlosten Seins
einbezieht. Frank kann sich hier auf den Satz des Apostels Paulus im
1. Korintherbrief (15:28) berufen, dem zufolge die Erschaffung des
Seins durch Gott erst dann vollendet ist, wenn »alles« Gott unterwor-
fen sein wird und er selber »alles in allem« ist. Franks Deutung ver-
sucht, die urspriingliche Dynamik dieses Satzes zu bewahren.

Um die Gefahr der Vergegenstindlichung zu vermeiden, die mit
der Vorstellung Gottes als einer Person verbunden ist, betont Frank,
daf3 Gott als transzendentale Bedingung dafiir, daf3 der Mensch Per-
son sein kann, selber wesentlich mehr als eine Person ist. Damit ist
gesagt, da3 Gott »dem tiefsten Innern unserer Person nahe und ver-
wandt« ist und es doch unendlich iibersteigt. Gott ist »die Antwort
auf das, was in der Welt einzigartig ist: auf das Wesen unserer Per-
son«. Dem entspricht die Eigenart unserer Beziehung zu ihm. Wir
stehen ihm nicht »gegeniiber«, sondern sind in eine »Gemeinschaft«
mit ihm aufgenommen, die »personal« genannt werden kann [ov [i¢-
nom obscenii®] (S nami Bog, 257).

Daf3 diese Gemeinschaft niemals nur als eine Zweierbeziehung
zu verstehen ist, findet Frank durch die Predigt Jesu vom »Reich«
Gottes bestitigt. Dieses »Reich« umfaflt die Realitit — eben die
Schopfung — als umfassendes Ganzes. Denn das »Reich«, so Franks
Exegese, ist nicht eine Einrichtung neben Gott, sondern ist als die
erloste Schopfung eins mit Gott. Es ist darum nicht »irgendwo« au-
Berhalb der Welt zu suchen; es »ist nichts anderes als das Sein, voll-
stindig durchdrungen und erleuchtet von gottlichen Kriften, das
Sein, in dem Gott »alles in allem« ist, das Reich der Wahrheit, des
Guten, Schonen, Heiligen«. Mit dem »Reich« ist unsere Einheit mit
Gott gemeint. Von ihm heiflt es deshalb, daf3 es »in uns« ist (Lk.

8 Frank spricht in Mit uns ist Gott nicht mehr von sobornost’, Gemeinschaftlichkeit,
sondern von obsc¢enie, Gemeinschaft.

213

- am 24,01.2026, 06:13:22. / - [


https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

17:21), daf8 wir es »wie ein Kind« (Lk. 18:17), ohne es abstrakt be-
griinden zu konnen, »im Genuf$ unmittelbarer Erfahrung« anneh-
men sollen (ebd. 258).

Wie die Beziehung zu Gott als »personale Gemeinschaft« erfah-
ren werden kann, erldutert Frank an der Beziehung des Kindes zur
Mutter und zum Vater. Die Gemeinschaft mit ihnen »besteht keines-
wegs in der klaren, niichternen, intellektuell auszudriickenden Uber-
zeugung von ihrer Existenz als >Personens, sondern einfach in der
nicht in Worte zu fassenden Empfindung ihrer Realitit als einer
Quelle von Wiarme, Zirtlichkeit, Geborgenheit, Aufgehobensein«
(ebd. 259). Das Wort » Vater«, mit dem Jesus selber Gott anredet und
mit dem auch seine Jiinger Gott anreden sollen, bezeichnet, wie Frank
erklart, »nicht nur ein liebendes, uns ernihrendes und schiitzendes
Wesen«. Der » Vater« verkorpert in der Sprache Jesu »auch die unteil-
bare, kollektive familiire Einheit der Gattung oder Familie, in deren
Bestand allein mein Leben moglich ist. Er ist das Symbol des Vater-
hauses, etwa in der Art des heutigen Heimatbegriffs« (ebd. 263).

Der Glaube an Gott im christlichen Sinn ist auch fiir Frank mehr
als die ehrfiirchtige Erfahrung des unergriindlichen unpersonlichen
Urgrundes des Seins. Er ist die Erfahrung eines den Menschen an-
sprechenden, anschauenden Du, das ihn in seine »personliche Ge-
meinschaft« aufnimmt. Er ist das vertrauensvolle Verhiltnis des
»Kindes« zu Gott als Vater. Der Glaube geht »iiber die Anerkennung
des transzendenten, abgesonderten Seins Gottes als Person« hinaus,
denn er ist auf Gott gerichtet, »nicht nur als personales Wesen, son-
dern zugleich als gottliche Heimat der Seele«. Wahrer Glaube ist dar-
um nicht schon dort gegeben, wo jemand »denkt und tiberzeugt ist,
daf irgendwo >Gott existiert«; wahrhaft »glaubig« ist erst, »wessen
Seele vom Licht der gottlichen Wahrheit beriihrt wird, der die leben-
dige Empfindung des Reichs des Heiligen, der himmlischen Heimat
hat«. »Wir erfahren Gottes Realitit in dem Moment, in dem er un-
sere Seele beriihrt und in unserer Seele — auf diese Beriihrung ant-
wortend — sich ein ihm zugewandtes Gefiihl entziindet. In diesem
Sinne ist der Glaube an den personalen Gott das Wesen der religiosen
Erfahrung« (ebd. 262). Glaube, mit anderen Worten, ist nicht die
Anerkennung eines bestimmten Gegeniiber, sondern die »lebendige
Berithrung des allumfassenden und alles erfiillenden gnadenvollen
Seins« (ebd. 260). Es wird uns zuganglich, wie Franks neutestament-
lich begriindete Bemerkung zeigt, »weil wir es durch dasjenige wahr-
nehmen, was gottlich ist in uns selbst« (ebd. 242). Daf3 die Anwesen-

214

- am 24.01.2026, 06:13:22. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die GewiBheit des Glaubens

heit Gottes im Menschen als Bedingung dafiir, ihm begegnen zu kon-
nen, eine freie personale Tat Gottes und somit bereits »Gnade« ist,
steht fiir Frank aufSer Frage.

Die Gemeinschaft mit Gott erfahre ich in der »Beriihrung, die
in gewisser Weise der Begegnung von Ich und Du gleicht. Der Unter-
schied zur zwischenmenschlichen Ich-Du-Begegnung darf jedoch
nicht iibersehen werden. In der Begegnung ist immer auch die An-
dersheit zwischen mir und dem ewigen Du Gottes prisent, weil es
tberhaupt »Grundlage, Boden und tiefste Wurzel« meines Ich, seine
»transzendentale« Bedingung, ist. Doch erfahre ich, wo das géttliche
Du sich mir zeigt, dafi ich mit ihm eins bin und mit ihm zusammen-
fliefle. Es ist nicht moglich, eine Trennungslinie Gott gegeniiber zu
ziehen wie zwischen den welthaften Gegenstinden. »So sehe ich
nicht mehr deutlich, wo die letzte Tiefe meiner selbst endet und wo
beginnt, was ich Gott nenne« (ebd. 263). So kann man verallgemei-
nern: Das Selbstsein erfihrt sich ausgerichtet auf einen absoluten
Sinn und, weil an ihm teilhabend, in ihm geborgen.

6. Die GewiBheit des Glaubens

In einer Analyse der gnoseologischen Qualitit des Glaubensaktes,
zeigt Frank, daf$ dem religiosen Glauben auch die Gewifiheit zu-
kommt, die der Erfahrung als Wirklichkeitserfahrung eigen ist. Sie
gleicht dem auf unmittelbarer Erfahrung beruhenden unbezweifel-
baren Wissen, zu sein. Ahnlich ist mir die Wirklichkeit eines Schmer-
zes oder einer Freude, die ich unmittelbar erlebe, die also in meinem
Bewuftsein ist, unwiderleglich gewifs. Gewif$heit — die nicht mit ana-
lytischer Einsicht in den betreffenden Sachverhalt verwechselt wer-
den darf - ist gegeben, wenn der Gegenstand des Wissens oder Den-
kens im BewufStsein real anwesend ist. Sobald ein Gegenstand sich
auferhalb des BewufStseins befindet und ich nur an ihn denke oder
thn mir vorstelle, ist das Urteil iiber seine Realitdt der Tauschung
ausgesetzt, es kann wahr oder falsch sein (ebd. 233). Das gilt selbst-
verstindlich auch fiir religiése Denkinhalte. Doch ist der Glaube we-
sentlich mehr als das Denken an gewisse Inhalte; er ist die Erfahrung
der Anwesenheit Gottes. Der Glaube, soll er das Vertrauen rechtfer-
tigen, das ich seinem Inhalt entgegenbringe, mufs, so betont Frank,
auf unmittelbarer Evidenz, d.h. auf unmittelbarer Erfahrung der
Realitit Gottes und seiner Zuwendung beruhen (ebd. 224).

215

- am 24,01.2026, 06:13:22. / - [



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

Worin kann dieser Glaube begriindet sein? Den Menschen des
rationalen Denkens ist, wie Paulus schreibt, der christliche Glaube
eine »Torheit« (1. Kor. 1:23). Denn sein Inhalt — daf3 Gott sich dem
Menschen bis zur eigenen Selbsthingabe in Liebe zuwendet — ist
schlichtweg unwahrscheinlich. Keine duflere Autoritatsinstanz reicht
aus, um ihn vertrauenswiirdig zu machen — weder die der Eltern noch
die der kirchlichen Lehrer bis hin zu den Aposteln. Jede Autoritit,
welche behauptet, eine Kenntnis von Gott zu besitzen, die mir fehlt,
miifite diese Behauptung begriinden. Wiirde sie sich dafiir wieder auf
eine Autoritit berufen, hitten wir einen Fortgang ins Unendliche.
Selbst der Verweis auf Gott als dufSerer Autoritétsinstanz liefe auf
eine petitio principii hinaus, denn man miiffte der Autoritit Gottes
glauben, dafl Gott die den Glauben rechtfertigende Autoritit sei.
Frank antwortet darauf: »Von Gott und seiner Wahrheit zeugt letz-
ten Endes nur Gott selbst«. Das heif3t aber, der Glauben, soll er gewif3
sein und so zur Lebensgrundlage werden konnen, mufs sich auf un-
mittelbare Erfahrung stiitzen konnen und nicht auf eine vermitteln-
de Autoritit. Diese fiir den Glauben unabdingbare Eigenschaft der
unvermittelten »GewifSheit« hat erstmals in der Geschichte des reli-
giosen Lebens der Prophet Jeremias erkannt.

Das »eigentlich Revolutionire« der Offenbarung Christi besteht
Frank zufolge gerade darin, dafi sie Gottes Verhiltnis zum Menschen
als »Immanenzc, als »unmittelbare Nihe und Zugénglichkeit« ent-
hiillt (ebd. 229). Der eigentliche Gehalt des christlichen Glaubens
besteht eben im »Wissen« der erlosenden Anwesenheit Gottes in
der Seele des Menschen. Das wird durch die Lehre vom Heiligen
Geist bestitigt, denn sie »ist nichts anderes als die Enthiillung jener
Kraft oder Hypostase Gottes, durch die Gott in der menschlichen
Seele immanent anwesend ist« (ebd. 228f.). Oder, wie es der erste
Johannesbrief sagt: »Daran erkennen wir, daf8 wir in ihm bleiben
und er in uns bleibt: Er hat uns von seinem Geist gegeben« (1. Joh
4:13; 3:24).

Gibe es die auf Erfahrung gegriindete Gewifsheit des Geglaub-
ten nicht, dann wire der Glaube das Ergebnis einer Willensanstren-
gung, mit der man sich zwingt, das an sich Unwahrscheinliche doch
fiir wahr zu halten. Ein derartiger Glaube konnte weder befreiend
sein noch konnte er das Bewufitsein begriinden, in Gott unbedingt
geborgen und so unsterblich zu sein (vgl. ebd. 243). Der Wille, der fiir
den Glauben unerlif3lich ist, ist nicht der Wille, etwas fiir wahr zu
halten, was eigentlich ungewif$ ist. Nachdriicklich betont Frank, daf3

216

- am 24.01.2026, 06:13:22. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenstindliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

jeder Zwang, auch der Selbstzwang, dem Glauben widerstreitet. Der
Wille, auf den der Glaube nicht verzichten kann, ist der Wille zum
»Aufmerken« [vnimanie], der Wille, auf den Zuruf eines Du zu hé-
ren und zu antworten, oder, mit Franks Worten, »den geistigen Blick
anzuspannen, um wahrhaft zu entdecken und zu sehen, was ist« (ebd.
253). Dieser »Wille zum Aufmerken« ist ein freier Akt, der seine
Entsprechung in der Zuwendung zum Du der anderen Person hat:
Gott »gibt sich nur dem, der sich ihm frei, aus eigenem inneren An-
trieb, offnet und ihm entgegengeht« (ebd. 255). Frank beruft sich auf
das Wort Jesu: »Wer Ohren hat, der hore«. Dieses » Aufmerken« und
»Horen« ist moglich, weil das Ich als solches bereits durch die Bezie-
hung zum Du konstituiert ist.

Frank fiigt noch einen weiteren Aspekt hinzu. Religitse Erfah-
rung ist »die Erfahrung einer Gemeinschaft«. Er nennt den Glauben
deshalb »Wissen—Erleben, Wissen-Gemeinschaft [znanie-pereZiva-
nie, znanie-obscenie]« (ebd. 271; 279). Mit »Gemeinschaft« ist nicht
die Vermittlung des Glaubensinhalts durch andere, auch nicht der
gemeinschaftliche Vollzug des Glaubensaktes gemeint. Die Begriffe
»Wissen-Gemeinschaft« und »Wissen-Erleben« besagen, daf8 im
Glauben das Gewuf3te als Erleben mit dem Wissenden eins ist — ver-
gleichbar der Einheit von Ich und Du in der Ich-Du-Begegnung. Es
geht Frank um die ontologische Qualitit des Glaubens als lebendiger
freier Selbstmitteilung der Realitit Gottes an den Glaubenden.

7. Gegenstindliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J.
Hick

Ein kurzer Blick auf zwei Beitrige zu dem in jiingster Zeit gefiihrten
religionsphilosophischen Diskurs soll die Besonderheit von Franks
Position verdeutlichen. Der amerikanische Philosoph William Alston
(geb. 1921) geht von den Zeugnissen fremder religioser Menschen
tber ihre mystischen Begnadungen und Erfahrungen aus und ent-
nimmt ihnen, daf} sie eine direkte und unmittelbare nichtsinnliche
Wahrnehmung Gottes haben (direct awareness of God; perceiving
God).? In ihren Erfahrungen ist das Wahrgenommene, Gott, vom

9 W.P. Alston: Perceiving God: The Epistemology of Religious Experience, London
1991. Vgl. dazu A. Hansberger: Gott wahrnehmen. William Alstons perzeptives Modell
religioser Erfahrung. In: F Ricken (Hg.): Religiose Erfahrung. Ein interdisziplinirer
Klarungsversuch. Stuttgart 2004, S. 113-125. M. Wasmaier: Zwischen Pragmatismus

217

- am 24,01.2026, 06:13:22. / - [



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das verstehende Erleben des Géttlichen und Heiligen

Wahrnehmungssubjekt unterschieden und kommt so verstanden von
aufSen. Es handelt sich, Alston zufolge, um eine Subjekt-Objekt-Re-
lation, in der das Wahrgenommene ursdchlich auf das wahrnehmen-
de Subjekt wirkt; dennoch ist das, was sich in der Wahrnehmung
»prasentiert«, unmittelbar gegeben. Das Wahrnehmungserleben
selbst ist vorbegrifflich; die begriffliche Identifizierung folgt nach-
traglich.

Anders als Frank geht Alston von gegenstindlich vorliegenden
Zeugnissen aus, nicht vom eigenen Selbstsein. Einen Seins- und
Geistbegriff kennt er nicht. Er ist deshalb auflerstande, plausibel zu
machen, wie die »Wahrnehmung« Gottes, die nach seinem Urteil
nicht-sinnlicher Art ist, sich von Erfahrungen gegenstindlicher Art
wesentlich unterscheidet. Es ist fiir ihn deshalb konsequent zu be-
haupten, wie E Ricken feststellt, Gott sei dem Mystiker »in derselben
Weise gegeben, wie die Gegenstinde unserer Umgebung unserem
BewuBtsein in der Sinneswahrnehmung gegenwirtig oder gegeben
sind«.1° Die Einheit von Immanenz und Transzendenz, die Frank zu-
folge die Erfahrung Gottes kennzeichnet, vermag Alston nicht zu
denken.

Der englische Religionsphilosoph John Hick!! (geb. 1922) geht
bei der Erklidrung der religiosen Erfahrung davon aus, daf8 jede Wahr-
nehmung der Interpretation bedarf, weil erst durch sie das Wahr-
genommene eine Bedeutung erhilt. Eine Wahrnehmung, die fiir sich
schon eindeutig wire, gibt es nicht (all intentional experience is ex-
periencing-as). Weil jede Wahrnehmung an sich mehrdeutig ist,
kann keine Deutung beanspruchen, die allein mogliche zu sein. Des-
halb kann eine Erfahrung, die religios gedeutet wird, auch naturali-
stisch verstanden werden. Auch das sogenannte »Transzendente« ist,
wie Hick den verschiedenen religiosen Gottesbilder induktiv ent-
nimmt, unterschiedlichen Deutungen zuginglich. Jede Deutung er-
folgt durch die »Linse« einer bestimmten Kultur mit ihren jeweiligen
Begriffen und geschichtlich bedingten Erfahrungen. Hick folgert dar-
aus, dafl wir das »ultimately Real« niemals als solches oder an sich

und Realismus. Eine Analyse der Religionsphilosophie von William P. Alston. Heusen-
stamm 2007.

10 E Ricken: Religiose Erfahrung und Glaubensbegriindung. In: Theologie und Philoso-
phie 70 (1995), S. 400.

11 J. Hick: An Interpretation of Religion. London 1989. Vgl. hierzu: G. Gide: Viele Re-
ligionen — ein Wort Gotten. Einspruch gegen John Hicks pluralistische Religionstheo-
logie. Giitersloh 1998.

218

- am 24,01.2026, 06:13:22. / - [



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenstindliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

erreichen. Was wir als das »Real« ansehen, ist Ergebnis einer Deu-
tung der Wirklichkeit mittels religioser Begriffe. »We describe as
religious experience those in the formation of which distinctively
religious concepts are employed«.12

Der folgenreiche Unterschied zu Frank liegt, wie schon bei Al-
ston, darin, dafy Hick von vornherein in der Subjekt-Objekt-Relation
denkt. Er gelangt nicht zum lebendigen Wissen des Seins, sondern
bleibt bei begrenzten BewufStseins- und Denkinhalten stehen. Es ge-
lingt ihm darum nicht, eine transzendentale Erfahrung des Gott-
lichen zu erreichen. Zur Begriindung seiner These, daf$ in die Wahr-
nehmung (Erfahrung) eines Gegenstandes die kulturabhingigen
Strukturen unseres Denkens erkenntnisbestimmend einfliefSen, be-
ruft Hick sich auf Kants Kategorienlehre. Die fiir Kant fundamentale
transzendentale Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit der
Gegenstandserkenntnis stellt er nicht.

12 ] Hick, a.a.O. S. 153.

219

- am 24,01.2026, 06:13:22. / - [



https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Bedingungen für die Erfahrung des Göttlichen
	2. Andersheit und Ähnlichkeit
	3. Die transzendentale Erfahrung der Realität im Schönen
	4. Religiöse Erfahrung
	5. Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott
	6. Die Gewißheit des Glaubens
	7. Gegenständliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

