
XI. Das verstehende Erleben des G�ttlichen
und Heiligen

In der Vorstellung, Gott sei eine nach dem Muster der Gegenstands-
erfahrung objektivierbare Wirklichkeit, sieht Frank den in das reli-
giöse Leben immer wieder neu eindringenden gefährlichen Grund-
irrtum. Durch ihn wird das Wesen Gottes zutiefst verfälscht; ihn
zurückzuweisen und zu zeigen, daß Gott nur als das dem Menschen
selbst innerliche unergründliche heilige Geheimnis erfahren werden
kann, ist das Ziel seines religiös-philosophischen Denkens.

In der Absicht, die Gefahr der vergegenständlichenden Fehldeu-
tung auch in der sublimsten Form aufzudecken, problematisiert
Frank die Urteile »Gott ist« und »es gibt Gott«. Das Urteil »Gott ist«
sagt, genau genommen, von Gott wie von einem Einzelseienden, daß
er zum Sein gehört. Von Gott aber läßt sich ebensowenig wie vom
Sein sinnvoll sagen, »es ist«. Wollte man mit einem Verb den Selbst-
vollzug des Seins ontologisch aussagen, müßte man sagen, »es ›west‹
[bytijstvuet], und alles andere ›ist‹ kraft dessen«. Ebenso könnte man
von Gott ontologisch korrekt nur sagen »Gott gottet«, nicht aber »es
gibt Gott«, denn Gott ist es, der alles gibt und damit auch das Sein;
nicht aber gibt das Sein Gott (DU 346–348).1

Gott liegt jeder Bestimmung, die ihn dem Sein ein- und unter-
ordnen würde, voraus. Er ist das unauflösbare »Urgeheimnis der
Realität als solcher«, die »Urrealität, der gegenüber alles Sein schon
etwas Abgeleitetes, zu Begründendes und zu Verwirklichendes ist«,
er ist der Grund jeder Bestimmbarkeit (DU 337; 342 f.; 354). Zu der
Einsicht, daß es unmöglich ist, Gott von einem Bezugspunkt her zu
verstehen, der außerhalb seiner sich befindet, und sei es das Sein, ist
Frank offensichtlich durch die Traktate von Nikolaus von Kues, ins-
besondere De non aliud, angeregt worden; aber auch Platons Gedan-
ken, daß das Sein dem »Guten« nicht übergeordnet werden kann,

201

1 Man wird annehmen können, daß Frank zu den im Russischen völlig ungebräuchli-
chen Verbformen »west« und »gottet« von Heidegger angeregt wurde.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern dieses noch »jenseits« des »Wesens« ist, erwähnt Frank.2

Von den Theologen, welche die Unmöglichkeit betonen, Gottes We-
sen in Allgemeinbegriffe zu fassen, werden aus der östlichen und
westlichen Christenheit Gregor von Nazianz, Gregor der Große und
Johannes vom Kreuz genannt.

Für die Möglichkeit, Aussagen über Gott zu machen, gilt, was
Frank im »Stundenbuch« R. M. Rilkes ausgedrückt fand: »Du hast so
eine leise Art zu sein. Und jene, die dir laute Namen weihn, sind
schon vergessen deiner Nachbarschaft«. Die angemessenste Rede
über das Göttliche würde in ehrfürchtigem Schweigen bestehen, weil
mit ihm am nachhaltigsten seine Nicht-Gegebenheit anerkannt wür-
de. Doch wäre es irrig, in Frank den Verfechter einer radikalen »ne-
gativen Theologie« zu sehen. Wenngleich Gott kein Gegenstand der
äußeren Erfahrung und des darauf gründenden rationalen Wissens
ist, so können wir doch seiner Realität, die sich uns in der Tiefe un-
seres Selbstseins erschließt, »begegnen«, so daß wir auch von ihm
»wissen«. Dabei ist das »Wissen« von Gott, d. h. das wissende »Be-
rühren« seiner als Realität, von ursprünglicher Evidenz, die als sol-
che völlig unabhängig davon ist, welche Kenntnisse man von der ob-
jektiven Wirklichkeit hat. Dennoch sind es in der Regel besondere
Erfahrungen des weltlichen Seins, die zur Begegnung mit dem Gött-
lichen hinführen, ja diese verhüllt schon in sich enthalten. In ihnen
leuchtet dem menschlichen Subjekt ein »sinngebender Grund« auf
oder, es wird ein in ihnen enthaltenes »objektiv Gültiges« sichtbar.
Was Frank hier »verstehendes Erleben« nennt, stimmt in vieler Hin-
sicht mit dem überein, was andere Autoren »transzendentale Erfah-
rung«3 nennen. Auch er selber spricht in diesem Zusammenhang
häufig einfach von »Erfahrung«.

1. Bedingungen f�r die Erfahrung des G�ttlichen

Das erfahrende »Wissen« des Göttlichen ist nicht das Ergebnis einer
Erkenntnisanstrengung. Doch das heißt nicht, daß es ohne jeden ei-
genen Beitrag gewonnen werden könnte. Das menschliche Subjekt
muß etwas dazu tun, damit es imstande ist, das Unergründliche zu
»berühren«. Es bedarf eines »unmerklichen inneren Umschwungs

202

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

2 Frank zitiert aus Platon: Der Staat, 6. Buch (509) und Der Siebte Brief (341 cd).
3 Vgl. zu diesem Begriff J. B. Lotz,: Transzendentale Erfahrung. Freiburg (Herder) 1978.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Seele«, sagt Frank an Platon anknüpfend. Ohne sich selbst für die
Frage nach dem Sinn des Seins zu öffnen, ist die transzendentale
Erfahrung nicht zu gewinnen. Wie in der Du-Begegnung die »leben-
dige Hinwendung« zu dem sich offenbarenden Du erforderlich ist, so
auch zu der sich offenbarenden Gottheit. Wie die Du-Begegnung
wieder zu einer sachhaften Er- oder Es-Beziehung werden kann, so
kann auch das aufleuchtende göttliche Sein jederzeit wieder aus dem
Auge verloren werden. Ohne »lebendige Konzentration und Selbst-
vertiefung« ist das gewonnene »lebendige Wissen« nicht zu be-
wahren.

Was für die allgemeine transzendentale Offenbarung gilt, trifft
a fortiori auf den eigentlichen religiösen Glauben zu. Mit der Heili-
gen Schrift nennt Frank als besondere Bedingung, um dem Gott des
Glaubens begegnen zu können, die Kindlichkeit, die noch »ungebro-
chene Ganzheitlichkeit«, für welche die russische Sprache das Wort
celomudrie mit der Bedeutung Keuschheit besitzt.4 Allein das »reine
Herz« ist befähigt, »Gott zu schauen«, sagt Frank mit einem Vers aus
den »Seligpreisungen«.5 Aber er betont sofort: Der Blick des »Her-
zens« als existentieller Blick aus der Tiefe des eigenen Seins ist dem
Erkennen der Vernunft nicht entgegengesetzt. Vielmehr ist das
»Herz« als Inbegriff »des ganzheitlichen, allumfassenden inneren
Seins« zu verstehen, von dem »auch die ›Vernunft‹ ein Strahl sein
kann«. Die Vernunft aber muß, um sich selbst transzendieren und die
Gottheit erreichen zu können, ihre Kraft aus der Ganzheitlichkeit des
»Herzens« schöpfen. Dieses ist das eigentliche Organ, aus dem sich
die Sehnsucht nach Gott speist. Die Vernunft, die sich im transzen-
dentalen Denken verwirklicht, kann und soll darum die Erfahrung
des Herzens begleiten und ihr Klarheit verleihen. Sie kann nach-
zeichnen, wie das »Herz« in der eigenen Tiefe die Ur-Einheit von
Sein und Wert findet (vgl. DU 354 f.; RM 324).

Die Bedingung zu erfüllen, um Gott schauen zu können, ist je-
doch nicht die voraussetzungslose souveräne Leistung des Menschen.
Der Befähigung, Gott schauen oder seine Offenbarung hören zu kön-
nen, liegt immer schon die Einheit mit dem sich Offenbarenden vor-

203

Bedingungen f�r die Erfahrung des G�ttlichen

4 Das Wort celomudrie (Keuschheit) ist zusammengesetzt aus celyj (ganz) und mudryj
(weise)
5 Matthäusevangelium 5:8. Vgl. auch: »Ich preise dich Vater, Herr des Himmels und der
Erde, weil du all das den Weisen und Klugen verborgen, den Unmündigen aber offenbart
hast«. Mt. 11:25.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus. Die Realität selbst im unmittelbaren Selbstsein ermöglicht und
weckt in ganz unterschiedlichen Formen die Frage nach dem Sinn des
Seins und führt den Fragenden in die eigene Tiefe. Der Mensch kann
sich dieser Dynamik freilich widersetzen. Die von Gott gegebene
Freiheit des Menschen und die freie Selbstoffenbarung Gottes bedin-
gen einander als konstitutive Momente der Gottesbegegnung. Frank
geht freilich davon aus, daß Gott, der bereits in jedem Menschen
gegenwärtig ist, auch erfahren wird, sobald der Mensch wahrhaft zu
sich selbst gelangt, – gemäß dem Augustinus-Wort »Würde ich mich
wahrhaft selbst erkennen, würde ich auch dich erkennen« (DU 274).6

2. Andersheit und �hnlichkeit

Die analogia entis als Einheit von wesentlicher Andersheit und in-
timer Ähnlichkeit des göttlichen und menschlichen Seins ist die Be-
dingung wahrhaft geistlicher Erfahrung, denn gerade in dieser Ein-
heit begegnet uns das unergründliche Geheimnis des göttlichen
Seins. Die Aussage, Gott sei »der ganz Andere«, hat jedoch in logi-
scher Hinsicht ihre Tücke. Frank gibt zu bedenken, daß Gottes An-
dersheit weder als bloß »konträre« verstanden werden darf, weil sie
so innerhalb einer gemeinsamen Gattung gedacht und so dieser
Gattung untergeordnet würde, noch darf sie jede Beziehung über-
haupt abweisen. Denn die Behauptung, daß die Gottheit gar nichts
mit der Welt zu tun habe, wäre nicht mit der Einsicht vereinbar, daß
sie der Urgrund und die Urquelle von allem ist. Die Andersheit des
Göttlichen zu allem übrigen muß von anderer Art sein als jene, die
als Gegensatz zur Identität verstanden wird. Sie kann nur darin lie-
gen, daß Gott »sich über den alles übrige umfassenden Gegensatz
von ›Andersheit‹ und ›Nichtandersheit‹ erhebt« (DU 357). Die Be-
ziehung des Seins zum Seienden, des Schöpfers zum Geschöpf, Got-
tes zur Welt (und umgekehrt) kann nach diesem Prinzip ohne ver-
fälschende Überbetonung der einen oder der anderen Seite nur im
»transrationalen Schweben über« dem logisch Gegensätzlichen er-
lebt werden. Weil Gottes »Andersheit« nicht logisch zu verstehen
ist, bedeutet sie nicht Distanz. Sie kann vielmehr als mit »tiefster,
innerlichster Verwandtschaft oder Ähnlichkeit« verbunden erfahren
werden.

204

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

6 viderim me, viderim te. Augustinus: Soliloquia II, 1.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weder die Andersheit noch die Ähnlichkeit erstrecken sich nur
auf einige Merkmale des göttlichen Seins. Das göttliche Sein ist eine
unzerlegbare Einheit. Es scheint »durch das konkrete Antlitz aller
Erscheinungen und Aspekte des Seins« hindurch. Die Analogie, de-
ren Begriff Frank hier entwickelt, besagt, daß das göttliche Sein allem
ähnlich, d. h. in allem gegenwärtig, ebenso aber auch allem gegen-
über anders und transzendent ist. Durch seine alles durchdringende
Anwesenheit wird alles, was ist, in seinem Sein begründet und so
zum Abbild und Symbol des Letztbegründenden. Transzendentale
Erfahrung der Realität ist Erfahrung ihrer Analogizität. Frank beruft
sich bei dieser Explikation der analogia entis auf Dionysios Areopa-
gita und Thomas von Aquin.

Die Nähe wie die Andersheit, d. h. die Analogie, kann jeweils
sehr unterschiedlich verwirklicht sein. Das Sein, das uns in dem ein-
fachen Urteil »das ist« begegnet, ist von »blinder, im eminenten Sin-
ne nicht selbstevidenter, wesentlich nicht einleuchtender Faktizität«;
in ihm gelangt Unbedingtheit des Absoluten nur äußerst schwach
zum Ausdruck (vgl. DU 358 f.). Weil die Ähnlichkeit der verschiede-
nen Seienden mit dem göttlichen Sein und damit ihre eigene Sein-
stiefe unterschiedlich ist, spricht Frank von einer Hierarchie der Sei-
enden, in welcher der jedem Einzelnen zukommende Rang durch den
Grad bestimmt ist, indem es das göttliche Sein anzeigt oder symboli-
siert. In dieser Rangfolge steht der Mensch als Träger des geistigen
Seins, d. h. als Person, der Gottheit näher als das kosmische Sein, das
Lebendige näher als das Tote, das gute Sein näher als das üble. Der
eigentliche Ort analoger Beziehung ist darum das personale Selbst-
sein, denn ihm kommt die Absolutheit selber in abgeleiteter Weise
zu (DU 360).

Gerade Franks Ausführungen zur analogia entis zeigen, wie un-
begründet der Vorwurf ist, er neige einem Seinsmonismus zu. Tat-
sächlich überwindet die Einsicht, daß Gott als transzendenter in
allem anwesend ist, die unlösbaren Widersprüche, zu denen die Ein-
seitigkeiten des Monismus und Dualismus führen.

3. Die transzendentale Erfahrung der Realit�t im Sch�nen

Zu den Lebensbereichen, von denen ausgehend Frank aufweist, daß
wir in unserer geistigen Tiefe an einen Realitätsbereich rühren, der
nicht von unseren subjektiven Bedürfnissen hervorgebracht wird und

205

Die transzendentale Erfahrung der Realit�t im Sch�nen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch zu uns gehört, zählt neben der Wir-Beziehung (siehe Kap. V, 2
und 5) und der Erfahrung sittlicher Pflicht (siehe Kap. IX, 1) das äs-
thetische Erleben des Schönen. Der hier sich eröffnende Zugang zur
Realität steht seiner Bedeutung nach nicht an erster Stelle, ist aber
doch, wie Frank bemerkt, der augenfälligste. An ihm wird die ontolo-
gische Struktur der religiösen Erfahrung erkennbar. Sowohl in Das
Unergründliche als auch in Die Realität und der Mensch kommt er
auf ihn ausführlich zu sprechen (DU 311–323; RM 191–197). Auf die
offensichtlichen Berührungspunkte von Franks Analyse der ästheti-
schen Erfahrung mit den Einsichten anderer Denker (Solowjow, Dil-
they, Cassirer, Scheler, Croce) werde ich nicht eingehen.

Franks Analyse zielt auf das Phänomen des »Ausdrucks«, dem
wir in einem Kunstwerk oder in einer schönen Naturerscheinung
begegnen. Was ästhetisch zum »Ausdruck« gelangt, kann logisch-
sachlich nicht angemessen wiedergegeben werden; jeder Versuch da-
zu würde hinter dem ästhetisch Erfahrenen prinzipiell zurückblei-
ben. Im Kunstwerk oder im Naturschönen, also in einem sinnlichen
Gegenstand, kommt etwas Nichtsinnliches zum Ausdruck, durch
welches die Realität selbst zu uns »spricht«. Die »rauhe Rinde« des
Faktischen, des logisch Festgelegten, wird im Ausdruck des Schönen
»durchsichtig«, so daß »die Realität selbst durch sie durchscheint«.
Dabei wird im physikalisch beschreibbaren Gegenstand etwas spür-
bar, das von ganz eigener, völlig anderer Evidenz ist als das gegen-
ständlich Faktische. Mit diesem ist es in keiner Hinsicht logisch ver-
bunden. Das Schöne selbst besitzt eine eigene innere Einheit, die sich
in dem äußert, was wir die Harmonie ihrer Teile nennen. Es ist in
seiner Erscheinung »ein allumfassendes, eigenständiges Ganzes, das
auch im Beschränkten, Partikularen, ganz anwesend ist«; als solches
hat es die Eigenschaft geistiger Realität. Frank beschreibt das Wesen
der ästhetischen Form als Verbindung eigenständiger Ganzheit und
Beschränkung. Durch sie erhält die Realität in einem beschränkten,
gegenständlichen Rahmen einen »eigentümlichen Ausdruck voll-
endeter Unendlichkeit, aktualisierter, allumfassender und daher sich
selbst genügender Fülle«.

Ein weiteres Moment, das Frank besonders unterstreicht, ist die
ontologische Verwandtschaft der Realität, die sich im Schönen zeigt,
mit dem Selbstsein des Subjekts. Wir können im Schönen »etwas
Bedeutendes, einen geistigen Sinn« erfahren, weil sein Gehalt mit
jener Realität übereinkommt, die wir in der Tiefe unserer eigenen
inneren Selbst-Erfahrung entdecken. Wir begegnen im Schönen »et-

206

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was, was der intimen Tiefe unseres Ich verwandt ist«. Das Schöne
nimmt uns, anders als das gegenständlich Faktische, das aufdringlich
und gleichsam gewaltsam Aufmerksamkeit fordert, »innerlich gefan-
gen, indem es uns eine gewisse letzte, innerlich sinnhaltige Tiefe, die
unserem eigenen Wesen nahekommt, immanent bezeugt« (RM 193).
Frank nennt das ästhetisch Gehaltvolle etwas »›Seelenähnliches‹, et-
was, das inneres Leben ist, in äußerer Gestalt verkörpert und aus-
gedrückt«. Es bewirkt, daß im Augenblick der ästhetischen Erfahrung
das Gefühl der Einsamkeit schwindet: Wir treten mit etwas in Ge-
meinschaft, das unserem Selbstein verwandt ist. Dieses Bewußtsein
ist sehr wohl mit dem klaren Wissen vereinbar, daß »Seelenähnlich-
keit« hier nicht bedeutet, daß das Schöne ein reales, für sich selbst
seiendes Subjekt wäre; noch weniger besagt sie, daß die ästhetische
Erfahrung das Resultat einer »Einfühlung« ist, in der wir unsere ei-
gene seelische Stimmung auf den Gegenstand übertragen. Entschei-
dend kommt es hier darauf an zu verstehen, daß das »Bedeutungs-
volle«, das uns durch die sinnliche Wahrnehmung des Schönen
vermittelt wird, weder ein Ausschnitt aus der gegenständlichen
Wirklichkeit noch ein Teil unseres eigenen Innenlebens oder unsere
bloße Projektion ist, sondern dem Gegenstand selbst zukommt. Es ist
der Gegenstand selber, von dem die ästhetische Wirkung ausgeht.
Dieser ist schön, in ihm gelangt die Realität – das Sein im Seienden
– zum Ausdruck.

In der Begegnung mit dem Schönen unterscheidet sich der im-
manente Inhalt der ästhetischen Erfahrung deutlich von den durch
ihn ausgelösten Gefühlen in uns. Die Realität, die im Schönen zum
Ausdruck kommt und mit jener verwandt ist, die wir in der Tiefe
unseres Selbst erfahren, ist selber unpersönlich. Sie hat kein Selbst-
bewußtsein und drückt sich nicht vorsätzlich aus. Das aber zeigt, daß
die ästhetische Realität, die mit unserem Selbstsein wesensverwandt
ist, doch weitreichender ist als dieses und mit der Realität als solcher
zusammenfällt. »In ihr dringen wir gewissermaßen nicht nur im In-
neren unser selbst, in den Tiefen unseres vereinzelten Ich, sondern
auch außerhalb von uns, in der uns umgebenden Welt durch die
Schale der objektiven Wirklichkeit hindurch und spüren den leben-
digen inneren Kern des Seins« (RM 197). Dagegen beruht die These
von der »Einfühlung« oder »Beseelung«, so Frank, auf dem (psycho-
logistischen) Vorurteil, daß das »Seelenähnliche«, welches dem
Schönen eignet, dem Gegenstand, der seiner selbst nicht bewußt ist
und selber keine Seele besitzt, vom Betrachter zugefügt sein muß.

207

Die transzendentale Erfahrung der Realit�t im Sch�nen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sehr deutlich wird durch diese Bemerkung der Unterschied von
Franks »verstehendem Erleben« zum »Verstehen« des Kunstwerks
bei W. Dilthey. Für Dilthey vollendet sich das Verstehen, indem der
Betrachter den ursprünglichen künstlerischen Schaffensvorgang
nacherlebt. Sein Ich »findet« sich so im Du des Künstlers »wieder«
und erfährt dadurch eine Erweiterung seiner bisherigen »Determina-
tion«. Die Bedingung für das Nacherleben des künstlerischen Schaf-
fensakts ist für Dilthey die allen Menschen gemeinsame »allgemeine
Menschennatur«, verstanden als Psyche. In Franks Sicht versteht das
Subjekt in der Erfahrung des Schönen (nicht nur des Kunstschönen)
sich selber tiefer (erweitert sich in seiner »Determination«, wie Dil-
they schreibt), weil es von der universalen geistigen Einheit des Seins
angerührt und ihrer in »lebendigem Wissen« bewußt wird.

Frank übersieht nicht, daß dem Schönen etwas Zweideutiges,
sogar verführerisch Schillerndes anhaften kann. Die unergründliche
Fülle der Realität gelangt im Schönen nur eingeschränkt zum Aus-
druck. Es »ist in einem gewissen Sinne gleichgültig gegenüber Gut
und Böse«. Die Beobachtung, wie totalitäre politische Mächte die
Schönheit in ihren Dienst stellen, konnte das eindrucksvoll bestäti-
gen. Zur bitteren Lebenserfahrung gehört, schreibt Frank, daß die
ästhetische Harmonie mit der »wahrhaften, uns versöhnenden und
errettenden Seinsharmonie« nicht schlechthin identisch ist. Zwar er-
öffnet sich im Schönen die Realität selbst, aber gewissermaßen nur
»oberflächlich«. Es enthält nur die »tröstliche Andeutung der Mög-
lichkeit eines ganz anderen Seins«. Insofern aber ist durch die ästhe-
tische Erfahrung doch »die Gewähr für die Möglichkeit und Denk-
barkeit« der »aktuellen, voll verwirklichten Harmonie des Seins«
gegeben.

4. Religi�se Erfahrung

Im Umgang mit der Welt und in der Begegnung mit den Menschen
eröffnet sich die Möglichkeit, im Transzendieren des Selbstseins die
Realität in ihrer Unergründlichkeit »verstehend zu erleben«. Ihm ist
insofern ein religiöser Charakter eigen, weil in ihm der »Urgrund«
der Realität auf nicht-berührende Weise berührt werden kann.

In seiner Sozialphilosophie beschreibt Frank das religiöse Grund-
gefühl als lebendig erfahrene Verbundenheit »mit jenem absoluten
Prinzip, das der universalen Gemeinschaftlichkeit des Seins zugrunde

208

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liegt«. Er charakterisiert es auch als Erfahrung, »zu einem Ganzen zu
gehören, das uns nicht von außen umgibt, sondern von innen vereint
und erfüllt«. Die religiöse Grunderfahrung, daß wir mit unserem
Selbstsein in die »geheimnisvoll uns umgreifenden Tiefen des Seins«
hinabreichen, kann sich anläßlich ganz alltäglicher Situationen ein-
stellen. Vom oberflächlichen und bald vorübergehenden Berührtsein
durch das »absolute Prinzip« kann es sich bis zur mystischen Erfah-
rung der Anwesenheit des göttlichen Du in allen Dingen vertiefen.
Mit außergewöhnlicher Eindringlichkeit hat das religiöse Genie des
hl. Franz von Assisi diese Anwesenheit und kraft ihrer die »Gemein-
schaftlichkeit« mit allen Geschöpfen erfahren (vgl. GGdG 148).

Besondere Anlässe, um die Tiefe der Realität zu erfahren, sind
die erotische Beziehung zwischen Ehegatten, die lebendig erfahrene
Sorge der Eltern um ihre Kinder, das Erleben der heimatlichen Ge-
borgenheit am »häuslichen Herd«, das vertraute gemeinsame Mahl,
das Bewußtsein, mit den Vorfahren verbunden zu sein und, nicht
zuletzt, das Bewußtwerden eines gemeinsam erlittenen Lebens-
schicksals.

Auch eine gegenständliche Wirklichkeitswahrnehmung – etwa
einer außergewöhnlichen, erhabenen Naturerscheinung – kann das
Transzendieren des eigenen Selbstseins anstoßen, so daß das »Herz«
(im Sinne Pascals) über sich selbst hinausgeführt wird und zu einer
Begegnung mit der Tiefe der Realität gelangt. Die erlebte Einheit mit
der Natur kann das Bewußtsein vermitteln, zu einem geheimnisvol-
len überkosmischen, lebendigen Ganzen zu gehören. Das gilt auch
für die Naturfrömmigkeit eines Schamanen. Die Frage, wer in seiner
Religiosität Gott näher ist – der Schamane oder der philosophisch
und theologisch gebildete Gläubige – ist allein daher zu beantworten,
in wessen »Herzen« die »Realität« in ihrer unergründlichen gött-
lichen Fülle vollständiger und angemessener erfahren wird. Für
einen Außenstehenden bleibt es unentscheidbar. Die Realität ist nie-
mals als bestimmte oder abgegrenzte zu haben und darum nicht
meßbar. Die wahre Begegnung mit Gott – und sei sie ein undeut-
liches Berühren Gottes in seiner ganzen Unfaßbarkeit – geschieht
ausschließlich »in den letzten, dem äußeren Blick verborgenen Tie-
fen unseres Wesens«. Frank macht (mit M. Buber) darauf aufmerk-
sam, daß in der Naturfrömmigkeit eines Schamanen oder Fetischver-
ehrers die Bewegung des »Herzens« freilich »gänzlich an einen
einzelnen äußeren Eindruck gebunden ist und qualitativ durch ihn
bestimmt wird« (RM 241 f.).

209

Religi�se Erfahrung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unter den Anlässen, die eine religiöse Erfahrung anstoßen kön-
nen, ragt die Begegnung mit der »überweltlichen Tiefe eines anderen
personalen Geistes« hervor. Weil unser Ich mit dem Du-Sein und
dem Wir-Sein ontologisch verbunden ist, kann das für das Selbstsein
konstitutive Transzendieren in das Unendliche durch die Begegnung
mit der personalen Heiligkeit eines anderen Menschen in besonderer
Weise aktualisiert werden und »in uns bislang verborgene Tiefen
unseres eigenen Ich« wecken. Frank sieht die Bedeutung Jesu für die
religiöse Erfahrung gerade darin, daß die Begegnung mit seiner Per-
son »den Zugang zu den inneren Tiefen unseres eigenen geistigen
Seins« erschließt (RM 242).

In seiner theologisch-spirituellen Schrift Mit uns ist Gott hat
Frank sich ausdrücklich mit der religiösen Erfahrung befaßt.7 Sie ist
ein eindrucksvolles Beispiel für die Fähigkeit ihres Verfassers, seine
philosophisch-phänomenologischen Einsichten für das religiöse Le-
ben fruchtbar zu machen. Frank knüpft hier, um den »Gegenstand«
der religiösen Erfahrung sichtbar zu machen, an der Erfahrung sitt-
licher Schönheit an.

Wer von einer wahrhaft uneigennützigen Hilfeleistung oder
vom großmütigen Verzeihen einer Kränkung innerlich angerührt
wird, erlebt die Schönheit dieser Tat als etwas Reales, »das in einer
unsichtbaren Tiefe existiert und sich sogar in gewissem Sinne ab-
sichtlich in ihr verbirgt«. Sie ist kein sinnlich gegebenes Faktum,
dennoch wird ihre Realität nicht nur vermutet, sondern ist gewiß.
Wir können sie »unmittelbar mit unserer Seele« wahrnehmen, weil
die eigene Seele ihr verwandt ist. Sehr ähnlich ist die Wahrnehmung
dieser Realität, wenn wir unsere Pflicht gegen inneren und äußeren
Widerstand erfüllt haben. Frank beschreibt das Aufleuchten dieser
Realität so: »In der innersten Tiefe unseres Herzens erfahren wir
die lebendige Anwesenheit und Wirkung einer Kraft oder Instanz,
von der wir unmittelbar wissen, daß sie eine Kraft höherer Ordnung
ist, daß unsere Seele eine Kunde aus der Ferne erreicht hat, aus einem
anderen Seinsgebiet als jenes, dem die gesamte gewöhnliche, alltäg-
liche Welt angehört«. Weil wir hier einer Realität begegnen, die we-
sentlich anders ist als das Faktische und Begrenzte, ist es möglich,
immer tiefer in sie einzudringen und sie sich zu vergegenwärtigen.

210

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

7 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyšlenija. In: S. L. Frank: Duchovnye osnovy obščest-
va. Moskau 1992, S. 217–404. Vorgesehen ist die deutsche Veröffentlichung als 6. Band
der Werkausgabe bei Alber, Freiburg.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Realität, die hier begegnet, ist – das wird bei diesem Beispiel
besonders deutlich – absolut.

Frank ist überzeugt, daß »die Erfahrung des Guten und Schönen
zur religiösen Erfahrung gehört und gleichsam ihren Keim bildet«;
sie ist aber damit noch nicht erschöpfend beschrieben. Hinzu kommt,
daß ihr »Gegenstand«, den wir »als etwas Ursprüngliches, als letzte
Tiefe und als Absolutes erkennen«, »eine letzte, höchste Freude, voll-
kommene Befriedigung und Begeisterung« verschafft. Auf der sub-
jektiven Seite entspricht ihm »das Gefühl, das wir ›Ehrfurcht‹ nen-
nen, eine unteilbare Einheit bewegter Verehrung – der Furcht
vergleichbar, aber keineswegs mit ihr identisch, und der Seligkeit
von Liebe und Bewunderung«. Frank sieht sich durch den Religions-
phänomenologen Rudolf Otto, der die Elemente des tremendum und
des fascinans als kennzeichnend für das Mysterium des Heiligen an-
genommen hatte, bestätigt. Geht man weiter strikt von der Erfah-
rung aus, so läßt sich das Göttliche als »etwas absolut Erstes, All-
umfassendes, alles Durchdringendes, alles Bestimmendes, Ewiges«
umschreiben. Ihm gegenüber erscheint das eigene Leben als etwas
Abgeleitetes, das in essentieller Hinsicht weder seinen Grund noch
sein Endziel in sich hat, sondern beides außerhalb seiner selbst vor-
aussetzt. Was wir als Grund und Endziel begrifflich unterscheiden,
und zwar als das, »woraus wir hervorgegangen sind, worauf wir uns
stützen, worin und wodurch wir sind und wohin letzten Endes unser
Herz strebt«, das ist im Sein »ganz offenbar ein und dasselbe«: »Eben
dies unsagbar Eine, Erste und Letzte ist das, was wir mit den Worten
Heiligkeit, Gottheit, Gott bezeichnen«. Durch die phänomenologi-
sche Analyse der »Unruhe« des Herzens erkennt Frank mit Augusti-
nus den essentiellen »Hinweis auf das Letzte, Höchste, absolut Wert-
volle, Heilige, auf letzten Trost und Glückseligkeit«.

Damit ist die religiöse Erfahrung im eigentlichen Sinn um-
schrieben. Sie geschieht, wo in der Realität »jenes Unsagbare« begeg-
net, das die menschliche Sprache andeutungsweise in solchen Worten
wie »das Heilige«, »Gottheit«, »Gott« ausdrückt (S nami Bog 237).
Sie vollendet sich, wenn dem Menschen das Heilige oder die Gottheit
als Du begegnet und er darauf antwortet. Der zuvor anonyme »Ur-
grund« des Seins offenbart sich dann als ein Gesicht von unergründ-
lichem Ausdrucksreichtum. Seine Erfahrung ist durch die Weise, wie
die Realität sich erschließt, charakterisiert.

Es kommt hier sehr darauf an, mahnt Frank, den phänomenolo-
gisch erhobenen Gehalt nicht durch eine abgeleitete theologische

211

Religi�se Erfahrung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie zu ersetzen. Gerade die vorgefertigten Begriffe der überkom-
menen theologischen Sprache können das Bemühen, eine ursprüng-
liche Erfahrung des Geglaubten zu gewinnen, behindern, indem sie
ein Wissen suggerieren, das mit dem lebendigen Erfahrungswissen
nur wenig gemein hat. Um dieses phänomenologisch zu klärende Er-
fahrungswissen geht es, wenn Frank von der »Gottheit« spricht.

Echte religiöse Erfahrung hat die Einheit (nicht eine Mischung)
von Immanenz und Transzendenz zum »Gegenstand«. »In der reli-
giösen Erfahrung haben wir eine eigentümliche, klare Verbindung
intimer Nähe mit der Ferne – philosophisch ausgedrückt, von äußer-
ster Immanenz (die hier der lebendige Besitz, die Verflechtung des
Erfahrungsgegenstandes mit unserem ›Ich‹ ist) mit Transzendenz.
Die Natur der religiösen Erfahrung besteht darin, daß etwas in unse-
re Seele eindringt, sie unmittelbar berührt und von ihr innerlich
empfunden wird, was zugleich als etwas erkannt wird, das von einer
unerreichbaren Tiefe oder Ferne ausgeht«. Der religiöse »Gegen-
stand« selber wird dabei »als etwas Verborgenes« erfahren. Mit an-
deren Worten: Es handelt sich um »die immanente Erfahrung einer
transzendenten Realität« (ebd. 250).

Weil diese Realität über unser Ich hinausgeht und, als Unbe-
grenzte, uns nicht in ihrer ganzen Fülle zugänglich ist, kann sie, was
für die unmittelbare sinnliche Erfahrung kaum möglich ist, über-
sehen oder bestritten werden. »Das im Grunde Gewisse erweist sich
hier als psychologisch und subjektiv ungewiß«, ja es kann sein, daß es
nicht einmal als vorhanden erkannt wird. So kann jemand vom Schö-
nen und Guten beeindruckt sein, ohne darin das absolut Transzen-
dente zu bemerken. Das Hören der »göttlichen Stimme« gleicht der
Wahrnehmung eines »›feinen Windhauchs‹«, sagt Frank mit dem
Propheten Elija. Gott »ist nur als Flüstern in der Stille zu hören oder,
genauer, tonlos in der Stille selbst. Deshalb ist es ganz unmöglich, ihn
inmitten des Lärms der weltlichen Hast und des Geschwätzes zu ver-
nehmen, und es ist sehr leicht möglich, ihn zu überhören, nicht auf
ihn zu reagieren, seine Anwesenheit zu bestreiten« (ebd. 252).

5. Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott

Der »Gegenstand« des christlichen Glaubens ist nicht die »Gottheit«
als absolutes apersonales »Heiligtum«, sondern Gott als »Vater« und
so auch als »Person«. Dennoch ist nicht zu übersehen, daß Frank sich

212

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehr reserviert zeigt, wenn es um die Übertragung des Personbegriffs
auf Gott geht. Die Vorstellung von Gott als einer »Person«, die »ir-
gendwo« »existiert«, so fürchtet er, verfehlt fast unvermeidlich »jene
unaussprechliche, unermeßliche Fülle, jene unendliche Tiefe und ab-
solute Ursprünglichkeit«, die Gott ist. Diese Gefahr geht bereits von
unserer Sprache aus, die von Gott als einem »jemand« spricht und ihn
so zu einer »abgegrenzten Seinsinstanz« vergegenständlicht. Immer
wieder betont Frank den für ihn zentralen Gedanken, daß die Bezie-
hung des Menschen zu Gott niemals der Beziehung zwischen zwei
Einzelinstanzen gleicht, sondern die All-Einheit des erlösten Seins
einbezieht. Frank kann sich hier auf den Satz des Apostels Paulus im
1. Korintherbrief (15:28) berufen, dem zufolge die Erschaffung des
Seins durch Gott erst dann vollendet ist, wenn »alles« Gott unterwor-
fen sein wird und er selber »alles in allem« ist. Franks Deutung ver-
sucht, die ursprüngliche Dynamik dieses Satzes zu bewahren.

Um die Gefahr der Vergegenständlichung zu vermeiden, die mit
der Vorstellung Gottes als einer Person verbunden ist, betont Frank,
daß Gott als transzendentale Bedingung dafür, daß der Mensch Per-
son sein kann, selber wesentlich mehr als eine Person ist. Damit ist
gesagt, daß Gott »dem tiefsten Innern unserer Person nahe und ver-
wandt« ist und es doch unendlich übersteigt. Gott ist »die Antwort
auf das, was in der Welt einzigartig ist: auf das Wesen unserer Per-
son«. Dem entspricht die Eigenart unserer Beziehung zu ihm. Wir
stehen ihm nicht »gegenüber«, sondern sind in eine »Gemeinschaft«
mit ihm aufgenommen, die »personal« genannt werden kann [v lič-
nom obščenii8] (S nami Bog, 257).

Daß diese Gemeinschaft niemals nur als eine Zweierbeziehung
zu verstehen ist, findet Frank durch die Predigt Jesu vom »Reich«
Gottes bestätigt. Dieses »Reich« umfaßt die Realität – eben die
Schöpfung – als umfassendes Ganzes. Denn das »Reich«, so Franks
Exegese, ist nicht eine Einrichtung neben Gott, sondern ist als die
erlöste Schöpfung eins mit Gott. Es ist darum nicht »irgendwo« au-
ßerhalb der Welt zu suchen; es »ist nichts anderes als das Sein, voll-
ständig durchdrungen und erleuchtet von göttlichen Kräften, das
Sein, in dem Gott ›alles in allem‹ ist, das Reich der Wahrheit, des
Guten, Schönen, Heiligen«. Mit dem »Reich« ist unsere Einheit mit
Gott gemeint. Von ihm heißt es deshalb, daß es »in uns« ist (Lk.

213

Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott

8 Frank spricht in Mit uns ist Gott nicht mehr von sobornost’, Gemeinschaftlichkeit,
sondern von obščenie, Gemeinschaft.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17:21), daß wir es »wie ein Kind« (Lk. 18:17), ohne es abstrakt be-
gründen zu können, »im Genuß unmittelbarer Erfahrung« anneh-
men sollen (ebd. 258).

Wie die Beziehung zu Gott als »personale Gemeinschaft« erfah-
ren werden kann, erläutert Frank an der Beziehung des Kindes zur
Mutter und zum Vater. Die Gemeinschaft mit ihnen »besteht keines-
wegs in der klaren, nüchternen, intellektuell auszudrückenden Über-
zeugung von ihrer Existenz als ›Personen‹, sondern einfach in der
nicht in Worte zu fassenden Empfindung ihrer Realität als einer
Quelle von Wärme, Zärtlichkeit, Geborgenheit, Aufgehobensein«
(ebd. 259). Das Wort »Vater«, mit dem Jesus selber Gott anredet und
mit dem auch seine Jünger Gott anreden sollen, bezeichnet, wie Frank
erklärt, »nicht nur ein liebendes, uns ernährendes und schützendes
Wesen«. Der »Vater« verkörpert in der Sprache Jesu »auch die unteil-
bare, kollektive familiäre Einheit der Gattung oder Familie, in deren
Bestand allein mein Leben möglich ist. Er ist das Symbol des Vater-
hauses, etwa in der Art des heutigen Heimatbegriffs« (ebd. 263).

Der Glaube an Gott im christlichen Sinn ist auch für Frank mehr
als die ehrfürchtige Erfahrung des unergründlichen unpersönlichen
Urgrundes des Seins. Er ist die Erfahrung eines den Menschen an-
sprechenden, anschauenden Du, das ihn in seine »persönliche Ge-
meinschaft« aufnimmt. Er ist das vertrauensvolle Verhältnis des
»Kindes« zu Gott als Vater. Der Glaube geht »über die Anerkennung
des transzendenten, abgesonderten Seins Gottes als Person« hinaus,
denn er ist auf Gott gerichtet, »nicht nur als personales Wesen, son-
dern zugleich als göttliche Heimat der Seele«. Wahrer Glaube ist dar-
um nicht schon dort gegeben, wo jemand »denkt und überzeugt ist,
daß irgendwo ›Gott existiert‹«; wahrhaft »gläubig« ist erst, »wessen
Seele vom Licht der göttlichen Wahrheit berührt wird, der die leben-
dige Empfindung des Reichs des Heiligen, der himmlischen Heimat
hat«. »Wir erfahren Gottes Realität in dem Moment, in dem er un-
sere Seele berührt und in unserer Seele – auf diese Berührung ant-
wortend – sich ein ihm zugewandtes Gefühl entzündet. In diesem
Sinne ist der Glaube an den personalen Gott das Wesen der religiösen
Erfahrung« (ebd. 262). Glaube, mit anderen Worten, ist nicht die
Anerkennung eines bestimmten Gegenüber, sondern die »lebendige
Berührung des allumfassenden und alles erfüllenden gnadenvollen
Seins« (ebd. 260). Es wird uns zugänglich, wie Franks neutestament-
lich begründete Bemerkung zeigt, »weil wir es durch dasjenige wahr-
nehmen, was göttlich ist in uns selbst« (ebd. 242). Daß die Anwesen-

214

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit Gottes im Menschen als Bedingung dafür, ihm begegnen zu kön-
nen, eine freie personale Tat Gottes und somit bereits »Gnade« ist,
steht für Frank außer Frage.

Die Gemeinschaft mit Gott erfahre ich in der »Berührung«, die
in gewisser Weise der Begegnung von Ich und Du gleicht. Der Unter-
schied zur zwischenmenschlichen Ich-Du-Begegnung darf jedoch
nicht übersehen werden. In der Begegnung ist immer auch die An-
dersheit zwischen mir und dem ewigen Du Gottes präsent, weil es
überhaupt »Grundlage, Boden und tiefste Wurzel« meines Ich, seine
»transzendentale« Bedingung, ist. Doch erfahre ich, wo das göttliche
Du sich mir zeigt, daß ich mit ihm eins bin und mit ihm zusammen-
fließe. Es ist nicht möglich, eine Trennungslinie Gott gegenüber zu
ziehen wie zwischen den welthaften Gegenständen. »So sehe ich
nicht mehr deutlich, wo die letzte Tiefe meiner selbst endet und wo
beginnt, was ich Gott nenne« (ebd. 263). So kann man verallgemei-
nern: Das Selbstsein erfährt sich ausgerichtet auf einen absoluten
Sinn und, weil an ihm teilhabend, in ihm geborgen.

6. Die Gewißheit des Glaubens

In einer Analyse der gnoseologischen Qualität des Glaubensaktes,
zeigt Frank, daß dem religiösen Glauben auch die Gewißheit zu-
kommt, die der Erfahrung als Wirklichkeitserfahrung eigen ist. Sie
gleicht dem auf unmittelbarer Erfahrung beruhenden unbezweifel-
baren Wissen, zu sein. Ähnlich ist mir die Wirklichkeit eines Schmer-
zes oder einer Freude, die ich unmittelbar erlebe, die also in meinem
Bewußtsein ist, unwiderleglich gewiß. Gewißheit – die nicht mit ana-
lytischer Einsicht in den betreffenden Sachverhalt verwechselt wer-
den darf – ist gegeben, wenn der Gegenstand des Wissens oder Den-
kens im Bewußtsein real anwesend ist. Sobald ein Gegenstand sich
außerhalb des Bewußtseins befindet und ich nur an ihn denke oder
ihn mir vorstelle, ist das Urteil über seine Realität der Täuschung
ausgesetzt, es kann wahr oder falsch sein (ebd. 233). Das gilt selbst-
verständlich auch für religiöse Denkinhalte. Doch ist der Glaube we-
sentlich mehr als das Denken an gewisse Inhalte; er ist die Erfahrung
der Anwesenheit Gottes. Der Glaube, soll er das Vertrauen rechtfer-
tigen, das ich seinem Inhalt entgegenbringe, muß, so betont Frank,
auf unmittelbarer Evidenz, d. h. auf unmittelbarer Erfahrung der
Realität Gottes und seiner Zuwendung beruhen (ebd. 224).

215

Die Gewißheit des Glaubens

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Worin kann dieser Glaube begründet sein? Den Menschen des
rationalen Denkens ist, wie Paulus schreibt, der christliche Glaube
eine »Torheit« (1. Kor. 1:23). Denn sein Inhalt – daß Gott sich dem
Menschen bis zur eigenen Selbsthingabe in Liebe zuwendet – ist
schlichtweg unwahrscheinlich. Keine äußere Autoritätsinstanz reicht
aus, um ihn vertrauenswürdig zu machen – weder die der Eltern noch
die der kirchlichen Lehrer bis hin zu den Aposteln. Jede Autorität,
welche behauptet, eine Kenntnis von Gott zu besitzen, die mir fehlt,
müßte diese Behauptung begründen. Würde sie sich dafür wieder auf
eine Autorität berufen, hätten wir einen Fortgang ins Unendliche.
Selbst der Verweis auf Gott als äußerer Autoritätsinstanz liefe auf
eine petitio principii hinaus, denn man müßte der Autorität Gottes
glauben, daß Gott die den Glauben rechtfertigende Autorität sei.
Frank antwortet darauf: »Von Gott und seiner Wahrheit zeugt letz-
ten Endes nur Gott selbst«. Das heißt aber, der Glauben, soll er gewiß
sein und so zur Lebensgrundlage werden können, muß sich auf un-
mittelbare Erfahrung stützen können und nicht auf eine vermitteln-
de Autorität. Diese für den Glauben unabdingbare Eigenschaft der
unvermittelten »Gewißheit« hat erstmals in der Geschichte des reli-
giösen Lebens der Prophet Jeremias erkannt.

Das »eigentlich Revolutionäre« der Offenbarung Christi besteht
Frank zufolge gerade darin, daß sie Gottes Verhältnis zum Menschen
als »Immanenz«, als »unmittelbare Nähe und Zugänglichkeit« ent-
hüllt (ebd. 229). Der eigentliche Gehalt des christlichen Glaubens
besteht eben im »Wissen« der erlösenden Anwesenheit Gottes in
der Seele des Menschen. Das wird durch die Lehre vom Heiligen
Geist bestätigt, denn sie »ist nichts anderes als die Enthüllung jener
Kraft oder Hypostase Gottes, durch die Gott in der menschlichen
Seele immanent anwesend ist« (ebd. 228 f.). Oder, wie es der erste
Johannesbrief sagt: »Daran erkennen wir, daß wir in ihm bleiben
und er in uns bleibt: Er hat uns von seinem Geist gegeben« (1. Joh
4:13; 3:24).

Gäbe es die auf Erfahrung gegründete Gewißheit des Geglaub-
ten nicht, dann wäre der Glaube das Ergebnis einer Willensanstren-
gung, mit der man sich zwingt, das an sich Unwahrscheinliche doch
für wahr zu halten. Ein derartiger Glaube könnte weder befreiend
sein noch könnte er das Bewußtsein begründen, in Gott unbedingt
geborgen und so unsterblich zu sein (vgl. ebd. 243). Der Wille, der für
den Glauben unerläßlich ist, ist nicht der Wille, etwas für wahr zu
halten, was eigentlich ungewiß ist. Nachdrücklich betont Frank, daß

216

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder Zwang, auch der Selbstzwang, dem Glauben widerstreitet. Der
Wille, auf den der Glaube nicht verzichten kann, ist der Wille zum
»Aufmerken« [vnimanie], der Wille, auf den Zuruf eines Du zu hö-
ren und zu antworten, oder, mit Franks Worten, »den geistigen Blick
anzuspannen, um wahrhaft zu entdecken und zu sehen, was ist« (ebd.
253). Dieser »Wille zum Aufmerken« ist ein freier Akt, der seine
Entsprechung in der Zuwendung zum Du der anderen Person hat:
Gott »gibt sich nur dem, der sich ihm frei, aus eigenem inneren An-
trieb, öffnet und ihm entgegengeht« (ebd. 255). Frank beruft sich auf
das Wort Jesu: »Wer Ohren hat, der höre«. Dieses »Aufmerken« und
»Hören« ist möglich, weil das Ich als solches bereits durch die Bezie-
hung zum Du konstituiert ist.

Frank fügt noch einen weiteren Aspekt hinzu. Religiöse Erfah-
rung ist »die Erfahrung einer Gemeinschaft«. Er nennt den Glauben
deshalb »Wissen–Erleben, Wissen-Gemeinschaft [znanie-pereživa-
nie, znanie-obščenie]« (ebd. 271; 279). Mit »Gemeinschaft« ist nicht
die Vermittlung des Glaubensinhalts durch andere, auch nicht der
gemeinschaftliche Vollzug des Glaubensaktes gemeint. Die Begriffe
»Wissen-Gemeinschaft« und »Wissen-Erleben« besagen, daß im
Glauben das Gewußte als Erleben mit dem Wissenden eins ist – ver-
gleichbar der Einheit von Ich und Du in der Ich-Du-Begegnung. Es
geht Frank um die ontologische Qualität des Glaubens als lebendiger
freier Selbstmitteilung der Realität Gottes an den Glaubenden.

7. Gegenst�ndliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J.
Hick

Ein kurzer Blick auf zwei Beiträge zu dem in jüngster Zeit geführten
religionsphilosophischen Diskurs soll die Besonderheit von Franks
Position verdeutlichen. Der amerikanische Philosoph William Alston
(geb. 1921) geht von den Zeugnissen fremder religiöser Menschen
über ihre mystischen Begnadungen und Erfahrungen aus und ent-
nimmt ihnen, daß sie eine direkte und unmittelbare nichtsinnliche
Wahrnehmung Gottes haben (direct awareness of God; perceiving
God).9 In ihren Erfahrungen ist das Wahrgenommene, Gott, vom

217

Gegenst�ndliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

9 W. P. Alston: Perceiving God: The Epistemology of Religious Experience, London
1991. Vgl. dazu A. Hansberger: Gott wahrnehmen. William Alstons perzeptives Modell
religiöser Erfahrung. In: F. Ricken (Hg.): Religiöse Erfahrung. Ein interdisziplinärer
Klärungsversuch. Stuttgart 2004, S. 113–125. M. Wasmaier: Zwischen Pragmatismus

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrnehmungssubjekt unterschieden und kommt so verstanden von
außen. Es handelt sich, Alston zufolge, um eine Subjekt-Objekt-Re-
lation, in der das Wahrgenommene ursächlich auf das wahrnehmen-
de Subjekt wirkt; dennoch ist das, was sich in der Wahrnehmung
»präsentiert«, unmittelbar gegeben. Das Wahrnehmungserleben
selbst ist vorbegrifflich; die begriffliche Identifizierung folgt nach-
träglich.

Anders als Frank geht Alston von gegenständlich vorliegenden
Zeugnissen aus, nicht vom eigenen Selbstsein. Einen Seins- und
Geistbegriff kennt er nicht. Er ist deshalb außerstande, plausibel zu
machen, wie die »Wahrnehmung« Gottes, die nach seinem Urteil
nicht-sinnlicher Art ist, sich von Erfahrungen gegenständlicher Art
wesentlich unterscheidet. Es ist für ihn deshalb konsequent zu be-
haupten, wie F. Ricken feststellt, Gott sei dem Mystiker »in derselben
Weise gegeben, wie die Gegenstände unserer Umgebung unserem
Bewußtsein in der Sinneswahrnehmung gegenwärtig oder gegeben
sind«.10 Die Einheit von Immanenz und Transzendenz, die Frank zu-
folge die Erfahrung Gottes kennzeichnet, vermag Alston nicht zu
denken.

Der englische Religionsphilosoph John Hick11 (geb. 1922) geht
bei der Erklärung der religiösen Erfahrung davon aus, daß jede Wahr-
nehmung der Interpretation bedarf, weil erst durch sie das Wahr-
genommene eine Bedeutung erhält. Eine Wahrnehmung, die für sich
schon eindeutig wäre, gibt es nicht (all intentional experience is ex-
periencing-as). Weil jede Wahrnehmung an sich mehrdeutig ist,
kann keine Deutung beanspruchen, die allein mögliche zu sein. Des-
halb kann eine Erfahrung, die religiös gedeutet wird, auch naturali-
stisch verstanden werden. Auch das sogenannte »Transzendente« ist,
wie Hick den verschiedenen religiösen Gottesbilder induktiv ent-
nimmt, unterschiedlichen Deutungen zugänglich. Jede Deutung er-
folgt durch die »Linse« einer bestimmten Kultur mit ihren jeweiligen
Begriffen und geschichtlich bedingten Erfahrungen. Hick folgert dar-
aus, daß wir das »ultimately Real« niemals als solches oder an sich

218

Das verstehende Erleben des G�ttlichen und Heiligen

und Realismus. Eine Analyse der Religionsphilosophie von William P. Alston. Heusen-
stamm 2007.
10 F. Ricken: Religiöse Erfahrung und Glaubensbegründung. In: Theologie und Philoso-
phie 70 (1995), S. 400.
11 J. Hick: An Interpretation of Religion. London 1989. Vgl. hierzu: G. Gäde: Viele Re-
ligionen – ein Wort Gotten. Einspruch gegen John Hicks pluralistische Religionstheo-
logie. Gütersloh 1998.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erreichen. Was wir als das »Real« ansehen, ist Ergebnis einer Deu-
tung der Wirklichkeit mittels religiöser Begriffe. »We describe as
religious experience those in the formation of which distinctively
religious concepts are employed«.12

Der folgenreiche Unterschied zu Frank liegt, wie schon bei Al-
ston, darin, daß Hick von vornherein in der Subjekt-Objekt-Relation
denkt. Er gelangt nicht zum lebendigen Wissen des Seins, sondern
bleibt bei begrenzten Bewußtseins- und Denkinhalten stehen. Es ge-
lingt ihm darum nicht, eine transzendentale Erfahrung des Gött-
lichen zu erreichen. Zur Begründung seiner These, daß in die Wahr-
nehmung (Erfahrung) eines Gegenstandes die kulturabhängigen
Strukturen unseres Denkens erkenntnisbestimmend einfließen, be-
ruft Hick sich auf Kants Kategorienlehre. Die für Kant fundamentale
transzendentale Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit der
Gegenstandserkenntnis stellt er nicht.

219

Gegenst�ndliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

12 J. Hick, a. a. O. S. 153.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Bedingungen für die Erfahrung des Göttlichen
	2. Andersheit und Ähnlichkeit
	3. Die transzendentale Erfahrung der Realität im Schönen
	4. Religiöse Erfahrung
	5. Glaube als Erfahrung der Gemeinschaft mit Gott
	6. Die Gewißheit des Glaubens
	7. Gegenständliche Wahrnehmung Gottes: W. Alston und J. Hick

