
Wagners »schöne Einöde«: Weimar

Kiril Georgiev

Wagners Geschichtsbild, das er vor allem in seinen Zürcher  Schriften ent-
warf, wie etwa in »Das Kunstwerk der Zukunft«, lässt sich anhand von drei 
Stadien darstellen, die ebenso in der später entstandenen Tetralogie Ring des 
Nibelungen abgelesen werden können:

 Abbildung 1

1. Stadium: Antike. In diesem bereits zur fernen Vergangenheit gehörenden 
Stadium des allgemeinen Geschichtsverlaufs sind Natur und Mensch in 
einer verklärten Symbiose vereint. Obwohl der im Rheingold-Vorspiel dar-
gestellte Naturzustand (totale Konsonanz des einleitenden Es-Dur-Akkords) 
Wissenschaft, Politik und Kunst ja noch gar nicht kennt, bilden diese im ent-

Antike

Moderne

Zukunft

Einheit

Trennung

Große Menschheitsrevolution

Einheit

Stadium 1 Stadium 3Stadium 2

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kiril Georgiev54

sprechenden historischen Pendant der griechischen Antike, der demokrati-
schen Polis, eine Einheit, die sich wiederum in der Vereinigung der einzel-
nen Künste widerspiegelt: Tonkunst, Tanzkunst und Dichtkunst.

2. Stadium: Moderne. Die Moderne beginnt bei Wagner streng genommen 
nach dem Zerfall der Idylle der griechischen Antike und dauert bis heute an. 
(Im Ring wird der Staat auf Kosten der Naturverletzung durch Wotan ge-
gründet. Die neue Gesellschaftsordnung ist wiederum dem Untergang ge-
weiht durch die politische Haltung der Götter und durch Alberichs Liebes-
entsagung, Goldraub und Fluch.) Natur und Mensch sind nicht mehr vereint. 
Im entstandenen Vakuum zwischen beiden tritt die moderne Zivilisation 
ein. Hinzu kommen das durch die Kirche institutionalisierte Christentum 
und schließlich als letzte Stufe der Dekadenz: der Kapitalismus.1

Die Wende dieser Misere der Moderne, in der sich laut Wagner die 
Gegenwart befindet, sollte als eine Art ›deus ex machina‹ die Revolution, 
oder wie Wagner schrieb, die »große M e n s c h h e i t s r e v o l u t i o n«2 voll-
bringen. Dabei handelt es sich – zumindest in den Zürcher Schriften, um die 
es hier geht (in den sogenannten Regenerationsschriften mag dies anders 
sein) – nicht um einen Übergang vom Stadium 2 ins Stadium 3, der etwa eine 
entsprechende Vorbereitung und allmähliche Umsetzung impliziert, son-
dern um einen radikalen Bruch. Damit wird aber das Utopische am vorge-
legten Geschichtsentwurf umso deutlicher: Wie die »große M e n s c h h e i t s -
r e v o l u t i o n« initiiert und durchgeführt werden soll, bleibt unklar. Diese 
Annahme bestätigt der Ring selbst. Während die Welt brennt, die »große 
M e n s c h h e i t s r e v o l u t i o n« also in vollem Gange ist, bleibt den Menschen 
nichts anderes übrig, als zu staunen, denn sie haben diesen Untergang nicht 
herauf beschworen. Die »M e n s c h h e i t s r e v o l u t i o n« findet im Ring ohne 
die Menschen statt. Das große Ereignis der Befreiung und Erlösung der Welt 
bleibt von ihnen unverstanden, jenseits ihres Horizonts.

3. Stadium: Zukunf t. Während das Bühnenwerk die Zeit nach der Götter-
dämmerung nicht mehr behandelt – an dieser Stelle fällt nämlich der Vor-

1 � Zum Verfallsprozess der Geschichte bei Wagner siehe Bermbach, Udo: Der Wahn des Ge-
samtkunstwerks. Richard Wagners politisch-ästhetische Utopie, Frankfurt a.M. 1994, S. 138-146 
(Kapitel »Geschichte als Verfallsprozeß«).

2 � Wagner, Richard: »Die Kunst und die Revolution«, in: Ders.: Sämtliche Schrif ten und Dichtun-
gen (SSD), Leipzig 6o. J. [1911], Bd. 3, S. 8-41, hier: S. 29; zur Aufgabe der Revolution bei Wag-
ner siehe Bermbach: Der Wahn, S. 92-100 (Kapitel »Revolution«).

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wagners »schöne Einöde« 55

hang – wird in Wagners Schriften die Zukunft nach dem radikalen Bruch 
der läuternden Revolution zumindest in Konturen skizziert. Es handelt sich 
wohl um eine ›restitutio in integrum‹, die allerdings nicht allein das Sta-
dium 1, die antike Polis bloß wiederherstellt, sondern insofern darüber hin-
ausgeht, als hier die Vereinigung Natur/Mensch, Mensch/Mensch und Kör-
per/Geist nicht nur den verklärten Griechen zufällt, sondern der gesamten 
Menschheit. Die neue Gesellschaft würde keine Sklaverei, keine Standes-
unterschiede, keine Religionen, keine Manipulation und Ausbeutung und 
schließlich keine nationalen Zugehörigkeiten mehr kennen. Entsprechend 
wären hier die drei Künste erneut vereint – das Kunstwerk der Zukunft wür-
de sodann zur Realität werden. Die ›restitutio in integrum‹ geschieht somit 
auf einer höheren Ebene. Man kann von einer spiralförmigen Entwicklung 
sprechen, die das zyklische – das Prinzip der Wiederherstellung – mit dem 
teleologischen Geschichtsbild – dem zielgerichteten Aufstieg in eine höhere 
Ebene – miteinander vereint.3

Da aber das 3. Stadium noch nicht eingetreten ist – die Revolution von 
1848/49 war ja gescheitert – stellt sich unmittelbar die Frage: Was soll der 
Mensch – am tiefsten Punkt der eigenen Dekadenz angelangt – tun, bis end-
lich die große Wende heranbricht? Macht es überhaupt einen Sinn, etwas zu 
unternehmen, wenn sowieso alles von der verdorbenen Zivilisation der Mo-
derne befallen wird? Dass sich Wagner mit einem passiven Warten auf die 
Zukunft nicht zufriedengeben kann, bis endlich er den Raum bekommt, so 
zu agieren, wie in den Zürcher Schriften nach der »großen M e n s c h h e i t s -
r e v o l u t i o n« angenommen, ist einleuchtend.

In der Tat führte er konkrete Vorschläge und detaillierte Pläne an, die 
keinesfalls einen utopischen Charakter aufwiesen, sondern – als eine Art 
Kompromiss in der ›falschen  Welt‹ der Moderne – doch eine realisierbare 
Umsetzung finden sollten. Dieter Borchmeyer beschreibt die Ambiguität in 
Wagners Geschichtsentwurf als »Wechsel der Blickrichtung« folgenderma-
ßen:

3 � Dieses Modell erinnert an die Geschichtsdarstellung, so wie man sie aus der Bibel bzw. der 
christlichen Theologie kennt: Paradies, Sündenfall, Apokalypse und Ewigkeit. Wagners 
Apokalypse ist aber nicht die des Jüngsten Gerichts, sondern der »Menschheitsrevolu-
tion« und das Ergebnis ist nicht die Erfüllung der Prophezeiung, sondern die Erfüllung des 
Kunstwerks der Zukunf t.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kiril Georgiev56

»Wagners politisch-ästhetische Artikel ließen sich nicht als unverbindliche 
Zukunf tsträume ›genießen‹, denn der utopische Fernblick wechselt hier 
immer wieder mit einem auf die konkrete zeitgeschichtliche Situation be-
zogenen Nahblick. Dieser Wechsel der Blickrichtung – die Verbindung einer 
die Gegenwart überfliegenden Idealschau mit konkreten Verbesserungs-
vorschlägen, denen man sich nicht einfach als unverbindlichen Träumereien 
entziehen konnte – prägt alle Reformprojekte Wagners.«4

Wagners Geschichtsbild kann also als utopisch-zukunftsorientiertes Kon
strukt beschrieben werden, aus dessen Konsequenzen gleichzeitig prak-
tisch-gegenwartsbezogene Reformideen entwickelt werden, die als Ersatz-
lösungen in der ›falschen‹ Moderne und als Vorgeschmack auf die Zukunft 
fungieren sollten. Dabei bezogen sich die Verbesserungsvorschläge letztlich 
stets auf das Theater, das als pars pro toto der Welt bzw. der modernen Gesell-
schaft schlechthin angesehen werden darf. Wagner schlug entsprechend an 
fast allen Stätten seines Wirkens Theaterreformpläne vor (stellvertretend für 
›Gesellschaftsreformpläne‹), die die tatsächlichen Gegebenheiten der Gegen-
wart den weitgespannten Zukunftsvisionen des utopischen Geschichtsbilds 
annähern sollten. Den idealen Ort für die Verwirklichung konkreter Zwi-
schenlösungen sah Wagner – obwohl die Theaterreformschriften sich auf 
Dresden, Zürich und auch auf Wien bezogen – in Weimar.

Am 30. Januar 1852 legte der steckbrief lich gesuchte und gescheiterte Re-
volutionär Richard Wagner in einem Brief an seinen Freund und Förderer 
Franz Liszt neue Pläne zur Aufführung der geplanten Nibelungendramen aus 
dem Schweizer Exil dar. Es war die Zeit, in der Wagners Popularität – gerade 
durch Liszts Wirken und Wirkung am Hofe zu Sachsen-Weimar-Eisenach – 
stetig anwuchs: also kurz nach der Veröffentlichung der Zürcher  Kunst-
schriften (wozu wohl auch »Das Judentum in der Musik« gehört) und kurz 
nach der legendären Erstaufführung des Tannhäuser (1849) bzw. der Ur-
aufführung des Lohengrin (1850), dem ›Urknall‹ der Rezeptionsgeschichte 
Wagners auf überregionaler Ebene. Es war aber auch die Zeit, die als »Sil-
bernes Zeitalter« des Großherzogtums Sachsen-Weimar-Eisenach unter der 
bald beginnenden Regierung Carl Alexanders in die Geschichte der Stadt 

4 � Borchmeyer, Dieter: Das Theater Richard Wagners. Idee – Dichtung – Wirkung, Stuttgart 1982, 
S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wagners »schöne Einöde« 57

eingehen sollte, das ebenso durch Liszts Wirken und Wirkung am Hofe ein-
geläutet wurde.

»Hinsichtlich der Auf führung meiner Nibelungendramen siehst D u guter, 
theilnehmender Freund, die Zukunf t wohl zu heiter für mich: ich rechne auf 
ihre Auf führung gar nicht, wenigstens nicht daß ich sie erleben werde, und 
am allermindesten in Berlin oder Dresden. Diese und ähnliche große Städte 
mit ihrem Publikum sind für mich gar nicht mehr vorhanden: ich kann mir 
unter meiner Zuhörerschaf t nur eine Versammlung von Freunden denken, 
die zu dem Zwecke des Bekanntwerdens mit meinem Werke eigens irgend-
wo zusammenkommen, am Liebsten in irgend einer schönen Einöde, fern 
von dem Qualm und dem Industrie=pestgeruche unsrer städtischen Civi-
lisation: als solche Einöde könnte ich höchstens Weimar, gewiß aber keine 
größere Stadt ansehen.«5

Die provinzielle Abgeschiedenheit, die verklärt-romantisierte volkstümliche 
Gemütlichkeit des kleinen Fürstentums, dazu die saubere Luft der von aller 
Industrie fernliegenden ländlichen Idylle, die ›jungfräulich unberührt‹ von 
der verderbenden Maschinerie des Kapitalismus und der Kunst-Vermark-
tung zu sein schien, in der also die »städtische […] Civilisation« der Moderne 
so gut wie nicht vorhanden sei, stellte für Wagner – geographisch betrach-
tet – den optimalen Boden für die Ersatzlösung des Theaters der Zukunft 
dar.

Noch eine Tatsache wird Wagner gereizt haben, ausgerechnet Weimar 
als die Stadt der Zukunft in der Gegenwart auszuerwählen: das »Weimari-
sche Wunder«6 oder das, was man heutzutage unter dem Begriff »Weimarer 
Klassik« subsumiert. Die Mischung von Provinzialität und Weltbürgerlich-
keit, die Verbindung zwischen Volksnähe und Kosmopolitismus, die Verket-
tung des »wahrhaft Eigentümliche[n] des Deutschen«7 mit dem sogenann-
ten europäischen Humanismus, die »schöne Einöde« also, die gleichzeitig 
die Schirmherrschaft eines kunstengagierten Fürsten genoss, all dies stellte 

5 � Brief von Richard Wagner an Franz Liszt vom 30.  Januar 1852, in: Strobel, Gertrud/Wolf, 
Werner (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Briefe (SBr), Bd.  4, Leipzig 1979, S.  269-274, hier: 
S. 270.

6 � Wagner, Richard: »Deutsche Kunst und deutsche Politik«, in: SSD, Bd. 8, S. 30-124, hier: S. 38.
7 � Ders.: »Über deutsches Musikwesen«, in: SSD, Bd. 1, S. 149-166, hier: S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kiril Georgiev58

für Wagner wohl – ideell betrachtet – den optimalen Boden für das Alter-
nativszenario des Kunstwerks der Zukunft dar und somit den am besten ge-
eigneten Ort seiner praktisch-gegenwartsbezogenen Reformideen.8

Die konkrete Verwirklichung – die Wiederholung des »Weimarischen 
Wunders« – sollte offenbar durch die Errichtung eines »Original-Theaters«9 
geschehen, das einerseits als Gegenentwurf zum konventionellen Theater 
mit seinem verhassten Theaterbetrieb und andererseits als eine Art Pilotpro-
jekt zum ›richtigen‹ Festspielhaus (so wie dieses erst nach der Menschheits-
revolution überhaupt errichtet werden würde) fungieren sollte.10 Zudem 
wurde Wagner von Weimar sowohl künstlerisch als auch finanziell – und 
zwar nicht nur durch Liszt – während seines Schweizer Exils unterstützt. 
Schließlich konnten nur dank der großzügigen Finanzierung des Hofes 
Wagners Bühnenwerke überhaupt inszeniert werden. Beispielsweise be-
zuschusste Maria Pawlowna, die Mutter des angehenden Fürsten, die Ur-
aufführung des Lohengrin mit 2.000  Talern. Sogar die Errichtung eines 
Nibelungen-Theaters stand kurz zur Debatte.11 Später gehörte der Großher-
zog Carl Alexander zu den ersten Besuchern der Bayreuther Festspiele. Der 
Weimarer Hof schien also Anfang der 1850er die besten Voraussetzungen zu 

8 � Zur Provinzialität Weimars bzw. zur deutschen Kleinstaaterei und deren kulturpolitischer 
Bedeutung für Wagner siehe Borchmeyer: Das Theater Richard Wagners, insb. S. 28-39 (Kapi-
tel 2: »Ein Theater im Winkel – Wagners Reformprojekte und der ›deutsche Geist‹«); siehe 
ebenso den Beitrag von Nicholas Vazsonyi in diesem Band.

9 � Zum Begrif f und zur Funktion des Original-Theaters siehe Wagner: »Ein Theater in Zürich«, 
in: SSD, Bd. 5, S. 20-52 sowie Ders.: »Über die ›Goethestif tung‹. Brief an Franz Liszt«, in: ebd., 
S. 5-19; siehe ebenso die etwas knapp geratenen Erläuterungen zu den Aufsätzen Wagners 
von Kühnel, Jürgen: »Schrif ten zur Theaterreform«, in: Müller, Ulrich/Wapnewski, Peter 
(Hg.): Richard-Wagner-Handbuch, Stuttgart 1986, S. 526-528 und Hinrichsen, Hans-Joachim: 
»Kleinere Schrif ten«, in: Lütteken, Laurenz (Hg.): Wagner Handbuch, Kassel u. a. 2012, S. 134f.

10 � Strenggenommen ist das heute noch bestehende Festspielhaus in Bayreuth ebenso eine 
Kompromisslösung des eigentlichen Theaters der Zukunf t. Denn wir befinden uns im-
mer noch im 2. Stadium der Wagner’schen Geschichtsentwicklung – im Verfallsprozess. 
Bayreuth stellt somit lediglich ein Alternativszenario zu dem dar, was in der Zukunf t erst 
nach der »großen Menschheitsrevolution« kommen soll: ein ewiges Provisorium.

11 � Zur Unterstützung Wagners durch den Hof und zum gescheiterten Nibelungen-Projekt 
siehe den Beitrag von Dorothea Redepenning in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wagners »schöne Einöde« 59

erfüllen, eine Wagner-Stadt zu werden und die Rolle einzunehmen, die nach 
einigen Jahren einer anderen Provinzstadt zufiel, nämlich Bayreuth.12

Welches Geschichtsbild vertrat aber das Duodezfürstentum Thüringens, 
zum selben Zeitpunkt als Wagner über die »schöne Einöde« schrieb? Wo hat 
sich Weimar selbst in der allgemeinen Geschichtsentwicklung positioniert? 
Während Wagners Entwurf als ein Äon zu bezeichnen wäre – wenn man so 
will als eine Art ›Ring‹, der an sich ein zwar ewig andauerndes aber geschlos-
senes System darstellt (denn nach der »M e n s c h h e i t s r e v o l u t i o n« und 
dem Erreichen des erlösenden Zustands der Zukunft kann keine Steigerung 
mehr kommen) – ist die Vorstellung von Geschichte, Tradition und Zukunft 
am Weimarer Hof ganz anders, nämlich linear teleologisch. Zudem negiert 
sie Brüche, Revolutionen, Zwischenlösungen oder Kompromisse als Vorge-
schmack für etwas, was kommen sollte.

Dass der berühmte Klaviervirtuose Franz Liszt die vom späteren Groß-
herzog zu Sachsen-Weimar-Eisenach Carl Alexander angebotene Stelle als 
Kapellmeister annahm und somit gleichzeitig das »Silberne Zeitalter« Wei-
mars einläutete, wundert insofern nicht, da Liszts und Carl Alexanders Vor-
stellungen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft und der damit ver-
bundenen Aufgabe des Künstlers und des Fürsten ziemlich ähnlich waren. 
Carl  Alexanders bzw. Liszts Geschichtsbild lassen sich treffend mit einem 
Zitat beschreiben, das allerdings Schopenhauer zugeschrieben wird:

»[…] ein Riese ruf t dem anderen durch die öden Zwischenräume der Zeiten 
zu und ungestört durch muthwilliges lärmendes Gezwerge, welches unter 
ihnen wegkriecht, setzt sich das hohe Geistesgespräch fort.«13

Im Gegensatz zu Wagners Szenario des unweigerlichen Untergangs, des 
Bruchs und der ›restitutio in integrum‹, bzw. zu seinem Kulturpessimis-
mus ist Liszts Geschichtskonzept gekennzeichnet durch Kontinuität, oder 
durch einen deutlichen Kulturoptimismus.14 Das Kontinuierliche zeigen die 

12 � Zu Wagners Unterstützung durch den Weimarer Hof siehe Huschke, Wolfram: Musik 
im klassischen und nachklassischen Weimar. 1756-1861, Weimar 1982, S. 121-131; siehe ebenso 
Ders.: Franz Liszt. Wirken und Wirkungen in Weimar, Weimar 2010, S. 87-99.

13 � Zitiert nach Meyer, Theo: Nietzsche und die Kunst, Tübingen u. Basel 1993, S. 27.
14 � Dass dieses Konzept bezogen auf Weimar während des ›langen‹ 19.  Jahrhunderts wohl 

aufgegangen ist, verdeutlichen die etablierten Epochenbezeichnungen »Goldenes«, »Sil-
bernes« und »Bronzenes Zeitalter«. Obwohl eine Kontinuität beibehalten wird – so wie 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kiril Georgiev60

Wahl seiner Niederlassung in Weimar und die erhoffte Annahme des Erbes 
der Weimarer Klassik.15 Genauso wie für Wagner spielte also auch für Liszt 
die Wiederholung des »Weimarischen Wunders« eine entscheidende Rolle. 
Liszts Bestreben als Musiker war es jedoch, wie er selbst in dem berühmten 
Bonmot bezeugte, den eigenen Speer soweit wie möglich in die unendlichen 
Räume der Zukunft zu schleudern, durch die Zwischenräume der Zeiten also 
und dem nächsten »Riesen« in die Hand. Für ihn gibt es keinen Bruch, keine 
radikale Wende oder Revolution und folglich keinen »Wechsel der Blickrich-
tung«, sondern höchstens Lücken zwischen den hohen Geistesgesprächen. 
Nicht die Wiederherstellung eines verlorengegangenen Naturzustandes 
auf einer höheren Ebene, sondern die Fortsetzung der erhaben-zeitlosen 
Kommunikation zwischen den »Riesen« kann als Axiom dieses Konzepts be-
zeichnet werden.

Liszts Bemühungen, in Weimar eine neue Blütezeit der Kunst auf den 
Traditionen der großen Vergangenheit der Stadt heraufzubeschwören, 
gipfelte in einem monumentalen Plan: dem Plan zur Gründung einer Goe-
the-Stiftung, die die Stadt erneut zur Kunstmetropole erheben und ihren 
alten Ruf als »Neu-Athen« und »Ilm-Polis« wiederbeleben sollte.16 In der 
Broschüre »De la Fondation-Goethe à Weimar. Die Göthe-Stiftung«17, die 
die Aufgaben beschreibt, aber auch die Notwendigkeit der geplanten Stif-
tung historisch herzuleiten versucht, wird die deutliche Divergenz im Ver-

die »Riesen« sich zwischen den öden Räumen der Zeiten fortwährend zurufen –, weisen 
die Epochenbezeichnungen, wenn man sie wörtlich nimmt, auf abnehmende Qualität 
hin.

15 � »Liszt hat ganz bewusst an die Weimarer Kulturtradition angeknüpf t. Das zeigen zumal 
seine – vornehmlich in Zusammenhang mit den Säkularfeiern 1849 und 1859 entstande-
nen – Symphonischen Dichtungen und Chorwerke zu Werken Goethes und Schillers: Tasso 
(1849), Eine Faust-Symphonie (1854/57), Die Ideale (1857), An die Künstler (1859).«, Borchmeyer, 
Dieter: »Liszt und Wagner. Allianz in Goethes und Schillers Spuren«, in: wagnerspectrum 
7/1 (2011), S. 69-82, hier: S. 69; siehe ebenso Altenburg, Detlef: »›Man fordert von Weimar 
nur Kunst…‹ Zu Liszts Programm des Neuen Weimar«, in: Redepenning, Dorothea (Hg.): 
Musik im Spannungsfeld zwischen nationalem Denken und Weltbürgertum. Franz Liszt zum 200. 
Geburtstag, Heidelberg 2015, S. 9-26.

16 � Zu den Begrif fen »Neu-Athen« und »Ilm-Polis« sowie zu den Zielen der Goethe-Stif tung 
siehe z.  B. Borchmeyer, Dieter: Weimarer Klassik. Portrait einer Epoche, Weinheim 1994, 
S. 52f.; siehe ebenso die Ausführungen von Ders.: »Liszt und Wagner«, S. 69-82.

17 � Siehe Altenburg, Detlef/Schilling-Wang, Britta (Hg.): Franz Liszt. Sämtliche Schrif ten, Bd. 3, 
Wiesbaden u. a. 1997, S. 21-151.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wagners »schöne Einöde« 61

ständnis der Geschichtsentwicklung zwischen Liszt und Wagner mehr als 
evident.18

Gleich im ersten Kapitel, das etwa ein Drittel des Gesamtvolumens ein-
nimmt, skizziert Liszt die Kulturleistungen der thüringischen Fürsten be-
ginnend mit den mittelalterlichen Landgrafen und dem legendären Sän-
gerkrieg bis hin zum Weimarer Hof des 19. Jahrhunderts unter Carl August, 
der als richtungsweisender, verpf lichtender Maßstab für Kulturförderung 
schlechthin zu gelten hat. Dabei ist keinesfalls die Rede von einer Provinzia-
lität oder Einöde Weimars und genauso wenig von einem kulturellen Verfall. 
Ganz im Gegenteil: Liszt geht von einem Fortschritt aus. Die Aufgabe des 
Fürsten mithilfe des Künstlers an seiner Seite sei es, mit allen Kräften eine 
Stagnation dieser langwierigen Entwicklung zu verhindern und ihre Fort-
setzung mit bestmöglichen Mitteln zu fördern.

»Die zu dem bedeutungsvollsten erstaunlichsten Einfluß auf den Zustand 
der menschlichen Gesellschaf t bestimmten Gedanken sind seit Beginn der 
Geschichte von Periode zu Periode in den verschiedensten Sphären des geis-
tigen Wirkens ohne scheinbare Ordnung, ohne sichtbare Regelmäßigkeit  – 
ein Spiel der unvorhergesehensten Umstände – aufgetaucht. Gleichwohl 
aber, den zahllosen Irrthümern, die sich durchlaufen, […] führen jene Gedan-
ken doch früher oder später unausweichlich im Gefolge ihrer fremdartigen, 
abenteuerlichen, gefahrvollen und zuweilen furchtbaren Flugbahn, irgend 
eine Eroberung im Bereiche des Wahren, Schönen und Guten mit sich, die wir 
in ihrem Gesammtwesen mit dem Namen ›Fortschritt‹ bezeichnen. Man darf 
wohl nicht leugnen, was als siegreiche Thatsache sich darstellt: daß die Ideen 
gleich wie die Gestalten, die des Menschen Gedanken und Empfindungen 
Ausdruck verleihen, in stetiger Fortschrittsbewegung sich modificiren.«19

18 � Zur geplanten Funktion und Aufgaben der Goethe-Stif tung siehe Huschke: Musik im 
klassischen, S.  116-121 sowie Ders.: Franz Liszt, S.  57-71 (Kapitel: »Der grandiose General-
plan für Weimars Kultur – eine Nationalstif tung der Künste für die ›Genie’s der Zukunf t‹ 
1849-1861«); siehe ebenso Altenburg, Detlef: »Das Projekt einer Goethe-Stif tung«, in: 
Ders. (Hg.): Franz Liszt. Ein Europäer in Weimar. Katalog der Landesausstellung Thüringen im 
Schiller-Museum und Schlossmuseum Weimar. 24. Juni-31. Oktober 2011, Köln 2011, S. 194-199 
oder Ries, Klaus: »Mit Goethe gegen die deutsche Nation? Franz Liszt und die Idee einer 
Goethe-Stif tung«, in: Redepenning: Musik im Spannungsfeld, S. 27-40.

19 � Altenburg: Liszt. Sämtliche, Bd. 3, S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kiril Georgiev62

Im Gegensatz zu Wagners Verfalls-Vorstellungen in der Geschichte der 
Menschheit und den dazugehörigen Alternativvorschlägen konstruiert Liszt 
hier ein ›crescendo-Szenario‹ das im tiefsten Mittelalter beginnt und seinen 
Höhepunkt kurz vor der Gegenwart erlebt. Dieses ›crescendo-Szenario‹ soll 
ins ›crescendissimo‹ gesteigert werden, und zwar nicht in der unvorherseh-
baren Zukunft – wie dies bei Wagner nach einem allumfassenden Umbruch 
geschehen soll –, sondern bereits in der unmittelbaren Gegenwart. Liszts 
Geschichtsbild kann also ebenso als utopisch-zukunftsorientiertes Kon- 
strukt beschrieben werden, aus dessen Konsequenzen sich praktisch-gegen-
wartsbezogene Reformideen entwickeln lassen, die allerdings – weil es für 
Liszt keinen Verfall und somit keine ›falsche Moderne‹ gab – nicht als Er-
satzlösungen der Gegenwart und als Vorgeschmack auf die Zukunft fun-
gieren sollten. Allein der Grundsatz zähle: Die Kontinuität des hohen Geis-
tesgesprächs der »Riesen« dürfe nie durch die öden Zwischenräume der 
Zeiten unterbrochen, sondern müsse stets fortgeführt werden. In seinem 
»Kunst-Glaubensbekenntnis« aus dem Jahre 1858 stimmte Carl  Alexander 
dieser ideellen Maxime selbst zu:

»Die Kunst ist etwas Heiliges, weil sie eine Ausdrucksform der Allmacht und 
Schönheit Gottes ist. […] Die Heiligkeit der Kunst lehrt den sie anbetenden 
Künstler wahr zu sein. Die Wahrheit aber beweist uns, daß sie eine erhöhte 
Kraf t da findet, wo sie aus dem Boden unmittelbar gewachsen ist, auf dem 
sie schaf fen soll. Die Wunderwerke der antiken Welt, die Schöpfungen des 
Mittelalters, sie beweisen jenen Satz. Der Mangel an dieser Wahrheit, die ich 
die nationelle nennen will, ist ein charakteristisches Zeichen der Gegenwart. 
Diesem Mangel abzuhelfen, öf fnet ein Feld großer und bedeutungsvoller 
Tätigkeit. […]
Eine Verbindung von solchen Geistern zu erreichen, welche die Kunst, die 
oben erläutert, in ihrer Heiligkeit erkennen und ausüben und sich dabei 
fest binden an den nationellen Boden, – eine solche Verbindung wäre etwas 
Außerordentliches und Erfolgreiches. […] Was zu tun, ergibt sich aus dem 
Gesagten. Zuerst handelt es sich darum, diejenigen Künstler aufzusuchen, 
aufzufinden und zu gewinnen, welche in dem bezeichneten Sinn fühlen 
und streben. Zugleich schaf fe man die Mittel herbei, um ihr gemeinsames 
Streben möglich zu machen, eine Tätigkeit, welche natürlich das Ziehen von 
Schülern bedingt. Endlich gründe man ein Museum von nur solchen Kunst-
werken, von solchen nationellen, der nationellen Vergangenheit wie Gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wagners »schöne Einöde« 63

wart, welche den Zweck deutlich vor Augen der Welt führen. […] Diese hier 
erläuterte Aufgabe aber ist entschieden die Aufgabe Weimars.«20

Das Vorhaben Carl  Alexanders, das hier zum Ausdruck kommt, ist einzig-
artig. Der Fürst sah sich – ganz nach Liszts Vorstellungen und Wagners Ge-
schmack – als Diener der »Heiligkeit der Kunst«, als Vorbereiter der notwen-
digen Infrastrukturen für den Künstler. Wie dies so oft der Fall ist, klafften 
allerdings und leider das postulierte Glaubensbekenntnis des Fürsten und 
die tatsächliche Einlösung auseinander, zumindest in den Augen Liszts. In 
der Tat erwies sich die Förderung der Kunst, so wie diese von allen Seiten 
gewünscht wurde, in der kulturpolitischen Realität der »schönen Einöde« 
Weimars als ein zähes Unterfangen. Erstens reichten die finanziellen Mittel 
offenbar nicht aus, oder fanden für andere Zwecke Verwendung.21 Zweitens 
erwies sich Carl Alexanders politische Haltung mittels »Hinhaltetaktik«22, 
Konf likte – wann immer es möglich war – zu vermeiden, nicht unbedingt 
als förderlich.

Und so musste Liszt bereits gegen Ende der 1850er Jahre – zu einem Zeit-
punkt also, als das famose Glaubensbekenntnis verfasst wurde – erkennen, 
dass sich die Interessen des Großherzogs verlagert hatten und dass ein Miss-
verhältnis zwischen Erwartung und Verwirklichung bestand. Aber gerade 
diese Tatsache – das Konzept der Goethe-Stiftung, das sich an der Idee einer 
»Olympiade der Künste« orientierte,23 und das ›Verzetteln‹ Carl Alexanders – 

20 � Zitiert nach Krauß, Jutta: »Carl Alexander von Sachsen-Weimar-Eisenach zum 175. Ge-
burtstag. Sein Verhältnis zu Politik und Kunst«, in: Wartburg-Jahrbuch 2 (1993), S.  11-36, 
hier: S.  19; siehe auch Höfer, Conrad (Hg.): Carl Alexander, Großherzog von Sachsen-Wei-
mar-Eisenach. Tagebuchblätter von einer Reise nach München und Tirol im Jahre 1858, Eisenach 
1933, S. 51f.

21 � Vgl. z. B. Altenburg: Liszt. Sämtliche, Bd. 3, S. 282f f.
22 � Huschke, Musik im klassischen, S.  135; zur kulturpolitischen Haltung Carl Alexanders in 

Bezug auf Liszt siehe ebenso Pöthe, Angelika: Carl Alexander. Mäzen in Weimars ›Silberner 
Zeit‹, Köln u. a. 1998, insb. S. 197-253; siehe ebenso Krauß: »Carl Alexander«, S. 11-36. Zur 
politischen Haltung Carl  Alexanders im Allgemeinen siehe Jonscher, Reinhard: »Groß-
herzog Carl Alexander von Sachsen-Weimar-Eisenach (1853-1901). Politische Konstanten 
und Wandlungen in einer fast 50jährigen Regierungszeit«, in: Ehrlich, Lothar/Ulbricht, 
Justus H. (Hg.): Carl Alexander von Sachsen-Weimar-Eisenach. Erbe, Mäzen und Politiker, Köln 
u. a. 2004, S. 15-31.

23 � Vgl. Altenburg: Liszt. Sämtliche, Bd. 3, S. XI; die Idee der Olympiade kehrt in Liszts Schrif ten 
zur geplanten Goethe-Stif tung immer wieder.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kiril Georgiev64

wurde bemerkenswerterweise von Wagner als »Kunstlotterie unter der Fir-
ma ›Goethe‹«24 beinahe hellseherisch prophezeit. Über das Ziel des Großher-
zogs, das »Werk Carl Augusts fort[zu]führen und [zu] ergänzen, um Weimar 
in Deutschland den Platz zu sichern, den Florenz in Italien einnimmt«25, 
schrieb Liszt dementsprechend am 12. Februar 1861 voll Bitterkeit:

»Dazu braucht man M ä n n e r  u n d  D i n g e. Die Männer zu finden, die fähig 
sind die Dinge zu verwirklichen, durch die Ihre Regierung Glanz erhält, das ist 
Ihre Aufgabe, Kgl. Hoheit.
Ohne der heiligen Ehrfurcht zu ermangeln, die jeder zivilisierte Deutsche vor 
Ihrem erhabenen Großvater haben muß, füge ich sogar hinzu, daß, wenn 
Sie einmal Ihre Männer wohl erkannt haben, es sich darum handeln wird, sie 
noch mehr zu stützen, als Carl August in verschiedenen Fällen es getan hat 
[…], sogar Schiller und Goethe selbst (andere nicht zu rechnen, denen man so 
entgegengearbeitet und die man so geplagt hat, daß sie sich auf sich selbst 
zurückziehen und darauf verzichten mußten, ihre Tätigkeit zur Ehre und zum 
Vorteile Weimars fruchtbar zu machen, um nicht die Rechte ihres Genies und 
ihres Charakters verleugnen zu müssen).
Ich schalte absichtlich den Vergleich mit Florenz aus, der mich zu weit führen 
würde, und denke übrigens, daß Weimar in vielen Hinsichten Besseres leis-
ten könnte als Florenz, wenn es sich von dem Geiste der Zeit durchdringen 
ließe, in der wir leben.«26

Dass Liszt über die schwankende kulturpolitische und persönliche Haltung 
Carl Alexanders verbittert war, ist verständlich. Was hat er aber bei näherer 
Betrachtung tatsächlich vom Weimarer Hof erwartet? Wären Liszts Pläne in 
Erfüllung gegangen, so hätte der Großherzog die Renovierung der Wartburg 
aufgeben müssen, dafür hätte er aber alljährlich Kunstwettbewerbe mit den 
dazugehörigen Festen und Versammlungen organisieren, ein Museum auf-
bauen, eine Kunstschule, eine Bibliothek gründen, gleichzeitig Wagners 
Original-Theater errichten und dieses neben dem bereits bestehenden unter-
halten müssen. Es verwundert daher nicht, dass Liszts Ideen die finanziel-

24 � Wagner: »Über die ›Goethestif tung‹«, S. 13; siehe auch Altenburg: Liszt. Sämtliche, Bd. 3, 
S. 276-279 (Kapitel »Richard Wagner«).

25 � Raabe, Peter: Großherzog Carl Alexander und Liszt, Leipzig 1918, S. 74.
26 � Ebd., S. 75f.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wagners »schöne Einöde« 65

len, infrastrukturellen und logistischen Kapazitäten der »schönen Einöde« 
bei weitem übertrafen.27

Das Scheitern des Projekts zur Renaissance des »Weimarischen Wun-
ders« nur aus der kulturpolitischen Haltung des Großherzogs herzuleiten, 
würde zu kurz greifen. Früh genug geriet der Hof kapellmeister Liszt – ob 
selbstverschuldet oder nicht – in ein Gef lecht von Abhängigkeiten, Macht-
strukturen und Einf lüssen, oder, wie er schrieb, in einen Wirbel von »Miss-
gunst und Dummheit«28. Erwähnt sei an dieser Stelle nur das Hauptproblem 
der Theaterpolitik während des »Silbernen Zeitalters«, das mit Liszts Wir-
ken als Hof kapellmeister überhaupt erst entstanden war: Sollte die Weima-
rer Bühne sich eher – traditionellerweise in Goethes Spuren – dem ›reinen‹ 
Schauspiel widmen, oder eher modern ausgerichtet sein und im Musik-
theater Werke zeitgenössischer Komponisten darbieten, so wie Liszt dies 
verlangte? Beides gleichwertig zu unterhalten war kaum möglich. Alle Pläne 
waren mit permanenten Intrigen und Parteibildungen verbunden, die u. a. 
zu Liszts Ausscheiden führten. Wolfram Huschke beschrieb diesen Sachver-
halt folgendermaßen:

»Mit dem in Weimar nunmehr besonders krassen Widerspruch zwischen 
genialer geistiger Weite, den großen Ideen auf der einen, gesellschaf tlich 
bedingter Enge der Verhältnisse und daraus resultierender Beschränktheit 
auf der anderen Seite hatten sich vor allem die hier lebenden Künstler der 
nachklassischen Zeit auseinanderzusetzen.«29

Es entstand also ein Paradox: Ohne das »Goldene Zeitalter« Weimars wäre 
Liszt wohl nicht nach Weimar gekommen, und ohne die Weimarer Klassik 
wäre er nicht aus Weimar ›vertrieben‹ worden. Schließlich bezog er in der 
»schönen Einöde« dasselbe Amt, das einst der Theater-Direktor Goethe in-
negehabt hatte. Das neue Kunstideal, die Modernität der künstlerischen 

27 � Allein der Kostenvoranschlag zur Gründung der Goethe-Stif tung in seiner endgültigen 
Fassung sprengte den Rahmen aller früheren Kalkulationen: Aus der Idee einer Kultur-
förderung mit einem Budget von 500 Reichstalern, das man 1832 vorgesehen hatte, ging 
bei Liszt das kulturpolitische Konzept einer Goethe-Stif tung schließlich von einem Stif-
tungskapital von 100.000 Reichstalern aus; vgl. Altenburg: Liszt. Sämtliche, Bd. 3, S. Xf.

28 � Zitiert nach Schnapp, Friedrich (Hg.): Liszts Testament, Weimar 1931, S. 9.
29 � Huschke: Musik im klassischen, S. 7; siehe hierzu ebenso Altenburg, Detlef: »Europäische 

Ideale – Weimarer Enge«, in: Ders.: Franz Liszt. Ein Europäer, S. 214-223.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kiril Georgiev66

Pläne wie die Ideen einer fruchtbaren Auseinandersetzung mit der großen 
Tradition der Klassiker mussten vom Kabinett des Fürsten, dem Beamten-
apparat Weimars und schließlich dem Weimarer Publikum akzeptiert und 
unterstützt werden. Dieter Borchmeyer beschreibt die Situation im Groß-
herzogtum folgendermaßen:

»Der Plan scheiterte nicht am Hof, nicht am Großherzog – der Wagner von 
Jugend an gewogene Carl Alexander wird 1876 zu den ersten Besuchern der 
Bayreuther Festspiele gehören –, sondern am politischen Widerstand seines 
Kabinetts. Andernfalls wäre Weimar Wagners Bayreuth geworden, wie Bay-
reuth später Wagners Weimar werden sollte.«30

Liszts Kulturoptimismus schlug also gegen Ende der 1850er Jahre in Resig-
nation um. Dass sich die Pläne und Forderungen als realitätsferne Utopien 
erwiesen, die keinesfalls als solche konzipiert waren, sollte jedoch nicht ver-
wirren, wenn man die besondere Stellung der Kunst und somit des Künstlers 
ernst nimmt, wie sie von Carl Alexander selbst in seinem »Kunst-Glaubens-
bekenntnis« beschrieben wurde. Vielmehr lässt ein anderer Umstand Zwei-
fel an der Realitätsnähe Liszts zu. In seinem Testament, das übrigens bereits 
1860 verfasst wurde, schrieb er:

»Zu einer bestimmten Zeit (es sind etwa zehn Jahre her) hatte ich für Weymar 
eine neue Kunstperiode erträumt, ähnlich der von Carl August, wo Wagner 
und ich die Führer gewesen wären, wie einst Goethe und Schiller. Die Eng-
herzigkeit, um nicht zu sagen der schmutzige Geist gewisser örtlicher Ver-
hältnisse, alle Arten von Mißgunst und Dummheit von draußen wie drinnen 
haben die Verwirklichung dieses Traumes zu nichte gemacht, dessen Ehre 
Seiner Kgl. Hoheit, dem jetzigen Großherzog, zugekommen wäre. Trotzdem 
hege ich noch dieselben Gefühle und bleibe derselben Überzeugung, daß es 
nur allzu leicht gewesen wäre, es allen greifbar zu machen!«31

Zweifelsohne klingt alles wunderbar: Das »Neu-Weimar«-Modell – anstatt 
Goethe und Schiller sind nun Liszt und Wagner die Protagonisten. Liszt und 

30 � Borchmeyer: »Liszt und Wagner«, S. 81.
31 � Zitiert nach Schnapp: Liszts Testament, S.  9; siehe auch Huschke: Franz Liszt, S.  171 und 

Ders.: Musik im klassischen, S. 183 sowie Borchmeyer: »Liszt und Wagner«, S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wagners »schöne Einöde« 67

Wagner aber an einem Ort vereint, sei es auch Weimar, bedeutet wohl einen 
»Riesen« zu viel (Cosima Wagner ist noch nicht miteingerechnet). Ein Origi-
nal-Theater, so wie Wagner sich dies wünschte, in unmittelbarer Nähe einer 
Goethe-Stiftung, wie sie wiederum Liszt vorschwebte, ist im Rahmen der 
»Einöde« Weimars – oder aber auch andernorts – eher als absurd einzustu-
fen und zwar nicht nur aus der Perspektive der finanziellen und logistischen, 
sondern auch aus dem Blickwinkel der ideellen Einlösung, zumal wenn man 
die divergierende Geschichtsphilosophie beider »Riesen« in Betracht zieht.

Die vorausgesetzte diametrale Richtung kultureller Entwicklung – 
einerseits ein permanenter Verfall, andererseits ein steter Fortschritt – spie-
gelte sich in den unterschiedlichen Vorgaben zur angemessenen Förderung 
von Kunst wider. Es ist nicht zu übersehen, dass Liszt darauf abzielte, Wag-
ners Kunst als Bestandteil des Gesamtkonzepts der zu realisierenden Goe-
the-Stiftung zu integrieren. Wagners Werk sollte auf diese Weise zum Aus-
hängeschild der Stiftung werden, das zwar als vorzügliche, aber dennoch 
als ›Teildisziplin‹ innerhalb der »Olympiade der Künste« zu betrachten wäre. 
Auf der anderen Seite sollte aber gerade das Original-Theater Wagners als 
Vorgeschmack auf das Theater der Zukunft den Wettbewerb der Künste – 
eben jene »Olympiade der Künste« – negieren und somit die Ziele, die die 
Goethe-Stiftung erstrebte, ad acta legen.

Unabhängig von den unterschiedlichen Vorstellungen zur angemesse-
nen Förderung von Kunst bei Liszt und Wagner wären übrigens die Reform-
ideen des letzteren in Weimar ebenso der Tilgung anheimgefallen. Auch 
Wagner hätte sicherlich dasselbe Schicksal wie Liszt ereilt, gerade aufgrund 
der Last der langen Vergangenheit, der großen Tradition, des »Goldenen 
Zeitalters«. Niemals hätte Weimar die kulturpessimistische Einstellung 
Wagners, und damit die Verfallstheorien der Geschichts- bzw. Kulturent-
wicklung akzeptieren können und niemals hätte sich das Großherzogtum, 
dessen Hof, Regierung und Publikum als eine »schöne Einöde«, als Ersatz 
für eine Zukunftsidylle, die zudem abgetrennt von der Zivilisation sein soll-
te, bezeichnen wollen.

Letztlich hätte dies bedeutet, dass sich Weimar von seinem ›Schatz‹, sei-
nem kulturellen Erbe hätte distanzieren müssen. Die Gründung eines Mu-
seums »der nationellen Vergangenheit« – zu dem sich Carl  Alexander mit 
gewissem Stolz verpf lichtete –, das das »hohe Geistesgespräch« vergangener 
Zeiten dokumentieren sollte, wäre somit hinfällig gewesen. Doch gerade das 
»Museum«, das Museale schlechthin – nicht die Zukunft, sei diese als Fort-

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kiril Georgiev68

setzung eines erhabenen Gesprächs unter Genies oder als Wiederherstellung 
eines Idealzustandes auf höherer Ebene gedacht – war das prägende Merk-
mal der »schönen Einöde« Weimars.

Diese Tatsache haben sowohl Liszt als auch Wagner sicherlich verkannt 
oder schlicht ignoriert. So paradox es klingen mag: Das Problem war also we-
niger die »Einöde« als vielmehr das »Schöne« der »Einöde«, also nicht Wei-
mar selbst, sondern das »Weimarische Wunder«, oder das, was Weimar zu 
Weimar, zum symbolträchtigen Ort gemacht hat, seine schwere Erblast und 
die dazugehörige Geschichts- bzw. Traditionsphilosophie. Dass – bei Er-
füllung aller notwendigen Voraussetzungen – »Weimar Wagners Bayreuth 
geworden [wäre], wie Bayreuth später Wagners Weimar werden sollte«32, 
wie Dieter Borchmeyer schreibt, ist natürlich etwas idealisierend gedacht. 
Wagners Theaterreformpläne hätten ausschließlich in einer Provinzstadt 
verwirklicht werden können, die man als ›Tabula rasa‹ bezeichnen würde – 
eben an einem Ort wie Bayreuth vor der Errichtung der Villa Wahnfried.33

Übrigens hätte Weimar genauso gut Wagners Bayreuth werden können, 
wie auf der anderen Seite Bayreuth Liszts Weimar. Man stelle sich nur die 
Goethe-Stiftung vor, so wie diese Liszt vorschwebte, an einem Ort ohne 
›große‹ Vergangenheit und »Goldenes Zeitalter« – eben wie in Bayreuth. Da 
würde der »Riese« nur mit sich selbst sprechen, so wie Bayreuth dies dann 
auch tat.

Literatur

Altenburg, Detlef: »Das Projekt einer Goethe-Stiftung«, in: Ders. (Hg.): Franz 
Liszt. Ein Europäer in Weimar. Katalog der Landesausstellung Thüringen im 
Schiller-Museum und Schlossmuseum Weimar. 24. Juni-31. Oktober 2011, 
Köln 2011, S. 194-199.

Altenburg, Detlef: »›Man fordert von Weimar nur Kunst…‹ Zu Liszts Pro-
gramm des Neuen Weimar«, in: Redepenning, Dorothea (Hg.): Musik im 
Spannungsfeld zwischen nationalem Denken und Weltbürgertum. Franz Liszt 
zum 200. Geburtstag, Heidelberg 2015, S. 9-26.

32 � Borchmeyer: »Liszt und Wagner«, S. 81.
33 � Man denke in diesem Zusammenhang an die gescheiterten Pläne zur Gründung eines 

Festspielhauses in München.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wagners »schöne Einöde« 69

Altenburg, Detlef/Schilling-Wang, Britta (Hg.): Franz Liszt. Sämtliche Schrif-
ten, Bd. 3, Wiesbaden u. a. 1997.

Bermbach, Udo: Der Wahn des Gesamtkunstwerks. Richard Wagners poli-
tisch-ästhetische Utopie, Frankfurt a.M. 1994.

Borchmeyer, Dieter: Das Theater Richard Wagners. Idee – Dichtung – Wirkung, 
Stuttgart 1982.

Borchmeyer, Dieter: »Liszt und Wagner. Allianz in Goethes und Schillers 
Spuren«, in: wagnerspectrum 7/1 (2011), S. 69-82.

Borchmeyer, Dieter: Weimarer Klassik. Portrait einer Epoche, Weinheim 1994.
Hinrichsen, Hans-Joachim: »Kleinere Schriften«, in: Lütteken, Laurenz 

(Hg.): Wagner Handbuch, Kassel u. a. 2012, S. 134f.
Höfer, Conrad (Hg.): Carl Alexander, Großherzog von Sachsen-Weimar-Eisenach. 

Tagebuchblätter von einer Reise nach München und Tirol im Jahre 1858, Eise-
nach 1933.

Huschke, Wolfram: Franz Liszt. Wirken und Wirkungen in Weimar, Weimar 
2010.

Huschke, Wolfram: Musik im klassischen und nachklassischen Weimar. 1756-
1861, Weimar 1982.

Jonscher, Reinhard: »Großherzog Carl Alexander von Sachsen-Weimar-Eise-
nach (1853-1901). Politische Konstanten und Wandlungen in einer fast 
50jährigen Regierungszeit«, in: Ehrlich, Lothar/Ulbricht, Justus H. (Hg.): 
Carl Alexander von Sachsen-Weimar-Eisenach. Erbe, Mäzen und Politiker, 
Köln u. a. 2004, S. 15-31.

Krauß, Jutta: »Carl Alexander von Sachsen-Weimar-Eisenach zum 175. Ge-
burtstag. Sein Verhältnis zu Politik und Kunst«, in: Wartburg-Jahrbuch 2 
(1993), S. 11-36.

Kühnel, Jürgen: »Schriften zur Theaterreform«, in: Müller, Ulrich/Wapnew-
ski, Peter (Hg.): Richard-Wagner-Handbuch, Stuttgart 1986, S. 526-528.

Meyer, Theo: Nietzsche und die Kunst, Tübingen u. Basel 1993.
Pöthe, Angelika: Carl Alexander. Mäzen in Weimars ›Silberner Zeit‹, Köln u. a. 

1998.
Raabe, Peter: Großherzog Carl Alexander und Liszt, Leipzig 1918.
Ries, Klaus: »Mit Goethe gegen die deutsche Nation? Franz Liszt und die 

Idee einer Goethe-Stiftung«, in: Redepenning, Dorothea (Hg.): Musik im 
Spannungsfeld zwischen nationalem Denken und Weltbürgertum. Franz Liszt 
zum 200. Geburtstag, Heidelberg 2015, S. 27-40.

Schnapp, Friedrich (Hg.): Liszts Testament, Weimar 1931.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kiril Georgiev70

Strobel, Gertrud/Wolf, Werner (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Briefe (SBr), 
Bd. 4, Leipzig 1979.

Wagner, Richard.: Sämtliche Schrif ten und Dichtungen (SSD), 12 Bde., Leip-
zig 6o. J. [1911].

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004 - am 13.02.2026, 10:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

