
ISBN 978-3-95832-251-6

www.velbrueck-wissenschaft.de

V
EL

BR
Ü
CK

W
IS
SE

N
SC

H
A
FT

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

Verantwortung ist paradox: Wir wollen, ja müssen Verantwortung 
übernehmen. Aber wir können nicht wissen, ob wir ihr gerecht wer-
den. Diese fundamentale Unsicherheit wirft nicht nur moralphilo-
sophische Probleme auf. Sie hat eine tiefe gesellschaftliche Dimen-
sion, der sich die Sozialwissenschaft stellen muss.

Klaus Geiselhart betont, dass die Menschen sich zur Paradoxie der 
Verantwortung nur aus ihrer jeweils eigenen Perspektive heraus 
verhalten können. Das fordert sie zur Entwicklung einer individuel-
len Persönlichkeit auf. Gleichzeitig bejahen sie damit ihre Sozialität. 
Ausgehend von dieser Einsicht entwickelt der Autor die Konzepte 
einer transaktionalen Anthropologie und eines kritischen Perso-
nalismus. Diese können die Reflexion partikularer Positionalitäten 
ebenso anleiten wie ein vermittelndes Denken, das um die Katego-
rie der Beziehung statt der Identität kreist.

Ziel der Studie ist es, einen Modus der Kritik als Mediation zu erar-
beiten, der die notwendige Diversität von Gemeinschaften erfasst. 
Er soll asymmetrische Machtverhältnisse identifizieren und ge-
meinsame Verstehenshorizonte entwerfen. Denn Gemeinschaften 
sind nicht durch festgeschriebene Werte, sondern durch ein Ringen 
um die Grenzen sozial akzeptablen Verhaltens charakterisiert. Das 
macht Mediation unumgänglich.

Klaus Geiselhart arbeitet als Privatdozent an der Universität Erlangen-
Nürnberg. Als Sozialgeograph hat er Arbeiten zu sozialer Inklusion und 
Exklusion, den Urban Studies, praxeologischen Sozialtheorien, der Me-
thodologie der Sozialwissenschaften und der geographischen Gesund-
heitsforschung vorgelegt. G

ei
se

lh
ar

t 
•  D

er
 W

ill
e 

zu
r V

er
an

tw
or

tu
ng

 

Klaus Geiselhart 

Der Wille  
zur  

Verantwortung
Transaktionale Anthropologie 

und Kritik als Mediation

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus Geiselhart 
Der Wille zur Verantwortung

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus Geiselhart

Der Wille 
zur 

Verantwortung
Transaktionale Anthropologie 

und Kritik als Mediation 

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erste Auflage 2021
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2021

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-251-6

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Einleitung: Warum sich die Mühe machen?  .   .   .   .   .   .   .   .   	 9
	 Zwischenmenschliche Dimensionen der Kritik .   .   .   .   .   .   	 9
	 Zum Aufbau dieses Buches  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 16
	 Anmerkungen zur gendersensiblen Sprache .   .   .   .   .   .   .   	 21

1. 	Die Krise der Kritik und die Rolle der Verständigung  .   .   .   	 24
	 1.1 	Praxis, Opposition und Kritik – eine disziplinäre  
		  und ideengeschichtliche Positionierung .   .   .   .   .   .   .   	 24
	 1.2 	Kritik und Praxis – Opposition, Asymmetrie 
		  und Heldenmythos  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 29
	 1.3 	Die Krise der Kritik  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 35
	 1.4 	Kritik, Dialektik und Opposition .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 45

2. 	Verantwortung – Zwischen Zurückweisung und 
	 allzu bereitwilliger Annahme  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 62
	 2.1 	Verantwortung im Zeichen der Technologiefolgen  .    .    . 	 63
	 2.2 	Verantwortung im politischen Diskurs .   .   .   .   .   .   .   	 67
	 2.3 	Verantwortung nach der Verantwortungsethik .   .   .   .   	 74
	 2.4 	Verantwortlichkeiten und die soziale Kodierung 
		  von Verantwortungsbereichen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 79
	 2.5 	Die performative Beziehungshaftigkeit 
		  von Verantwortung .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 83
	 2.6 	Person, Persönlichkeit und Personalität  .    .    .    .    .    .    . 	 88
	 2.7 	Das Paradox der Verantwortung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 92
	 2.8 	Unverantwortliche Wahrheiten .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 98
	 2.9 	Zwischenfazit: 
		  Das Verhältnis von Verantwortung und Rationalität .    .    . 	 105

3. 	Transaktionale Anthropologie .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 110
	 3.1 	Grenzen der Anthropologie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 110
	 3.2 	Transaktion  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 118
	 3.3 	Transaktionale Gewalt .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 128
	 3.4 	Handlungsfreiheit und Verantwortung .   .   .   .   .   .   .   	 143
	 3.5 	Der transaktionale Mensch .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 158
	 3.6 	Charakter und Persönlichkeit in der Sozialpsychologie  .    .  	 181
	 3.7 	Persönlichkeitspsychologie  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 190
	 3.8 	Person und Persönlichkeit in der Sozial- und 
		  Gesellschaftstheorie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 203
	 3.9 	Zwischenfazit: 
		  Erkenntnisse einer transaktionalen Anthropologie  .    .    . 	 210

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. 	Kritischer Personalismus und die Grenzen der Gemeinschaft .    . 	 219
	 4.1 	Subjektivität und Realität(en)  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 219
	 4.2 	Persönlichkeitsbildung als Schlüssel 
		  zur Handlungsfreiheit .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 221
	 4.3 	Personalität, moralische Reife und Widerstand .   .   .   .   	 222
	 4.4 	Der Wolf im Schafspelz, oder das Rechte und das Gute  .    . 	 226
	 4.5 	Gemeinschaft und die Regulierung unangemessenen 
		  Verhaltens  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 230
	 4.6 	Doch welche Gemeinschaft? .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 234
	 4.7 	Gemeinschaft und die Fähigkeit des Individuums 
		  zur Selbstregulierung  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 239

5. 	Methodologische Grundlagen einer Kritik als Mediation .    .    . 	 241
	 5.1 	Anthropologie und Positionalität .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 241
	 5.2 	Von strukturellen Benachteiligungen zu Fragen 
		  der Parteilichkeit  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 248
	 5.3 	Die Eigenparteilichkeit der Identitätspolitiken  .   .   .   .   	 256
	 5.4 	Identifizierendes versus vermittelndes Denken  .   .   .   .   	 259
	 5.5 	Die Verantwortung der Forschenden  .    .    .    .    .    .    .    .  	 267
	 5.6 	Zwischenfazit: Der Dissens als methodologischer 
		  Ankerpunkt einer Kritik als Mediation .   .   .   .   .   .   .   	 269

6. 	Zentrale Aspekte einer Kritik als Mediation  .    .    .    .    .    .    . 	 271
	 6.1 	Was ist Mediation? .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 271
	 6.2 	Warum ist Mediation kritisch? .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 273
	 6.3 	Akademische Kompetenz in der Mediation  .   .   .   .   .   	 274
	 6.4 	Kritik als Mediation und Fragen von Macht, 
		  Herrschaft und Gewalt .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 276
	 6.5 	Räume und Formen der Kritik als Mediation  .    .    .    .    . 	 280
	 6.6 	Mediation als Bekenntnis zur Demokratie  .    .    .    .    .    . 	 288

7. 	Das Selbstverständnis eines kritischen Personalismus .    .    .    . 	 291
	 7.1 	Persönlichkeit und Verantwortung  .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 291
	 7.2 	Opposition: Persönlichkeit als Verhandlungsfeld 
		  des Politischen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 293
	 7.3 	Kritik als Mediation .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 298
	 7.4 	Opposition und Mediation als Fluchtpunkte der Kritik  .   	 301
	 7.5 	Erlernen von Kritik und Versöhnung  .    .    .    .    .    .    .    . 	 303
	 7.6 	Kurzfazit: Kritik im transaktionalen 
		  beherbergenden Raum .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 305

8. 	Der Wille zur Verantwortung und die Freiheit .   .   .   .   .   .   	 307
	 8.1 	Persönlichkeit und Freiheit  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 308
	 8.2 	Mediation und der Rechtsstaat .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 311

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 8.3 	Persönlichkeitsbildung durch Mediation .    .    .    .    .    .    . 	 314
	 8.4 	Die Dialektik des Selbst als Rahmen der Freiheit  .   .   .   	 315
	 8.5 	Die freie Persönlichkeit .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 318
	 8.6 	Freiheit und libertärer Extremismus .   .   .   .   .   .   .   .   	 319
	 8.7 	Mediation als Antidot gegen 
		  gesellschaftliche Polarisierung .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 321

Literatur .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 325

Danksagung .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 346

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9

Einleitung: Warum sich die Mühe machen?

»Wir kritisieren nicht um der Kritik willen, sondern 
um dauerhaftere und umfassendere Werte zu errei
chen und zu fixieren.« 

(Dewey 1995[1929]: 377)

»Even if something is not your own thing crafts
manship has got its own beauty, and even if it misses 
your own taste, you cannot escape liking it. It makes 
its own statement and if it is well done, you have to 
appreciate it.« 

(Gedächtniszitat)

Warum sich die Mühe machen und über Verantwortung und Kritik 
nachdenken? Hat die Kritik die Rede von ›Verantwortung‹ nicht längst 
als Machteffekt enttarnt? Und warum Anthropologie? Widersprechen 
nicht auch die Ansprüche der Kritik denen der Anthropologie? Ich den-
ke, es gibt einen versteckten Pfad durch das Dickicht dieser altbekannten 
Themen. Einige Abschnitte dieses Weges sind stark ausgetreten, die Ver-
bindungspfade hingegen weitgehend verwachsen. Es ist deswegen umso 
schwieriger, die wichtigen Abzweigungen nicht zu verpassen. An dieser 
Stelle erst einmal eine kurze Wegbeschreibung, damit die Leserin oder 
der Leser entscheiden können, ob sie den ganzen Weg mit mir gehen wol-
len oder ob sie mir nur auf kurzen Abschnitten folgen.

Zwischenmenschliche Dimensionen der Kritik

Was Kritik ist und wie ein kritischer Standpunkt begründet werden 
kann, ist zwar eine akademische Frage, aber Kritik ist nicht nur etwas 
für Theoretikerinnen und Theoretiker. Kritik hat menschliche Dimen
sionen, die unter anderem daher rühren, dass wir als empfindsame so-
ziale Wesen nicht immer rational argumentieren. Kritik bedeutet immer 
auch Konfrontation und löst damit Gefühle aus, nicht nur bei den Kriti-
sierten, sondern auch bei den Kritikerinnen und Kritikern selbst. Wann 
ist es also angebracht, Kritik zu erheben? 

Mit vielen Dinge, die uns widerstreben, können wir ganz ungezwun-
gen umgehen. Sie sind uns in ihrer Widerspenstigkeit bereits vertraut ge-
worden. Doch oftmals trifft uns ein Funke der Empörung unvermittelt 
und tief. Dann entsteht Wut. Doch die ungebändigte Wut zeigt uns nur 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

selten einen klaren Grund für ihr Widerstreben an. Wollen wir produk-
tiv mit dieser Wut umgehen, dann müssen wir sie erst als eine Emotion 
betrachten und sie rationalisieren. Um eine Beschwerde formulieren zu 
können, müssen wir erst einmal selbst verstehen, was genau uns derart 
stört. Nur so kann Empörung zum Initial einer Kritik werden, die nicht 
nur dem Unmut Luft macht, sondern produktiv auf Veränderung abzielt. 
Diese zwischenmenschliche Dimension von Kritik ist aber bisher nur sel-
ten Thema der Theorie der Kritik.

In vielen gesellschaftlichen Bereichen bestehen soziale Konventio-
nen, um die emotionalen Kräfte der Kritik zu zügeln, etwa für Ar-
beitszeugnisse oder als Regeln der Bewertung von Referaten innerhalb 
universitärer Seminare. Derartige Praktiken des Kritisierens erschei-
nen nicht ohne Grund wenig authentisch, unehrlich oder doppelzün-
gig. Arbeitszeugnisse bedienen sich eines Codes, der die wahre Bedeu-
tung der Worte verschleiert. Aber auch in weniger formalisierten Fällen 
sind Praktiken der Kritik nicht vollständig offen. Viele Dinge bleiben 
unausgesprochen, sei es, um das Gegenüber nicht zu verletzen, weil wir 
keine Chance sehen, mit unserer Meinung anerkannt zu werden, oder 
aber um der bewussten Täuschung willen. Wir haben also auch keine 
Garantie dafür, dass man uns gegenüber immer ehrlich ist. Darum zu 
wissen, macht uns tendenziell misstrauisch. Jeder Mensch weiß, dass 
er auf die ein oder andere Weise in der Kritik steht. Er kann aber nicht 
unbedingt damit rechnen, dass dies auch offen geschieht. Die Frage, ob 
ein Gegenüber ehrlich ist, können wir nur indirekt, also über eine In-
terpretation des Verhaltens dieser Person ergründen. Gleichzeitig wis-
sen wir aber, dass wir niemals die tatsächlichen Meinungen unseres Ge-
genübers werden aufdecken können. Diese Zusammenhänge begründen 
den hohen Stellenwert der Ehrlichkeit. Ressentiments entstehen weni-
ger durch offene Gespräche über divergierende Meinungen – Missver-
ständnisse einmal ausgeschlossen – als vielmehr durch die Vermutung, 
es könne unausgesprochene Vorbehalte oder Unehrlichkeiten geben. 
Aber Ehrlichkeit um jeden Preis ist auch keine Lösung. Es wäre egoma-
nisch, würde man seine Mitmenschen über alle Regungen des eigenen 
Empfindens informieren. Alle noch so kleinen negativen Gefühle dem 
Anderen gegenüber zur Sprache zu bringen, verkennt die Verantwor-
tung, die man vor sich selbst hat. Es gilt mit den eigenen Gefühlen um-
zugehen. Wo aber liegt die Schwelle, ab der etwas angesprochen werden 
sollte, und in welchen Fällen ist es besser, einen Ärger für sich zu behal-
ten? Vorbehalte zu verschweigen erscheint als Unehrlichkeit und wird 
in der Regel als Vertrauensbruch oder gar Respektlosigkeit empfun-
den. Wann also sprechen und wann schweigen? Misstrauen und Res-
sentiments belasten Beziehungen langanhaltend und nachhaltig. Einmal 
etabliert, können sie nur schwer ausgeräumt werden, aber Vermittlung 
kann helfen, die Situation zu klären. 

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MÜHE MACHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

Die Personen aus dem engsten Kreis unserer Angehörigen und Freun-
de sind uns besonders wichtig. Untersuchen wir unsere Ansprüche an 
diese Personen, können wir der Frage nach möglichen Formen der Arti-
kulierung von Kritik noch näher kommen. Bei uns nahestehenden Men-
schen ist uns Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit besonders wichtig, weil wir 
uns insbesondere im privaten Umfeld unbefangen und sicher fühlen wol-
len. Bei Freundschaften geht es nicht nur um Passung im Sinne gleicher 
Interessen. Wir erwarten, dass Freunde uns auch in unseren unbeque-
men Eigenschaften annehmen und akzeptieren können. Darüber hinaus 
vertrauen wir ihnen, dass sie uns im Falle unangemessenen Verhaltens 
dies auf eine Art und Weise zu verstehen geben, die wir auch annehmen 
können. Oft sind sie vielleicht sogar die einzigen, von denen wir solche 
Zurechtweisungen akzeptieren. Wahrscheinlich erwarten wir auch, dass 
sie, sofern das nötig wird, Interesse an einer ehrlichen Aussprache ha-
ben. Potenzielle Freunde beurteilen wir also auch dahingehend, ob sie 
die menschliche Größe haben, uns zu sagen, wenn sie etwas stört. Sind 
wir einigermaßen selbstkritisch, dann möchten wir wohl kaum, dass je-
mand lediglich versucht, durch Schmeicheleien äußerlich den Frieden zu 
bewahren, wo schon lange Zwietracht brodelt.

Diese erste zwischenmenschliche Dimension von Kritik verweist da-
mit auf eine gesellschaftstheoretisch kaum beachtete Kategorie, nämlich 
die der Beziehung. In verschiedenen Kontexten setzen sich Parteien ge-
genseitig in einer ihnen eigenen Weise in Bezug zueinander, nicht nur als 
›Freunde‹, ›Geschäftspartner‹ oder ›politische Rivalen‹. Ihre Beziehungen 
werden durch die spezifischen Verhaltensweisen hervorgebracht, die sie 
zwischen einander etablieren. Damit fixieren sich die Parteien auf eine 
bestimmte Haltung der jeweils anderen gegenüber. Diese kann beispiels-
weise vertrauens- oder erwartungsvoll sein. Damit prägen sie auch ihre 
Dispositionen bezüglich gemeinsamer Angelegenheiten für die Zukunft. 
Eine Beziehung verändert die Beteiligten, sodass sie ohne den Anderen 
nicht das wären, was sie schließlich geworden sind. Beziehungen entste-
hen durch und zwischen den beteiligten Parteien und sind dabei mehr als 
die Summe der Einzelparteien, sie sind die besondere Qualität des Da-
zwischen. Beziehungen entstehen pfadabhängig und die gegenseitige Kri-
tik ist ein wesentlicher Einflussfaktor für ihre Entwicklung. Kritik kann 
rational und offen geübt werden, sie kann zur offenen Anfeindung wer-
den, sie kann sich als verblümter Hinweis tarnen oder aber komplett ver-
schwiegen werden. Je nachdem welche Formen sie annimmt, bestimmt 
sie den Charakter einer Beziehung.

Kritik birgt immer auch die Gefahr tiefer Kränkungen und dies ver-
weist auf ihre zweite zwischenmenschliche Dimension, die schon an-
gesprochene gesellschaftliche Konventionalisierung. Es gibt kulturelle 
Konventionen für Kritik, die nur schwer zu ergründen sind. In der ame-
rikanischen Einschätzung ›there is room for improvement‹ liege, so wird 

ZWISCHENMENSCHLICHE DIMENSIONEN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

gesagt, freundlich verpackt sehr scharfe Kritik. Im asiatischen Kontext 
sollte im Bereich geschäftlicher Beziehungen besser keine Kritik geübt 
werden, denn sie würde unweigerlich als Beleidigung empfunden. In 
Deutschland hingegen schätzen wir, zumindest gängigen Lippenbekennt-
nissen zufolge, die sachliche, angemessene und dadurch – so nehmen wir 
an – produktive Kritik. Während wir versuchen, Studierenden in wis-
senschaftlichen Seminaren derartiges Kritisieren beizubringen und der-
artige Kritik anzunehmen, legen wir aber in anderen Bereichen ein voll-
kommen anderes Verhalten an den Tag. So bestehen Gutachten, wie auch 
die schon erwähnten Arbeitszeugnisse, nicht selten aus Superlativen des 
Lobes. Dadurch verbleibt die wirkliche Einschätzung des Gutachters im 
Nebel und die Bewertung ist offen für verschiedenste Interpretationen. 
Es gibt also kontextbedingte Praktiken der Kritik, die vom Wunsch zeu-
gen, gewisse Regeln dafür zu haben, wie wir angemessen mit der zwi-
schenmenschlich heiklen Tatsache umgehen sollen, dass wir jemanden 
bewerten müssen. 

Kontextspezifische Kulturen der Kritik folgen Richtlinien, die jeweils 
für das spezifische Anwendungsgebiet den Umgang mit den in diesem 
Kontext relevanten Moralvorstellungen regeln. In diesem Komplex sind 
in der Regel nicht nur die Verantwortlichkeiten der zu kritisierenden Per-
son verfasst, sondern auch die Regeln der Kritik. Im Sinne von Bezie-
hungsweisen regeln Konventionen der Kritik die spezifischen Verant-
wortlichkeiten sozialer counterparts untereinander, etwa die zwischen 
Studierenden und Lehrenden, Bürgern und Verwaltungsangestellten oder 
Tatverdächtigen und Richterinnen und Richtern. Im Falle gerichtlicher 
Entscheidungen wird dies deutlich: Es wird besonderes Augenmerk auf 
die Regelhaftigkeit des Verfahrens gelegt, denn es geht darum zu klären, 
ob einer angeklagten Partei Schuld zugesprochen werden kann oder nicht. 
Es soll geklärt werden, ob eine Person für bestimmte Folgen ihres Han-
delns verantwortlich gemacht werden kann. Dabei wird die Entscheidung 
über das Strafmaß aber nicht nur am Vergehen selbst, sondern auch an 
der Schuldfähigkeit und am Maß der Einsicht der oder des Angeklagten 
festgemacht. Zudem wird erörtert, ob nicht bestimmte Bedingungen, un-
ter denen die Tat stattfand, als strafmildernd anerkannt werden können. 
Praktiken des Kritisierens umfassen demnach nicht nur das Verfahren 
und die Regeln, sondern auch, wie diese auf die jeweiligen Besonderhei-
ten des Einzelfalls bezogen werden sollen. Dies verweist auf eine im Rah-
men dieser Untersuchung wichtige Tatsache. Urteile über Personen soll-
ten immer unter Betrachtung der konkreten Bedingungen des Einzelfalles 
gefällt werden, andernfalls werden sie möglicherweise nicht als gerecht 
empfunden. Es gibt kontextspezifische Praktiken der Kritik, die die spe-
zifische Verantwortung von Personen in spezifischen Verantwortungsbe-
reichen überprüfen. Kritik selbst ist wiederum ein Mittel, diese Praktiken 
auf einer höheren Ebene zu prüfen und weiterzuentwickeln.

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MÜHE MACHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

An der Aufgabe, die Kritik übernehmen soll, orientiert sich ihre drit-
te zwischenmenschliche Dimension. Kritisieren ist eine ganz alltägliche 
Tätigkeit. Sie soll regulieren. Wir äußern Kritik, wenn wir unzufrieden 
sind, wenn uns etwas missfallen hat. Wir äußern Kritik, wenn wir wol-
len, dass sich bestimmte Dinge ändern. Was uns stört, soll nicht wieder 
vorkommen. Kritik erfüllt damit eine soziale Funktion, denn sie regle-
mentiert, gleicht aus und trägt, wenn möglich, zu Verbesserungen bei. 
Dabei hat sie aber wie schon angedeutet eine gewisse zwischenmensch-
liche Brisanz. Sie rüttelt an Emotionen. Es ist nicht angenehm, gesagt zu 
bekommen, etwas nicht richtig gemacht zu haben. Es ist schmerzlich zu 
hören, sich wohl unangemessen verhalten oder die Erwartungen, die in 
einen gesetzt wurden, nicht erfüllt zu haben. Es bedarf einer gewissen 
menschlichen Größe, um Kritik annehmen zu können. Wird vor initial 
aufkommenden negativen Gefühlen kapituliert, ist es unmöglich zu er-
kennen, welche Chancen des Wachsens in diesen Momenten liegen. Ge-
lingt es, aus der Kritik zu lernen, kann dies retrospektiv durchaus als 
zufriedenstellend erlebt werden. Zu der hierzu notwendigen Selbster-
kenntnis ist in der Regel aber das Eingeständnis eines Fehlverhaltens not-
wendig, ebenso wie die Anerkennung der Position des Anderen und die 
Einsicht in die Effekte des eigenen Handelns. Es bedarf eines gewissen 
Empfindens von Scham oder Schuld, um sich für die Zukunft ein ver-
ändertes Verhalten vorzunehmen. Es erfordert eine selbstkritische Hal-
tung. Um derartige ›menschliche Größe‹ zu beschreiben, ist ein Begriff 
von Persönlichkeit notwendig, der allerdings, wie auch der Begriff der 
Beziehung, in den Geistes- und Gesellschaftswissenschaften eher stief-
mütterlich behandelt wird. 

Es ist naheliegend, dass Kritik unter bestimmten Umständen elemen-
tar zur Entwicklung der Persönlichkeit eines Menschen beitragen kann. 
Kritik ist immer ein wenig aufregend, wenn nicht gar anstrengend. Men-
schen haben deswegen in unterschiedlichem Maße die Tendenz, Kritik 
zu meiden. Viele lassen sich nicht gerne in Frage stellen und kritisieren 
deswegen auch ihre Mitmenschen nicht gerne. Weil aber Kritik Gefühle 
evoziert, ist es nicht gleichgültig, wie sie geäußert wird. Kritik kann nur 
ihr progressives Potenzial entfalten, wenn sie nicht nur den Impuls eines 
feindlichen Dagegens enthält, sondern auch die Fähigkeit besitzt, diesen 
in einen vermittelnden Impetus zu verwandeln. Kritik fordert die Kriti-
kerinnen und Kritiker wie auch die Kritisierten in ihren Persönlichkeiten 
heraus. Manche Personen haben Strategien entwickelt, jeglichen Ansatz 
von Kritik zu unterbinden. Autoritäre Persönlichkeiten versuchen ger-
ne, Kritik mundtot zu machen. Eine übermäßig selbstbewusste Persön-
lichkeit kann geflissentlich alle Anzeichen von Kritik übersehen und eine 
unsichere Persönlichkeit kann versuchen, Kritik zu umgehen, indem sie 
in vorauseilendem Gehorsam gefällig handelt. Derartige Vermeidungs-
strategien verhindern, dass Kritik offen ausgehandelt wird. Auch wenn 

ZWISCHENMENSCHLICHE DIMENSIONEN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

wir vielleicht Angst vor Kritik haben, so wollen wir letztlich aber doch 
wissen, was unsere Mitmenschen von uns denken, ob sie etwa gerne 
mit uns arbeiten oder privat tatsächlich gerne Zeit mit uns verbringen. 
Nichts ist entwürdigender, als zu erkennen, dass uns jemand schon seit 
langem nach dem Mund redet. Wir sind dieser Person dann offensicht-
lich kein Gegenüber, das es wert wäre, sich mit ihm auseinanderzuset-
zen. Wir wissen aber auch, dass wir manche Menschen darauf hinweisen 
müssen, dass sie uns gegenüber gerne Kritik äußern können. Zu erken-
nen was angemessen ist, erfordert Achtsamkeit gegenüber den Signalen, 
Reaktionen und Bewertungen der Mitmenschen. Persönlichkeitsbildung 
bedeutet demnach auch, die Fähigkeit zu schärfen, soziale Situationen 
zu beurteilen. Persönlichkeit bedarf demnach nicht nur einer selbstkriti-
schen Haltung, sondern auch einer offenen Haltung gegenüber anderen.

Manche Menschen aber sind sich selbst die schärfsten Kritiker.1 Wird 
Selbstkritik zu tiefgreifend, kann es auch geschehen, dass sich ein Indi-
viduum in seinen aktuellen Lebensbezügen selbst behindert. Um ein gu-
tes Leben zu führen, bedarf es auch der Fähigkeit, die Widersprüche des 
eigenen Lebens annehmen zu können. Ab einem bestimmten Punkt muss 
man sich selbst zugestehen, dass es unmöglich ist, alle moralischen Er-
wartungen, seien es die eigenen oder die anderer Menschen, hundert-
prozentig zu erfüllen. In Demut muss darauf vertraut werden, dass auch 
andere von dieser Voraussetzung ausgehen und kein perfektes Verhalten 
von sich und anderen erwarten. Es trägt maßgeblich zur Stärkung der 
eigenen Persönlichkeit bei, wenn man Ambiguitätstoleranz entwickelt, 
also die Fähigkeit, das soziale Leben in seinen Widersprüchlichkeiten 
annehmen zu können. Nur so kann man sich, trotz des Wissens um die 
eigene Fehlbarkeit, im sozialen Leben angenommen fühlen und soziale 
Sicherheit empfinden. Es muss vorausgesetzt werden, dass die Mitmen-
schen Toleranz für ein gewisses Maß an Fehlverhalten haben, so wie man 
selbst auch ihnen Fehler zugesteht und Respekt entgegenbringt. Man 
muss erst einmal in Vorleistung gehen, um sehen zu können, ob dieses 
Vertrauen erwidert wird. Beziehungen sind immer asymmetrisch und be-
dürfen deswegen eines gefestigten eigenen Standpunktes.

Aber auch einer Persönlichkeit mit gut ausgebildetem Selbstbewusst-
sein bleibt im sozialen Leben immer eine Restunsicherheit. Es bleibt im-
mer eine Spannung zwischen dem, was eine Person als eine gesellschaft-
liche Erwartungshaltung erkennt, und dem, was sie bereit ist, tatsächlich 
für die Gemeinschaft zu leisten. Es gibt wohl keinen Menschen, der nicht 
von Zeit zu Zeit auch mit einigen etablierten Regelungen und Verfah-
rensweisen in Konflikt gerät. Auf der einen Seite tendiert wohl jede Per-
son zur Anpassung, denn ihr sind die Urteile der anderen in der Regel 

1	 Generisches Maskulinum, da hier eine Funktion angesprochen ist, keine Per-
son.

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MÜHE MACHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

nicht unwichtig. Auf der anderen Seite aber fühlt sie auch wiederholt 
den Stachel der Empörung. Jede Person muss für sich selbst diese Gren-
ze zwischen Anpassung und Selbstbehauptung ziehen. Wann ist es ge-
rechtfertigt, mich zu empören? Wann ist es Zeit, offen Kritik zu üben? 
Bin ich zu hart mit meinen Urteilen? Muss ich im Umkehrschluss nicht 
auch damit rechnen, dass mir mit gleicher Härte begegnet wird? In die-
ser Dialektik des Selbst werden Individuen durch Kritik und Selbstkritik 
beständig zwischen Anpassung an die Gemeinschaft und Selbstbehaup-
tung innerhalb der Gemeinschaft hin und her geworfen. In dieser Dialek-
tik bildet jedes Individuum einen ihm eigenen Willen zur Verantwortung 
aus. Indem sie ihre Verantwortung für andere und für sich selbst bestim-
men, werden Individuen zu Personen. Dabei ist im Spektrum möglicher 
Ausprägungen eine grenzenlose Vielfalt möglich. Gemeinschaften sind 
damit notwendigerweise divers.

Der Begriff der Person verweist auf die grundlegende Sozialität des 
menschlichen Lebens und auf die Idee einer gelingenden Vergemeinschaf-
tung von Individuen. Aber der Prozess der Persönlichkeitsbildung muss 
nicht zwingend in dem Sinne gelingen, als dass die entstehenden Persön-
lichkeiten sich letztlich tatsächlich auch gemeinschaftsverträglich verhal-
ten. Ein Personalismus muss sich also immer auch über die Grenzen an-
gemessenen Verhaltens verständigen. Diese Tatsache hat der klassischen 
Philosophie der Person den Vorwurf eingebracht, sie stelle in der Formu-
lierung der Bedingungen, unter denen sich menschliche Würde verwirk-
licht, immer auch die Frage, was nicht mehr als ein menschenwürdiges 
Leben angesehen werden kann. In konservativer Manier werde dabei 
häufig die Geschlossenheit von Gemeinschaften gegenseitiger Anerken-
nung beschworen und damit auch Ausschließungen aus dieser Anerken-
nungsgemeinschaft begründet. In Abgrenzung dazu formuliert ein kriti-
scher Personalismus ein dreifaches Aufgabenfeld. Er betont erstens die 
Tatsache, dass die Möglichkeiten, wie sich individuelle Persönlichkeits-
entwicklungen in einer Gemeinschaft ausprägen können, von den sozi-
alen Bedingungen in dieser Gemeinschaft abhängig sind. Er untersucht 
also verschiedene Praxiszusammenhänge auf ihre persönlichkeitsprägen-
de Wirkung. Damit erscheint Persönlichkeitsbildung als Verhandlungs-
feld des Politischen. Darüber hinaus aber nimmt ein kritischer Persona-
lismus zweitens die Verantwortung der Gemeinschaft ernst, im Sinne des 
Gemeinwohls auch Grenzen akzeptablen Verhaltens festlegen zu müs-
sen. Es muss verhandelt werden, was als untragbares Verhalten justi-
ziabel sein soll, was als pathologisch angesehen werden kann und wie 
solche Fälle verhandelt werden. Auch kommen Persönlichkeitsbilder in 
den Blick, die ihre Trägerinnen und Träger dazu neigen lassen, entgegen 
dem Gemeinwohl Ungerechtigkeit, Ungleichheit oder ökologische Pro-
blematiken zu befördern und, wo vorhanden, ihren gesellschaftlichen 
Einfluss oder ihre Stellung entsprechend auszunutzen. Zudem erscheint 

ZWISCHENMENSCHLICHE DIMENSIONEN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

Persönlichkeit als Verhandlungsfeld des Politischen in Fragen danach, 
welche Fähigkeiten und Dispositionen für spezifische Berufe, Stellungen 
oder Ämter als erforderlich oder geeignet angesehen werden sollen. Da-
rüber hinaus erkennt der kritische Personalismus drittens die persönlich-
keitsprägende Wirkung der Kritik und sieht entsprechend die Notwen-
digkeit, nicht nur Gegnerschaft, sondern auch einen vermittelten Impuls 
zu pflegen. Streit und Konflikt sind nichts Schlechtes, solange auch wie-
der Versöhnung stattfindet. Auseinandersetzungen sind eine Möglich-
keit, Standorte deutlich zu machen. Von hier aus kann sich gegenseitiges 
Verständnis entwickeln. Dies gelingt allerdings nur, sofern auch wieder 
ein Schulterschluss der Kontrahenten stattfindet. Findet keine Annähe-
rung statt, dann führen Konflikte zu langanhaltenden Spannungen und 
womöglich zu Spaltung. In individualisierten Gesellschaften aber, in de-
nen Menschen sich scheinbar flexibel neuen sozialen Kontakten zuwen-
den können, scheint die Fähigkeit zur Versöhnung zu schwinden. Es lässt 
sich damit eine besondere Verantwortung der Kritik erkennen.

Zum Aufbau dieses Buches

Dieses Buch beschreitet einen Weg von der empirischen Forschung in 
die Theorie und wieder zurück. Die Motivation, es zu schreiben, hat ih-
ren Ursprung in ethnographischen Felderfahrungen im südlichen Afri-
ka, zahlreichen Projekten in deutschen Städten und den Erfahrungen 
als Nachwuchswissenschaftler in einer sozialwissenschaftlichen Diszi-
plin. Empirische Forschung im Globalen Süden zu betreiben, führt un-
weigerlich zum Kontakt mit Positionen, die diese Art der Forschung 
vehement kritisieren. So war zu beobachten, wie einige Kolleginnen 
und Kollegen über die Auseinandersetzung mit identitäts- und inter-
sektionalitätstheoretischen Argumenten, postkolonialen Theorien oder 
der Postdevelopmentdebatte scheiterten und sich von der empirischen 
Forschung abwendeten. Gründe, an dieser Arbeit festzuhalten, können 
hingegen sein, dass sich darin irgendwie doch eine Möglichkeit der Ver-
ständigung erkennen lässt, eine Hoffnung darauf, Brücken bauen zu 
können und eventuell sogar einen Beitrag hin zu einer Symmetrie in 
den internationalen Beziehungen leisten zu können. Genau diese Hal-
tung aber erfordert heute mehr denn je eine Begründung und so ge-
schieht die Bewegung von der Praxis in die Theorie in der Hoffnung, 
Theoretikerinnen und Theoretiker diesbezüglich auf eine vielleicht neue 
Art anzusprechen. Die empirische Erfahrung hat mich zu verschiedenen 
Theoriekomplexen geführt. Ich sehe meine Aufgabe deswegen weniger 
darin, diese in ihrer ganzen Breite und Tiefe darzustellen, als vielmehr 
zu beschreiben, wie sie im Zusammenhang meiner Erfahrungen Sinn 

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MÜHE MACHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

ergeben. Im weitesten Sinne ist dieses Buch also eine Grounded Theo-
ry, die nicht zuletzt dazu befähigen soll, empirisches Arbeiten verant-
wortungsvoll zu gestalten. 

Das erste Kapitel beginnt damit, überbordende Effekte der Kritik zu 
beschreiben. Es ist weniger die Theorie der Kritik als vielmehr die prak-
tisch gelebten Formen von Kritik, die als Ursachen für die Krise der 
Kritik angesehen werden (u.a. Latour; Nassehi; Weiß; Edlinger). Wenn 
Kritik hier auf dem Prüfstand steht, dann nicht, um generell diskredi-
tiert zu werden. Vielmehr geht es darum, die Schlagseite aufzuzeigen, 
die die Kritik bekommen hat. Schlagseite entsteht, wenn sich Gewichte 
ungleichmäßig auf eine Seite verschieben. Erster Schritt ist es also, den 
Ort ausfindig zu machen, an dem sich zu viel Gewicht angesammelt hat. 
Dann muss es darum gehen, zu sehen, wo Platz für ein Gegengewicht ist. 
Gelingt es dann, auch der anderen Seite wieder mehr Gewicht zu verlei-
hen, besteht Hoffnung, dass sich das Schiff wieder aufrichtet. Dazu wird 
Kritik in verschiedenen theoretischen Grundlegungen reflektiert. Der 
Blick auf den Praxisbezug kritiktheoretischer Arbeiten (u.a. Boltanski; 
Stahl; Celikates; Jaeggi) identifiziert einen weit verbreiteten Hang der 
Kritik, sich als Opposition zu verstehen. Eine genealogische Betrachtung 
(Röttgers) zeigt aber, dass Kritik dabei Gefahr läuft, einen zentralen As-
pekt ihrer selbst zu verlieren, nämlich den der Vermittlung (Dewey).

Das zweite Kapitel folgt dem Begriff der Verantwortung von den De-
batten der 1970er und 80er Jahre (u.a. Jonas; Apel; Habermas; Gilligan) 
über die Kritik an der Responsibilisierung, die sich im Zuge der konser-
vativen Revolution entwickelte (Mounk), hin zu jüngeren Arbeiten, die 
Verantwortung verstärkt im Sozialen verortet sehen (u.a. Banzhaf; Bud-
deberg; Nida-Rümelin). Fragen der Verantwortung zeigen sich dabei als 
ein Kern von Kritik. Wir kritisieren das, was wir für verantwortungslos 
halten, und entwickeln einen jeweils individuellen Willen zur Verant-
wortung. Das Kapitel thematisiert die in einigen Arbeiten angedeute-
te theoretische Abzweigung in Richtung Personalität und Persönlich-
keit, bis diese schließlich als ein Ansatzpunkt für eine anthropologische 
Bestimmung von Verantwortung erkennbar wird. Verantwortung geht 
demnach aller Sozialität voraus (Lévinas) und widerspricht der rationa-
listischen Suche nach Gewissheit (Dewey). Das Paradox der Verantwor-
tung zeigt sich darin, dass jede Person, die Verantwortung übernehmen 
möchte, das in dem Wissen darüber tun muss, dass sie sie nicht vollstän-
dig wird beherrschen können. Verantwortung zeigt sich in der Bejahung 
des sozialen Zusammenhangs (Gilligan), in den man als Mensch gewor-
fen wurde und in dem man beständig versucht, sich geeignet zu positi-
onieren. Die Reflexion über den individuellen Sinn von Verantwortung 
ist der Zugang zu den Werthaltungen hinter unseren Überzeugungen. In 
der Regel glauben wir etwas oder vertreten eine Meinung, weil wir da-
von überzeugt sind, dass sich dadurch verantwortungsvolles Verhalten 

ZUM AUFBAU DIESES BUCHES

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

begründen lässt. Im Falle vollkommen eigennützigen Verhaltens wird 
dies auch nicht selten mit derartigen Rechtfertigungen getarnt.

Das dritte Kapitel bildet den Kern dieser Abhandlung und formuliert 
eine transaktionale Anthropologie. Es beginnt mit einer Reflexion über 
die Grenzen und Möglichkeiten anthropologischer Perspektiven (Hon-
neth & Joas). In einem Zwiegespräch zwischen wissenschaftlichen Er-
kenntnissen und phänomenologischer Introspektion wird ein Bild davon 
entwickelt, was es bedeutet, ein Mensch in Gemeinschaft zu sein. Das 
Prinzip der Transaktion (Dewey & Bentley) dient dabei als Ausgangs-
punkt. Es geht davon aus, dass sich die Menschen in einem sozialen Zu-
sammenhang gegenseitig in ihrer Subjektivität hervorbringen. Sie ver-
weisen sich gegenseitig auf individuelle Plätze. Schließlich nimmt jedes 
Individuum Kraft seiner Personalität eine individuelle Position in einer 
Gemeinschaft ein und bestimmt gleichzeitig andere Individuen in deren 
Positionen. Dabei sind die Individuen weder vollkommen fremd- noch 
vollkommen selbstbestimmt. In einer Dialektik des Selbst bemühen sie 
sich einerseits um Anpassung an die Gemeinschaft. Dabei geraten sie an-
dererseits partiell immer wieder in Konflikt mit den Regeln der Gemein-
schaft und entwickeln dadurch auch einen Impuls zur Selbstbehauptung. 

Die Philosophie der Person (u.a. Spaemann; Quante; Frankfurt; 
Geertz; Wiredu) enggeführt mit einer kritischen Reflexion neurowissen-
schaftlicher Erkenntnisse (Searle; Libet; Roth; Singer) und Ansätzen der 
transaktionalen Persönlichkeitspsychologie (Allport) ergibt eine Vorstel-
lung eingeschränkter menschlicher Autonomie. Die transaktionale Per-
sönlichkeitspsychologie beschreibt Persönlichkeit als bestimmt durch in-
dividuelle psychophysische Voraussetzungen, Einflüsse der Umwelt und 
eigene kognitive Leistungen. Nur letztere öffnen die Tür einer begrenz-
ten agency. Der Mensch hat die Möglichkeit, langfristig Einfluss auf sei-
ne Persönlichkeitsentwicklung zu nehmen. Die Möglichkeit zur Reflexi-
on über das eigene Verhalten begründet die Befähigung, langfristig einen 
Willen zur Einflussnahme auf die Voraussetzungen des eigenen situativen 
Verhaltens zu festigen und zu befolgen. Der psychologische Begriff der 
Persönlichkeit umschreibt das Fremd- und Selbstverhältnis einer Person 
und die klassischen Persönlichkeitsmerkmale beziehen sich im Wesentli-
chen auf Sozialverhalten und soziale Kompetenzen. Eine etablierte Kate-
gorisierung dieser Merkmale sind die sogenannten big five. Hierzu gehö-
ren Offenheit für neue Erfahrungen, Gewissenhaftigkeit, Extraversion, 
Verträglichkeit und Neurotizismus. Mit ihrer Persönlichkeit bildet eine 
Person also primär die individuellen Verhaltensweisen aus, mit denen sie 
sich sozial orientiert und der Gemeinschaft gegenüber positioniert. Da-
mit entwickelt jede Person einen individuellen Willen zur Verantwortung 
durch den sie auch der gesellschaftlichen Position, die sie bekleidet, und 
den Rollen, die sie übernimmt, ein individuelles Gesicht gibt. Vergemein-
schaftung bedeutet demnach zwingend Diversität. Damit müssen auch 

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MÜHE MACHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

Dissens und Konflikte als zwingende Elemente von Gemeinschaft aner-
kannt werden. Gemeinschaften sind keine ›starken‹ Gemeinschaften un-
eingeschränkt geteilter Werte, sondern immer ein gemeinsames Ringen 
darum, welche Werte aktuell Geltung erhalten und wie diese Werte inter-
pretiert und angewendet werden sollen. Es geht also nicht im rationalis-
tischen Sinne um die Universalität von Moral, sondern um situative Be-
stimmungen der Grenzen akzeptablen Verhaltens. Hieraus ergibt sich die 
Notwendigkeit einer Kritik als Mediation, denn der Hinweis auf Ratio-
nalität alleine wird biopsychophysisch konstituierte Menschen niemals 
dazu veranlassen, herrschaftsfreie, gleichberechtigte Diskurse zu führen. 
Kritik verstanden als Mediation kann Hilfestellung zum gegenseitigen 
Verständnis leisten und darüber hinaus auch kritisch über das Verfahren 
der Verständigung wachen. Dabei sollte sie sich um Verfahrensgerech-
tigkeit bemühen, indem sie versucht, wenn möglich, bestehende Asym-
metrien auszugleichen.

Das vierte Kapitel fasst die wesentlichen Aspekte des vorangegan-
genen Kapitels zusammen, damit im darauffolgenden Kapitel daraus 
methodologische Schlüsse abgeleitet werden können. Es ergibt sich ein 
subjektkritisches Denken (Foucault; Butler; Dewey), dass aber auch 
Handlungsfreiheit konzipiert und dadurch einen Begriff moralischer 
Reife formulieren kann, die in der Fähigkeit einer Persönlichkeit be-
steht, sich im Sinne des Gemeinwohls selbst zu regulieren. In diesem Zu-
sammengang werden auch Fragen des Widerstandes und Möglichkeiten 
herrschaftsfreier Vergemeinschaftung diskutiert.

Das fünfte Kapitel zeigt, auf welche Weise Fragen der Positionalität 
im kritischen Denken, insbesondere in identitätspolitischen Ansätzen,  
einen zentralen methodologischen Stellenwert einnehmen (u.a. Bour-
dieu; Foucault & Deleuze; Spivak; Haraway). Die Unterscheidung zwi-
schen identifizierendem und vermittelndem Denken (Dewey; Lévinas) 
erlaubt es, die Betrachtung von Positionalität in eine Verhandlung ver-
schiedener Grade von Parteilichkeit zu überführen. Anstelle der Identifi-
zierung einzelner Positionen wird gefragt, was an diesen Positionen für 
die jeweils anderen Beteiligten unverständlich ist. Mediation hat dem-
nach die Aufgabe, einen gemeinsamen Verstehenshorizont herzustellen. 
Es wird deutlich, dass die damit verbundenen vermittelnden Ansprüche 
von All- und Überparteilichkeit leichter und ehrlicher vertreten werden 
können als die bei genauerer Betrachtung doch sehr pauschale Forde-
rung nach Reflexion der eigenen Positionalität.

Im sechsten Kapitel werden zentrale Aspekte einer Kritik als Me-
diation vorgestellt. Dabei geht es insbesondere darum zu klären, wel-
che besonderen Ansprüche sich für akademisches Arbeiten ergeben. 
Zu Mediation als Methode der Konfliktlösung in konkreten interper-
sonalen Situationen existiert umfangreiche Literatur, die unterschied-
liche Verfahren, Anwendungsbereiche und Fallstricke beschreibt. Diese 

ZUM AUFBAU DIESES BUCHES

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Charakteristika von Mediation werden systematisch auf akademisches 
Arbeiten übertragen. Zudem wird auf Fragen von Macht, Herrschaft 
und Gewalt eingegangen und erklärt, warum Kritik als Mediation auch 
tatsächlich kritisch ist. Es werden auch unterschiedliche Anwendungs-
bereiche und Vorgehensweisen identifiziert.

Das siebte Kapitel fasst das Selbstverständnis einer Kritik als Media-
tion zusammen. Es zeigt sich, dass Kritik immer sowohl Opposition wie 
auch Mediation braucht und dass eine Kritik jeweils abschätzen sollte, 
welche Haltung im vorliegenden Fall  angemessen ist. Dabei ist es insbe-
sondere wichtig, die Grenzen von Mediation zu kennen.

Das letzte Kapitel bezieht die zentralen Aspekte des Buches auf einen 
breiteren gesellschafts- und sozialtheoretischen Kontext (u.a. Rawls; 
Sandel; Sen; Hoffmann-Riem). Fragen von Gerechtigkeit und Freiheit in 
der Demokratie zeigen, dass weder im kommunitaristischen Sinne ›Ge-
meinschaft‹ noch im libertären Sinn ›Freiheit‹ idealisiert werden sollte. 
Gemeinschaft und Freiheit bedingen sich gegenseitig. Dabei darf we-
der das eine noch das andere ein Primat über das jeweils andere erhal-
ten. Jede Einzelperson entwickelt ihre Persönlichkeit innerhalb einer 
Gemeinschaft und damit auch einen individuellen Willen zur Verant-
wortung. Persönlichkeitsentwicklung aber kann nicht allein dem Indi-
viduum angelastet werden. Seine Fähigkeit zur reflexiven Selbstführung 
kann allein niemals ausreichen, die paradoxe Unmöglichkeit von Ver-
antwortung zu erfüllen. Deswegen darf Persönlichkeit auch keinesfalls 
repressiv sanktioniert werden. Repression sollte allein der Rechtsstaat-
lichkeit obliegen. Es gibt aber ein breites Spektrum sozialen Verhaltens, 
das als ungerecht empfunden wird, aber nicht justiziabel ist. Werden 
derartige Fälle nicht beachtet, dann besteht nicht nur die Gefahr, dass 
Empfindungen von Unrecht andauern, sondern auch, dass sich Prakti-
ken entwickeln, die dieses Unrecht etablieren und normalisieren. Der-
artige Fälle bedürfen in besonderem Maße des Versuches, sie verstän-
digungsorientiert als unangemessenes Verhalten zu identifizieren. Unter 
Umständen können so auch die Grenzen der Rechtsfähigkeit angemes-
sen angepasst werden.

Wenn erkannt wird, dass Gemeinschaft immer Diversität im Sinne 
einer unendlichen Vielfalt individueller Persönlichkeiten bedeutet und 
dass damit zwingend Dissens entsteht, dann lässt sich die Notwendigkeit 
von Mediation erkennen. Mediation verschreibt sich der Gemeinschafts-
bildung. Dabei strebt sie aber keine Gemeinschaft an, die sich durch 
eine ›starke‹ identitätsstiftende affektive Bindungskraft an gemeinsame 
Werte auszeichnet, sondern eine Gemeinschaft der weichen Bindungen 
im gegenseitigen Erkennen der Andersartigkeit eines jeden Einzelnen. 
Weder Vergemeinschaftung noch Freiheit sind möglich, wenn individu-
elle Interessen, Befindlichkeiten, Ansichten und Persönlichkeiten nicht 
verständigungsorientiert verhandelt werden. Da dies in Assoziationen 

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MÜHE MACHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

biopsychosozialer Wesen aber nicht allein der erkennenden Rationali-
tät überantwortet werden kann, ist eine vermittelnde Instanz notwen-
dig. Kritik als Mediation kann hier ihren Beitrag zur Gemeinschaftsbil-
dung leisten.

Anmerkungen zur gendersensiblen Sprache

In dieser Arbeit möchte ich dem Umstand Rechnung tragen, dass nicht 
alle Bezeichnungen gleichermaßen die Vorstellung männlicher wie auch 
weiblicher Personen evozieren. Ich werde mich also um gendersensible 
Sprache bemühen. Da das Binnen-I und das Gender-* nach den Recht-
schreibregeln falsch sind, werde ich diese nicht einsetzen. Ich werde also 
meist sowohl die weibliche als auch die männliche Form ausschreiben. 

Bestimmte Termini verwende ich als technische Neutren. So zeich-
net sich beispielsweise der Begriff ›Akteur‹ dadurch aus, dass er allerlei 
Körperschaften, etwa Betriebe oder Vereine benennen kann. Diese Fä-
higkeit verliert er augenblicklich, wenn er gegendert wird. Einen ›Men-
schen‹ von einer ›Menschin‹ zu unterscheiden würde auch der Funkti-
on des Terms »Mensch« als Gattungsbegriff widersprechen. Auch die 
Begriffe ›Partner‹ oder ›Gegner‹ verstehe ich als Bezugnahmen auf ein 
Beziehungsverhältnis, in dem das Geschlecht der Einzelpersonen nicht 
das wesentliche Merkmal ist. Deutlicher wird das insbesondere bei 
›Ehepartnern‹. Dieser Term bezeichnet eine Einheit zwischen wie auch 
immer geschlechtlich gearteten Einzelpersonen. Hier jeweils ›Partnerin-
nen und Partner‹ einzusetzen, würde die spezifische Beziehungshaftig-
keit, von der gesprochen werden soll, auseinanderreißen. Ebenso ver-
hält es sich im Fall des ›Bürgers‹. Als technischer Terminus bezeichnet 
›Bürger‹ ein spezifisches Verhältnis des Individuums zum Staat und be-
darf meines Erachtens nicht des Genderns. Anders verhält es sich na-
türlich, wenn Menschen direkt angesprochen werden, beispielsweise 
wenn zu einer Veranstaltung eingeladen wird. In der Annahme, dass 
Frauen sich vielleicht weniger adressiert fühlen könnten, ist es in die-
sem Fall angemessen, ›Bürgerinnen und Bürger‹ anzuschreiben. Wiede-
rum aber ist das Gendern bei zusammengesetzten Substantiven wenig 
sinnvoll, also etwa, wenn Bürgerinnen und Bürger protestieren. Dies 
als ›Bürgerinnen- und Bürgerproteste‹ zu bezeichnen, spaltet die Vor-
stellung einer sozialen Bewegung auf unschöne Weise, schließlich ha-
ben wir es hierbei nicht mit zwei getrennt marschierenden Gruppen 
zu tun. Ebenso ist das Gendern von Gruppenbezeichnungen nicht ziel-
führend, beispielsweise ›Patientinnen- und Patientenkohorte‹. Wo sich 
derartige Termini nicht vermeiden lassen, verwende ich das generische 
Maskulinum.

ANMERKUNGEN ZUR GENDERSENSIBLEN SPRACHE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

In diesem Buch wird viel von Individuen und deren Umgang mit sich 
selbst und anderen die Rede sein. Nicht selten müssen viele Relativ-
sätze das Gesagte präzisieren. Das Vorhaben, dabei immer sowohl die 
weibliche wie auch die männliche Form auszuschreiben, kann demnach 
sehr umständlich werden. In manchen Nebensätzen werde ich deswe-
gen vereinfachen. In der Regel stehen bestimmte Subjekte im Zentrum 
der Aufmerksamkeit. Diese werden in jedem Fall gegendert. Im weite-
ren Zusammenhang werden aber meist noch viele weitere Identitätska-
tegorien benannt. Für diese Nebendarstellerinnen und -darsteller werde 
ich, wenn möglich, eine generische Form wählen, insbesondere wenn es 
andernfalls unschöne Wortschlangen zur Folge hätte. Es kann also vor-
kommen, dass in einem Abschnitt nur die Subjekte gegendert werden, 
die im Sinnzusammenhang aktiv sind. In einigen Fällen entscheide ich 
mich in dieser Arbeit aber auch bewusst für das generische Maskulinum 
oder Femininum. Dies geschieht etwa, wenn spezifische Sachverhalte in 
Beispielen exemplarisch anhand der Vorstellung einer Einzelperson ver-
deutlicht werden sollen. Diese Einzelperson kann naturgemäß nur ent-
weder männlich, weiblich oder divers sein. Wenn möglich entscheide 
ich mich dann für die Form, die intuitiv weniger wahrscheinlich ist. Die 
Idee dahinter ist, einen mit diesen Termini möglicherweise einhergehen-
den gender-bias zu visibilisieren. Das ist selbstverständlich jeweils eine 
subjektive Einschätzung. 

Ich wähle also keinen konsequenten, sondern einen willkürlichen Um-
gang mit den Genderformen. Überall dort, wo eine Thematik oder ein 
Beispiel eingeführt wird, werde ich darüber nachdenken, ob systemische 
Ungleichheiten bezüglich dieser Thematik zu beachten sind. Ich wer-
de mich jeweils für die in meinen Augen angemessene Form entschei-
den. Eine gendersensible Sprache soll ein Bewusstsein für bestehende 
Ungleichheiten schaffen. In der Regel sind es Frauen oder diverse Men-
schen, die sich nicht angemessen repräsentiert fühlen. Das dies nicht in 
jedem Fall gleichermaßen ein Moment der Benachteiligung ist, zeigt sich 
insbesondere dort, wo in dieser Arbeit von unrühmlichen Kategorien, 
wie etwa ›Psychopathinnen‹ und ›Psychopathen‹, die Rede ist. Das gene-
rische Maskulinum hat keineswegs immer den Effekt, Frauen und Men-
schen, die sich in keine der binären Geschlechterkategorien einordnen 
können, aus der Vorstellung statushoher sozialer Kategorien auszublen-
den. In gleichem Maße blendet das generische Maskulinum sie auch po-
tenziell von negativ konnotierten Bezeichnungen aus. Ich verstehe Gen-
dern deswegen nicht in allen Fällen im Sinne der Gleichberechtigung 
für gleichermaßen zwingend oder angemessen. Auch verkompliziert das 
konsequente Gendern manche Redeweisen derart, dass dies dem Lese-
fluss massiv abträglich ist, wie etwa in folgendem Fall: »Es zeigt sich, 
dass jede und jeder für sich selbst die Pflicht hat, seine oder ihre persön-
liche Verantwortung in Bezug auf ihre oder seine Mitarbeiterinnen und 

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MÜHE MACHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

Mitarbeiter zu bestimmen«. Darüber hinaus gibt es für manche Sinnzu-
sammenhänge auch tatsächlich keine funktionierende Lösung. Was ist 
zum Beispiel das richtige persönliche Fürwort bei einem sächlichen Be-
griff wie dem ›Individuum‹? Wird es in ›seiner‹ oder ›ihrer‹ Freiheit be-
schränkt? Auch gibt es für den Fall, dass man von Berufen sprechen 
möchte, keine Lösung. Wenn ich vom Beruf ›Bäcker‹ spreche, dann neh-
me ich damit nicht einzelne Bäckerinnen oder Bäcker und auch nicht 
Backende in den Blick, sondern einen gesellschaftlichen Aufgaben- und 
Funktionszusammenhang, der sich nicht in der Tätigkeit des Backens  
erschöpft. Trotz all dieser Schwierigkeiten möchte ich die Leserinnen und 
Leser aber nicht mit Floskeln abspeisen, wie etwa der Beteuerung, dass 
mit den männlichen Formen selbstverständlich alle Geschlechter ange-
sprochen seien. Ich mache es mir deswegen zur Aufgabe, im Einzelfall 
eine angemessene Entscheidung zu treffen.

ANMERKUNGEN ZUR GENDERSENSIBLEN SPRACHE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

1. Die Krise der Kritik und die Rolle  
der Verständigung

Derzeit scheint sich eine Atmosphäre der zunehmenden gesellschaftli-
chen und politischen Spaltung durchzusetzen. Ist das dem polarisieren-
den Einfluss von Populisten zuzuschreiben oder schwindet in einer in-
dividualisierten Gesellschaft generell die Bereitschaft oder Fähigkeit zur 
Verständigung über Probleme? Erscheinen die zur Vermittlung notwen-
digen Anstrengungen nicht mehr lohnenswert, im Bewusstsein, sich im-
mer wieder unverbindlich neuen sozialen Kontakten zuwenden zu kön-
nen? Vielleicht aber trägt auch die Kritik und die Art und Weise, wie wir 
es gewohnt sind, Kritik zu üben, zu diesem gesellschaftlichen Klima bei. 
Welche Rolle spielt die akademische Kritik für die Praxis des Kritisierens 
und die gesellschaftliche Praxis im Weiteren? Damit rückt die Frage nach 
dem Verhältnis zwischen Theorie und Praxis ins Zentrum des Interesses.

1.1 Praxis, Opposition und Kritik – eine disziplinäre 
und ideengeschichtliche Positionierung

Das Praxis-Theorem

Der cultural turn wird häufig eher mit Begriffen wie ›Bedeutung‹, ›Re-
präsentation‹ oder ›Diskurs‹ als mit dem Begriff ›Praxis‹ in Verbindung 
gebracht. Andreas Reckwitz weist aber darauf hin, dass viele Theorie-
debatten, die um den cultural turn stattfanden und -finden, nur auf der 
Basis eines veränderten Bezugs der Gesellschaftstheorie zur gesellschaft-
lichen Praxis möglich wurden. »Im Praxis-Paradigma laufen mehrere 
philosophische ›Revolutionen‹ des 20. Jahrhunderts zusammen. In man-
cher Hinsicht stellt dieses Paradigma den Hauptstrang des Cultural Turn 
dar« (Reckwitz 1999: 26). Zuvor sei die Rationalität des Denkens über 
die Betrachtung des tatsächlich stattfindenden gesellschaftlichen Lebens 
gestellt worden, weswegen die Geistes- und Gesellschaftswissenschaften 
eine Reihe reifizierender Dualismen hervorgebracht hatten, etwa Struk-
tur versus Individuum, Subjekt versus Objekt oder Körper versus Geist 
(Hillebrandt 2014). Schließlich fand dann eine Spaltung entlang dieser 
Dualismen statt und es entwickelten sich konkurrierende Denktraditio-
nen, wie etwa die strukturelle Anthropologie im Gegensatz zum Existen-
tialismus (Bourdieu 1996[1987]), der funktionale Strukturalismus entge-
gen der hermeneutischen interpretativen Soziologie (Giddens 1998) oder 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

ein Objektivismus versus einem Subjektivismus (Dewey 1995[1929]; 
Bourdieu 1976). Praxeologische Denkerinnen und Denker problemati-
sieren, dass sich die klassischen Theorieschulen für jeweils nur eine Seite 
dieser Dualismen entschieden. So würden sie beispielsweise Gesellschaft 
nur von den Individuen her denken oder sie interessierten sich lediglich 
für die Struktur. Damit haben viele Theorieschulen, so das praxeologi-
sche Argument, den Bezug zur gesellschaftlichen Wirklichkeit verloren. 
Spätere Theorieentwicklungen hätten sich dann verstärkt auf die Eigen-
logik ihrer Theorietradition verlassen und sich in Abgrenzungsbestre-
bungen gegenüber anderen Schulen verloren. So sei ein problematischer 
Intellektualismus entstanden. In einigen Denktraditionen seien auch be-
stimmte Begründungszusammenhänge absolut gesetzt, also letztbegrün-
det allen weiteren Betrachtungen von Welt vorangestellt worden, was 
einen dogmatischen Fundamentalismus darstelle. Im Zentrum des Pra-
xis-Theorems stehe demnach ein Anti-Intellektualismus oder Anti-Fun-
damentalismus, der die Überwindung dieser Dualismen in einer Umbe-
wertung des Verhältnisses von Theorie und Praxis und letztlich in einer 
Aufwertung der Praxis gegenüber der Theorie suche (Volbers 2015). Pra-
xeologie möchte Gesellschaft vom Tun her erklären.

Dieses ›Primat der Praxis‹ wird von praxeologischen Denkerin-
nen und Denkern unterschiedlich stark gewichtet (vgl. hierzu Geisel-
hart, Winkler & Dünkmann 2019). In unterschiedlichem Maße wur-
de betont, dass Theorien immer Produkte des Denkens sind und damit 
immer nur eine verkürzende Interpretation von Wirklichkeit darstel-
len können. Es entsteht ein Wahrheitsrelativismus, der sich teilwei-
se zu einem Relativismus oder Skeptizismus ausweitet. Praxeologi-
sche Autorinnen und Autoren sehen teilweise die Möglichkeit, diesen 
Relativismus durch empirische Forschung einzuschränken. Mit dem 
Versuch, einen direkten Bezug zwischen der gesellschaftlichen Pra-
xis und der Theoriebildung herzustellen, geht auch eine Aufwertung  
empirischer Wahrnehmungsurteile einher. Empirische Forschung kann 
auf verschiedene Art und Weise eingesetzt werden, beispielsweise um 
Theorie zu begründen, sie zu reflektieren oder sie als relevant zu recht-
fertigen. Darüber hinaus bedeutet das Praxistheorem aber ebenso, dass 
auch Wissenschaft als eine Praxis begriffen werden muss. Wissenschaft-
liche Wahrheiten sind immer kontextabhängig und an die situativen 
Bedingungen ihrer praktischen Hervorbringung gebunden. Geist kann 
letztlich nicht von den körperlichen und praktischen Bedingungen des 
Denkens getrennt werden. Mit dieser dreifachen Relativierung des Wis-
sens hat der cultural turn auch viele popularisierte Denk- und Argumen-
tationsmuster hervorgebracht.

PRAXIS, OPPOSITION UND KRITIK 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

Popularisierungen des Wahrheitsrelativismus

Seit den 1980er Jahren unterlag der Wahrheitsrelativismus einer Popu-
larisierung, und löste sich, vor allem im Begriff des Konstruktivismus, 
vom Praxisbegriff. In konstruktivistischen Debatten wird darauf hinge-
wiesen, dass Wissen immer eine Herstellungsleistung menschlicher Ko-
gnition (radikaler Konstruktivismus) oder ein Produkt sozialer Organi-
sation und Vergesellschaftung (Sozialkonstruktivismus) ist. Der Verweis 
auf Praxis ist diesen Debatten oft nur noch implizit. In noch weiter popu-
larisierten Darstellungen wird er oft ganz ausgelassen. Man beschränkt 
sich dann lediglich auf die Betonung der Gemachtheit oder Kontingenz 
jeglicher Wissensbestände. Nicht selten gibt diese Erkenntnis Anlass zu 
wissenschaftlichen Lagerkämpfen, die ich im Folgenden am Beispiel der 
Debatten um die Neue Kulturgeographie beschreiben werde. Leserinnen 
und Leser anderer Disziplinen werden ähnliches sicherlich auch aus ih-
rem akademischen Umfeld kennen. Die Neue Kulturgeographie brach-
te sich in den 2000er Jahren mit einem kämpferischen Vokabular gegen, 
wie sie sagte, ›essentialisierende‹ Theoriebildung in der Geographie in 
Stellung. »Dass der Dekonstruktivismus zusammen mit dem hier eben-
falls Verwendung findenden Begriff des Diskurses zur theoretischen Ba-
sis von Cultural Turn und Postkolonialismus, ja großer Teile der Kul-
turwissenschaften geworden ist, kann in Anbetracht des revolutionären 
Gehalts kaum verwundern« (Gebhardt 2003: 14f.). In dieser Definiti-
on des cultural turns werden lediglich zwei Charakteristika in den Vor-
dergrund gestellt: eine kritische gesellschaftspolitische Haltung, die auf 
einem Relativismus aufbaut und damit verbunden die Aufgabe der De-
konstruktion, also der Visibilisierung von Kontingenz.

Der Gedanke der Konstruiertheit von Wahrheiten ist aber keinesfalls 
eine neue Erkenntnis. Die Wurzeln des Konstruktivismus können bis 
Kant zurückverfolgt werden (Geier 2015). Bereits 1910 baut Dilthey 
die Geisteswissenschaften auf dem Gedanken auf, dass sowohl Geis-
tes- als auch Naturwissenschaften den Gegenstand ihrer Untersuchung 
selbst hervorbringen, jedoch auf jeweils unterschiedliche Art und Weise: 
»dort entsteht im Verstehen ein geistiges Objekt, hier im Erkennen der 
physische Gegenstand« (Dilthey 1974: 97). Wenn aber der Gedanke an 
die Bedingtheit von Wahrheit schon derart alt ist, wie konnte er dann 
in der jüngeren Geschichte der deutschsprachigen Geographie noch zu 
derart heftigen Debatten führen? Kritikerinnen und Kritiker der neuen 
Kulturgeographie meinten, dass es keinesfalls etwas Neues sei, Raum als 
Diskurs oder Text zu betrachten. Im Gegenzug würden aber bewährte 
»Errungenschaften der Wirtschafts- und Sozialgeographie [...] wegge-
wischt und einem unberechenbaren Subjektivismus geopfert« (Klüter 
2005: 135). So habe der Dekonstruktivismus der Neuen Kulturgeogra-
phie einen Lieblingsfeind, den er ›Essentialismus‹ nenne, über den zwar 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

eifrig geschimpft, der aber ebenso eifrig praktiziert werde. Auch wurde 
bemängelt, dass die breite Diskussion um den cultural turn einen frag-
würdigen Konstruktivismus hervorgebracht hätte. Dieser habe das »An-
liegen, nichts mehr von der Welt als Wahrheitsanspruch gelten zu las-
sen, als die Auffassung von ihrer Konstruiertheit« (Dörfler & Rothfuss 
2013). Außerdem solle und dürfe sich eine konstruktivistische Perspek-
tive nicht darin erschöpfen, Kontingenz festzustellen, weil dies insbeson-
dere für regionale Geographien keine ausreichende Motivation sein kön-
ne (Bätzing 2011). Nur an faktischen, regionalen Beobachtungen ließen 
sich auch konkrete Entwicklungslinien nachzeichnen.

Es hätte sich ein »Vulgärkonstruktivismus« (Dörfler & Rothfuß 2013) 
etabliert. Dieser, so die Kritik, sei erstens in dem Sinne kritisch, als dass 
er wahllos alles dekonstruiere, zweitens in dem Sinne antiindividualis-
tisch, als dass er dem Subjekt jegliche Handlungsfähigkeit abspreche 
und drittens in dem Sinne intellektualistisch, als dass er empiriefern sei. 
Auch wenn dieses Zerrbild extrem verkürzend ist, so mag es doch der 
Wahrnehmung einiger Kritikerinnen und Kritiker der Neuen Kulturgeo-
graphie entsprechen. In deren Augen ist es »wohl kein Zufall, dass der 
überwiegende Teil diskursanalytischer und/oder dekonstruktivistischer 
Ansätze auf umfangreiche und unvoreingenommene Empirie als Felder-
fahrung verzichtet. Die Fixierung auf den symbolischen Überbau ›Dis-
kurs‹ verhindert geradezu systematisch, sich mit den unangenehmen und 
oft paradoxen Aspekten der sozialen Wirklichkeit zu befassen« (Dörf-
ler & Rothfuß 2013: 200). Dabei wurde der Terminus ›Poststrukturalis-
mus‹ von beiden Seiten zum Kampfbegriff stilisiert. Für die einen wurde 
er zum Schimpfwort, für die anderen zum Erkenntniszentrum der neu-
en Bewegung. 

Ich verwende den Terminus ›poststrukturalistisch‹ hier in vollem Be-
wusstsein all seiner fragwürdigen Konnotationen. Der Begriff ›Post-
strukturalismus‹ ist unscharf; die Definitionen divergieren sehr stark. 
Finkelde (2013) sieht die Wurzeln des Poststrukturalismus in der struk-
turellen Linguistik und Anthropologie, während Harrison (2006) den 
Poststrukturalismus lediglich in Abgrenzung zur analytischen Philoso-
phie bestimmt. Im Gegensatz zum logischen Positivismus würden Kon-
text, die Bedingungen der Möglichkeit, Geschichtlichkeit und Textualität 
von Wahrheit betont. In dieser Hinsicht konzentriert sich der Poststruk-
turalismus auf die Produktion von Bedeutung und die ›soziale Konstruk-
tion‹ der Realität. Er entwickelt seine Stärke in Untersuchungen darüber, 
wie soziale Machtverhältnisse die Bedeutungen und den Stellenwert so-
zialer Praktiken, Objekte und Ereignisse bestimmen (Woodward, Dixon 
& Jones 2009: 396). Mit dieser Verortung distanziert sich der vorlie-
gende Text von der oft geäußerten Kritik, der Poststrukturalismus wäre 
rein auf Diskurse und Repräsentation beschränkt und vergesse dabei die 
materiellen Bedingungen der Produktion von Wissen. Diese verkürzte 

PRAXIS, OPPOSITION UND KRITIK 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Auffassung des Poststrukturalismus war in der deutschsprachigen Geo-
graphie lange weit verbreitet. Sie mag auf seine popularisierten Interpre-
tationen zutreffen, nicht aber auf zentrale Autoren wie Michel Foucault 
oder Judith Butler. Diese Autoren werden neben anderen auch als pra-
xeologisch wichtige Autoren angesehen (Schmidt 2012; Schäfer 2013; 
Hillebrandt 2014; Reckwitz 2016). Tatsächlich richtete sich die Kritik 
an der Neuen Kulturgeographie nicht gegen die Autorinnen und Auto-
ren, auf die sich die Neuen Kulturgeographinnen und -geographen be-
riefen (u.a. Michel Foucault; Judith Butler; Ernesto Laclau & Chantal 
Mouffe oder Richard Rorty). Vielmehr wurden die disziplinpolitischen 
Effekte, die sich im Zuge der Popularisierung und der breiten Rezepti-
on dieser Theorien in der Geographie ergaben, kritisiert. Es habe sich 
eine »erkenntnistheoretische Trennmauer« zwischen den Polen Realis-
mus und Konstruktivismus ergeben, eine »dualistische und antagonisti-
sche Spaltung der Disziplin« zwischen einer weitgehend realistisch arbei-
tenden Physischen Geographie und einer konstruktivistisch informierten 
Humangeographie (Steiner 2014a: 85, mit Verweis auf Miggelbrink). Es 
formierten sich Gegenbewegungen, die diverse Theoriekontexte in Stel-
lung brachten. Mit Bezug auf Bourdieu wurde gefordert, das Primat der 
Praxis ernst zu nehmen und nicht nur konstruktivistisch, sondern auch 
konstitutionslogisch zu denken (Dörfler & Rothfuß 2013). Es wurden 
Forderungen nach einer Rematerialisierung der Kulturgeographie laut 
(Katzig & Weichhart 2009). Die Humanökologie trat an, um die Funk-
tionsweise von Gesellschaft als System zu rekonstruieren (Meusberger 
& Schwan 2003) während nicht-repräsentationale oder mehr-als-reprä-
sentationale Ansätze vor allem die Erlebnisqualitäten praktischer Tä-
tigkeiten einschließlich ihrer politischen Implikationen betonten (Thrift 
2004; Schurr & Strüver 2016). Auch Praktiken wurden verstärkt als ge-
sellschaftskonstitutiv angesehen (Everts, Lahr-Kurten & Watson 2011). 
Insgesamt verbreiterte sich damit auch die Basis der Theorien, die inner-
halb der kritischen Geographie diskutiert wurden. So wurde die aktuelle 
Neuauflage des ›Handbuch kritische Stadtforschung‹ (Belina, Naumann 
& Strüver 2018) um genau diese Theoriedebatten erweitert. Darüber hi-
naus konzentriert sich der Band weiterhin auf klassische kritische An-
sätze, wie etwa politökonomische, neo-marxistische, gouvernementale, 
gendertheoretische oder politökologische Perspektiven. 

Eine Diskussion pragmatistisch inspirierter Ansätze der Kritik deu-
tet sich in der Geographie allerdings nur vage an. So wird derzeit dis-
kutiert, inwieweit Arbeiten, die auf einer auf der ANT gründenden As-
semblageforschung aufbauen, überhaupt kritisch sein können (Färber 
2014; Göbel 2014). Diese basieren auf einer radikalen Kritik der Kri-
tik (Latour 2007). ANT-Befürworterinnen und -Befürworter werfen den 
Critical Urban Studies vor, die Stadt vorschnell mit makrotheoretischen 
Analysekategorien, meist neo-marxistischen Kapitalismuskritiken, zu 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

belegen (Göbel 2014). Damit sei der Reflex verbunden auch die Ge-
schehnisse auf der Mikroebene entsprechend zu interpretieren. Der ra-
dikal ethnographische Ansatz der Assemblageforschung hingegen iden-
tifiziere vielfältige Formen tatsächlich formulierter Kritik in der Praxis. 
Hier deuten sich auch Motive von Luc Boltanskis Soziologie der Kri-
tik an. Die Assemblageforschung baut mit ihrer Methodik letztlich auf 
Bruno Latours Entwurf einer symmetrischen Anthropologie (2008) und 
seiner Kritik der politischen Ökologie (2001) auf, die er in Anlehnung 
an den amerikanischen Pragmatismus entwickelte (Wilde 2013). Dem-
nach sollte sich der zu erforschenden Wirklichkeit nicht mittels diszipli-
närer Analysekategorien angenähert, sondern vielmehr den Phänomenen 
selbst gefolgt werden: der Entdeckung ihrer Verflechtungen in verschie-
dene gesellschaftliche Teilbereiche hinein und der thematischen Wand-
lung der Beschreibungsformeln bei diesen Transfers. In diesen Ansätzen 
wird das ›Primat der Praxis‹ derzeit am konsequentesten umgesetzt. Bei 
dieser Vorgehensweise treten Bruchlinien und Konflikte der Praxis in 
den Vordergrund und es kommen auch die von den Akteuren der Praxis 
selbst formulierten Kritiken wieder in den Blick. »Offen bleibt bislang 
dennoch, welchen Ort die Assemblageforschung der ›Kritik‹, also ihrer 
kritischen Perspektive auf das Urbane, zuweist« (Göbel 2014: 111). In 
diesem Sinne werde ich hier das Konzept der Mediation vorschlagen. Es 
ist aber symptomatisch für die zeitgenössische Kritik, dass Ansätzen, die 
ein verbindendes oder vermittelndes Motiv in sich tragen, mit Skepsis  
begegnet wird. Die politisierte, akademische Opposition gegen gesell-
schaftliche Bedingungen ist derzeit der dominante Impetus.

1.2 Kritik und Praxis –  
Opposition, Asymmetrie und Heldenmythos

Praxis ist ein wichtiger Bezugspunkt des cultural turns und die soge-
nannten ›Poststrukturalisten‹ dachten keineswegs ausschließlich re-
präsentationalistisch. So wird beispielsweise Michel Foucaults Werk, 
speziell sein Spätwerk zu Gouvernementalität und den Techniken des 
Selbst, als praxeologisch wichtige Arbeit angesehen. Gleiches gilt für  
Judith Butlers Arbeiten zu Performativität. Die soziologischen Praxis
theoretiker der, wenn man so will, ›zweiten Generation‹, Robert Schmidt 
(2012), Frank Hillebrandt (2014) und Andreas Reckwitz (2016) haben 
in jeweils eigenen Zusammenschauen praxistheoretischer Ansätze so-
ziologische Programme zur empirischen Forschung und Theoriebildung 
entwickelt. Sie beziehen sich dabei auch auf den Poststrukturalismus. 
Im angloamerikanischen Raum sind Elisabeth Shove, Mika Pant-
zer und Matt Watson (2012) zu nennen. Das Feld derer, die dabei als 

KRITIK UND PRAXIS – OPPOSITION, ASYMMETRIE UND HELDENMYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

praxistheoretisch wichtige Theoretikerinnen und Theoretiker wahrge-
nommen werden, ist divers. Je nach Autorin oder Autor zählen dazu: 
Pierre Bourdieu, Anthony Giddens, Charles Taylor, Theodor Schatzki, 
Bruno Latour oder eben Judith Butler und Michel Foucault. Auch wer-
den Bezüge zum Primat der Praxis, wie es im Marxismus, der kritischen 
Theorie und im Pragmatismus gedacht wird, hergestellt. Im deutschspra-
chigen Raum setzt sich zunehmend der Begriff ›Praxeologie‹ als Bezeich-
nung für die Gesamtheit der verschiedenen praktiken- und praxistheo-
retischen Ansätze durch. In den vergangenen Jahren ist auch eine Reihe 
an Sammelbänden erschienen (Schatzki, Knorr-Cetina & Savigny 2001; 
Alkemeyer, Schürmann & Volberts (2015); Schäfer 2016; Hui, Schatzki 
& Shove 2017). Dabei scheint sich die Frage nach geeigneten Formen 
der Kritik zusehends zugunsten eines praktikenontologischen Ansinnens 
aufzulösen.

Gesellschaftliche Praxis ist aber von jeher ein wesentlicher Bezugs-
punkt der kritischen Theorie und die Frage nach dem Bezug zur Praxis 
war immer schon ein zentraler Punkt in der Debatte um Kritik (Jaeggi 
& Wesche 2013). In diesem Sinne ist Kritik auch selbst immer Pra-
xis. Eine ganz praktische Tendenz der sozialwissenschaftlichen Kritik 
ist aber, dass sie oft wie selbstverständlich als Opposition gegenüber ei-
nem Untersuchungsgegenstand begriffen wird. Die Analyse wird ganz 
selbstverständlich aus einer Position der kritischen Distanz geführt, die 
sich nicht selten zur Gegnerschaft ausweitet. Kritikerinnen und Kriti-
ker legitimieren diese Opposition durch Verweise auf gesellschaftstheo
retische Grundannahmen oder Modelle, die sie ihrer Analyse als eine 
Art Autorität zur Seite stellen. Diese erlauben es ihnen soziale Patho-
logien auszuweisen (Honneth 1994). So versteht sich eine kritisch ma-
terialistische Perspektive als marxistisch, eine polit-ökonomische Per-
spektive beruft sich beispielsweise auf Modelle des Neoliberalismus, 
so wie sich eine sozialwissenschaftliche Kritik vielleicht auf Bourdieus 
Konzepte von Habitus oder symbolischer Gewalt beruft. Entsprechend 
rekurriert eine poststrukturalistische Kritik vielleicht auf Foucaults 
Konzept der Gouvernementalität. Wir erkennen darin »das orthodoxe 
Modell einer in objektiver wissenschaftlicher Erkenntnis fundierten kri-
tischen Sozialwissenschaft« (Celikates 2009: 35). Nicht selten bezieht 
Kritik Autorität aus den Theorien, auf die sie rekurriert. Eine derarti-
ge Kritik weiß genau, wogegen sie sich wehrt, gegen was sie Opposi-
tion bezieht. Dabei geht sie auch tendenziell davon aus, dass die Be-
forschten die wirklichen Zusammenhänge ihres unterdrückten Lebens 
nicht erkennen. Die Menschen leben in dem Verblendungs- oder Habi-
tualisierungszusammenhang einer Herrschaft, die nur ein analytischer 
Geist zu entziffern vermag. »Diesem szientistischen Selbstverständnis ist 
die Gleichgültigkeit gegenüber der Teilnehmerperspektive von vornhe
rein eingebaut« (Celikates 2009: 21). Luc Boltanski (2010) hat auf die 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

Unangemessenheit derartiger Vorgehensweisen hingewiesen. Derartige 
kritische Wissenschaft definiere sich unter Bezug auf Objektivitäts- und 
Wertfreiheitsansprüche und erhebe sich zudem über die beforschten Ak-
teure der Praxis. Zwar »können die Situationen gleichermaßen von den 
Akteuren, die in ihrem Alltagsleben ständig darin verstrickt sind, wie 
vom Soziologen beobachtet und beschrieben werden; doch nur letzterer 
kann zur Erkenntnis der Strukturen vordringen« (ebd.: 41). 

In derartigen akademischen Überhöhungen wird Kritik asymmetrisch. 
Die Kritikerin oder der Kritiker wird zum überlegenen Geist stilisiert, 
was nicht selten eine weitere Stilisierung der Kritikerin zu einer Kämp-
ferin gegen das Unrecht nach sich zieht. Die gesellschaftlichen Verhält-
nisse werden als unpersönlicher, nicht adressierbarer und übermächti-
ger Gegner gedacht und die Tatsache, dass sie von der Kritikerin erkannt 
werden, hindert die Verhältnisse selbstverständlich nicht daran, sich wei-
terhin praktisch durchzusetzen. Durch Theoretisieren lassen sich die ge-
sellschaftlichen Verhältnisse nicht beeindrucken. Allein Handeln kann 
Veränderung bewirken. Karl Marx folgert deswegen »daß nicht die Kri-
tik, sondern die Revolution die treibende Kraft der Geschichte auch 
der Religion, Philosophie und sonstigen Theorie ist« (Marx zitiert nach 
Röttgers 1975: 261). Das ›Primat der Praxis‹ zeigt sich hier in einer zu-
tiefst praktischen Konsequenz: der Idee, dass Theorie über genügend 
Strahlkraft verfügen muss, um Menschen davon zu überzeugen, sich 
auch praktisch für Veränderungen einzusetzen. Marx zufolge kommt 
es deswegen entscheidend auf die Form der Kritik an. Sie müsse fä-
hig sein, die Massen zu ergreifen. So verrate »die Sprache Marx’, die 
sich in einer eindringlichen martialischen Metaphorik ergeht, die Lust 
am Kampf« (Röttgers 1975: 262). Aufgabe der Kritik ist nicht nur die 
Analyse, sondern auch die Agitation. Damit sich eine soziale Bewegung 
formiert, muss ausreichend Empörung erzeugt werden. Zum Gelingen 
von Kritik müssen demnach zwei Bedingungen gegeben sein: erstens 
der erhabene erkennende Geist einer Kritikerin oder eines Kritikers und 
zweitens deren kämpferischer Einsatz im Sinne einer guten oder gerech-
ten Sache. Aus diesen Bedingungen entsteht eine charakteristische kriti-
sche Haltung, die Max Horkheimer (1988[1937]: 190) folgendermaßen 
beschreibt: »In der Person des Theoretikers tritt das deutlich zutage; sei-
ne Kritik ist aggressiv nicht nur gegenüber den bewußten Apologeten des 
Bestehenden, sondern ebensosehr gegenüber ablenkenden, konformisti-
schen oder utopistischen Tendenzen in den eigenen Reihen«. Sicherlich 
dürfen die zeitgeschichtlichen Rahmenbedingungen dieses Zitats nicht 
vergessen werden. Vom Nationalsozialismus ins amerikanische Exil ge-
zwungen, sah er mit Theodor W. Adorno eine Kulturindustrie aufsteigen, 
die drohte, jegliche Hoffnung auf Emanzipation und Aufklärung zunich-
te zu machen. Bis in die 1960er–70er Jahre, die schließlich den Post-
strukturalismus populär machten, waren nicht nur in Deutschland viele 

KRITIK UND PRAXIS – OPPOSITION, ASYMMETRIE UND HELDENMYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Menschen, und nicht nur Intellektuelle, von einem Wunsch nach wirk-
lich nachhaltigem gesellschaftlichem Wandel beseelt. So vertritt auch 
Jürgen Habermas, der immerhin für eine demokratieoptimistische Per
spektive in der Frankfurter Schule steht, in den späten 80er Jahren eben-
falls diese charakteristische Haltung. Seine Theorie des kommunikativen 
Handelns verhält sich trotz ihrer Suche nach verbindlichen Werten und 
konsensorientierter Kommunikation »kritisch sowohl gegenüber den 
zeitgenössischen Sozialwissenschaften wie gegenüber der gesellschaft-
lichen Realität, die diese erfassen sollen« (Habermas 1988b: 549). Ge-
sellschaftlicher Wandel muss umfassend gedacht werden. Neue soziale 
Bewegungen forderten den Einsatz etwa für Frauenrechte, Abschaffung 
von Diskriminierung, globale Gerechtigkeit oder Abrüstung. Trotzdem 
verschärfen sich aber bis heute die Ungleichheitseffekte der kapitalisti-
schen Modernisierung und so sieht sich die Kritik beständig aufgefor-
dert, gegen übermächtige Gegner anzutreten. Diese Gegner lassen sich 
aber immer schwerer fassen. Sie zeigen sich nur als sehr abstrakte im-
plizite Handlungs- und Überzeugungssysteme, wie etwa eine ›Kulturin-
dustrie‹, der ›Kapitalismus‹ oder die ›Entfremdung der Arbeit‹. Derart 
übermächtigen Gegnern lassen sich kaum Zugeständnisse abringen. So 
schwingt die Idee der ›Revolution‹, im Sinne des Wunsches nach einem 
von einer breiten Bewegung getragenen Umsturz der Verhältnisse, in 
vielen kritischen Ansätzen mit, auch wenn sie, wie ein kritischer Kolle-
ge mir gegenüber einmal erwähnte: »nicht mehr wirklich ernsthaft ver-
treten wird«. 

In den 1960er–70er Jahren forderte die Studentenbewegung auch 
eine zunehmende Selbstreflexion der Wissenschaft. Wissen selbst wur-
de zum Politikum: »Auf dieser Ebene geht es darum herauszufinden, 
nicht welche Macht von außen her auf der Wissenschaft lastet, sondern 
welche Machtwirkungen unter den wissenschaftlichen Aussagen zirku-
lieren; wie ihr inneres Machtsystem beschaffen ist und wie und war-
um dieses sich in bestimmten Augenblicken global verändert« (Foucault 
1978: 26). Der Gegner der Kritik ist demnach eine den Diskursen inne-
wohnende Macht. Diese Macht ist depersonalisiert. Sie ist nicht repres-
siv, sondern auf perfide Art und Weise produktiv, denn sie schreibt sich 
in die Körper und das Handeln der Menschen ein. Diese Macht ver-
wirklicht sich unterschwellig, nicht nur im gesellschaftlichen Körper des 
Alltagslebens, wo sie soziale Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten re-
produziert, sondern auch in der Wissenschaft selbst. Auch der Wissen-
schaftler scheint nicht mehr vor Verblendung gefeit zu sein, sondern 
hat sich ebenfalls die Frage zu stellen, wie er sicherstellen kann, dass er 
nicht selbst – direkt oder indirekt – dazu beiträgt, gesellschaftliche Un-
gleichheiten und Ungerechtigkeiten zu reproduzieren. Leicht führt das 
an den Rand einer skeptizistischen Paranoia. »Überall ist Vorkonstru-
iertes. Es stürzt, wie auf alle Leute, auch auf den Soziologen geradezu 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

ein. Er soll ein Objekt erkennen – die soziale Welt –, dessen Produkt er 
ist« (Bourdieu & Wacquant 1996[1987]: 269). Die Macht kann sich in 
allen Begriffen verstecken und eine Wissenschaftlerin oder ein Wissen-
schaftler muss versuchen den radikalen Zweifel zu beherrschen. Was 
Bourdieu hierzu methodisch vorschlägt, ähnelt der Foucaultschen Ge-
nealogie. Er fordert eine »Sozialgeschichte der Probleme, Objekte und 
Denkwerkzeuge, das heißt die Geschichte der gesellschaftlichen Arbeit 
der Konstruktion der Instrumente zur Konstruktion der sozialen Reali-
tät« (Bourdieu 1996[1987]: 271). Es sind die Momente der Praxis, das 
Erscheinen im Ereignis oder die Konkretheit des Singulären, die das Po-
tenzial zur Erkenntnis über die wirklichen Verhältnisse der aktuellen so-
zialen Konstruktion erlauben. »Sagen wir, daß sich die Philosophie des 
Ereignisses in der auf den ersten Blick paradoxen Richtung eines Mate-
rialismus des Unkörperlichen bewegen müßte« (Foucault 1993[1970]: 
37). Zur Serie zusammengesetzt enthüllen die Ereignisse das bisher Ver-
hüllte und öffnen es für die Kritik. Auf diese Weise ist Kritik ein Medi-
um der Selbstvergewisserung und der Entunterwerfung, die nur in ei-
nem Kampf gegen sich selbst Erfüllung finden kann. Die Kritik erreicht 
die pure Opposition.

Weil dieses Reflexionsniveau nicht ohne weiteres zu erreichen ist, 
rückt die Person der Kritikerin ins Zentrum des Interesses. Nicht selten 
wird sie auch alltagsweltlich stilisiert. In Medienberichten zum 60. Jah-
restag des Kapitals wurde Karl Marx häufig als jemand dargestellt, der 
sein ganzes Leben in Armut und Entbehrungen verbrachte, um schließ-
lich ein akademisches Werk von unvergleichlicher Bedeutung hervorzu-
bringen. Auch Theodor W. Adorno hatte schwerste Prüfungen zu beste-
hen. Er erlebte die Gräueltaten der Naziherrschaft und im Exil musste 
er den Aufstieg einer Kulturindustrie erleiden. Trotzdem schaffte er es 
im Nachkriegsdeutschland, jungen Studierenden mit seiner Minima Mo-
ralia aus der Seele zu sprechen. Er formuliert was viele empfanden, dass 
›kein richtiges Leben im falschen‹ möglich sei. Doch all diese Errungen-
schaften schützen ihn am 22.04.1969 nicht vor einem als ›Busenatten-
tat‹ bekannt gewordenen Vorfall.1 Dass der 65-jährige Professor als lin-
ker Kämpfer nicht etwa die Hochachtung der linken Aktivistinnen und 
Aktivisten der Studentenbewegung genoss, war erklärungsbedürftig. »Im 
Grunde verlief die Argumentationsfigur nach dem immergleichen Mus-
ter: Wer so radikal zu denken versuche wie Adorno, der dürfe sich nicht 

1	 Im Zuge der Studentenproteste hatte in Adornos Vorlesung eine Gruppe 
populistischer Studentinnen das Podium gestürmt und ihre Brüste entblößt. 
Zuvor hatten Studierende das Frankfurter Institut für Sozialforschung be-
setzt. Adorno hatte als Leiter dieser Einrichtung unnachgiebig reagiert und 
das Gebäude durch die Polizei räumen lassen. Damit war der Bruch mit der 
Studierendenschaft besiegelt.

KRITIK UND PRAXIS – OPPOSITION, ASYMMETRIE UND HELDENMYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

wundern, wenn sich dieser Impuls eines Tages gegen seinen eigenen Ur-
heber richte« (Kraushaar 2009: o.S.). Eine wirkliche Kritikerin kann also 
niemals darauf vertrauen, verstanden zu werden. Sie analysiert Gesell-
schaft grundlegend und tiefschürfend, um komplexe Zusammenhänge 
aufzuzeigen. Sie kann nicht davon ausgehen, dass alle ihren Gedanken 
mühelos folgen können. Die Kritikerin weiß mehr als andere, rechnet 
genau deswegen aber nicht mit Zustimmung. In popularisierten Versi-
onen werden beide Motive, das der Aufopferung und das der geistigen 
Überlegenheit, bis zum Heldenmythos hochstilisiert. Die Oppositionel-
le ist dann ein Renegat, eine Abtrünnige der Alltagsrealität. Sie ist eine 
einsame Kämpferin gegen die Unterdrückung, die nicht selten ihr ge-
samtes Leben der Aufgabe der Kritik widmet und damit quasi zur Mär-
tyrerin wird. Die Oppositionelle rechtfertigt sich dadurch als unversöhn-
liche Solitärin.

In ihrem generalisierten Misstrauen und im Angesicht der Unmög-
lichkeit des Anspruches des radikalen Zweifelns läuft die oppositionel-
le Kritikerin aber Gefahr, paranoid zu werden und wahllos um sich zu 
schlagen. Noch schlimmer aber, dass sich diese Haltung auch unabhän-
gig des politischen Standpunktes instrumentalisieren lässt. Augenfällig 
wurde das insbesondere in den Aussagen der Q-Anon-Anhängerinnen 
und -Anhänger, die am 06.01.2021 das Kapitol in Washington stürm-
ten. Viele verstanden sich als jene, die sich nicht mehr von der Propagan-
da der Mehrheitsgesellschaft täuschen lassen und zogen für die in ihren 
Augen gerechte Sache ins Feld. Rechtspopulisten machen sich den My-
thos der Kritik zu eigen, wenn sie sich beispielsweise als Vertreter einer 
verkannten und unterdrückten weißen Bevölkerungsmehrheit darstellen 
(Gest 2016). Ebenso stilisieren sich Lana Lokteff, eine Unterstützerin 
der amerikanischen Alt-Right-Bewegung, oder Alina von Rauheneck, 
eine deutsche Vertreterin der identitären Bewegung, als patriotische Fe-
ministinnen und Vertreterinnen einer missachteten Gegenkultur. Latour 
(2007[2004]: 16, 17) beobachtet, dass die »Neutronenbomben der De-
konstruktion« und die »Raketen der Diskursanalyse« »über unklar ge-
zogene Grenzen geschmuggelt wurden und der falschen Partei in die 
Hände gerieten«. Die Waffen der Kritik werden missbraucht und sind 
durch den dauernden Einsatz stumpf geworden. Es scheint, als hätten 
sich die Feinde an sie gewöhnt. Volker Weiss (2017) beschreibt ebenfalls, 
wie manche Formeln der Kritik von Rechtspopulisten adaptiert werden, 
während manche, die sich als linke Akademikerinnen und Akademiker 
verstehen, sie oftmals zum reinen Selbstzweck einsetzen. Thomas Ed-
linger (2015) zufolge ist Kritik im täglichen Leben allgegenwärtig und 
unausweichlich geworden. Sie werde praktisch in allen Lebensbereichen 
beständig geübt. Somit würden sich verstärkt Haltungen durchsetzen, 
die man als postkritisch bezeichnet werden können. Kritik wird dann 
entweder bewusst ignoriert oder es findet ein spielerischer, zitathafter 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

bis sarkastischer Umgang mit gängigen Kritikmustern statt. Auch Rahel  
Jaeggi (2015: 4) beschreibt diese Krise der Kritik: »Kritik ist zum Teil 
des Bestehenden, Kitt des Bestehenden, Schmiermittel seiner (neolibera-
len) Transformation geworden. Und noch schlimmer: Gerade als solche 
sei die kritische Haltung hegemonial geworden«. Jaeggi fordert deswe-
gen ein »Ende der Besserwisserei«.

1.3 Die Krise der Kritik

Thomas Edlinger (2015: 14) zeichnet ein facettenreiches Bild einer wi-
dersprüchlichen Praxis alltäglichen Kritisierens. »Jeder von uns muss 
heute lernen, mit der Fetischisierung der Kritik umzugehen«. Kritik sei 
omnipräsent geworden. Von berufsbezogenen Optimierungsansprüchen 
über Fragen nachhaltiger Lebensstile bis zu Aufforderungen nach gen-
dersensibler Sprache: Wir müssen uns heute beständig in Frage stellen 
lassen. Gleichzeitig sind wir angehalten, viele unserer unbewussten und 
vielleicht auch liebgewonnenen Gewohnheiten zu ändern. Wir können 
uns aber nicht allumfassend in Frage stellen. Ab einem bestimmten Punkt 
müssen wir die Kommunikation aufkündigen und uns distanzieren, nach 
dem Motto: Ich weiß, dass mein Verhalten kritisiert werden kann, ich 
tue es aber trotzdem und möchte nicht darauf angesprochen werden. 
›Postkritisch‹ nennt Edlinger diese Haltung. Er identifiziert verschiede-
ne Formen alltäglichen Kritikübens, die in der Summe dazu führen, dass 
die akademische, auf Emanzipation ausgerichtete Kritik an Ansehen und 
Schlagkraft verliert. Einige Autorinnen und Autoren sehen die Krise der 
Kritik aber auch in ihrer jüngeren geistesgeschichtlichen Entwicklung 
vorgezeichnet.

Identitätspolitiken im Schatten der Differenztheorie

Bruno Latour (2007[2004]) zufolge geht der Kritik die Puste aus: »Why 
has critique run out of steam?« titelt er im englischen Original. Sich 
selbst sieht er daran nicht unschuldig. Lange Zeit habe er ja selbst daran 
gearbeitet, die Bedingtheit akademischen Wissens zu begründen. Wenn 
heute der Mangel an wissenschaftlicher Gewissheit genutzt wird, um 
etwa Forschungen zum Klimawandel anzuzweifeln, fragt er sich selbst-
kritisch: »warum fällt es mir so schwer auszusprechen, daß die globa-
le Erwärmung ein Faktum ist, ob man will oder nicht?« (ebd.: 11). Er 
kommt zu dem Schluss, dass das Argument der sozialen Konstruktion 
heute vielfach der gezielten Desinformationspolitik dient. Oft sei Kri-
tik zur universitären Attitüde der Profilierung verkommen, wenn zum 

DIE KRISE DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Beispiel Jean Baudrillard den Kollaps der Twin Towers auf kapitalis-
musimmanente Kräfte zurückführt. Vielfach würde Kritik auch zu Wer-
bezwecken missbraucht, etwa wenn das amerikanische Verteidigungs-
ministerium ein Programm zur totalen Überwachung mit dem Slogan 
scientia est potentia bewerbe und dabei stark an Michel Foucaults Wis-
sen-Schrägstrich-Macht-Konzeption erinnere. Rechte Populisten von 
Trump bis zu einigen Vertretern der AfD oder Pegida erheben einen Al-
leinvertretungsanspruch. Mit dem Slogan ›Wir sind das Volk‹ geben sie 
diesen als einen emanzipatorischen Anspruch aus. Sie geben vor, ›die ge-
wöhnlichen Menschen‹ zu vertreten, denn die Eliten aus Politik und Ge-
sellschaft seien ineffizient und kümmerten sich schon lange nicht mehr 
um die Belange der einfachen Menschen (vgl. auch Laclau 2005; Gest 
2016). Dabei bedienen sich die populistischen Rechten poststruktura-
listischer Kritikmuster. Politikerinnen wie Marine Le Pen, ihre Nichte 
Marion Maréchal Le Pen oder die belgische Senatorin Anke Van Der-
meersch repräsentieren ein modernisiertes Bild konservativer Frauen, die 
offen sind für die wirtschaftliche Unabhängigkeit von Frauen und de-
ren Recht auf eine berufliche Laufbahn (Mayer 2015: 399). Diese Frau-
en legen den Fokus ihrer Politik gerne auf Familienfragen und das Recht 
der Frauen auf Selbstbestimmung. Im Namen demokratischer Werte und 
der Frauenrechte richten sie sich gegen Zuwanderung oder gegen den Is-
lam. Prototypisch geschah dies im Rahmen von Dermeerschs Kampagne 
»Freiheit oder Islam?« (»Vrijheid of islam?«). Sie präsentierte ein Bild, 
dass sie in einem Minirock zeigt. Auf ihren nackten Beinen war mar-
kiert, mit welchen Konsequenzen und Reaktionen Frauen in islamischen 
Ländern zu rechnen hätten, würden sie Röcke dieser Länge tragen (Del-
fin 2016). Sie betont Frauenrechte, stellt Fragen nach der Sicherheit von 
Frauen vor Übergriffen und wendet diese Themen zu Argumenten ge-
gen den Multikulturalismus. Wie schon beschrieben, nennen sich rechte 
Frauen nicht selten ›patriotische Feministinnen‹ und vertreten traditio-
nelle Werte, wie etwa den der Familie. Sie betrachten den linken Femi-
nismus als hegemonial und als Versuch, ihnen ein Leben entsprechend 
ihrer natürlichen Weiblichkeit zu verbieten (vgl. hierzu Darby 2017; Mil-
ler 2017; Thorward 2017). Hier werden offensichtlich klassische Gen-
derargumente invertiert und dienen politischen Kräften zur Begründung 
antiliberaler und autoritativer Programme.

Volker Weiss (2017: 247) sieht einen Grund für den Aufstieg der 
rechten Bewegungen in einem linken Kulturrelativismus, der die eige-
nen Werte vergisst. Dieser habe sich unter anderem gezeigt, als der al-
gerische Journalist Kamel Daoud von französischen Intellektuellen der 
Reproduktion orientalistischer und islamophober Vorurteile bezichtigt 
wurde. Nach den Kölner Übergriffen auf Frauen in der Silvesternacht 
2015/16 durch Männer offensichtlich nordafrikanischer Herkunft, hat-
te Daoud dem Westen Naivität bezüglich des Frauenbilds islamisch 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

geprägter Männer vorgeworfen. Obwohl er sich als emanzipatorischer 
Denker profiliert hatte und dafür sogar mit einer Fatwa belegt worden 
war, vertraute man seiner Erfahrung als algerischem Mann nicht. Seine 
Äußerungen wurden nicht etwa als eine hilfreiche Problemformulierung 
zur besseren Projektierung von Integrationsmaßnahmen verstanden, 
sondern ernteten massive Verurteilungen insbesondere von Seiten der 
schon erwähnten französischen Intellektuellen. Daoud zog sich schließ-
lich aus dem öffentlichen Leben zurück. Auch die ägyptisch-amerikani-
sche Frauenrechtsaktivistin Mona Eltahawy sähe sich Weiss zufolge in 
ihrem Kampf für mehr Freiheit für Frauen in der arabischen Welt wenig 
unterstützt. Islamischen Frauen käme nicht die gleiche Unterstützung 
im Kampf um Gleichberechtigung zu, wie das westliche Frauen erfah-
ren. Ein verabsolutierter Kulturrelativismus sei der Grund für die Hand-
lungsunfähigkeit einer akademischen Elite, von der in Bezug auf inter-
kulturelle Problematiken heute keine dezidierte Haltung zu erwarten sei. 

Rahel Jaeggi (2014[1987]) führt diesen indifferenten Kulturrelativis-
mus auf den politischen Liberalismus und dessen Postulat einer Neutra-
lität gegenüber Lebensformen zurück. Dort aber, wo Lebensformen nicht 
thematisiert werden dürfen, führe das zu ihrer Naturalisierung. »Statt 
den Menschen zu ermöglichen, ihr Leben selbst zu gestalten, verdeckt 
die Strategie neutraler Enthaltsamkeit die Mächte, die es bestimmen« 
(ebd.: 39). Damit würden kulturelle Grenzziehungen wieder zu Gefäng-
nissen, zu Schicksalsmächten. So komme es schließlich zum Gegenteil 
einer freien Gesellschaft. Klare Worte findet auch Slavoj Žižek (2001: 
71), der den Multikulturalismus als Rassismus bezeichnet: »Der multi-
kulturalistische Respekt vor der Besonderheit des Anderen ist nichts an-
deres als die Behauptung der eigenen Überlegenheit«. Die Neutralität 
des Multikulturalisten privilegiert stillschweigend einen eurozentristi-
schen Standpunkt. Der vordergründige Verzicht auf die Behauptung der 
Überlegenheit der eigenen Position sei letztlich aber nur ein Ausdruck 
des Desinteresses gegenüber dem, was der Andere wirklich glaubt. Wäre 
es anders, gäbe es augenblicklich einen Konflikt zwischen dem Anders-
denkenden und den eigenen Werten. In die gleiche Kerbe schlägt Armin 
Nassehi (2015), der aufzeigt, dass es von einem universalisierten Mul-
tikulturalismus nicht mehr weit ist bis zum Ethnopluralismus der Iden-
titären Bewegung, wonach andere Kulturen gerne bestehen dürfen, so-
lange sie sich außerhalb eines national befreiten Territoriums aufhalten. 

Einen Grund dafür, dass neurechte Erklärungsmuster derartige 
Schlagkraft entwickeln, sieht Thomas Edlinger (2015) in dem, was er 
opfernarzisstische Hyperkritik nennt. Darunter versteht er ins Extrem 
gesteigerte Identitätspolitiken der Anerkennung, die mit besonderer Be-
tonung eigener Leidenserfahrungen durch Diskriminierung gesellschaft-
liche Aufmerksamkeit erstreiten. Ihren Ursprung habe diese Kritik in 
durchaus emanzipatorischen Diskursen, wie etwa der Gender- und 

DIE KRISE DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Intersektionalitätstheorie. Es waren vor allem schwarze Frauen in den 
USA, die darauf hinwiesen, dass es keine einheitliche Erfahrung des 
Frauseins gäbe, und die eine Repräsentation ihrer Anliegen durch wei-
ße Frauenrechtlerinnen in Frage stellten (Combahee River Collective 
1981[1977]). Diskriminierungen etablieren sich entlang von Differenz-
linien, etwa Rasse, Geschlecht, Klasse, Behinderungen oder Religion, 
und können sich entsprechend überschneiden, wechselwirken oder ver-
schränken. Die Metapher der Straßenkreuzung (intersection) gab dieser 
Bewegung einen Namen. Elisabeth Tuider (2013) attestiert dem Inter-
sektionalitätsdiskurs eine doppelte Stoßrichtung. Er weist erstens Diffe-
renzen als kategoriale Zuschreibungen zurück und fordert zweitens die 
soziale Anerkennung für Lebensformen, die nicht von etablierten Kate-
gorien abgedeckt sind. Der erste Schritt lädt zu einer differenzierteren 
Debatte ein, indem er »die Vielfalt, das Uneindeutige, das Ambigue, das 
Mehrfachzugehörige und Grenzüberschreitende von Geschlechtern und 
Sexualitäten betont« (ebd.: 84). Diese queertheoretische Dekonstrukti-
on fordert dazu auf, vor allem die Heterogenität marginalisierter Grup-
pen anzuerkennen. Während der erste Schritt also die Auflösung der Ka-
tegorie fordert, bedarf der zweite Schritt wieder deren Reformulierung 
und entsprechender Identitätszuschreibungen. Wenn es darum geht, den 
Vertretungsanspruch einzulösen, wenn es das Ziel ist, politisch für eine 
Gruppe Partei zu ergreifen, dann ist die Fassung dieser Gruppe in eine 
Kategorie unabdingbar. Wo der erste Schritt bestrebt ist, die Unbezei-
chenbarkeit zu verdeutlichen, macht sich der zweite automatisch neuer 
Grenzziehungen schuldig, denn er kommt nicht umhin, die unendliche 
Vielfalt innerhalb einer Gruppe auf eine einfach verständliche Formel zu 
reduzieren. Wenn Anerkennung für etwas eingefordert wird, dann muss 
das, für was Partei ergriffen wird, auch benennbar sein. Die Notwen-
digkeit politischer Veränderungen müssen deutlich gemacht werden, in-
dem erklärt wird, welche Ungerechtigkeiten oder welches Leid mit den 
derzeitigen Zuständen verbunden ist. Es ist ein strategischer Essentialis-
mus vonnöten, der automatisch mit einer Normierung von Identitäten 
einhergeht, die in den seltensten Fällen auch allen Bezeichneten gefällt. 
Tuider zufolge offenbart der erste Schritt die Stärken des Poststruktura-
lismus: »In der Bewegung im Zwischenraum zeigt sich für Derrida das 
supplement, das Überschüssige. D. h., der Blick auf das Überschüssige 
legt genau jene zuvor vereindeutigte Logik des Binären frei und gibt so-
mit Raum für das Ungesagte, Ausgelassene und Ambivalente« (ebd.: 89). 
Der zweite Schritt aber führt den Poststrukturalismus an seine selbstver-
schuldete Grenze, an die Notwendigkeit, in vollem Bewusstsein über die 
Kontingenz jeglicher Konstruktionen trotzdem eine Konstruktion von 
Positionalitäten leisten zu müssen. 

Der Verdienst der Intersektionalitätstheorie liegt darin, dass von ih-
rem Standpunkt aus systemische Benachteiligungen von Menschen 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

diskriminierter Identitäten verdeutlicht werden können. Wenn Aktivis-
tinnen und Aktivisten ihre persönlichen Erfahrungen formulieren, dann 
hat das aber nicht automatisch gesamtgesellschaftlichen Emanzipations-
charakter. In der Praxis feministischer Internetforen aber lässt sich ge-
legentlich die Tendenz beobachten, Leidenserfahrungen zu vergleichen, 
sodass sich eine Politik repräsentativer Sprecherpositionen entwickelt, 
wonach jeweils nur der reden darf, der am meisten persönlich betroffen 
ist (Nassehi 2015: 187ff; Edlinger 2015: 95ff). Ähnliches ereignete sich 
im Juli 2012 beim NoBorderCamp in Köln, einem Treffen linker Akti-
vistinnen und Aktivsten gegen Rassismus und repressive Migrations-
politik. Im Vorfeld der Veranstaltung hatten PoC (people of color) das 
Recht eingefordert, Redebeiträge stoppen zu dürfen, sofern sie diese als 
diskriminierend oder rassistisch empfanden. Sie beriefen sich dabei auf 
das Konzept der Critical Whiteness, das zur Reflexion der oftmals un-
beachteten Privilegierung der weißen Sprecherrolle mahnt. Die Situati-
on eskalierte schließlich und es kamen prinzipielle Zweifel darüber auf, 
ob eine Verständigung über diese Differenzen hinweg überhaupt mög-
lich sei (ak 2013, vgl. auch die Selbstdarstellung der Gruppe Reclaim  
Society 2012). Derartige Markierungspraktiken, wonach sich der einzel-
ne entsprechend seiner Positionalität ausweisen muss, um sprechen zu 
dürfen, werden auch aus den universitären Genderstudies berichtet, von 
wo aus sie in feministische, antirassistische und queeraktivistische Krei-
se getragen würden (Arslanoğlu 2010; Burschel 2012; Perinelli 2015; 
laLove 2017). In derartigen Debatten haben diejenigen das Nachsehen, 
die ihre Leidenserfahrungen nicht öffentlich bezeugen wollen, und die, 
die sich nicht in eine starre Identitätskategorie einordnen lassen möch-
ten. Es ist ebenso problematisch für Personen, die widerstreitende Iden-
titätsmerkmale auf sich vereinen. Nicht selten werden Bewertungen von 
Identitätskategorien entlang einer Opfer/Täter-Dichotomie vorgenom-
men. Dabei werden keine Uneindeutigkeiten zugelassen, wie das der Fall 
des Ausschlusses einer jüdischen Lesbe von einer Homosexuellenveran-
staltung in den USA zeigte (Weiss, B 2017). Die betroffene Person hat-
te eine Regenbogenfahne aufgespannt, auf der ein Davidstern prangte. 
Sie trug zudem ein T-Shirt mit der Aufschrift »Proud Jewish Dyke«. Sie 
wurde des Zionismus beschuldigt und damit der Täterseite zugewiesen. 
Bari Weiss argumentiert, dass Intersektionalität in der Praxis eine Art 
Kastensystem etabliere, in dem das Ansehen einer Gruppe davon abhin-
ge, wie viel Leid sie in der Geschichte erfahren habe. Gleichzeitig würde 
die Opferrolle glorifiziert: »Victimhood, in the intersectional way of see-
ing the world, is akin to sainthood; power and privilege are profane« 
(ebd.: o.S.). Die Speerspitze dieser Entwicklung ist wohl die Heteronor-
malitätsdebatte, die fordert, dass heterosexuelle Paare Liebesbekundun-
gen in der Öffentlichkeit vermeiden sollten, denn das würde von Men-
schen mit anderen sexuellen Orientierungen als Belästigung empfunden 

DIE KRISE DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

(Edlinger 2015: 135ff). Es geht dabei also nicht mehr um die Forderung 
nach Freiheit von Diskriminierung, sondern um Repression gegen die 
›Mehrheitsgesellschaft‹. Dabei verschwimmt die Grenze zwischen Ver-
geltung und Emanzipation. In derartigen Diskursen hat das Empfinden 
von Kränkung immer Recht und erzeugt ein Klima, in dem man sich den 
Mund verbrennt, kaum dass man ihn öffnet. 

Identitätspolitisches Denken hat dazu beigetragen, soziale Differenzie-
rungen und die damit verbundenen Ungleichheiten zur Sprache zu brin-
gen. Es ist zudem wichtig zu sehen, dass auch innerhalb der feministi-
schen Bewegung Ungleichheit herrscht und dass bestimmte Privilegien, 
wie etwa die weißer Männer, thematisiert und abgebaut werden müs-
sen. Differenz darf aber nicht zum Fetisch werden, denn so war das Dif-
ferenztheorem niemals gedacht. Die Idee, dass Begriffe immer in einem 
System von Begriffen stehend verstanden werden sollten, ist ein Hinweis 
darauf, dass alles Denken immer auf differenzierenden Inbezugsetzungen 
von Begriffen aufbaut. Damit hält das Denken Begriffssysteme ständig 
in Bewegung und Bedeutungen verschieben sich beständig. Die Derri
dasche différance findet im Vollzug der Signifikation statt; das ›Othering‹ 
begreift den Anderen als Negierung des Selbst. Es ist richtig, dass Diffe-
renzen gezogen werden. Dies ist eine zentrale Erkenntnis, doch bedeutet 
es gleichzeitig, dass Differenzen auch aufgehoben werden können. Iden-
titätskategorien sind niemals absolut fixiert noch können sie eindeutig 
beschrieben werden. Wird die differenztheoretische Denkfigur allerdings 
absolut gesetzt, also als identitätskonstitutiv angesehen, dann erstarrt 
das Denken in fixierten Kategorien und erzwingt eine Entscheidung da-
rüber, zu welcher Kategorie der Einzelne sich zugehörig erklären möchte. 
Darüber hinaus ist es auch nicht zutreffend, dass das Eigene nur mittels 
einer Abgrenzung vom Anderen bestimmt werden kann. Die eigene Iden-
tität kann auch durch erlernte Fähigkeiten, Erfahrungen und Lebenser-
innerungen positiv bestimmt werden. Das Differenzprinzip sollte also 
nicht als der ausschließliche Charakter allen Denkens angesehen wer-
den. Wenn Differenztheorie zum alles bestimmenden Momentum wird, 
dann fällt Kritik in »ebenjene identitätsterroristische Repräsentations-
falle zurück, aus der sich eine emanzipative, transgressive Identitätspo-
litik so mühsam zu befreien versuchte« (ebd.: 119).

Die Frage der Emanzipation – Gegen was wehre ich mich eigentlich?

Emanzipation bedarf einer Bewusstwerdung von Missständen. Die 
kollektive Gewahrwerdung diskriminierender sozialer Realität voll-
zieht sich, wenn »das, was ein privates, besonderes, einzelnes Problem 
war und hätte bleiben können, zum sozialen Problem wurde, zum öf-
fentlichen Problem, über das man öffentlich reden kann« (Bourdieu 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

1996[1987]: 272). Ob es um Abtreibung, Homosexualität, demokra-
tische Rechte oder Rassentrennung geht, es sind Momente der Veräu-
ßerung des individuellen Lebens, die den Anstoß für Veränderung ge-
ben – Momente wie das Outing eines Homosexuellen, Martin Luther 
Kings berühmte Rede I have a dream, die Tötung des Schwarzafrika-
ners George Floyd durch weiße Polizisten oder das Öffentlichwerden 
der Bilder von Neda Agha-Soltan, die während der iranischen Wahlen 
2009 erschossen wurde. Diese Momente machen individuell erlebte 
Realitäten nicht nur öffentlich, sie transformieren individuelle Erfah-
rungen so, dass sie zu Symbolen für ein kollektives Anliegen werden, 
welches zuvor vielleicht noch nicht in dieser Deutlichkeit darstellbar 
war oder welches dadurch erneut unübersehbar wird. In diesen Fäl-
len wurde persönliches Erleben präsent, miterlebbar und nachvollzieh-
bar gemacht und so wurden diese Momente zu Ikonen politischer Hal-
tungen. Emanzipation findet in Momenten des Politischwerdens statt. 
Das bisher unerkannte Individuum wird in Betonung seiner persönli-
chen Erfahrung zu einem gesellschaftlichen Subjekt, das eine strukturel-
le Gegebenheit geteilter Leidenserfahrungen versinnbildlicht. In diesen 
Momenten brechen die Kontinuitäten auf und die Zukunft öffnet sich 
der Möglichkeit von Veränderung. »Es handelt sich um die Zäsuren, 
die den Augenblick zersplittern und das Subjekt in eine Vielzahl mögli-
cher Positionen und Funktionen zerreißen« (Foucault 1993[1970]: 37). 
Im veräußerten Leid eines Menschen können sich andere in ihrem Leid 
wiedererkennen. Sie erkennen, dass ihr Leid nicht privat ist, sondern 
sehen sich augenblicklich von einem strukturellen Missstand betroffen. 
Eine soziale Bewegung formiert sich oder bekommt Aufschwung und 
›Emanzipation‹ rückt näher. Damit wird deutlich, dass Emanzipation 
nur eine kollektive Bestrebung sein kann. Sie wird heute allerdings zu-
nehmend individualisiert.

»Was ist Emanzipation?« titelt eine Konferenz der Humboldt-Univer-
sität Berlin im Mai 2018. Auf der Eröffnungsveranstaltung formuliert 
Christoph Menke: »Jedes mal, wenn ein Kampf der Emanzipation ge-
führt wird, richtet er sich gegen eine Gestalt der Herrschaft, die selbst 
aus dem Kampf um die Emanzipation hervorgegangen ist. Das ist die 
Grunderfahrung der Moderne. Wenn ein Akt der Emanzipation erfolg-
reich war, brachte er zugleich auch eine neue Form der Herrschaft her-
vor« (DfK 27.05.2018). Emanzipation ruft nach Befreiung, erhebt selbst 
aber gleichzeitig den Ruf nach einer neuen Ordnung. Noch entschie-
dener argumentiert die US-amerikanische Politologin Wendy Brown: 
»Freedom has become monstrous today« (ebd.). Es sei das neoliberale 
Versprechen von individueller Freiheit, das heute jegliche Solidarität im 
Keim ersticke. Wird das Moment der individuellen Befreiung verabso-
lutiert oder fetischisiert, dann droht die Gefahr, dass es sozialen Bewe-
gungen und insbesondere dem Feminismus insgesamt mehr schadet, als 

DIE KRISE DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

dass es ihm nutzt. Ebenso kritisiert Žižek die Linke, die sich in identitäts-
politischen Grabenkämpfen zu verlieren droht, dabei aber die großen 
Fragen zu vergessen scheint. Die Thematisierung der tatsächlichen Pro-
blematiken überließe sie hingegen der politischen Rechten (Žižek zitiert 
nach einem Radiointerview auf DfK vom 29.04.2018). Klaus Kraemer, 
Philipp Korom und Sebastian Nessel (2012) sehen Emanzipation auch 
oft zu eindimensional auf eine Befreiung von Kräften, die vom Kapita-
lismus ausgehen, bezogen: »Der Kapitalismus, so das Hauptargument 
feministischer Intersektionalitätsforschung, kann erst im Kontext ge-
sellschaftlicher Reproduktion verstanden werden« (ebd.: 30). Der Ka-
pitalismus sei dieser Auffassung zufolge gar nicht ohne die Ausbeutung 
von Geschlechterunterschieden denkbar. Diese Argumentation beruhe 
aber auf einem reduktionistischen Kapitalismusbegriff, denn der Kapi-
talismus sei eigentlich ›geschlechterblind‹ in dem Sinne, als dass er »für 
unterschiedliche genderspezifische Ordnungs- bzw. Herrschaftsmodel-
le offen ist« (ebd.: 31). Die identitätspolitische Gender- und Transgen-
derbewegung ist deswegen auch keineswegs antikapitalistisch, sondern 
vielmehr ein integraler Bestandteil der kapitalistischen Logik (Žižek, 
DfK 29.04.2018). Dies zeigt sich in einer veränderten gesellschaftlichen 
Kommunikation, die Grundlage neuer Geschäftsmodelle ist. Software-
konzerne wie Microsoft oder soziale Mediendienste wie Facebook sind 
die logische Fortführung eines Kapitalismus, der die besondere Einzig-
artigkeit des Individuums anerkennt. Insbesondere Facebook ist auf die 
Bereitschaft seiner Mitglieder, private Angelegenheiten zu veräußern, an-
gewiesen und dazu zählt in besonderem Maße die Bereitschaft, Identi-
tätsdebatten im weitgehend öffentlichen Raum des Internets zu führen. 
Ähnlich preist auch der Medienkonzern Adobe seine Fotogalerie Ado-
be Stock als Möglichkeit an, neuen »flüssigen Identitäten« zu Anerken-
nung zu verhelfen. »Hinsichtlich dieses Bedarfs nach Vielfalt und Flu-
idität haben wir uns mit Google zusammengetan, um eine Kollektion 
an Stock-Bildern zu schaffen, mit der unsere Sammlung inklusiver und 
vielfältiger wird« (Adobe 2018). In eine Galerie sollen Bilder von »an-
dersbegabten Menschen« Eingang finden. Gemeint sind Menschen, die 
sich visuell unterscheiden, sich also als deutlich andersgeartet darstel-
len lassen. Der emanzipatorische Schritt des going public wird hier zum 
Mittel der kapitalistischen Wertschöpfung. Erfolgreich wird hier, wer 
genau zeigen kann, warum er anders, behindert oder benachteiligt ist. 
Ist es zynisch zu bezweifeln, dass die Medienwelt das Vertrauen, das ein 
geschundenes Individuum in solche Formate einbringt, tatsächlich in ir-
gendeiner Weise langfristig honorieren wird? Darüber hinaus stellt sich 
die Frage, was denn eigentlich der ›Otto-Normalbürger‹ im cyber space 
präsentieren soll. Welches Alleinstellungsmerkmal bringt ihm die ersehn-
ten likes? Was hat er zu veräußern? Er scheint ja allein über die Kon-
formität seines Begehrens nach Anerkennung zu verfügen. Es bleibt ihm 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

die Möglichkeit, die schönen Momente des Lebens zu posten. Momen-
te, die rufen: »schaut-doch-mal-her!«. Oder er postet Dinge, die er er-
worben hat. Dinge, die andere vielleicht auch gerne hätten. Damit wird 
Konsum zum Ausdruck der ganz persönlichen Emanzipation von der 
Unsichtbarkeit. Die Veräußerung des Ichs als trotziges ›So-Bin-ICH‹ ist 
die ganz persönliche Emanzipation des ›Normalos‹. Aber Emanzipation 
von was eigentlich? Vielleicht von der Erkenntnis, dass das Leben nicht 
immer aufregend sein kann? 

Die permanente Veräußerung des Privaten um der Anerkennung wil-
len ist anstrengend und es bleibt offen, ob Menschen in Zukunft die-
se beständig zu erbringende digitale Identitätsarbeit nicht doch als zu 
aufwendig empfinden werden. Werden sie zu analogen sozialen Kon-
takten zurückkehren, »or is this the beginning of a new discursive 
framework in which a culture begins to embrace the complexity and 
incoherence of identity, leading to the fruition of postmodern and post-
structuralist thinking of the self?« (Cover 2012). Entsteht hier tatsäch-
lich ein neuer Mensch, der sich seiner selbst nur noch durch Resonan-
zen aus dem Internet bewusstwerden kann? Liegt Identität zukünftig 
nur noch in der beständigen, von likes getriggerten Selbstvergewisse-
rung der eigenen Besonderheit? Andreas Reckwitz (2017) spricht vom 
»kulturellen Kapitalismus«, in dem das Singuläre als Wert angesehen 
wird. Dabei werde der Fabrikationsprozess von Einzigartigkeit durch 
Begriffe wie das ›Besondere‹ oder das ›Originelle‹ repräsentiert. An-
zeichen dafür, dass der Einzelne dabei auf sich selbst zurückgewor-
fen wird, sieht Reckwitz in einer neuen Selbstausbeutung, die sich im 
Zwang zur Selbstprofilierung ebenso ausdrückt wie in Tendenzen zur 
Selbstoptimierung oder einer Zunahme des Krankheitsbildes der De-
pression. Diese Singularisierung führe Reckwitz zufolge zu einem Le-
ben in der Gegenwart, das nicht an langfristigem gesellschaftlichem 
Fortschritt interessiert ist. Privater Erfolg werde wichtiger als die Un-
terstützung politischer Ziele. Es erfolge eine Vernachlässigung gemein-
schaftsstiftender öffentlicher Institutionen. Das kommt Žižek zufolge 
auch nicht von ungefähr, denn klammheimlich privatisiert eine dop-
pelzüngige Riege neuer Kapitalisten auch noch die letzten Gemeingü-
ter (commons). »Sie alle, von Zuckerberg bis Gates und Musk, war-
nen davor, dass der ›Kapitalismus, wie wir ihn kennen‹, seinem Ende 
nah ist, und setzen sich für Gegenmaßnahmen wie das Grundeinkom-
men ein« (Žižek 2018: 9). Gleichzeitig aber sichern sie sich ihre Pfrün-
de. Nicht nur natürliche und biogenetische Ressourcen, kulturelle Ge-
meingüter (geistiges Eigentum) und humanitäre Einrichtungen werden 
privatisiert, sondern auch die Kommunikation und soziale Beziehun-
gen. Diese findet nun auf privatisierten Plattformen statt. Diese Priva-
tisierung von Gemeingütern kann als direkte Fortschreibung der von 
Luc Boltanski und Ève Chiapello (2003) beschriebenen Einverleibung 

DIE KRISE DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

der Künstlerkritik durch den Kapitalismus verstanden werden. So wie 
der Kapitalismus im ausgehenden 20. Jahrhundert die Kritik an der 
Entfremdung der Arbeit inkorporierte, in dem er den Menschen ihren 
Wunsch nach Freiheit, Selbstbestimmung, Autonomie, Spontaneität, 
Mobilität und Kreativität als ein Versprechen neuer kreativer Arbeits-
verhältnisse zurückgespiegelte, so setzt der neue Kapitalismus nun die 
identitätspolitische Kritik in Wert, indem er Individualität und Selbst-
verwirklichung verspricht. Auf diese Weise wird Kritik zum Teil des 
Bestehenden, zum Antrieb der Reproduktion und Transformation ei-
nes immer zügelloseren Kapitalismus. Kaum anzunehmen, dass sich die 
versprochenen Verheißungen tatsächlich erfüllen werden. Leittragende 
scheint dabei vor allem die Kritik zu sein, denn sie scheint sich selbst 
in millionenfache Empfindsamkeiten zu zerstäuben und dabei eine At-
mosphäre der übersensiblen Hyperkritik zu erzeugen. 

Es gilt demnach, die Kommunikation zurückzuerobern. Der Kritik 
sollte es gelingen, Praktiken des Austausches und der Vermittlung so-
wie Kompetenzen der Verständigung und Versöhnung zurückzugewin-
nen. Dies kann aber nicht durch Rückzug auf die Empfindungsdimensi-
on von Identitätsproblematiken und die Sehnsucht nach Anerkennung 
des eigenen spezifischen Lebensstils gelingen. Es muss vielmehr in einem 
Aufbruch vom Selbst hin zum anderen vollzogen werden, in einer Eman-
zipation vom eigenen Ich. Es ist dies die paradoxe Idee einer Befreiung 
vom Zwang der Selbstbestimmung. Dem entgegen steht eine weit ver-
breitete Auffassung, die Emanzipation nur als Bestimmung der eigenen 
Positionalität denken kann. Eine Haltung, die auch das Lebensgefühl 
der Moderne prägt. »Wie so viele strebe ich nach einer Freiheit, die phi-
losophisch bestritten, politisch problematisiert und technologisch be-
schnitten wird und den Einzelnen zudem überfordert« (Edlinger 2015: 
169–170). 

Kritik bekommt Schlagseite, wenn zu viel Gewicht auf dem indivi-
duellen, opponierenden Individuum liegt. Viele der hier aufgeworfe-
nen Fragen werden später noch vertiefend betrachtet, etwa wenn in 
Kapitel 4 ›Widerstand‹ oder Kapitel 5 ›Positionalität‹ diskutiert wer-
den. Dort zeigt sich, dass mehr Gewicht auf die gesellschaftliche Wir-
kung von Kritik verlagert werden sollte, damit das Schiff wieder stabil 
im Wasser liegt und wieder Fahrt aufnehmen kann. Zuerst aber muss 
untersucht werden, warum Kritik sich heute hauptsächlich als Oppo-
sition zum Bestehenden begreift und ob das das einzige Prinzip ist, das 
Kritik begründet.

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

1.4 Kritik, Dialektik und Opposition

Ursprünge des Kritikbegriffes

Der Begriff ›Kritik‹ leitet sich vom griechischen kritikḗ (téchnē) (κριτικὴ 
τέχνη) ab und bedeutet so viel wie (Kunst der) Beurteilung.2 Kurt Rött-
gers (1975: 19) zufolge verwendete »Aristoteles das Wort κρίσις als rich-
terliche Entscheidung, die Ordnung schafft im Streit«. Dabei nahm der 
Richter durch die Verfasstheit seiner Position eine neutrale Stellung ge-
genüber den Streitparteien ein. Der Begriff Kritik bezeichnete dabei den 
Einsatz von Vernunft, wobei auf Grundlage vorab bestimmter Maßstä-
be, eine Einigung herbeigeführt werden sollte. Röttgers zufolge hat der 
Begriff dann in der Renaissance eine entscheidende Wendung erfahren. 
Er wurde erstmals auf die philologische Textbeurteilung bezogen und be-
schrieb die Rekonstruktion von Quellen sowie das Aufzeigen von Feh-
lern in einer Interpretation. In diesem Zuge sei der Begriff auch zum 
»Schlüsselwort der Emanzipation der Gelehrten von der Autorität der 
Kirche« (ebd.: 20) geworden. Bis Kant sei Kritik in dieser Form das 
Prinzip der Wahl gewesen, wenn es darum ging, die Vernunft als die 
höchste Instanz zu etablieren. Für Kant erschöpfte sich Gelehrsamkeit 
aber nicht im Kritisieren von Texten und Sachverhalten, sondern hat-
te zudem die Aufgabe, auch die Vernunft, also das Werkzeug der Kri-
tik, der Kritik zu unterwerfen. Damit revolutionierte Kant den Kritik-
begriff. Kant sah Kritik auch als Mittel, um zwischen widerstreitenden 
Gelehrtenmeinungen zu vermitteln. Hierzu nahm er an, dass akademi-
sche Streitfragen die Folge eines unzulässigen Gebrauchs der Vernunft 
waren. Der Schlüssel zu dieser Form der Kritik ist eine Dialektik, die 
sich durch Prozessierung konkurrierender Aussagen über diese Aussa-
gen erhebt und dadurch eine verbesserte Argumentation ermöglicht. Da-
mit gewinnt die Kritik in veränderter Form auch wieder die »Gestalt 
des Gerichtsprozesses« (ebd.: 56). Neu war dabei insbesondere, dass 
die Kriterien der Bewertung erst aus der Betrachtung entstehen sollten. 
»Die radikale Komponente des Kantischen Kritikbegriffs setzt Kriteri-
en nicht voraus, sondern läßt sie sich in der Aufgabe, Frieden zu stiften, 
bewähren. Die Strategie der Lösung beruht auf einer Neuinterpretation 
des Problems« (ebd.: 56). Diese vermittelnde Rolle, also die Dimension 
klärenden Nachdenkens über aktuelle Streitfragen, scheint Kritik heute 
völlig verloren zu haben. Schon bei Kant deutet sich aber an, dass Kritik 

2	 ›Kritik‹, in: Wolfgang Pfeifer et al., Etymologisches Wörterbuch des Deut-
schen (1993), digitalisierte und von Wolfgang Pfeifer überarbeitete Version 
im Digitalen Wörterbuch der deutschen Sprache, <https://www.dwds.de/wb/
etymwb/Kritik>, abgerufen am 14.02.2021.

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik
https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik
https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik


46

die neutrale Position einer Dialektik, also die Internalisierung verschie-
dener Sprecherpositionen und die damit verbundene Antizipation der 
Kommunikation, die diese Parteien führen könnten, gegenüber der Eta-
blierung einer übergeordneten Kritikerposition als normsetzender Par-
tei aufgegeben wird (ebd.: 56ff). Schließlich formuliert Kant auch eine 
universalistische Ethik, die zur Richtschnur kritischer Bewertungen ge-
macht werden kann. 

Geschichtlich geht die Veränderung der Vorstellung von Kritik mit 
einer Veränderung des Begriffs der Dialektik einher. Im Gegensatz zu 
Kant konstatiert aber Hegel »daß es sich bei der Dialektik nicht um 
eine Pathologie der Vernunft handelt, sondern um die Bewegung des 
Begriffs in das Negative seiner selbst« (ebd.: 150). Demzufolge geht es 
ihm nicht wie Kant darum, Fehler in Argumentationen nachzuweisen: 
»Wahre Werke sind vielmehr endliche, unvollendete Verkörperungen der 
Idee und Aufgabe der Kritik ist es, diesen Maßstab, den das Werk an 
sich selbst als seine Wahrheit hat, herauszustellen« (ebd.: 144). Es ent-
steht eine Vorstellung von immanenter Kritik, wonach ein Gegenstand 
der Kritik an seinem eigenen selbst formulierten Anspruch gemessen 
wird. Hegel nimmt an, dass jede Abhandlung eine universelle Wahrheit 
anvisiert, es aber letztlich nur unzureichend gelang diese zu beschrei-
ben. Kritik hat somit die Aufgabe, die mangelhafte Ausführung zu qua-
lifizieren und zur Blüte zu führen. Dabei vollzieht aber nicht nur das 
menschliche Denken eine dialektische Bewegung. Auch die Welt ist Geist 
und entwickelt sich geschichtlich im dialektischen Dreischritt von The-
se, Antithese und Synthese, um sich am Ende des Prozesses schließlich 
zu vollenden. Schlüssel dieser Kritik ist eine Dialektik, die anerkennt, 
dass nur »dasjenige System umfassend sein kann, das Widersprüche in 
sich enthält und das die Fähigkeit besitzt, Widersprüche zu integrie-
ren« (ebd.: 151).

Daran anknüpfend invertierte Karl Marx das Verhältnis von Geist 
und Welt. Sein dialektischer Materialismus war »ein neues ›Paradigma‹ 
in der Geschichte der philosophischen Wissenschaft, ein ›Bruch‹ mit der 
gesamten bisherigen Philosophie und den darin enthaltenen Formen der 
Dialektik« (Kimmerle 1978: 7). Die dialektischen Prinzipien, der Wider-
streit der Gegensätze und ihre Auflösung in einer neuen Einheit wurden 
nicht mehr als ein Charakteristikum des Denkens verstanden, sondern 
als Prinzipien der Praxis. Nicht mehr die Allgemeinheit der Theorie war 
der Bezugspunkt des philosophischen Denkens. Vielmehr wurde die Pra-
xis der geschichtlichen Situation, innerhalb der sich dieses Denken voll-
zieht, zum Bezugspunkt gemacht. Für Marx war Dialektik gleichzeitig 
»Kritik der Theorie und Kritik der Wirklichkeit« (Röttgers 1995: 253ff). 
Widersprüche zeigen sich vor allem im Anspruch des menschlichen Pla-
nens und Handelns in Verbindung mit der Erkenntnis, dass sich diese 
Ansprüche niemals einlösen lassen. Legitimierung und Delegitimerung 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

des Handelns bilden ein dialektisches Verhältnis. Es ergibt sich, dass 
»reine Theorie bei Marx nicht mehr vorkommt; Theorie hat stets Hand-
lungscharakter, auch dort, wo sie selbst keine Reflexion der Praxis ent-
hält, erfüllt sie Funktionen wie Legitimation des Bestehenden, Trost für 
die Leidenden etc.« (ebd.: 275). Möchte Theorie ihrem Praxischarakter 
gerecht werden, dann muss sie deswegen selbst zur Praxis werden, sie 
muss zur ›kritischen Theorie‹ werden. Dialektik wird praxisimmanent 
gedacht, denn Widersprüche zeigen sich als Ambivalenzen der Praxis. Es 
ist die Geburtsstunde von Gesellschaftskritik als einer Kritik der gesell-
schaftlichen Verhältnisse, wobei sich die herrschenden Verhältnisse nie-
mals dem Denken vollständig offenbaren, sondern gleichermaßen Vo
raussetzung wie Bedingungen der Kritik sind. Kritik als ein Denken, das 
sich aus den Prägungen der herrschenden Verhältnisse herauslöst, nimmt 
an, »daß wir nicht dogmatisch die Welt antizipieren, sondern erst aus 
der Kritik der alten Welt die neue finden wollen« (ebd.: 255). Es muss 
also eine praktische Auseinandersetzung mit der bestehenden Welt statt-
finden, indem man ihre Widersprüchlichkeit aufzeigt. Unter den kapita-
listischen Produktionsverhältnissen müsse Marx zufolge daraus notge-
drungen eine Revolution erwachsen, die zur Vollendung der Geschichte 
in der egalitären klassenlosen Gesellschaft führe.

Der langsame Verlust der Dialektik

Im Angesicht der reaktionären Tendenzen des deutschen Faschismus und 
des Stalinismus war der Geschichtsoptimismus des historischen Materia-
lismus nicht mehr vertretbar. Horkheimer und Adorno machten sich auf 
die Suche nach den Gründen des Aufkeimens des Totalitarismus und ent-
wickelten so eine allgemeine Zivilisationskritik. »Nicht mehr die gesell-
schaftliche Realität des Totalitarismus selber, sondern der Zivilisations-
prozeß im ganzen stellt eine Form der sozialen Pathologie dar« (Honneth 
1994: 44). Die Frankfurter Schule verließ den Dialektischen Materialis-
mus der politischen Ökonomie und kam zu einer Kritik der instrumentel-
len Vernunft (Benhabib 1992: 79ff). Strittig war dabei die Frage, ob Ver-
nunft per se als Herrschaftsinstrument angesehen werden solle (Adorno) 
oder ob sie ihre emanzipatorische Kraft nur unter den gegebenen Ver-
hältnissen verloren hatte (Horkheimer). In der Dialektik der Aufklärung 
konzentrieren sich Horkheimer und Adorno auf den Bruch zwischen 
der Bestimmung des Menschen durch die Natur und dessen Bemühen, 
die Natur mittels des Verstandes zu beherrschen. Die »durch Zivilisati-
on verdrängten und entstellten menschlichen Instinkte und Leidenschaf-
ten« (ebd.: 94) beginnen die Vernunft zu instrumentalisieren, wodurch 
die Aufklärung schließlich selbst zu dem wird, woraus sie den Men-
schen zu befreien suchte. Einst angetreten, um den Mythos aus der Welt 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

zu schaffen und die Entstehung der Zivilisation auf Vernunft zu begrün-
den, verkomme die Aufklärung schließlich zu einer Barbarei des schein-
bar Faktischen. Es vollzieht sich ein »Umschlag von Aufklärung in Positi-
vismus« (ebd.: 95). »Die falsche Klarheit ist nur ein anderer Ausdruck für 
den Mythos« (Horkheimer & Adorno 2006[1944]: 4). Damit nimmt die 
Frankfurter Schule den Ideologiebegriff Marx’ auf, bezieht ihn aber nicht 
auf bestimmte geschichtliche Konstellationen, sondern auf das, was ak-
tuell unhinterfragt als ›faktisch‹ angesehen wird. »Die neue Ideologie hat 
die Welt als solche zum Gegenstand. Sie macht vom Kultus der Tatsache 
Gebrauch« (ebd.: 156). Praktisch feststellbare Sachverhalte werden in den 
Status des Faktischen erhoben und damit konstitutiv für gesellschaftliche 
Realitäten. Das aktuell Faktische wird nicht in Frage gestellt und ist da-
mit Ausdruck der herrschenden Ideologie. »Wenn sie naturalisierte gesell-
schaftliche Verhältnisse als eine Praxis interpretieren, die sich selbst nicht 
mehr als Praxis zu begreifen vermag, stellen sich Horkheimer und Adorno 
in eine marxistische Tradition« (Hetzel 2008: 19). So teilen sie den emanzi-
patorischen Anspruch des Marxismus, lehnen aber dessen Objektivismen 
ab, denn derartige Objektivismen sind immer gleichzeitig Existentes und 
Rezipiertes. Sie sind Produkte des verstehenden Geistes wie auch durch 
wirkliche Einflüsse bestimmt und damit im Wandel. »Dieselbe Welt, die 
für den Einzelnen etwas an sich Vorhandenes ist, das er aufnehmen muss 
und berücksichtigt, ist in der Gestalt, wie sie da ist und fortbesteht, eben-
so sehr Produkt der allgemeinen gesellschaftlichen Praxis« (Horkheimer 
1988[1937]: 173). Horkheimer und Adorno gehen also von einer span-
nungsvollen Einheit von Theorie und Praxis aus, in der es die Aufgabe von 
Kritik ist, die Reproduktion der Verhältnisse deutlich zu machen. Kritik 
ist damit ein Kritisieren des Bestehenden, eine exoteriore Auseinanderset-
zung mit dem Gegebenen. Sie ist nur in Opposition möglich. Im Gegensatz 
zur philosophischen Kritik an der Vernunft findet die kritische Vernunft 
hier ihren Platz in Gegnerschaft zu kategorialen Denkweisen, die das je-
weils zeitgenössische Selbst- und Weltverständnis prägen. Diese Kritik er-
hebt selbst aber keine Wahrheitsansprüche für eigene Weltkonstruktionen  
(Figal 2002; Hampe 2014). »Sofern sie sich auf soziale Verhältnisse 
richtet, stellt Kritik gesellschaftliche Werte, Praktiken und Institutionen 
und die mit diesen verbundenen Welt- und Selbstdeutungen ausgehend 
von der Annahme infrage, dass diese nicht so sein müssen, wie sie sind«  
(Jaeggi & Wesche 2013: 7). Diese Vorstellung von Kritik umreißt bis heu-
te den Rahmen emanzipatorischer Kritik. 

Jürgen Habermas analysiert den Weg, den die Mitglieder der Frank-
furter Schule nahmen und der seines Erachtens schließlich zu einem Ver-
lust der Dialektik führte. »Es verfestigt sich das monolithische Bild ei-
ner total verwalteten Gesellschaft; diesem entsprechen ein repressiver, 
die innere Natur ausschließender Sozialisationsmodus und eine alles 
durchdringende, über die Kanäle der Massenkommunikation ausgeübte 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

soziale Kontrolle« (Habermas 1988b: 557). Grundlegender lässt sich 
Kritik fast nicht mehr als Opposition begreifen. Doch mit seiner nega-
tiven Dialektik (1966) geht Adorno noch einen Schritt weiter. Er fasst 
darin, was er mit der Minima Moralia (1951) zum Kult erhoben hatte 
und was in den 60er Jahren das Lebensgefühl einer ganzen Generati-
on junger Intellektueller prägte (Felsch 2015). Es war dies die Überzeu-
gung, dass das eigene Leben schon beschädigt ist, bevor man überhaupt 
beginnen kann es zu leben. Damit formuliert er letztlich die totale Op-
position selbst gegen das eigene Leben. Die Welt bestimmt unser Leben 
und Denken und macht uns unfrei, ohne dass wir dies jemals vollstän-
dig begreifen können. So ist auch die Negative Dialektik als eine Kritik 
identifizierenden Denkens gefasst und fragt nach der Differenz von Be-
griff und Sache, also danach, was mittels eines Begriffes unerkannt aus-
geschlossen wird. Das begreifende Denken wird sich damit selbst zum 
Feind. Die sozialkritische Methode wird zum totalen Skeptizismus, muss 
alles, was man zu wissen glaubt, in Frage stellen. 

Auch in der gouvernementalen Kritik geht nichts ohne das prak-
tisch Faktische, was Foucault die Äußerlichkeit des Diskurses nennt. 
Das Faktische ist auch die Voraussetzung der Identifizierung eines Dis-
kurses. »Von seiner Erscheinung und seiner Regelhaftigkeit aus, muß 
man auf seine äußeren Möglichkeitsbedingungen zugehen« (Foucault 
1993[1970]: 35). Die praktischen Bedingungen eines Diskurses, in ih-
rer historischen Entwicklung wie ihrer aktuellen Reproduktion, sind 
demnach Voraussetzungen für Kritik. So »muß jede Kritik, welche die 
Kontrollinstanzen in Frage stellt, gleichzeitig die diskursiven Regelhaf-
tigkeiten analysieren, durch die hindurch sich jene ausbilden; und jede 
genealogische Beschreibung muß die Grenzen im Auge behalten, die in 
den tatsächlichen Formationen eine Rolle spielen« (ebd.: 42). Erkennt 
man die Bedingungen des gesellschaftlichen Lebens als kontingent, dann 
wird die Macht deutlich, die mittels der Wahrheitseffekte, die sie pro-
duziert, das gesamte menschliche Dasein durchdringt. Die Macht im 
Foucaultschen Sinne ist produktiv »als Ermöglichungsbedingung [zu] 
verstehen, da sie die Subjekte, ihr Selbstverständnis, ihre Identität und 
Interessen erst hervorbringt« (Jaeggi & Celikates 2017: 98 [Anmerk. 
des Verfassers]). In gouvernementaler Selbstoptimierung unterwerfen 
sich die Individuen dieser Macht, ohne dies als Zwang oder Unterdrü-
ckung zu erleben. »In dem Spiel, das man die Politik der Wahrheit nen-
nen könnte, hätte die Kritik die Funktion der Entunterwerfung« und 
zeigt sich als »die Kunst nicht dermaßen regiert zu werden« (Foucault 
1992[1978]: 15; 12). Es gilt das Implizite zu identifizieren und sichtbar 
zu machen. Dies ist eine Opposition gegen die produktive disziplinie-
rende Macht. 

Ähnlich bezieht auch Pierre Bourdieu Opposition gegen implizite 
gesellschaftliche Verhältnisse, nur macht er seine Kritik auf andere 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Weise an der Praxis fest. Gesellschaft folge keiner inhärenten Verfassung, 
keinem immanenten kulturellen System oder logischen Prinzip, sondern 
einer Logik der Praxis. Gesellschaft differenziere sich in Lebensstile, die 
sich anhand der Verfügbarkeit verschiedener Kapitalsorten unterschei-
den lassen. Soziales Kapital beschreibt den Rückhalt in sozialen Bezie-
hungen, ökonomisches Kapital die Verfügbarkeit von Geld- und Vermö-
genswerten und kulturelles Kapital das gesellschaftliche Ansehen einer 
Gruppe. Durch das Gesetz der Notwendigkeit, so Bourdieu, verschaf-
fen sich diese Kapitalsorten Geltung, denn sie gehen auf tief verwur-
zelte geschichtliche Erfahrungen des Überlebens und Wirtschaftens zu-
rück. Deswegen findet in der sozialen Praxis eine Konkurrenz um diese 
Kapitalsorten statt. Bourdieu wirft damit die »Dichotomie von Ökono-
mischem und Nichtökonomischem über Bord« (Bourdieu 1987: 222). 
Die Lebensstile, als soziale Positionen, sind mit Machtbefugnissen aus-
gestattet, was Bourdieu als symbolisches Kapital beschreibt und welches 
»durch entsprechende Verwendung der anderen Kapitalarten geschaf-
fen wird« (ebd.: 223). Der Erwerb kulturellen Kapitals beispielsweise in 
Form von Bildungsabschlüssen wird symbolisch fixiert und somit zum 
Garanten für einen bestimmten sozialen Status. Ebenso wie bei ökono-
mischen Praktiken stehen auch bei der Anwendung symbolischen Kapi-
tals Gewinne in Aussicht, nur dass diese im Falle symbolischen Kapitals 
immateriell und schwer zu quantifizieren sind (ebd.: 222). In weit stär-
kerem Maße dienen sie der verlässlichen Reproduktion und Verschleie-
rung von Machtverhältnissen. Bourdieu erweitert damit den Herrschafts-  
sowie den Gewaltbegriff, indem er die Ausübung symbolischer Repräsen-
tationstätigkeiten einbezieht. Symbolische Gewalt stellt seines Erachtens 
die wohl perfideste Form von Gewalt dar, denn sie ist eine »der Zensur 
unterworfene und beschönigte, d. h. unkenntliche und anerkannte Ge-
walt« (Bourdieu 1987: 230). Sie ist den gängigen Wahrnehmungs- und 
Denkschemata inhärent und wird innerhalb alltäglicher Gesten, Verhal-
tensweisen und Praktiken quasi unbewusst ausgeübt und erlitten (Moe-
bius 2011). Damit wird Bourdieus Theorie der Praxis zu einem dezidiert 
gesellschaftskritischen Programm. Ebenso wie im poststrukturalistischen 
Denken oder in Vorstellungen der kritischen Theorie verwirklicht sich 
Kritik auch bei Bourdieu als eine Entschleierung naturalisierter Herr-
schaftsverhältnisse, allerdings mit einem wesentlichen Unterschied. Bour-
dieu legt seiner Methodik eine dezidierte Theorie des Sozialen zu Grun-
de, die Ungleichheiten nicht nur qualitativ beschreibbar, sondern auch 
quantitativ messbar macht. Hierdurch gelingt eine Begründung von So-
zialwissenschaft als empirisch methodologisches Programm der Kritik. 
Bourdieus Denken ist deswegen auch nicht auf eine Dialektik angewie-
sen. Ähnlich trifft das für alle Formen der Kritik zu, die sich auf Objek-
tivismen stützen, etwa polit-ökonomische Ansätze, die gesellschaftliche 
Produktionsverhältnisse mittels der marxistischen Ökonomie kritisieren. 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Luc Boltanski und Laurent Thévenot (2007) gaben der Kritik wieder 
ein teilweise dialektisches Gesicht, indem sie darauf blickten, wie Men-
schen alltäglich Kritik üben. In ihrer Soziologie der Kritik analysierten 
sie unterschiedliche Rechtfertigungsregime (cités), die aus ihren jewei-
ligen Eigenlogiken heraus jeweils spezifische Formen der Kritik ermög-
lichen. Kritik nimmt nun wieder widerstreitende Stimmen in den Blick, 
auch wenn diese Stimmen weitgehend institutionalisiert sind. Laut Bol-
tanski und Thévenot kann Kritik nur effektiv geführt werden, wenn sie 
auf bereits etablierten Argumentationsmustern aufbaut. Diese Argumen-
tationsmuster bürgen dafür, dass die Kritik nicht nur ein privates per-
sönliches Empfinden formuliert, sondern eine Frage von gesellschaftli-
chem Belang. Es werden also doch wieder soziologische Kategorien, in 
diesem Falle Rechtfertigungsregime (cités), als bestehend angenommen 
und auf ihre Durchsetzungskraft (Herrschaftseffekte) hin untersucht. 
Boltanski und Thévenot entwickeln ihre Soziologie der Kritik in Anleh-
nung an die Ethnomethodologie, den Interaktionismus und den ameri-
kanischen Pragmatismus. Celikates (2009: 27ff) spricht deswegen auch 
von einer pragmatischen Wende der Kritik. Ihm zufolge ergab sich eine 
Absage an das ›Modell des Bruches‹, welches von einem Kompetenzge-
fälle zwischen der Soziologie und den Laien ausgeht. Es entwickelt sich 
die Forderung nach einer Symmetrie zwischen der Wissenschaft und den 
Akteuren der Alltagspraxis in »Ablehnung potenziell elitärer und pa-
ternalistischer Wissens- und Exklusivitätsansprüche« (Celikates 2009: 
36). In seinen Adorno Vorlesungen weist Boltanski (2010) der Kritik 
aber schließlich doch wieder eine gesellschaftliche Rolle zu, wie sie sie 
auch in der Frankfurter Schule spielte. Institutionen unterliegen dem, 
was Boltanski einen »hermeneutischen Widerspruch« nennt. Debatten 
um Institutionen würden vor allem deswegen geführt, weil sie einer-
seits eine stabilisierende Funktion, andererseits aber auch eine Herr-
schaftsfunktion hätten. Kritik müsse sich die Macht der Institutionen 
als Manifestation symbolischer Gewalt anschauen. Er führt Emanzi-
pation gegenüber den Verantwortungsträgern einer Gesellschaft als Te-
los der Kritik ein. Institutionen hätten ein instrumentelles Verständnis 
der Regeln, die sie ihren Untergebenen aber als moralische Regeln auf-
erlegen. »Heißt das: ›Verantwortungsträger‹ haben keine Moral? Ge-
wiß nicht, aber sie haben eben eine ›höhere‹ Moral. In ihrem Anspruch, 
die Totalität zu verkörpern« (ebd.: 216). Letztlich soll die akademische 
Kritik also doch wieder Emanzipation von moralischen Imperativen an-
streben. »Ihre Rolle ist es, der Gesellschaft – das heißt den Menschen, 
den sogenannten ›Alltagsmenschen‹ – beizustehen, sich bewußt in je-
nem Zustand fortwährenden Ungleichgewichts zu halten, ohne den, wie 
die schlimmsten Prophezeiungen vorhersagen, die Herrschaft tatsäch-
lich alles verschlingen würde« (ebd.: 228). In den Augen einiger Kriti-
ker scheint Boltanski damit den pragmatisch-experimentellen Charakter 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

seiner früheren Arbeit aufgegeben und »eine Bewegung hin zu den Per-
spektiven der kritischen Theorie genommen zu haben« (Bogusz 2010: 
148). Hier zeige sich, »dass Boltanski einen definitiven Bruch mit der 
›kritischen Soziologie‹ durchaus zu vermeiden sucht« (Peter 2011: 85). 
Entgegen der Beteuerungen »die kritischen Fähigkeiten der Akteure wie 
auch deren Kreativität beim situationsspezifischen Interpretieren und 
Handeln« (Boltanski 2010: 74) anzuerkennen, behält seine Soziologie 
letztlich doch ihre erhabene Stellung. Damit nutzt Boltanski nicht das 
volle Potenzial der praxeologischen Ansätze, auf die er ursprünglich 
aufbaut (Quéré & Terzi 2014). Zwar öffnet er die Debatte um Kritik, 
führt sie von der Analyse von Macht in Richtung der Verhandlung von 
Moral durch einen Sinn für Gerechtigkeit. Auch betont er die Wichtig-
keit sowohl der Kompetenzen der Akteure wie auch der Situationen des 
Handelns, doch ist seine Kritik letztlich doch eine Metakritik. Sie be-
schreibt eine soziale Ordnung in ihrer Generalität und markiert sie als 
inakzeptable Realität, gegen die man sich beständig emanzipieren muss 
und in der die Soziologie den »sogenannten ›Alltagsmenschen‹« (Bol-
tanski 2010: 228) beizustehen habe.

Robin Celikates (2009) ist daran gelegen eine Symmetrie zwischen 
Forschenden und Beforschten herzustellen. Er entwirft die »Konzepti-
on einer kritischen Gesellschaftstheorie, die diese als soziale Praxis be-
greift, die keine epistemisch privilegierte Position voraussetzt und nicht 
im Bruch mit den, sondern im Anschluss an die sozialen Praktiken der 
Selbstverständigung und der Kritik verfährt« (ebd.: 37). Seine rekon
struktivistische Kritik versteht er als Beitrag zur gesellschaftlichen Selbst-
verständigung. »Für die kritische Theorie bedeutet dies, dass sie nicht 
mehr nur über und für die Akteure sprechen darf, sondern konstitutiv 
auf einen Dialog mit ihnen verwiesen ist« (ebd.: 250). Im emanzipatori-
schen Sinne soll sie dabei helfen die reflexiven und normativen Potenzi-
ale sozialer Praktiken zu erkennen und zu artikulieren. Ziel ist eine im-
manente Kritik, die auch Potenzial für gesellschaftliche Veränderungen 
entwickeln soll. Ebenso fragt Rahel Jaeggi (2015: 5), wie sich »Kritik 
als nichtaffirmative, nichtautoritäre transformative Praxis – eine Kritik, 
die nicht auf Besserwisserei zielt, sondern ein Katalysator zur Transfor-
mation bestehender Verhältnisse wäre – verstehen und initiieren lässt«. 
Diese Kritik muss praktisch werden, weil sie Praxis analysiert und ent-
naturalisiert. Sie wirkt transformativ und emanzipatorisch, weil sie hilft 
kollektive Erfahrungen zu artikulieren. Dazu müssen die Maßgaben der 
Beurteilung der Praxis entspringen und dürfen nicht von der Kritik schon 
vorab vorausgesetzt werden. Die immanente Kritik kritisiert in erster Li-
nie anhand der Ansprüche, die sich aus dem Selbstverständnis aktueller 
Gesellschaften ablesen lassen. Sie spürt dem Widerspruch zwischen Nor-
men und der Realität ihrer Verwirklichung nach, um die innere Wider-
sprüchlichkeit der gesellschaftlichen Praxis aufzuzeigen.

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

In diesem Sinne versteht Jaeggi (2014[1987]) auch ihre schon be-
schriebene Kritik der Lebensformen. Die liberale Politik verfehlt mit 
ihrer selbst auferlegten ethischen Enthaltsamkeit ihre eigenen Ziele. 
Erstens gelingt es ihr nicht, bei gleichzeitiger Ermöglichung größtmög-
licher Freiheit im Sinne der Selbstbestimmung in einer sich zunehmend 
in verschiedene Lebensformen ausdifferenzierenden Moderne, Konflik-
te einzuhegen. Jaeggi identifiziert auch das Habermassche Diktum der 
»ethischen Enthaltsamkeit« als intellektuell lähmend. »Wir verurteilen 
Ehrenmorde und gegebenenfalls auch die Praxis der Zwangsheirat, aber 
wir fühlen uns nicht berechtigt, uns gegen das dahinterstehende patri-
archale Familienverständnis oder den entsprechenden Ehrbegriff auszu-
sprechen. Praktisch führt diese Haltung allerdings zu vertrackten Situ-
ationen. Bis wann ist das ›eingelebte Ethos‹ der arrangierten Ehe eben 
das: ein eingelebtes Ethos, und ab wann wird es zur moralisch frag-
würdigen Zwangsheirat?« (ebd.: 35). Diese Frage beruht auf der Un-
terscheidung zwischen Moral und Ethik. Demnach bezieht ›Moral‹ sich 
auf universelle Regeln des Zusammenlebens, während ›Ethik‹ partiku-
lare Werte individueller oder kollektiver Lebensweisen beschreibt. Tat-
sächlich aber könne, so Jaeggi, diese Unterscheidung in der Praxis nie-
mals trennscharf gezogen werden. »Zu hinterfragen ist also bereits das 
Modell der ethischen Identität selbst, das der referierten Diskussion – 
wenn auch nicht zwingend, so doch faktisch – zugrunde liegt« (ebd.: 
39). Nicht nur sei der moderne liberale Multikulturalismus selbst eine 
Lebensform, die ihm zugrundeliegende liberale Enthaltsamkeitsstrategie 
verfehle auch die selbst gesteckten Ziele. Partikulare Lebensformen stel-
len sich immer auch als institutionalisierte Gruppierungen und damit als 
Machtrefugien dar. Können sich diese unkritisiert und unhinterfragt als 
kulturelle Identitäten etablieren, dann widerspricht das dem Prinzip der 
größtmöglichen Selbstverwirklichungen für Individuen. 

Jaeggi folgert daraus die Notwendigkeit, Lebensformen wieder der 
Kritik zu unterziehen. Sie geht davon aus, dass Lebensformen mehr oder 
weniger abgrenzbare soziale Einheiten sind, die durch konventionali-
sierte Praktikenkomplexe eine bestimmte Art des Zusammenlebens re-
produzieren. »Lebensformen sind komplex strukturierte Bündel (oder 
Ensembles) sozialer Praktiken, die darauf gerichtet sind, Probleme zu lö-
sen, die ihrerseits historisch kontextualisiert und normativ verfasst sind« 
(ebd.: 47). Lebensformen erfüllen demnach wertvolle Funktionen für die 
Individuen, welche in erster Linie erst einmal erkannt und auch geschätzt 
werden müssen, damit diese Lebensformen einer immanenten Kritik un-
terzogen werden und in emanzipativem Sinne eine Transformation er-
fahren können. Auch wenn diese Haltung der immanenten Kritik keine 
absolute Gegnerschaft konstituiert, so findet sie doch partiell in Op-
position zu ihrem Untersuchungsgegenstand statt. Tatsächlich muss die 
Kritik »den regressiven oder entfremdeten Charakter einer Lebensform 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

überhaupt erst sehen und verstehen, um diese bewerten zu können, und 
dazu braucht es mehr als ›Intuitionen‹« (ebd.: 45). Titus Stahl (2013) hat 
sich in besonderem Maße die Mühe gemacht diese Auffassung von Kri-
tik praxeologisch zu vertiefen. Seine Ausführungen führen in sozialonto-
logische Gefilde und Fragen nach der Möglichkeit kollektiver Überzeu-
gungen und Intentionalitäten. Stahl nimmt für sich in Anspruch, das zu 
theoretisieren, was in vielen kritischen Arbeiten implizit praktiziert wird: 
eine Objektivierung der Kritik durch Bezug auf immanente Ansprüche 
der kritisierten Auffassungen. 

In den referierten praxeologischen Ansätzen der Kritik lässt sich die 
Tendenz erkennen, sich wieder verstärkt Widersprüchlichkeiten zuzu-
wenden. Eine immanente Kritik wird sich kaum in Fundamentalopposi-
tion zu ihrem Untersuchungsgegenstand begeben, denn sie benötigt auch 
einen Impetus der Anerkennung. Man könnte das als ein Ringen um die 
Wiedererlangung der Dialektik verstehen, was sich zu einer Vorstellung 
von Kritik als Mediation weiterentwickeln lässt.

Kritik, ihre Wertebasis und Vermittlung

Jürgen Habermas äußerte die Ansicht, dass Kritik, sofern sie nicht mehr 
dialogisch einer Dialektik folgt, Grundsätze der Bewertung braucht, 
auf denen sie ihre Kritik aktueller Verhältnisse aufbaut. Er möchte des-
wegen »eine Theorie des kommunikativen Handelns einführen, die die 
normativen Grundlagen einer kritischen Gesellschaftstheorie aufklärt« 
(Habermas 1988b: 583). Axel Honneth identifiziert in einem Interview 
(Reemtsma 2009: 12) eine Bruchlinie zwischen dem Schisma der kriti-
schen Theorie à la Horkheimer und Adorno und der Häresie von Jürgen 
Habermas, die einen Streit um die Erbschaft der Kritischen Theorie be-
gründet. Wo Horkheimer und Adorno den Glauben an Demokratie und 
die Beherrschbarkeit des Kapitalismus verloren hätten, versuche Haber-
mas eine Basis zum Glauben an die Möglichkeit gerechten und auf Ge-
genseitigkeit beruhenden gemeinschaftlichen Zusammenlebens zu eta
blieren. Auch wenn dieser Dualismus zu holzschnittartig sei, reflektiert 
er Honneth zufolge doch die Polarität zwischen einem geschichtsphilo-
sophischen Pessimismus und der Annahme einer beständigen demokra-
tischen Balancierung der gesellschaftlichen Verhältnisse, an der sich viele 
Streitfragen innerhalb der Kritischen Theorie entzünden. In der Annah-
me einer totalen Herrschaft sind Subjekte »nur Vollzugsorgane eines ih-
nen fremden Willens, eigentlich das Gegenteil ihres Begriffs«. Anders im 
Habermasschen Vertrauen auf die Chance zur Emanzipation, wonach 
»Gesellschaftskritik immer eine kommunikative Intervention ist – ein 
performativer Akt, der auf das Kritisierte reflexiv verändernd einwirkt« 
(Dubiel 1989: 515). Hier muss das Subjekt als Agent konzipiert werden, 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

das entweder dem Guten (Demokratie) oder dem Schlechten (Autorita-
rismus) zustreben kann. Helmut Dubiel (1989) zufolge existierte aber 
für dieses Gegenstück zum geschichtsphilosophischen Pessimismus kei-
ne schlüssig ausgearbeitete theoretische Rahmung. Es blieb deswegen 
fraglich, woraus sich ein Demokratieoptimismus speisen könnte. Jürgen 
Habermas war davon überzeugt, dass sich Kritik auf begründbare Wer-
te, auf sogenannte Universalien, stützen muss, um sich Legitimieren zu 
können (Apel 1989; Kambartel 1978). In diesem Punkt lag er im Kon-
flikt mit Michel Foucault der es »gerade für notwendig hält, Kritik nicht 
auf eine normative Theorie zu stützen« (Biebricher 2005: 121). Für Fou-
cault geht es vielmehr darum Universalien zum Gegenstand der Kritik 
zu machen. Tatsächlich vertritt Habermas aber auch keine kognitivisti-
sche Ethik im eigentlichen Sinne, denn er versucht ja nicht einzelne mo-
ralische Grundsätze durch rationale Überlegungen zu begründen. Er ist 
aber davon überzeugt, dass erst der Anspruch auf allgemeine Geltung 
als Norm einer Aussage die Würde moralischer Autorität verleihen kann. 
»Die nicht-kognitivistischen Ansätze entwerten die Welt moralischer 
Alltagsintuitionen mit einem Schlage« (Habermas 2015[1983]: 65). Es 
muss ihm also darum gehen den Wahrheitsanspruch moralischer Aus-
sagen zu rehabilitieren, was ihn letztlich zu einer Konsenstheorie führt, 
die Wahrheit als Übereinkunft über die Gültigkeit einer Aussage versteht. 
»Der Diskursethik zufolge darf eine Norm nur dann Geltung beanspru-
chen, wenn alle von ihr möglicherweise Betroffenen als Teilnehmer ei-
nes praktischen Diskurses Einverständnis darüber erzielen (bzw. erzielen 
würden), daß diese Norm gilt« (Habermas 2015[1983]: 65). Benhabib 
(1992) sieht Habermas’ Diskursethik damit im Universalismus der Mo-
derne verhaftet. Karl-Otto Apel zeigt auch, dass Habermas zumindest 
einen verfahrensethischen Grundsatz, nämlich den des verständigungs-
orientierten Handelns, als letztbegründet annimmt. Die Habermassche 
Universalpragmatik, die behauptet eine »kritische Unbedingtheit ohne 
Fundamentalismus« (Apel 1989: 22) denken zu können, teilt Apel zufol-
ge implizit die Letztbegründung seiner Transzendentalpragmatik, wenn 
sie die rationale Begründung der Ethik »durch Rekurs auf die faktisch 
funktionierende Sittlichkeit des kommunikativen Handelns in der Le-
benswelt« (ebd.: 28) ersetzt. Letztlich etabliert die Diskursethik sittliches 
kommunikatives Handeln als universellen Wert, welcher in realen Kom-
munikationsverhältnissen leider weder ubiquitär noch häufig erfüllt ist.

Es ist auch keineswegs der Fall, dass rationale Begründungen von 
Normen irgendwie zielstrebig zur Akzeptanz dieser Normen führen wür-
den. In politischen Verhandlungen über mögliche Problemlösungen geht 
es weniger um eine rational sinnvolle Lösung als vielmehr um die Fol-
gen, die diese Lösung für die Beteiligten hätte. »Die Lebenszusammen-
hänge der in einen Konflikt involvierten Subjekte sind im Regelfall sehr 
verschieden, und entsprechend ergäben sich für diese Subjekte aus ihrem 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

normengerechten, konfliktlösenden Handeln höchst unterschiedliche 
Nebenfolgen« (Lübbe 1978: 120). Da diese Folgen zudem meist zukünf-
tig und damit keineswegs als gesichert angenommen werden können, 
werden die Imaginationen dieser Folgen ganz unterschiedlich ausfallen. 
Die Zukunftszenarien der Parteien können von unterschiedlichsten Be-
fürchtungen und Ängsten wie auch Hoffnungen und Anliegen gefärbt 
sein. Sie werden jeweils komplex sein und damit unvergleichbar. Auch 
ist es möglich, dass inkompatible kognitive Orientierungssysteme aufei-
nandertreffen und das im Verfahren wegen unvereinbarer Grundannah-
men keine intersubjektiv geteilte Interpretation der Sachlage möglich ist. 
Entscheidungsverfahren unterliegen deswegen auch der Notwendigkeit 
zur Diskursbegrenzung, denn andernfalls könne ewig diskutiert werden, 
ohne dass jemals ein Beschluss gefasst werden würde. Die Theorie kom-
munikativen Handelns kann deswegen keine Verständigung garantieren.

Sie ist aber dennoch eine reichhaltige Inspirationsquelle für eine Kri-
tik als Mediation, insbesondere weil sie dazu dienen kann, das Verhalten 
verschiedener Parteien in politischen Verhandlungen zu beurteilen, wie 
das Thomas McCarty (1980) als Kritik der Verständigungsverhältnisse 
im Spätkapitalismus fasst. Es stellt sich dabei auch die Frage, wie weit 
Verständigung eigentlich reichen muss, um progressive Ergebnisse zu er-
zielen. Um Handlungskonflikte zu lösen oder gemeinsam eine gangba-
re Strategie für die Zukunft zu beschließen, bedarf es keines einstimmi-
gen Konsenses. Insgesamt scheint die Debatte um die Letztbegründung 
der Moral von einem Logozentrismus geprägt, welcher schon eine Kritik 
anderer Denkströmungen zu antizipieren scheint, wie etwa die des kriti-
schen Rationalismus oder der analytischen Philosophie. Die Argumente, 
die zur Letztbegründung von Moral angeführt werden, reichen in ihrer 
Reflexionstiefe weit über die Argumente hinaus, die für gewöhnlich in 
konkreten politischen Debatten angeführt werden. Im praktischen Le-
ben fragt niemand in dieser Tiefe nach der Rechtmäßigkeit moralischer 
Regeln. So hält auch Robert Alexy (1978) die Klärung dieser Debatte für 
die Frage nach der Bedeutung der Diskursethik für unnötig. Ihm scheint 
die Diskursethik als Reflexionsverfahren über tatsächliche Argumenta-
tionszusammenhänge besonders aufschlussreich zu sein. In Fällen, in de-
nen ein hoher Rationalisierungsanspruch besteht, wie das etwa in juristi-
schen Verfahren der Fall ist, könne die Diskursethik eine Handreichung 
zur systematischen Bewertung der Konstellation der Beteiligten sein. 

In politischen wie alltagsweltlichen Zusammenhängen wird selbst-
verständlich der Anspruch des vernünftigen Debattierens erhoben. Rea-
le Konflikte stellen sich aber selten als rationale Streitgespräche über die 
Richtigkeit verschiedener Letztbegründungen von Werten dar. Sie zei-
gen sich vielmehr als emotional geführte Debatten, die von psycho-phy-
sischen Körper-Geist-Wesen geführt werden. Dabei kann vorkommen, 
dass die Werte, auf denen die jeweiligen Positionen letztendlich beruhen, 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

den Akteuren selbst nicht bewusst sind. Werthaltungen verbergen sich 
in der Regel hinter Wahrheitsansprüchen und müssen erst einmal trans-
parent gemacht werden. Soziale Konflikte sind auch niemals ausschließ-
lich Konflikte über nicht-normgerechtes Handeln. Sie dienen nicht sel-
ten auch persönlichen Bedürfnissen, wie etwa der Selbstbehauptung, 
einem Machtstreben oder der Vergeltung. Damit übernehmen Diskurse 
oft auch eine Stellvertreterfunktion für emotionale Befindlichkeiten, de-
nen der einzelne sich zwar mittels kognitiver Argumentationen über Mo-
ralstandards nähern kann, die aber auch andere Mittel nahelegen, wie 
etwa Kompromissfindung, Nachteilsausgleich oder Anerkennungsstrate-
gien. Auch gibt eine Partei den Ansprüchen einer anderen nicht nur dann 
nach, wenn sie von dieser überzeugt wird. Oftmals reicht menschliche 
Empathie, um zu erkennen, dass bestimmte Dinge unseren Mitmenschen 
derart wichtig sind, dass es wenig sinnvoll ist, sie von etwas Anderem 
überzeugen zu wollen. Manchmal scheint es auch einfach nur geboten, 
nicht auf den eigenen Überzeugungen zu beharren. Ab einem bestimmten 
Punkt muss es auch egal sein, aus welchen Gründen eine Person zu ihrer 
Auffassung gelangt ist und es muss als Fakt anerkannt werden, dass sie 
diese hat. »Es gehört ja überhaupt zur Definition eines politischen Sub-
jekts, daß es etwas vertritt, was es nicht zur Disposition zu stellen bereit 
ist und worüber es in diesem Sinn auch nicht mit sich reden läßt« (Lübbe 
1978: 123). Es gibt also viele Gründe einzulenken, ohne dabei die Posi-
tion des Gegenübers teilen zu müssen. Je besser wir aber die Gegenpar-
tei verstehen, desto einfacher wird uns dieser Schritt fallen. 

Alle genannten praktischen Relativierungen der Möglichkeiten ratio-
naler Verständigung zeigen, dass in Diskussionszusammenhängen eine 
vermittelnde Instanz sehr hilfreich sein könnte. Im gesellschaftlichen Le-
ben ist dies auch angekommen, denn häufig wird Mediation eingesetzt, 
um eine Einigung widerstreitender Parteien zu befördern. Selbstver-
ständlich muss auch in der Mediation rational argumentiert werden und 
es bedarf der kommunikativen Kompetenz aller Beteiligten. Im Gegen-
satz zur Diskursethik dient diese aber nicht dazu Werthaltungen rational 
zu begründen, sondern die jeweiligen Positionen gegenseitig verständlich 
zu machen. Ziel ist ein vermittelndes, nicht ein begründendes Denken. 
Die Begründungszusammenhänge mittels derer Personen ihre Überzeu-
gungen auf Grundsätze zurückführen, können vielfältig sein. Technische 
Machbarkeit, empirische Faktizität, definitorische oder universalprag-
matische Fundierungen sind als Begründung von Überzeugungen vor-
stellbar. Verschiedene Haltungen können aber auch durch ihre histo-
rische Genese, eine Begründung in Erfahrung, die Einschätzung ihrer 
Umsetzbarkeit oder ihre emotivistische Qualität begründet werden. Die-
se Argumente können natürlich auch als Werte verstanden und diskutiert 
werden. Moral lässt sich nicht von Wahrheit trennen, denn jede Aussa-
ge stellt, sobald sie den Stellenwert einer Wahrheit für sich beansprucht, 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

damit auch automatisch einen Wert dar (Dewey 1995[1929]: 369ff.). 
Wahrheiten werden nicht nur für rational richtig gehalten, sondern im-
mer gleichzeitig auch emotional als orientierungsstiftend erlebt. Auch 
werden sie aus bestimmten Gründen referiert und erfüllen einen Zweck 
in der Argumentation. Über Wissen, das in Wertbindungen gründet, 
lässt sich aber nicht in gleicher Weise verhandeln, wie über Fakten (Joas 
1997). Eine Verhandlung divergierender Werte kann kaum bis zu einer 
endgültigen Klärung geführt werden. Sie muss auch nur so weit betrie-
ben werden, bis ein grundlegendes Verständnis der Position des Anderen 
erreicht ist. Einigungen ergeben sich in der Regel nicht durch einen in-
haltlichen Konsens, sondern im Wissen um den Dissens und das Wissen 
um den Unfrieden, der bei mangelnder Anerkennung der anderen Posi-
tionen gestiftet würde.

Gelingt es einer Mediation in derartigen Dissenskonstellationen Ver-
ständigung zu stiften, bringt sie wertvolle Erlebnisqualitäten hervor. Die 
beteiligten Individuen werden sinnlich affizieren und sukzessive versöhn-
lich gestimmt. Eine kognitivistische oder anderweitig universalistische 
Begründung von Moral wird in der Regel überflüssig. Emotionen von 
Ärger, Empörung oder Wut, die initial durch die Begegnung mit dem 
fremden Ansinnen hervortraten, werden durch Verständigung transfor-
miert. Wenn Ressentiments schwinden, dann öffnet sich die Wahrneh-
mung für das Gegenüber. Letztlich sind es dann ästhetische Momente des 
Erahnens des Anderen in dessen individueller Unergründbarkeit (Lévinas 
19981963), die uns das Gefühl geben nicht stehen zu bleiben, sondern 
etwas zu lernen. Wir lernen etwas darüber, was außerhalb unserer eige-
nen Überzeugungen auch noch denkbar ist. Da die Beteiligten eine der-
artige Transzendenz der eigenen Überzeugungen selten allein aus sich 
selbst heraus leisten können, bedarf es der Vermittlung. Das Erleben von 
Selbsttranszendenz aber gibt ihnen dann die Möglichkeit, ihre eigenen 
Werte so umzuformulieren, dass Platz für die Akzeptanz des Fremden 
entsteht. Entsprechend kann auch die akademische Kritik als Medium 
verstanden werden, um intersubjektiv »dauerhaftere und umfassendere 
Werte zu erreichen und zu fixieren« (Dewey (1995[1929]: 377). Wenn 
Argumente von ihrem behaupteten Status als Tatsachen befreit werden, 
zeigt sich, inwieweit sie für welche Personengruppen von Belang sind 
(Latour 2007). Ihre Werthaltigkeit wird deutlich und so treten die Dis-
tinktionslinien der Positionen klarer zu Tage. Es wird deutlich, warum 
die Parteien so vehement auf ihren Standpunkten beharren. Durch die 
Mediation sollen die verschiedenen Positionen also nicht zu einer ver-
schmelzen, vielmehr müssen sie in den ihnen zugrundeliegenden Begrün-
dungszusammenhänge und Erlebnisqualitäten und damit in ihrer Ernst-
haftigkeit gegenseitig Respekt erhalten. Dabei ist es nicht notwendig die 
Innensichten der Positionen umfassend zu verstehen. Es bedarf lediglich 
einer Beschreibungsformel, die den Parteien eine Inbezugsetzung ihrer 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

Positionen erlaubt. Diese Formel muss die Standpunkte aller Streitpositi-
onen auf eine gemeinsam diskutierbare Vergleichsebene projizieren. Da-
bei wird Kritik »zum Boten, zum Verbindungsoffizier, der die Stimmen, 
die in provinziellen Zungen sprechen, einander verständlich macht und 
auf diese Weise die Bedeutungen, die ihnen eigen sind, sowohl erweitert 
wie auch berichtigt« (Dewey 1995[1929]: 383). Die akademische Kritik 
kann Vergleichsebenen entwerfen, auf Basis derer die Parteien eine gang-
bare Lösung entwickeln können. Im Versuch eine praktische Synthese zu 
befördert revitalisiert die Kritik die Dialektik. 

Kritik zwischen Opposition und Mediation

Eine Kritik verstanden als Entunterwerfung richtet sich gegen Werte, die 
für alle Mitglieder einer Gemeinschaft verbindlich sein sollen. Universa-
listische Moralphilosophie erscheint als Bestrebung zur Macht. Die Kri-
tik der Diskursethik hingegen lehnt universelle moralische Grundsätze 
nicht ab, sie beschränkt sie aber auf verfahrensethische Prinzipien der 
Kommunikation über Werte. Die Position der Kritik als Mediation liegt 
quasi zwischen Foucault und Habermas. Wie Foucault problematisiert 
sie das Ideal der Theorie des kommunikativen Handelns und lehnt die 
Vorstellung ab, Wissen könne sich in einem Diskurs von Machteffekten 
unkontaminiert bilden. »Für Foucault werden Diskurse durch Macht 
erzeugt und können somit nicht durch bestimmte prozedurale Vorkeh-
rungen von Machteffekten, was ja Habermas wenigstens als grundsätz-
lich denkbar verteidigen muss, gereinigt werden« (Biebricher 2005: 123). 
Eine Kritik als Mediation glaubt wie Foucault nicht daran, dass der Ap-
pell, sich an moralisch begründbare Ideale zu halten, dazu führt, dass 
Menschen ihren strategischen Durchsetzungswillen aufgeben. Sie folgt 
Foucault aber nicht in dem Glauben, dass man lediglich eine tool box zur 
Visualisierung von Macht entwickeln müsse, ohne zu diskutieren, wie 
diese Erkenntnisse über die Macht dann in konkrete Verantwortlichkei-
ten realer Akteure übersetzt werden können. Kritik als Mediation über-
nimmt die Aufgabe in kontroversen Debatten verschiedene kontingente 
Überzeugungssysteme auf Werthaltungen hin zu untersuchen und die Be-
teiligten auf gangbare Wege der Verständigung zu verweisen. Die Kritik 
ist dann nicht mehr Agentin einer Wahrheit oder einer theoriegeleiteten 
Analyse, sondern Agentin der Mediation.

In der akademischen Kritik verstanden als Opposition hingegen ste-
hen in der Regel übermächtige Prinzipien einer Gesellschaft zur Debat-
te. So ist Foucaults Vorstellung von Kritik als einer »Kunst nicht der-
maßen regiert zu werden« (1992[1978]: 12) auf die Wahrheitseffekte 
eines alles durchdringenden Diskurses bezogen. Auch bei Judith But-
ler (2013[2000]) hat Kritik den Sinn der Entunterwerfung von den 

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

normativen Zwängen der Geschlechterrollen. Diese Formen der Kri-
tik wenden sich gegen eine entpersonalisierte Macht, die alle Lebens-
zusammenhänge und die Subjekte hervorbringt. Auch die ältere kriti-
sche Theorie hat sich sukzessive einer kulturpessimistischen Opposition 
gegenüber der Totalität der gesellschaftlichen Verhältnisse verschrieben 
(Horkheimer 1988[1937]; Horkheimer & Adorno 2006[1944]). Es kann 
durchaus aufschlussreich sein, wenn derartige Kritik abstrakte Missstän-
de der gesellschaftlichen Verhältnisse benennt. Eine Kritik aber, die sich 
rein oppositionell versteht, kann sich letztlich nur in Agitation, politi-
schem Agonismus oder Antagonismus ergehen (Laclau & Mouffe 2001; 
Mouffe 2005). Rein oppositionelle Kritik kann letztlich nur den Flucht-
punkt einer linken Hegemonie oder einer Revolution anstreben. Beide 
Szenarien sind hochgradig konfrontativ und es ist fraglich, ob sie tat-
sächlich in dem Maße wünschenswert sein können, in dem sie propagiert 
werden oder wurden. Wir tangieren hier die Unterscheidung von Gesin-
nungs- und Verantwortungsethik. Max Weber zufolge erfordert verant-
wortungsvolles politisches Handeln eine nicht unproblematische Verbin-
dung zwischen dem Bestreben, politische Ziele zu erreichen (Gesinnung) 
und der Anerkennung der möglicherweise schädlichen Folgen, die die 
unbedingte Erreichung dieses Zieles unter den aktuellen politischen Rah-
menbedingungen erzeugen könnte (Verantwortung), »denn das Problem 
ist eben: wie heiße Leidenschaft und kühles Augenmaß miteinander in 
derselben Seele zusammengezwungen werden können?« (1958[1919]: 
546). Augenmaß fasst Weber dabei als »Fähigkeit, die Realitäten mit in-
nerer Sammlung und Ruhe auf sich wirken zu lassen« (ebd.: 546). Dies 
wurde häufig als Selbstdistanzierung im Sinne rationaler Reflexion ge-
dacht, was hier als eine Stilisierung akademischer Rationalität kritisiert 
wurde. Gemeint hatte Weber aber eher eine Kontextualisierung der Ge-
sinnung bezüglich der negativen Wirkungen, die ihre konsequente Um-
setzung mit sich brächte. Diese erfordert den Verzicht auf die oben ge-
nannten konfrontativen Fluchtpunkte der Opposition. Es bleibt dann 
aber nur die Hoffnung, irgendwie einen sich allenfalls langsam vollzie-
henden Prozess der Emanzipation in Gang setzen zu können, den die Kri-
tik derzeit aber nur bedingt zu theoretisieren weiß. An dieser Stelle muss 
die Kritik einen vermittelnden Charakter annehmen.

Max Weber versteht aber Gesinnungsethik und Verantwortungsethik 
nicht als absolute Gegensätze, sondern als »Ergänzungen, die zusam-
men erst den echten Menschen ausmachen, den, der den ›Beruf zur Poli-
tik‹ haben kann« (1958[1919]: 559). In diesem Sinne können sich Op-
position und Mediation ergänzen, doch scheint Mediation der derzeit 
vernachlässigte Pol der Kritik zu sein. Die Theorie der Kritik vergisst 
häufig zu reflektieren, dass abstrakte oppositionelle Kritik, möchte sie 
denn transformative Kraft erzeugen, auch in konkreten Situationen auf 
konkrete Akteure übertragen werden muss. Es muss jemand kritisiert 

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTÄNDIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

werden, Kritik muss in konkreten Akteurskonstellationen konkreten 
Personen Verantwortung zuschreiben, damit eine Verhaltensänderung 
angemahnt, neue politische Maßnahmen ergriffen oder Strategieanpas-
sungen durchgeführt werden können. Nur so lässt sich gesellschaftli-
che Transformation befördern. Derartige Verantwortungszuschreibun-
gen geschehen aber nicht unangefochten, nicht ohne dass sie Gegenwehr 
erzeugen würden. Dabei sind immer mehrere Deutungen der aktuellen 
Zustände möglich. Unerbittlich zeigt sich die Ambiguität der Praxis. An-
geklagte Missstände werden relativiert und es stellt sich die Frage der 
Angemessenheit von Kritik ebenso, wie die Frage der Angemessenheit 
der Rechtfertigungen. Wir sind auf der Suche nach einer Kritik, die das 
Verhältnis von Singulärem, also den konkreten situativen Erfahrungs-
welten gesellschaftlicher Akteure, zu den lokalen kulturspezifischen Uni-
versalien beachtet, also den gesellschaftlichen Verhältnissen, in denen die 
zur Debatte stehenden konkreten Ereignisse stattfinden. Eine Konzepti-
on menschlicher Erfahrung kann die konzeptionelle Lücke zwischen sin-
gulärer Erfahrung und Erfahrungen von Universalität schießen (Dewey 
1995[1929]). Sie öffnet damit die Debatte für eine Betrachtung der Ver-
hältnismäßigkeit von Kritik, also der Frage, ob das adressierte anwesen-
de soziale Gegenüber tatsächlich für strukturelle Problematiken oder ein 
persönliches Leid verantwortlich gemacht werden kann. Es ergibt sich 
ein Bild einer Verantwortung, welche nur in Beziehungen und nur durch 
ein Interesse an und dem Respekt vor der Perspektive eines menschli-
chen Gegenübers abgeschätzt werden kann. Im folgenden Kapitel wird 
sich zeigen, dass sich diese Verantwortung nur bedingt auf allgemeine 
Grundsätze fixieren lässt, dass sie in den Anforderungen, die sie an die 
Individuen stellt, sogar grundlegend paradox ist.

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

2. Verantwortung –  
Zwischen Zurückweisung und  
allzu bereitwilliger Annahme

Moralphilosophinnen und -philosophen beantworten die Frage, für was 
ein Mensch verantwortlich gemacht werden kann, sehr unterschiedlich 
(Frankena 2017: 66ff.). Kann eine Person für alle ihre Handlungen ver-
antwortlich gemacht werden oder nur, wenn es auch eine Handlungsal-
ternative gegeben hätte? Wie verändert sich die Antwort, wenn es in der 
fraglichen Situation zwar keine Alternative gab, die Person im Vorfeld 
aber eine Entscheidung hätte anders treffen können? Macht dieser Um-
stand die Person dann schuldig? Mancher würde zudem fordern, dass 
besagte entscheidende Weichenstellung tatsächlich auch ›frei‹ getrof-
fen wurde, sich die Person also ohne äußeren Zwang für einen falschen 
Weg entschieden hat. Hier deutet sich schon an, dass die individuelle 
Vorstellung von Entscheidungs- oder Handlungsfreiheit die Antwor-
ten bedingt. Können wir uns als eigenverantwortlich Handelnde anse-
hen, oder sind wir Marionetten der Zwänge der gesellschaftlichen Ver-
hältnisse? Sind wir in existenzialistischem Sinne zur Freiheit verdammt 
oder in ein zutiefst ›falsches Leben‹ eingebunden, in dem kein ›Richti-
ges‹ möglich ist? Sind nicht vielleicht selbst unsere Wünsche und Über-
zeugungen so grundlegend von den Gepflogenheiten und Geschmacks-
urteilen unserer Zeit geprägt, dass uns gar keine Wahl bleibt, autonom 
zu urteilen? Spätestens an dieser Stelle löst sich jegliche Idee von Verant-
wortung auf. Willens- oder zumindest Handlungsfreiheit ist eine zentra-
le Voraussetzung von Verantwortung (u.a. Ingarden 1970; Jonas 1979, 
1981; Apel 1990[1975]: 30). Ohne Agency oder Autonomie kann es 
keine Verantwortung geben. Um zu einer sinnvollen Vorstellung von 
Verantwortung zu kommen, müssen also auch diese Fragen diskutiert 
werden (siehe Kapitel 3.4). Hier sollen sie vorerst zurückgestellt wer-
den, denn die meisten Debatten, die unser gesellschaftliches Verständ-
nis von Verantwortung prägen, setzen die Möglichkeit freien Denkens 
und Entscheidens voraus. 

Einen Aufschwung nahm die Debatte um Verantwortung in den 
1970er Jahren vor dem Hintergrund der zunehmenden Unkontrollier-
barkeit der Technologiefolgen in modernen Gesellschaften. Anlass zur 
Diskussion gaben die Zerstörung der Natur, die Frage nach der Tragfä-
higkeit der Erde, die Gefahr eines drohenden Atomkriegs und insbeson-
dere die kaum vorstellbaren möglichen Folgen der Gentechnik. Aus die-
sen Debatten hat sich bis heute eine zwiespältige Situation entwickelt: 
»Verantwortung wird zunehmend gefordert, aber auch zunehmend als 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

Überforderung abgewehrt« (Birnbacher 1995: 143). Heute lassen sich 
im gesellschaftlichen Leben widerstreitende Tendenzen von Verantwor-
tungsübernahme und -zurückweisung beobachten. Dies liege, so Birnba-
cher, an einer Universalisierung von Verantwortung, in der der Geltungs-
bereich der Verantwortung sukzessive immer weiter ausgedehnt wurde. 
Verantwortung rangiert zwischen bürokratisierter Haftungsverantwor-
tung und weltgesellschaftlicher Solidaritätsverantwortung. In komple-
xitätstheoretischen Vorstellungen von einer globalen Ökologie, in der 
der sprichwörtliche Flügelschlag eines Schmetterlings die Welt verän-
dern kann, wird Verantwortung schließlich vollkommen entgrenzt. Dann 
hat jede und jeder Einzelne Verantwortung für alles, aber auf eine derart 
unspezifische Art und Weise, dass eigentlich gar kein Handeln mehr als 
verantwortungsvoll angesehen werden kann. Wo also liegen die Gren-
zen der Verantwortung?

2.1 Verantwortung im Zeichen der Technologiefolgen

Hans Jonas (1979) erörterte in den 1970er bis 1980er Jahren die Not-
wendigkeit einer Erneuerung der Ethik, indem er Verantwortung »zum 
Grundprinzip einer unserem Zeitalter angemessenen Philosophie der 
Moral erklärt« (Bayertz 1995: 4). Durch seine technologischen Ent-
wicklungen, so Jonas’ These, schädige der Mensch Natur und Umwelt 
in einer Weise, die den Fortbestand der eigenen Spezies gefährde. Klas-
sische Ethiken seien implizit davon ausgegangen, dass die Natur un-
veränderlich sei. Deswegen sei Natur bisher nicht als Einflussbereich 
menschlichen Handelns angesehen worden. Ethiken hätten sich auf den 
unmittelbaren Umkreis des einzelnen Menschen beschränkt. So sei es de-
ren zentrales Anliegen gewesen, Richtlinien für die Bewertung einzelner 
Handlungen zu erarbeiten. Heute aber könne nicht mehr nur das Han-
deln des Einzelnen im Mittelpunkt der Betrachtung stehen, denn »es ist 
der kollektive Täter und die kollektive Tat, nicht der individuelle Täter 
und die individuelle Tat, die hier eine Rolle spielen« (Jonas 1979: 32). 
Damit wird die Debatte um Verantwortung zu einer politischen Frage. 
Es müsse beachtet werden, dass die langfristigen Folgen menschlichen 
Handelns nur abgeschätzt werden können, wenn auch bedacht wird, 
dass Handlungsfolgen einen kumulativen Charakter haben. Eine tech-
nische Errungenschaft hat keine isolierbaren Effekte. Sie führt zu neuen 
Erfindungen und diese wiederum zu neuen möglichen Schädigungen des 
Planeten Erde. So addieren sich die Wirkungen der Einzelhandlungen, 
weil die Ergebnisse des einen Handelns nachfolgend die Voraussetzun-
gen neuen Handelns bilden. Jonas zufolge verändert das die Vorausset-
zungen, unter denen moralisches Handeln gedacht werden muss. Moral 

VERANTWORTUNG IM ZEICHEN DER TECHNOLOGIEFOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

müsse sich primär an der Frage nach der Erhaltung der menschlichen 
Art bemessen, denn diese stelle sich heute in existenzbedrohender Weise.

Trotz der Zielorientierung am Erhalt des menschlichen Lebens argu-
mentiert Jonas aber nicht im strengen Sinne teleologisch und keinesfalls 
utilitaristisch. Zwar ist ihm das Ziel der Arterhaltung eine sinnvolle Ab-
sicht, doch begründet er keine universelle Idee davon, welches indivi-
duelle Handeln im Sinne der Arterhaltung definitiv und letztbegründet 
als gut zu bewerten sei. Er betont, wie schon erwähnt, den kollektiven 
Charakter der Verantwortung. In erster Linie benötige diese Verantwor-
tung relevantes Wissens. Ohne Wissen seien die Folgen des menschli-
chen Handelns nicht in den Griff zu bekommen. In diesem Sinne hatte 
Jonas maßgeblichen Einfluss auf die Etablierung der Technikfolgenfor-
schung. Bis heute hat diese Forschung in vielen Bereichen mit relevan-
ten Erkenntnissen, etwa zur Verbesserung der Umweltqualität (z.B. Ge-
wässerreinhaltung oder Luftqualität), beigetragen.

Trotzdem aber kann die Entwicklung der Umweltdegradierung seit 
den 1970er und 1980er Jahren ernüchtern. In vielen Bereichen, wie bei-
spielsweise dem Klimaschutz, sind zwar einschlägige Forschungsergeb-
nisse vorhanden, doch wurden kaum politische Beschlüsse getroffen, die 
die drohende Klimaerwärmung effektiv eindämmen können. Seit dem 
1987 veröffentlichten Brundtland-Bericht geht es auch nicht mehr allein 
um die Erhaltung der menschlichen Art, sondern um intergenerationelle 
Gerechtigkeit, also um eine nachhaltige Entwicklung, die nicht übermä-
ßigen Raubbau an den natürlichen Ressourcen der Erde betreibt, sodass 
den nachfolgenden Generationen die Möglichkeit bleibt, ihre Bedürfnis-
se zu befriedigen. Offensichtlich gelingt es aber nicht, einen gesamtgesell-
schaftlichen Wandel einzuläuten, der dieser Verantwortung gerecht wird. 
Dies hat zur Krise des Begriffs der Verantwortung beigetragen.

Furcht, Hoffnung, Wissen und Politik

Jonas stellt die Frage, inwieweit die zukünftigen Folgen der sich selbst 
verstärkenden Prozesse des menschlichen Handelns überhaupt abge-
schätzt werden können, und definiert damit eine besondere Bedeutung 
umweltrelevanten Wissens im Zeichen der globalen Veränderungen.

»Unter solchen Umständen wird Wissen zu einer vordringlichen Pflicht 
über alles hinaus, was je vorher für seine Rolle in Anspruch genommen 
wurde, und das Wissen muß dem kausalen Ausmaß unseres Handelns 
größengleich sein. Die Tatsache aber, daß es ihm nicht wirklich größen-
gleich sein kann, das heißt, daß das vorhersagende Wissen hinter dem 
technischen Wissen, das unserem Handeln die Macht gibt, zurückbleibt, 
nimmt selbst ethische Bedeutung an.« (Jonas 1979: 28)

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Technische Entwicklungen sind also notwendigerweise in der Welt, be-
vor deren Folgen überhaupt abgeschätzt werden können. Auch kann, 
Jonas zufolge, die zunehmende Komplexität der Technikfolgen von der 
Wissenschaft nicht definitiv bestimmt, sondern allenfalls eingeschätzt 
werden. Der Mensch läuft sich demnach quasi selbst hinterher. Er be-
schließt technologische Maßnahmen und zeitigt damit Folgen, ohne da-
bei deren tatsächliches Ausmaß zu begreifen. Die Beobachtung der Tech-
nikfolgen im Sinne eines Monitorings kann dabei analog der Funktion 
eines Fieberthermometers gedacht werden. Ein Fieberthermometer kann 
eine Krankheit niemals aufhalten, es kann diese lediglich erkennbar und 
bedingt in ihrem Verlauf prognostizierbar machen. Deswegen solle der 
Wissenschaft unter diesen Bedingungen von Unsicherheit, gerade weil sie 
keine definitiven Antworten geben kann, eine besondere Rolle zukom-
men. Es muss gewährleistet werden, dass Wissen schnell und wirksam 
in die relevanten Entscheidungsinstanzen hineinwirkt.

Deswegen interessiert sich Jonas für Möglichkeiten, die ökonomische 
Praxis des gesellschaftlichen Lebens politisch zu regulieren. In der öko-
nomischen Praxis werden die Entscheidungen gefällt, die letztlich fata-
le Entwicklungen antreiben. In der gesellschaftlichen Debatte um neue 
Technologien stehen sich immer Befürworter und Skeptiker gegenüber. 
Jonas zufolge müsse deswegen immer der mögliche positive Nutzen einer 
Technologie mit deren möglichen negativen Folgen abgeglichen werden. 
Da diejenigen Akteure, die von den jeweils zur Debatte stehenden Tech-
nologien profitieren, dazu tendieren, die Folgen dieser Technologien he-
runterzuspielen, könne allein eine »Heuristik der Furcht« (Jonas 1979: 
63ff.) helfen, den Schaden zu begrenzen. Es müsste immer den schlechten 
Prognosen der Vorrang gegenüber den guten gewährt werden, denn letzt-
lich gebiete allein die Furcht vor der Katastrophe eine Selbstbeschrän-
kung in der Anwendung von Technologien.

Mit diesem Entwurf einer ›Heuristik der Furcht‹ widerspricht Jonas 
dem von Ernst Bloch formulierten Prinzip ›Hoffnung‹, wonach sich eine 
Gesellschaft einer ›utopischen‹ Hoffnung hingeben müsse, um die läh-
mende Haltung der Bewahrung, die aus Furcht vor Veränderung gebo-
ren werde, zu überwinden. Jonas aber erteilt der Überzeugung, aus Hoff-
nung könne eine neue bessere Gesellschaft entstehen, eine Absage. Dies 
gelte sowohl für den kapitalistischen Fortschrittsgedanken wie auch für 
das sozialistische Ideal des Marxismus. Vor dem Hintergrund der Tech-
nologieentwicklung könne es keine Hoffnung auf eine sich zwangsläu-
fig vollziehende Verbesserung der Verhältnisse geben. Selbstbeschrän-
kung sei unausweichlich. Diese könne sich aber nicht freiwillig aus der 
ökonomischen Praxis heraus entwickelt, sondern müsse notwendig poli-
tisch entschieden werden. Dieses Argument führt Jonas schließlich zu be-
denklichen, tendenziell anti-demokratischen Ansichten (vgl. hierzu auch 
Banzhaf 2002: 72). 

VERANTWORTUNG IM ZEICHEN DER TECHNOLOGIEFOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Jonas hält eine Selbstbeschränkung des Wohlstands für das Überle
ben der Menschheit für unabdingbar. Dass sich aber aus einer freien Ge-
sellschaft heraus ein neues Bewusstsein des freiwilligen Verzichts entwi-
ckelt, ist für ihn kaum vorstellbar. Jonas zufolge müssen die Heuristik 
der Furcht und entsprechend notwendige Maßnahmen der Selbstbe-
schränkung im Sinne des Umweltschutzes autoritativ durchgesetzt wer-
den. Die Verantwortung hierfür könne »nur eine Elite ethisch und in-
tellektuell« (Jonas 1979: 263) übernehmen. Auch denkt er an einen 
»neuen Machiavelli« (ebd.: 267) und hält die »Existenz einer Elite mit 
geheimen Loyalitäten und geheimen Zielsetzungen« (ebd.: 266) für 
möglich. Auch heute finden sich in der Ökologiebewegung derartige an-
tidemokratische Gedanken. Sie lassen sich nicht nur in Verschwörungs-
erzählungen, sondern insbesondere auch im derzeit vernehmbar lauter 
werdenden Ruf nach politisch regulierender Autorität erkennen. Offen-
sichtlich, so die gefährliche Ansicht, seien Demokratien nicht flexibel ge-
nug, auf die Anforderungen der Zeit zu reagieren, da unter den zuneh-
mend diverser werdenden Verhältnissen zu viele Ansprüche auf einen 
Nenner gebracht werden müssten. Diese Einschätzung bestärkt nicht 
nur den Ruf nach der Vereinheitlichung des Volkes unter einer starken 
Führung, sondern auch den nach einer linken Hegemonie (Laclau & 
Mouffe 2001; Mouffe 2018). 

Politischer Stillstand und Individualisierung der Verantwortung

Der politischen Starre bezüglich des Klimawandels begegnen Menschen 
heute häufig damit, dass sie Umweltschutz individualistisch interpretieren 
und Verantwortung in die Sphäre des Privaten verschieben. In der Dis-
kussion um Nachhaltigkeit wird vielfach folgendes Zitat aufgegriffen: 
»Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung verträglich sind mit der 
Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden« (Jonas 1979: 16). In 
diesem Prinzip aber bleibt der von Jonas betonte kollektive Charakter der 
Verantwortung unerwähnt. Da sich viele Menschen offenbar kaum Ein-
fluss auf die gesellschaftlichen Bedingungen zuschreiben, liegt zudem eine 
ausschließlich individualistische Lesart dieses Zitats nahe. Heute lässt 
sich an vielen Lebensstilen ablesen, wie weitreichend ökologische Ver-
antwortung auf individuelles Verhalten heruntergebrochen wurde. Nicht 
selten wird Hoffnung in eine auf breiter Basis stattfindende, verantwor-
tungsvolle Verhaltensänderung gelegt, wodurch sich, so die Hoffnung, 
bottom-up der Fußabdruck der Gesamtgesellschaft verändern könne. 

Da gesellschaftliche Positionierungen immer in Abgrenzung zu ande-
ren Positionen geschehen, bringt jede Position damit quasi-natürlich im-
mer auch eine oder mehrere Gegenpositionen hervor. Es wird also immer 
diejenigen geben, die sich nicht beschränken. Vor diesem Hintergrund 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

ist der Versuch, ökologiebewusste, gerechtigkeits- und gleichheitsorien-
tierte Einsichten im Alltagsleben zu propagieren und zu verbreiten, zwar 
nachvollziehbar, im Sinne einer politischen Verständigung ist er ab einem 
bestimmten Punkt aber kontraproduktiv. Wenn die individuelle Einstel-
lung aggressiv über den Rahmen des politischen Aktivismus hinaus als 
Imperativ ins Alltagsleben getragen wird, dann besteht die Gefahr, dass 
ein nervöses Klima der Hyperkritik entsteht (Edlinger 2015). Wir alle 
kennen – zumindest sofern wir nicht Hardliner des Verzichts oder eines 
konsequenten ökologischen Lebensstils sind – den Anflug eines schlech-
ten Gewissens sowie die Bereitschaft zu einer Abwehrreaktion, die uns 
beschleicht, wenn wir im alltäglichen Leben Fragen zu unserem Kon-
sumverhalten beantworten sollen. Wir wissen von der Empörung, die 
der Verdacht der Verantwortungslosigkeit zu erzeugen fähig ist, und wit-
tern die Gefahr diesen Vorwurf zu ernten. Neben feindschaftlichen All-
tagsatmosphären bringt das auch politische Spaltung hervor. Dabei wird 
die Art sozialer Spaltung provoziert, die Populisten so gerne haben, weil 
sie darauf ihren Einfluss begründen können. Die Beziehungen zwischen 
politischen Lagern werden mit alltagsfeindlichen Emotionen aufgela-
den. Dies befördert ein Erleben von Demokratie als Gegnerschafts- oder 
Feindschaftsverhältnisse im Sinne einer radikalen Demokratie (Laclau & 
Mouffe 2001). Im Sinne demokratischer Verständigung sollte aber ge-
sehen werden, dass vielfältige Beziehungsweisen denkbar sind. Hierzu 
muss Jonas’ Hinweis auf den kollektiven Charakter von Verantwortung 
ernst genommen werden, was eine weitergehende Betrachtung der gesell-
schaftlichen Vermittlungs- und Aushandlungsprozesse nahelegt. 

2.2 Verantwortung im politischen Diskurs

Es ist durchaus nachvollziehbar, dass der mit dem Prinzip ›Hoffnung‹ 
assoziierten Idee von Fortschritt in unserem technologisierten Zeitalter 
nicht mehr vertraut werden kann. Hans-Otto Apel (1990[1986b]: 183) 
sieht es aber als bedenklich an, dass sich Jonas von dem Vertrauen in die 
»immanente ›Vernunft der Geschichte‹« distanziert. Zwar sei es richtig, 
dass weder im Marxschen noch im Hegelschen Sinne davon ausgegangen 
werden könne, dass die Welt automatisch einem Besseren zustrebt, doch 
gehe Jonas fehl in der Einschätzung, dass die Frage, welche Entwicklun-
gen für den Menschen gut seien, vollständig hinter die Frage, was für den 
Planeten besser sei, zurücktreten solle. Dann dränge sich nämlich leicht 
auch eine sozialdarwinistische Lösung des Problems auf. Schließlich kön-
ne die Erde auch durch forcierte Schrumpfung der Weltbevölkerung ent-
lastet werden. Sicherlich käme eine nachhaltigere Wirtschaftsweise zu-
stande, wenn nur ausgewählte Personen überleben würden. Demnach 

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

fragt Apel (1990[1986b]: 185): »Muß also nicht ein entsprechender, so-
zial-emanzipativer Fortschrittsprozeß auch mit der heute geforderten Be-
wahrung des Daseins und der Würde des Menschen immer noch ver-
knüpft sein?« Apel – und Jürgen Habermas liegt dieser Auffassung sehr 
nahe – versteht seine Diskursethik deswegen ebenfalls als eine Verant-
wortungsethik. Allein durch die rationale Verhandlung und den vernunft-
gemäßen Gebrauch von Wissen im politischen Dialog wäre überhaupt 
denkbar, dass effektive Entscheidungen zugunsten einer Einschränkung 
der Technikfolgen getroffen werden könnten. In diesem Sinne entwickeln 
Apel (u.a. 1973[1972], 1989) und Habermas (u.a. 1992, 2015[1983]) 
das Prinzip ›Diskurs‹ zu einem formalen Grundprinzip der Ethik. 

Diskurs als ethisches Prinzip

Das Diskursprinzip kann nach Apel als grundlegendes Moralprinzip an-
gesehen werden, weil »jeder, der ernsthaft argumentiert, auch schon – 
zumindest implizit – eine ethische Grundnorm anerkannt haben muss« 
(Apel 1990[1975-88]: 46). Wer verstanden werden will, muss vorausset-
zen, dass so etwas wie ein verständigungsorientiertes Sprechen tatsäch-
lich auch den Austausch von Gedanken und Ideen ermöglicht. Idealer-
weise geht es beim Kommunizieren um den Versuch, das zu verstehen, 
was der andere sagt, und zunächst die eigenen Interessen und Überzeu-
gungen zurückzustellen. Selbstverständlich ist sich Apel bewusst, dass es 
keine idealen, rein rationalen und herrschaftsfreien Diskurse gibt. Jeder, 
der ernsthaft um Verständigung bemüht ist, müsse aber trotz besseren 
Wissens »merkwürdigerweise in seinem Publikum bereits die ideale Ar-
gumentationsgemeinschaft ansprechen« (ebd.: 202). Auf diese Weise ver-
sucht Apel das Prinzip Diskurs als letztbegründetes moralisches Prinzip 
abzuleiten (Apel 1989). Bekannterweise widerspricht Habermas dieser 
Ansicht. Ihm zufolge könne der diskurstheoretische Grundsatz allenfalls 
als universell angesehen werden. Einig sind sich Apel und Habermas aber 
schließlich darin, dass der diskurstheoretische Grundsatz die moralische 
Grundlage von Verständigung bilden kann, weil er sich als moralisches 
Prinzip lediglich auf die Prozedur der Aushandlung, nicht aber auf die 
zur Debatte stehenden Inhalte, bezieht. Im Sinne einer Verfahrensethik 
gibt er keinerlei Hinweise darauf, wie individuelle ethische Ansichten des 
praktischen Lebens bewertet werden sollen. 

Diskursorientierung zwischen Gesinnung und Verantwortung

Apel und Habermas sind sich bewusst, dass nicht jeder, der ernsthaft ar-
gumentiert, sich automatisch auch der Metanorm der Konsensbildung 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

verpflichtet fühlt. Vielmehr kann auch ernsthaft argumentieren, wer ein-
fach nur versucht, sein Gegenüber zu täuschen oder von seiner Meinung 
zu überzeugen. Die Diskursethik unterscheidet deswegen auch die Idee 
einer ethischen Kommunikation in einer idealen Kommunikationsge-
meinschaft, die auf Gleichberechtigung und Solidarität abzielt, von der 
strategischen Kommunikation realer Kommunikationsgemeinschaften, 
bei denen es um die Selbstbehauptung in politischen Debatten geht.

Paradoxerweise sind nun aber Situationen vorstellbar, in denen ein 
ethisches Kommunikationsverhalten unverantwortlich erscheinen mag, 
beispielsweise wenn in einer politischen Aushandlungssituation eine Par-
tei vehement versucht, ihre Interessen durchzusetzen. In diesem Fall wäre 
es unangemessen, wenn die Vertreterinnen und Vertreter der anderen 
Partei nicht gleichfalls versuchen würden, die Interessen derjenigen zu 
schützen, die sie vertreten. Apel hält in solchen Fällen eine strategische 
Argumentation für notwendig, die zwar keineswegs redlich oder aufrich-
tig ist, aber dem Zwecke einer langfristigen Durchsetzung des morali-
schen Prinzips der Diskursethik dienen soll. Apel (1990[1986a]: 141ff.) 
schlägt hierzu ein moralisch-ethisches Ergänzungsprinzip vor. Er sieht 
darin eine moralische Langzeitstrategie sowie eine Auflösung des Weber-
schen Dualismus zwischen Verantwortungs- und Gesinnungsethik. Max 
Weber (1958[1919]) hatte diese Unterscheidung auf politisches Handeln 
bezogen, welches seines Erachtens niemals blind einer Gesinnung folgen 
sollte, auch wenn diese das Gute verheißt. Politik müsse immer auch ver-
antwortungsbewusst die realpolitischen Konsequenzen ihrer Entschei-
dungen im Auge behalten. Ähnlich soll das Ergänzungsprinzip einer-
seits gewährleisten, dass ethisch orientierte Politik realpolitisch nicht von 
strategischen Offensiven unterminiert wird, dabei aber gleichzeitig die 
Bedingungen der gesellschaftlichen Kommunikation auf lange Sicht hin 
zu einer gerechteren und freieren Debattenkultur führen. 

Habermas (1992: 197) lehnt dieses Ergänzungsprinzip ab, denn es 
erfordere »ein seiner Struktur nach paradoxes Handeln: etwas soll zu-
gleich moralisch geboten sein und zweckrational angestrebt werden«. 
Das sei schlichtweg unmöglich. Doch sein Argument bleibt dabei selt-
sam abstrakt. Er begründet seine Ablehnung mit der Unvereinbarkeit 
von deontologischer und teleologischer Ethik. Es mag sicherlich richtig 
sein, dass sich diese ethischen Kalküle nicht logisch konsistent verbin-
den lassen, doch besagt das keineswegs, dass man sich lebensweltlich 
nicht für eine (unlogische) Mischung dieser Prinzipien entscheiden kann 
oder situativ für das, was gerade geboten oder angemessen erscheint. 
Ist es nicht vielmehr ein elementares Charakteristikum des tatsächli-
chen Lebens, dass es beständig Kompromisse einfordert, dass es theore-
tische Einsichten immer nur gebrochen widerspiegelt? Ist nicht die Not-
wendigkeit von Ambiguitätstoleranz eine zentrale Erfahrung, die immer 
dann gefordert ist, wenn man versucht, Theorie auf Praxis zu beziehen? 

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

Teleologische und deontologische Ethik mögen universaltheoretisch un-
vereinbar sein. Dies lässt aber noch lange nicht den Schluss zu, dass sie 
nicht – im Sinne gegenstandsbezogener Argumentationen – unterschied-
liche Positionen jeweils konsistent begründen können. Wenn eine Person 
Gründe hat, die Voraussetzungen einer Situation neu zu bewerten, dann 
kann sie auch zu einer neuen logisch konsistenten Auffassung gelangen. 
In solchen Fällen aber kann der Sachverhalt nicht durch eine universa-
listische rationale Untersuchung geklärt werden. Vielmehr ist das von 
Apel angeführte Theorem des performativen Widerspruchs interessant. 
Es besagt, dass eine Argumentation dann gegenstandslos ist, wenn sich 
innerhalb der Gedankengänge Bezüge aufzeigen lassen, die bestimmten 
Annahmen und Ideen widersprechen, die die argumentierende Person 
zuvor selbst für ihre Argumentation festgelegt hat. Auf diese Weise lassen 
sich partikulare Positionen einer prüfenden immanenten Kritik unterzie-
hen. Dieses Argument ist auf eine ganz andere Art und Weise stichhaltig, 
als es der Habermassche Verweis auf die Unvereinbarkeit verschiedener 
theoretischer Ethikentwürfe ist. Das Argument des performativen Wider-
spruchs bezieht sich allein auf die Binnenlogik einer konkret stattfinden-
den Argumentation, mit der natürlicherweise immer auch der Anspruch 
verbunden ist, diese Argumentation sei logisch konsistent. Es kann also 
zur Verdeutlichung von Ungereimtheiten beitragen. 

Diskurs und Transzendenz

In jedem Fall muss ein verständigungsorientierter Diskurs über die par-
tikularen Binnenlogiken hinausgehen. Sowohl Apel wie auch Habermas 
halten hierfür eine Rationalisierung und die Transparenz von Argumen-
tationen für unabdingbar. Es ist Voraussetzung jeder Kommunikation, 
dass versucht wird, sich durch nachvollziehbare Argumentation ver-
ständlich zu machen. Auf dieser Basis begründet sich der Anspruch der 
Diskursethik. Verständigung stellt sich als ein moralisches Prinzip der 
gesellschaftlichen Aushandlung dar, welches im Sinne eines »Gerechtig-
keits- und Verantwortungsprinzip von vornherein die Interessen aller Be-
troffenen berücksichtigt« (Apel 1990[1987]: 281). Es entsteht die Vision 
einer zwanglosen Aushandlungssituation, in der sich das bessere Argu-
ment durchsetzt, allein deswegen, weil alle Beteiligten dessen Stichhal-
tigkeit erkennen. »Die spezifisch moralische Fragestellung löst sich vom 
ego- (bzw. ethno-)zentrischen Bezugspunkt je meines (oder unseres) Le-
benskontextes und verlangt eine Beurteilung interpersoneller Konflikte 
unter dem Gesichtspunkt, was alle gemeinsam wollen könnten« (Haber-
mas 1992: 124). Um dies zu ermöglichen schlägt Habermas zwei Grund-
prinzipien vor. Nach dem Diskursprinzip »D« sollen in einer Debatte nur 
die »Normen Geltung beanspruchen dürfen, die die Zustimmung aller 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen Diskurses finden (oder fin-
den könnten)« (Habermas 2015[1983]: 103). Nach dem Universalisie-
rungsprinzip »U« muss darüber hinaus jede gültige Norm der Bedingung 
genügen, »daß die Folgen und Nebenwirkungen, die sich jeweils aus ih-
rer allgemeinen Befolgung für die Befriedigung der Interessen eines je-
den Einzelnen (voraussichtlich) ergeben, von allen Betroffenen akzeptiert 
(und den Auswirkungen der bekannten alternativen Regelungsmöglich-
keiten vorgezogen) werden können« (ebd..: 75-76). 

Es ist unschwer zu erkennen, dass diese Prinzipien eine tiefgreifen-
de Rationalisierung gesellschaftlicher Diskurse erfordern. Ganz grundle-
gend fordern sie allen Beteiligten nicht nur kommunikative Kompetenzen 
ab, sondern in wesentlich entscheidenderem Maße auch die Fähigkeit, 
vom eigenen Standpunkt zurücktreten zu können. Verantwortung lastet 
damit auf dem Individuum, in Form des Appells, diese Rationalität zu 
leisten. Die Habermasschen Grundprinzipien erfordern eine zumindest 
partielle Distanzierung von den eigenen Überzeugungen. Gefordert ist 
demnach eine rationale Selbsttranszendierung im Gespräch. Letztlich ist 
es demnach die Verantwortung des Einzelnen, sich selbst zu einem der-
art rational befähigten Subjekt heranzubilden. Entsprechend wurde zeit-
geschichtlich auch Bildung und Qualitätsjournalismus propagiert und 
protegiert. Heute ist aber deutlich geworden, dass eine durchschnittli-
che Person derartige Selbstrationalisierung im Gespräch gar nicht leis-
ten kann, also notwendigerweise überfordert ist, diese Regeln in konkre-
ten Debatten anzuwenden. Hans Joas (1997: 284f.) betont auch, dass 
Selbsttranszendenz viel wahrscheinlicher der affektiven Bindung an den 
Gesprächspartner entspringt denn der rationalen Argumentation. Selbst-
transzendenz entsteht demnach weniger einem rationalen Verstehen der 
Argumente des Anderen als vielmehr durch die Erfahrung, dass der An-
dere offensichtlich ebenso überzeugt von seiner Meinung ist, wie man 
selbst. Im Gesicht des Anderen (Lévinas 1998[1963]) erscheint die Ah-
nung eines unendlich unergründlichen fremden Kosmos.

Das Rechte und das Gute

Die Diskursethik, zumindest in der Habermasschen Ausdeutung, offen-
bart aber noch ein weiteres Problem. Wenn sie als Schlüssel zu morali-
schem Verhalten verstanden wird, gewährt sie dem Rechten, das in de-
mokratischen Prozessen beschlossen wurde, uneingeschränkten Vorrang 
vor dem Guten (Joas 1997: 127ff.). Was im herrschaftsfreien Diskurs be-
schlossen wurde, muss schließlich verbindlich für alle Mitglieder einer 
Gemeinschaft gelten. Damit wird aber das moderne Rechtswesen zum 
alleinigen Integrationsmechanismus moderner Gesellschaften erhoben. 
Es waren insbesondere die Kommunitaristen (vgl. hierzu die Beiträge in 

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

Honneth 1993 und Brumlik & Brunkhorst 1993) die darauf hinwiesen, 
dass das nicht ausreicht, um moderne Gesellschaften in ihrer Diversität 
angemessen zu integrieren und zu regulieren. Die Habermassche Dis-
kursethik etabliert eine Trennung von Moral und Ethik, die Hans Joas 
(1997) insofern für verkürzend hält, als dass sie dem praktischen Leben 
widerspricht. Trennt man Moral, als die Sphäre universell geltender Nor-
men des Zusammenlebens von der Ethik, die man als eine Sphäre par-
tikularer Gesichtspunkte bezüglich der Frage nach einem guten Leben 
versteht, dann besteht die Tendenz ersteres der Gesetzgebung zu überant-
worten und zweites vollständig der individuellen Willkür zu überlassen. 
Zwar erkennt auch Habermas die Grenzen der Duldsamkeit, denn als 
Staatsbürger muss man sich ganz offensichtlich mit den Konflikten um 
Grenzziehungen bezüglich ethischer Fragen aller Art auseinandersetzten, 
doch Jaeggi (2014[1987]: 31) zufolge ist »die Trennung von Moral und 
Ethik faktisch häufig der erste Schritt nicht nur zu einer pragmatisch-
agnostischen Haltung, sondern auch zu einem faktischen Nonkognitivis-
mus in Bezug auf ethische Fragen, der ganz im Gegensatz zum erklär-
ten Kognitivismus in Bezug auf moralische Fragen steht.« Für politische 
Prozesse wird dann vehement eine Rationalität eingefordert, während 
die rationale Untersuchung persönlicher Werthaltungen gleichzeitig als 
unangemessen abgelehnt wird. Dies führt tendenziell zu einer liberalen 
Position, der zufolge sich Theorie eine ›ethische Enthaltsamkeit‹ aufer-
legen sollte. Fragen der Ethik, also Debatten darüber, was Personen in-
dividuell für gut ansehen, und welche Ansichten dabei Geltung erlangen 
sollen, werden von der Diskursethik bewusst ins Private verlegt (Apel 
1990[1987]; Habermas 1992; 2015[1983]). Auf der einen Seite kann 
das als eine Errungenschaft betrachtet werden. Die Privatsphäre wird – 
und das auch zurecht – vom modernen Rechtsstaat vor Übergriffen ge-
schützt. Dies ermöglicht aber auch eine von Jaeggi prominent kritisierte 
Abschottung von Lebensformen im Privaten. Wenn Lebensformen zur 
Privatsache erklärt werden, dann ermöglicht dies auch, dass das Private 
in manchen Lebensformen möglicherweise nicht mehr der Schutzraum 
ist, den sich der moderne Rechtsstaat erträumt, sondern zum Raum der 
Unterdrückung und Gewalt wird. Auch Carol Gilligan (1988[1982]: 33) 
spricht davon, dass »eine Moral des Rechts und der Nichteinmischung 
wegen der in ihr ruhenden Möglichkeit, Gleichgültigkeit und mangeln-
de Anteilnahme zu rechtfertigen« durchaus erschreckend wirken kann. 
Eine derartige akademische Haltung der Nichteinmischung manifestiert 
sich in einem Kulturrelativismus, der durch die Orientierungslosigkeit, 
die er bezüglich interkultureller Fragen erzeugt, in der Kritik steht, gesell-
schaftliche Polarisierungen anzuheizen (Edlinger 2015; Nassehi 2015; 
Weiss 2017; s. a. Kap 1.3).

Die Diskursethik vertritt ein striktes Primat des Rechten vor dem Gu-
ten. Was moralisch geboten sein soll, wird mittels rationaler Aushandlung 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

demokratisch beschlossen. Dies entspricht dem Selbstverständnis eines 
modernen Rechtsstaates. Kein Rechtssystem wird aber jemals alle Even-
tualitäten des Lebens derart bedenken, dass alle Entscheidungen immer 
auch von allen Beteiligten als gerecht empfunden werden (Hoffmann-
Riem 2001; Lotter 2012: 267ff). Jedes Rechtssystem braucht Ermessens-
spielräume, in denen individuelle Ansichten darüber, was im konkreten 
Einzelfall für gut empfunden wird, zumindest ansatzweise mitbedacht 
werden können. Entsprechende Verfahrensweisen sind vielen Rechtssys-
temen auch implementiert, doch bietet sich, wie gezeigt werden wird, 
ein weites Feld an Tatbeständen, die weiterhin als ungerecht empfunden 
werden, weil sie keiner Gerichtsbarkeit unterliegen und auch niemals 
justiziabel sein können. Vorfälle, die derartiges Unrechtsempfinden her-
vorrufen, konstituieren ein weites Feld gesellschaftlich streitbarer Sach-
verhalte. Es ist dies das Feld der Kritik, nicht nur der Gesellschaftskritik 
und der kritischen Theorie, sondern auch das der alltäglich gelebten Kri-
tik. Das dieses Feld heute weitgehend von einer oppositionellen Haltung 
besetzt ist, wurde vorausgehend schon als problematisch thematisiert. 

Instrumentalisierung der Rationalität

Daran aber ist die Diskurstheorie nicht gescheitert. Warum demokra-
tische Verhandlungen, beispielsweise über Maßnahmen gegen den Kli-
mawandel, bisher kaum durchschlagend wirksame Resultate erzeugt 
haben, liegt auch daran, dass der moralische Imperativ des rationalen 
Argumentierens instrumentalisiert wurde. Auf der einen Seite haben 
Kompetenzinitiativen, wie etwa neoliberale think tanks, eine Politik der 
Alternativlosigkeit hervorgebracht, während der Forschung und der wis-
senschaftlichen Expertise auf der anderen Seite zusehends die Überzeu-
gungskraft geraubt wurde, etwa durch scheinwissenschaftliche Korrup-
tionsversuche, wie im Falle der tabacco strategy (Oreskes & Conway 
2010). Gleichzeitig ist auch in vielen gesellschaftlichen Bereichen eine 
zunehmende Rationalisierung und Kontrolle nach Maßgabe rechtlicher 
und bürokratischer Maßstäbe zu verzeichnen, wodurch der individuel-
len Vernunft oftmals unüberwindbare Grenzen gesetzt werden. Regulie-
rungen, Normen und Vorschriften rauben Selbstwirksamkeit insbeson-
dere dort, wo trotz drängender Problemlagen angepasste praktikable 
Einzelfalllösungen wegen allzu spezifischer Regeln nicht umgesetzt wer-
den dürfen.1 

Man könnte nun zu dem Schluss kommen, dass korrumpierende 
strategische Kommunikation die ethisch-moralischen Ansprüche der 

1	 Beispielsweise wurde es im Herbst 2020 während der COVID-19 Pandemie 
Schulen verboten, privat gespendete Luftfilteranlagen zu betreiben.

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Diskurstheorie ad absurdum geführt und damit der Bürokratie und au-
toritären Bestrebungen den Weg geebnet haben. Vielleicht hätte die Dis-
kurstheorie dem von Apel vorgeschlagenen Ergänzungsprinzip mehr 
Aufmerksamkeit schenken sollen. In diesem Sinne werden im Folgen-
den die Bedingungen untersucht, unter denen es angemessen erscheint, 
zwischen strategischem Argumentieren und verständigungsorientierter 
Kommunikation, oder auch zwischen Kritik als Opposition und Kritik 
als Mediation zu mäandern. Bevor aber diese Frage diskutiert wird, noch 
kurz ein Blick auf die jüngeren Entwicklungen gesellschaftlicher Verant-
wortungsverhältnisse.

2.3 Verantwortung nach der Verantwortungsethik

Die bisher genannten Autorinnen und Autoren haben den Begriff der 
Verantwortung zu einer Schlüsselkategorie der praktischen und der Mo-
ralphilosophie gemacht (Bayertz 1995; Banzhaf 2012). Damit war der 
Begriff in den 1970er - 80er Jahre prominent in den politischen Debat-
ten präsent. In den 80ern aber erlebte er mit der konservativen Revolu-
tion unter verändertem Vorzeichen eine weitere Konjunktur. 

Der Aufstieg der Eigenverantwortung

Yascha Mounk (2017a) beschreibt eine schleichende Verlagerung von 
strukturellen Überlegungen auf der gesellschaftlichen Ebene (responsi-
bility) hin zu einer Betonung des Individuums und dessen persönlicher 
Verantwortung (accountability). Der kollektive Charakter der Verant-
wortung sei dabei sukzessive aus dem Blick geraten. In Ratgeberliteratur, 
Kolumnen und der politischen Sprache werde an die Eigenverantwor-
tung des Einzelnen appelliert und so sei schließlich unsere gesamte mo-
ralische Vorstellungskraft tief von diesem Begriff erfasst worden. Selbst 
unsere Vorstellungen von der Natur eines Wohlfahrtsstaates hätten sich 
dadurch verändert. 

Dem Individuum wird in nahezu allen Lebensbereichen zunehmend 
Verantwortung zugeschrieben, so etwa für die eigene Gesundheit, Bil-
dung oder Zukunftsabsicherung. Um individuell Vorsorge treffen zu kön-
nen wird dem Individuum auferlegt, seine zukünftigen Bedürfnisse schon 
vorab zu ermitteln. Stillschweigend geht damit natürlich die Erwar-
tung einher, jede und jeder solle diesen Aufforderungen auch nachkom-
men. Im Umkehrschluss entstehen damit potenziell auch entsprechende 
Schuldzuschreibungen. Fälle von persönlichen Notlagen erscheinen dann 
allzu leicht als Fälle verfehlter Eigenverantwortung. Damit entsteht auch 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

die Tendenz zu Ansichten, die die Benachteiligten einer Gesellschaft pau-
schal diffamieren, wie etwa die folgende:

»Citizens exercise personal responsibility when they do the hard work 
and make the prudent choices that will ensure they have enough money 
to take care of their own needs. Citizens fail to exercise personal 
responsibility, by contrast, when they are so lazy, or make such foolish 
choices, that they wind up asking for collective assistance. Responsibility, 
in short, has become a form of accountability for our actions.« (Mounk 
2017b)

Mounk zufolge befinden wir uns heute in einem ›Zeitalter der Verant-
wortung‹, denn es habe sich eine Rhetorik der persönlichen Verantwor-
tung durchgesetzt. Gerät eine Person in eine Notlage, dann wird das 
tendenziell als eigenes Verschulden angesehen und es liegt nahe, dieser 
Person den Anspruch auf Unterstützung durch die Gemeinschaft abzu-
sprechen. Implizit schwingt dabei die Einschätzung mit, Menschen sei-
en die alleinigen Souveräne ihres Lebens. Wer erfolgreich ist, der glaubt 
auch gerne, dass nur er allein für seinen Erfolg verantwortlich ist, dass 
er eben die richtigen Entscheidungen getroffen und die richtigen Haltun-
gen habe. Nicht nur in Deutschland wurden derartige Auffassung etwa 
im Prinzip des Förderns und Forderns in vielen Bereichen der Sozialpo-
litik eingeführt. Bezüglich einer entsprechenden Arbeitsmarktpolitik be-
deutet das beispielsweise, dass erwerbsfähige Hilfebedürftige alle sich 
ihnen bietenden Möglichkeiten zur Beendigung oder Verringerung ih-
rer Hilfebedürftigkeit ausschöpfen müssen. Tun sie das nicht, dann dro-
hen Sanktionen, bis zur Aussetzung der Hilfszahlungen. Dabei wird au-
ßer Acht gelassen, dass es letztlich einer Behörde obliegt zu beurteilen, 
welche Maßnahmen möglich und angemessen sind. Eine Behörde kann 
dies aber – um Willkür und Missbrauch auszuschließen – nur nach kla-
ren bürokratischen Vorgaben beurteilen. Damit wird paradoxerweise 
das unmöglich gemacht, was ein solches System überhaupt nur gerecht 
machen könnte: eine faire und angemessene, das heißt individualisier-
te Beurteilung des jeweiligen Einzelfalles. Es entsteht eine Atmosphäre 
der Kontrolle nach Vorschriften, in der individuelle Gründe allzu leicht 
zu Ausreden degradiert werden. Das kommt einer strukturellen Verur-
teilung der Hilfebedürftigen gleich. Mounk (2017a/b) zufolge ist diese 
strafende Haltung gegenüber den Mitmenschen eine zutiefst verhängnis-
volle Angelegenheit. Sie verkennt, was eine Gemeinschaft ihren Mitbür-
gern als unveräußerliche Rechte zuerkennen sollte: das Recht auf Wah-
rung der menschlichen Würde. Dies müsse allen Menschen, unabhängig 
von deren Entscheidungen, zuerkannt werden. 

Ebenso gerät sukzessive aus dem Blick, dass auch strukturelle Faktoren 
Ursache individueller Notlagen sein können. In poststrukturalistischen 
Betrachtungen wird deshalb in der Regel auch von einer Naturalisierung 

VERANTWORTUNG NACH DER VERANTWORTUNGSETHIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

dieser Art von Verantwortung ausgegangen. Die erhobenen Forderun-
gen nach Eigenverantwortung erfahren in den Subjektivierungsweisen 
der Individuen eine Verkörperung und bewirken so einen vorauseilen-
den Gehorsam. Als Basis der Vorstellung individueller Verantwortung 
lässt sich so beispielsweise eine individualisierende Biopolitik erkennen, 
die zur Selbstvermessung und Selbstoptimierung veranlasst. Es entsteht 
etwa die Aufforderung durch smart watches die eigenen Vitaldaten und 
Bewegungsleistungen aufzeichnen. Auch eine neoliberale Wohnungspo-
litik findet auf diese Weise ihren Ausdruck in einem entfesselten Immo-
bilien- und Wohnungsmarkt und das responsibilisierte Verständnis von 
Sicherheit drückt sich in immer unübersichtlicheren Angeboten der Ver-
sicherungsbranche aus. Verantwortung erscheint heute als unhintergeh-
barer Imperativ. In poststrukturalistischer Perspektive hat sich die Rede 
von Verantwortung als moralischer Grundsatz universalisiert und damit 
als Macht etabliert. Weil aber in poststrukturalistischem Sinne jede Idee 
einer universalisierten Moral als Unterdrückung erscheint, wird Verant-
wortung kategorisch zurückgewiesen und Effekte von persönlich emp-
fundener Verantwortung entsprechend als trügerisch empfunden und 
zum gouvernementalen Machteffekt erklärt. 

Der kritische Poststrukturalismus strebt eine Entunterwerfung der 
Subjekte von jeglichen moralischen Imperativen an. Die von den Beför-
derern der kritisierten Responsibilisierung erhobenen Argumente ent-
sprechen aber ironischerweise genau dieser poststrukturalistischen Lo-
gik. Bestimmte Verhaltensdispositionen einer Bevölkerungsmehrheit, so 
wird argumentiert, müssen ökonomisch oder politisch als Vorausset-
zung betrachtet werden (subjektivierende Macht). Man müsse doch se-
hen, dass viele Menschen sich auf den Sozialleistungen, die lange Jahre 
zu großzügig verteilt worden seien, ausruhen. Ebenso könne man auch 
nicht einfach Marktprinzipen aushebeln, die den Menschen in Fleisch 
und Blut übergegangen (subjektiviert) seien. Man könne nicht einfach 
ökologisch nachhaltigere Waren produzieren, wenn sich nicht vorher et-
was am Konsumverhalten ändert. An dieser Stelle erübrigt sich schließ-
lich jede weiter Diskussion um Verantwortung, denn auf diese Weise 
kann man sie für sich selbst beliebig ablehnen und anderen zuschrei-
ben. Wenn privilegierte Personen mit Entscheidungsbefugnissen auf die-
se Weise von ihrer eigenen gesellschaftlichen Verantwortung ablenken 
und die Verantwortung derart unspezifisch den Unterprivilegierten zu-
schreiben, dann fühlt man sich an Bruno Latours (2008: 53f) Essay »wir 
sind niemals modern gewesen« erinnert. Dort erklärt ein Weißer, hier als 
Sinnbild der personifizierten Moderne, in gespaltener Zunge einem Indi-
aner die Vorzüge des modernen Denkens. Dabei wechselt er wiederholt 
die Position. Je nachdem wie es ihm gerade passt, betont er dabei jeweils 
die gestaltbare soziale Konstruktion oder die unhintergehbare Realität 
der sozialen Verhältnisse. 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Doch die poststrukturalistische Kritik der Responsibilisierung eröffnet 
eine wichtige Perspektive. Indem sie nahelegt, dass sich hinter dem Ruf 
nach Verantwortung anderweitige politische oder ökonomische Interes-
sen verbergen können, verdeutlicht sie eindringlich den Missbrauch, der 
im Namen der Verantwortung begangen werden kann. Damit dekons-
truiert sie aber nicht mehr als die politische Instrumentalisierung des 
Begriffs, die durch dessen Reduktion auf Selbstverantwortung möglich 
wird. Um dieser Unverbindlichkeit von Verantwortung zu entgehen, 
muss gefragt werden, ob Verantwortung nicht doch auch ein wichtiges 
Prinzip des menschlichen Zusammenlebens darstellt.

Die Rationalisierung der Verantwortung vor dem eigenen Gewissen

Responsibilisierung könnte nicht stattfinden, wenn es nicht auf brei-
ter gesellschaftlicher Basis eine große Bereitschaft gäbe, Verantwor-
tung zu übernehmen und Zuschreibungen individueller Verantwortung 
als gerechtfertigt zu empfinden. Woher aber kommt diese Bereitschaft? 
Georg Picht (1969) zufolge ist die moraltheoretische Verwendung des 
Begriffs der Verantwortung christlichen Ursprungs. Sie geht weit über 
sozial kodifizierte Formen von Verantwortung, wie etwa rechtlich gege-
bene Haftung, Rechenschafts- oder Fürsorgepflicht, hinaus. Zu der Ver-
antwortung, die man für etwas oder für jemanden trägt, trete mit dem 
christlichen Einfluss die Vorstellung, es gäbe auch eine Verantwortung 
vor einer höheren Instanz. In der christlichen Vorstellung trage man Ver-
antwortung vor Gott. Picht zufolge erzeugt die Rede von Verantwortung 
damit einen Bedeutungsüberschuss, der erst einmal überhaupt nicht ab-
grenzbar ist, da die Instanz, vor der man Verantwortung trägt, der eige-
nen Position unermesslich überlegen ist. Der Wille Gottes ist letztlich un-
ergründlich. Entsprechend kann ein Mensch es nicht vermeiden, sich auf 
die ein oder andere Art schuldig zu machen. Im christlichen Sinne ist es 
das Wesen der Sünde, dass man ihr niemals vollständig ausweichen kann. 

Picht argumentiert nun, dass Theologie und Seelsorge die Menschen 
dazu erzogen haben, diesen Bedeutungsüberschuss zu internalisieren und 
ihr Dasein im Hinblick auf die Heilsgewissheit ihrer Seele auszurichten. 
Im neuzeitlichen Denken sei dann schließlich das denkende Ich an die 
Stelle Gottes getreten und zu dieser maßgeblichen Instanz der sittlichen 
Vernunft erhoben worden. »Deshalb wird die Verantwortung als Ver-
antwortung vor dem eigenen Gewissen, das heißt als Verantwortung vor 
sich selbst, als Selbstverantwortung verstanden« (Picht 1969: 320). Die-
ser Auffassung folgend entsteht für den modernen Menschen damit eine 
Verpflichtung zu verantwortungsvollem Handeln, dessen Maßstab aber 
nun alleinig er selbst sein muss. Nicht mehr eine Institution, wie etwa 
die Kirche, hat noch die Deutungshoheit, diesen Bedeutungsüberschuss 

VERANTWORTUNG NACH DER VERANTWORTUNGSETHIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

zu explizieren. Naheliegend also, dass die Moralphilosophie mit zahlrei-
chen rationalen Angeboten versucht, diese Lücke zu schließen. Im auf-
klärerischen Sinne soll jede und jeder Einzelne befähigt werden, für sich 
selbst gutes Handeln zu begründen. Entsprechend ergibt sich heute der 
Imperativ, dass jede und jeder für sich selbst die Pflicht hat, ihre oder sei-
ne persönliche Verantwortung in Bezug auf die gesellschaftlichen Zeit-
fragen zu bestimmen. Die hierzu notwendigen Rationalisierungen von 
Verantwortung können aber letztlich nur gelingen, wenn es möglich ist, 
eindeutige objektive Kausalzusammenhänge zu bestimmen, die zwangs-
läufig zu wünschenswerten oder eben nicht wünschenswerten Ergebnis-
sen führen. Das aber ist die Krux an der Sache. Wenn es beispielswei-
se um die großen Selbstgefährdungen moderner Gesellschaften durch 
Hochtechnologie, Biotechnik und ökologische Problematiken geht, dann 
lässt sich kaum eindeutig bestimmen, wie individuelles Handeln ausge-
richtet werden müsste, um auf gesamtgesellschaftlicher Ebene risikomi-
nimierend wirksam zu sein. Zwar ist eindeutig, dass der Ausstoß von 
Treibhausgasen den Klimawandel antreibt. Keineswegs geklärt ist aber 
die Frage, ob nun politischer Aktivismus oder persönlicher Verzicht ei-
nen größeren transformierenden Einfluss auf diese Zusammenhänge be-
wirken kann. Dies spiegelt sich beispielsweise in der Frage um nachhal-
tiges Konsumverhalten wider. Auf der einen Seite steht eine Position, die 
den Konsumenten in mehrfacher Hinsicht als überfordert ansieht. Da-
mit wird Konsumentenverantwortung »zwar nicht obsolet, aber in ih-
rem Anspruch und ihren Möglichkeiten stark relativiert« (Grunwald 
2018: 434). Menschen leben in politisch gewollten Strukturen und in 
dieser Auffassung sind es die Rahmenbedingungen, Systemzwänge und 
Anreizsysteme, die geändert werden müssen. Die andere Seite sieht hin-
gegen eine »überforderte Politik« und begreift den individuellen Konsum 
als das maßgebliche Instrumentarium einer nachhaltigen Transforma-
tion (Paech 2018). Die Auffassungen von individueller Verantwortung 
könnten also konträrer nicht sein. Für die einen ist sie der Königsweg 
zu einem moralisch guten Leben, für die anderen liegt in ihrer Betonung 
entweder maßlose Selbstüberschätzung oder ein Versuch gouvernemen-
taler Steuerung oder gar Unterdrückung.

Die Heftigkeit und Vielfältigkeit der Positionen zeugen von widerstrei-
tenden Tendenzen zwischen der Forderung nach einer Ausdehnung von 
Verantwortung und Hinweisen auf die Grenzen menschlicher Verantwor-
tungsfähigkeit (Kaufmann 1995). Im Sinne der Diskursethik wünscht 
man sich nun vielleicht, die unterschiedlichen Auffassungen würden pro-
duktive Debatten entstehen lassen, wodurch Maßnahmen beschlossen 
werden könnten, die notwendigen Verantwortlichkeiten produktiv zu re-
gulieren. Die zunehmende politische Polarisierung verweist aber eher da-
rauf, dass Rationalisierungen von Verantwortung allzu leicht zu Dogmen 
werden und damit unversöhnliche Lagerbildungsprozesse bewirken. 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

Darüber hinaus bringt der Imperativ zur Eigenverantwortung psycho-
logische Problematiken mit sich, nicht nur weil er, sofern er ernst genom-
men wird, zwangsläufig in die Überforderung führen muss sondern auch, 
weil er das Motiv der Schuld oder des sich Mitschuldigmachens in sich 
trägt. Die zunehmende gesellschaftliche Uneinigkeit ist ein guter Grund 
sich weiter auf die Suche nach Verantwortung zu begeben und sich vor 
allem den Dimensionen von Verantwortung zuzuwenden, die außerhalb 
der engen Vorstellungen von Eigenverantwortlichkeit liegen.

2.4 Verantwortlichkeiten und die soziale Kodierung  
von Verantwortungsbereichen

Der Idee der Eigenverantwortlichkeit zufolge kann eine Person nur für 
eine Handlung vollumfänglich verantwortlich sein, die sie bewusst aus-
führt, trotz besseren Wissens unterlässt oder wenn sie aus grober Un-
achtsamkeit heraus Fehler begeht, die sie hätte vermeiden müssen. Ver-
antwortung liegt demnach primär auf der Handlung und nur insofern 
auf den Folgen dieses Handelns, als dass retrospektiv abgeschätzt wird, 
ob die Wahrscheinlichkeiten des Eintreffens negativer Folgen absehbar 
waren und richtig kalkuliert wurden (Nida-Rümelin 2011). Heutige 
Rufe nach Verantwortung, etwa wenn die Verantwortung für den eige-
nen ökologischen Fußabdruck, die private Altersvorsorge oder individu-
elle Versicherungsportfolios eingefordert wird, folgen aber nur scheinbar 
diesem autonomistischen Ethos der Eigenverantwortlichkeit durch rich-
tiges Handeln. Angesichts ihres zukunftsbezogenen Charakters zielen sie 
darauf ab, bestimmte Ergebnisse zu produzieren, die ohne einen Begriff 
kollektiver Verantwortung nicht verstanden werden können. Das richti-
ge Handeln steht im Zeichen eines gemeinschaftlichen Zieles.

»Im Gegensatz zum handlungsbezogenen Ex-post-Begriff der Verant-
wortung ist der Ex-ante-Begriff primär ereignis- und zustandsbezogen. 
Das Ziel der Verantwortung ist primär die Herstellung bestimmter Gü-
ter und die Vermeidung bestimmter Übel und nicht - wie in den ›deon-
tologischen‹ Bereichen der Moral - die Ausführung oder Unterlassung 
bestimmter Handlungen.« (Birnbacher 1995: 147)

Im Gegensatz zu Verhaltensnormen wird die Art und Weise, wie verant-
wortliches Handeln innerhalb eines Verantwortungsbereiches aussehen 
könnte, nicht festgelegt. In einer Ex-ante Bestimmung von Verantwor-
tung werden allenfalls grob umrissene Ziele benannt und vielleicht eini-
ge konkretere Ergebnisse bestimmt, die wünschenswerter Weise eintre-
ten oder ausbleiben sollten, etwa ein Versicherungsportfolio erstellen, 
um sich damit vor Altersarmut zu schützen. Festzustellen, was genau 

VERANTWORTLICHKEITEN UND DIE SOZIALE KODIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

dazu getan werden muss, liegt im Ermessen der betreffenden Person. 
Das Ziel aber ist ein gemeinsames; Altersarmut zu reduzieren bei gleich-
zeitiger Entlastung des Rentensystems. Ebenso werden bei Verantwor-
tungsbereichen innerhalb organisatorischer Strukturen Personen mit 
komplexen Aufgaben, wie etwa der Leitung bestimmter Organisations-
einheiten betraut. In der Regel werden hierzu Verantwortungsbereiche 
abgegrenzt innerhalb derer wiederum bestimmte Aufgabenbereiche aus-
gewiesen werden. Hier wird auf kooperative Verantwortung gesetzt, die 
davon ausgeht, dass ein gewisses intersubjektives Verständnis bezüglich 
des zu erfüllenden Aufgabenbereiches existiert. Der Begriff der Verant-
wortung bezieht sich also primär auf die Mitwirkung an einer gemein-
samen Sache, die dem gesellschaftlichen Bereich zugeordnet ist, in dem 
sich der Verantwortungsbereich befindet. Verantwortung überschreitet 
also naturgemäß das Individuum.

Wie Verantwortung das Individuum überschreitet

Bei kooperativer Verantwortung wird in der Regel ein common sense 
über die Prinzipien, Ziele und Zwecke des jeweiligen gesellschaftlichen 
Bereiches vorausgesetzt. Ein wesentlicher Aspekt eines common sense 
ist aber, dass er nicht im Einzelnen expliziert wird. Es wird angenom-
men, dass die jeweiligen Bewerberinnen und Bewerber für eine verant-
wortungsvolle Tätigkeit den notwendigen Kontext kennen, weil sie die-
se Kenntnis beispielsweise durch ihre berufliche Ausbildung gewonnen 
haben. Mit der Übernahme eines Verantwortungsbereichs werden ini-
tial weitgehend unbestimmte Schutz-, Fürsorge- oder Aufsichtspflich-
ten übertragen. In der Regel gibt es im Verlauf der Tätigkeiten dann re-
gelmäßige Abfragen an die Verantwortungspersonen, in denen diese ihr 
Handeln darstellen oder begründen müssen. ›Verantwortung‹ gründet 
auf dem Wortstamm ›antworten‹ (Banzhaf 2002; Nida-Rümelin 2011). 
›Verantwortlich sein‹ bedeutet demnach so viel wie ›eine Antwort schul-
dig sein‹ und ›sich verantworten‹ so viel wie ›jemandem Antwort ge-
ben‹. Dies ist aber kein Appell an ein vollkommen autonomes Subjekt. 
Die Gründe, die bei der Abfrage von Verantwortung zur Sprache kom-
men, liegen nicht im Individuum alleine, sondern Nida-Rümelin (2011) 
zufolge in einer strukturellen Rationalität. Diese stelle sich als ein Netz 
von Begründungsspielen dar, mittels derer Verantwortung im jeweiligen 
gesellschaftlichen Zusammenhang verhandelt, akzeptiert oder zurückge-
wiesen wird. Innerhalb dieser Begründungsspiele existieren immer auch 
spezifische Erklärungen darüber, was den kooperativen Charakter der je-
weiligen Praktiken konstituiert. Diese Erklärungen sind Aufforderungen, 
nicht egoistisch eigennützige Ziele zu verfolgen, sondern seine Eigenin-
teressen hinter der Erreichung des gemeinsamen Zieles zurückzustellen: 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

»Jeder einzelne trägt dann eine Verantwortung für diese kollektive ko-
operative Praxis. Diese Verantwortung lässt sich nicht herunterbrechen 
auf die Folgenabschätzung des eigenen Tuns« (ebd.: 123). Dies gelte in 
ganz unterschiedlichen sozialen Zusammenhängen. So könne man bei-
spielsweise seine Mitverantwortung für die Regierungsübernahme einer 
autoritativen Partei nicht zurückweisen, wenn man diese gewählt hat – 
und sei das nur als Protestwähler. Auch wenn die Stimme des Einzelnen 
keineswegs den Ausschlag gegeben haben mag, so erwartet es doch die 
demokratische Idee, dass man nach seiner Überzeugung wählt. Entspre-
chend habe man Nida-Rümelin zufolge seine Stimme dem Autoritaris-
mus gegeben. Derartige rationale Begründungszusammenhänge würden 
die gültigen von den ungültigen, die akzeptablen von den nicht-akzep-
tablen Gründen trennen und sich in allen Lebensbereichen und -stilen 
nachweisen lassen. 

Obwohl auf gesellschaftlichen Positionen immer nur Einzelperso-
nen mit entsprechender Verantwortlichkeit betraut werden können, 
bleibt Verantwortung aber nicht auf den tatsächlichen konkreten Ein-
flussbereich dieser Einzelpersonen beschränkt. Verantwortung ist sozi-
al kodiert, denn von Personen, die derartige Verantwortlichkeiten über-
nehmen, werden in der Regel auch bestimmte Kompetenzen erwartet. 
Darunter zählen kognitive, kommunikative und moralische Fähigkei-
ten (Kaufmann 1995: 88ff.). Kognitive Fähigkeiten werden in der Regel 
über entsprechende Ausbildungsgänge oder spezielle innerbetriebliche 
Qualifizierungsmaßnahmen abgeprüft und ausgebildet. Das Weiterler-
nen der Verantwortungspersonen wird mittels hierarchischer Systeme 
von Karrierestufen honoriert. Kommunikative Fähigkeiten sind erfor-
derlich, da verantwortungsvolle Handlungsfelder häufig im Schnittfeld 
vieler unterschiedlicher Meinungen und Positionen liegen und deswe-
gen auch entsprechend konfliktträchtig sein können. Es ist also wich-
tig, dass eine mit Verantwortung betraute Person ihre Entscheidungen 
und ihr Handeln überzeugend darzustellen weiß. Ebenso muss sie kri-
tikfähig sein und andere Meinungen reflektieren und respektieren kön-
nen. Zu den moralischen Fähigkeiten gehört schließlich auch die Bereit-
schaft, die Regeln des Handlungsbereiches einzuhalten und auch dessen 
grundlegende Werte, zumindest weitgehend, zu teilen. Im Konfliktfall 
müssen die Verantwortungstragenden auch ihre persönlichen Interessen 
dem Verantwortungsbereich unterstellen. Verantwortlichkeit stellt sich 
demnach als Verantwortung vor den Aufgaben einer gesellschaftlichen 
Position dar, beispielsweise in der Politik, oder als Verantwortung vor 
einer Institution als Arbeitgeber oder einem Auftraggeber. 

In diesem Sinne kann auch zwischen Aufgaben- und Rechenschafts-
verantwortung unterschieden werden, wobei erste zukunftsorientiert 
bestimmten Rollen, Funktionen und Ämtern zukommt, bezieht zwei-
te sich auf bereits vollzogene Handlungen. In diesem Sinne vertritt Eva 

VERANTWORTLICHKEITEN UND DIE SOZIALE KODIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Buddeberg (2011) einen diskurstheoretischen Begriff von Verantwor-
tung. Ähnlich wie Nida-Rümelin beschränkt auch sie Verantwortung auf 
begründetes Handeln und versteht sie als auf rational oder sprachlich ex-
plizierbaren Gründen fußend. Demnach wird mit jeglichem Handeln der 
Anspruch verbunden, dass es auch gerechtfertigt werden kann und dieser 
Anspruch auf Nachfrage auch eingelöst wird. In diesem Sinne werden 
bestimmte Aufgaben- und Verantwortungsbereiche auch durch expli-
zite Regelwerke reglementiert, etwa Straßenverkehr durch Verkehrsre-
geln, die Betreuung von Kindern durch pädagogische Ziele oder hand-
werkliche Leistungen durch Gewährleistungsansprüche. Dies geschieht, 
um einmal erreichte Standards nachhaltig zu sichern, erwünschte Folgen 
wiederholbar zu machen und um schädliche Verhaltensweisen zu unter-
binden. Erfahrungen werden tradiert damit nicht jede Einzelperson alle 
erdenklichen Fehler erst einmal selbst machen muss. Entsprechend wer-
den Ausbildungsgänge etabliert, um Individuen kompetent zu schulen 
und die notwendigen Qualifikationen zu prüfen. Fachbezogenes Wissen, 
professionelle Verhaltensstandards, definierte Anforderungen und Leis-
tungsprofile sollen helfen, die Gefahr unerwünschter Ereignisse im Sin-
ne kooperativer Verantwortung zu minimieren. 

Regulierung und Bürokratisierung

Die Betonung von Verantwortung zieht also ganz natürlich eine zuneh-
mende Regulierung und Bürokratisierung aller Praxisbereiche nach sich, 
die paradoxerweise wiederum das Gegenteil von Eigen- oder Selbstver-
antwortung gewährleistet. In ihrer Funktionsweise widersprechen sie der 
Idee, dass jede Einzelperson, aus ihrer persönlichen Erkenntnisfähigkeit 
heraus, die jeweils situationsbezogen besten Entscheidungen treffen soll. 
Regulierung und Bürokratisierung beschränken das Handeln, um un-
erwünschtes Verhalten zu vermeiden. Darüber hinaus sollen sie der In
stitution und der Verantwortungsperson auch Rechtssicherheit im Falle 
eines Unglücks oder einer Klage garantieren. Im ungünstigsten Fall ver-
liert eine Aufgabe durch Regulierung aber den Charakter einer verant-
wortungsvollen Tätigkeit und es besteht die Gefahr, dass die Einhaltung 
der Regeln zum Hauptaugenmerk wird. Dies widerspricht aber dem, was 
wir in diesem Kapitel zunehmend als Verantwortung erkennen:

»Verantwortungsvolle Aufgaben sind dem Allgemeinverständnis nach sol-
che, bei denen eine bloße Pflichterfüllung nicht genügt. [...] ›Verantwor-
tungsvolle Aufgaben‹ sind Aufgaben, deren Lösung typischerweise nicht 
im voraus feststeht, sondern ein charakteristisches Moment der Eigen-
ständigkeit, einen Handlungsspielraum auf Seiten des Verantwortungs-
trägers voraussetzt, den er durch spezifische Qualitäten seiner eigenen 
Person ›ausfüllen‹ muß.« (Kaufmann 1995: 82 mit Bezug auf Picht 1969)

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

Zur Erfüllung verantwortungsvoller Aufgaben wird am besten flexibel 
und sachorientiert vorgegangen. Am effektivsten werden sie erledigt, in-
dem eine aktuelle Handlungsstrategie am jeweils vorliegenden Gegen-
stand ausgerichtet wird. Je mehr aber der Gestaltungsspielraum einer 
Stellung schwindet, desto mehr reduziert sich die Verantwortung für 
den kooperativen Nutzen oder für die Klientel, die von der Position be-
dient werden sollte. Von der Verantwortungsperson wird hauptsächlich 
erwartet die Funktionsweise ihrer Position zu erhalten. Aus der Zustän-
digkeit für die Erfüllung einer Aufgabe wird die Zuständigkeit für ein 
formales Amt. Unter derartigen Voraussetzungen kann sich eine ›Dia-
lektik der Herrschaft‹ entfalten (Picht 1969: 338), in der Zuständigkeit 
Gefahr läuft, rein als Regentschaft über einen Aufgabenbereich verstan-
den zu werden. Verantwortung rein in einem gesellschaftlichen Äußeren 
zu verorten, im Diskurs (Buddeberg 2011) oder einer strukturellen Ra-
tionalität (Nida-Rümelin 2011), beinhaltet demnach ebenfalls eine Ver-
kümmerung des Verantwortungsbegriffs.

2.5 Die performative Beziehungshaftigkeit  
von Verantwortung

Verantwortung kann, wie gezeigt wurde, weder auf eine normative 
Selbstverpflichtung des Subjektes noch auf Begründungsspiele, Diskur-
se, institutionelle Haftung oder dienstliche Pflichterfüllung innerhalb ei-
nes Verantwortungsbereiches reduziert werden. Während die erste Auf-
fassung die menschliche Freiheit überzeichnet, überbetont die zweite die 
strukturelle Fremdbestimmung. Umfassende Eigenverantwortung kann 
keinem Individuum abverlangt werden. Genauso wenig aber erschöpft 
sich Verantwortung ausschließlich in strukturellen Gegebenheiten. Es 
muss also tiefergehend analysiert werden, unter welchen Bedingungen 
sich Verantwortung überhaupt konstituiert. 

Nicht all unser Tun wird auch tatsächlich auf Verantwortung hin be-
fragt. »Ein Zug entgleist, und alsbald stellt sich die Frage: Wer ist dafür 
verantwortlich? Das Entgleisen des Zuges ist keine moralische Hand-
lung« (Picht 1969: 325). Die Frage nach der Verantwortung geht in 
diesem Falle nicht etwa vom Handlungssubjekt aus, sondern vom Ge-
schehen. Verantwortung im Sinne einer Rechenschaftspflicht taucht 
überhaupt nur dann auf, wenn es einen konkreten Anlass gibt, Taten 
oder die Folgen von Handlungen einer Bewertung zu unterziehen. Zwar 
ist der Täter »immer ihr Urheber, aber dies allein läßt die Frage nach 
seiner Verantwortung gar nicht auftauchen« (Ingarden 1970: 15). Es 
kommt entscheidend darauf an, wie sich die Ereignisse entwickeln. Ver-
antwortung hat eine performative Dimension. Nur im Einzelfall kann 

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

gefragt werden, was ursächlich für das Entgleisen des Zuges war. Bei der 
sprichwörtlichen ›Verkettung unglücklicher Umstände‹ entstehen Un-
fälle aus Ereignissen und Handlungen, die einzeln für sich genommen 
wenig problematisch sind, die aber in ihrer sequenziellen Abfolge das 
Unglück herbeiführen. So kann ein externes Ereignis auf den gesam-
ten Arbeitszusammenhang einwirken und obwohl jede und jeder Ein-
zelne seinen Beitrag verantwortungsbewusst leistet, wird die spezielle 
Besonderheit der Situation nicht erkannt, die Effekte addieren sich und 
es kommt zu einem Unglück. Soll nun die Verantwortung der einzelnen 
Beteiligten bemessen werden, muss hinterfragt werden, welche indivi-
duellen Freiheitsgrade die Personen hatten, die Ereignisse des größeren 
sozialen Zusammenhangs auf ihr eigene Weise zu gestalten oder zu be-
einflussen. Der individuelle Umgang mit der Verantwortung sollte also 
näher betrachtet werden.

Verantwortung und Vertrauen

Wenn sich verantwortungsvolle Tätigkeiten also durch eine gewisse Un-
bestimmtheit der zu erfüllenden Tätigkeiten auszeichnen, wie kann dann 
der Einzelne dieses spezifische Mehr, diesen Bedeutungsüberschuss ge-
genüber der reinen Pflichterfüllung gewährleisten? Wie kann er sich ei-
nen derartigen, mit dieser Vorstellung von Verantwortung benannten, 
jedoch weitgehend unbestimmten, höheren Anspruch zu eigen machen? 
Der mit dieser Idee von Verantwortung verbundene Anspruch korreliert 
mit dem Vertrauen, das in eine Person gesetzt wird, wenn ihr eine Auf-
gabe übertragen wird. Die Übernahme von Verantwortung schließt also 
gleichzeitig das notwendige Vertrauen ein, diese Aufgabe angemessen zu 
erfüllen. Gerade weil eine verantwortungsvolle Tätigkeit bezüglich ih-
res konkreten Inhaltes, der konkreten Schritte der Umsetzung sowie der 
zu erzeugenden Ergebnisse nur teilweise absehbar ist, benötigt die Per-
son, die diese Verantwortung übernehmen soll, Vertrauen im Sinne eines 
Handlungsspielraumes. Mit der Gewährung dieses Handlungsspielrau-
mes kann sie ein Vorgehen entwickeln, für das es bisher keine eindeutigen 
Regeln oder Handlungsanweisungen gibt oder geben kann. Ohne diesen 
Vertrauensvorschuss wäre Verantwortungsübernahme also schlicht nicht 
möglich: Verantwortung bedarf eines Vertrauensverhältnisses.

In sozialen Kontexten der Verantwortungsübernahme wird eine be-
sondere Beziehungsweise etabliert. Einer Ärztin bringen wir insofern Ver-
trauen entgegen, als dass wir von ihr eine Behandlung nach bestem Wis-
sen erwarten. In der Regel hat sie dabei die Hoheit über dieses Wissen. 
Als Patientin begeben wir uns damit in ein asymmetrisches Verhältnis. 
Wir erwarten aber auch, dass wir als ein individueller Mensch behandelt 
werden. Wir erwarten, dass die Ärztin unsere Leiden ernst nimmt und 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

selbst dann noch nach einer Ursache sucht, wenn sie schon alle gängigen 
Erklärungen ausgeschlossen hat. Außerdem erwarten wir, dass die Ärz-
tin eine Krankheit erkennt, selbst wenn es keine dringlichen Anzeichen 
gibt, in unserem speziellen Fall aber eher unauffällige Parameter in Zu-
sammenhang mit unseren individuellen Voraussetzungen und speziellen 
Lebensumständen auf eine Krankheit hindeuten. Die Ärztin schätzt ihre 
Patientinnen und Patienten aber nicht nur bezüglich des Gesundheitszu-
standes ein, sondern auch bezüglich deren Haltung ihrer fachlichen Au-
torität gegenüber. Verhalten wir uns der Ärztin gegenüber beispielsweise 
skeptisch und kontrollierend, erreichen wir sehr wahrscheinlich das Ge-
genteil dessen, was wir damit bezwecken wollen. So eine Haltung könn-
ten wir beispielsweise dann entwickeln, wenn wir uns das medizinische 
Wissen als eine harte Naturwissenschaft mit eineindeutigen Wahrheiten 
vorstellen. Dann sind wir vielleicht davon überzeugt, dass jede Informa-
tion, die wir selbstständig recherchieren, zur gemeinsamen Wahrheitsfin-
dung beiträgt. Wir werden aber sicherlich enttäuscht, wenn wir erwar-
ten, dass die Ärztin uns dadurch eine bessere individuelle Behandlung 
zuteilwerden lässt. Sehr wahrscheinlich wird sie uns nicht mehr als ihre 
grundlegende Pflichterfüllung entgegenbringen. Sie tut dies dann aber 
nicht aus verletzter Eitelkeit, sondern um ihrer Rechtssicherheit willen. 
Sie wird annehmen, dass wir im Fall des Scheiterns einer Behandlung 
ebenso emsig versuchen werden, ihr einen Fehler nachzuweisen. Sie wird 
mit ihrer Behandlung nicht über die verbrieften gängigen Standards hi-
nausgehen, um im Falle eines unvorhergesehenen Zwischenfalles keine 
Klage fürchten zu müssen. Um erkennen zu können, warum wir das von 
ihrer Seite notwendige Vertrauen verspielt haben, müssen wir uns ver-
gegenwärtigen, dass auch medizinisches Wissen weniger eindeutig und 
standardisiert ist, als vielfach angenommen wird. Viele Symptome sind 
keineswegs eindeutig und viele Standardmethoden oder Medikamen-
te sind auch nicht für alle erdenklichen Patientengruppen untersucht 
und getestet worden. Im Zweifelsfall wird sich für jede beliebige Über-
zeugung auch eine entsprechende Quelle finden. Für eine individuelle 
Behandlung müssen Ärztinnen und Ärzte unter Umständen auch über 
Standardannahmen hinausgehen und individuelle Behandlungen ohne 
Erfolgsgarantie ausprobieren. Mit fast allen Therapieformen sind immer 
auch gewisse Gefahren und Unsicherheiten verbunden. Streng genom-
men ist jede Therapie eine Einflussnahme auf den körperlichen Zustand 
einer Patientin oder eines Patienten und Nebenwirkungen gefährden ent-
sprechend die Unversehrtheit des Körpers. Bei fehlendem Vertrauensver-
hältnis fürchten Ärztinnen und Ärzte zu Recht Regressansprüche in Fäl-
len, in denen eine Behandlung nicht vollständig und unmittelbar zum 
Wohlbefinden einer Patientin oder eines Patienten beiträgt. Im gericht-
lichen Streitfall können Ärztinnen und Ärzte ihre Maßnahmen letztlich 
nur durch den Verweis auf standardisierte Therapien rechtfertigen, die 

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

im Zweifelsfall aber paradoxer Weise keine individualisierte Behandlung 
ermöglichen. Im Einzelfall sind es also immer Patientin und Ärztin ge-
meinsam, die eine spezifische Verantwortlichkeit konstituieren, und zwar 
in genau der individuellen Art und Weise, wie sie ein Vertrauensverhält-
nis zueinander entwickeln. Durch ihre Beziehung bringen beide gemein-
sam diese Verantwortlichkeit hervor.

Mehr als die Summe der Beteiligten

Beziehungen resultieren aus aufeinander bezogenen Interaktionen zwi-
schen Einzelpersonen. Dabei bleiben die Ergebnisse aller Einzeltaten un-
auslöschlich im Gedächtnis der Beziehung erhalten. Was einmal getan 
oder gesagt wurde kann nicht ungeschehen gemacht werden. Stellen wir 
uns eine Person vor, die eine andere Person massiv schädigt, etwa eine 
Autofahrerin, die unverschuldet eine Person tötet oder schwer schädigt. 
Unabhängig von der empfundenen Schuld oder Scham der Autofahrerin 
stellt die Schwere der Schädigung eine besondere Beziehung zwischen 
dem Opfer, den Angehörigen des Opfers und der Täterin her. Das Ge-
schehene wird zukünftig keine unbefangene Begegnung zwischen den 
Beteiligten mehr zulassen. Verantwortung ist also nicht nur ein morali-
sches Empfinden, sondern sie konstituiert sich maßgeblich im Vollzug ei-
nes Geschehens. Sie bleibt in ihrem Wert oder Unwert über die Ereignisse 
hinaus erhalten (vgl. auch Ingarden 1970). Auf diese Weise sind Bezie-
hungen mehr als die beteiligten Einzelpersonen. In ihrer Geschichtlich-
keit entwickeln sie eine Pfadträgheit, die über die unmittelbaren Ent-
scheidungen der Einzelpersonen hinausgeht und die die Einzelpersonen 
bei allen zukünftigen Unternehmungen mitdenken müssen. Auch müs-
sen sie sich auf die Pfadabhängigkeit einer Beziehung beziehen, wenn sie 
den Charakter einer Beziehung verändern wollen. Inwiefern eine Person 
nun Verantwortung für den sozialen Zusammenhang, in dem sie steht, 
übernimmt, bemisst sich in zwei beziehungshaften Dimensionen. Die 
eine betrifft das Verhältnis der Person zu anderen Menschen, die andere 
beschriebt das Verhältnis zum eigenen Selbst.

Erstens konkretisiert sich Verantwortung in einem gegebenen sozi-
alen Zusammenhang genau dann, wenn der spezifische Charakter der 
Beziehungen der Einzelpersonen im konkreten Kontext einer Serie von 
Ergebnissen thematisiert wird. Wird die Beziehungsebene thematisiert, 
dann wird nach den konkreten Auswirkungen bestimmter Handlungs-
weisen einer Person auf eine andere Person gefragt. Verantwortung ist 
konkreter Ausdruck der Interaktion individueller sozialer Akteure, die 
einander gegenüber Erwartungen ausbilden und sich gegenseitig Ver-
pflichtungen zuschreiben, oder anders gesagt, die sich in ihren Subjek-
tivitäten gegenseitig hervorbringen. Dies wird im folgenden Kapitel als 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Transaktion beschrieben werden. Ähnlich wie Vertragspartner im Ver-
trag gegenseitige Pflichten, Ansprüche und Rechte explizit kodifizieren, 
so findet das implizit in allen Beziehungen statt. Auch wenn sich Rechts-
anwältinnen noch so sehr darum bemühen: in Verträgen können nie-
mals alle gegenseitigen Erwartungen expliziert werden. Es besteht also 
– über die Pflicht zur Einhaltung des Vertrages hinaus – eine Verantwor-
tung auch die weiteren impliziten Erwartungen des Partners zu respek-
tieren. Die Tatsache, dass nicht alle Ansprüche explizit festgelegt sind, 
bedeutet keineswegs, dass keine weiteren Erwartungen bestehen würden. 
Darüber sind sich die Beteiligten in der Regel auch im Klaren. So sind 
etwa Ehepartner dafür verantwortlich, dass sie sich gegenseitig der tie-
feren Erwartungen und Anspruchshaltung des anderen versichern. Um 
ihr Ehegelübde, einander zu lieben und zu ehren, nachhaltig erfüllen zu 
können, müssen sie auch Veränderungen in diesen Haltungen wahrneh-
men. Ebenso übernehmen Lehrerinnen und Lehrer Verantwortung für 
Lernende besser, wenn sie nicht nur die Vermittlung von Lehrinhalten 
im Blick haben, sondern auch andere, eventuell auch individuelle Erwar-
tungen ihrer Schülerinnen und Schüler, beispielsweise den Wunsch nach 
abwechslungsreichem, interessantem Unterricht. Auch werden Lehrerin-
nen und Lehrer von Schülerinnen und Schülern motiviert, die sich ak-
tiv auf den Unterricht einlassen. Konkrete Verantwortlichkeit ergibt sich 
demnach als reziproke Anerkennung von Erwartungen in gelebten Bezie-
hungsweisen. Einem fremden Menschen nicht die volle Wahrheit zu sa-
gen, ist in einem ganz anderen Maß verantwortlich oder unverantwort-
lich, als das unter Ehepartnern der Fall ist. Über was Ehepartner sich 
Rechenschaft ablegen sollten, muss wiederum in der konkreten Einzel-
beziehung bestimmt werden. Verantwortung wird durch Beurteilung in 
die Welt gebracht, die immer vor dem Hintergrund der Geschehnisse und 
der konkreten Beziehung der Beteiligten stattfindet. 

Verantwortung findet darüber hinaus immer auch in der Selbstreflexi-
on statt. Stellen wir uns noch einmal die Autofahrerin vor, die vollkom-
men unverschuldet einen Menschen im Straßenverkehr tötet. Nehmen 
wir an, sie hätte sich an alle Regeln gehalten und sei nach Maßgabe al-
ler möglichen Überlegungen verantwortungsvoll gefahren. In jedem Fall 
wird sie mit ihrem persönlichen Gefühl von Verantwortung konfrontiert 
sein. Selbst wenn sie in gerichtlichen Prozessen oder von ihren Freunden 
und Bekannten von allen Vorwürfen freigesprochen wird, so zeigen Er-
fahrungen aus der Psychotraumatologie, dass viele Menschen sich, selbst 
bei nachgewiesener Unschuld, weiterhin Schuld beimessen. Die Autofah-
rerin wird sich beispielsweise fragen, ob sie nicht doch hätte vorsichti-
ger sein können, ob sie auch tatsächlich offen genug war, um alle mög-
lichen Vorzeichen wahrzunehmen. In welchem Maße eine Person sich 
auf diese Weise selbst Vorwürfe macht, ist von individuellen Vorausset-
zungen abhängig.

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

2.6 Person, Persönlichkeit und Personalität

Mit diesen beiden Dimensionen der Verantwortung, die sich in den Be-
ziehungen eines Menschen zu anderen Menschen und seinem Verhältnis 
zu sich selbst ausdrückt, kommen wir dem nahe, was Persönlichkeit und 
Personalität genannt wird (Kap. 3.7). Persönlichkeit beschreibt die je-
weiligen Verhaltensdispositionen einer Person während Personalität zu-
dem auch noch die Entwicklung des individuellen Lebens einer Einzel-
person, also auch deren Lebensgeschichte und gesellschaftliche Stellung, 
fasst. Personalität wird, wie noch gezeigt werden wird (Kap. 3.5), kultur-
übergreifend thematisiert, die hier geführte Debatte ist also nicht auf den 
modern-christlichen Kulturkreis beschränkt. Kulturelle Voraussetzungen 
wirken zwar verstärkend oder mildernd auf Persönlichkeitsmerkmale 
und auch auf Faktoren wie Scham-, Schuld- oder Verantwortungsgefüh-
le, sie konstituieren diese aber nicht. Ebenfalls wird noch gezeigt wer-
den, dass es im Bereich von Persönlichkeitsstörungen auch Menschen 
gibt, die überhaupt keine oder nur in vermindertem Maße Schuldge-
fühle empfinden können und gefragt, ob sie deswegen überhaupt in der 
Lage sind, Verantwortung zu übernehmen (Kap. 3.7). Subjektive Emp-
findungen von Verantwortung und Schuld sind zwar keine objektivierba-
ren Größen, es kann aber versuchsweise die These erhoben werden, dass 
Menschen ihrer Persönlichkeit entsprechend mehr oder weniger Verant-
wortung empfinden und entsprechend individuell auch spezifische For-
men der Verantwortung übernehmen wollen und können.

Persönlichkeit und Verantwortung

Die meisten Menschen sind darin bestrebt persönlich Verantwortung zu 
übernehmen (Mounk 2017b). Sie wollen ihr Schicksal selbst in die Hand 
nehmen und sich um andere kümmern. Sie wollen ihr eigenes Leben ge-
stalten und es mit dem Wohlergehen anderer oder mit etwas, das größer 
ist als sie selbst, verbinden. Eine von Carol Gilligan (1988[1982]: 32) 
interviewte Person beschreibt das als ein »sehr starkes Gefühl der Ver-
antwortung gegenüber der Welt«. Darüber hinaus findet sich ein intrin-
sischer Impuls zur kritischen Selbstbefragung. Menschen sorgen sich, wie 
es eine andere Person ausdrückt, um »die Möglichkeit des Versäumnis-
ses, dass man anderen nicht hilft« (ebd.: 33). Mit ihrer Forschung tritt 
Gilligan der bis dato männlich dominierten intellektualistischen Lehr-
meinung entgegen, der zufolge sich Moralität vor allem in der Fähigkeit 
zur rationalen Begründung des eigenen Handelns verwirklicht. Diese 
Einschätzung wurde prominent von der Diskursethik vertreten und geht 
auf die entwicklungspsychologische Forschung von Lawrence Kohlberg 
zurück. Demnach entwickelt sich die moralische Urteilsfähigkeit eines 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Menschen in Stufen. Kohlberg entwickelte seine Theorie anhand von 
Langzeitstudien mit vorwiegend männlichen Probanden, die im Lau-
fe ihres Lebens zunehmend lernten, moralische Dilemmata bezugneh-
mend auf abstrakte moralische Prinzipien zu diskutieren. Gilligan zufol-
ge drückt sich in dieser Vorstellung die Sorge aus, die Menschen könnten 
sich gegenseitig in ihren unveräußerlichen Grundrechten beschneiden. 
Ein Verständnis dieser Grundrechte und die Fähigkeit zur rationalen Be-
gründung des eigenen Verhaltens in Bezug auf diese Grundrechte wird 
entsprechend als höchste Stufe der Moralentwicklung angesehen. Die-
ser klassische entwicklungspsychologische Reifebegriff erhebt die Refle-
xionstiefe des Moralverständnisses einer Person zum Ideal, bezieht sich 
also implizit auf die Geistesgeschichte der Aufklärung. 

Gilligan2 beschreibt eine alternative kontextbezogene Art des mora-
lischen Urteilens. Dabei ist weniger die rationale Begründung des Han-
delns wichtig, als vielmehr das Gelingen sozialer Beziehungen und die 
Wahrnehmung der Interdependenzen zwischen den beteiligten Einzelper-
sonen. Gilligans alternativer Reifebegriff stellt Fürsorge im Sinne einer 
Verantwortungsübernahme für den unmittelbaren Lebenszusammen-
hang in den Mittelpunkt. Demnach entwickelt sich Verantwortung aus 
der Erfahrung der unhintergehbaren Beziehungshaftigkeit des mensch-
lichen Lebens und gipfelt in der Mahnung an sich selbst, anderen gegen-
über umsichtig, aufgeschlossen und vorsichtig zu sein. 

Das der Mensch als soziales Wesen notwendig in soziale Gemeinschaft 
eingebunden ist, beschreibt auch die Philosophie der Person. Dabei ist 
Personsein nur durch Beziehung zu anderen möglich und Verantwortung 
nicht denkbar, ohne dass sich Menschen untereinander gegenseitig als 
Personen anerkennen (Kap. 3.5). Auf diese Weise lässt sich Verantwor-
tung als das tragende Netz der sozialen Praxis darstellen. Sie erscheint 
als ein jeder menschlichen Begegnung innewohnendes Versprechen, sich 
gegenseitig zu achten. In dieser Beziehungshaftigkeit ist Verantwortung 
etwas außerhalb des Individuums Erscheinendes, in dem Sinne, als dass 

2	 Ich löse Carol Gilligans Werk hier bewusst aus dem Genderkontext, nicht 
weil ich diesen nicht auch als wichtig erachte, sondern weil sie selbst sagt: 
»Die andere Stimme, die ich zum Ausdruck bringe, ist nicht an ein Ge-
schlecht gebunden« (1988[1982]: 10). Gilligan setzt zwar bei der entwick-
lungspsychologischen Ausklammerung der Frauen an, es liegt ihr aber fern, 
eine Dichotomie oder gar einen Bewertungskampf darum führen zu wollen, 
welche Moralentwicklung nun besser sei, die männliche oder die weibliche. 
Sie versteht die klassische männlich dominierte Entwicklungspsychologie 
eher als zu sehr auf den Fokus einer rational begründeten Rechte-Konzep-
tion der Moral fixiert, der sie einen alternativen Reifebegriff, basierend auf 
einer Verantwortungskonzeption der Moral, zur Seite stellt. In diesem Sin-
ne versucht Gilligan durch ihre Arbeit »eine umfassendere Sichtweise des 
Lebens beider Geschlechter zu gewinnen« (ebd.. 12).

PERSON, PERSÖNLICHKEIT UND PERSONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

sich die Folgen einer Tat und die damit eventuell ausgelösten Leidenser-
fahrungen anderer dem Individuum nicht zwingend unmittelbar erschlie-
ßen. Verantwortung zu übernehmen erfordert demnach Aufmerksam-
keit. Will eine Person verantwortlich sein, dann darf sie sich auch einer 
ehrlichen Beurteilung ihrer Selbst nicht verschließen. Manchmal treten 
die Folgen unserer Handlungen erst ein, wenn wir längst weitergegangen 
sind. Im Zweifelsfall muss also gezielt den Folgen der eigenen Handlun-
gen nachgespürt und gefragt werden, was schlussendlich zurückgelas-
sen wird. Verantwortung ist unermesslich, nicht weil sie als Verantwor-
tung vor Gott gedacht werden muss, sondern weil sie an den Grenzen 
des eigenen Ichs den unerreichbaren Kosmos des anderen erkennen lässt 
(Lévinas 1998[1963]). Es ist eine Frage danach, ob ich mich von einem 
Gegenüber affizieren lasse, ob ich achtsam der Verbindung zu ihm nach-
spüre. Darüber hinaus beschwört Verantwortung auch die Achtsamkeit 
gegenüber dem eigenen unergründlichen Selbst, den emotionalen Bewe-
gungen in einem selbst, die weitgehend unkontrolliert stattfinden. 

Die Art und Weise, wie eine Person diese doppelte Beziehungshaftig-
keit zu anderen und sich selbst lebt, wird als Persönlichkeit bezeichnet. 
Diese Dimension deutet Nida-Rümelin (2011) an, wenn er nicht nur 
Handlungen, sondern auch persönliche Haltungen und Einstellungen der 
Verantwortung zurechnet. So benennt er explizit den Sitz der Verantwor-
tung in der Persönlichkeit eines Menschen, führt das aber nur allgemein 
auf die Verpflichtung zur Begründung des eigenen Tuns, also auf Delibe-
ration im Sinne einer rationalen Verhandlung von Gründen zurück. Aus 
Ursachen, die Nida-Rümelin nicht weiter untersucht, wird eine indivi-
duelle Person von einigen Gründen eher affiziert als von anderen: einem 
individuellen Menschen erscheinen einige Begründungen angemessener 
als andere. Ebenso ist sich Banzhaf (2002: 185) bewusst, dass das ge-
sellschaftliche Netz der Verantwortung, so wie er es sich vorstellt, nicht 
automatisch trägt, denn es bedarf – und an dem Punkt schließt er lei-
der seine Betrachtung – der »Ausbildung einer verantwortlichen Grund-
haltung«. 

Im nächsten Kapitel wird diese Spur aufgenommen und die Frage ge-
stellt, wie sich Verantwortung in der Herausbildung einer individuellen 
Persönlichkeit begründet. Persönlichkeit bezieht sich auf die eminente 
Individualität eines jeden einzelnen Menschen. Im Gegensatz zur Iden-
tität bestimmt sie aber nicht das ›Was‹ eine Person ist, sondern vor al-
lem das ›Wie‹ sie sich sozial verhält. Persönlichkeit ist maßgeblich die 
Art und Weise, wie Personen Beziehungen ausbilden. Die eigene Persön-
lichkeit aber entzieht sich der direkten Kontrolle. Sie ist das, was jedem 
Menschen als das ungebändigte Selbst, manchmal auch als ein innerer 
Gegner, erscheint. Welche Einflussfaktoren sich auf Persönlichkeitsbil-
dung auswirken und wie sich dabei ein individueller Wille zur Verant-
wortung manifestiert, wird im folgenden Kapitel umfassend beschrieben. 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

An dieser Stelle sollen jedoch zunächst weitere Dimensionen von Verant-
wortung betrachtet werden.

Die personale Dimension von Verantwortung

Georg Picht betont zwei Bezüge, die eine Person ausbildet, einen in die 
Natur und einen in die Geschichte. Die Verantwortung vor der Natur 
entspricht einer Verpflichtung zum sorgsamen Umgang mit der Umwelt. 
Die Verantwortung vor der Geschichte aber knüpft Picht an die Struk-
tur der Geschehnisse eines größeren zeitlichen Zusammenhangs. Dem-
nach gibt es in der Geschichte Ereignisse, »die dem gesamten Schicksal 
einer Völkergemeinschaft oder eines Kulturkreises eine neue Wendung 
geben und damit auch den Sinn der bisherigen Geschichte verändern. 
Wer für ein solches Ereignis verantwortlich ist, der trägt damit eine Ver-
antwortung vor der Geschichte, und zwar vor der vergangenen wie vor 
der zukünftigen Geschichte« (Picht 1969: 329). In den 1960er Jahren 
war dieser Verweis vor allem als ein Aufruf zur Aufarbeitung der NS-
Vergangenheit zu lesen, er lässt sich aber auch umfassender verstehen. 
Adolf Hitler und Josef Stalin werden für die Massenmorde ihrer totali-
tären Systeme verantwortlich gemacht, ebenso wie Persönlichkeiten wie 
Mahatma Ghandi oder Mutter Teresa für ihre humanitären Verdienste 
geehrt werden. Man zeugt diesen Personen aber nicht nur Verachtung 
oder Anerkennung für ihre Taten, sondern erhebt sie zudem auch in 
eine Stellvertreterposition für das, was über ihre Taten hinausgeht. So 
wurde Hitler zum Sinnbild für unmenschliche Grausamkeit und Mutter  
Teresa für selbstlose Nächstenliebe. Damit wird darauf verwiesen, dass 
diese Personen anderen Menschen »ein Beispiel geben« und impliziert, 
dass auch die Taten derjenigen betrachtet werden sollten, die durch die-
se Persönlichkeiten zu weiteren Taten animiert wurden. Heute gibt es 
sowohl Neonazismus wie auch humanitäre Hilfe. Die genannten Per-
sonen haben in ihrem zeitgeschichtlichen Kontext zukunftswirksame 
Beziehungsweisen entwickelt. Im Gegensatz zu obigen Beispielen ist es 
sicherlich wesentlich streitbarer, inwiefern Karl Marx für die Grausam-
keiten des real existierenden Kommunismus verantwortlich gemacht 
werden kann oder Adam Smith für die Folgen des neoliberalen Kapita-
lismus maßgeblich war. Derartige Fragen nach der Verantwortung von 
Einzelpersonen für einen größeren zeitgeschichtlichen Zusammenhang 
werden tatsächlich immer wieder hergestellt. In jüngerer Vergangenheit 
etwa im Falle der Ermordung von Walter Lübke und den zunehmenden 
Bedrohungen von Kommunalpolitikerinnen und -politikern, welche mit 
der zunehmenden Hasskriminalität im Internet in Verbindung gebracht 
werden. Diese Ereignisse werden auch im Hinblick auf die Mitverant-
wortung populistischer Politikerinnen und Politiker diskutiert, die in 

PERSON, PERSÖNLICHKEIT UND PERSONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

ihren Reden entsprechend harsche Aussagen über politische Gegnerin-
nen und Gegner machen. 

Prinzipiell erstreckt sich Verantwortlichkeit also über den gesamten 
historisch-gesellschaftlichen Kontext, innerhalb dessen wohl jede Per-
son eine individuelle Sphäre der Wirksamkeit besitzt. Diese hängt aber 
nicht allein von ihr selbst ab, sondern wird auch vom zeitgeschichtlichen 
Kontext mitbestimmt. Auf Fragen nach der historischen Wirkmächtig-
keit von Einzelpersonen können wohl niemals abschließende Antworten 
erwartet werden. Dass sie dennoch gestellt werden verweist aber auf eine 
besondere Dimension der Philosophie der Person. Neben der Persönlich-
keit als eine Reihe von Verhaltensdispositionen gegenüber sich selbst 
und anderen wird Personalität als eine Lebensleistung beschrieben, als 
ein individueller Lebensweg an dessen Ende eine wie auch immer gear-
tete Errungenschaft steht, die einer Bewertung harrt. Es kann wohl an-
genommen werden, dass es keine Person gibt, die sich niemals die Frage 
nach dem eigenen Beitrag am Weltgeschehen gestellt hat. Ein wesentli-
cher Aspekt von Verantwortungsübernahme liegt wohl darin begründet, 
die eigene Position in verschiedenen gesellschaftlichen Kontexten zu re-
flektieren. »Wer diese Verantwortung ablehnen will, wer die bisherige 
Geschichte vergißt, der beraubt in genau dem gleichen Maße, in dem er 
das tut, sich selbst der Möglichkeit, verantwortlich zu denken und zu 
handeln« (Picht 1969: 329). Verantwortung zu übernehmen, nicht nur 
für sich selbst, sondern auch für die auf den eigenen Handlungen aufbau-
ende Taten anderer, für vielleicht unerkannte Effekte des eigenen Han-
delns, für kausal den eigenen Taten nur unsicher zurechenbare Effekte 
oder gar für zukünftige Wirkungen des eigenen Handelns, kann zurecht 
nicht verbindlich eingefordert werden. Auch wenn niemand für derarti-
ge Wirkungszusammenhänge juristisch haftbar gemacht werden kann, 
so entsteht doch ein Bedürfnis nach Bestimmung derartiger Verantwor-
tungszusammenhänge. Nicht selten kommen entsprechende Anschuldi-
gungen und Verantwortungszuweisungen aufs Tablett gesellschaftlicher 
Aushandlung. Nicht selten sind diese Debatten hochgradig emotional 
aufgeladen und haben entsprechend soziale Sprengkraft. Betrachtet man 
sie in ihrer immanenten Beziehungshaftigkeit, dann besteht aber die 
Hoffnung, dass sie durch Mediation effektiv vermittelt werden können. 

2.7 Das Paradox der Verantwortung

Vorausgehend wurde der Verantwortungsbegriff derart entgrenzt, dass 
er sich nun in unermessliche Weiten erstreckt, die der einzelne Handeln-
de niemals wird überschauen können. Je weiterreichender wir die per-
formativen Effekte von Verantwortung fassen, desto mehr wird deutlich, 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

wie wenig wir Herr über Verantwortung sein können. Unsicherheiten 
liegen nicht nur in der Abschätzung der jeweils aktuellen Handlungs-
bedingungen oder der eigenen Kompetenzen und Fähigkeiten. Auch die 
Erwartungen unserer sozialen Partner sind kaum zu ergründen. Sollten 
wir vor dem Hintergrund dieser Unsicherheiten dann aber nicht in al-
len Alltagssituationen eine weit höhere Aufmerksamkeit aufbringen, als 
wir das für gewöhnlich tun? Oder sollten wir uns vielleicht genau davor 
hüten, weil eine gesteigerte Achtsamkeit eine unnatürliche Anspannung 
bewirkt, die ihrerseits wieder zu unerwünschten Ereignisverläufen füh-
ren kann? Können wir unserer situativen Wahrnehmung überhaupt ver-
trauen? Wie können wir überhaupt erkennen, wie andere uns wahrneh-
men? Können wir den Appellcharakter, den unser Handeln auf andere 
ausübt, überhaupt bestimmen? Für wessen Taten wird uns einmal Ver-
antwortung zugeschrieben werden? Die Antwort auf diese Fragen kann 
nur lauten, dass wir sie niemals werden abschießend beantworten kön-
nen. Naturgemäß kann eine Person in Momenten des Handelns niemals 
all diese Verflechtungen überblicken. Je weiter wir also die Grenzen der 
Verantwortung ziehen, desto dringlicher scheint die Frage zu werden, ob 
wir bei all dieser Komplexität überhaupt noch – und wenn ja wie – Ver-
antwortung bestimmen können.

Das Ich auf seinem Lebensweg durch die Gemeinschaft

Vielleicht hilft es erst einmal zu erkennen, dass unsere Wahl begrenzt 
ist. In realen Situationen haben wir in der Regel immer nur eine be-
grenzte Auswahl an möglichen Handlungsoptionen und alle beinhalten 
schon bestimmte Voraussetzungen für Verantwortung. In der Regel ste-
hen wir dabei vor dem Dilemma, dass wir uns mit der Wahl einer Option 
gleichzeitig gegen eine andere oder mehrere andere entscheiden müssen. 
Charles Taylor (1988) schlägt versuchsweise vor, im Falle folgenreicher 
Lebensentscheidungen ein stark wählendes Subjekt anzunehmen. Mit 
Rekurs auf Sartre erschließt er Verantwortungsübernahme als eine ›radi-
kale Wahl‹, bei der es keinen Weg gibt, »um auf Grundlage von Vernunft 
oder unter Berufung auf eine Art von übergreifenden Erwägungen [...] 
zu entscheiden« (ebd.: 29). Taylor versucht, diese Vorstellung der radi-
kalen Wahl als inkonsistent darzustellen. So könne man nur von ›Wahl‹ 
sprechen, wenn man sich auch tatsächlich auf Grundlage von Überle-
gungen und Abwägungen entscheidet. Dann aber wäre es keine ›radika-
le‹ Wahl mehr. Anders wäre es wiederum keine ›Wahl‹, wenn die resul-
tierende Handlung nur ein reflexartiger Ausdruck von Präferenzen oder 
ein kriterienloser unvermittelter Sprung wäre. Damit kommt Taylor zu 
dem Ergebnis, dass die radikale Freiheit des Existentialismus eine Illu-
sion sei. Wäre sie möglich, dann würde sie eine »schreckliche Erfahrung 

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

von Auflösung und Verlust« bedeuten, denn das »Versprechen des tota-
len Selbstbesitzes bedeutet in Wahrheit den totalen Selbstverlust« (ebd.: 
38). Man würde dabei alle bis zu diesem Zeitpunkt erworbenen Be-
wertungsmaßstäbe verlieren und gäbe mit diesen Bewertungsmaßstäben 
gleichzeitig auch die eigene Identität auf.

In diesem Gedanken zeigt sich das kommunitaristische Primat der Ge-
meinschaft. Die Gemeinschaft wird als einzige Möglichkeit der Identitäts-
bildung aufgefasst. Wer die Werte der Gemeinschaft verletzt, der verliert 
sich im Nichts. Dabei vergisst Taylor aber, dass eben diese Beschreibung 
des ›sich auflösen‹ treffend das Erleben einer Person beschreibt, die in 
ein existenzielles moralisches Dilemma gerät. Auch innerhalb bestehen-
der Gemeinschaften entstehen Situationen, in denen grundlegende Wert-
maßstäbe unvereinbar gegeneinander abgewogen werden müssen. Rati-
onale Argumentationen erlauben dann keine Klärung und man kommt 
nicht umhin in der ein oder anderen Art und Weise unmoralisch zu han-
deln. Vor diesem Hintergrund wirkt Taylors Haltung zutiefst intellektu-
alistisch. Taylor verkennt, dass Menschen manchen Situationen der sozi-
alen Praxis auch tatsächlich existenziell ausgeliefert sind. Die Erfahrung 
absoluter Hilflosigkeit in der Fremdbestimmung durch äußere Umstän-
de, insbesondere wenn diese mit Gewalt verbunden sind, wirkt trauma-
tisch und hat identitätsdissoziierende Effekte. Solche Erfahrungen ent-
stehen in jeder Gemeinschaft, vielleicht sogar in besonderem Maße in 
Gemeinschaften, die besonders starke verbindliche Werte für sich rekla-
mieren. Aber nicht nur traumatisierende Situationen haben einen derar-
tigen Charakter. Viele Zukunfts-, Beziehungs- und Berufsentscheidungen 
haben einen ähnlichen, wenn auch milderen ›radikalen‹ Charakter. Nicht 
selten müssen wir uns an bestimmten Punkten unseres Lebens für einen 
Weg und damit nicht selten zwischen widerstreitenden Werten, Bedürf-
nissen und Unwägbarkeiten entscheiden.

Wir müssen also den kommunitaristischen Gedanken des Vorrangs 
eines gesellschaftlichen Wertesystems vor den individuellen Lebensent-
scheidungen schon allein deswegen zurückweisen, weil auch innerhalb 
eines etablierten Wertesystems immer soziale Situationen entstehen wer-
den, in denen sich Wertmaßstäbe konfligierend gegenüberstehen. Eine 
Gemeinschaft kann selbst der Grund für einen Identitätsverlust werden, 
nämlich genau dann, wenn sie für die individuelle Problemlage einer Per-
son keine geeignete Lösung anbieten kann. In solchen Situationen lassen 
sich Entscheidungen nicht durch Rückkehr in den Schoß der Gemein-
schaft lösen. Ebenso lassen sie sich auch nicht individualistisch durch 
Gebrauch des eigenen Verstandes klären. Derartige Entscheidungen kön-
nen nur transrational getroffen werden, also in einer über die Rationa-
lität hinausgehenden Haltung, bei der zum Intellekt auch die gesam-
te emotionale, soziale und biophysische Kompetenz hinzugezogen wird 
(genauer in Kap. 3.5). Es muss ein Entschluss zustande kommen. Welcher 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

Weg soll eingeschlagen werden? Diese Entscheidung muss in vollem Be-
wusstsein darüber zustande kommen, dass die Unwägbarkeiten nicht zu 
kontrollieren sind und dass mit diesem Weg mit Sicherheit auch negati-
ve Konsequenzen verbunden sein werden. Auch lässt sich nicht abschät-
zen, welchen Einfluss diese Entscheidung auf geliebte Menschen, die ei-
gene Familie, eine bestimmte Gruppe, eine Nation oder vielleicht sogar 
die ganze Menschheit haben wird. Hinzu kommt, dass all unsere Über-
legungen über die Auswirkung unserer Entscheidung keine gesicherten 
Erkenntnisse darstellen, sondern lediglich Projektionen in eine unkla-
re Zukunft, die durchaus auch anders aussehen könnte. Der Charakter 
der radikalen Wahl besteht also darin, dass hier eine Affizierung durch 
rationale Gründe geschieht, die konfligierend, unvereinbar und wider-
streitend einen emotionalen Zustand der mentalen Paralyse entstehen 
lassen. Derartige Prozesse binden das personale Erleben in besonders 
hohem Maße. Eine Person kann eine derartige Entscheidung nicht voll-
ständig rational treffen. Dennoch gibt es aber verschiedene Grade des 
Erlebens von Fremdbestimmung. In dem Maße, in dem ein Individuum 
glaubt, diese Entscheidung kontrollieren zu können, wird es sich auch als 
selbstbestimmt wahrnehmen. Überwiegen hingegen die unkontrollierba-
ren Rahmenbedingungen und die Unsicherheit darüber, was in Zukunft 
mit dieser Entscheidung verbunden sein wird, wird die Situation tenden-
ziell eher als schicksalshaft erlebt.

Die existenzialistische Betonung von Freiheit weist also darauf hin, 
dass wir erst dann frei sind, wenn wir akzeptieren, dass wir uns nicht 
einfach dazu entscheiden können Gutes zu tun. Vielmehr müssen wir uns 
für einen Weg entscheiden, der vermutlich immer auch Schlechtes bringt. 
Diese Entscheidung muss im Wissen darum getroffen werden, dass ein 
einmal eingeschlagener Weg zumindest ein Stück weit konsequent ge-
gangen werden muss, um abschätzen zu können, ob er auf lange Sicht 
zu einem annehmbaren Ergebnis führen wird. Es kann also die para-
doxe Aussage getroffen werden, dass Verantwortung nur im Bewusst-
sein genereller Ungewissheit übernommen werden kann. Dieser Schluss 
scheint auf den ersten Blick kontraintuitiv. Lehnen wir Verantwortung 
nicht genau in dem Moment ab, in dem wir darauf hinweisen, dass wir 
keine Kontrolle über unser Handeln haben? In der Regel werden wir von 
anderen in solchen Fällen ja auch von Verantwortung freigesprochen. 
Auf der anderen Seite aber deutet vieles darauf hin, dass Menschen sich 
selbst die schärfsten Kritikerinnen und Kritiker sein können. Manche 
Menschen können sich bestimmte Vorfälle nicht verzeihen, obwohl an-
dere sie schon lange vergessen haben. Wiederum anderen scheint derar-
tige Selbstkritik eher fremd zu sein, wodurch sie vermutlich in verstärk-
tem Maße die Kritik auf sich ziehen.

Verantwortung auf kontrollierbare Handlungsfolgen zu beschränken 
verkennt, dass wir für unsere nächsten Angehörigen am liebsten auch 

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

die unerwarteten Gefährdungen und Missgeschicke vorhersehen wollen. 
Es verkennt, dass wir auch zu unseren selbstkritischen Tendenzen eine 
Haltung entwickeln müssen. Um überhaupt einen eigenen Standpunkt 
entwickeln zu können, ist es nicht nur notwendig eine kritische Haltung 
zum eigenen Selbst zu entwickeln, sondern auch diese Kritik an einem 
bestimmten Punkt ruhen zu lassen. Einerseits gehört es zur Verantwor-
tung, den eigenen Wünschen, Bedürfnissen und Anliegen Grenzen zu 
setzen, andererseits müssen wir unseren persönlichen Bedürfnissen aber 
auch gerecht werden. Alltäglich erleben wir diese Herausforderung als 
eine Dialektik des Selbst, die uns zwischen Anpassung an die Gemein-
schaft und Selbstbehauptung schwanken lässt. Wir sind darum bemüht 
die Bedingungen unserer Gemeinschaft zu erkennen und die an uns ge-
stellten Anforderungen zu erfüllen. Dabei geraten wir aber immer wie-
der mit ihr in Konflikt und es entsteht ein Bedürfnis uns zu distanzieren. 
Dem prägenden Einfluss der Gemeinschaft stehen individuierende Mo-
mente entgegen. Vielleicht ist im kommunitaristischen Sinne nachvoll-
ziehbar, dass die Gemeinschaft Identität bestimmt, unsere Personalität 
aber bringen wir in Dialektik mit unserer Gemeinschaft anteilig auch 
selbst hervor. In einer emotionalen, praktischen und reflektierenden Aus-
einandersetzung mit unserer Gemeinschaft entwickeln wir einen persön-
lichen Willen zur Verantwortung. Dies kann aber nur sehr bedingt als 
eine Frage der Reflexion und der Rationalität angesehen werden. Ver-
antwortung zeigt sich auch in unserer emotionalen Verbundenheit mit 
anderen und uns selbst. Wir müssen uns selbst darin vertrauen können, 
welchen Menschen wir Glauben schenken, welche Kritik wir beherzigen 
und welche wir getrost nicht beachten. Wir müssen diesen eigenen Stand-
punkt finden, um überhaupt handlungsfähig zu werden.

Die Asymmetrie von Beziehungen

Das Paradox der Verantwortung besteht also darin, dass man Verant-
wortung nur übernehmen kann, wenn man versteht, dass man sie nie-
mals wird erfüllen können. Emmanuel Lévinas (1998[1963]: 214) be-
schreibt Verantwortung als eine Bewegung der Transzendenz, in der man 
sich eines anderen Menschen wie eines gegenüberliegenden Brückenkop-
fes versichert. Ein Brückenkopf wird sein Gegenüber niemals erreichen 
können. Er muss sich aber auf dessen Existenz verlassen, um daraus die 
Kraft schöpfen zu können, die er braucht, um die Brücke zu halten. Ver-
antwortung ist die Kraft, die soziale Kohäsion hervorbringen kann. Prin-
zipienbedingt liegt hierin aber eine Asymmetrie (Lévinas 1987[1980]: 
311ff.). Ich kann die notwendige Verbindlichkeit und das notwendige 
Vertrauen immer nur von meiner Seite her aufbringen. Ob dieser Ein-
satz auch auf Gegenseitigkeit beruht, werde ich niemals mit Gewissheit 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

sagen können. Auch werde ich nicht vorhersehen können, ob die ande-
re Seite ihr Bemühen nicht vielleicht irgendwann aufkündigt. Ich muss 
in Vorleistung gehen, und zwar ohne zu wissen, ob ich jemals dafür eine 
Gegenleistung erhalten werde.

Meine soziale Position kann ich nicht holistisch betrachten. Sie er-
scheint mir nur schemenhaft in der Begegnung mit den Anderen. In der 
›Heimsuchung‹, die mir im Antlitz des anderen geschieht, werde ich auf-
gefordert, dem unergründbaren anderen gerecht zu werden. Aus der Be-
gegnung mit dem Anderen entsteht der Impuls, die Verantwortung ihm 
gegenüber denkend zu fassen, um ihr gerecht werden zu können. Ver-
antwortung zeigt sich als Bedürfnis. Für Lévinas geht Verantwortlich-
keit also dem Bewusstsein voraus (Mosès 1993; Buddeberg 2011). Nicht 
das denkende Ich geht handelnd auf die Welt zu, vielmehr versucht es 
dem affizierten Selbst zu Hilfe zu eilen. Verantwortung geht der Ratio-
nalität voraus. 

Lévinas zufolge kann Verantwortungsübernahme nur eine einseitige 
Bewegung sein, ein Aufbruch von Sich-selbst ausgehend hin zu dem an-
deren, allerdings ohne die Möglichkeit, diesen jemals zu erreichen. Da-
bei drängt es den Menschen immer wieder zu sich selbst zurück. Er ist 
geneigt eine Gegenleistung zu erwarten. Das Gefühl von einem anderen 
Menschen enttäuscht worden zu sein, ist eine solche Wiederkehr zu sich 
selbst. Letztlich wird Verantwortung aber korrumpiert, wenn die not-
wendige Asymmetrie nicht ausgehalten wird. Verantwortung erfordert 
auch das Vertrauen, dass ein Aufbruch von sich selbst nicht ins Leere 
läuft. Verantwortlich richtet ein Mensch sein Werk demnach nicht auf 
sich selbst, nicht auf den Eigennutz, nicht auf das identifizierende Ich-
sein, sondern auf sein soziales Sein:

»Aber der Aufbruch ohne Wiederkehr, der dennoch nicht ins Leere 
führt, würde seine absolute Güte ebenso verlieren, wenn das Werk sei-
nen Lohn in der Unmittelbarkeit des Sieges verlangte, wenn es ungedul-
dig den Triumph seiner Sache erwartete. Die einseitige Bewegung wür-
de sich in Gegenseitigkeit verkehren. Würde das Werk Ausgangs- und 
Endpunkt einander gegenüberstellen, so würde es sich in Gewinn- und 
Verlustrechnungen verzehren, es ginge in kalkulierbaren Operationen 
auf. Es würde sich dem Denken unterordnen. Die einseitige Tat ist nur 
möglich in der Geduld; die bis ans Ende durchgehaltene Geduld be-
deutet für den Handelnden: darauf zu verzichten, die Ankunft am Ziel 
zu erleben, zu handeln, ohne das gelobte Land zu betreten.« (Lévinas 
1998[1963]: 216)

Das Paradox der Verantwortung begründet sich also nicht nur in der 
prinzipiellen Offenheit der Zukunft, sondern auch in dieser prinzipi-
ellen Asymmetrie sozialer Beziehungen. Verantwortung ist nicht die 
selbstherrliche Identifikation des Ich mit sich selbst. Das Ich entwirft 
gute Gründe, warum sein Handeln gut und richtig ist. Verantwortung 

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

erschöpft sich aber eben nicht in zufriedenstellenden Antworten, die 
eine Person sich selbst auf die Frage nach der Begründung des eigenen 
Tuns gibt. Verantwortung ist vielmehr der unbequeme Zweifel, über-
haupt auf dem richtigen Weg zu sein. Verantwortung kommt nicht zu-
rück zum Selbst, sondern greift immer weiter hinaus in Richtung des 
Unbestimmbaren. Verantwortung muss auf viele, teils widerstreitende 
Ansprüche antworten, und das im Wissen darum, niemals alle erfül-
len zu können. Verantwortung erwartet Kontrolle, erstreckt sich aber 
in eine unbekannte Zukunft, in ein Netz komplexer Zusammenhänge, 
in dem der sprichwörtliche Flügelschlag eines Schmetterlings die Welt 
verändern kann. Verantwortung übernehmen bedeutet demnach, diese 
Unbestimmtheit und Unsicherheit zu akzeptieren und trotzdem hand-
lungsfähig zu sein. Oder andersherum formuliert: wer nicht in Betracht 
zieht, seine Handlungen könnten auch unbeabsichtigte, schädliche Fol-
gen zeitigen, der kann letztlich gar nicht verantwortlich handeln. Ver-
antwortung bedeutet damit eine ganzheitliche Affirmation der prinzipi-
ellen Unsicherheit des sozialen Zusammenhangs, in den sich eine Person 
gestellt sieht. Die mit der eigenen sozialen Position verbundenen Un-
wägbarkeiten müssen bejaht werden, also auch all das, was sich mög-
licherweise unverschuldet durch das Zutun anderer Menschen ergeben 
könnte. Nur so kann auch die eigene Wirkung auf andere Personen als 
etwas begriffen werden, für das jeder selbst – in eingeschränktem Maße 
– mitverantwortlich ist.

2.8 Unverantwortliche Wahrheiten

Nun hat die Akademia aber schon immer den Hang gehabt, aus dem 
quälenden Gefühl dieser Ungewissheit heraus, wieder zurück zur Identi-
fikation zu drängen. Die Suche nach Wahrheit ist ja gerade der Versuch, 
die Ungewissheit zu besiegen und Gewissheit zu stiften. Wo aber liegen 
die Grenzen der Rationalität, an der sie beginnt, trügerisch zu werden? 
Bezüglich der Regulierung und Bürokratisierung wurde bereits ange-
sprochen, dass Rationalität auch die Gefahr birgt Verantwortung zu kor-
rumpieren. Selbstverständlich wäre es unverantwortlich der Rationalität 
dort nicht zu folgen, wo sie eindeutig einen Weg zu gemeinschaftlich für 
gut befundenen Ergebnissen weist. Vor der menschlichen Diversität, der 
Multiplizität der sozialen Wirklichkeit und der prinzipiellen Zukunftsof-
fenheit aber kann Rationalität nicht alleine bestehen. Dies lässt sich am 
Beispiel der spieltheoretischen Untersuchungen über das Handeln unter 
unsicheren Bedingungen verdeutlichen. 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

#1 Das Gefangenendilemma

Das Gefangenendilemma ist ein Theorem, welches Entscheidungen in  
Situationen unsicherer Solidaritätsbeziehungen thematisiert3. In ver-
schiedenen Variationen etabliert es folgende Grundsituation: Zwei Per-
sonen werden eines Verbrechens beschuldigt. Sofern sie tatsächlich dieses 
Verbrechens überführt werden könnten, würden sie jeweils die Höchst-
strafe (6 Jahre) erhalten. Nun wird zudem angenommen, dass es kei-
ne stichhaltigen Beweise gibt und dass beide Personen im Falle, dass sie 
weiterhin miteinander kooperieren und die Tat leugnen, nur eine gerin-
ge Haftstrafe (2 Jahre) wegen anderer assoziierter Tatbestände zu be-
fürchten haben. Beide Personen werden nun getrennt voneinander ver-
hört und bekommen keine Möglichkeit sich abzusprechen. Gestehen sie 
beide, bekommen sie wegen der Zusammenarbeit mit den Ermittlungs-
behörden eine verringerte Strafe (4 Jahre). Gesteht aber nur einer und 
ist bereit den anderen zu beschuldigen, dann kann er von einer Kron-
zeugenregelung profitieren und müsste nur mit einer einjährigen Bewäh-
rungsstrafe rechnen. Das Gefangenendilemma fragt nun danach welche 
Entscheidung nach Maßgabe rationalen Überlegens für das Individuum 
die vorteilhafteste ist. 

Der Spieltheorie zufolge lässt sich allein die Entscheidung, den Mit-
täter zu verraten, rational begründen. Diese Entscheidung bringt zwar 
nicht das absolut beste Ergebnis, ist aber die einzige Möglichkeit, die 
von der Entscheidung der anderen Person unabhängig ist. Damit ist sie 
die einzige souveräne, autonome Möglichkeit. Im Sinne der Spieltheo-
rie ist Kooperation damit zwingend unvernünftig, weil niemals klar sein 
kann, wie die andere Person sich entscheidet und deswegen immer mit 
der Höchststrafe gerechnet werden muss (vgl. hierzu auch Nida-Rüme-
lin 2011: 124). Bei diesem Theorem bleibt aber jegliche Idee einer ver-
bindlichen Beziehung zwischen den Gefangenen außen vor. Das Gefan-
genendilemma wirkt genau genommen nur dann wirklich überzeugend, 
wenn man sich die Verbrecher nicht allzu moralisch vorstellt. 

Genau genommen wird das Gefangenendilemma aber erst wirklich 
interessant, wenn es gegen seinen rationalistischen Strich gelesen wird. 
Tatsächlich geht es um nicht weniger als die Frage, unter welchen Bedin-
gungen Menschen bereit sind, ihr bisheriges Leben aufzugeben und alle 
damit verbundenen Verpflichtungen und Beziehungen aufzukündigen. Es 
ist nicht weniger als die Frage nach den Grenzen der Verantwortlichkeit 

3	 Das Gefangenendilemma wird in der politischen Theorie in Zusammenhang 
mit kontraktualistischen Ansätzen (etwa bei Hobbes) diskutiert. Dabei geht 
es um die Frage, wie aus einem ungeordneten Urzustand heraus Vergemein-
schaftung unter Menschen vorstellbar ist. In den Wirtschaftswissenschaften 
ist es Grundlage vieler Szenarien (Vogt 2001).

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

für das bislang geführte Leben. Was muss gegeben sein, dass Menschen 
bereit sind, ihre Versprechen dem Komplizen gegenüber aufzugeben und 
von einem Moment auf den anderen völlig neue Voraussetzungen für das 
eigene Leben zu akzeptieren? In diesem Sinne findet das Gefangenendi-
lemma häufig in Spielfilmen als spannungsförderndes Element Verwen-
dung. Nicht selten ist es sogar ein entscheidendes Moment der Handlung. 
Gelingt es den Ermittlerinnen oder Ermittlern die soeben festgenomme-
nen Verbrecherinnen so zu beeinflussen, dass sie einander verraten? Ge-
lingt es den moralisch integren Unterdrückten eines Unrechtsregimes, 
sich nicht gegeneinander ausspielen zu lassen und so der autoritativen 
Repression zu widerstehen? Das Gefangenendilemma ist nicht deswegen 
interessant, weil wir mit seiner Hilfe erkennen können, wie wir uns in 
derartigen Situationen am besten rational verhalten sollten. Es ist inte-
ressant, weil es unvermittelt Vorstellungen über die Möglichkeiten und 
Grenzen gegenseitigen Vertrauens und verbindlicher Beziehungen in uns 
hervorruft. Es wäre langweilig, wenn die Figuren in den Spielfilmen im-
mer auf dieselbe Weise handeln würden. Spannend ist doch gerade die 
Offenheit der Situation und für die Zuschauerinnen und Zuschauer auch 
die Suche nach Hinweisen darauf, wie stark die Beziehung der Figuren 
untereinander wohl sein mögen. Werden sie zueinanderstehen oder sich 
gegenseitig verraten? Ebenso ist es schauspielerisch nicht trivial die un-
zähligen Nuancen in konsistenter Abfolge so darzustellen, das dem Pu-
blikum das im Drehbuch vorgesehene Verhalten auch plausibel wird.

Die dramatische Spannung entsteht, weil die Gefangenen immer auch 
die Option haben ihren Mitgefangenen zu vertrauen. Darüber hinaus 
aber muss diese Option auch in gewisser Weise plausibel erscheinen. Eine 
bisher überhaupt nicht in Betracht gezogene Möglichkeit wäre auch, 
dass eine Täterin die Tat gesteht, sich selbst dabei die Hauptschuld ein-
räumt und dadurch die jeweilige Mittäterin entlastet. In diesem Fall hät-
te letztere womöglich mit einer noch weit geringeren Strafe zu rechnen, 
ginge vielleicht sogar straffrei aus. Zudem könnte sich die bekennen-
de Person selbst eventuell auch mit einer leicht verringerten Haft kon-
frontiert sehen. Auch derartige Fälle sind aus Spielfilmen bekannt, etwa 
wenn Eltern sich vor die eintreffenden Gewaltherrscher stellen, um ihren 
Kindern dadurch die Möglichkeit zur Flucht zu verschaffen oder wenn 
Friedrich Schiller in »Die Bürgschaft« den Tyrannen zu den Gefangenen 
sagen lässt: »Ich sei, gewährt mir die Bitte, in eurem Bunde der Dritte.« 
Ins Gegenteil gewendet zeigt sich das Motiv des Gefangenendilemmas, 
wenn es den Ermittelnden am Ende eines Krimis gelingt, die bis dahin 
als Täterin geltende Person derart zu überlisten, dass sie diejenige Per-
son enttarnt, von der sie als Sündenbock für die Tat missbraucht wird. 
Bezieht man das Gefangenendilemma also auf menschliche Zusammen-
hänge sozialer Beziehungen, dann offenbart es einen ungeahnten Reich-
tum möglicher Erkenntnisse.

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Wer präferiert welche Lösung?

Tatsächlich ist die spieltheoretische Lösung des Problems auch keinesfalls 
die von Probanden in empirischen Studien bevorzugte Wahl (Vogt 2001). 
In Studien wurde das Gedankenexperiment von einigen suggestiven Vo-
raussetzungen, etwa dem Szenario von Schuld, Verbrechen und Gefan-
genschaft, befreit und als folgenloses Spiel durchgeführt. Entgegen der 
Annahmen zeigte sich, dass viele Menschen keineswegs die von der Spiel-
theorie als rational empfohlene Lösung präferieren. Tatsächlich wähl-
ten die Probanden sehr häufig die Möglichkeit der Kooperation. Dieses  
Ergebnis hat das Gefangenentheorem in der Ökonomie zu einem weit-
reichend diskutierten Phänomen gemacht. Auf diese Ergebnisse hin wur-
den unter anderem sehr unterschiedliche Modelle entwickelt, die versu-
chen das tatsächliche Verhalten der Versuchspersonen abzubilden. Diese 
Entwürfe sollen hier nicht zur Diskussion stehen. Vielmehr ist die The-
se interessant, ein Studium der Ökonomie könnte dazu führen, dass Stu-
dierende auf eine besondere Art und Weise mit dem Gefangenendilemma 
umgehen (Frank, Gilovich & Regan 1993). Auf Basis vergleichender Stu-
dien zwischen fortgeschrittenen Studierenden und Studienanfängerinnen 
und Studienanfängern wurde gar angenommen, dass ein Ökonomiestudi-
um die Bereitschaft zu gesellschaftlicher Kooperation reduziert. Dies soll 
hier als Inspiration gelesen werden, ob nicht eine Akkulturierung im Wis-
senschaftsbetrieb allgemein zu einer sich sukzessiv vertiefenden Bindung 
an den Wert der Rationalität führt und ob es nicht so etwas wie einen  
Rationaltäts-Bias gibt, der die Wahrnehmung von Akademikerinnen und 
Akademikern mit zunehmender Eindringtiefe in die akademische Welt 
gegenüber der Wahrnehmung der Mehrheit der außeruniversitären Men-
schen zu verzerren droht. Entsprechend könnte gefolgert werden, dass es 
beim akademischen Arbeiten, wenn eine Annäherung an das Verständnis 
der sozialen Welt angestrebt wird, weniger darum gehen sollte, eine rati-
onale Erklärung der Welt hervorzubringen, als vielmehr darum, all jene 
lebensweltlichen Selbstverständlichkeiten, die die rationale Anschauung 
der Wissenschaften gemeinhin als Irrationalitäten ausweist, dem Verstand 
zugänglich zu machen. Es ginge dann um die Vermittlung verschiedener 
auf den ersten Blick unverständlicher Standpunkte, also um Mediation.

Vor dem Hintergrund der Vielfältigkeit dieser Spielarten des Gefan-
genendilemmas und der unterschiedlichen Bedingungen, unter denen sie 
jeweils plausibel erscheinen, ist es dennoch kaum verwunderlich, dass 
sich die wissenschaftliche Rationalität so vehement an der einzig ratio-
nalen Lösung dieses Problems aufhält. Auch wenn es eine relativ uninte-
ressante und lebensferne Lösung ist, so ist dies letztlich doch die einzige 
Lösung, die sich verallgemeinern lässt. Es ist die einzige Lösung, die sich 
von allen Rahmenbedingungen befreit und sich somit ›ceteris paribus‹ 
als gültig behaupten lässt.

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

#2 Ceteris paribus

Folgendes Beispiel schildere ich aus meiner persönlichen Erfahrung. In 
einer Einführung in die Ökonomie erklärte ein Dozent den Studierenden 
das Prinzip des Pareto-Optimums. Er wählte dazu das Beispiel eines Kin-
derspiels, bei dem verschiedene Kinder Gewinne in Form von kleinen Fi-
gürchen bekommen. Nun sind die Kinder aber mit ihrem jeweiligen Ge-
winn unzufrieden. Jedes Kind hatte, so die Annahme des Dozenten, eine 
konkrete Rangliste, welche Figur es am liebsten haben möchte. Der Do-
zent entwarf also eine Matrix, in der drei Kinder mit Namen aufgeführt 
waren, darunter die Figur, die sie erhalten hatten und darunter wiederum 
ihre jeweilige Präferenzliste. Nun erklärte er die verschiedenen Möglich-
keiten, wie die Kinder durch Tausch ihrer Figuren ihre Position verbes-
sern können. Er wollte darauf hinaus, dass sich bei allen Möglichkeiten 
immer ein sogenanntes Pareto-Optimum einstellt, und zwar immer ge-
nau dann, wenn jeder mögliche weitere Tausch für eines der Kinder ei-
nen Nachteil bedeuten würde. Damit stelle sich zwar keineswegs immer 
die insgesamt für alle beste Verteilung ein, in jedem Fall aber wäre jeder 
Tausch bis zu dieser Grenze immer eine Verbesserung. 

In einem Fall hatte sich ein Gleichgewicht ergeben, wonach zwei Kin-
der ihre favorisierten Figuren bekommen hatten, während ein Kind, in 
diesem Fall zufällig ein Mädchen, mit der Figur, die es am wenigsten 
wollte, Vorlieb nehmen musste. In Wortmeldungen äußerten Studierende 
den Einwand, dass es den Kindern, die ihre Wunschfiguren haben, miss-
fallen könnte, dass ein Kind am Ende so deutlich schlechter gestellt sein 
sollte. Bezeichnenderweise nutzte der Dozent diese Wortmeldungen für 
einen Witz. Er bestätigte, dass man nun natürlich annehmen könnte, dass 
eines der bevorteilten Kinder, dasjenige das im gewählten Beispiel auch 
zufällig ein Junge war, in das benachteiligte Mädchen verliebt sein könn-
te. Selbstverständlich könne man sich nun vorstellen, dass dieser Junge 
seinen besseren Gewinn deswegen an das Mädchen abgibt. Der Dozent 
erntete Gelächter als er schloss, dass der Junge dafür aber sicherlich spä-
ter etwas Anderes von dem Mädchen erwarten würde.

Der vielleicht erste Impuls wäre, dies als einen sexistischen Witz ab-
zulehnen. Diese kleine Begebenheit erzählt meines Erachtens aber mehr 
über die Wirtschaftswissenschaften und vielleicht sogar vieles über So-
zialwissenschaften. Das Beispiel sollte auch das Prinzip ceteris paribus 
als eine grundlegende Annahme der Wirtschaftswissenschaften erklären. 
Das Prinzip besagt, dass Lehrsätze immer nur ceteris paribus, also ›un-
ter sonst gleichen Bedingungen‹ gelten. Ein Lehrsatz kann nur Geltung 
haben, solange keine weiteren spezifischen Voraussetzungen Einfluss auf 
den Ausgang der Geschehnisse haben. Offensichtlich können die Wirt-
schaftswissenschaften Liebe nur entweder als Austauschbeziehung ver-
stehen oder sie ins Reich der besonderen Voraussetzungen verbannen. 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Die Art und Weise wie der Dozent den Impuls der Studierenden, die Kin-
der könnten die Situation als ungerecht empfinden, in das Reich außer-
halb des ceteris paribus verbannte, ist Anreiz das gewählte Beispiel noch 
einmal näher anzuschauen.

Warum wählt der Dozent ein Kinderspiel als Beispiel? Vermutlich soll-
te das Beispiel die Einfachheit des Prinzips unterstreichen. Darüber hin-
aus ist auch von Kindern bekannt, dass sie in bestimmten Momenten ein 
sehr impulsives Wollen entwickeln. Vielleicht sollte das auch die Plau-
sibilität des für dieses Beispiel so wichtigen Strebens nach einem besse-
ren Ergebnis für sich selbst erhöhen. Es gibt also Anlass zu glauben, dass 
der Dozent mit dem Beispiel eine Art Verwurzelung des Prinzips in der 
menschlichen Natur unterstreichen wollte, nach dem Motto: Wenn so-
gar Kinder so handeln, dann muss es wohl einem grundlegenden Prinzip 
entsprechen. In den Reaktionen der Studierenden wird aber augenblick-
lich deutlich, dass diese den Kindern ein weit facettenreicheres Sozialver-
halten zuschreiben. Es ist nicht schwer sich das enttäuschte Gesicht des 
benachteiligten Kindes vorzustellen, ebenso wie es vorstellbar ist, dass 
die bevorteilten Kinder einen Wunsch entwickeln, die Ungerechtigkeit 
der Situation auszugleichen. Der Impuls der Studierenden ging erst ein-
mal dahin, bei den Kindern einen Sinn für Gerechtigkeit anzunehmen.

In diesem Sinne verwendet auch John Rawls das Pareto-Prinzip, um 
zu erklären, warum freie Märkte niemals fair sein können. »Das Prin-
zip erklärt einen Zustand für optimal, wenn man ihn nicht so abän-
dern kann, daß mindestens ein Mensch besser dasteht, ohne daß irgend 
jemand schlechter dasteht« (Rawls 2012[1973]: 87-88). Nach diesem 
Prinzip ist es undenkbar, dass in einer freien Welt jemand, der viel be-
sitzt, etwas abgeben könnte, nur damit jemand, der weniger hat, mehr 
bekommt. Da die Ausgangsbedingungen aber niemals für alle Individu-
en gleich sein können, bedürfe es Rawls zufolge besonderer Maßnah-
men, um Chancengleichheit herzustellen. Rawls hält es für ungerecht, 
wenn Menschen mit gleichen Befähigungen nicht auch die gleichen ge-
sellschaftlichen Stellungen erreichen könnten. Er widmet einen Großteil 
seiner weiteren Argumentation deshalb der Frage, wie derartige Chan-
cengerechtigkeit politisch und administrativ erreicht werden kann. Ge-
gen diese Gedanken ist kaum etwas einzuwenden, außer dass Rawls da-
mit das Pareto-Prinzip als eine Art Naturgesetz akzeptiert. Vielleicht aber 
ist ja der Impuls der Studierenden nicht ganz so falsch. Tendenzen eines 
Sinnes für Ungerechtigkeit werden von neuerer Forschung auch für Pri-
maten bestätigt (z.B. Brosnan & Waal 2003). Vielmehr lässt sich sogar 
fragen, ob die Menschen ohne Veranlagung zur Kooperation überhaupt 
ihre zivilisatorischen Leistungen hätten erreichen können. Die ökono-
mische Betonung des Primats der Rationalität des Eigennutzes erscheint 
damit ein weiteres Mal eher als eine kulturell antrainierte Tendenz denn 
als eine natürliche Voraussetzung. Derart rationalistische Betrachtungen, 

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

seien sie nun gerechtigkeitstheoretisch wie bei Rawls oder wirtschafts-
wissenschaftlich, schließen ein empathisches Wahrnehmen des Anderen 
ebenso aus, wie ein Unrechtsempfinden im Angesicht des unterprivile-
gierten Gegenübers. Das solipsistische Streben nach dem eigenen Vor-
teil wird zum Standard erklärt und damit der Verantwortung entzogen. 
Es wird deutlich, warum die klassische Ökonomie von neueren Ansät-
zen kritischer Wirtschaftswissenschaften nicht nur als weltfremd, son-
dern auch menschenfeindlich angesehen wird. Die Annahme des homo 
oeconomicus wurde vielfach kritisiert und ich möchte hier nur ein Bei-
spiel für diese Kritik anführen, um diese dann im Sinne dieser Abhand-
lung über Rationalität weiterführen zu können. 

Im Theorem des Gefangenendilemma zeigt sich, wie Apel (1990[1987]: 
277) es ausdrückt, eine »formal-egoistisch orientierte Kalkülrationali-
tät«. Apel zufolge ergeben sich aus einer ökonomischen Logik, die al-
lein auf dem Prinzip des Eigeninteresses beruht, letztlich »Konsequen-
zen, die ein Handeln nur nach der Rationalität des homo oeconomicus 
als menschlich und gesellschaftlich untragbar erscheinen lassen« (ebd.: 
278). Verdeckt werde dies lediglich durch die Tatsache, dass in vie-
len ökonomischen Theoremen meist ein Fairness-Prinzip implizit mit-
gedacht werde. So sei beispielsweise im Ideal der Vertragsfreiheit eine 
Verpflichtung zur Vertragseinhaltung implizit, ohne die ökonomisches 
Handeln generell unmöglich sei. Auch ökonomisches Handeln baue 
demnach auf gewissen moralischen Grundsätzen auf, die aber durch 
die alleinige theoretische Orientierung am Eigennutz niemals gewähr-
leistet werden könne. Berufe man sich ausschließlich auf den rational 
begründbaren Eigennutz, dann bliebe allein ein strategisches Interes-
se mit kriminellem Vorbehalt übrig, das letztlich keine Verantwortung 
kennt. Zwar würde ein prinzipielles Interesse an der Verpflichtung zur 
Vertragseinhaltung bestehen, gleichzeitig aber auch die Absicht, einen 
Vertrag »bei der erstbesten Gelegenheit, wenn keine Sanktionen zu be-
fürchten sind [...] zu brechen, um für sich den parasitären Surplus-Vor-
teil daraus zu ziehen, daß die anderen den Vertrag einhalten« (ebd.: 
278). 

Wie gesagt geht es an dieser Stelle nicht darum das ökonomische Den-
ken generell zu verurteilen. Vielmehr sollen diese Gedanken Anlass ge-
ben, die Rolle der Rationalität bei derartigen Konstruktionen zu unter-
suchen. Nur so kann deutlich werden, dass sich die Problematik nicht 
durch neue verbesserte Konzepte aus der Welt schaffen lässt, sondern 
dass die Konsequenz vielmehr eine veränderte Haltung zur Rationalität 
sein muss (vgl. hierzu Kap 3.5). 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

2.9 Zwischenfazit:  
Das Verhältnis von Verantwortung und Rationalität

Bezüglich der Frage nach der Aufgabe der Rationalität kann die Philoso-
phie Lévinas’ (1987[1980]; 1998[1963]) noch einmal einen entscheiden-
den Beitrag leisten. Lévinas verdeutlicht, dass das sinnliche Empfangen 
des Antlitzes eines sozialen Gegenübers einen Appell an uns richtet, dem 
wir nicht entkommen können. Im oben erläuterten Kinderspiel wird da-
von ausgegangen, dass jedes Kind genau weiß, welche Figur es am liebs-
ten hätte, welche ihr am zweitliebsten sei und so weiter. Dies verkennt 
jedoch, dass Kinder bei einem solchen Spiel gerne versuchsweise die Fi-
guren wechseln. Damit liegt der Wert einer Figur aber nicht mehr im Be-
sitz dieser Figur, sondern in deren Verfügbarkeit im Spiel. Es ist vorstell-
bar, wie Kinder ihre Präferenzen im Spiel entwickeln. Das Pareto-Prinzip 
lässt für diese performativen Aspekte keinen Platz. Wählt ein Kind ei-
nen Räuber, greift ein anderes zum Gendarmen. Tatsächlich gewinnt eine  
Figur ihren eigentlichen Wert erst im Spiel. Nur mit komplementären Fi-
guren lässt sich ein gemeinsames Spiel entwickeln. Kinder verlieren sich, 
so lässt sich annehmen, viel leichter als Erwachsene in der unmittelbaren 
Sinnlichkeit eines Spiels. Ins Spiel vertieft reagieren sie auf die Angebo-
te ihrer Gegenüber. In dem Maße, wie sie auf die Impulse der Anderen 
antworten, übernehmen sie Verantwortung für das gemeinsame Spiel. So 
verändern sich auch beständig ihre Präferenzen, was Erwachsene häu-
fig nicht nachvollziehen können. Empören sich Erwachsene doch nicht 
selten darüber, dass ihre Kinder allein aus einem intrinsischen Interesse 
heraus, selten langfristig bei einer Sache bleiben. Viele Kinder reagieren 
stärker auf soziale Impulse als auf Vorsätze der Selbstdisziplinierung. 
Dinge werden meist dann langweilig, wenn die Mitspieler das Interesse 
an diesen Dingen verlieren. Spielen ist natürlich nicht immer ausschließ-
lich kooperativ, sondern kann auch kompetitiv verlaufen. Welches Kind 
möchte nicht gewinnen? Auch wünschen sich Kind oft etwas nur, weil 
ein anderes Kind etwas Ähnliches besitzt. Der Eigennutz ist beim Spie-
len nicht ausgeschaltet, doch wird er durch eine Gemeinschaftsorientie-
rung komplementiert. 

Wir sehen nun deutlich, wie rationale Standardisierungen der Funkti-
onsweise des sozialen Miteinanders, hier etwa im Falle des Pareto-Prin-
zips, sowohl eine mitfühlende Emotionalität wie auch performative As-
pekte des Miteinanders außer Acht lassen. Die wechselnden Präferenzen 
der Kinder lassen sich nur als eine instabile Fluktuation bestimmen. Ge-
winn und Glück werden nur in der Kategorie des Erwerbs oder Besitzes 
stabil und langfristig kalkulierbar. 

Es deutet sich an, dass Rationalität nicht bedingungsloses Vertrau-
en entgegengebracht werden kann. Es ist aber auch anzuerkennen, dass 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

die Anstrengungen der Vernunft aus dem Wunsch heraus unternommen 
werden, Verantwortung kalkulierbar zu machen. Rationale Bemühun-
gen werden unternommen, um Regularien zu entwerfen und diese nach-
vollziehbar zu kommunizieren, um dadurch Verantwortung überhaupt 
erst handhabbar zu machen. Rationalität darf also keinesfalls als Ge-
gensatz von Verantwortung angesehen werden. Aber Rationalität kann 
Verantwortung auch korrumpieren. Wo aber liegt die Grenze? Gibt es 
vielleicht besondere Formen der Rationalität, die derartige ungewollte 
Effekte mit sich bringen?

Die Diskursethik legt ihr Hauptaugenmerk auf die vernünftige Ar-
gumentation als vordringliches Medium der Verständigung unter Ge-
sprächspartnern. Im politischen und privaten Leben lässt sich aber viel-
fach beobachten, wie wenig das letztlich funktioniert. Auf der einen 
Seite gibt es zwar eine Intensivierung bürgerschaftlicher Partizipations-
verfahren, auf der anderen Seite aber beschränken einige Personenkrei-
se ihre politische Teilhabe zusehends ausschließlich auf den konfronta-
tiven Protest. In einer sich zunehmend fragmentierenden Gesellschaft 
verschließen sich Binnenlogiken und partikulare Weltsichten zusehends 
in voneinander getrennte gesellschaftliche Sphären. Die resultierende ge-
sellschaftliche Spaltung wird dann meist denjenigen zugeschrieben, die 
sich abgehängt oder von gesellschaftlichen Aushandlungsprozessen aus-
geschlossen fühlen. Liegt aber das Problem nicht eher in der Erwartung 
einer gesellschaftlichen Rationalität, die diese Menschen – und das viel-
leicht zu Recht – weder leisten wollen noch können?

In dieser Betrachtung wird noch einmal deutlich, dass die zur Ver-
antwortung notwendige Selbsttranszendenz, das Über-sich-selbst-hin-
ausgehen, nicht allein durch Rationalität geleistet werden kann. Rati-
onalität reicht nicht aus, um Gewissheit zu erzeugen, also ein Weltbild 
zu begründen, das alle Eventualitäten des Lebens zufriedenstellend er-
klären könnte. Das Leben bedarf eines Umgangs mit dem Unbestimm-
baren, dem Ungewissen. Zwar bestimmt sich die Verantwortlichkeit ei-
nes bestimmten Individuums aus der spezifischen Form der von ihm zu 
lösenden Aufgaben. Aber es ist nicht allein der Verantwortungsbereich, 
der ein entsprechendes Subjekt hervorbringt. Das Individuum muss eine 
Eigenleistung erbringen, um seine gesellschaftliche Stellung verantwor-
tungsvoll auszufüllen. Ein Mensch wird auch nicht erst, wenn er in einen 
Verantwortungsbereich hineinwächst, nicht erst durch die Rollenüber-
nahme zu einem gesellschaftlichen Subjekt, sondern ist bereits vorgän-
gig als Person anzusehen. Eine Person gibt der übernommenen gesell-
schaftlichen Position ein ›individuelles Gesicht‹. Dabei ist Rationalität 
sicherlich dann schädlich, wenn sie diesem individuellen Gesicht keinen 
Raum lässt, wenn sie Individuen nur in vorgegebene Maßstäbe zwängt. 
Wird dem Individuum ein Handeln entsprechend verabsolutierter Wis-
sensbestände oder unumstößlicher Regeln abverlangt kann es nicht mehr 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

verantwortlich handeln. Gesellschaftliche Rationalität wird dann zu au-
toritärer Herrschaft. Dies ist vor allem von einer Rationalität zu erwar-
ten, die sich nur nach ihrer inneren Schlüssigkeit, also der Folgerichtigkeit 
ihrer Schlussfolgerungen bemisst. Eine logozentristische Rationalität, die 
den Widerspruch nicht toleriert, verliert den Kontakt zu ihren lebendigen 
Anwendungsbereichen. Schädlich ist auch eine Rationalität, die, weil sie 
Vagheit verabscheut, die Möglichkeit ihres eigenen Scheiterns systema-
tisch ausblendet. Dann wird Rationalität zum Selbstbetrug. 

Es lassen sich auch Mechanismen identifizieren, die kognitive Ver-
zerrungen (cognitive bias), also systematische, unbewusste und fehler-
hafte Prozesse der menschlichen Informationsverarbeitung, begünstigen  
(Weber & Knorr 2020). So beschreibt etwa motivated reasoning die Tat-
sache, dass unser Denken unbewusst zu einem Ziel steuert, das uns wün-
schenswert erscheint. Diese Funktion ergibt insofern Sinn, als dass wir 
alltagspraktisch Probleme lösen müssen. Wir nutzen unseren Verstand, 
um Verbesserungen zu erzielen. Der Bestätigungsfehler (confirmation 
bias), auch Bestätigungstendenz oder Bestätigungsverzerrung genannt, 
besagt, dass wir Informationen, die unsere Ansichten bestätigen, höher 
gewichten, als solche, die uns im ersten Moment verstören, weil wir sie 
zunächst nicht einordnen können. Auch diese Verzerrung ist naheliegend, 
denn wir können bestätigenden Informationen unmittelbar einen Platz 
in unserem Denken zuweisen. Dadurch können wir sie uns auch bes-
ser auf Anhieb merken. Anders als die instrumentelle Vernunft, die tech-
nisch-rational nur an der Erreichung eines Ziels interessiert ist, ohne an 
die weiteren Folgen für das Gemeinwohl zu denken, entspringen die hier 
beschriebenen Effekte nicht einer willentlichen Operationalisierung des 
Denkens oder gar einer unredlichen Täuschung. Es sind dies Effekte, mit 
denen sich das Ich sozusagen ›selbst überlistet‹. Dies sind Mechanismen 
des Selbstbetrugs, die an sich selbst erst einmal wahrgenommen werden 
müssen, bevor man sie einhegen kann. Rationalität sollte also immer die 
Möglichkeit des Scheiterns der eigenen Schlussfolgerungen mitdenken. 
Ungewissheit mahnt zur Aufmerksamkeit gegenüber den spezifischen Be-
dingungen des aktuellen Einzelfalles. Diese kritische Haltung der eige-
nen Vernunft gegenüber fordert zwingend ein ernsthaftes Interesse an 
den Wahrnehmungs- und Deutungsweisen anderer Menschen. Rationa-
lität erfüllt sich entsprechend nicht in einem Besser-Wissen, sondern in 
einem Verstehen-Wollen. Nicht allein die fachliche Kompetenz, im Sin-
ne eines professionellen Wissens, oder ein lebenslanges Lernen im Sinne 
der Anhäufung von Wissen ist demnach das Ziel, sondern auch zwingend 
das beständige Interesse an den Lebenserfahrungen anderer Menschen.

Den Ausführungen dieses Kapitels lässt sich ein anthropologischer 
Hinweis entnehmen, dem im nächsten Kapitel noch nachgespürt werden 
muss. Wie kann Kooperation als eine Voraussetzung menschlichen Han-
delns verstanden werden? Kooperation ist zwar empirisch beobachtbar, 

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

aber nur schwer zu begründen, weil sie rational betrachtet scheinbar 
nur als vermittelte Kategorie, also von Bedingungen abhängig, erklär-
bar ist. Wenn wir annehmen, dass jemand nicht seinen eigenen Vorteil 
in den Mittelpunkt stellt, dann wird ceteris paribus zufolge fast reflexar-
tig erwartet, dass dafür auch ein Grund genannt wird. Sollten nicht aber 
eher diejenigen einer besonderen Rechtfertigungspflicht unterliegen, die 
nur nach dem Eigennutz streben? Wenn sich Kooperation aber nicht auf 
prinzipielle Dispositionen des Menschen zurückführen lässt, wenn sie le-
diglich eine Frage des sozialen Lernens ist, dann kann sie, wie eben die 
Spieltheorie annimmt, nicht vorausgesetzt werden. Eine Orientierung am 
Eigennutz als unmittelbarem, instinkthaftem Trieb leuchtet demnach ein. 
Dass Kooperation in einer Gemeinschaft dem Nutzen aller dienen kann, 
müsste eine Person hingegen erst einmal rational verstehen, um über-
haupt Gründe für die Überwindung ihrer unmittelbaren Neigungen und 
zum kooperativen Handeln zu haben. Ein Hauptanliegen des nächsten 
Kapitels wird daher darin bestehen, die Rolle der Rationalität im mensch-
lichen Verhalten und der intellektuellen Wirksamkeit zu bestimmen.

In diesem Kapitel wurde immer wieder auf das Bedürfnis hingewiesen, 
Verantwortung rational zu begründen. Von Hans Jonas über die Diskurs-
ethik bis zur Responsibilisierung wird hinter Verantwortung immer ein 
verstehbarer Zusammenhang angenommen. Auch bei Erklärungen, die 
Verantwortung in der gesellschaftlichen Praxis oder im Diskurs verorten, 
stellt sich Verantwortung zwar kontingent aber immer rationalisiert oder 
rationalisierbar dar (Banzhaf 2002; Buddeberg 2011). Auch Nida-Rüme-
lin zeigt, dass die »lebensweltliche Tendenz der Hervorhebung einzelner 
Prozesse und Ereignisse als verantwortlich bzw. ursächlich keineswegs so 
irrational ist, wie es dem Naturwissenschaftler vielleicht zunächst schei-
nen mag« (Nida-Rümelin 2011: 21). Trotz einiger weitreichender Aus-
dehnungen der Verantwortung bis hin zu Fragen der Person, verbleiben 
derartige Erklärung aber in einer kulturalistischen Vorstellung, wonach 
sich Fragen der Verantwortung als Begründungsspiele in die unterschied-
lichen Lebensformen einschreiben. Verantwortung ist in der strukturellen 
Rationalität oder im Diskurs entindividualisiert. Handlungstheorien wie-
derum unterscheiden Handlungen allein bezüglich unterschiedlicher Ra-
tionalitäten. Ob nun ›strategische‹, ›instrumentelle‹ oder ›ethisch-kommu-
nikative Rationalität‹, diese Terme beschreiben jeweils unterschiedliche 
Nutzenorientierungen des Handelns. Aber selbst den Theoretikern der 
Diskurstheorie erscheint so etwas wie ›ethisch-kommunikative Rationali-
tät‹ als Ideal, nicht aber als mögliche Realität, denn diese könne sich allen-
falls in der Vollendung eines Telos begründen (Apel 1990[1987]). Heute 
hingegen erscheinen teleologische Erzählungen, wie etwa das christliche 
Heilsversprechen, die Verheißungen des Idealismus oder die des klassi-
schen Materialismus, dekonstruiert. Die Hoffnung auf eine bessere Welt 
erscheint überholt. So muss Apel (1969[1966]: 333) zufolge auch die 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

eschatologische Bedeutung des Begriffes der Verantwortung »eliminiert 
werden, wenn man den Begriff so interpretieren will, wie es dem Bewußt-
sein des 20. Jahrhunderts entspricht«. Wozu also noch Verantwortung 
übernehmen, wenn die Übernahme von Verantwortung nicht mehr als 
Garant für gemeinschaftliches oder persönliches Heil verstanden werden 
kann? Wenn das gute Ziel nicht begründet werden kann, dann entfällt 
jede Berechtigung, Verantwortung einzufordern.

Aber Hoffnung ist aus dem menschlichen Dasein nicht wegzudenken. 
Wie gezeigt wurde, wohnt dem Begriff der Verantwortung immer noch 
ein Bedeutungsüberschuss inne. Dieser bringt einen Zusammenhang an 
Verweisen hervor, der sich tief in das menschliche Dasein, also in die an-
thropologischen Bedingungen des Menschseins verzweigt. Die Erkennt-
nis des Paradoxons der Verantwortung bricht das Primat der Rationalität 
im Verantwortungsdiskurs und weist darauf hin, dass sich Verantwor-
tung nicht allein durch Begründung oder Rationalisierung kontrollieren 
lässt. Wie aber, wenn nicht rational, lässt sich Verantwortung erfassen?

Die Antwort muss im persönlichen Erleben gesucht werden. Und so 
werden in den Geistes- und Kulturwissenschaften zunehmend Gefühle, 
Affekte, Emotionen und Atmosphären debattiert. Dabei wird das Primat 
der Rationalität im akademischen Denken wenig in Frage gestellt. Es ist 
aber nicht damit getan Gefühle und Emotionen zusätzlich, also zu allem 
anderen hinzunehmend, ›auch noch‹ zu betrachten. Die Frage muss lau-
ten: Wie muss sich unsere Betrachtungsweise des Gesellschaftlichen ver-
ändern, wenn wir die Fundierung von Verantwortung im Erleben erkannt 
haben? An dieser Stelle bedarf es einiger Begriffe, die häufig ausschließlich 
religiösen Begründungszusammenhängen zugeschrieben werden. Im Fol-
genden Kapitel wird entsprechend danach gefragt werden, wie sich Be-
griffe wie Scham, Hoffnung, Heil oder Demut anthropologisch begrün-
den lassen. Diese Begriffe deuten auf die Notwendigkeit und die Fähigkeit 
hin, sich als in einem größeren Kontext stehend empfinden zu können. 
Dass dieser Kontext häufig von religiösen Vorstellungen beschrieben wird 
bedeutet nicht, dass Transzendenz nicht auch postkonventional erreicht 
werden kann. So wird der Mensch im Folgenden auch im Rückgriff auf 
einige neuere medizinische Erkenntnisse, in seiner biopsychophysischen 
Konstitution erörtert. Dies fundiert nicht nur seine prinzipielle Anlage zur 
Kooperation, sondern auch Konsequenzen bezüglich unserer Vorstellung 
von Diskursen. Es wird also nicht darum gehen Rationalität als trügerisch 
zu verdammen. Vielmehr geht es um die Frage, wie man sich ein sinnvolles 
Verhältnis zwischen rationaler Begründung von Verantwortung einerseits 
und angemessener Infragestellung rationaler Zuschreibungen von Verant-
wortung andererseits vorstellen muss. Es wird ein Bild entstehen, wie sich 
Verantwortung in der Persönlichkeitsentwicklung des Individuums als ein 
individueller Wille zur Verantwortung ausbildet.

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

3. Transaktionale Anthropologie

»Gott, gib mir die Gelassenheit, Dinge hinzu-
nehmen, die ich nicht ändern kann, den Mut, 
Dinge zu ändern, die ich ändern kann, und die 
Weisheit, das eine vom anderen zu unterschei-
den.«
Christliches Gebet (wahrsch. Reinhold Niebuhr) 

Es ist einem guten Leben ebenso abträglich, wenn man gegen Dinge 
kämpft, die unabänderlichen Prozessen unterliegen, wie wenn man 
schmerzhafte Zustände hinnimmt, die man durch Überlegung und Mut 
ändern könnte. Obenstehendes Gebet kann als lebensweltliches Pendant 
zur anthropologischen Frage nach dem Menschen gelesen werden, wie 
sie von Emanuel Kant als zentrales philosophisches Grundproblem eta-
bliert wurde. Dabei formuliert er vier Fragen, von denen sich die ersten 
drei Fragen ›Was kann ich wissen, was soll ich tun, und was darf ich 
hoffen?‹ verdichten in der vierten Frage ›Was ist der Mensch?‹ (Schmidt 
1976; Landgrebe 1976; Alphéus 2009). Demnach soll die Philosophie 
erstens die Quellen des menschlichen Wissens, zweitens den praktischen 
Umgang mit Wissen und schließlich die Grenzen der Vernunft bestim-
men. Auf die Frage nach dem Menschen bietet Kant also drei Teilant-
worten, eine Bestimmung der epistemischen Möglichkeiten von Erkennt-
nis, eine Formulierung moralischer Grundsätze für richtiges Handeln 
und eine Fassung des Lebenssinns (Sturma 2004: 268). Während Kant 
also versucht den Menschen in seiner Begabung zur Vernunft zu vermes-
sen, spricht das Gebet aus einer Position der Demut gegenüber dem Le-
ben, in Erkenntnis der eigenen Schwäche. Beide Positionen treffen sich 
an dem Punkt, an dem Kant, vor der Bedingtheit der Vernunft und der 
Moral, den Glauben an einen Gott als durchaus vernünftig begreift (Al-
phéus 2009: 187), weil es, einfach formuliert, kein vernünftiges Argu-
ment gibt, mittels dessen die Existenz eines mächtigen, unerkennbaren 
Urgrunds des Seins definitiv ausgeschlossen werden kann. 

3.1 Grenzen der Anthropologie

Im vorangegangenen Kapitel wurde gezeigt, dass Rationalität danach 
strebt, Verantwortung handhabbar zu machen, sie alleine aber niemals in 
der Lage ist, Verantwortung zu gewährleisten. Rationalität ist demnach 
nur verantwortungsvoll, solange sie versucht auch die Grenzen ihrer 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

selbst zu erfassen, welche sie aber paradoxer Weise niemals wird erken-
nen können. So beschreibt Kant, wie Fremdbestimmung und Selbstbe-
stimmung in einem grundlegenden Widerspruch zueinander stehen. Er 
unterscheidet zwischen Naturkausalität und einer Kausalität menschli-
chen Handelns, die sich notwendig aus vernunftbedingten Einsichten er-
gibt. Er räumt aber auch ein, die Kausalität durch Freiheit nicht wirk-
lich begreiflich machen zu können (Sturma 2004: 272). Zumindest aber 
versucht er die Spannungen zwischen Heteronomie und Autonomie, Na-
turnotwendigkeit und Freiheit, Naturkausalität und menschlichem Han-
deln zu zähmen. Oben zitiertes Gebet hingegen bittet darum, dass einem 
die Grenze zwischen diesen Polen im alltäglichen Leben rechtzeitig be-
wusstwerden. Dabei ist dem Gebet implizit, dass die Haltung der Demut 
nur gelingt, wenn man den großen Zusammenhang anzusprechen weiß, 
dem man seine eigene Wirkmächtigkeit unterordnet. Das Gebet gibt die 
Kontrolle ab und bittet, dass einem die Grenze der eigenen Handlungs-
fähigkeit von außen bewusst gemacht werde. Kant hingegen verpflichtet 
die menschliche Vernunft dazu, diese Grenze zu erkennen. 

Dieses Kapitel sucht einen Weg, der beide Positionen verbindet, ei-
nen Weg, Demut praktizieren zu können, ohne dabei auf religiöse Be-
gründungen zurückgreifen zu müssen. Folgt man dieser Spur, dann dür-
fen nicht nur naturwissenschaftliche Argumente zugelassen werden, es 
müssen auch phänomenologische, geisteswissenschaftliche Betrachtun-
gen erfolgen (Sturma 2004). Letztlich führt auch Kant seine Betrachtung 
bis in »die vollständige Innenansicht des Menschen, die Totalität der 
Selbsterfahrung, die keiner Erweiterung fähig ist«, bis in die »konkrete 
Subjektivität: das Ich-denke, das Ich will« (Schmidt 1976: 22). Eine an-
thropologische Position muss sich der erlebenden Position des Gebets, 
sich in einem größeren, letztlich aber unergründbaren Zusammenhang 
wahrnehmen zu können, annähern. Es geht hier aber nicht um eine de-
finitive Bestimmung des Menschen, weder metaphysisch noch religiös, 
sondern eher um die Hoffnung durch beständiges Fragen in die richtige 
Richtung getrieben zu werden. Diese Betrachtung soll bewusst eine An-
näherung bleiben. Die folgende Bestimmung des Menschen soll in einer 
Art zirkulärem Umkreisen erfolgen. Einerseits werden auf Basis psycho-
logischer, sozialpsychologischer und neurophysiologischer Erkenntnis-
se Wesensmerkmale des Menschen bestimmt, während diese Festlegun-
gen dann wiederum auf ihre Aussagekraft und wissenssoziologischen 
Hintergründe untersucht werden. Ein empirischer Blick auf post-positi-
vistisch bestimmbare Eigenschaften des Menschen wird also beständig 
dialektisch an einer wahrheitsrelativistischen Kritik gemessen werden. 
Schließlich soll aus dieser Betrachtung eine Vorstellung vom Menschen 
erwachsen, die zur Erörterung von Fragen angemessener Kritik brauch-
bar ist. Dabei besteht das grundlegende Dilemma, dass ohne positives 
Konzept keine Beschreibung eines Sachverhaltes möglich ist, nach der 

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

postmodernen Kritik aber gleichzeitig die Kontingenz und Bedingtheit 
positiver Konzepte im Bewusstsein bleiben müssen. Entsprechend soll 
die Frage danach, was der Mensch ist, hier lediglich eingegrenzt wer-
den. Die formulierten Demarkierungen sollen aber weiterhin als poten-
ziell offen verstanden werden.

Was Anthropologie überhaupt kann

Axel Honneth und Hans Joas (1980) beschreiben die Debatte um die 
Anthropologie der 1970er -80er Jahre als Reaktion auf eine Kritik, die 
sich gegen den Objektivismus oder Universalismus anthropologischer 
Aussagen wendete. Anthropologie sei nicht mehr als Lehre grundlegen-
der Konstanten menschlicher Kulturen oder grundlegender Substanzen 
der menschlichen Natur begründbar. Intuitiv scheint Kritik auch gene-
rell jeglichem anthropologischen Bestreben zu widersprechen, geht es 
ihr doch meist um Visualisierung der Kontingenz gesellschaftlicher Be-
dingungen. Honneth (1994) widerspricht dieser Auffassung, denn um 
überhaupt etwas als ›falsch‹ oder ›kritikwürdig‹ ansehen zu können, sei 
eine Vorstellung von gelingendem menschlichen Sozialleben erforder-
lich. »Von einer ›Pathologie‹ des gesellschaftlichen Lebens kann sinnge-
mäß nur dann gesprochen werden, wenn bestimmte Annahmen darüber 
vorliegen, wie die Bedingungen der menschlichen Selbstverwirklichung 
beschaffen sein sollen« (ebd.: 49). In diesem Sinne impliziere jede Kri-
tik sozialphilosophische Annahmen. Honneth und Joas folgern, dass 
Anthropologie die historische Wandelbarkeit menschlicher Verhältnis-
se ebenso wie die Voraussetzungen menschlicher Veränderlichkeit re-
flektieren müsse. So könne die anthropologische Aufgabe darin gesehen 
werden, die Angemessenheit sozialwissenschaftlicher Konzepte zu prü-
fen und gängige Erklärungsleistungen einer Kritik zu unterziehen. An-
thropologische Betrachtungen sollten also versuchen, den Menschen zu 
begreifen, um dadurch sich selbst zu verstehen und der Wissenschaft 
eine angemessene Rolle zuschreiben zu können. So erscheint »Anthro-
pologie als Selbstreflexion der Sozial- und Kulturwissenschaften auf ihre 
biologischen Grundlagen und ihre normativen Gehalte in bestimmten 
historisch-politischen Problemlagen« (Honneth & Joas 1980: 16). An-
thropologie wäre demnach eine Voraussetzung für reflektiertes wissen-
schaftliches Handeln.

Wie gesagt, die zentrale anthropologische Frage ist die nach dem Stel-
lenwert der menschlichen Vernunft. Die Fähigkeit des Menschen, sich 
zu seiner eigenen Natur zu verhalten, wird klassischer Weise als ein zen-
trales Alleinstellungsmerkmal des Menschen angesehen (u.a. Plessner 
1975[1928]; Schmidt 1976; Spaemann 1996). Vernunft aber bleibt im-
mer auf das menschliche Leben bezogen, sie kann auch nur aus diesem 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

heraus entstehen. Folgt die Natur strengen Gesetzen, wie kann es dann 
sein, dass die Gedanken diesen Gesetzen nicht unterliegen und aus ei-
nem davon abgehobenen Selbst hervorgehen. Es bestehen Zweifel dar-
an, ob das, was von Menschen als freie Entscheidung erlebt wird, auch 
tatsächlich einem freien Willen entspringt. Diese Frage hat sich seit Kant 
nicht wesentlich verändert. Während aber die Existenz naturgesetzmäßi-
ger Kausalitäten heute kaum ernsthaft bezweifelt wird, steht die Mög-
lichkeit freien Handelns und freien Willens beständig auf dem Prüfstand. 
Häufig wird sie im aktuellen sozial- oder geisteswissenschaftlichen Kon-
text tendenziell eher negativ beschieden. In vielen Theorien verliert sich 
der Mensch in der Äußerlichkeit der Sequenzen geschichtlicher Ereignis-
se, innerhalb funktionaler Ausdifferenzierungen von Teilsystemen, einem 
global computing, ergibt sich in quasireligiöser Weise der übermächtigen 
Gaia oder er wird reduziert auf einen bloßen Diskurseffekt oder ein au-
tonomes psychophysisches System. Eine Sozial- und Geisteswissenschaft 
aber, die sich um die Anerkennung eines Mindestmaßes an freiem Den-
ken drückt, beschneidet sich in vielen Tiefendimensionen und delegiti-
miert sich dadurch letztlich selbst. Es wird sich auch zeigen, dass die Fra-
ge nach dem freien Willen gar nicht abschließend geklärt werden muss, 
um ihm eine aktuelle anthropologische Rahmung zu geben.

In anthropologischen Betrachtungen hat eine Kulturalisierung des 
Menschen stattgefunden. »Als Naturwesen ist der Mensch so gut wie 
tot« (Schmidt 1976: 28). Zwar hat er noch eine Natur, zu der er sich 
im Gegensatz zu einem Tier, durch seine reflexive Verstandesbegabung 
auch verhalten kann, doch prägen ihn in weit größerem Maße die so-
zialen Verhältnisse, in die er hineingeboren wird. Der Mensch entwi-
ckelt eine Kultur, »schafft sich eine zum Teil aus Fiktionen bestehende 
Vermittlungsreihe für das eigne Sein« (ebd.: 30). Dem Menschen wird 
ein Überleben überhaupt erst dadurch möglich, dass er sein degenerier-
tes natürliches Wesen durch Kultur substituiert. Gleichzeitig wird er 
aber weiterhin elementar von Residuen seiner Natur geprägt, denn sei-
ne biologischen Funktionen folgen beschreibbaren Mustern. Innerhalb 
der begrenzten menschlichen Physiognomie ergibt sich aber eine hohe 
Variabilität. Ebenso ist auch innerhalb der Psyche eine hohe Variabili-
tät möglich. In seiner konkreten Ausprägung lässt sich der Mensch also 
nicht verstehen, er lässt sich lediglich an den ihn konstituierenden Pro-
zessen festmachen. Bei der Suche nach derartigen Prinzipien des mensch-
lichen Lebens stellen sich nun aber Fragen bezüglich der Grenzen zwi-
schen gesund und pathologisch. Diese Grenzen werden im Folgenden 
immer wieder auftauchen und ihre Betrachtung erfordert eine dialekti-
sche Herangehensweise. 

Einerseits muss gefragt werden, was vielleicht natürlicherweise als 
Schädigung oder Dysfunktion angesehen werden kann und welche Phä-
nomene als Resultat krankmachender sozialer Verhältnisse erkannt 

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

werden sollten. Andererseits müssen diese post-positivistischen Betrach-
tungen, um dabei nicht in den Utilitarismus einer Bioethik zu verfallen, 
kritisch hinterfragt werden. Empirisch wird der Mensch als Naturwe-
sen heute von naturwissenschaftlichen Fächern wie Medizin, Psycho-
logie oder Neurophysiologie untersucht. Diese Disziplinen haben das 
Bild vom Menschen maßgeblich verändert und werden das auch in Zu-
kunft tun. Aber gerade die Zukunftsoffenheit naturwissenschaftlicher 
Erklärungen fordert dazu auf, diese Erkenntnisse nicht unhinterfragt 
in absolutem Sinne in gesellschaftswissenschaftliche Analysen zu inte-
grieren. Ihre Suche nach den Prinzipien des Menschseins soll deswe-
gen durch eine phänomenologische Perspektive kontrolliert werden. Es 
wird gefragt werden, welche naturwissenschaftlichen Annahmen sich 
aus dem persönlichen Erleben heraus auch bejahen lassen. Dem phäno-
menologischen Standpunkt wird hier bewusst ein Primat zur Interpreta-
tion naturwissenschaftlicher Ergebnisse zugeschrieben. Der Wert natur-
wissenschaftlicher Theoriebildung bestimmt sich anhand ihres Bezuges 
zu menschlichen Lebenswelten. Naturwissenschaftliche Forschung ist im 
besonderen Maße geeignet Alltagsüberzeugungen zu irritieren. Da sie 
auf der Beobachtung physischer Ereignisse und der Initiierung bestimm-
ter Messungen beruhen, erscheinen sie als faktisch. Die aus Messungen 
resultierenden Daten besitzen aber ohne Interpretation keine Aussage-
kraft, geben selbst keine Hinweise auf die Grenzen ihrer Interpretierbar-
keit. Diese Unbestimmtheit ausschöpfend, werden neue Ergebnisse gerne 
mit dem Anschein bahnbrechender Neuerungen geschmückt. Nicht sel-
ten werden weitreichende Versprechungen darüber gemacht, was diese 
Entdeckungen für die Menschheit bedeuten könnten und welches neue, 
revolutionäre Licht sie auf das menschliche Dasein werfen. Aber natur-
wissenschaftliche Ergebnisse offenbaren die Grenzen ihrer Interpretier-
barkeit erst mit neuen zukünftigen Erkenntnissen, deren Entwicklung 
meist noch in unbestimmter Ferne liegt. Das Beispiel der Genetik1 zeigt, 

1	 Ein anschauliches Beispiel hierfür ist die Genetik. Die Entdeckung des Ge-
noms hatte die Ansicht zur Folge, dass jedes Individuum ein festgefügtes, 
prägendes Muster an Erbanlagen besitzt. Gleichzeitig gelang es, einigen Ge-
nen spezifische Funktionen zuzuordnen. Der Schluss, dass die DNA-Sequenz 
das Leben steuert, war entsprechend naheliegend. Dies gab der determinis-
tischen Auffassung Vorschub, jeder Einzelne sei in seiner persönlichen Ent-
wicklung vorherbestimmt. In den 1970er Jahren aber gelang es der Verhal-
tensgenetik dynamische Interaktionen zwischen Umwelt und Persönlichkeit 
einerseits und Persönlichkeit und genetischen Einflüssen andererseits nach-
zuweisen. »Platz für genetischen Determinismus, wonach Persönlichkeits-
merkmale umweltunabhängig an die nächste Generation vererbt werden, ist 
in der modernen Verhaltensgenetik nicht – genauso wenig wie Platz für Um-
weltdeterminismus in modernen Lerntheorien« (Asendorpf & Neyer 2012: 
45). Es entwickelte sich die Epigenetik als Teilbereich der Genetik. Unter 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

wie leicht bestimmte naheliegende Überinterpretationen für sehr lange 
Zeit zu einer Art common sense avancieren und wie dabei althergebrach-
tes nützliches Wissen unangemessen diskreditiert wird. 

Die naturwissenschaftlichen Theorien, auf die im Rahmen dieser Un-
tersuchung zurückgegriffen wird, werden auch zukünftig einem Wandel 
unterliegen. Dabei ist nicht absehbar, welche davon langfristig haltbar 
sind. Diese Untersuchung braucht deswegen eine unabgeschlossene Of-
fenheit und wenn möglich werden die Implikationen der Theorien, die 
für dieses sozialtheoretische Unterfangen von Belang sind, methodisch 
geprüft. Hierzu dient ein phänomenologisches Prinzip. Den scheinba-
ren Implikationen naturwissenschaftlicher Forschung wird hier nur so 
weit gefolgt, wie man das selbstreflexiv an sich selbst oder einer Be-
trachtung erlebbarer sozialer Vorgänge überprüfen kann. Eine Richt-
schnur wird auch sein, ob diese Konsequenzen intersubjektiv in Form 
von Lehreinheiten erfahrbar gemacht werden können. Dies geschieht in 
der Auffassung, dass Theorie derartige erfahrungsbezogene Weltverbun-
denheit braucht, um nicht lediglich Thermik für Höhenflüge akademi-
scher Debatten zu erzeugen. Theorie soll, das ist die Überzeugung hier, 
gesellschaftliche Prozesse produktiv unterstützen. Dies ist keine Absa-
ge an die Rationalität harter Wissenschaften. Die Faktizität natur- und 
sozialwissenschaftlicher Messungen und die logische Weiterverarbei-
tung dieser Daten muss honoriert werden. Es ist die Interpretation der 
Ergebnisse, die unendlich viele Annahmen ins Spiel bringt und dabei, 
durchaus rational auf logischen Schlüssen aufbauend, intuitiv überzeu-
gende aber ungerechtfertigte Gedanken in die Welt bringt. Langfristig 
kann die Überzeugungskraft eines Gedankens aber nur bestehen, wenn 
er beständig in möglichst vielen seiner möglichen praktischen und pra-
xisbezogenen Implikationen reflektiert, als annehmbar beurteilt und ge-
gebenenfalls modifiziert wird. Eine ähnliche Forderung formuliert auch 
Hans-Otto Apel (1990[1983]: 39) vor dem Hintergrund der ökologi-
schen Krise und Tragfähigkeitsdebatte: »Wissenschaftstheoretisch läuft 
dies m. E. auf eine Vermittlung der Prinzipien kritisch-emanzipatorischer 

bestimmten Bedingungen kann die Aktivität der einzelnen Gene in der DNA 
erhöht werden oder auch ganz abgeschaltet. So haben identische Stammzel-
len das Potenzial sich zu ganz unterschiedlichen Zellen zu entwickeln, bei-
spielsweise zu Leberzellen, in denen dann nur die Gene aktiv sind, die für 
die Funktion der Leber notwendig sind. Es wurde auch deutlich, dass Um-
weltbedingungen derartige phänotypische Veränderungen am Genom be-
wirken. Es wird also nicht das Genom selbst, sein Genotyp, verändert, aber 
die unterschiedlichen Aktivierungen einzelner Gene führen dazu, dass man 
aus dem Genom wesentlich weniger für die Zukunft eines Individuums ab-
lesen kann, als ursprünglich erwartet. Auch wurde erkannt, dass sich auf 
diese Weise lebensweltliche Erfahrungen vererben können, eine Einsicht, die 
in vielen traditionellen Sichtweisen bekannt ist.

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

Sozialwissenschaft mit quasi-biologischen, systemtheoretischen Impera-
tiven hinaus«. Anthropologie kann demnach eine kritische, auf konkre-
te Lebenswirklichkeiten bezogene Kontrolle naturwissenschaftlicher Er-
gebnisse leisten. 

Ein anthropologischer Ansatz kann und muss demnach sowohl die 
natürlichen Voraussetzungen wie auch die Möglichkeit der gesellschaft-
lichen Prägung des Menschen in den Blick nehmen. Die Unterscheidung 
von Positivismus und Konstruktivismus ist damit wohl die am meis-
ten überstrapazierte Dichotomie, denn um überhaupt sinnvoll forschen 
zu können, müssen beide intellektuellen Bewegungen in ein vor dem 
Forschungsgegenstand angemessenes Verhältnis gebracht werden. Das 
kommt letztlich einer Quadratur des Kreises gleich. Ausweg kann nur 
sein, diese Ansprüche im Folgenden beständig in einer sich gegenseitig 
regulierenden Schwebe zu halten. 

Was Anthropologie leisten sollte

›Anthropologie‹ bleibt auch im Sinne des angloamerikanischen Sprach-
gebrauchs interessant, wo sie vielfach als empirisches Projekt, eher im 
Sinne von Ethnographie, verstanden wird (Honneth & Joas 1980). Bei-
de Aspekte des menschlichen Daseins, seine natürliche Konstitution wie 
auch seine kulturelle Prägung, lassen gleichermaßen Vielfalt entstehen. 
Empirisches Arbeiten muss entsprechend dieser Erkenntnis fähig sein so-
ziale Multiplizität in den Blick zu nehmen. Nicht nur die Writing Cul-
ture Debatte (u.a. Clifford 1993[1988]) offenbarte diesbezüglich die Be-
grenzungen wissenschaftlicher Rationalität. Bei genauer Untersuchung 
tritt unter der Oberfläche gängiger Begriffe eine infinite Diversität zum 
Vorschein. Dies gilt nicht nur für Identitätskategorien wie ›weiblich‹ 
oder ›männlich‹ (Butler 2002[1988]), sondern zeigt sich auch in der Be-
trachtung weitgehend standardisierter naturwissenschaftlicher Begriff-
lichkeit wie etwa medizinischer Diagnosen (Mol 2002). Diese schein-
baren Monolithen offenbaren bei genauerem Hinsehen, in der Praxis 
auf die konkreten Lebensumstände einzelner Menschen bezogen, viel-
fältig differenzierte Ausprägungen. In ähnlicher Weise bestimmt Bruno  
Latours (2007[2004]) symmetrische Anthropologie das Gesellschaftliche 
abseits gängiger analytischer Kategorien. Es bedürfe einer flachen ›Ak-
tant-Rhizom-Ontologie‹, um den Vernetzungen all jener zu einem be-
stimmten Zeitpunkt miteinander assoziierten Elemente nachzuspüren. 
Gesellschaft erscheint so als ein beständiges ›Sich-neu-versammeln‹ von 
an der Praxis beteiligten menschlichen wie nicht-menschlichen Aktan-
ten, ein beständiges Re-konfigurieren von Kollektiven, welche jeweils 
nur im Moment ihrer Hervorbringung bestehen, ständig im Wandel und 
ständig in Bewegung sind. Im Sinne von Anthropologie als Erforschung 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

tatsächlicher Lebenswirklichkeiten sollte eine theoretische Grundlegung 
ein begriffliches Instrumentarium schaffen, das dazu befähigt Multipli-
zität und Diversität empirisch in den Blick zu nehmen. Dies wird insbe-
sondere in Kapitel 5 geleistet. Zuvor müssen aber in diesem Kapitel die 
dazu notwendigen Grundlagen gelegt werden.

Was Anthropologie im vorliegenden Fall leisten soll

In der Singularität jedes einzelnen situativen Ereignisses und der Pfadab-
hängigkeit von Ereignisketten entstehen menschliche Erfahrungen und 
zwischenmenschliche Beziehungen. Die Menschen beeinflussen sich ge-
genseitig und so bildet sich etwas Gemeinsames. Multiplizität besteht, 
weil alle Beteiligten dieses Gemeinsame aus ihrer jeweiligen Position he-
raus zu begreifen versuchen. In der alltäglichen Praxis beziehen sie sich 
aufeinander, veranlassen sich gegenseitig zu Reaktionen und spinnen so 
ein Netz aus mehr oder weniger starken Bindungen. In diesem Sinne 
wird das Konzept der Transaktion als ein situatives sich gegenseitig Her-
vorbringen von Subjekten in Gemeinschaft beschrieben werden. Als an-
thropologisches Prinzip erzeugt es zwangsläufig Diversität. Das Kon-
zept der Transaktion ist lebensweltlich eng mit dem Konzept der Person 
verbunden, das ebenfalls an die Vorstellung von Gemeinschaft gebun-
den ist. Mit der Absage an die metaphysischen Grundlegungen der Fra-
ge nach dem Menschen war auch geistesgeschichtlich ein »Übergang von 
der traditionellen philosophischen Anthropologie zur Philosophie der 
Person« zu verzeichnen, denn an »die Stelle der umstandslosen Frage-
stellung ›Was ist der Mensch?‹ trat ein Fragetypus von der Art ›Was be-
deutet es, das Leben einer Person zu führen?‹« (Sturma 2004: 265). Der 
Begriff der Person wird in Minimalfassung meist an die kognitive Fähig-
keit zu Bewusstheit geknüpft und mit dem besonderen moralischen Sta-
tus der Würde verknüpft (Kalckreuth 2019). Diese Würde wird als un-
hintergehbar und unveräußerlich behauptet. Darüber hinaus gibt es aber, 
wie gezeigt werden wird, noch zahlreiche Dimensionen, die den Perso-
nenbegriff im weiteren Sinne erst interessant machen. Er nimmt Bezug 
auf die spezifische Erkenntnisfähigkeit und die Erlebnismodalitäten des 
Menschen. Damit assoziierte Phänomene wie etwa Liebe, Scham, Schuld, 
Demut oder Hoffnung werden meist nur aus religiöser oder zumindest 
religionswissenschaftlicher Perspektive erklärt. Sie sollen hier aber eine 
Grundlegung in einem anthropologischen Verständnis erfahren. 

Der klassische Personalismus zeichnet ein Bild von Menschen, die sich 
in einer Gemeinschaft gegenseitig verbunden sind. Ihm wird oft ›hu-
manistische Blauäugigkeit‹ vorgeworfen. Jürgen Habermas zufolge wer-
de bei der Betonung der menschlichen Würde nicht selten vorschnell 
auch von einer grundlegenden moralischen Gesinnung der Menschen 

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

ausgegangen. »Die moralischen Alltagsintuitionen rechnen mit Perso-
nen, die von Haus aus einen Sinn für Gerechtigkeit haben, eine Konzepti-
on des Guten ausbilden, sich selbst als Quelle von legitimen Ansprüchen 
verstehen und sich auf die Bedingungen fairer Kooperation einlassen« 
(Habermas 1992: 129). Dies sei aber keineswegs vorauszusetzen und 
es sei zwischen Moral und Ethik zu unterscheiden. Moralische Grund-
sätze bedürfen Habermas zufolge einer rationalen, universellen Begrün-
dung. Ethische Prinzipien, also partikulare Ansichten darüber, was ein 
gutes Leben auszeichnet, müssen indes Gegenstand von Aushandlungen 
sein. Die Verhandlung ethischer Sachverhalte müsste dabei besonderen 
moralischen Regeln folgen. So entwirft er die Prinzipien von Öffentlich-
keit, Gleichberechtigung, Wahrhaftigkeit und Zwanglosigkeit, die eine 
gerechte Verhandlung der verschiedenen Ansprüche gewährleisten sol-
len. Bekanntermaßen sind das die Prinzipien der von Habermas und Apel 
entwickelten Diskursethik. Die Diskursethik geht davon aus, dass vor 
allem Rationalität und gesicherte moralische Prinzipien der Schlüssel zu 
guter Verständigung sind. 

Im vorangegangenen Kapitel wurde aber schon erklärt, dass die an-
gebotene entwicklungspsychologische Begründung moralischer Reflexi-
onsfähigkeit nach Lawrence Kohlberg nicht ausreicht, um angemessen 
zu reflektieren, woran gesellschaftliche Verständigungsprozesse heute 
so oft scheitern. Ein kritischer Personalismus begreift den Menschen 
als emotionales Körper-Geist-Wesen, dass nur partiell intellektuell an-
sprechbar ist. Diese Auffassung betont die Wichtigkeit von Erziehung, 
Erwachsenen- und Persönlichkeitsbildung für eine demokratische Ver-
gesellschaftung. So ist John Dewey (1993[1916]: 426) der Auffassung: 
»Philosophie ist die Theorie der Erziehung in ihrer allgemeinsten Ge-
stalt«. Es kann im Folgenden also nicht der Anspruch sein, den Men-
schen als moralisches Wesen sui generis zu begründen. Vielmehr soll 
seine Potenzialität, moralische Reife zu entwickeln, anthropologisch aus-
gelotet werden.

3.2 Transaktion

Versteht man Anthropologie nicht als eine Frage nach dem unveränderli-
chen Wesen des Menschen, sondern lediglich als eine nach den unverän-
derlichen Voraussetzungen menschlicher Veränderlichkeit (Honneth & 
Joas 1980), dann kann Transaktion als ein grundlegendes Prinzip begrif-
fen werden. Die Menschen verändern sich transaktional, das heißt sie ge-
hen in Interaktion miteinander über das, was sie für sich allein sein kön-
nen hinaus. Eine transaktionale Anthropologie bestimmt den Menschen 
nicht in einem Wesen, das jedem Individuum gleichermaßen zukommt 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

und wonach alle Menschen dem Grund nach gleich sind, sondern in den 
Effekten seiner spezifischen Umgangsweise untereinander, die es über-
haupt erst ermöglichen, dass menschliche Einzelwesen sich selbst und 
andere als Individuen wahrnehmen. Der Mensch besitzt eine transaktio-
nale Sozialität, wonach sich Personen gegenseitig zu dem machen, was 
sie sind. Dabei ist es dem Einzelbewusstsein naturgemäß unmöglich, bei 
sich zu bleiben, was den Wunsch befeuert, nach dem zu suchen, was un-
abhängig von anderen das Ureigene ist. Auf diese Weise entsteht die je-
weils spezifische, dynamische, strukturelle Heterogenität einer mensch-
lichen Gemeinschaft.

An dieser Stelle kann ein Beispiel zur Veranschaulichung beitragen. 
Stellen Sie sich vor, Sie müssen ein Amt besuchen. Dieses Amt betreten 
Sie einerseits als Bürgerin,2 aber auch als Mitglied der Kategorie, in der 
dieses Amt für Sie zuständig ist, beispielsweise als Einwohnerin beim 
Einwohnermeldeamt oder als Arbeitslose beim Jobcenter. Die Situation 
auf dem Amt bringt Sie also in einer spezifischen Identität hervor, die in 
Ihrem sonstigen Leben vielleicht nur eine untergeordnete Rolle spielt. 
Sprechen wir Ihnen zusätzlich das Wissen zu, dass ein Besuch auf diesem 
Amt in der Regel sehr zeitaufwändig ist. Dieser Gedanke kann bei Ihnen 
unterschiedliche Dinge auslösen. Vielleicht sind sie genervt und reagie-
ren gereizt, vielleicht aber nehmen Sie es zum Anlass, ein gutes Buch mit-
zunehmen und die Wartezeit zu nutzen, um ein wenig vom Alltagsstress 
zu entspannen. Ihre Subjektivität, also die Haltung, die Sie der Situation 
entgegenbringen, hängt demnach nicht von der Identitätskategorie ab, in 
der sie dem Amt bedeutsam sind. Es werden auch die weiteren Umstän-
de Ihres Lebens wichtig, etwa ob Sie Zeit haben oder ob Sie unter Ter-
mindruck stehen. Persönliche Veranlagungen, wie etwa Nervosität oder 
mangelnde Geduld spielen ebenfalls eine Rolle. Auch Ihre Selbstwahr-
nehmung übt einen Einfluss aus; beispielsweise, wenn sie bürokratische 
Vorgänge notorisch als Fremdbestimmung empfinden. Derartige Aspek-
te, so wird in der Regel angenommen, können wir beeinflussen, zum  
Beispiel indem wir uns bewusst machen, wie sehr uns derartige Situatio-
nen ›auf die Palme bringen‹ können. Dann entscheiden Sie sich vielleicht, 
dass Sie lieber innerlich einen Schritt zurücktreten und negative Gefüh-
le erst einmal besänftigen, bevor Sie der Amtsperson begegnen. Ihr Ver-
halten hängt also auch ganz situativ von Ihrem Verhältnis zu sich selbst 
ab. Darüber hinaus, und hierin tritt nun der transaktionale Charakter 
hervor, wird es eine Rolle spielen, welche persönlichen Eigenschaften die 
Amtsperson hat und wie sie Ihnen begegnet. Ist sie freundlich oder nicht? 
Zeigt sie vielleicht Verhaltensweisen, die Sie an einen verhassten Leh-
rer Ihrer Schulzeit erinnern. In diesem Fall werden Sie sicherlich anders 

2	 Generisches Femininum, weil in diesem Beispiel an eine konkrete Person ge-
dacht werden soll

TRANSAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

reagieren, als wenn Sie sie unerwartet als attraktiv empfinden. Derarti-
ge Prozesse müssen Ihnen gar nicht bewusstwerden und doch prägen sie 
maßgeblich Ihr Verhalten in dieser konkreten sozialen Situation. Durch 
die unendliche Mannigfaltigkeit möglicher Bedingungen ist die Variati-
onsbreite möglicher Situationen nahezu unbegrenzt. Auch ist die spezi-
fische Ausprägung, die ihre Subjektivität in dieser Situation annimmt, 
nicht vom gesellschaftlichen Kontext der Situation (Amtsbesuch) de-
terminiert, sondern wird erst unter den konkreten Bedingungen der Si-
tuation hervorgebracht. Sie selbst wie auch Ihr Gegenüber nehmen auf 
die konkrete Gestaltung ihrer Begegnung Einfluss, das ist Transaktion.

Das Beispiel deutet schon an, dass auf Basis einer transaktionalen An-
thropologie keine Gleichschaltung vorgenommen werden kann. Man 
bringt sein soziales Gegenüber notwendigerweise als Jemanden her-
vor, der von einem selbst verschieden ist. Selbst innerhalb identitätspo-
litisch engagierter Gruppen, also zwischen Menschen, die sich bewusst 
einer gemeinsamen Kategorie zuordnen, gibt es Unterschiede, die sich 
in praktischen Kontexten manifestieren und durchaus auch machtpoli-
tisch relevant sein können. Zwingende Folge des Transaktionstheorems 
ist demnach die Überzeugung, dass menschliche Gesellschaften immer 
Diversität hervorbringen und dass menschliche Gesellschaften beständi-
gem Wandel unterliegen.

Der Begriff Transaktion wurde von John Dewey und Arthur Bentley 
(1991[1949]) ursprünglich als Bezeichnung für einen spezifischen er-
kenntnistheoretischen Weltzugang gewählt (vgl. auch Steiner 2014b). 
Von der Astronomie Galileo Galileis, über Isaak Newtons Mechanik, 
Albert Einsteins Relativitätstheorie bis zum Entwurf der Quantenphysik 
durch Niels Bohr erkennen Dewey und Bentley ein sich zunehmend dif-
ferenzierendes physikalisches Weltbild. So wurden Objekte anfangs als 
selbstwirksame Objekte betrachtet (self-action), etwa wenn einem Ge-
genstand das Bestreben zu Boden zu fallen als immanente Eigenschaft 
zugesprochen wird, wie das im antiken Griechenland der Fall war. Die 
physikalische Mechanik ersetzte diese Auffassung durch ein interakti-
ves System von Kräften und Gegenkräften (interaction), also eine Vor-
stellung, wonach die Masse der Erde eine Anziehungskraft auf besagten 
Gegenstand ausübt. In diesen Fällen werden Phänomene von außen be-
obachtet, die Ergebnisse der Beobachtung durch den Beobachter nicht 
beeinflusst. Mit Einstein und Bohr aber müssen physikalische Prozesse 
zunehmend als beobachterabhängig angesehen werden. Messwerte sind 
nicht mehr absolut, sondern vom Standpunkt der Messgeräte abhängig 
und schließlich beeinflusst die Messung sogar die beobachteten Vorgän-
ge. Transaktion ist demnach weder eine isolierte Erkenntnis noch eine 
Erkenntnis, die eine bestimmte Person hat, noch ist sie ein isolierter Er-
kenntnisgegenstand. Transaktion ist die Gesamtheit der geschichtlichen 
Situation, in der etwas erkannt wird.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Übertragen auf das soziale Leben lässt sich jeder einzelne Mensch zu-
gleich als wahrnehmendes wie auch wahrgenommenes Mitglied der je-
weils aktuellen sozialen Situationen begreifen. Demnach kann es ebenso 
wenig einen außenstehenden Beobachter geben, wie eine objektive Fas-
sung dieser Situation möglich ist. Dies ist in den Geistes- und Sozialwis-
senschaften mittlerweile weitgehend Konsens und hat zahlreiche Unter-
suchungen zu Positionalitäten in den Wissenschaften hervorgebracht. 
Darüber hinaus aber können auch die an der Situation teilnehmenden 
Personen nicht mehr als selbstständige Entitäten angesehen werden, son-
dern müssen als Teil der Situation begriffen werden. Diese zweite Kon-
sequenz ist nicht ganz trivial und soll anhand der Beschreibung eines  
Experiments, welches auch jede Leserin und jeder Leser selbst durchfüh-
ren kann, verdeutlicht werden.

Eine Übung zu Diversität, Identität und Person

Im Rahmen eines Seminars zu Diversität und Intersektionalität fordere 
ich die Teilnehmenden gerne dazu auf, sich bestimmten Kategorien zuzu-
ordnen. Sie sollen sich im Seminarraum auf einer für die entsprechende 
Kategorie markierte Position gruppieren. Anfangs werden lebensprakti-
sche Unterscheidungen, wie etwa Vegetarier/Nichtvegetarier oder Pau-
schalreisende/Individualreisende, genannt.3 Haben sich die Teilnehmen-
den positioniert, sollen sie ihre Vorurteile der anderen Gruppe gegenüber 
äußern. Anschließend werden die resultierenden Reaktionen und Emp-
findungen reflektiert. Nach einigen Durchgängen sollen sich die Teilneh-
menden in Männer und Frauen aufteilen, die Frauen auf der einen Seite 
des Raumes, die Männer auf der anderen. Ich erkläre nun, dass derzeit 
gefordert wird, eine dritte Kategorie anzubieten und weise in der Mit-
te des Raumes eine Kategorie ›divers‹ aus. Augenblicklich bekommt das 
Experiment eine neue Qualität. Den Teilnehmenden wird in diesem Mo-
ment klar, dass diese Aufforderung eine besondere Brisanz besitzt. Es 
steht sofort die Frage im Raum, ob sich jemand outet, ob sich jemand 
traut die Position dazwischen einzunehmen. Als Seminarleiter mute ich 
den Teilnehmenden diese Spannung nicht allzu lange zu und beginne 
diesen Effekt zu reflektieren. Die unerträgliche Spannung entsteht, weil 
allen Anwesenden intuitiv klar ist, dass eine Person, die sich nicht mit 
den konventionellen Geschlechterkategorien identifizieren kann, augen-
blicklich in eine Zwickmühle gerät. Sie kann sich entweder dazu ent-
schließen sich zu outen oder sich zu verleugnen. An dieser Stelle kann 

3	 Die Universität Freiburg stellt auf ihrem Internetportal für Gender und Di-
versity eine Reihe Übungen für eine diversität-sensible Lehre zur Verfügung: 
http://www.diversity.uni-freiburg.de/Lehre/LernenLehren.

TRANSAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.diversity.uni-freiburg.de/Lehre/LernenLehren
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.diversity.uni-freiburg.de/Lehre/LernenLehren


122

auf den sozialen Charakter der Situation hingewiesen und verdeutlicht 
werden, dass sich die aktuellen Beziehungsweisen im Rahmen eines Se-
minars4 eben nicht in den faktischen Zugehörigkeiten zu bestimmten 
gesellschaftlichen Identitätskategorien erschöpfen dürfen. Vielmehr ver-
langt ein Seminar formalisierte Beziehungsweisen zwischen Lehrenden 
und Lernenden und zwischen den Lernenden untereinander, um ein Ler-
nen ohne Ansehen der Person zu ermöglichen.5

Alternativ zur binären Einteilung in Mann und Frau schlage ich nun 
eine graduelle Verteilung vor. Ich deklariere eine Wand des Raumes als 
›absolut männlich‹, die entgegengesetzte Wand als ›absolut weiblich‹. Im 
Raum dazwischen sollen sich die Teilnehmenden nun entsprechend ihrer 
persönlichen Einschätzung verteilen. In der Regel werden nun Fragen ge-
stellt, was denn als ›männlich‹ oder ›weiblich‹ gelten soll. Verweisen Sie 
dann darauf, dass auf die Schnelle sicher keine verbindliche Definition 
dieser Kategorien möglich ist und sich die Teilnehmenden an ihren je-
weils eigenen Vorstellungen orientieren sollen. Meiner Erfahrung nach 
beobachten sich die Teilnehmerinnen und Teilnehmer nun gegenseitig 
und suchen nach einer für sie angenehmen Position im Raum. Sie posi-
tionieren sich also nicht allein aus ihrer Selbsteinschätzung heraus, son-
dern in Wahrnehmung der Anderen. Das ist ein wichtiger Punkt für die 
spätere Reflexion. Erfahrungsgemäß sind Frauen offener dafür, sich in 
Richtung der anderen Geschlechterkategorie einzuordnen als die Män-
ner. In der Regel ergibt sich eine Grenze auf der Höhe, auf der die ers-
te Frau sich in Richtung männlicher Seite positioniert hat. Diese Grenze 
wird initial meist von keinem Mann in Richtung weiblich überschritten, 
ebenso wie sich initial in der Regel auch keine Frau männlicher als ein 
Mann positioniert. Nachdem dieses Phänomen von der Seminarleitung 
angesprochen wurde und die Teilnehmenden über ihre Empfindungen 
und Selbsteinschätzungen reflektiert haben, findet in der Regel auch eine 
Überschreitung dieser Grenze von beiden Seiten her statt. Es lässt sich 

4	 Im universitären Kontext hat dieses Experiment bisher funktioniert, es ist 
aber leicht vorstellbar, dass der Verlauf des Experiments davon abhängig ist, 
wie sehr die Teilnehmenden Hemmungen haben sich selbst außerhalb der 
stereotypen Geschlechterdichotomie zu denken.

5	 An diese Erfahrung lässt sich später im Seminar anknüpfen und darstellen, 
dass in das gemeinsame Lernen persönliche Erfahrungen zwar einbezogen 
werden können, dass dies die Inhalte in der Regel auch lebendiger und leich-
ter verständlich macht, das Seminar aber keinesfalls eine Selbstpositionie-
rung einfordern dürfe. Die Privatsphäre muss immer gewährleistet bleiben. 
Die zu vermittelnden Inhalte eines universitären Seminars sollten ohne An-
sehen der beteiligten Personen auf einer intersubjektiven Basis verständlich 
sein. An dieser Stelle lässt sich auch eine Diskussion über die Möglichkei-
ten des Doing beziehungsweise Un-doing gender anschließen, wie auch eine 
Debatte über Ansätze der Critical Whiteness.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

zudem beobachten, dass sich die Anwesenden mit zunehmender Offen-
heit der Reflexion nachpositionieren und dass schließlich jede und je-
der Einzelne einen Platz findet. Dabei wird der Raum in der Regel recht 
gleichmäßig ausgefüllt. Es bilden sich nur selten Gruppen, für die es ja 
letztlich auch keine Definition gäbe. 

In diesem Experiment wird deutlich, dass für die letztlich eingenom-
mene Position weniger die sozialen Kategorien als eher das Sich-gegen-
seitig-wahrnehmen und ein Sich-und-den-anderen-genügend-Raum-las-
sen maßgeblich ist. Alle bekommen eine eigene Position zugewiesen. 
Durch das Experiment ist ein sozialer Raum entstanden, in dem sich die 
Teilnehmenden als das, für was sie am Ende stehen, gegenseitig transak-
tional hervorgebracht haben. 

Die transaktionale Gemeinschaft und die Grenzen der Verständigung 

Im Gegensatz zur Interaktion, bei der wir davon ausgehen, dass bereits 
ausgebildete Entitäten miteinander in Austausch treten, gehen wir bei 
Transaktion davon aus, dass sich die Teilnehmenden gegenseitig sozial 
positionieren. Menschen bringen sich situativ in ihren Subjektivitäten 
beständig neu hervor. Im Gegensatz zur Identität, die sich weitgehend 
aus intellektueller Reflexion über das eigene Selbst speist, muss Subjek-
tivität praktisch vollzogen werden. Ein Subjekt zu sein bedeutet nicht 
nur eine gesellschaftliche Position einzunehmen, sondern auch betrof-
fen zu sein und Haltungen zu zeigen. Ein Subjekt kann, ebenso wie eine 
Person, niemals für sich alleine sein. So wie Subjektwerdung eine soziale 
Situation voraussetzt, erfordert Personalität eine soziale Konstellation. 
Eine Person kann also nur sein, wer sozial auf jemand anderen oder et-
was Anderes bezogen ist, wer in Beziehungen steht.

Diese Idee der sozialen Bedingtheit von Subjektivität mag auf den 
ersten Blick an die Debatte um den apriorischen Intersubjektivismus 
erinnern (Frank 1993). Diese einst prominent von Frankfurter Sozio-
logen vertretene Auffassung baut auf dem Argument auf, dass Selbstbe-
wusstsein der Kenntnis sozialer Regeln bedarf und auch nur auf Basis 
der Fähigkeit, die Perspektive des Anderen zu übernehmen, möglich ist. 
Demnach entsteht Subjektivität als Epiphänomen sozialer Vergemein-
schaftung. Während Identität, als eine reflexive Bestimmung des eige-
nen Selbst innerhalb eines sprachlichen Bedeutungssystems, auf inter-
subjektive Verständigung ausgerichtet ist, erfordert das Subjektwerden 
zusätzlich emotionales Erleben und reaktives Verhalten. Subjektivität 
wird zwar von kognitiven Identitätsbestimmungen tangiert, lässt sich 
aber nicht darauf reduzieren. Selbstbewusstsein ist damit kein pures Er-
kennen, kein rein sprachliches Phänomen, sondern eine gelebte Gewiss-
heit. Sich-selbst-bewusst-zu-sein beschreibt eine erlebende Perspektive 

TRANSAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

der ersten Person. Zwar ist Subjektivität von bewussten Überzeugungen 
über die eigene Person gefärbt und sie führt auch wieder in kognitive 
Selbstbestimmungen zurück, doch kann gelebte Subjektivität keinesfalls 
auf diese kognitiven Funktionen reduziert werden. 

Für Emmanuel Lévinas ist nicht Aktivität, sondern Passivität das 
Schlüsselcharakteristikum von Subjektivität (Mosès 1993). »Die Bezie-
hung zum Anderen stellt mich in Frage, sie leert mich von mir selbst; sie 
leert mich unaufhörlich, indem sie mir so unaufhörlich neue Quellen 
entdeckt« (Lévinas 1998[1963]: 219). In seiner unerreichbaren Weite 
erscheint der Andere »horizonthaft«. Er begegnet mir unmittelbar, das 
heißt nicht nur in seinem Typus, seiner sozialen Rolle oder Funktion, die 
ihm eine erkennbare Form geben. Er erscheint mir auch in einer uner-
gründbaren Fremdheit. »Seine Anwesenheit besteht darin, sich der Form 
zu entledigen, die ihn gleichwohl manifestiert« (ebd.: 221). Das, was den 
Anderen so individuell macht, lässt sich niemals begreifen. Der Ande-
re passt nicht in meine Begriffe. »Das absolut Andere spiegelt sich nicht 
im Bewußtsein. Es widersteht dem Bewußtsein so sehr, daß nicht einmal 
sein Widerstand sich in Bewußtseinsinhalt verwandelt« (ebd.: 223). Da-
mit stürzt die Begegnung mit dem Anderen die Ichbezogenheit des Ichs 
um, indem sie die Aufmerksamkeit im Außen fesselt. Die Begegnung mit 
einem anderen Menschen führt mich aus mir hinaus, sie verstört meine 
gewohnten Erklärungsleistungen und zwingt mich nach neuen Erklä-
rungen zu suchen. Damit fordert mich der Andere augenblicklich dazu 
auf, über mich selbst hinauszuwachsen. Diesem verstörenden Moment 
transaktionaler Subjektivität kann mit Neugier, aber auch Angst begeg-
net werden.

Lévinas zufolge mahnt dieses verstörende Moment, das durch das 
Antlitz des Anderen ausgelöst wird, zur Verantwortung. Jeder Begeg-
nung wohnt eine Aufforderung zur Gegenseitigkeit inne, doch muss sie 
auch affirmativ vollzogen werden. Dann erzeugt sie den Wunsch, dem 
Anderen gerecht werden zu wollen. Wird diese emotionale Verstörung 
verdrängt, dann wird Verantwortung zurückgewiesen und die Bezie-
hung damit letztlich korrumpiert. Wird sie hingegen affirmiert, dann 
führt sie zu einem »Aufbruch ohne Wiederkehr« (vgl. Kap 2.7), einer 
niemals endenden Suche nach Verantwortlichkeit. Ruhe oder Harmo-
nie kann sich dabei aber nur einstellen, wenn diese Suche nicht zwang-
haft wird. Hierzu muss die Suche nach Gewissheit (quest for certainty) 
aufgegeben werden. Man muss sich vom Imperialismus und Egois-
mus des cogito lösen und sich dem Einfluss des Anderen öffnen. Die 
identifizierende Wahrheitssuche, die das Nichterfassbare eindeutig zu 
benennen sucht, mündet zwangsläufig in Selbstüberschätzung, denn sie 
weigert sich die eigene Begrenztheit anzuerkennen. Lévinas beschreibt 
dies als einen Egoismus, der die ganze Welt für sich vereinnahmen 
möchte. Wirklich zu sich selbst findet demnach nur, wer den Hang zur 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Selbstbestimmung, im zweifachen Sinne von Kontrolle und Identität, 
aufgibt. 

Personen sind lebenslang in dieses innere Spannungsverhältnis ge-
worfen. Im Aufeinandertreffen verschiedener Akteure erscheinen immer 
wieder neue Appelle und Antworten. Es ergeben sich Beziehungskon
stellationen, die aber keinesfalls statisch sind, sondern sich dynamisch, 
entsprechend der gegenseitigen Einflussnahmen, beständig weiterentwi-
ckeln. Transaktion erzeugt etwas, das sich nicht als Summe seiner Ein-
zelteile darstellen lässt. Transaktion findet nicht zwischen festen Identitä-
ten statt, sondern etabliert Beziehungen, die jeweils ganz eigene singuläre 
Qualitäten besitzen. Erst aus ihren Beziehungen heraus können Individu-
en retrospektiv ihre Identitäten bestimmen. Versuche, das eigene Ich, das 
Gegenüber, die Natur eines Gegenstandes oder die äußerlichen Bedin-
gungen zu erfassen, finden immer nur rückwirkend statt. Niemals kann 
sich ein Individuum der Kontextgebundenheit seiner Deutungsversuche 
umfassend bewusstwerden. Die Produkte der eigenen Wahrnehmungen 
und Kognitionen müssen dem Individuum notwendig als Gegebenhei-
ten gelten. Aus der Ich-Perspektive erscheinen die Dinge und die Anderen 
als eigenständige Einheiten. Von außen gesehen jedoch führen wir Be-
ziehungen zu all den Dingen und Personen unserer Wahrnehmung (vgl. 
auch Plessner 1975[1928]). 

Durch Transaktion entstehen Beziehungen und Bindungen. In dieser 
Hinsicht ist die Gesellschaftstheorie tendenziell aber eher blind. Lange 
wurde der Mensch als selbstständiges, zur Autonomie befähigtes We-
sen angesehen. Carol Gilligan6 (1988[1982]) beschreibt eindrucksvoll, 
wie klassischerweise Individuation als Scheitelpunkt der menschlichen 
Entwicklung angesehen wurde. In dieser Ansicht kann sich ein Indivi-
duum vor allem durch Trennung, also indem es Beziehungen auflöst, 
entwickeln. So habe sich der »Wert der Ablösung, der Autonomie, der 
Individuation und der naturgegebenen Rechte« (ebd.: 34) zum Ideal 
entwickelt. Und tatsächlich lässt sich heute in den Kultur- und Geistes-
wissenschaften vielfach eine starke Konzentration auf den Begriff der 
Identität feststellen. Ebenfalls im Trend liegen ein vorwiegend indivi-
dualistisch verstandener Subjektbegriff oder das Gegenteil, die totale 
Zurückweisung des Subjektbegriffs mit oder ohne Betonung gouverne-
mentaler Subjektivierungen. Auch der Begriff der Beziehung findet we-
nig Beachtung, zumindest insofern, als dass selten Fragen nach der Kom-
petenz zu guter Beziehungsarbeit gestellt werden. In gegebenen sozialen 
Konstellationen wollen alle Beteiligten gehört und respektiert werden. 
Gute Beziehungsarbeit macht die Ambiguitäten konkreter Situationen 
handhabbar. Sie macht die Diskrepanzen, die in der Unvereinbarkeit 
verschiedener Meinungen gründen, ertragbar. Sie sensibilisiert für die 

6	 Ich löse Gilligans Arbeit hier bewusst aus dem Genderkontext. 

TRANSAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

»Erkenntnis der andauernden Bedeutung der Bindung im menschlichen 
Lebenszyklus« (ebd.: 34), also die Erkenntnis, dass man für Menschen, 
zu denen man einmal eine Beziehung aufgebaut hat, immer ein Stück 
weit verantwortlich bleiben wird. Trennung schafft niemals Tabula Rasa. 
In manchen Fällen – etwa in Gewaltbeziehungen – mag sie ein notwen-
diger Schritt sein, niemals aber kann sie eine vollständige Befreiung von 
allem, was der Andere bewirkt hat, erzeugen. Diese Durabilität von Be-
ziehungen entsteht aus Transaktion. Weil wir uns als soziale Gegenüber 
gegenseitig formen, hinterlassen wir auch immer etwas von uns in unse-
rem Gegenüber, so wie dieser etwas von sich in uns zurücklässt.

Die Qualität von Transaktionsmustern, also die Qualität von Beziehun-
gen, ist demnach ein zentraler Faktor jeglichen personalen Lebens. Man 
kann sich selbst nur mit und durch den Anderen entfalten. Gleichzeitig ist 
man, insbesondere in familiären Beziehungen, an bestimmte Einzelperso-
nen gebunden, denen man im Zweifelsfall auch kaum entkommen kann. 
Nicht verwunderlich also, dass es auch Fälle gibt, in denen Beziehungen 
für die beteiligten Personen zur Belastung werden. Dies kann nicht nur 
in familiären Bindungen oder scheiternden Paarbeziehungen beobachtet 
werden. Auch zwischen Nachbarn können sich Situationen etablieren, in 
denen eine Seite unabänderlich davon überzeugt ist, dass die andere sich 
nicht richtig verhalte. Der böse Nachbar ist nicht nur ein sprichwörtli-
ches Schreckgespenst. Auch zwischen Einzelpersonen in einer Dorfge-
meinschaft oder einer Stadtgesellschaft sind unversöhnliche Konstellatio-
nen denkbar. Die Frage, wie in solchen Fällen, wenn schon nicht Einigung 
oder Versöhnung, dann zumindest Zusammenleben stattfinden kann, ist 
letztlich die Frage nach der Möglichkeit von Gemeinschaft (Kap. 4.6). Die 
Idee einer transaktionalen Gemeinschaft darf keinesfalls repressiv im Sin-
ne einer Leitkultur auf Gleichschaltung hinauslaufen, sondern sollte auf 
die Anerkennung der inhärenten Diversität jeglicher Vergemeinschaftung 
bauen. Entsprechend bedarf es einer vertieften Betrachtung der Möglich-
keiten intersubjektiver Aushandlung von Differenzen, welches diese Ar-
beit im Konzept der Mediation leisten wird (Kap. 6). Es bedarf aber auch 
einer Reflexion über die Grenzen von Vermittlung.

›Zu einem Streit gehören bekanntlich immer zwei.‹ Mit diesem Hin-
weis verweist man Streitende darauf, dass sie sich nicht einfach gegen-
seitig die Schuld zuschreiben sollen. Man mahnt sie, ihren Streit unter-
einander auszuhandeln und nicht selten hält man sich damit dann auch 
aus den Streitereien anderer heraus. Diese Haltung ist aber sehr voraus-
setzungsreich. Sie geht davon aus, dass die Streitenden in etwa gleich 
stark sind. Beobachten wir aber beispielsweise einen Streit zwischen ei-
ner Erwachsenen7 und einem Kind, in dem sich beide gleichermaßen ag-

7	 Generisches Femininum, da hier nur an eine entweder weibliche oder männ-
liche Person gedacht werden kann.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

gressiv gegeneinander verhalten, dann liegt es nahe, das Verhalten der 
Erwachsenen für unangemessen zu halten und gegebenenfalls auch ein-
zuschreiten. Die Auffassung, dass man sich besser aus dem Streit anderer 
heraushalten solle, geht zudem von der Annahme aus, dass beide Parteien 
gleichermaßen unter einem Streit leiden und somit auch gleichermaßen 
ein Interesse daran haben ihren Streit beizulegen. Dies ist aber ebenfalls 
nicht zwingend gegeben. Im Folgenden wird gezeigt werden, dass nicht 
alle Menschen zu Verständigung und Versöhnung befähigt sind, dass 
manche sogar notorisch Streit suchen oder für ihre Selbstbestätigung 
brauchen. In solchen Fällen kann sich ein Streit endlos fortsetzen. Er 
kann auch eskalieren und an Intensität derart zunehmen, dass er schließ-
lich nicht nur die Streitparteien betrifft, sondern die ganze Gemeinschaft. 

Die Idee der transaktionalen Gemeinschaft bedarf demnach einer Fas-
sung der Grenzen akzeptablen Verhaltens. Wie beschrieben muss man 
zum Aufbau von Beziehungen in Vorleistung gehen, ohne dabei zu wis-
sen, ob die eingesetzte Verantwortung erwidert wird. Dieser prinzipi-
ell asymmetrische Charakter von Beziehungen öffnet dem Missbrauch 
eine Türe. Transaktionsmuster können asymmetrisch werden, wenn eine 
Partei diesen Charakter von Beziehungen systematisch ausnutzt. Selbst 
wenn eine der Parteien eine hohe Kompromissbereitschaft aufbringt und 
bereit ist die Ansprüche der anderen Person zu respektieren, wird sich 
nichts an dieser Beziehung ändert, sofern diese Person nicht in gleichem 
Maße für die Bedürfnisse und Belange dieser Partei offen ist. Wenn nur 
eine Partei einseitig gewillt ist, Fehler einzugestehen, dann werden diese 
Zugeständnisse die andere Seite nicht automatisch auch dazu bewegen, 
ihrerseits Fehlverhalten einzugestehen. Im Gegenteil, es kann auch ge-
schehen, dass sich diese Partei nun umso mehr in ihrer Position bestärkt 
fühlt und all ihre Vorwürfe ›jetzt erst recht‹ für gerechtfertigt ansieht. 

Aus transaktionaler Perspektive stellen sich derartige Beziehungen als 
asymmetrisch dar. Eine der Parteien ist nicht offen dafür, die Gegen-
seitigkeit anzuerkennen, die jeder Beziehung und jedem Streit zugrun-
de liegt. Sie verabsolutiert den eigenen Standpunkt und ist nicht fähig 
oder willens hinter diesen zurückzutreten. Auf dieser Basis ist keine Ver-
ständigung möglich. Wenn aber eine Partei eine andere unnachgiebig in 
eine von ihr bestimmte Position zwingt, dann kann man von transak-
tionaler Gewalt sprechen. Fälle in denen einzelne Menschen ihre Mit-
menschen wiederholt, trotz aller Vermittlungsversuche, in immer gleiche 
Situationen zwingen, können schwere psychische Folgen bei den Betrof-
fenen zeitigen, auch wenn dabei keine körperliche Gewalt eingesetzt 
wird. Generell zeigt sich transaktionale Gewalt überall dort, wo eine 
Partei eine andere in eine von ihr bestimmte Lage drängt, ohne dass diese 
Person eine Möglichkeit hätte, sich dieser zu entziehen. Transaktionale 
Gewalt markiert die Grenzen der Verständigung in der transaktionalen 
Gemeinschaft.

TRANSAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

3.3 Transaktionale Gewalt

»Es kann der Frömmste nicht in Frieden bleiben,
Wenn es dem bösen Nachbar nicht gefällt.«

(Friedrich von Schiller, Wilhelm Tell, 
4. Akt, 3. Szene)

Wird transaktionale Gewalt ausgeübt, dann zwingt eine Partei eine an-
dere auf eine unterlegene Position. Transaktionale Gewalt etabliert eine 
Asymmetrie in der Beziehung der Parteien. Nicht selten finden wir sie 
in persönlichen privaten Beziehungen. Transaktionale Gewaltbeziehun-
gen sind oft stabil und entwickeln nicht selten eine starke Bindungskraft. 
Die Wurzeln der Gewalt liegen dabei oft in der Vergangenheit der Be-
ziehung. In der Regel etablieren sich transaktionale Gewaltasymmetrien 
langsam, im Laufe der Zeit, sodass sie den Beteiligten nicht zwangsläufig 
auch bewusst sind. Die unterlegene Partei empfindet dabei oft nur eine 
unbestimmte Unzufriedenheit, die sie durch die Naturalisierung der Be-
dingungen, meist auch nur unzureichend zu benennen weiß. Die über-
legene Partei erlebt sich auch nicht als Ursache der Ungleichheit, denn 
auch sie empfindet meist ein Ringen mit den Schwierigkeiten des Lebens. 
Sie sieht sich deswegen nicht als überlegen, sie kämpft vielmehr darum 
Oberhand zu gewinnen. 

Gewaltvoll werden Beziehung, wenn von einer Seite ungleichgewichtig 
ein gewisses Aggressionspotenzial ausgeht. Die Aktion geht dann von der 
dominanten Partei derart aus, dass die unterlegene Partei zwangsläufig 
in eine fremdbestimmte Position rutscht. Der unterlegenen Partei bleiben 
keine Freiheitsgrade, um diese Position abzuwenden. Dabei ist weniger die 
Asymmetrie zwischen den Positionen das Charakteristikum der Gewalt, 
als vielmehr die Art und Weise wie die Asymmetrie als Möglichkeit der 
Ausübung von Herrschaft genutzt wird. Es geht um den Missbrauch des 
asymmetrischen Charakters menschlicher Beziehungen. So muss es nicht 
als gewaltvoll erlebt werden, wenn die Wohnung, in der man lebt, von ei-
nem Investor übernommen wird. Hatte man selbst nicht die finanziellen 
Mittel, die Wohnung zu kaufen, dann wird das in der Regel als gerecht-
fertigt empfunden. Verfügen finanzstarke Investoren aber ohne Rückspra-
che oder Beachtung der Situationen von Mieterinnen und Mieter in ei-
ner Weise über möglicherweise ganze Häuserzeilen eines Viertels, sodass 
dies erhebliche Einschränkungen für das Leben der Bewohnerinnen und 
Bewohner bedeutet, dann wird das nicht zu Unrecht als Gewalt erlebt.

Transaktionale Gewalt kann vielfältig motiviert sein. Sie geschieht des 
ökonomischen Profits wegen, aus gesellschaftlichem Machtstreben, aber 
ebenso aus krankhafter Selbstwertproblematik der Täterinnen und Tä-
ter. Besonders perfide sind Fälle aggressiven manipulativen Verhaltens. 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

Derartiges findet meist weit unterhalb der Schwelle der gesellschaftlichen 
Wahrnehmung statt. Manche Menschen brauchen das Erlebnis der Über-
legenheit zur Aufrechterhaltung ihres Selbstwertgefühls. Oft etablieren 
sich gewaltvolle Beziehungen im privaten Bereich und sind, wenn einmal 
etabliert, sehr dauerhaft. Bei sich entwickelndem Aufbegehren der unter-
legenen Partei sind es dann kleine eingespielte Gesten, wie etwa neben-
sächlich erscheinende, abfällige persönliche Bemerkungen, die die unter-
legene Partei schnell wieder auf den gewohnten Kurs bringt. Manchmal 
werden rationale Begründungen bemüht, um die scheinbare Richtigkeit 
der Machtasymmetrie in der Beziehung zu bestätigen, oder es werden 
äußere Zwänge angeführt. Vielfach werden auch negative Konsequenzen 
in Aussicht gestellt, sodass die unterlegene Partei schnell wieder in das 
vertraute Muster der Ungleichheit zurückkehrt. Dabei nimmt die über-
legene Partei die Unzufriedenheit der unterlegenen Partei entweder gar 
nicht wahr oder sie zieht sogar Befriedigung aus der Kontrolle, die sie 
über die andere Partei hat. Die Transaktionen der Beteiligten gestalten 
sich so, dass die unterlegene Partei diesen Kreislauf nicht zu durchbre-
chen weiß. Selbst nach intensiver Reflexion, intensivem Bemühen und 
auch wiederholten Versuchen einen anderen Umgang mit der dominan-
ten Partei zu etablieren, gelingt es den Unterlegenen nicht, derartige Be-
ziehungen nachhaltig zu verändern.

Im Extremfall sprechen wir von psychischer oder emotionaler Ge-
walt, die, wie gezeigt werden wird, wenn sie über einen langen Zeitraum 
und in jungen Jahren stattfindet, bei den Opfern tiefgreifende trauma-
tische Folgen zeitigen kann. Emotionale Gewalt stellt eine besondere 
Form transaktionaler Gewalt dar. Oft werden die nächsten Angehöri-
gen zur Zielscheibe. Meist werden sie ganz subtil mit immer neuen, sich 
ständig wandelnden Bedürfnissen konfrontiert. Es werden doppeldeuti-
ge Aussagen getroffen oder widersprüchliche Anforderungen an sie ge-
stellt. Im Bemühen diesen Anforderungen gerecht zu werden, müssen 
die Opfer zwangsläufig scheitern und so rechtfertigen sich wiederum 
erneute Vorwürfe oder Strafen. Solche Beziehungsmuster bauen sich 
über einen längeren Zeitraum auf und die unterlegene Partei weist häu-
fig auch eine Persönlichkeitsstruktur auf, die derartiger Gewalt nichts 
entgegenzusetzen hat. Trotzdem kann in solchen Fällen nicht von einer 
Mitschuld der unterlegenen Partei gesprochen werden, denn häufig be-
müht sie sich nach Kräften Harmonie oder gegenseitiges Verständnis 
herzustellen. Dabei erkennt sie in der Regel aber nicht, dass genau die-
ses verzweifelte Bemühen den Täterinnen und Tätern die Macht über 
sie verleiht, die diese zu ihrer persönlichen Selbstbestätigung brauchen.

Emotionale Gewalt ist aber nicht in dem Sinne strategisch, als dass 
sie eingesetzt wird, um bestimmte vorab bewusst anvisierte Ziele zu er-
reichen. Vielfach entspringt sie spezifischen Persönlichkeitsmerkmalen 
der beteiligten Personen, durch die sich bestimmte Interaktionsmustern 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

in Gang setzen, die zur beständigen Reproduktion der Gewalt führen. 
Aber transaktionale Gewalt kann, wie gezeigt werden wird, auch stra-
tegisch sein. Auch der postpolitische Verweis auf die Alternativlosigkeit 
bestimmter Entscheidungen kann als gewaltvoll erlebt werden. Einer ge-
ballten neoliberalen ökonomischen Kompetenzoffensive beispielsweise, 
lässt sich kaum rational begegnen, denn es wird ein derart geschlossenes 
Weltbild präsentiert, das alle Gegenargumente unangemessen oder gar 
irrational erscheinen lässt. Es ist zweitrangig, ob die Vertreterinnen und 
Vertreter tatsächlich so unbedingt an ihr Weltbild glauben oder ob hier 
eine strategische Täuschung zur Erreichung bestimmter Ziele stattfindet. 
Entscheidend ist, dass auf dieser Basis kein ernsthafter Austausch von 
Ideen und Ansprüchen stattfinden kann und, dass von außen gesehen, ein 
sich wiederholendes Muster erkennbar ist, welches es rechtfertigt, von 
einer Strategie zu sprechen. Um den Tatbestand der strategischen trans-
aktionalen Gewalt zu erfüllen, ist es demnach nicht notwendig, dass den 
überlegenen Parteien auch tatsächlich bewusst ist, welche interpersona-
len Mechanismen sie in Gang setzen, entscheidend ist, dass diese wieder-
holt funktionieren und wahrnehmbare Asymmetrien erzeugen. 

Eine Voraussetzung für transaktionale Gewalt ist, dass die Parteien, 
denen Gewalt angetan wird, sich den Täterinnen und Tätern nicht ein-
fach entziehen können. In der Regel machen sich transaktionale Gewalt-
täterinnen und -täter nicht vollständig klar, welche Wirkung sie auf die 
unterlegenen Parteien haben. Vielleicht haben sie eine vage Ahnung, wel-
che sie aber erfolgreich zu verdrängen wissen, sei dies aus mangelnder 
Empathiefähigkeit, narzisstischer Selbstüberhöhung, langjähriger Recht-
fertigung des eigenen Verhaltens oder ganz simpel, weil sie eigentlich nur 
gesellschaftlich etablierte Praktiken ausführen (vgl. Kap. 3.6–3.8). Trans-
aktionale Gewaltbeziehungen sind asymmetrisch dahingehend, dass eine 
Partei die andere manipuliert und sich nicht auf eine mögliche Rationali-
sierung dieser Vorgänge und die gegenseitige Anerkennung von Ansprü-
chen oder eine Beziehungstherapie einlässt. Eine derartige Ablehnung 
jeglicher Art von Vermittlung ist für alle Formen transaktionaler Gewalt 
charakteristisch, bleibt nur die Frage, ob sie sich im Einzelfall von Medi-
ation einfangen und aufbrechen lässt. Ob die Parteien nun als Elternteil/
Kind, Ehepartner, Kollegen, Geschäftspartner, Nachbarn oder politische 
Akteure aneinander gebunden sind, transaktionale Gewalt besteht nur, 
solange in einer Beziehung der Anschein der Alternativlosigkeit gewahrt 
werden kann. Die Herrschaft der Täterinnen und Täter bröckelt, sobald 
sie nicht mehr zwangsläufig als unauflösbar erscheint. Das kann das Ein-
fallstor für Mediation sein, doch wird dies kaum durch rein rationale 
Argumentation gelingen. Insbesondere die Sonderfälle emotionaler Ge-
waltbeziehungen lassen sich nicht auf Fragen verschiedener inhaltlicher 
Standpunkte oder Perspektiven reduzieren, sondern müssen als irratio-
nale gewaltvolle Asymmetrien wahrgenommen werden. Damit markiert 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

emotionale Gewalt in besonderer Weise auch die Grenzen der hier ver-
tretenen Kritik als Mediation. Es ist von besonderer Bedeutung für die-
se Arbeit emotionale Gewalt zu verstehen, um sie erkennen und beurtei-
len zu können. Hierzu ist es hilfreich sich die Ursachen, Entstehung und 
Reproduktion emotionaler Gewalt genauer anzuschauen.

Emotionale Gewalt

Emotionale Gewalt wird vor allem in Eltern-Kind-Beziehungen erforscht, 
wo sie sich als emotionaler Missbrauch und emotionale Vernachlässi-
gung zeigt. Manchmal wird auch von psychischer oder seelischer Gewalt 
gesprochen. In den 1990er Jahren klang, Shelley A. Riggs (2017: 61) zu-
folge, »in der Literatur bereits an, dass emotionaler Missbrauch mögli-
cherweise die am weitesten verbreitete und zugleich vielleicht die zerstö-
rerischste Form der Misshandlung sei«. Marije Stoltenborgh et al. (2015) 
bestätigen in einer Metastudie, dass zwar deutlich mehr Forschung zu se-
xuellem und physischem Missbrauch gemacht wird, die Ergebnisse aber 
nahelegen, dass emotionaler Missbrauch, was die Prävalenzraten angeht, 
weltweit die häufigste Form der Misshandlung ist. Im Gegensatz zu For-
men sexueller und physischer Gewalt, die relativ eindeutig als Gewaltan-
wendungen zu erkennen sind, ist es deutlich schwieriger zu entscheiden, 
wann normales Erziehungsverhalten in unangemessenes Elternverhalten 
umschlägt. Es gibt keine Eltern, die immer alles richtig machen. Auch 
kann emotionaler Missbrauch nicht an einzelnen Handlungen festge-
macht werden. Eine Bewertung muss sich am Charakter der Beziehung 
orientieren. So warnt Werner Leixnering (2000: 11) für die gezielte Prä-
vention und Intervention, etwa von Jugendämtern, vor einer »verkürz-
ten Täter-Opfer-Ideologie«. Weil psychische Gewalt viele Gesichter trägt, 
rät er dazu, sich die Lebensbedingungen und Interaktionen von Familien 
genau anzuschauen. Für jedes Kind muss in vielen Dimensionen ein in-
dividuell richtiges Maß an Erziehungspraktiken gefunden werden. We-
der zu viel noch zu wenig Autorität sind der Entwicklung eines Kindes 
zuträglich, selbiges gilt auch für Anleitung, Beaufsichtigung oder Kon
trolle. Emotionaler Missbrauch findet Stoltenborgh et al. (2015) zufolge 
nicht zuletzt deswegen so geringe gesellschaftliche Aufmerksamkeit, weil 
Fragen des emotionalen Missbrauchs ein Nachdenken über grundlegen-
de Überzeugungen bezüglich elterlicher Autorität herausfordern. Schnell 
entsteht die Vermutung, dass Elternrechte oder gängige Erziehungsprak-
tiken eingeschränkt oder in Frage gestellt werden sollen. Damit berührt 
die Thematik des emotionalen Missbrauchs grundlegende politische Fra-
gen der Freiheit zur individuellen Lebensführung. 

Stoltenborgh et al. zufolge geht man irrtümlicher Weise davon aus, 
dass sexueller Missbrauch die schwersten Folgen für die Betroffenen 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

habe. In einer Durchsicht mehrerer Studien zu den langfristigen Auswir-
kungen von emotionalem Missbrauch kommen auch Zurbriggen und 
Hagai (2017: 238) zu dem Schluss, »dass emotionaler Missbrauch er-
hebliche Folgewirkungen hat, die in vielen Fällen stärker wiegen als die 
Folgen eines physischen und sexuellen Missbrauchs«. Dieser Hinweis 
soll hier auf keinen Fall als Argument für eine Rangfolge verschiedener 
Gewaltarten und der Schwere ihrer Folgen verstanden werden. Es soll 
hier lediglich die Gefährdung durch emotionale Gewalt verdeutlicht wer-
den. Auch im Bericht der bundesdeutschen Enqueten Psychische Gewalt 
am Kind wird festgestellt: »Psychische Gewalt kommt sehr häufig vor. 
Wahrscheinlich in einem wesentlich größerem Ausmaß, als wir alle, in-
klusive meiner Person, das vermuten. Und: Psychische Gewalt tritt nicht 
nur alleine auf, sie tritt zumeist auch als ›stille Schwester‹ aller anderen 
Gewaltformen auf« (Leixnering 2000: 8).

Riggs (2017) zufolge bietet die Bindungstheorie eine Möglichkeit, 
Schlüsselfaktoren in der Eltern-Kind-Beziehung zu identifizieren, die zu 
langfristigen schweren Beeinträchtigungen des Kindes führen und die 
deswegen als emotionale Gewalt eingestuft werden können. Die Folgen 
manifestieren sich dahingehend, dass die Kinder kein sicheres Bindungs- 
und Sozialverhalten ausbilden können. Darüber hinaus werden sie in 
der Entwicklung adäquater Emotionsregulation und Bewältigungs-
strategien ebenso wie in der Ausbildung eines angemessenen Selbst-, 
Fremd- und Weltverständnisses beeinträchtigt. Zu den Schlüsselfakto-
ren gehören zurückweisendes, zudringliches oder rollenumkehrendes 
Elternverhalten. Die Entwicklung eines gesunden Bindungsverhaltens 
auf Seiten der Kinder ist besonders gefährdet, wenn Zurückweisung 
und Aufdringlichkeit in einem nicht nachvollziehbaren Wechselverhält-
nis stehen, wenn Kinder also beispielsweise in einem Moment herab-
gewürdigt werden, im nächsten aber schwerwiegende Verantwortung 
übertragen bekommen, wenn Antipathie, strenge Kontrolle oder Schuld-
zuweisungen sich unvermittelt mit Momenten mischen, in denen die 
Elternteile Nähe oder Schutz bei den Kindern suchen. »Es sind insbe-
sondere die miteinander im Widerspruch stehenden und dabei simul-
tan erfolgenden Signale, welche die Bindungsbedürfnisse des Kindes im 
gleichen Augenblick ansprechen und zurückweisen, die für Konfusion 
sorgen und das Kind in eine ausweglose Situation bringen« (ebd.: 66). 

Um nun vom emotionalen Missbrauch von Kindern zu einem Be-
griff von transaktionaler Gewalt zu gelangen, muss gesehen werden, 
dass emotional missbrauchte Kinder auch Schwierigkeiten im Umgang 
mit Gleichaltrigen entwickeln. Sie entwickeln nicht selten ein patholo-
gisches Bindungsverhalten, dass auch ihre späteren Paar- und Freund-
schaftsbeziehungen prägt. Darüber hinaus treten auch weitere negative 
Auswirkungen auf, wie etwa mangelnde Impuls- und Affektkontrolle, 
emotionale Instabilität oder geringe Selbstachtung bei gleichzeitig hohem 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Aggressionspotenzial. Auch können sich ausgeprägte Feindseligkeit. Da
rüber hinaus auch psychische Probleme wie Angst, Depression oder Hoff-
nungslosigkeit, posttraumatische Belastungsstörungen, Suizidalität oder 
Somatisierung und ganz allgemein Schwierigkeiten bei der alltäglichen Le-
bensbewältigung und im sozialen Umfeld zeigen (Riggs 2017; Zurbriggen 
& Hagai 2017). Die möglichen Folgen für die Lebenswege der Betroffe-
nen sind also vielfältig. Generell aber lässt sich sagen, dass Menschen, die 
emotionalen Missbrauch erlebt haben, in der Regel über unzureichende 
interpersonale Kompetenzen verfügen. Nicht selten werden Betroffene er-
neut zu Opfern, insbesondere, wenn sie in Beziehungen zu emotional ge-
walttätigen Personen eintreten. Viele Betroffene werden aber auch selbst 
zu Täterinnen oder Tätern. Beide Möglichkeiten liegen nahe, da eine frü-
he Prägung immer auch mit Nachahmung einhergeht. Emotional gewalt-
tätiges Verhalten wird nicht nur erlitten, sondern gleichzeitig auch erlernt  
(Parens 2017; Zurbriggen & Hagai 2017). Riggs (2017) hat mit dem 
Cycle of Emotional Abuse Model (CEA-Modell) beschrieben, wie emo-
tionaler Missbrauch zur Entwicklung bestimmter Persönlichkeitsmerk-
male und gestörtem Beziehungsverhalten im Erwachsenenalter beiträgt. 
Dies trägt dann wiederum dazu bei, dass die emotionale Gewalt in spä-
teren persönlichen Beziehungen reproduziert wird (Zur intergenerativen 
Weitergabe emotionaler Gewalt siehe insbesondere auch Brisch 2017). Ob 
es den Betroffenen nun aber gelingt aus dem Kreislauf der Reproduktion 
emotionaler Gewalt auszusteigen, hängt entscheidend davon ab, ob es ih-
nen im Laufe ihres weiteren Lebens gelingt, das, was ihnen versagte blieb, 
nachzuholen und adäquate interpersonale Kompetenzen auszubilden.

Laut Henri Parens (2017) wird niemand feindselig oder bösartig ge-
boren. Bei gesunder frühkindlicher Bindung, einigermaßen durchschnitt-
lichen psychogenetischen Voraussetzungen und sofern keine weiteren 
negativen psychodynamischen Prozesse einwirken, entwickeln Kinder 
eine wohlmeinende Haltung gegenüber anderen Menschen. Studien 
zum Aggressionsverhalten von Kindern zeigten, wie Individuen, oder 
auch Gruppen, wohlmeinende, feindselige oder gar bösartige Vorurteile 
gegenüber anderen Individuen oder sozialen Gruppen entwickeln und 
wann sie entsprechendes aggressives Verhalten an den Tag legen. Ins-
besondere Leidenserfahrungen, psychischer Schmerz und insbesondere 
Traumatisierungserfahrungen erzeugen eine besondere Bereitschaft für 
aggressives Verhalten und lassen bei Betroffenen im schlimmsten Fall 
eine hochgradig feindselige Destruktivität entstehen. Diese schlumme-
re dann in diesen Personen; »je nach Bedarf wie eine Bombenlast bereit 
zur willentlich oder unwillentlich bewirkten Entladung« (ebd.: 158). 
Auslöser sind nicht nur physische und sexuelle Gewalt. Auch seelische 
Leiden, verursacht durch Vernachlässigung, ideologische Erziehungssti-
le oder seelische Gewalt führen zu Verhaltensweisen, die sich in einem 
Drang anderen die Schuld zu geben und damit in einem Drang Feinde 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

zu haben manifestiert. Da die Betroffenen konfliktträchtige Gefühle ver-
drängen, werden diese unbewusst auf andere Personen projizieren und 
am gewählten Feind abgelassen. 

Die initial wohlmeinende Haltung eines Kindes verwandelt sich also 
nicht nur durch negative Vorurteile, die von außen induziert werden, 
etwa in familiären oder kulturellen Kontexten, in eine feindselige Hal-
tung. Es ist »vielmehr in erster Linie unsere eigene aufgehäufte feindse-
lige Destruktivität, unser eigener Zerstörungsdrang, der unser wohlmei-
nendes in ein böswilliges Vorurteil ummünzt« (ebd.: 157). Demnach sind 
die Gründe, warum jemand zu einer Gewalttäterin oder einem Gewalt-
täter wird, nicht allein den äußeren Umständen anzulasten, vielmehr hat 
das Individuum selbst einen Anteil daran. Diese Einschätzung wird sich 
in diesem Kapitel sukzessive weiter verdichten.

Die Verweigerung von Verständigung als transaktionale Gewalt

Menschen, die emotionalen Missbrauch erlebt haben, fehlt es, wie gesagt, 
oft an interpersonalen Kompetenzen und damit an Kompromissbereit-
schaft. Gerne meiden sie ein offenes Gespräch über Konflikte (Riggs 2017). 
Hieraus können sich Strategien zur Unterminierung jeglicher Rationali-
sierung und Mediation ergeben. Aus ihrer therapeutischen Arbeit fassen 
Watzlawik, Beavin und Jackson (1972: 261ff) Strategien zusammen, die 
ihre Patientinnen und Patienten nutzten, um sich aus Situationen zu befrei-
en, in denen ihnen abverlangt wird, über ihre Beziehungen zu reflektieren. 
So beschreibt etwa Herr X sein Kommunikationsverhalten in der Familie: 
»Mein Beitrag zu unseren Problemen ist, daß ich ein Gewohnheitslügner 
bin – andere Leute nennen es vielleicht … hm, oh Unwahrheit oder Über-
treibung oder Aufschneiden –, aber es ist wirklich Lügen …« (ebd.: 277). 
Diese Aussage erinnert nicht nur an das bekannte Lügenparadox, sie hat 
den Autoren8 zufolge auch eine entsprechende Wirkung. Mit dieser Aus-
sage entzieht Herr X der therapeutischen Situation die notwendige Ba-
sis, die ja grundlegend auf den Willen zur Verständigung angewiesen ist. 
Ebenso korrumpiert Herr X im Familienkontext damit auch jeden inner-
familiären Verständigungsversuch. Tatsächlich begegneten den Autoren, in 
vielen Aussagen ihrer Patienten, unterschiedliche Variationen des Lügen-
paradoxons. So könne eine Selbstdefinition als ›dumm‹ dazu dienen, ähn-
liche Scharaden zu vollziehen, um sich nach Belieben in ein Gespräch ein 
und wieder auszuklinken. Patienten, die diese Strategie verfolgen, geben, 
sobald ihnen das Gespräch unangenehm wird, vor, sie würden nicht mehr 

8	 Generisches Maskulinum. Tatsächlich ist eine Autorin in der Gruppe, doch 
die korrekte Formulierungen »den Autoren und der Autorin« ist sperrig und 
eventuell auch missverständlich.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

verstehen, um was es gerade geht. Gleichzeitig hören sie aber aufmerksam 
zu und kommentieren dann in den Momenten, in denen dies kaum von 
ihnen erwartet wird. Diese Strategie erlaubt eine effektive Distanzierung 
von der unangenehmen Gesprächssituation und produziert eine heimli-
che Überlegenheit. 

Watzlawik, Beavin und Jackson (1972) zufolge ist es auch möglich 
durch einen Sprechakt, bewusst oder unbewusst, widersprüchliche Be-
deutungen zu erzeugen. Für die Angesprochenen entstehen dann un-
haltbare Situationen. Prototypisch zeige sich das in der Aufforderung 
›sei doch mal spontan‹. Eine Situation wird durch sie unhaltbare, weil 
die Befolgung der Aufforderung ihre Verwirklichung ausschließt. Man 
kann definitionsgemäß nicht auf Kommando spontan sein. Auch dieses 
Grundthema kann facettenreich variiert werden. Etwa in dem Vorwurf: 
»es sollte dir ein Vergnügen machen, mit den Kindern zu spielen – wie 
anderen Vätern« (ebd.: 280). Bei allen Verhaltensformen, die naturge-
mäß nur spontan sein können oder eine intrinsische Motivation voraus-
setzen, führt das Einfordern entsprechenden Verhaltens zu unhaltbaren 
Situationen. Darüber hinaus können solche Situationen auch das Ergeb-
nis komplexerer Interaktionszusammenhänge sein. Unhaltbare Situatio-
nen sind insbesondere dann besonders effektiv, wenn sie eine Paradoxie 
nicht nur auf der inhaltlichen Ebene des Gesagten, also nicht nur auf der 
Bedeutungs- sondern auch auf der Beziehungsebene etablieren. Wenn die 
Rahmenbedingungen widersprüchlich und unlogisch sind, dann ist kein 
konsequentes, begründetes Verhalten möglich.

Diese Perspektive betrachtet aber nur die Pragmatik einzelner Sprech-
akte. Ganz simpel, aber durchaus ebenso effektiv, ist die Taktik unver-
mittelt grundlegende Meinungen zu ändern. Hat sich unter Partnern ein 
bestimmter Gedanke als eine wichtige Grundlage der gemeinsamen Be-
ziehung etabliert, dann ist er in dem Sinne implizit geworden, als dass 
er für selbstverständlich angenommen wird. Ändert nun eine Partei un-
vermittelt ihre Meinung in solch einer Frage, dann zerstört sie dadurch 
den common sense der gemeinsamen Transaktionsdynamik und ändert 
damit, von einem Moment auf den anderen, die gesamten Bedingungen 
allen weiteren Geschehens. Es werden grundlegende Selbstverständlich-
keiten des gemeinsamen Lebens revidiert, was eine tiefe Verunsicherung 
erzeugt. Selbstverständlich sollten in einer Beziehung auch grundlegende 
Meinungsänderungen möglich sein und eine wiederholte Debatte über 
scheinbare Selbstverständlichkeiten kann einer Beziehung natürlich auch 
guttun, aber derartige Veränderungen grundlegender Bedingungen kann 
auch als Machtmittel missbraucht werden. Dies geschieht, wenn solche 
Meinungsänderungen häufig und einseitig erfolgen, wenn sie nicht kom-
muniziert und mit der absurden Erwartung verbunden werden, dass das 
Gegenüber die neuen Bedingungen erfüllen soll, ohne sie zu kennen. Es 
gibt Personen, die in der Erwartungshaltung leben, dass ihre Partner 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

ihnen ihre Bedürfnisse sozusagen von den Augen ablesen. Das Opfer ist 
dann allzeit panisch bemüht herauszufinden, welche Regeln in der Be-
ziehung nun gerade gelten.

Familien sollten als Systeme betrachtet werden (u.a. Watzlawik,  
Beavin & Jackson 1972; Leixnering 2000). Dysfunktionale Familienbe-
ziehungen sind nur möglich, wenn sich alle Familienmitglieder in gewis-
ser Weise daran beteiligen. Kinder sind dabei Opfer, weil sie die Bedin-
gungen des menschlichen Sozialverhalten ja gerade durch den Kontakt 
zu den Erwachsenen erst erlernen sollen. Um aber der weiteren gesell-
schaftlichen Bedeutung emotionaler Gewalt näher zu kommen, müs-
sen wir ihre Wirkungen auf die gesellschaftliche Ebene transponieren, 
sie also ein Stück weit aus der Familie lösen und in andere gesellschaft-
liche Bereiche übertragen. Emotionale Abhängigkeit ist nicht nur inner-
halb von Familienbeziehungen möglich, sie kann sich auch zwischen 
Freundinnen und Freunden etablieren. Im beruflichen Kontext bilden 
sich nicht nur ökonomische Abhängigkeiten. Auch in diese Kontexte 
fühlen sich Menschen emotional eingebunden, ebenso wie in Nachbar-
schaften, politische Zusammenhänge oder Stadtgesellschaften.

Von der Privatsphäre in öffentliche Bereiche 

Emotionale Gewalt tritt nicht nur im privaten Bereich auf. Sie manifestiert 
sich auch auf gesellschaftlich höheren Ebenen. Zu entsprechenden Phä-
nomenen zählen beispielsweise Stalking und Mobbing. Beide Phänomene 
zeichnen sich in der Regel durch eine zeitliche Kontinuität aus. Im Gegen-
satz zur häuslichen emotionalen Gewalt, die sich im Schutzraum der Fami-
lie verschließen kann und diesen pervertiert, verlangen diese Phänomene 
den Täterinnen und Täter bewusste Strategien der Tarnung ab. Derartige 
Gewalt findet zwischen Menschen statt, die nicht, oder nicht mehr in ei-
ner engen privaten Beziehung stehen und geschehen in (teil)öffentlichen 
Räumen, am Arbeitsplatz, auf der Straße oder im Internet. Bei diesen Phä-
nomenen ist nicht immer eindeutig zu klären, ob sie der Unzulänglichkeit, 
etwa einem pathologischen Minderwertigkeitskomplex einer aggressiven 
Einzelperson, entspringen, oder, ob sie bewusst strategisch rationalisiert 
aus Freude an der Manipulation anderer Menschen eingesetzt werden. 
Mit Formen des emotionalen Missbrauchs haben sie gemein, dass sie ge-
richtlich nur schwer in den Griff zu bekommen sind. Sofern den Täterin-
nen und Täter keine anderen Tatbestände zur Last gelegt werden kön-
nen, kämpfen die Opfer häufig sehr lange für letztlich nur unzureichende 
Sanktionen, welche aber schließlich das Opfer kaum schützen können. Die 
manipulative Kraft der Täterinnen und Täter ist kaum zu kontrollieren.

Aber manipulativen Personen gelingt es auch größere soziale Zusam-
menhänge in ihrem Sinne zu beeinflussen. Sie sind nach Parens in einem 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

ganz allgemeinen, grundlegenden Sinne aggressiv. ›Aggressivität‹ meint 
hier nicht mehr und nicht weniger als »ein biologisch generierter inne-
rer Drang, die eigene Person und die eigene Umgebung zu ›traktieren‹ 
(also in irgendeiner Weise handelnd aufzutreten), zu kontrollieren und 
zu bezwingen« (Parens 2017: 147). Diese Form minimaler Aggression 
scheint ein anthropologisches Moment zu sein, denn Parens zufolge, ist 
sie schon bei kleinen Kindern angelegt. Minimalaggressive Kinder han-
deln nicht aus einem konkreten Streben nach Macht heraus, vielmehr ist 
es ihnen wichtig zu spüren, dass die eigenen Handlungen etwas auslö-
sen. Der Ursprung psychischer Gewalt ist Parens zufolge oftmals weniger 
strategische Überlegung als eher persönliche Unzufriedenheit, Langewei-
le oder ein Minderwertigkeitsgefühl, dass nach Linderung verlangt. Es 
gehe nicht darum die Situation in Richtung eines bestimmten Zieles zu 
beeinflussen, sondern ganz allgemein darum, irgendeinen unspezifischen 
Einfluss auszuüben, um einem empfundenen Unbehagen zu entkommen. 
Dieser Einfluss suggeriert Kontrolle. Personen, die so etwas tun, haben 
niemals gelernt, sich von gefühltem Unbehagen emotional zu distanzie-
ren. Sie haben niemals geeignete Strategien zu dessen Linderung erlernt. 
Vielmehr brechen sie in unkontrollierten Aktionismus aus, und versu-
chen rein mittels der Bewegung ihrer Aktivität, ihre Unzufriedenheit zu 
überdecken. Es geht diesen Personen ausschließlich darum sich selbst 
zu behaupten. Rainer Sachse begreift Manipulation als eine bestimmte 
Kombination von Image und Appell. Eine manipulative Person täuscht 
ihre Mitmenschen, indem sie ein unzutreffendes Bild (Image) von sich 
vermittelt. Dadurch sollen sie zu Handlungen veranlasst werden (Ap-
pell). »Man will nicht nur, dass der Interaktionspartner etwas glaubt, 
man will, dass er etwas tut! Man will z.B. bewundert werden, gelobt 
werden, bestätigt werden, Anerkennung erhalten« (Sachse 2014: 3). Ei-
ner manipulativen Person geht es nicht um die Sache der Gemeinschaft, 
einer manipulativen Person geht es um den eigenen Gefühlshaushalt.

Um derartigen Phänomenen gesellschaftlich zu begegnen, ist ein tiefe-
res Verständnis des Selbsterhaltungsmodus transaktionaler Gewalt von 
Nöten. Um verstehen zu können, warum manipulative Persönlichkeiten 
so verzweifelt an derartigen Verhaltensweisen festhalten, muss man se-
hen, dass sie in einem Paradox gefangen sind, dass sie lebenslang unter 
einen Leidensdruck stellt (Sachse 2000; 2014). Wie schon erwähnt nei-
gen Personen, die ein mangelndes Selbstbild ausgebildet haben, dazu, 
anderen Personen Schuld zu geben. Auch können sie nicht ohne Fein-
de auskommen (Parens 2017). Unterschwellig erleben sie sich selbst als 
minderwertig, versuchen aber dieses Gefühl zu verdrängen und es vor 
sich selbst und nach außen hin zu verstecken. Sie fürchten nichts mehr, 
als dem Schmerz der eigenen Minderwertigkeit zu begegnen. In ihrem 
Bemühen, Souveränität vor sich selbst und anderen darzustellen, sind 
sie kaum kritikfähig. Den Versuch ein Konfliktthema auf eine rationale 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

Verständigungsbasis zu bringen, erleben sie als Gefährdung ihres An-
sehens und nicht selten als Aggression. Womöglich müssten sie Zuge-
ständnisse machen, womöglich die eigene Position revidieren, sie hätten 
Unrecht gehabt und dagegen wehren sie sich vehement. Ganz entgeht es 
diesen Personen aber nicht, dass sie häufig aggressives Verhalten an den 
Tag legen und, dass das in zwischenmenschlichen Beziehungen häufig zu 
Problemen führt. Sie befürchten also schon im Voraus, Kritik könne sie 
mit ihren inneren, emotionalen Konflikten konfrontieren. In erster Linie 
schützen sie sich also vor Selbstreflexion. Paradoxerweise wäre aber das 
das Einzige, was sie langfristig aus dieser Falle herausführen könnte. Ma-
nipulative Menschen kämpfen um ihr idealisiertes Selbstbild, von dem 
sie insgeheim eigentlich wissen, dass es unzutreffend ist. Sachse (2014: 
5) beschreibt die Funktion derartiger Selbsttäuschung folgendermaßen: 
»Eine realistische Selbsteinschätzung hätte zur Folge, dass die Person 
unzufrieden ist, sich minderwertig fühlt, ein ›schlechtes Gewissen‹ hat, 
sich schämt o. Ä. Und diese negativen Affekte kann die Person vermei-
den, indem sie ein Selbst-Image aufmacht«. Trotz teilweise enormem 
Leidensdruck setzen manipulative Personen alles daran, den einmal vor 
sich selbst errichteten Schein aufrecht zu erhalten. Sie suchen auch in der 
Regel keine Hilfe, weil sie fürchten dort ihrer eigenen Unzulänglichkeit 
begegnen zu müssen. Der Drang, den anderen die Schuld zu geben, 
erhält diese Illusion aufrecht. In den Augen dieser Personen ist man also 
entweder Freund, solange man ihnen uneingeschränkt zustimmt oder 
eben Feind, von dem sie annehmen, dass er gegen sie intrigiert. 

In Transaktion mit derartigen Persönlichkeiten wird man immer nur 
verlieren können. Je gezielter derartige Beeinflussungen erfolgen, desto 
stärker können gemeinschaftliche Aktivität manipuliert werden. Wäh-
rend teilnehmender Beobachtungen in Selbsthilfegruppen, konnte ich 
mehrfach beobachten, wie eine einzige Persönlichkeit die zeitweise oder 
endgültige Handlungsunfähigkeit einer ganzen Gruppe bewirkte. Oft 
verlassen die anderen Mitglieder nach und nach die Gruppe, denn es ver-
langt der Gruppe viel ab, sich gegen die Intrigen einer derartigen Person 
zu formieren und sie etwa durch einen gemeinschaftlichen Beschluss aus 
der Gruppe auszuschließen. 

Auf den ersten Blick scheint diese Darstellung der einseitigen Mani-
pulation vielleicht dem Konzept der Transaktion zu widersprechen, wo-
nach sich Subjekte ja erst in der Begegnung untereinander gegenseitig 
hervorbringen. Tatsächlich gibt es manipulative Persönlichkeiten auch 
immer nur in Verbindung mit Personen, die auf deren manipulative Ver-
haltensweisen zumindest anfänglich ansprechen. Es kann aber trotzdem 
nicht von einer Mitschuld der Betroffenen gesprochen werden. Mani-
pulative Personen haben derartige Verhaltensweisen perfektioniert. In 
Transaktionen haben sie einen brisanten initialen Vorteil, weil sich an-
dere Personen, entsprechend ihrer wohlwollenden Vorurteile (Parens 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

2017), erst einmal selbst untersagen, ihnen derart schwerwiegend nega-
tive Verhaltensweisen zu unterstellen. Es wird später noch beschrieben 
werden (3.7), dass durchschnittlichen Menschen die Erlebensweise einer 
manipulativen Persönlichkeit derart fremd ist, das sie gar nicht erkennen 
können, wie perfide diese handelt. Manipulative Personen gehen Bezie-
hungen ein, ohne jemals die dazu eigentlich notwendige Verbindlichkeit 
erbringen zu wollen. Sie können so die Asymmetrie menschlicher Bezie-
hungen effektiv nutzen, um sich zumindest zeitweise zur bestimmenden 
Instanz unterschiedlichster sozialer Zusammenhänge, seien dies Freizeit-
gruppen, Bürgerinitiativen oder Kollegenkreise, zu machen. Nicht selten 
gelingt es ihnen auch diese langfristig zu kapern. Letztlich geht es diesen 
Persönlichkeiten aber nicht darum eine Situation oder einen sozialen Zu-
sammenhang in einer produktiven Weise voranzutreiben, sondern allein 
darum, Einfluss zu nehmen und gefühlt Oberwasser zu behalten. Selbst 
wenn sich die Geschehnisse für alle ungünstig entwickeln, wird eine ma-
nipulative Persönlichkeit zahlreiche Gründe dafür finden, warum wieder 
einmal die anderen versagt haben. Nicht selten aber gelingt es ihnen ein-
zelne Menschen gezielt unter ihren Einfluss zu stellen und dazu bedienen 
sie sich einer gezielten Strategie.

Die Zerstörung der Selbstwirksamkeit

Damit eine Person überhaupt den Impuls zu sozialem Handeln hat, ist 
es notwendig, dass sie davon ausgeht, mit ihren Handlungen auch etwas 
erreichen zu können. Glaubt eine Person nicht daran, dass sie eine be-
stimmte Aufgabe meistern kann, dann wird sie sich dieser kaum stellen. 
Albert Bandura (1993; 2001) hat das zentrale psychologische Motive 
der Selbstwirksamkeit (self-efficacy) erforscht und eine sozial-kognitive 
Theorie (social cognitive theory) formuliert. Seine Studien zeigen, dass 
wenn man Menschen ihr Gefühl von Selbstwirksamkeit zerstört, dies 
nachweislich negative Auswirkungen auf deren tatsächlichen Leistun-
gen hat. Sagt man Probanden, dass ihre Leistung in einem Experiment 
ihre intellektuellen Fähigkeiten widerspiegelt, dann erbringen sie darauf-
hin schlechtere Leistungen als in vorangegangenen Durchläufen. Offen-
sichtlich erhöht die Tatsache, dass ein Versuch als eine Prüfung persönli-
cher Qualitäten ausgegeben wird, den Druck auf die Probanden so stark, 
dass deren Selbstvertrauen geschwächt wird. Probanden denen aber ge-
sagt wurde, dass gute Leistungen zeigen, wie viel sie bereits gelernt ha-
ben, waren in der Folge hoch motiviert besser zu werden. Sie erlebten 
in höherem Maße ein Gefühl persönlicher Wirksamkeit und brachten 
auch tatsächlich bessere Ergebnisse hervor. Annahmen und Überzeugun-
gen über die eigene Wirksamkeit beeinflussen demnach die tatsächlichen 
Leistungen. Laut Bandura geschieht dies auf zwei Arten. Erstens kann 

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

eine starke Selbstwirksamkeit entweder direkt die Gedächtnisleistung 
verbessern oder zweitens die intensivierte kognitive Anstrengung einer 
Person kann indirekt dazu führen, dass sich die gedanklichen Leistungen 
erhöhen. Daraus lässt sich schließen, dass ein Vergleich der Leistungen 
zwischen Menschen, in erster Linie denjenigen hilft, die ohnehin schon 
besser abschneiden. Sich selbst als besser zu erleben, bewirkt einen posi-
tiven Feedback-Effekt. Dieser wiederum hilft, die Leistungen nochmals 
zu verbessern. Personen steigern ihre Anstrengungen auch, je mehr sie 
ihre Umwelt als kontrollierbar wahrnehmen. Im Gegensatz dazu kann 
ein geringes Gefühl von Selbstwirksamkeit, Depressionen und Angstzu-
stände hervorrufen. 

Selbstwirksamkeit ist also kein unwesentlicher Faktor. Aaron Anto
novsky (1997) hat ihr in seinem Konzept der Salutogenese eine zentrale 
gesundmachende Wirkung zugeschrieben. Die Salutogenese ist ein Ge-
genentwurf zum biomedizinischen Konzept der Pathogenese, wonach 
Pathogene von außen auf den menschlichen Körper einwirken und die-
sen erkranken lassen. Das Konzept der Salutogenese hingegen basiert 
auf der Vorstellung, dass es nicht nur die Zustände ›gesund‹ oder ›krank‹ 
gibt, sondern dass Menschen sich beständig in einem Prozess des Ge-
sundwerdens befinden. Die Salutogenese gilt heute in der Sozialen Ar-
beit als ein wichtiges Instrument zur Förderung individueller Resilienz 
gegenüber sozialen und gesellschaftlichen Stressoren. Wichtigster Fak-
tor der Gesundung ist demnach ein Gefühl der Kohärenz, das Anton-
ovsky (ebd.: 16) beschreibt, als »ein durchdringendes, andauerndes und 
dennoch dynamisches Gefühl des Vertrauens«. Demnach ist die Zerstö-
rung von Selbstwirksamkeit ein ernstzunehmender Angriff auf die Ge-
sundheit eines Menschen. 

Die Fähigkeiten, die eine Person zeigt, stellen nicht deren inhärente 
Eigenschaften dar. Die Fähigkeiten einer Person sind intra- wie auch in-
terpersonell beeinflussbar. Individuelle Annahmen über die eigenen Fä-
higkeiten können die Entfaltung der eigenen Potenziale behindern oder 
verbessern und ebenso beeinflussen subtile Botschaften von außen die 
tatsächlichen Fähigkeiten einer Person. Damit gibt es Möglichkeiten ge-
zielt auf die Selbstwirksamkeit von Menschen einzuwirken. Manipula-
tive Personen können gezielt wunde Punkte im Selbstverständnis von 
Menschen nutzen, um deren Selbstwertgefühl und Selbstwirksamkeit 
anzugreifen. Wenn Menschen in bestimmten Punkten bereits an sich 
zweifeln, dann ist es ein Leichtes, sie immer weiter in die Vorstellung 
ihrer eigenen Minderwertigkeit zu treiben. Derartige Angriffe sind je 
nach Opfer tiefgehend individualisiert und können so unterschwellig 
geschehen, dass sie von Dritten kaum wahrgenommen werden. Die Op-
fer misstrauen schließlich den eigenen Gefühlen und Wahrnehmungen, 
da sie von anderen Menschen keine Bestätigung für ihr Erleben erhal-
ten. Dies zeitigt nachhaltige traumatische Folgen für diejenigen, die auf 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

diese Weise in eine unterlegende Rolle geraten. Wir können transaktio-
nale Gewalt nun also auch als eine Vorgehensweise sehen, die die Selbst-
wirksamkeit von Menschen beeinträchtigt und es stellt sich nun die Fra-
ge, ob diese Effekte nur auf interpersoneller Ebene funktionieren oder, 
ob sie nicht auch in gesellschaftlichen Praktiken tiefgreifend institutio-
nalisiert sind und strategisch eingesetzt werden.

Strategische transaktionale Gewalt

Damit der Begriff der ›Strategie‹ Sinn ergibt, muss einer Praktik eine 
planvolle Zielstrebigkeit zugeschrieben werden können. Damit ein stra-
tegisches Vorgehen aber als gewaltvoll erkennbar wird, muss die Asym-
metrie menschlicher Beziehungen gezielt ausgenutzt und die Selbstwirk-
samkeit der Betroffenen beeinträchtigt werden. Untersuchen wir diese 
Differenzierung an einem Beispiel, dass gemeinhin wohl kaum als ge-
waltvoll angesehen wird.

Stellen wir uns dazu eine Investorin9 vor, die ein nur lose bebautes 
Areal innerhalb eines weitgehend dichten Stadtteils entdeckt. Sie sieht 
hier enormes Entwicklungspotenzial, denn die umliegende Bebauung ist 
deutlich dichter. Die Stadtverwaltung, so ihre Überlegung, kann eine 
Nachverdichtung auf diesem Grundstück kaum ablehnen. Wenn die In-
vestorin aber bemerkt, dass die Anwohnerinnen und Anwohner die Frei-
flächen auf diesem Areal auf Grund der angenehmen Aufenthaltsqualität 
gerne als Treffpunkt und Erholungsort nutzen, dann wird ihr unmittel-
bar klar sein, dass sie strategisch vorgehen muss. Sie wird sich als ers-
tes bei den Eigentümern eine Option auf das Grundstück sichern. Dann 
wird sie bei der Stadt eine Bauvoranfrage stellen und bei positivem Be-
scheid das Grundstück erwerben. Trotz einsetzender Bürgerproteste wird 
das geplante Bauvorhaben nun kaum noch zu verhindern sein. 

Das gesamte Vorhaben folgt einem strategischen Timing. Gegenüber 
den Eigentümern darf die Größe des Bauvorhabens nicht deutlich wer-
den, denn sonst könnten dieses das Bauvorhaben entweder ablehnen 
oder Informationen an die Bewohnerschaft weitergeben. Die Stadtver-
waltung wiederum sollte nach Möglichkeit keine Ahnung von der tat-
sächlichen Nutzung und Bedeutung des Areals für die Anwohnerinnen 
und Anwohner haben. Geschickte und planmäßig versucht die Investo-
rin also zu verhindern, dass sich die Beteiligten rechtzeitig austauschen. 
Sie versucht die tatsächliche Bedeutung des Bauvorhabens zu verschlei-
ern. Gelingt ihr das, bleibt schließlich keine Möglichkeit das Bauvorha-
ben zu verhindern. Die Stadt kann allenfalls noch verschärfte Auflagen 

9	 Generisches Femininum, da man sich hier intuitiv wahrscheinlich eher einen 
Mann vorstellen würde.

TRANSAKTIONALE GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

erlassen, wie beispielsweise die Verpflichtung einen Architektenwett
bewerb zu initiieren. Auf diese Weise kann sie vielleicht noch den An-
schein von Offenheit und Wahlmöglichkeit suggeriert. Tatsächlich aber 
stehen alle Rahmenparameter, wie etwa Geschosszahl, Anzahl der Wohn-
einheiten etc., schon in der positiv beschiedenen Bauanfrage fest. In ei-
nem solchen Verfahren wurden zwar keine gesetzwidrigen Handlungen 
ausgeführt, es wurde genau genommen noch nicht einmal jemand belo-
gen oder getäuscht. Gleichzeitig aber wurden sowohl die Anwohnerin-
nen und Anwohner wie auch die Stadtverwaltung – ohne dass diese dies 
überhaupt ahnten – in eine von der Investorin bestimmte Position ge-
bracht und es ist auch anzunehmen, dass sie sich, wenn die Sache durch-
sichtig wird, in gewissem Maße manipuliert fühlen. Aber erfüllt das den 
Tatbestand der Gewalt?

Tatsächlich wird das Vorgehen immobilienwirtschaftlicher Akteu-
re heute von vielen Menschen als gewaltvoll erlebt. Steigende Mieten 
drängen sozioökonomisch benachteiligte Bevölkerungsgruppen aus an-
gestammten Lebenszusammenhängen. Die Innenstädte sind zusehends 
den Einkommensstärkeren vorbehalten und die gesetzlichen Rahmen-
bedingungen scheinen bestehende sozioökonomische Asymmetrien noch 
zu verschärfen. Wenn immobilienwirtschaftliche Akteure manipulativ 
auf Stadtplanungs- und Gesetzgebungsverfahren einwirken, ist es dann 
nicht naheliegend, dass sich Mieterinnen und Mieter ausgeliefert füh-
len und dass sie in ihrer Selbstwirksamkeit leiden? Nimmt man hinzu, 
dass der Investorin ab einem bestimmten Punkt klar sein musste, dass 
die Anwohnerinnen und Anwohner bei Umsetzung des Bauvorhabens 
einen enormen Verlust an Lebensqualität erleiden werden, dann wird 
eine gewisse Aggression ihres Handelns deutlich. Insofern ließe sich die-
ses Beispiel durchaus als ein Fall von transaktionaler Gewalt verstehen.

Aber nicht jedes manipulative Handeln wird auch zwangsläufig als 
Gewalt erlebt. So ist es beispielsweise die Aufgabe einer Führungsper-
son, die anstehenden Arbeiten so zu takten, dass der Gesamtprozess so 
reibungslos wie möglich vonstattengeht. Dabei muss die Führungsper-
son auch die einzelnen Arbeiterinnen und Arbeiter kennen und wissen, 
unter welchen Bedingungen sie ihre Arbeit jeweils am effektivsten ver-
richten können. Unter Führungskompetenz versteht man auch, zu wis-
sen, wie die einzelnen Arbeiterinnen und Arbeiter ›zu nehmen sind‹, also 
wie man sie am besten anspricht, wie man sie motivieren und ihre Bereit-
schaft an einem gemeinsamen Ziel mitzuwirken erhöht. Eine geschickte 
Mitarbeiterführung kommt also gefährlich nahe an den Tatbestand der 
Manipulation heran. Im Idealfall wird sie aber von allen Beteiligten als 
positiv empfunden. Das Gefühl, Gewalt zu erleben, hängt also nicht nur 
von dem durch die Handlung einer anderen Person erfahrenen Zwang 
ab. Auch verantwortungsvoll geführte Arbeitnehmerinnen und Arbeit-
nehmer spüren den Zwang den Anweisungen ihrer Vorgesetzten folgen 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

zu müssen. Das Gefühl, Gewalt zu erleben, hängt von den benachtei-
ligenden Wirkungen der wirksamen Institutionen ab. Auf diese Weise 
kann transaktionale Gewalt in verschiedenste soziale Praktiken einge-
schrieben und naturalisiert sein.

Strategische, transaktionale Gewalt hat viele Gesichter. Sie findet sich 
in kleinen Trickbetrügereien ebenso, wie im Handeln einflussreicher Per-
sönlichkeiten. Sie dient der Durchsetzung ökonomischer Vorhaben eben-
so, wie der puren Lust am Manipulieren anderer Menschen. Sie ist durch 
den Umstand charakterisiert, dass eine aggressive Partei eine zweite Par-
tei in eine bestimmte Position zwingt, ohne ihr dabei eine Wahl zu lassen. 
Die aggressive Partei tut das obwohl ihr der Schaden für die Betroffe-
nen eigentlich bewusst sein müsste. Einige Tatbestände transaktiona-
ler Gewalt (z.B. Betrug) stellen eindeutige Straftatbestände dar, andere 
jedoch sind rechtlich kaum in den Griff zu bekommen. Einige sind als  
Unrecht anerkannt (z.B. Stalking, Mobbing) andere wiederum finden 
noch wenig Beachtung (z.B. emotionale Gewalt). Viele Formen transak-
tionaler Gewalt werden womöglich niemals zufriedenstellend gesetzlich 
reglementiert werden können. Die Schwierigkeit besteht darin, dass es 
mit zunehmender Privatheit und Subtilität der eingesetzten Manipulati-
on immer schwieriger wird, transaktionale Gewalt überhaupt zu erken-
nen, geschweige denn sie eindeutig zu bewerten und sichtbar zu machen. 
Das Wissen über diese Formen der Gewalt erzeugt also weniger Hand-
habe über die Täterinnen und Täter, als dass es die Leiden der Opfer er-
kennbar macht und zu einer Befähigung sich selbst zu schützen beiträgt.

Im Folgenden wird deutlich werden, dass nicht alle Menschen glei-
chermaßen dazu neigen, derartige gewaltvolle Handlungen auszuführen. 
Wir müssen demnach die Voraussetzung, die derartiges Handeln begüns-
tigt, näher untersuchen. Dies bedarf auch einer Betrachtung der Mög-
lichkeit von Handlungs- und Willensfreiheit.

3.4 Handlungsfreiheit und Verantwortung

»Der freie Wille ist eine Illusion. Eltern haften 
trotzdem für ihre Kinder.«

(Geyer 2004: 14)

Im vorangegangenen Kapitel kamen verschiedene Vorstellungen von 
Verhalten und Handeln unreflektiert zum Einsatz. Im Falle emotiona-
ler Gewalt sind wir von unfreien Individuen ausgegangen, während im 
Falle strategischer emotionaler Gewalt von Intentionen die Rede war. 
Strategisch gewaltvolles Handeln wurde als Ausführung gewaltbesetzter 
Praktiken benannt. Es wurde auch beschrieben als basierend auf einem 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Vorteil, der durch frühzeitige Reflexion der Rahmenbedingungen des 
Handelns erworben wird, wodurch sich gegenüber anderen Parteien ein 
Wissensvorsprung ergibt. Dieser erlaubt es einer strategisch handelnden 
Person schließlich eine überlegene Position einzunehmen und die an-
deren, in eine von ihr für sie vorgesehene Position zu drängen. All dies 
scheint die Möglichkeit autonomen Handelns zu implizieren. Auf der an-
deren Seite wurde Subjektivität, als situativ hervorgebracht beschrieben, 
was irgendwie zu implizieren scheint, dass Individuen wenig Einfluss auf 
das soziale Geschehen haben, in das sie eingebunden sind. Die Annahme 
souveräner Handlungsautonomie, im Sinne eines völlig freien Denkens 
und Entscheidens, muss wohl offensichtlich zurückgewiesen werden. Da-
mit steht diese Betrachtung in einer Reihe mit anderen subjektkritischen 
Positionen (Volbers 2017). Bisher ist aber noch keineswegs geklärt, in 
welcher Form Individuen in die Prozesse der gesellschaftlichen Transak-
tion eingebunden sind. Die Natur von Handlungszusammenhängen und 
der mögliche willentliche Einfluss des Einzelnen darin, bedarf noch ei-
ner näheren Betrachtung. 

Die Frage der Handlungsfreiheit

Wie kann der Glaube an die menschliche Autonomie und Handlungs-
freiheit gerechtfertigt werden, wenn man gleichzeitig von einer gesetz-
mäßigen Natur ausgeht? Diese Frage steht, wie schon angedeutet, seit 
Kants Grundlegung der philosophischen Anthropologie im Raum. Kant 
konnte aber weder die Ursachen noch die genaue Funktionsweise von 
Handlungsautonomie bestimmen. Trotzdem schrieb er der menschlichen 
Handlungsfreiheit, analog den Gesetzen der Natur, eigene Gesetzmä-
ßigkeiten zu. Diese Freiheit sei aber nicht per se jedem Menschen gege-
ben, denn »über Autonomie verfügen nur solche Wesen, die für Grün-
de empfänglich sind sowie aus Gründen verallgemeinern, differenzieren 
und handeln können« (Sturma 2004: 277). Die Begabung des Menschen 
zur Vernunft wird klassischerweise als Voraussetzung für Freiheit ange-
sehen. Mit dem Status als Person verbindet sich schließlich auch noch 
ein Anspruch von moralischer Verantwortlichkeit. Diese Verantwortung 
formuliert Kant bekanntermaßen in Form seines kategorischen Impera-
tivs, wonach man nur nach einer Maxime handeln solle, aus der heraus 
man sich wünschen kann, sie würde ein allgemeines Gesetz werden. ›Ka-
tegorisch‹ ist dieser Imperativ bekanntermaßen, weil ohne seine Geltung 
keine Vergesellschaftung möglich ist. Wenn alle Menschen einander nur 
als Mittel zum Zweck verwenden würden, dann gäbe es kein Vertrauen 
unter den Menschen. Auch wenn Vertrauen im tatsächlichen Leben sehr 
häufig enttäuscht wird, so ist eine Gesellschaft, in der niemand jemals 
einem anderen vertraut, gar nicht denkbar. Eine derartige Gesellschaft 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

würde sich entweder gar nicht erst formieren oder unweigerlich zerfal-
len. Im Gegensatz zu optionalen oder fakultativen Imperativen ist der 
kategorische Imperativ also notwendig gültig. Auf diese Weise beweist 
Kant, dass sich mittels der Vernunft allgemeine Gesetze begründen las-
sen. Diese Gesetze erreichen zwar geltungstheoretisch nicht den gleichen 
Stellenwert wie Naturgesetze, doch sind sie seiner Ansicht nach in ihrer 
Begründung offensichtlich ebenfalls objektiv. Ebenso wie die Kausali-
tät natürliche Vorgänge hervorbringt, so erscheint die Vernunft in dieser 
Logik der Schlüssel zu begründeten Überzeugungen und Handlungsan-
leitungen zu sein. 

Damit hat Kant Handlungsfreiheit einflussreich als Funktion des Geis-
tes konzipiert. Demnach kann der Mensch durch Nachdenken Mittel 
ersinnen, um wünschenswerte Ziele zu erreichen. Nun bedeutet diese 
Handlungsautonomie aber noch lange nicht, dass der Mensch auch ei-
nen freien Willen hat. Vielleicht bin ich frei, meine kognitiven Entschlüs-
se in Handeln umzusetzen, wie kann ich mir aber sicher sein, dass meine 
Gedanken tatsächlich frei sind? Wer sagt mir, dass ich nicht sozusagen 
von einer Instanz außerhalb meiner Selbst gedacht werde? Diese Denkfi-
gur taucht in entsprechenden skeptizistischen Theoremen, wie etwa dem 
Zombie-Theorem oder der Gehirn-im-Tank-Hypothese, immer wieder 
auf. So wurde auch in den 1980er Jahren, vor dem Hintergrund eines 
zunehmend strenger gedachten naturwissenschaftlichen Determinismus, 
eine Debatte über die Willensfreiheit geführt (Betzler 2001). Bis heute 
hat diese Frage an Relevanz kaum eingebüßt. Die Entwicklung der Na-
turwissenschaften schreitet immer weiter voran und zunehmend versu-
chen nun die Neuro- und Biowissenschaften ebenfalls den Einfluss des 
menschlichen Geistes zu vermessen. 

Die neurobiologische Dekonstruktion des freien Willens.

Ein von Christian Geyer (2004) herausgegebener Sammelband thema-
tisiert die neurobiologische Kritik an der Willensfreiheit. Häufig wird 
darin auf die in den späten 1970er Jahren durchgeführten Libet-Expe-
rimente Bezug genommen. Diesen Experimenten zufolge lässt sich eine 
vorbereitende Hirnaktivität messen, schon vor dem Zeitpunkt, an dem 
ein Proband eine Entscheidung bewusst trifft. Diese neurologischen Stu-
dien werden nicht selten als der endgültige Beweis dafür angeführt, dass 
der freie Wille nur eine Illusion ist. Zu den wichtigsten Neurobiologen, 
die diese These vertreten, zählen Wolf Singer und Gerhard Roth. Singer 
(2004) zufolge ist es die Funktionsweise unseres Gehirns, die ein zusam-
menhängendes Weltbild aus fragmentartigen Wahrnehmungsereignissen 
konstruiert. Demnach ist das Gehirn ein höchst selektiver Kognitionsap-
parat, der sich entwicklungsbedingt auf die für unser menschliches Leben 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

relevanten Funktionen ausgerichtet hat. »Zusätzlich zu dieser Optimie-
rung der Signalaufnahme kam es darauf an, die verfügbare Information 
möglichst schnell in zweckmäßige Verhaltensreaktionen umzusetzen« 
(ebd..: 38). Das Gehirn folgt also einem festgeschriebenen Programm. 
Roth (2004) erklärt, dass es heute mittels neuronaler Stimulation mög-
lich sei, bei Probanden handlungsvorbereitende Prozesse experimentell 
zu initiieren. Die Probanden hätten dann das Gefühl, eine bestimmte 
Handlung ausführen zu wollen. Roth folgert daraus, »daß die klassisch-
philosophische wie auch alltagspsychologische Aussage ›Mein Arm und 
meine Hand haben nach der Kaffeetasse gegriffen, weil ich dies so ge-
wollt habe!‹ nicht richtig ist« (ebd..: 91). Ist es deswegen aber gerecht-
fertigt, wie Roth vorschlägt, zu behaupten, »mein Gehirn hat entschie-
den!« (ebd..: 92)? In dieser Frage hat sich die Debatte um Willensfreiheit, 
wie einige Autoren behaupten (Searle 2004; Geyer 2004; Pothast 2011), 
über die Jahre nicht wesentlich weiterentwickelt, denn immer noch ste-
hen sich Deterministen, die den freien Willen für eine Illusion halten, 
und diejenigen, die den freien Willen nicht aufgeben wollen, unversöhn-
lich gegenüber und vermittelnden Positionen mangelt es an substanzi-
eller Erklärungskraft. So überzeugt weder der Kompatibilist, der beide 
Positionen für vereinbar hält, noch der Epiphänomenalist, der den frei-
en Willen als etwas ansieht, das lediglich auf neurobiologischen Prozes-
sen aufsetzt, dabei aber keinen Einfluss auf diese hat. 

Betrachten wir die Frage aus einer phänomenologischen Perspektive. 
Ist denn die Kritik der Neurobiologen tatsächlich so grundlegend? Wir 
begreifen uns doch keineswegs, wie das die Gegner des freien Willens be-
haupten, lediglich »als Wesen, die über Intentionalität verfügen, die fä-
hig sind zu entscheiden, initiativ zu werden und zielbewußt in den Ab-
lauf der Welt einzugreifen« (Singer 2004: 41). Zu unseren menschlichen 
Erfahrungen zählen doch ebenso Momente des Scheiterns und des Ir-
rens. Wir fühlen uns doch ebenso oft von unserem eigenen Selbst getrie-
ben, wie auch von den gesellschaftlichen Bedingungen zu etwas genötigt. 
Auch vereinfacht Singer, wenn er schreibt, »wir erfahren unsere Gedan-
ken und unseren Willen als frei, als jedweden neuronalen Prozessen vor-
gängig« (ebd.: 44). Wer sich nur ansatzweise mit Meditationstechniken 
auseinandergesetzt hat, der hat an sich selbst beobachten können, wie 
Gedanken entstehen, wie man sie betrachten und auch wieder ziehen las-
sen kann. Ebenfalls ist es eine gängige Erfahrung, dass es manchmal ge-
hörig Zeit braucht, sich einer Sache bewusst zu werden. In Situationen, 
die eine radikale Wahl erfordern – wie sie in Kapitel 2 als für Verantwort-
lichkeit charakteristisch beschrieben wurden – brauchen wir oft sehr 
lange dazu, eine Entscheidung zu treffen. Dass Neuronen dabei ›unab-
lässig feuern‹ ist beinahe körperlich erlebbar. Problematische Lebensla-
gen gehen mit Stresszuständen einher, in denen weitreichende Selbstori-
entierung notwendig ist. Auch Singer gibt zu, dass sich neurobiologisch 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

nicht erklärt lässt, nach welchen Kriterien das Gehirn aus Sinnesdaten 
schließlich Wahrnehmungsurteile macht und warum Produkte gedank-
licher Prozesse schließlich kohärent und stimmig erscheinen können. 
Ebenso gestehen Neurobiologen ein, dass es noch nicht möglich ist, na-
turwissenschaftlich zu ergründen, was es bedeutet »etwas zu glauben, zu 
wollen oder verliebt zu sein« (Roth 2004: 97). Bei der Bestimmung der-
art komplexer Zustände des menschlichen Erlebens ist auch der Neuro-
loge auf Schilderungen seiner Versuchspersonen angewiesen. 

Der Sammelband schließt mit der Erstübersetzung einer späteren Ar-
beit des Urhebers der einflussreichen Libet-Experimente. In leicht ge-
genüber seiner ursprünglichen Konzeption modifizierten Experimenten 
konnte Benjamin Libet (2004[1999]) nachweisen, dass Versuchsperso-
nen eine Veto-Möglichkeit haben. Sie können einem neuronal entstande-
nen Willen zu handeln widerstehen und somit verhindern, dass sie eine 
Tätigkeit tatsächlich auch ausführen. Ob aber auch dieses Veto wieder-
um auf neuronale Prozesse zurückgeführt werden kann, kann Libet zu-
folge nicht geklärt werden. Er verweist diesbezüglich auf eine ›unerklärte 
Lücke‹ zwischen physischen Phänomenen und Phänomen des subjekti-
ven Erlebens. Er kommt schließlich zu dem Ergebnis, »daß die Existenz 
eines freien Willens zumindest eine genauso gute, wenn nicht bessere 
wissenschaftliche Option ist als ihre Leugnung durch die deterministi-
sche Theorie« (ebd.: 357). 

John Searle weist darauf hin, dass die Debatten um Willensfreiheit 
meist bis ins Äußerste polarisiert sind. Entweder man glaubt an die Frei-
heit oder eben nicht. Dadurch wird alles dazwischen verdrängt, etwa die 
Frage, was es bedeutet, dass wir unser alltägliches Leben eigentlich gar 
nicht gestalten könnten, würden wir nicht an ein gewisses Maß an Frei-
heit glauben. Stellen wir uns vor wie wir ohne die Annahme eines frei-
en Willens in einem Restaurant bestellen müssten: »Wenn Sie also zum 
Kellner sagen, ›Sehen Sie, ich bin Determinist – che será, será, ich werde 
einfach warten und sehen, was ich bestelle‹, dann ist ihnen diese Weige-
rung, Ihren freien Willen auszuüben, nur als eine Ihrer Handlungen ver-
ständlich, wenn Sie sie als die Ausübung Ihres freien Willens auffassen« 
(Searle 2004: 18). 

Wünsche, Begierden und Leidenschaften gründen weitgehend in bio-
logischen Funktionen unseres Selbst, oder sie sind durch Sozialisation 
entstanden. Der freie Wille aber wäre unsere Möglichkeit diese zu zü-
geln und langfristig zu transformieren. Streng genommen kann er aber 
nicht aus natürlichen kausalen Prozessen hervorgehen. Searle (ebd.: 20) 
zufolge sollte aber dringend angenommen werden, »daß es mögliche Er-
klärungen natürlicher Phänomene gibt, die nicht deterministisch sind«. 
Auch er verweist auf die ›Lücke‹, die sich im menschlichen Erleben zwi-
schen vorbereitenden Bedingungen und dem Entschluss zur Ausführung 
einer Handlung auftut.

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Was passiert in der Lücke?

Viel beachtet und diskutiert wurde unter anderem Harry G. Frankfurts 
Hierarchie des Wünschens (2001[1971]). Demnach hat der Mensch 
zwar keine unmittelbare Willensfreiheit, denn sein Wille entspringt in 
erster Linie seinen momentanen Wünschen. Dabei unterscheidet Frank-
furt aber zwischen Wünschen erster Ordnung (first-order desires), wel-
che sich direkt auf Handlungen beziehen, wie beispielsweise eine Ziga-
rette rauchen zu wollen, und Wünschen höherer Ordnung (higher-order 
desires), welche sich auf Wünsche niedriger Ordnung beziehen. Dies ist 
beispielsweise der Fall, wenn eine Person versucht mit dem Rauchen 
aufzuhören. Sie wünscht dann, sie könne den Wunsch eine Zigarette zu 
rauchen, ablegen. Willensfreiheit ergibt sich nach Frankfurt erst aus einer 
Reflexion über die eigenen Wünsche, wenn es gelingt sogenannte ›Vo-
litionen‹ zu entwickelt. Als Wünsche zweiter Ordnung entsprechen sie 
dem Wunsch, einen Willen zu haben, wie etwa wahrhaftig das Rauchen 
aufgeben zu wollen. Ein Wille ist demnach ein Wunsch, der durch Refle-
xion stark genug geworden ist, um auch tatsächlich handlungseffektiv 
werden zu können. Die Ausbildung eines derartigen Willens ist demnach 
Voraussetzung für freies Handeln. 

Freiheit ist Frankfurt zufolge nicht nur von äußeren Zwängen wie 
Handlungsbeschränkungen abhängig, sondern auch von inneren Zwän-
gen. Erst in der Überwindung innerer Zwänge konstituieren sich Men-
schen als Personen, denn »nur bei Personen kann es zu einer Disharmo-
nie zwischen den Wünschen kommen, die handlungswirksam sind, und 
den Wünschen, von denen sie möchten, daß sie handlungswirksam sind« 
(Guckes 2001: 7–8). Dies lässt sich am Beispiel eines Drogensüchtigen 
erklären. Dieser kann seinem Wunsch, eine Droge zu nehmen, nachgeben 
und doch gleichzeitig den Wunsch haben, er hätte den Willen der Dro-
ge zu widerstehen. Unabhängig davon, ob es diesem Menschen tatsäch-
lich gelingt, einen Willen zu entwickeln, der stark genug ist, die Sucht zu 
überwinden, konstituiert sich darin eine Person als selbstreflexives We-
sen. Ein Drogensüchtiger aber, der gar nicht wünscht, nicht drogenab-
hängig zu sein, der also gar keinen Wunsch höherer Ordnung ausbildet, 
den nennt Frankfurt einen triebhaften ›Wanton‹, der die Chance zu in-
dividueller Freiheit verspielt.

Frankfurts Thesen wurde vielfältige Kritik entgegengebracht (siehe 
hierzu Betzler 2001). In diesem Zusammenhang interessant ist aber ins-
besondere die Ansicht, seine Auffassungen seien rein subjektivistisch und 
ließen die Quelle der Wünsche außer Acht. Diese Kritik wurde mittels 
äußerst abstrakter Gedankenexperimente formuliert, beispielsweise mit 
der Annahme eines Gehirnimplantats, dass von einer anderen Person ge-
steuert wird, welche dann bestimmte Reaktionen beim Träger des Im-
plantats auslösen kann. So würde diese Person unbewusst dem Willen 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

dieser Person folgen, ohne sich dessen bewusst werden zu können. Eine 
fremdbestimmte Kontrolle könne, so die These, deswegen niemals ausge-
schlossen werden, auch wenn der Betreffende noch so sehr davon über-
zeugt ist, er hätte seinen Willen auf autonomen Reflexionen über sein 
eigenes Verhalten aufgebaut. Hierin lassen sich unschwer skeptizisti-
sche Theoreme erkennen. Nun mag man von derart wirklichkeitsfer-
nen Gedankenexperimenten halten was man will, mit Jonas (1981: 68) 
gesprochen sind sie wohl eher »ein Geschöpf der Theorie und nicht der 
Erfahrung«. Sie zeugen aber davon, dass sich ein so grundlegender Skep-
tizismus wohl niemals auf rein rationalem Wege wird ausräumen lassen. 
In keinem Fall aber kann der skeptizistische Zweifel, mit intellektualis-
tischen Gedankenkonstrukten, die derart der gewöhnlichen Erfahrung 
widersprechen, den Anspruch eines Gegenbeweises erfüllen. 

Eine andere Erklärung davon was ›in der Lücke‹ passiert, zielt auf 
die Bestimmung von Verantwortung ab, denn die Frage der Willens-
freiheit hat eine lebenspraktische Konsequenz. Je nachdem wie wir die 
Frage nach der Freiheit beantworten; ob wir annehmen unfreie Spiel-
bälle naturwissenschaftlicher Kausalitäten zu sein oder ob wir glauben 
über unser Schicksal bestimmen zu können, wird es uns möglich Verant-
wortung einzufordern oder jegliche Verantwortung von uns weisen. Für 
Hans Jonas’ Verantwortungsethik (1979) war diese Frage derart zentral, 
dass er sie bei ihrer Grundlegung erst einmal aussparte und sie in einer 
Monographie gesondert behandelte. Vehement wehrt er sich darin ge-
gen einen naturalistischen Determinismus des Seelenlebens, denn »da-
nach wären wir Puppen der Weltkausalität. Damit aber wird der Lehre 
von der Verantwortung jeder Boden entzogen« (Jonas 1981: 17). Jonas 
gründet seine Argumentation auf dem, was er ›Auslöserprinzip‹ nennt. 
Demnach kann ein Impuls (Wille), der auf die Nervenbahnen wirkt, 
über die biochemischen Informationsverarbeitungssysteme, die Muskel-
aktivitäten bis zu den Wirkungen in der äußeren Welt naturdetermi-
nistisch nachverfolgt werden. Damit sei aber noch keineswegs geklärt, 
wie diese initiale Reizung des Nervensystems zustande kam. Die Natur-
wissenschaft habe hierfür lediglich zwei unbefriedigende Erklärungen. 
Diese besagen, dass sie »entweder gemäß dem ›Unbestimmtheitsprinzip‹ 
ein reines Zufalls-Ereignis im vorhandenen Quantenfeld war; oder daß 
sie deterministisch aus der vorangehenden Verteilung folgte« (ebd.: 74).  
Jonas verortet nun den Einfluss des Mentalen in der Wahl dieses Aus-
lösers. Er versteht ihn als mental determiniert, während alles was auf 
ihn folgt schließlich physikalisch determiniert ist. Die Folgen eines der-
art winzigen Auslöseimpulses können sich zu ungeheurer Wirksamkeit 
auswachsen. Dies entspricht dem fast schon sprichwörtlich geworden 
komplexitätstheoretischen Motiv der möglicherweise weltverändern-
den Wirkung des Flügelschlags eines Schmetterlings. An der Grenze der 
physischen Dimension findet Jonas zufolge ein energetischer Austausch 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

mit einer psychischen Dimension statt. Jonas ist davon überzeugt, »daß 
in dem mentalen Intervall zwischen input und output ein Prozeß völ-
lig anderer Ordnung als der physischen liegt« (ebd.: 79). Diese Vorstel-
lung erinnert auch an medizinische Grundlagenforschung im Bereich der 
Psychoneuroimmunologie10 wie auch an das biopsychosoziale Modell 
der Entstehung von Krankheiten11. Auch hier werden Wechselwirkun-
gen zwischen psychischen und physischen Vorgängen beschrieben. Of-
fenbar wollte Jonas der stringenten Logik und Faktenbezogenheit, mit 
der die Naturwissenschaften in der Regel die Beziehung zwischen Psyche 
und Physis behandeln, mit gleichartigen Argumenten begegnen. So inspi-
rierte Jonas den Physiker Kurt Friedrichs zu einem Briefwechsel über die 
Verortung der Willensfreiheit in der Quantenphysik (Dieser Briefwech-
sel ist in Auszügen abgebildet in Jonas 1981: 89ff.). 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass es bisher keine verbindliche 
Beschreibung der Vorgänge ›in der Lücke‹ gibt. Für unsere Zwecke muss 
diese Frage aber auch nicht endgültig geklärt werden. Für unsere Zwecke 
reicht es festzustellen, dass offensichtlich viel für eine derart komplexi-
tätstheoretische Auffassung des Menschen als biopsychosoziales Wesen 
spricht. Selbst ein gelingender, naturwissenschaftlicher Nachweis von 
Willensfreiheit würde auch noch lange keinen Aufschluss darüber geben, 

10	 Umwelteinflüsse, zwischenmenschlichen Beziehungen und Lebensstile kön-
nen die Funktion des Immunsystems eines Menschen beinträchtigen. Die 
Psychoneuroimmunologie erforscht die hierbei zugrunde liegenden bioche-
mischen Zusammenhänge. Botenstoffe des Zentralen Nervensystems wir-
ken auf das Immunsystem und vice versa. Selbst die Funktion unserer Gene 
ist nicht statisch, sondern kann durch psychische Faktoren beeinflusst wer-
den. (Schubert 2011; Bauer 2012[2002]) 

11	 Das biopsychosoziale Krankheitsmodell betrachtet die Entstehung von 
Krankheiten nicht als direkte Folge eines einzigen krankmachenden Faktors, 
sondern als komplexe Wechselbeziehungen zwischen einer biologischen, ei-
ner psychischen und einer sozialen Integrationsebene. In der medizinischen 
Grundlagenforschung gilt dieses Modell derzeit als die plausibelste Vorstel-
lung. Dass es in der Arbeit von Kliniken, Arztpraxen, Gesundheitsadminis-
tration und Gesundheitsdienstleistern kaum eine Rolle spielt, liegt daran, 
dass es nicht weniger als einen grundlegenden Paradigmenwechsel verlangt. 
»In der Praxis ist dies verbunden mit der Wahrnehmung des Patienten als 
ganzen Menschen, mit körperlichen, psychischen und sozialen Bedürfnissen. 
Und es geht auch um Orientierung an Gesundheit, nicht nur an Krank-
heit« (Pauls 2013: 27). Die Wechselwirkungen zwischen sozialen Faktoren, 
Umwelteinflüssen und den biologischen Mechanismen des Körpers bilden 
ein komplexes System. Die Zustände der Geist-Körper-Einheit Mensch sind 
emergent. Das heißt, dass sich keine einfachen Ursache-Wirkungsmechanis-
men identifizieren lassen. Die vielfältigen Wechselwirkungen lassen Zustän-
de entstehen, die nicht direkt auf bestimmte Ursachen zurückgeführt wer-
den können. (Egger 2005; Pauls 2013)

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

was diese Freiheit phänomenologisch, also im menschlichen Erleben be-
deutet. Wir wüssten noch lange nicht, wie sie genutzt werden kann oder 
wie wir mit ihr umgehen könnten. Es geht vielleicht weniger darum, Wil-
lensfreiheit zu bestreiten oder zu beweisen als vielmehr zu fragen, wie 
sie gewinnbringend genutzt werden kann. »Nicht darum kann es also 
gehen, die Freiheit und Verantwortlichkeit der Menschen als der Hand-
lungssubjekte prinzipiell zu bestreiten [...] sondern sie als Potential soli-
darischer Verantwortung zu mobilisieren« (Apel 1990[1975]: 30). Hier-
zu wenden wir uns später noch einmal den Arbeiten Frankfurts zu, zuvor 
aber einige erste Inspirationen zu den moralphilosophischen Grenzen 
menschlicher Freiheit.

Freiheiten und Tugenden

Wie schon angedeutet unterschiedet sich die Frage nach der Möglich-
keit eines freien Willens von der nach Handlungsautonomie. Sie ist noch 
weitreichender, denn sie erfordert die Möglichkeit auf biologische Impul-
se oder tiefgreifende Prägungen Einfluss zu nehmen, aus denen Wünsche 
und Bedürfnisse entstehen. Um Verantwortung zu übernehmen, brauche 
ich letzten Endes diese Willensfreiheit. Um Verantwortung zu überneh-
men genügt es nicht, wenn meine Handlungen lediglich einem rational 
für richtig erkannten Grundsatz folgen. Demnach läge Verantwortung 
in so etwas wie der Zügelung des Willens, was tugendethisch auch als 
Ausbildung von Tugenden formuliert werden könnte. 

Martha Nussbaum (2000) tritt in aristotelischer Tradition für die 
Wichtigkeit der Entwicklung von Charaktertugenden ein. Dabei stellt 
sich natürlich die Frage inwiefern wir diese Prozesse willentlich, ratio-
nal oder vernunftgeleitet gestalten können. Sie kritisiert dazu Kants de-
ontologische Auffassung, wonach eine moralische Handlung darin be-
steht, die eigenen aggressiven Gefühle und eigennützigen Neigungen 
rational zu kontrollieren. »Kant hält diese Leidenschaften für angebo-
ren und unabänderlich« (ebd.: 62). Seines Erachtens haben sie sogar die 
Macht die Vernunft zu korrumpieren. Rationalität kann demnach bei-
des, stichhaltige moralische Urteile begründen, ebenso wie offensichtlich 
unmoralisches Verhalten rechtfertigen. Nach Kant entspringen Recht-
fertigungen des eigenen unmoralischen Verhaltens den Leidenschaften 
der Menschen und werden deswegen unbewusst ausgeführt. »Unsere 
Leidenschaften beginnen zu ›vernünfteln‹ und an diesen guten Gedan-
ken herumzukritteln« (ebd.: 62). Für Kant kann Moral deswegen nur 
am Tun bemessen werden. Handeln muss sich an Maximen orientie-
ren, die universell begründet wurden. Deswegen stehen für ihn Geset-
ze oder Regeln im Mittelpunkt des moralischen Handelns. Nussbaum 
verweist nun aber darauf, dass Rationalität die Aufgabe, menschliche 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

Leidenschaften im Sinn anerkannter Regeln zu zügeln, faktisch kaum 
erfüllt. Gerade in liberalen Gesellschaften steht vor allem die Verwirkli-
chung individueller Freiheiten an oberster Stelle, obwohl es weitgehend 
Konsens ist, dass diese Freiheiten ihre Grenze an der Freiheit der anderen 
finden sollten (Mill 2014[1859]; Rawls 2012[1971]). Nussbaums zufol-
ge müssen sich Menschen deswegen moralisch bilden. Sie können dies, 
indem sie mittels moralphilosophischer Fragen ihre Handlungen selbst-
kritisch bewerten. »Auf diese Weise kommen wir uns selbst zuvor und 
errichten im Denken Bollwerke gegen unsere allzu starken Neigungen, 
die Würde anderer zu verletzen« (Nussbaum 2000: 65). Es geht ihr um 
die Ausbildung nicht-relativer Werte. In aristotelischer Manier folgt sie 
der Auffassung, »daß es vom menschlich Guten respektive von einer ge-
deihlichen menschlichen Entwicklung nur eine objektive Auffassung ge-
ben könne« (ebd.: 229). Nussbaum führt das bekanntermaßen in eine 
Formulierung menschlicher Befähigungen, die es den Menschen erlau-
ben sollen, ihr Leben freiheitlich zu entwickeln. Ihre Konzeption eines 
guten Lebens soll explizit Pluralität ermöglichen. 

Vielfach aber werden Tugenden kulturrelativistisch als feststehen-
de Ideale bestehender Gemeinschaften gedacht. Wie leicht die Annah-
me feststehender Tugendideale in ein wertkonservatives Denken führen 
kann, lässt sich insbesondere bei Alasdair MacIntyre (1987) nachvollzie-
hen. Allzu leicht etabliert sich der Imperativ, die moralischen Regeln der 
Gemeinschaft müssten bedingungslos geachtet werden. Werte und Tu-
genden sollten aber, so mein Appell an dieser Stelle, dringend dynamisch 
gedacht werden. Moralische Regeln sind grundlegend als Gegenstand 
der beständigen Reflexion zu verstehen. Um die Gefahr eines Wertkon-
servatismus zu verhindern, soll im Folgenden auch nicht von Tugenden, 
sondern von Persönlichkeiten die Rede sein. Bezüglich Persönlichkeit 
gibt es keine Ideale, lediglich konkrete Ausstattungen mit Persönlich-
keitsmerkmalen (traits), die innerhalb eines weiten Spektrums an Kom-
binationsmöglichkeiten ein mehr oder weniger moralisch gutes Leben 
erlauben. Es wird später noch deutlich werden (Kap 3.7), dass im Ge-
gensatz zu den tugendethischen Idealen in persönlichkeitsethischer Auf-
fassung, Persönlichkeit immer Individualität bedeutet und deswegen Di-
versität in einer Gemeinschaft unumgänglich ist.

Die tugendethische Inspiration, wonach der Einzelne wirkliche Frei-
heit nur dann erlangen kann, wenn es ihm gelingt, seine Person mit den 
Anforderungen des Gemeinwesens in Einklang zu bringen, soll hier 
aber erst einmal aufgenommen werden. Dabei sollen aber die Untie-
fen des Wertkonservativismus sorgsam umschifft werden. Es besteht 
die Gefahr, dass die Betonung moralischer Grundsätze Repression er-
zeugt und der Ruf nach gemeinsamen Werten zu scheinheiligem Mo-
ralisieren verkommt. Orientierung soll im Folgenden deswegen nicht 
definierbare Tugenden oder Werten bieten, sondern eine spezifische 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

phänomenologisch erfahrbare Dialektik des Wortes ›frei‹. Was heißt es 
denn frei zu sein? Ist das gleichbedeutend mit alles tun was einem be-
liebt oder mit sich frei fühlen? Wie ist es, wenn man einen Drang, eine 
Leidenschaft oder einen Wunsch verspürt, von dem man weiß, dass 
die Erfüllung andere schädigen würde? Kann man frei sein, wenn man 
weiß, dass die Freiheit, die man sich nimmt, andere schädigt? Fühlt 
man sich in solch einem Fall nicht eher von seinen Leidenschaften be-
herrscht, obwohl man in freier Entscheidung genau das tut, was man 
möchte? In diesen Fragen erscheint Freiheit als eine Funktion der Bezie-
hung eines Menschen zu anderen und zu sich selbst. In diesem Gedan-
ken entdecken wir nicht nur die psychologische Definition von ›Persön-
lichkeit‹ (siehe Kap. 3.7), sondern auch das Theorem der Transaktion, 
dass auf die Verbundenheit von interagierenden Einzelpersonen und der 
darin immanenten Beziehungshaftigkeit verweist. Die Idee der Freiheit 
in Gemeinschaft, findet sich interessanterweise nicht nur in westlichen 
Philosophieseminaren, sondern beispielsweise auch in der Bantuethik 
Ubunto und afrikanischen Vorstellungen von Personalität. Dies könn-
te ein Hinweis darauf sein, dass es sich hierbei um ein anthropologi-
sches Phänomen handelt.

Exkurs: Ubunto als transaktionale Ethik und afrikanische 
Vorstellungen von Person

Dem Motiv der Transaktion erwächst eine Ethik, wie sie sich beispiels-
weise im Ubunto-Sprichwort ›I am because you are‹ ausgedrückt. Ubun-
to basiert auf der Vorstellung einer Interdependenz aller Wesen des Uni-
versums und wird auch als Grundlage guter menschlicher Beziehungen 
in afrikanischen Gesellschaften angesehen (Khosa 1994). Im Sprichwort 
›A person is a person through other persons‹ drückt sich auch die Auf-
fassung aus, dass das Ansehen als Person von der Menschlichkeit der 
Beziehungen zu anderen abhängt. Im Sinne einer transaktionalen Ethik 
wird man durch den Anderen zu dem, was man schließlich ist. Konse-
quenter Weise erfordert dies, dass man sich vorrangig für die Position des 
Anderen interessiert. Dies steht in deutlichem Gegensatz zum individua-
listischen Verständnis wonach man sich in einer Gemeinschaft behaup-
ten muss. Es widerspricht auch dem modernen Verständnis von Bildung 
als einem lebenslangen Lernen, verstanden als Erlernen verbürgten gesi-
cherten Wissens und bewährter Fähigkeiten. Diese Kompetenzen sollen 
das Individuum von den Subjektivitäten anderer unabhängig machen. In 
transaktionaler Perspektive ergibt sich hingegen die Aufforderung, offen 
für die Perspektive anderer zu sein und damit aktiv sein Wissen über de-
ren Sichtweisen zu erweitern. Hierdurch entstehen ein anderes Wissen 
und eine andere Kompetenz. Es entsteht eine differenzierte Vorstellung 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

von der eigenen Lebensgemeinschaft und die Fähigkeit gemeinschafts-
orientiert zu handeln.

Der westliche Humanismus geht, so Reuel Khosa (1994), vom Dik-
tum, der Mensch ist das Maß aller Dinge, aus. Demnach kann das, was 
Menschlichkeit ausmacht, rational bestimmt werden. Indem man das 
Verhalten einer Person an transzendental begründeten Werten misst – so 
die Idee – kann man auch prüfen, ob sie in einem Individuum verwirk-
licht sind oder nicht. Im Gegensatz dazu verweist Ubunto in erster Linie 
auf Möglichkeiten, die eigene Menschlichkeit zu entwickeln. Das kann 
aber nicht durch Befolgen dogmatischer Vorsätze des richtigen Han-
delns geschehen, sondern sich lediglich in der situativen Angemessen-
heit des alltäglichen Handelns verwirklichen. Damit unterscheidet sich 
eine transaktionale Ethik elementar von transzendentalphilosophischen 
Ethiken, die eine Letztbegründung grundlegender Werte anstreben, und 
damit hauptsächlich von Rationalität und vom aufklärerischen Ideal des 
Intellekts getrieben sind. Eine transaktionale Ethik unterscheidet sich 
beispielsweise vom Liberalismus, der in der Entfesselung individueller 
Freiheit, den effektivsten Antrieb zur ökonomischen Entwicklung des 
Gemeinwohls sieht. Sie unterscheidet sich auch von der Ethik des Uti-
litarismus, die alles Handeln daran bemisst, ob es das Wohl einer sozi-
alen Gruppe fördert oder nicht. Letztere ist dann nicht weit von iden-
titätspolitischen Ethiken entfernt, denn die soziale Bezugsgruppe muss 
natürlich irgendwie abgegrenzt werden, was allzu leicht Verweise auf 
eine Identität, Abstammung, Ethnizität oder Nationalität auf den Plan 
ruft. An dieser Stelle zeigt sich ein Übergang zu kollektivistischen Ethi-
ken, die das Individuum als der sozialen Organisation untergeordnet an-
sehen. Demnach erfüllt sich das wahre Wesen des Menschen in der Un-
terordnung unter den Willen der Gemeinschaft. Indem der Mensch sich 
der Gemeinschaft unterstellt, erfüllt er dieser Auffassung zufolge, nicht 
nur seine Bestimmung als soziales Wesen, er kann auch gleichzeitig das 
höchstmögliche Maß an individueller Handlungsfreiheit erreichen. Der-
artiger Kollektivismus fand seine realen Ausprägungen in den sozialis-
tischen, kommunistischen und faschistischen Bewegungen des 20. Jahr-
hunderts. Individualismus und Kollektivismus stellen sich damit als zwei 
gegensätzliche Auffassungen vom Verhältnis zwischen Individuum und 
Gemeinschaft dar. 

Khosa (1994) beschreibt Ubunto als einen dritten Weg zwischen den 
westlichen Entwürfen individualistischer und kollektivistischer Ethiken. 
Das Verhältnis zwischen Individuum und Gesellschaft wird in Ubun-
to nicht als ein hierarchisches, sondern als ein symmetrisches gedacht. 
»The ›community‹ is the ›I‹ writ large – and the ›I‹ is the ›community‹ 
individualised« (ebd.: 8). In diesem Sinne ist Ubunto tendenziell spiri-
tuell und religiös, denn es kann nicht rational begründet werden, son-
dern muss emotional erlebt werden. Die eigene Position muss nicht als 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

etwas rein Individuelles, sondern als in vielfältigen Beziehungen stehend 
erkannt werden.

»In a real sense all life is inter-related. The agony of the poor impoverishes 
the rich; the betterment of the poor enriches the rich. The manager’s 
success at managing depends on the co-operation of the managed. The 
white man’s long term prosperity is reliant on the black man’s well-being 
and hope for prosperity. We are inevitably our brother’s keeper because 
in the broader scheme of things we are our brother’s brother. Whatever 
affects one directly affects all indirectly.« (ebd.: 10)

Demnach umschließt ein einzelnes Individuum sowohl das Allgemeine 
einer Gemeinschaft als dass es sich auch als etwas Besonderes separiert. 
In dem Maße in dem diese Gegensätze als Harmonie erlebt werden, ver-
wirklicht sich schließlich die Menschlichkeit des Ubunto. Freiheit ver-
wirklicht sich demnach nicht im Tun, sondern im Erleben.

Dies spiegelt sich auch in afrikanischen Vorstellungen des Personseins 
wider. Kwasi Wiredu (2004: 16) zufolge gründen afrikanische Konzep-
tionen von ›Person‹ auf einem Lebensprinzip; »A human being is held to 
consist of a variable number of elements, one of which typically might be 
called the life principle, that is, that in a person whose presence makes 
him alive and whose absence makes him dead.« Das Sein wird als ein 
dynamisches Prinzip lebendiger Kräfte begriffen. Sofern ein Mensch sei-
ne Eingebundenheit in diese Kräfte erkennt, entwickelt er auch die Be-
reitschaft und die Fähigkeit, Verpflichtungen in der Gemeinschaft zu er-
füllen und erwirbt sich so einen Status als ›Person‹. Personalität wird 
demnach auch als eine Errungenschaft angesehen. Nach Didier Kapha-
gawani (2004) lässt sich Personalität zusammenfassend charakterisieren 
als a) kommunalistisch, weil es die Natur des Menschen darin bestimmt 
ein Leben in Vergemeinschaftung zu führen, was sich im schon zitierten 
›I am, because we are; and since we are, therefore I am‹ ausdrückt, b) 
normativ, da eine Person die Verantwortung trägt, sich mit der eigenen 
Individualität zum Wohle der Gemeinschaft in die Gemeinschaft einzu-
bringen und c) dialektisch, da der Mensch sowohl als Tier als auch als 
Vernunftwesen angesehen wird. Dabei werde so Kaphagawani aber nicht 
die Vernunft als Schlüssel der Individualität angesehen, sondern ›in the 
heart lies the personality of man‹. Letzten Endes sind es also die mensch-
lichen Empfindungen, die für die Führung der Intelligenz verantwortlich 
sind. Personalität verwirklicht sich in der mitfühlenden Hinwendung zu 
den Mitmenschen. Im Gegensatz zum modernen Individualismus be-
deutet Bildung und Lernen nicht, möglichst viel Wissen anzuhäufen, um 
sich selbst dadurch zu profilieren. Es geht nicht darum möglichst vie-
le Fähigkeiten und Kompetenzen zu erlernen, die die eigene Person vor 
anderen auszeichnen. Lernen bedeutet vielmehr die Sichtweisen seiner 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Mitmenschen zu erfassen, um sich so in einer eigenen Position im sozia-
len Geflecht von Positionen verorten zu können.

Vertiefte Betrachtung der Willensfreiheit

Wie schon angedeutet sollen anthropologische Fragen hier nicht ab-
schließend geklärt werden, doch soll die Möglichkeit tatsächlicher Wil-
lensfreiheit auch nicht vorschnell verworfen werden. Frankfurts spätere 
Arbeiten schließen gut an obige Betrachtung afrikanischer Vorstellungen 
von Person an. Als Reaktion auf die einsetzende Kritik entwickelt Frank-
furt in seinen späteren Arbeiten ein Modell der Identifikation woraufhin 
Monika Betzler (2001) eine neue Rezeption Frankfurts vorschlägt, die 
auch diese Arbeiten berücksichtigt. Frankfurt entwickelt einen Begriff 
des ›caring‹. Mit diesem Begriff möchte er das, was einem Menschen tat-
sächlich langfristig im Leben wichtig ist, in den Blick bekommen. Er geht 
davon aus, dass auch anhaltende Lebensziele in dem Sinne dispositional 
sind, als dass sie einem ursprünglich leidenschaftlichen Impuls entsprin-
gen. Er weist aber darauf hin, dass sie im Laufe des Lebens vielfach ra-
tional reflektiert werden müssen, nicht nur, weil die Person, auf Kritik 
anderer reagieren muss, sondern auch, weil es immer wieder praktische 
Hindernisse bei der Verwirklichung langfristiger Ziele gibt. »In diesem 
Zusammenhang gilt es vor allem die Frage zu beantworten, wie es uns 
gelingt, uns mit manchen unserer Einstellungen zu identifizieren, mit 
anderen nicht. Inwiefern ist uns eine Einstellung ›eigen‹ und eine ande-
re ›fremd‹ oder ›äußerlich‹?« (Betzler 2001: 20). So erkennt Frankfurt, 
dass es möglich ist »einige der Wünsche der Person als in einer Weise ihr 
wesenseigen aufzufassen, in welcher dies andere nicht sind« (Frankfurt 
2001[1987]: 124).

Auch wenn Frankfurt es nicht so benennt, dann fordern seine Über-
legungen dazu auf, sich auf die Suche nach Selbsterfahrung zu begeben. 
»Es sind diese Handlungen des Ordnens und der Ablehnung, der Inte-
gration und Separation, die ein Selbst aus dem Rohmaterial des inne-
ren Lebens schaffen« (ebd.: 130). Dies kann keine momentane Leistung 
sein, sondern gestaltet sich als ein längerfristiger Prozess, innerhalb des-
sen ein Individuum sich mit seinen eigenen Wünschen, Antrieben und 
Leidenschaften auseinandersetzen muss. »In dem Maße, in dem sie sich 
durch eine Entscheidung mit einem Wunsch identifiziert, konstituiert 
sich die Person« (ebd.: 129). Frankfurt zu Folge ist es also entscheidend, 
ob ein Mensch eine derartige persönliche Integration seines Selbst leis-
tet oder nicht. Auch erkennt er, dass es nicht immer gelingen kann, sich 
von konfligierenden inneren Antrieben zu befreien, es aber doch mög-
lich ist, sich zweifelsfrei (wholehearted), also von ganzem Herzen, von 
bestimmten Wünschen zu distanzieren, auch wenn diese dadurch nicht 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

verschwinden. Die menschliche Befähigung zum Gebrauch der Vernunft 
erlaubt eine Reflexivität über die eigenen inneren Kräfte und Triebe und 
kann sich, sofern dies der Wille ist, der Aufgabe den eigenen Willen zu 
bilden annehmen. »Folglich hängt in dieser Hinsicht die Vernunft vom 
Willen ab« (ebd.: 137). In dieser Perspektive etabliert sich, ähnlich wie 
in der Ubunto-Ethik, ein Primat des empfindenden menschlichen Wesens 
über seine theoretische Einsichtsfähigkeit, bei nur bedingter Möglichkeit 
der Umkehrung dieses Einflusses, einer Einflussnahme der Vernunft auf 
die eigenen emotionalen Dispositionen.

Dies führt Frankfurt zu der Frage nach der Möglichkeit des Errei-
chens von Glück. Dies ist sicherlich nicht als simple Erfüllung von Wün-
schen zu betrachten, sondern vielmehr in dem zu suchen, was einem 
Menschen wirklich wichtig ist. Dies kann nicht einfach etwas sein, dem 
ein Mensch nur durch seine Leidenschaften zustrebt, sondern muss et-
was darstellen, das er auch mittels eines reflektiert gefassten Urteils als 
wertvoll erachtet (Frankfurt 2001[1997]). Entscheidend ist Frankfurt zu 
folge, dass wenn einer Person etwas wirklich wichtig ist, sie nicht be-
reit ist den zugrundeliegenden Wunsch einfach aufzugeben, selbst dann 
nicht, wenn dessen Befriedigung unmöglich erscheint und das Festhal-
ten an diesem Wunsch deswegen auch zukünftig kaum Befriedigung 
verspricht. Und das führt ihn wieder zurück zum Willen, der darin be-
steht an einer Sache festzuhalten. »Im Kern geht es aber gerade nicht 
um Gefühl, Überzeugung oder Erwartung, sondern um Willen« (ebd.: 
208). Leider reflektiert Frankfurt dann nicht weiter über die Bedingun-
gen autonomer Willensbildung, sondern wendet sich der Frage zu, wie 
sehr sich Fälle, in denen man etwas braucht oder etwas liebt, dem frei-
en Willen und der willentlichen Kontrolle entziehen. Vielleicht kommt 
man an dieser Stelle analytisch auch nicht weiter, in jedem Falle aber 
verteidigt Frankfurt eine beschränkte Möglichkeit der Willensfreiheit, 
die aber weniger in der Vernunft als mehr in einer emotionalen Aus-
gleichsbewegung zu suchen ist. 

Willensfreiheit oder human agency lässt sich demnach in bedingtem 
Maße in einer langfristigen Führung des eigenen Lebens erreichen. Den 
Überlegungen Frankfurts zufolge kann sie nur in Bezug auf reflektier-
te Sachverhalte entstehen und wird nur in Situationen wirksam, für die 
eine Person ihr Verhalten schon im Vorfeld konditioniert hat. So wird 
ein Mensch, dem es beispielsweise wichtig ist, sich für Bildung einzu-
setzen, aus freiem Willen heraus niemals einer Schließung von Schulen 
oder einer Kürzung von Personalmitteln in Schulen zustimmen. Nun 
kann man sich aber nicht auf alle möglichen Situationen vorbereiten. 
Es wird immer wieder Situationen geben, die einen unvorbereitet tref-
fen. Im Folgenden wird noch deutlich werden, dass derartige Situation 
durchaus das Potenzial haben ein Leben nachhaltig zu beeinflussen, bei-
spielsweise wenn in der Unmittelbarkeit einer Situation, sozusagen im 

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

Eifer des Gefechts, Dinge geschehen, die später Scham auslösen, weil das 
eigene Verhalten reflexiv vor den eigenen Moralvorstellungen kaum zu 
rechtfertigen ist.

3.5 Der transaktionale Mensch

Die bisherigen Überlegungen erlauben es uns an dieser Stelle eine sub-
jektkritische Position zu formulieren, die gleichzeitig aber auch bestimm-
te Freiheitsgrade der Subjektivität bestimmt. John Dewey (1995[1929]: 
205ff.) ist der Ansicht, dass der Mensch im Zuge des Individualismus 
der Moderne aus dem gemeinschaftlichen Leben herausabstrahiert wur-
de und, dass dadurch das Subjekt, als autonome Funktion des Geistes, 
quasi erfunden wurde. Das Denken der Aufklärung hat das Bewusst-
sein als Basis und Notwendigkeit für Subjektivität etabliert (vgl. auch 
Frank 1988; Reckwitz 2008). Es war die Überzeugung entstanden, der 
Mensch könne mittels des Geistes nicht nur die Welt, sondern auch sich 
selbst erkennen. René Descartes erhob den Geist zu einer eigenständi-
gen Instanz, der res cogitans, indem er ihn vom Materiellen unterschied. 
In der Selbstvergewisserung des ›ich denke also bin ich‹ erkennt sich das 
Subjekt als Gegenstück zur Objekthaftigkeit der ihm äußeren Welt. Das 
Subjekt kann der Kognition aber nur als ein fester Bezugspunkt dienen, 
wenn es als eine Instanz angesehen wird, die dem Denken vorausgeht 
(Volbers 2017). Im kartesianischen Sinne liegt das Subjekt entsprechend 
aller Erfahrung zugrunde. 

Diese Auffassung wurde wohl am populärsten im Poststrukturalismus 
kritisiert. Demzufolge charakterisiert nicht das autonome Denken den 
Menschen vielmehr unterwerfen sich Individuen unbewusst den kultu-
rellen Ordnungen ihrer Gemeinschaften. Um diese Akkulturierungen zu 
verstehen, wurden verschiedene Forschungsheuristiken entworfen, u.a. 
von Michel Foucault, Jaques Lacan, Judith Butler und Ernesto Laclau 
(Reckwitz 2008). Gemeinsam ist ihnen, dass sie danach fragen, wie Sub-
jektivität innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung entsteht. ›Identität‹ 
wird dabei als die zentrale Komponente des Subjekts betrachtet. Sie wird 
verstanden als »die Identifizierung der einzelnen Person als Wesen mit 
bestimmten Eigenschaften in Differenz zu anderen im Rahmen der kul-
turellen Subjektordnung« (ebd.: 79). Gesellschaftliche Subjektpositio-
nen werden durch Identitäten repräsentiert, die durch diskursive Kon-
texte fixiert sind. Individuen orientieren sich an diesen Vorstellungen 
und eignen sich diese zum Zwecke der Selbstvergewisserung und Selbst-
beschreibung an. Vermittelt durch die gesellschaftliche Praxis geschieht 
es dann, dass diese Identitäten den Individuen auch körperlich einge-
schrieben werden.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

Die Stärke dieses ›poststrukturalistischen‹ Denkens liegt – wie der 
Name schon andeutet – darin, die beständige Reproduktion bestehender 
Strukturen erklären zu können. Dabei werden diese Strukturen aber als 
historisch kontingent angesehen. Verändern sich Strukturen, dann muss 
es aber auch ein Moment des Wandels geben, welches Butler (1997) bei-
spielsweise im iterativ-performativen Charakter von Praktiken erkennt. 
In der Praxis ist keine Situation der anderen identisch und so müssen 
Praktiken im Vollzug immer neu hervorgebracht werden. Jeder einzel-
nen Ausführung einer Praktik ist damit auch die Möglichkeit der Abwei-
chung inhärent. Letztlich kann man sich aber nur erfolgreich ›subjekti-
vieren‹, wenn man auch die praktische Kompetenz entwickelt, Praktiken 
situativ auszuführen. Deswegen hat das Subjekt in dieser Vorstellung 
kaum Freiraum zur Gestaltung der Praktiken, gleichwohl erkennt auch 
Butler (2002[1988]: 304) ›Identität‹ in gewissem Maße als »eine Menge 
von Möglichkeiten« an. Bei Foucault erhält das Subjekt einen Funken 
von Autonomie dadurch, dass es aktiv an seiner Subjektivierung mitwir-
ken muss, »wenn es denn wahr ist, daß es keinen anderen, ersten und 
letzten Punkt des Widerstands gegen die politische Macht gibt als die 
Beziehung seiner selbst zu sich.« (Foucault 2016[1981/82]: 313). Tech-
nologien des Selbst seien Foucault zufolge derjenige »Typus von Prak-
tiken [...], denen er zuspricht, sich – zumindest potenziell und auch nur 
partiell und momenthaft – aus der Umklammerung des Macht-Wissens 
zu lösen« (Münte-Goussar 2015: 120). Dabei arbeitet sich diese Philo-
sophie »an dem philosophischen Problem ab, die Freiheit eines Hand-
lungsvermögens zu begründen, das – so die Annahme – durch Determi-
nation und Unterwerfung hergestellt wird. [...] Sie tut dies jedoch um den 
Preis des erneuten Versuches, die ›Eigentlichkeit des Subjekts‹ zu begrün-
den, also Subjektphilosophie nach der Subjektphilosophie zu betreiben« 
(Keller 2014:81). Mit dieser vagen Ahnung von gesellschaftlicher Wi-
derständigkeit etabliert sich der Poststrukturalismus als Informant akti-
vistischer Politiken. Demnach existiert ein eigentliches ›Ich‹, das darauf 
wartet, entdeckt zu werden, d.h. aus der Unterdrückung befreit und ver-
wirklicht zu werden. Es wird erkennbar, wie diese Position dazu tendiert 
das Ich zum alleinigen Daseinsgrund zu machen und, dass Gemeinschaft 
dadurch tendenziell als Zwangsveranstaltung erscheint. 

Diese Überlegungen wirken aber nicht nur wegen dieser Erklärungs-
lücke nicht umfassend überzeugend. Auch Dewey steht dem rein er-
kenntnistheoretischen Subjektbegriff kritisch gegenüber. Er erkennt aber 
zudem eine soziale Komponente in der modernen Betonung von Sub-
jektivität. »In jedem Falle ist ein Individuum nicht länger einfach et-
was Partikulares, ein Teil, der seine Bedeutung ausschließlich in einem 
Ganzen hat, sondern ein Subjekt, ein Selbst, ein charakteristisches Zen-
trum von Begehren, Denken und Hoffen« (Dewey 1995[1929]: 212f.).  
Dewey denkt dieses Selbst in einer notwendigen Sozialität. Es ergibt sich 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

ein Subjektbegriff, der das Individuum als eine erlebende, handelnde und 
denkende Instanz innerhalb einer Gemeinschaft darstellt. ›Subjekt‹ be-
zeichnet demnach in erster Linie die Stellung eines Individuums inner-
halb eines momentanen Geschehens. Demnach ist ein Individuum, wie 
schon zuvor gesagt wurde, nur dann ein Subjekt, wenn es sozial auf je-
mand anderen oder etwas Anderes bezogen ist. Ein Subjekt zu sein bedeu-
tet, affiziert zu sein und das wiederum bedeutet, dass ein Individuum nur 
in sozialen Konstellationen und nur in Situationen zum Subjekt wird. Ein 
Subjekt zu werden bedeutet Beziehungen mit anderen zu leben, von an-
deren sozial angesprochen zu werden, aktiviert zu werden und durch die 
eigenen Reaktionen wiederum andere zu aktivieren. Ein Subjekt nimmt 
nicht nur eine gesellschaftliche Position ein, sondern ist elementar be-
troffen und entwickelt Haltungen. Im Gegensatz dazu entsteht Identität 
durch ein über sich selbst nachdenken, also den Versuch, das Wesen sei-
nes eigenen Selbst in Kategorien zu fassen. In diesem Sinne ist das Selbst 
dem identitätsproduzierenden Geist ein zu beobachtendes Gegenüber, 
ein Phänomen, das immer wieder überrascht und das niemals umfassend 
ergründet werden kann. Das eigene Selbst ist niemals vollständig kon
trollierbar. Jeder Mensch kennt die Erfahrung, sich im Nachhinein über 
das eigene Verhalten zu ärgern. Nicht immer erscheinen die eigenen Re-
aktionen im Rückblick zielführend oder angemessen gewesen zu sein. 

Nun ist es aber genau dieses Erleben von Getriebenheit, dieses Aus-
geliefertsein, das ein Fenster für Selbstwirksamkeit eröffnet: eine, wenn 
auch geringe Möglichkeit der human agency. In der Produktion von 
Gewissheit muss Denken notwendig scheitern (Dewey 1998[1929]), es 
kann aber im Nachdenken über das eigene Verhalten wichtige Erkennt-
nisse generieren. In einer Heuristik von Versuch und Irrtum (trial and er-
ror) wird die Irritation zum Initial der Selbstreflexion. Der Geist hat in 
dieser Auffassung weniger einen prospektiven als einen reflexiven Frei-
heitsgrad. Es ist ihm unmöglich einen definitiv funktionierenden Plan zu 
entwickeln, er hat aber seine Stärken darin über das Scheitern zu resü-
mieren. Er erscheint nicht als eine unabhängige, an den Dingen der Welt 
zweifelnde Instanz. Vielmehr ist er eine integrale Funktion des menschli-
chen Erlebens. Aus dem physischen Sein heraus, verbunden mit einer re-
aktiven Emotionalität, geht eine selbstreflexive Haltung gegenüber dem 
Selbst hervorgehen, die man ›Geist‹ nennt. Dewey (1995[1929]: 214) 
unterscheidet dabei zwischen ›Individuen mit Geist‹ und ›individuellen 
Geistern‹. Zwar sind alle menschlichen Individuen mit Geist ausgestat-
tet, doch gelingt es nicht allen, sich durch Reflexion derart zu emanzipie-
ren, dass sie sich über konventionalisierte Ansichten ihrer Gesellschaft 
oder innere Triebe hinwegsetzen können. Sich die eigenen erworbenen 
Dispositionen zu situativem Verhalten bewusst zu machen und an deren 
Veränderung zu arbeiten, bedarf der Persönlichkeitsbildung. Der Geist 
reflektiert das soziale Verhalten und ermöglicht die Weiterentwicklung 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

der Fähigkeiten in sozialen Kontexten zukünftig intuitiv auf eine Weise 
zu reagieren, die mehr als zuvor einem gewünschten Verhalten entspricht 
und damit auch einem selbstgewählten Ziel dienen kann. Der Geist er-
hält seine Funktion damit auf der Ebene der Vergemeinschaftung, der 
Reflexion zwischenmenschlicher Affizierungen. Im Vergleich zum post-
strukturalistischen Denken findet hier also eine Verschiebung von Indi-
viduum und Identität zu Person und Persönlichkeit statt. 

»Der Begriff der Person hat den zusätzlichen Vorteil, daß er nicht wie 
der des Individuums als Gegenbegriff zur Gesellschaft (oder Gemein-
schaft) verstanden werden kann. In ihm steckt vielmehr ein Verweis auf 
die notwendige Sozialität des Individuums und auf einen spezifischen 
Typus sozialen Lebens, für den die Personalität jedes Individuums kon-
stitutiv ist.« (Joas 2011: 86)

Die Frage nach der Identität ist die Frage nach dem ›Ich‹. Sie führt, wenn 
man so will, aus der Lebendigkeit des Lebens heraus, denn die Frage 
nach dem was ich sein will, evoziert unmittelbar Entwürfe von nicht 
existenten Idealzuständen. Hingegen ist die Frage nach der Person, eine 
nach dem angemessenen Verhalten. Sie führt ins hier und jetzt, in meine 
Zufriedenheit oder Unzufriedenheit mit mir selbst und meinen sozialen 
Fähigkeiten. Damit findet eine Verschiebung der Aufmerksamkeit von 
der Subjektposition hin zu Beziehung statt. Es ist demnach weniger in-
teressant welchen Platz ein Individuum in der gesellschaftlichen Struktur 
einnimmt, als vielmehr wie es die transaktionalen Dynamiken ko-kon
stitutiver sozialer Relationen beeinflussen kann. 

Das anthropologische Zentrum: Die Dialektik des Selbst

Wie bereits erwähnt, kann transaktionale Gewalt das Empfinden der 
Selbstwirksamkeit eines Menschen beschädigen. Damit wird die Bereit-
schaft und Fähigkeit zur Lebensbewältigung reduziert. Bestimmt hat sich 
jeder Mensch schon einmal als fremdbestimmt erlebt und hat dennoch – 
oder vielleicht gerade deswegen – mit aller Kraft versucht, der Situation 
Herr zu werden. Haben wir aber schließlich eine Herausforderung nach 
langer Auseinandersetzung bewältigt, dann haben wir – sicherlich nicht 
ganz ohne Grund – auch das Gefühl etwas geleistet zu haben. Meist ha-
ben wir dann auch den Eindruck, etwas gelernt zu haben. Wir nehmen 
etwas aus dieser praktischen Auseinandersetzung mit, wir halten einen 
bewahrenswerten kognitiven Inhalt fest. Nicht grundlos erleben wir uns 
in diesen Momenten als handlungsfähig. Wir halten uns mit Recht für 
wirksam, wenn wir einer Idee, einem Gedanken folgend in die Gescheh-
nisse eingreifen. Es mögen viele Entwürfe von Lösungsversuchen geschei-
tert sein, aber schließlich nehmen wir uns retrospektiv doch berechtigter 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

Weise als tragende Kraft unserer Lebensbewältigungsprozesse wahr. Un-
ser Ich war aber eben nicht nur rational, sondern auch emotional als auch 
praktisch beteiligt. Unsere Leistung bestand nicht allein darin die richti-
ge Lösung gefunden, sondern auch darin unsere Motivation aufrechter-
halten, Enttäuschungen überwunden und Fertigkeiten erlernt zu haben.

Der Begriff der ›Erfahrung‹ kann diese Dialektik zwischen Ausgelie-
fert-Sein und partieller Selbstwirksamkeit angemessen beschreiben. Zu 
lernen, in einer Gesellschaft kompetent zu handeln, ist Teil des notwen-
digen in dieser Gesellschaft Erfahren-werdens. Der Umstand, dass in ei-
ner Gesellschaft bestimmte ganz konkrete Erfahrungen auf breiter Basis 
gemacht werden, heißt aber noch lange nicht, dass alle Individuen die-
se Erfahrungen auch auf die genau gleiche Art und Weise machen. Auch 
bedeutet es nicht, dass sie dadurch am Ende genau die gleichen Haltun-
gen, Fähigkeiten, Dispositionen und Überzeugungen gewonnen haben 
werden12. Das Erfahren-werden kann als ein gestaltbarer, kreativer Pro-
zess angesehen werden. Dabei werden Individuen auch Erlebnisse zuteil, 
die ganz allein ihre eigenen sind; sie machen Erfahrungen. Im Zuge die-
ses Erfahrungen-machens begegnen dem Individuum bestimmte Quali-
täten, die individuelle dispositionale Faktoren ansprechen und dadurch 
Emotionalitäten bewirken. Diese Qualitäten bieten dem Individuum die 
Möglichkeit, sich seiner selbst gewahr zu werden. »Unterhalb und inner-
halb dieser Geschehnisse, nicht außerhalb von ihnen oder ihnen zugrun-
deliegend, finden sich jene Ereignisse, die Selbste genannt werden« (De-
wey 1995[1929]: 226f.). Dabei kann das Individuum die Situation aber 
immer nur bruchstückhaft erkennen. Im Eifer des Gefechts erscheint das 
eigene Eingebundensein in die Situation und das eigene Verhalten in die-
ser Situation nur schemenhaft. Dies entspricht der oben schon beschrie-
benen Erfahrungen, sich selbst nicht als souverän agierend, sondern eher 
als re-agierend, ja fast getrieben zu erleben.

Der Geist führt also keine solipsistische Operation aus. Er bezieht sich 
auf praktische Gegebenheiten innerhalb eines sozialen Zusammenhangs. 
Es wird deutlich, dass Geist allein auf der Ebene »der Vergemeinschaf-
tung, der Kommunikation und Teilhabe« hervorgebracht wird (ebd.: 
261). Denken hat die Aufgabe, Probleme zu lösen. Probleme stellen 

12	 Dewey 1995[1929] wendet sich mit dem Beispiel eines Hauses gegen die 
Kritik, Erfahrung sei notwendig individualistisch. »Nach dieser Logik ver-
schwände ein Haus aus der räumlichen und materiellen Welt, wenn es mein 
Haus wird« (ebd.: 217). Auch wenn Erfahrungen von Individuen gemacht 
werden, so weist die menschliche Funktion Erfahrungen zu machen wie ein 
Haus bestimmte feste Charakteristika auf. »Ein Haus hat eine Struktur; im 
Vergleich zu der Desintegration und dem Zusammenbruch, die ohne ihr 
Vorhandensein eintreten würden, ist diese Struktur fest. Gleichwohl ist sie 
nicht etwas Äußerliches, dem sich die Veränderungen, die im Erbauen und 
Benutzen des Hauses liegen, zu unterwerfen haben« (ebd.:83).

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

überhaupt erst den Impuls dar über bisherige Selbstverständlichkeiten 
nachzudenken. Diese Auffassung wird sowohl vom kritischen Rationa-
lismus wie auch der kritischen Theorie geteilt; auch wenn sie sich die-
se Denktraditionen über die Natur der Probleme kaum uneiniger sein 
könnten (vgl. Popper 1969; Adorno 1969). Die pragmatistische Betrach-
tung dehnt diese Idee aber auf die gesamte Lebensspanne des Individu-
ums aus. Human agency stellt sich demnach als Fähigkeit dar, die eigene 
Prägung zu hinterfragen und die Dispositionen des eigenen Verhaltens 
zu korrigieren. Dies kann auch als Aufforderung zur Persönlichkeitsbil-
dung gelesen werden und ist Voraussetzung für einen kritischen Geist.

Diese Auffassung wird durch alle bisher referierten Arbeiten zu Hand-
lungs- und Willensfreiheit gestützt. Die Stichhaltigkeit dieser Vorstel-
lung lässt sich aber auch phänomenologisch begründen. Die beschrie-
benen Prozesse sind dem Erleben jedes Einzelnen zugänglich. Wer hat 
sich nicht schon einmal darum bemüht, die Verfahrensweisen eines be-
stimmten gesellschaftlichen Feldes kennen zu lernen, beispielsweise beim 
Eintritt in eine Berufsausbildung oder eine weiterführende Bildungsein-
richtung. Dies stellt ein Bemühen dar, in einem gesellschaftlichen Be-
reich kompetent zu werden, um schließlich professionell darin agieren 
zu können. Dies kann nur gelingen, wenn man sich an die Bedingungen 
des Funktionierens dieses Praxisfeldes anpasst. Gleichzeitig aber wird es 
immer wieder Momente geben, in denen die dort geltenden Regeln und 
Verfahrensweisen zu Konflikten führen. So werden alle Personen in al-
len Praxisfeldern früher oder später mit Einschränkungen konfrontiert 
sein, die ihren Willen sich anzupassen auf die Probe stellen. Diese Erfah-
rungen triggern Überlegungen, ob die aktuellen Bedingungen tatsächlich 
als unabänderliche Voraussetzungen betrachtet werden müssen oder, ob 
das eigene Empfinden des Missfallens nicht etwas Signifikantes benennt; 
etwas, was nicht nur die eigene Person betrifft, sondern ein allgemeines 
Problem deutlich werden lässt. Dann stellt sich eine Person vielleicht die 
Frage, ob der eigene Unwille hier nicht ein produktiver Anstoß sein soll-
te, etwas an den gesellschaftlichen Bedingungen zu verbessern. In diesem 
Rahmen spielen sich nicht nur die kleinen alltäglichen zwischenmensch-
lichen Auseinandersetzungen ab, sondern auch die großen Dramen um 
whistle blower oder der Widerstand gegen Unrechtsregime in dem Men-
schen ihr Leben für die Freiheit und Gerechtigkeit riskieren (Kap. 4.3). 
Die Bereitschaft zur Anpassung gerät mit dem Impuls der Selbstbehaup-
tung in Konflikt. 

Diese Dialektik des Selbst kann jede Einzelne und jeder Einzelne durch 
aufmerksame Beobachtung der eigenen Lebensvollzüge bestätigt finden. 
Wenn man sich selbst beispielsweise dabei ertappt, irritiert zu sein, wenn 
andere die Dinge nicht auf die gleiche Weise tun wie man selbst. Die 
eigenen Gewohnheiten gehen auch mit Erwartungen an die Mitmen-
schen einher. Auch wird es, selbst wenn man sich noch so sicher im 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Funktionieren erlernter Praktiken eingerichtet hat, unweigerlich gesche-
hen, dass diese Praktiken ab und an scheitern. Es können Probleme auf-
treten, die eine neue spezielle Lösung erfordern. Nicht immer reicht es 
aber zur Problemlösung aus, sein Wissen über konventionalisierte Prak-
tiken zu erweitern, sich also Rat bei einer Fachfrau oder einem Fach-
mann zu holen. Im eigenen Nachdenken über mögliche Lösungen des 
Problems aber scheint sich das Problem nur noch weiter zu zementieren. 
Das Leben gleicht dann einem Rätsel, für dessen Lösung ein guter Ein-
fall notwendig ist. Dieser aber stellt sich meist dann ein, wenn man ihn 
am wenigsten anstrebt. All diese Erfahrungen berichten vom Scheitern 
konventionalisierter Praktiken und der Schwierigkeit der Selbstbehaup-
tung innerhalb der gesellschaftlichen Verhältnisse. 

Die Dialektik des Selbst fasst zudem das zusammen, was Carol 
Gilligan (1988[1982]: 191) als Divergenz von Identität und Intimität 
beschreibt. Damals hat sie das als divergierende Genderperspektiven bei 
der Ausbildung von Geschlechteridentitäten unter Jugendlichen wahr-
genommen. So »sprechen männliche und weibliche Stimmen in der Re-
gel von der Wichtigkeit verschiedener Wahrheiten, erstere von der Rolle 
der Trennung für die Definition und der Ermächtigung des Selbst, letz-
tere von einem fortlaufenden Prozeß der Bindung, der die menschliche 
Gemeinschaft erschafft und am Leben erhält.« Aber Gilligan betont, dass 
erst wenn beide Erfahrungen verbunden werden, vollständige Menschen 
entstehen. Sie beschreibt, wie unter den klassischen Rollenverhältnissen, 
letztlich sowohl Männer als auch Frauen, durch Schlüsselerfahrungen im 
späteren Verlauf ihres Lebens, die jeweils andere Seite entdecken. Män-
ner erleben verantwortungsvolle Bindungen durch die Erfahrung von 
Intimität, während Frauen ihrem Selbst auf eine intensive Weise begeg-
nen, wenn Entscheidungen getroffen werden müssen, in denen das bis 
dato geltende Gebot, es allen recht zu machen, nicht zu halten ist. Mit 
fortschreitender Gleichstellung ist es heute hoffentlich jeder Einzelnen 
und jedem Einzelnen, zumindest prinzipiell möglich, beide Perspektiven 
simultan zu entwickeln. In einer transaktionalen Perspektive erscheint 
die Verwirklichung dieses Anspruchs sogar als Kern symmetrischer Be-
ziehungen, der nur erfüllbar ist, wenn es beiden Partnern in der Bezie-
hung möglich ist, beide Pole ihrer jeweiligen Dialektik des Selbst, also 
sowohl Selbstbehauptung wie auch Anpassung, in für sie angemessener 
Weise zu etablieren.

In der Dialektik des Selbst sind alle Bewegungen des Selbst immer 
praktisch, emotional und intellektuell zugleich. Ob eine Idee gut ist, zeigt 
das Gefühl an, ob sie tatsächlich funktioniert, kann sich aber erst im Tun 
bestätigen. Treten kleinere Probleme bei der Umsetzung auf, dann lassen 
sich diese vielleicht rational lösen und ein Gelingen wird schließlich mit 
einem Erfolgserlebnis abgeschlossen und konstituiert somit eine Lerner-
fahrung. Auf diese Weise projiziert sich das Prinzip der Transaktion, als 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

ein Beeinflusst-werden und Einfluss-nehmen, direkt auf die Bewegungen 
des Selbst. Dabei versucht das Individuum die Bilanz des Verhältnisses 
von Geprägt-werden zu Prägen zu Gunsten des Prägens zu verschieben. 
Inwieweit dieses Vorhaben gelingt, ist weniger eine Frage des Intellekts 
als der aufmerksamen Weltzugewandtheit. Die Frage nach Handlungs-
autonomie stellt sich damit auch nicht als eine Frage dar, die man mit ja 
oder nein beantworten könnte. Sie konstituiert vielmehr eine individu-
elle Suche nach einem angemessenen Leben unter den jeweils individuel-
len Lebensbedingungen. Bewerte ich meine Wirksamkeit zu hoch, dann 
kann es sein, dass ich gegen Dinge ankämpfen, die ich nicht zu ändern 
im Stande bin. Unterschätze ich hingegen meine Wirksamkeit, dann lau-
fe ich Gefahr lange unter Bedingungen zu leiden, die ich nicht ertragen 
müsste, weil ich durchaus den Einfluss besitze, sie zu verändern. Es wird 
deutlich, dass in diesem Zwiespalt allein die reine Vernunft nicht aus-
reicht. Den eigenen Einflussbereich auszuloten und gegebenenfalls aus-
zuweiten, bedarf eines empfindsamen, bedachten und experimentieren-
den Handelns innerhalb der Ereignisse des Lebens.

In ständiger Selbstbefragung – Was kann ich ändern, was muss ich er-
tragen und was bin ich bereit zu akzeptieren? – entwickelt der Mensch 
eine Vorstellung davon, was gegeben (wahr) und was akzeptabel (gut) 
ist. Überzeugungen und Beurteilungen sind in ständigem Fluss, und die 
Vorstellung von dem, was wahr ist, kann nicht von der Vorstellung des 
Guten getrennt werden (Dewey 1995[1929]: 369ff.). Werte und Wahr-
heiten lassen sich nicht voneinander trennen. Über Werte kann aber nicht 
auf die gleiche Weise verhandelt werden, wie über Wahrheiten (Joas 
1997). Die Menschen fühlen sich an Werte gebunden. Werte können 
nicht einfach wegdiskutiert werden. Im Falle der Verletzung oder Erfül-
lung von Werthaltungen entstehen emotionale Irritationen, die im posi-
tiven wie im negativen Sinne den Gleichlauf der Alltäglichkeiten durch-
brechen. Der Weg zur Erkenntnis der eigenen Werthaltungen führt nur 
über den Umweg des Gewahrwerdens von Gefühlen. 

Die Dialektik des Selbst kann als ein grundlegendes anthropologisches 
Prinzip verstanden werden. Sie zeigt sich als das Drängen, Wünschen und 
Hoffen eines Individuums, sich in die gesellschaftlichen Prozesse einzu-
bringen und darin einen Platz zu finden, sich gleichzeitig aber auch da-
rin zu behaupten. Diese Prozesse sind zu bestimmten Zeiten und in be-
stimmten Räumen unweigerlich auf besondere Weise kulturell gerahmt 
und zeigen jeweils historisch kontingente Vorstellungen darüber, wie ein 
Mensch zu sein habe, wo die Grenzen akzeptablen Verhaltens liegen und 
welche intersubjektiven Umgangsformen das gesellschaftliche Leben in 
einer Gemeinschaft bestimmen sollten. Damit transponiert sich die Dia-
lektik des Selbst in eine anthropologische Grundlegung des Begriffs der 
Person, welcher häufig allzu vorschnell als ausschließlich religiös oder 
humanistisch bestimmbar angesehen wird. 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

Zur anthropologischen Bestimmung der Person

Dieter Sturma (2004: 281) sieht die moderne Philosophie der Person 
schon bei Kant begründet, denn diese »umfaßt fünf Bereiche von Fä-
higkeiten und Eigenschaften der Person als vernünftiger Natur: 1. der 
Zusammenhang von Sinnlichkeit und Verstand, 2. die Identität des 
Selbstbewußtseins über die Zeit hinweg, 3. die dem äußeren Beobachter 
zugängliche Identität, 4. Autonomie und 5. Selbstzweckhaftigkeit«. Im 
sich selbst genügenden, verstandesmäßig reflektierten Leben eines Men-
schen stehen demnach die Selbst-Identität, also die Wahrnehmung der 
eigenen Existenz als ein ›Ich‹, und verschiedene personale Identitäten, 
also die kognitiven Konstruktionen Anderer über diese Person, in ei-
nem gegenseitigen Konstitutionsverhältnis zueinander. Helmut Plessner 
(1975[1928]: 300) erklärt, »daß die individuelle Person an sich selbst 
individuelles und ›allgemeines‹ Ich unterscheiden muß«. Menschen müs-
sen sich demnach beständig fragen, wie sie wohl von anderen gesehen 
werden und wie sie selbst sich sehen. Dies ergebe sich aus einem zentra-
len Charakteristikum des Menschen, welches Plessner als eine ›exzentri-
sche Positionalität‹ bestimmt. Weil alle Menschen sich beide Sichtweisen 
aneignen müssen, sehen sie die Welt nicht allein aus ihrer Mitte heraus. 
In dieser Vorstellung lässt sich neben einem situativen transaktionalen 
Moment auch eine Dimension der reflexiven Selbstführung ausmachen. 
So bezieht Sturma (2004) den Begriff der Person »auf ein selbstreferen-
tielles Subjekt von Aktivitäten, das Ansprüche erhebt, Erwartungen hegt 
und Verpflichtungen erfüllt, gleichzeitig aber auch Adressat von Ansprü-
chen, Erwartungen und Verpflichtungen anderer Personen ist« (Sturma 
2004: 282). Demnach hat die Betrachtung des Begriffs der Person zwei 
distinkte Dimension, die sich bei intensivierter Betrachtung schließlich 
aber wieder vermischen. Anfänglich aber lässt sich sicherlich trennen, 
zwischen einerseits der Frage danach, wie sich Personsein als ein indivi-
dueller lebenslanger Prozess der Integration einzelner Individuen in einer 
Gesellschaft darstellt, also wie Individualität kontextgebunden entsteht, 
und andererseits einer Frage nach der Begründung eines allgemeinen 
Prinzips von Personalität.

Das individuelle Sein als eine Person

Clifford Geertz zufolge hat jede Kultur ihre eigene Vorstellung davon, 
worin sich eine Person erfolgreich verwirklicht. »Überall auf der Welt 
haben die Menschen symbolische Strukturen entwickelt, mit deren Hil-
fe Personen nicht nur schlichtweg als Personen, als bloße Angehörige 
der menschlichen Gattung verstanden werden, sondern als Repräsen-
tanten bestimmter distinkter Kategorien von Personen, als besondere 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

Individuen« (Geertz 1987[1966]: 137). In diesem Sinne umfasst der Per-
sonenbegriff, wie in einer Kultur Ansehen erworben oder verspielt wer-
den kann, also letztlich wie Status strukturell verteilt wird. In der Regel 
kann man sein Ansehen als Person graduell mehren, je erfolgreicher man 
den zugewiesenen Platz innerhalb dieser Strukturen mit seinen individu-
ellen Fähigkeiten ausfüllt. Dabei stößt man aber an die in einer Gesell-
schaft gegebenen strukturellen Grenzen, etwa Klassen- oder Statushier-
archien und in der Regel zeigt sich am Umgang mit diesen Restriktionen, 
wie eine Person als individuelles Wesen mit seiner Gemeinschaft koope-
riert. Das individuelle Ansehen bemisst sich, abseits struktureller Status-
hierarchien, also auch daran, wie eine Person, auf der ihr eigenen Positi-
on, eine Gemeinschaft befördert, voranbringt oder behindert. Auf diese 
Weise wird der individuelle Lebensweg als eine personale Einheit kon-
zipiert. 

Zum Teil ist dieses Person-werden schon in der kulturellen Ausstat-
tung einer Gemeinschaft vorgezeichnet, es gibt aber auch Freiheitsgra-
de der Gestaltung. Michael Quante (2012: 176) schlägt vor ›Person‹ 
als Lebensform zu begreifen, denn es gebe »Weisen der Sozialisation, 
die zur Ausbildung von personaler Autonomie führen« und solche »die 
zwar zur Ausbildung einer Persönlichkeit, nicht aber zur Entwicklung 
einer autonomen Persönlichkeit führen«. Die Eingliederung einer Person 
in einen gesellschaftlichen Rahmen geschieht aber nicht nur als ein Ge-
prägt-werden, sondern auch durch Selbstwirksamkeit. Schließlich ist die 
Entwicklung von Personalität »zum einen als aktivisches Selbstverhält-
nis des menschlichen Individuums begreifbar und zum anderen als Bio-
grafie nachvollziehbar« (ebd.: 155). In jedem Fall aber bildet die jewei-
lige kulturelle Rahmung den Bezugspunkt zur Bestimmung der in einer 
Gesellschaft geltenden Bedingungen zur Konstitution personalen Anse-
hens und persönlicher Entwicklung des Einzelnen. Derartige kulturelle 
Bestimmungen der spezifischen Möglichkeiten in einer Gemeinschaft, 
lassen sich aber nur aus einer Außenperspektive oder in geschichtlicher 
Rückschau bestimmen. Derart ›dichte‹ Beschreibungen bestimmter kon-
kreter, historisch kontingenter Vergesellschaftungsformen und deren im-
manenter Prozesse des gegenseitigen Zuschreibens bestimmter Status-
würden aber stellen Maria-Sibylla Lotter (2012) zufolge ein ›maximales‹ 
Verständnis von Personalität dar. Dies müsse von einem ›minimalen‹ 
Verständnis unterschieden werden. Ein minimales Verständnis erlaubt 
es, den Begriff der Person universell zu gebrauchen, im Sinne einer abs-
trakten »Vorstellung vom Menschen als einem moralisch ansprechba-
ren Wesen und Träger von Verantwortung« (ebd.: 29). Auf diese Weise 
könne der Begriff der Person als Mittel der Verständigung, über kultu-
relle Grenzen hinweg, gute Dienste leisten und »Schnittstellen von ethi-
schen Systemen« darstellen (ebd.: 33). Der Begriff bedeutet dann nicht 
mehr, aber auch nicht weniger, als dass einem Individuum – das vielleicht 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

auf irgendeine Weise als andersartig empfunden wird – die Anerkennung 
als gleichberechtigtes Mitglied innerhalb einer größeren Gemeinschaft 
zuteilwird. Dies führt zur Formulierung eines allgemeinen Prinzips von 
Personalität.

Personalität als Prinzip

Unter dem Untertitel »Versuche über den Unterschied zwischen ›etwas‹ 
und ›jemand‹« liefert Robert Spaemann (199613) die wohl anschaulichs-
te Darstellung der Implikationen des Personenbegriffs. Sich zum eige-
nen Menschsein verhalten zu können, ist nach Spaemann Grundvor-
aussetzung für Personalität. In dieser Auffassung stimmt er mit vielen 
sozial-anthropologischen Denkerinnen und Denkern überein. Man müs-
se sich nach Spaemann aber davor hüten, den Personenstatus zwingend 
von Bewusstsein abhängig zu machen, denn dann könne man Menschen 
mit verminderten kognitiven Fähigkeiten den Personenstatus aberken-
nen, etwa Babys, Behinderten, Debilen oder genau genommen sogar Be-
wusstlosen oder Schlafenden. Weil der Personenstatus aber in moder-
nen Rechtssystemen Rechtsansprüche überhaupt erst begründet, hätte 
das schwere Folgen für die Betroffenen. Es müsse deswegen als charak-
teristisch angesehen werden, dass ein Individuum mit dem Status als Per-
son die Mitgliedschaft in einer Anerkennungsgemeinschaft gleichberech-
tigter Subjekte erhält, wodurch eine besondere Form des Verhältnisses 
der Subjekte zueinander konstituiert wird. Spaemann versteht Persona-
lität demnach als eine besondere Beziehungsweise der Menschen unter-
einander.

Das menschliche Dasein ist gegeben, das Personsein aber wird in freier 
Anerkennung wahrgenommen, indem man sich die Positionen der ande-
ren ebenfalls menschlichen Wesen vergegenwärtigt. Im Begriff der Per-
son begründet sich Spaemann zufolge ein gegenseitiges Versprechen. Im 
Prinzip ist dies das Versprechen, dass man ein soziales Gegenüber in des-
sen Konstitution als ebenfalls menschliches Wesen respektiert und mit 
ihm auf eine wertschätzende Art und Weise umgeht. Grundvorausset-
zung hierfür ist die Annahme, dass es sich bei meinem Gegenüber um ein 
Wesen handelt, dass mir selbst gleicht. Nur unter diesen Voraussetzun-
gen kann eine respektvolle Kommunikation auf Augenhöhe stattfinden. 
»Die Person ist ein Versprechen. Personsein bedeutet die Einnahme eines 

13	 Als christlich konservativer Theoretiker verdeutlicht Spaemann einige As-
pekte seines Denkens leider an sozialpolitisch unglücklichen Beispielen, wie 
der (Homo-)Ehe oder Abtreibung. Diesen Ansichten wird hier nicht gefolgt. 
Spaemanns theoretische Überlegungen sind weder von diesen Positionen ab-
hängig noch führen sie zwingend zu diesen Meinungen.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

Platzes in der Gemeinschaft aller Personen« (ebd.: 237). Menschen, die 
Versprechen nicht halten, die ihre Mitmenschen täuschen oder Vertrau-
en missbrauchen, leben demnach auf Kredit. Sie zehren von der sozialen 
Kohärenz ihrer Gesellschaft, die sich durch die Redlichkeit aller ande-
ren konstituiert. Sie nutzen das aus, was wir mit Lévinas schon als prin-
zipielle Asymmetrie von Beziehungen beschrieben haben. Sie nutzen aus, 
dass gute Beziehungen einen Vertrauensvorschuss erfordern, den andere 
bereit sind zu geben. Der Begriff der Person transponiert diese Asymme-
trie nun auf eine gesellschaftliche Ebene. 

Um einer gelingenden Vergesellschaftung willen muss die Würde der 
Person allen Menschen als Vertrauensvorschuss gewährt werden. Ein 
zentrales Postulat einer Philosophie der Person ist demnach: »Die Aner-
kennung als Person kann nicht erst die Reaktion auf das Vorliegen spezi-
fisch personaler Eigenschaften sein« (ebd.: 256). Sie muss vorausgesetzt 
werden. Spaemann erklärt das am Beispiel der kindlichen Entwicklung: 
»Tatsächlich entwickelt ein Kind ja erst die für Personen charakteristi-
schen Merkmale, wenn es angenommen wurde und eine entsprechende 
mütterliche Zuwendung erfährt. Die Zuwendung scheint am Anfang zu 
stehen und das Personsein sich ihr zu verdanken« (ebd.: 252). Diese Idee 
hat beispielsweise Implikationen für Fragen sozialer Integration oder In-
klusion. Es ist unmöglich in einer Gemeinschaft zu einem vollwertigen 
Mitglied zu werden, wenn man diesen Status nicht tatsächlich als Vo-
rausleistung zugeschrieben bekommt. Wie sollen beispielsweise Immig-
rantinnen oder Immigranten erfahren, was es in letzter Konsequenz be-
deutet Bürger eines noch unbekannten Einreiselands zu sein? Sie müssen 
die damit verbundenen Rechte doch erst einmal erleben können, bevor 
sie den Status als Bürger als Ziel eines längeren und wahrscheinlich auch 
anstrengenden Prozesses der Integration anvisieren können.

Der Status als Person ist Voraussetzung dafür, sich als Person entfalten 
zu können. Er ist Voraussetzung dafür, ein Leben selbstbestimmt inner-
halb einer Gemeinschaft entwickeln zu können. Damit ist er die Grund-
lage zur freien Gestaltung der Einzigartigkeit des eigenen individuellen 
Lebensvollzugs. Personsein lässt sich deswegen nicht auf Identitäten re-
duzieren. Personales Leben lässt sich nicht als ›Weise des Lebens‹ be-
schreiben. Personen »sind nicht eine solche Weise, sondern verhalten 
sich zu ihr« (ebd.: 81). Personen haben Distanz zu dem, was sie sind. Sie 
ordnen sich in soziale Kategorien ein, um anzuzeigen wie sie grundle-
gend verstanden werden wollen, doch gleichzeitig liegt hinter diesen Ka-
tegorien ihre spezifische Einzigartigkeit. »Personen sind Seiende, die sich 
zugleich zeigen und verbergen« (ebd.: 89). Personen nehmen Positionen 
im gesellschaftlichen Leben ein, doch geben sie diesen Positionen ein je-
weils individuelles Gesicht. Ein Individuum besitzt folglich nur dann 
die volle Würde einer Person, wenn es nicht nur als Vertreter einer Ka-
tegorie wahrgenommen wird, sondern wenn seiner Individualität auch 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

Wertschätzung entgegengebracht wird. »Ich werde angeschaut. Und 
wenn dieser Blick nicht ein objektivierender, musternder, abschätzender 
oder bloß begehrlicher ist, sondern dem eigenen Blick in Gegenseitigkeit 
begegnet, dann konstituiert sich für das Erleben beider, was wir Person-
sein nennen« (ebd.: 87).

Die für eine Person charakteristische Würde konstituiert sich in An-
erkennung der spezifischen Andersartigkeit des einzelnen Gegenübers 
bei gleichzeitiger, prinzipieller Gleichheit aller menschlichen Wesen. Die 
prinzipielle Gleichheit verwirklicht sich demnach paradoxer Weise in 
der gegenseitigen Gewahrwerdung der Andersartigkeit jedes Einzelnen.  
Lévinas (1998[1963]) spricht von der Unendlichkeit des Anderen, die al-
lenfalls als ›Spur‹ erkennbar ist. Wir erahnen die Fülle der persönlichen 
Erfahrungen des Anderen in deren Unterschied zur eigenen Erfahrungs-
welt. »Personsein ist für andere erfahrbares Für-sich-sein und Erfahrung 
des Für-sich-seins anderer« (Spaemann 1996: 89). Demnach steht eine 
Person solitär in der Gemeinschaft. Sie verfügt über einen ganz eigenen 
Schatz an Erfahrungen und weiß, dass dieser letztlich von niemandem 
geteilt werden kann. Sie kann sich in ihrer persönlichen Wahrnehmung 
des Lebens verständlich machen und dabei andere Menschen suchen, die 
ähnlich empfinden, doch letztlich bleibt sie alleine. 

Dieses Alleinsein bedeutet für eine Person nun aber nicht automa-
tisch auch Einsamkeit, sofern wir Einsamkeit als leidvolles Vermissen 
zwischenmenschlicher Bindung verstehen. Ob das der Fall ist, hängt 
vielmehr von den emotionalen Ansprüchen einer Person und der Qua-
lität ihrer sozialen Beziehungen ab. Tatsächlich bedarf das solitäre  
Alleinsein des Lebens ein Management, denn es kann auch entgleiten. 
So kann ein hedonistisches Individuum beispielsweise sich selbst feiern 
und viele Sozialkontakte haben und dennoch in der Äußerlichkeit sei-
nes Beziehungsverhaltens einsam bleiben. Ein neurotisches Individuum 
hingegen ergeht sich vielleicht in Selbstzweifel, isoliert sich sozial und 
vereinsamt ebenfalls. Niemals hat ein Individuum die vollständige Kon-
trolle darüber, wie es sozial eingebunden ist, denn naturgemäß sind da-
ran auch noch andere Menschen beteiligt. Die spezifischen Lebenssitu-
ationen spielen ebenso eine Rolle, wie allgemeine soziale Bedingungen, 
welche für gewöhnlich unter dem sperrigen Begriff des ›sozialen Kli-
mas‹ gefasst werden. Was aber den Einfluss des Individuums angeht, so 
wird dieser geprägt von dem, was im Folgenden als die Persönlichkeit 
eines Menschen bestimmt wird. Persönlichkeit wird sowohl in der Art 
und Weise des Verhältnisses eines Menschen zu sich selbst als auch in 
dessen Orientierungen, Haltungen und Verhaltensweisen anderen Men-
schen gegenüber bestimmt werden. Zuvor sollen aber noch einige prin-
zipiellen Gedanken zur eminenten Sozialität des menschlichen Daseins 
formuliert werden.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

Die Würde der Person

Im Gegensatz zum Begriff der Identität, der in erster Linie zu Identitäts-
kategorien und Identitätspolitiken führt, ist im Begriff der Person Diver-
sität angelegt. »Sein als Selbstsein heißt: Sein ist wesentlich plural. [...] 
Es gibt das Wissen, daß es den Anderen als Anderen gibt. Denn ich weiß, 
daß ich selbst der Andere des Anderen bin und nicht aufgehe in dem, als 
der ich von dem Anderen gewußt werde« (Spaemann 1996: 75). Eine 
Person kann also niemals in einer Identitätskategorie aufgehen, vielmehr 
bestimmt sie sich über ihre Differenz zu gängigen sozialen Identitäten. 
Das Potenzial, das in einem derartigen Personsein begründet ist, kann 
man aber nur durch Selbsttranszendenz begreifen. Es bedarf einer über 
sich selbst hinauswachsenden Erkenntnis des sozialen Zusammenhangs, 
in den man eingebunden ist. In ihr liegt nicht nur die Erkenntnis der 
eigenen Positionalität, sondern auch die Erkenntnis wie unverzichtbar 
die Anderen für einen selbst sind. Auch wenn die Fähigkeit zu derarti-
ger Reflexivität als wesentliches Charakteristikum menschlichen Lebens 
angesehen werden kann, so muss sie dennoch aktiv geleistet werden. In 
der Selbsttranszendenz sind einer Person die anderen Personen gleicher-
maßen wichtig, wie sie selbst sich wichtig ist. Die höchste Form dieser 
Selbsttranszendenz »heißt Liebe« (ebd.: 124). Auch Max Scheler erkennt 
Liebe als einen Akt in dem eine Person für eine Andere einzigartig und 
unvertretbar wird, was auch ihrem Selbstverständnis entspricht, wonach 
auch sie selbst ebenfalls nicht austauschbar ist (Kalckreuth 2019). In der 
gegenseitigen Anerkennung liegt demnach das höchst Gut der Mensch-
lichkeit. Dies ist aber nicht im Menschen an sich zu finden, sondern in 
der besonderen Qualität, die menschliche Beziehungen annehmen kön-
nen, wenn diese durch gegenseitige Wertschätzung geprägt sind.

»Darum sprechen wir nicht von einem Wert des Menschen, sondern von 
seiner Würde. Mag der Wert von zehn Menschenleben größer sein als der 
eines einzigen, die Würde von zehn Menschen bedeutet nicht mehr als die 
eines einzigen Menschen. Personen sind überhaupt nicht addierbar. Sie 
bilden miteinander ein Beziehungssystem, das jeder Person im Verhältnis 
zu allen anderen einen einmaligen Platz anweist.« (Spaemann 1996: 196)

In dieser Erkenntnis der unentrinnbaren Sozialität des Menschen liegt die 
Auffassung begründet, dass die gesamte Gemeinschaft ihre Würde ver-
liert, wenn nur einem einzigen Mitglied dieser Gemeinschaft diese Würde 
aberkannt wird. Auf dieser Basis konstituieren sich die Menschenrechte, 
als unveräußerliche Rechte jedes einzelnen Individuums. Ein Individuum 
kann diese Rechte nicht abtreten, denn deren Verletzung würde die Integ-
rität der gesamten Gemeinschaft in Frage stellen.

In dieser Erkenntnis sind die Menschenrechte keine spezifisch westli-
che Erfindung. Hans Joas (2011; 2015) schreibt ihre Entstehung unter 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

anderem dem Druck zu, den die bürgerrechtlichen Bewegungen in den 
USA und Lateinamerikas auf die herrschenden Eliten ausübten. Er er-
kennt in der Etablierung der Menschenrechte einen Prozess der Sakra-
lisierung der Person, den er aber explizit nicht als ausschließlich religiö-
sen Prozess fasst. Vielmehr beschreibt er ihn als eine Intensivierung der 
affektiven Bindung an die Vorstellung, jedes Individuum solle als unver-
letzlich angesehen werden. Ansätze derartiger Sakralität der Person fän-
den sich Joas zufolge schon in der Achsenzeit, in der Bibel, im antiken 
Griechenland, in Indien (religiöse Denker des Atman), bei Buddha und 
in China bei Konfuzius. »Man kann die ›Allgemeine Erklärung der Men-
schenrechte‹ deshalb das Resultat eines geglückten Prozesses der ›Werte-
generalisierung‹ nennen, d.h. einer Verständigung zwischen einer Vielfalt 
von beteiligten Denk- und Kulturtraditionen« (Joas 2015: 74).

Es mehren sich also die Hinweise darauf, dass Personalität als ein an-
thropologisch begründbares Gut aufgefasst werden kann. Personalität 
begründet sich letztlich in der Empathie- und Leidensfähigkeit des Men-
schen. Im Wissen darum, dass ich anderen Leid zufügen kann, versuche 
ich dies zu verhindern und begegne meinen Mitmenschen achtsam. In 
dieser Formulierung wird deutlich, dass im Komplex der Person noch 
viele weitere menschliche Regungen zu finden sind. Zur Grundlegung 
eines Verständnisses von Personen sind deswegen noch einige Begrif-
fe interessant, welche normalerweise eine religiöse oder zumindest reli-
gionswissenschaftliche Begründung erhalten. Hierzu gehören ›Scham‹, 
›Schuld‹, ›Demut‹, ›Vergebung‹ oder auch ›Gewissen‹. Diese betreffen 
in besonderer Weise »das Verhältnis der Person zur Welt als Ganzheit« 
(Kalckreuth 2019: 77) und sollen im Folgenden anthropologisch ge-
prüft werden.

Perspektiven der Ganzheitlichkeit –  
Scham, Schuld, Demut, Vergebung und Gewissen

Der Begriff der ›Person‹ lässt sich, so Moritz von Kalckreuth, noch rela-
tiv einfach in bestimmten physischen und mentalen Fähigkeiten zuzüg-
lich des besonderen normativen Status der Würde begründen. Hingegen 
scheitere die anthropologische Rationalität oft an Begriffen wie ›Selig-
keit‹, ›Verzweiflung‹, ›Demut‹ und ›Ehrfurcht‹. Dabei beschreiben die-
se Begriffe zentrale Erlebnismomente menschlichen Lebens. »Der Selige 
empfindet sich in völligem Einklang mit dem Leben und der Welt, und 
dieser Einklang durchdringt all sein Wollen, Erleben und Handeln, eben-
so wie das Leiden des Verzweifelten die verschiedensten Lebensvollzü-
ge fundiert und in ihnen hervorbricht« (Kalckreuth 2019: 75f.). Demut 
stellt sich als eine dankbare, dienstbare Haltung einer Person gegenüber 
der Welt dar. Eine Person erlangt Demut in der Erkenntnis, dass sie nicht 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

alles beeinflussen kann. Dahingegen zeigt eine Person Ehrfurcht, wenn 
sie anerkennt, dass es etwas gibt, was sie nicht vollständig begreifen 
kann; etwas, was sie aber trotzdem oder gerade deswegen wertschätzt. 
Auch Begriffe wie ›Scham‹, ›Schuld‹, ›Reue‹ und ›Vergebung‹ deuten auf 
ähnliche Weise in Richtung des persönlichen Heils. Damit berühren sie 
religiöse oder religionswissenschaftliche Interessen, doch »sollte eine 
Theorie der Person in der Lage sein, diese Phänomene zu berücksichti-
gen und angemessen zu artikulieren« (ebd.: 82f.). 

Bezüglich der Dialektik des Selbst erscheint Demut als Schlüsselkate-
gorie. Sie markiert die Grenze der Selbstbehauptung, die jede Person zie-
hen muss, will sie nicht in einem Kampf gegen Windmühlen jeden Bezug 
zur Realität verlieren. Jede Person muss für sich den Bereich abgrenzen, 
in dem sie eine Einflussnahme ihrerseits nicht mehr für sinnvoll erach-
tet. Dazu ist es notwendig ein Stück weit hinter das eigene aktuelle Be-
finden zurückzutreten. Um die eigenen Wünsche und Empfindungen als 
unangemessen erkennen zu können, ist es notwendig sich selbst in einem 
größeren Bild zu sehen. Wird dieses ›Größere‹, wie immer es auch vor-
gestellt wird, als mächtiger als das eigene Selbst anerkannt, dann kann 
das eigene Partikulare hintenangestellt werden. Religionen bieten ihren 
Gläubigen Weltbilder an, die dieses große Ganze beschreiben und damit 
Demut ermöglichen sollen. Das religiöse Weltbilder ein derartiges Hin-
ter-Sich-Selbst-Zurücktreten begünstigen, bedeutet aber nicht, dass De-
mut nicht auch säkular denkbar ist. Dies verlangt aber nicht zwingend 
ein äquivalentes säkulares Weltbild. Zwar sind auch nichtreligiöse Vor-
stellungen verfügbar, etwa die Natur als etwas, das alles Leben hervor-
bringt, oder die komplexitätstheoretische Vorstellung einer planetaren 
Ökologie. Auch vor diesen Vorstellungen lässt sich Demut empfinden. 
Aber sich selbst in derartigen Weltbildern zu verorten, ist nicht die ein-
zige Möglichkeit nichtreligiöser Selbsttranszendenz. Eine weitere Mög-
lichkeit liegt darin, eine persönliche Befähigung zur Ambiguitätstoleranz 
zu entwickeln. Ambiguitätstoleranz ist nicht mehr, aber auch nicht we-
niger als die Fähigkeit, die Tatsache zu akzeptieren, dass man nicht alles 
verstehen und kontrollieren kann. Es ist die Fähigkeit Mehrdeutigkei-
ten, Unsicherheiten und Widersprüchlichkeiten aushalten und dulden zu 
können. Sie ist der Verzicht auf ein geschlossenes Weltbild. Sie erfordert 
keine Abkehr von wissenschaftlichen Bestrebungen, die dem Zweck die-
nen, bestimmte Aspekte des Lebens besser handhaben zu können. Die 
Suche nach endgültiger Gewissheit, als der Anspruch auf umfassendes 
eineindeutiges Wissen, muss aber aufgegeben werden. Dies ist in einem 
spirituellen Erleben von Ganzheitlichkeit möglich, einer Ganzheitlich-
keit, die keiner abschließenden Erklärung bedarf, sondern im Gegenteil 
Ursprung partikularer Erkenntnisse werden kann.

Charles Sanders Peirce beschreibt, wie Denken transzendente Er-
fahrungen hervorbringen kann. Im Gegensatz zur Deduktion und der 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

Induktion beschreibt er die Abduktion als eine nicht zwingend folge-
richtige Art des Schließens. »Deduktion beweist, dass etwas sein muss; 
Induktion zeigt, dass etwas tatsächlich wirksam ist; Abduktion deu-
tet lediglich daraufhin, dass etwas sein kann« (Peirce 1992[1931]: 
5.171 [eigene Übersetzung]). Die Abduktion bringt eine naheliegende 
Erkenntnis hervor, welche aber noch weiteren Prüfungen unterzogen 
werden muss. Für die Wissenschaften sind Abduktionen unabdingbar, 
denn sie sind die einzige Möglichkeit zur Entwicklung von Hypothesen.14 
Abduktionen können aber, im Gegensatz zu den anderen genannten 
Schlussfolgerungsweisen, nicht willentlich produziert werden. Abduk-
tionen bedürfe eines Einfalls, einer neuen Idee, die nicht auf Komman-
do produziert werden kann. Der abduktive Schluss muss sich einstellen.

»The abductive suggestion comes to us like a flash. It is an act of in-
sight, although of extremely fallible insight. It is true that the different 
elements of the hypothesis were in our minds before; but it is the idea 
of putting together what we had never before dreamed of putting to-
gether which flashes the new suggestion before our contemplation.« 
(ebd.: 5.181)

Neue Einsichten erhält man Peirce zufolge am ehesten in einem Zustand 
des ›musing‹, welchen er als einen lockeren, entspannten und spieleri-
schen Zustand des Geistes beschreibt. Dieser setzt idealerweise nicht 
an einem bestimmten Ziel oder Zweck an. Musing beginnt mit einem 
›drinking in‹, einem Eintauchen in einen veränderten Bewusstseinszu-
stand, in dem kreative Eindrücke und Assoziationen entstehen (Peir-
ce 1992[1935]: 6.459). Derartige Bewusstseinszustände fördern die In-
tuition und so können ganzheitliche Erfahrungen entstehen, die auch 
mit Erkenntnis einhergehen können. Es ist dies eine Spiritualität, die 

14	 Durch induktive Verallgemeinerung kann man nur zu Aussagen gelangen, 
die begrifflich auf derselben Ebene operieren wie die Prämissen. Man kann 
keine neuen Begriffe einführen und somit auch keine Erklärungen für das 
beobachtete Phänomen. Demnach kann man induktiv keine Theorien ent-
wickeln, aus denen man Hypothesen für Prüfverfahren ableiten könnte. Im 
Hypothetiko-Deduktivismus wurde diese Vorstellung dahingehend aufge-
weicht, dass Induktion nun die Aufgabe übernehmen kann, Hypothesen 
durch Beobachtung einer vorhergesagten Wirkung zu bestätigen. Im Logi-
schen Empirismus wurde das zur Bestätigungstheorie ausformuliert, doch 
klärt dies nicht den Ursprung von Hypothesen. Diesbezüglich wurde ver-
sucht Hypothesen als eine Ableitung aus einer besonderen Art der Induktion 
zu beschreiben; aus einem Schluss auf die beste Erklärung. Selbstverständ-
lich bleibt auch das Induktionsproblem davon unberührt. Es bleibt weiter 
problematisch, dass sich die Wissenschaft auf allgemeine Sätze gründet, wel-
che sie aber nicht logisch aus Einzelbeobachtungen ableiten kann. Persön-
lich scheint mir die Idee der Abduktion, als einer im Moment ihres Auftre-
tens nicht weiter begründeten Idee, eine angemessene Vorstellung zu sein.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

einerseits zutiefst magisch, zugleich aber auch völlig profan ist. Eine Per-
son bringt ihren Geist zur Ruhe und macht das Bewusstsein empfänglich 
für Ideen. Es kann sich eine schöpferische Kraft entfalten und im besten 
Fall entstehen Vorstellungswelten, die in ihrer Klarheit und erkenntnis-
stiftenden Wirkung emotionale Begeisterungsstürme auslösen. Gleich-
zeitig sollte sich die Person, die derartige Einsichten empfängt, aber da-
rüber bewusst sein, dass die Gültigkeit dieser Ideen in der Praxis noch 
geprüft werden muss. 

Wie gesagt, hierbei können verschiedenste Vorstellungen helfen, die 
notwendige Offenheit des Geistes zu erzeugen. Nicht jedes Glaubens-
system hat aber auch entsprechende Praktiken kultiviert, denn in ihnen 
wird der einzelne zu Erkenntnis befähigt, was sich im Zweifelsfall auch 
gegen die Deutungshoheit religiöser Autoritäten richtet. In der Episte-
mologie traditioneller Heiler im südlichen Afrika erfüllt beispielswei-
se der Ahnenglaube eine derartige Funktion (vgl. Thornton 2015; Gei-
selhart 2018b). Die Vorstellung eines wie auch immer gearteten großen 
Ganzen lenkt die Aufmerksamkeit von momentanen Befindlichkeiten zu 
der für die Kreativität notwendigen Demut. Dabei wird aber nicht nur 
eine dogmatische Wahrheit aus einem Wissenssystem auf einen gegen-
wärtigen Gegenstand übertragen, das wäre eine Deduktion. Das wäre 
die Doktrin einer religiösen Herrschaft. Festgefügten Weltbilder ist die 
Tendenz eigen, inspirierte Imaginationen vorschnell zu schließen. Welt-
bilder können aber unterschiedlich offen für Eigenleistungen der Indi-
viduen sein. Allein der Verzicht auf eine dogmatische Wahrheit erlaubt 
es, dass eine neue Synthese von hoher Plausibilität und Überzeugungs-
kraft entsteht und mit ihr gleichzeitig auch das Bewusstsein, dass die-
se Idee, so verlockend sie auch sein möge, noch geprüft werden muss. 
Es entsteht die wohl ursprünglichste Form der Wissensgenerierung, eine 
geerdete Spiritualität, fantasievoll, glanzvoll und erkenntnisreich im Er-
leben und gleichzeitig profan, weil von den erworbenen Erkenntnissen 
nur das auf lange Sicht ins Wissen eingeht, was sich an der Realität be-
währt. Der Entdeckungskontext von Aussagen ist also keineswegs irre-
levant, denn je nach spezifischer Befähigung ist eine Person überhaupt 
nur in der Lage, eine derart undogmatische Offenheit und Kontextsen-
sibilität herzustellen.

In diesem Sinne lässt sich auch Deweys Begriff der ästhetischen 
Erfahrung als ein Erleben von Ganzheitlichkeit erklären. So ist das 
Erleben von Kunst keine besondere Weise der Erkenntnis, vielmehr 
»ist die Kunst in den realen Lebensprozessen vorgezeichnet« (Dewey 
1980[1934]: 34). Jede Erfahrung konstituiert sich nur im Abschluss ei-
nes länger währenden Prozesses von Betrachtung, Bearbeitung und Re-
flexion. Abschluss bedeutet aber nicht Abbruch, sondern Vollendung. 
Es wird eine Lehre gezogen, ein Wissen konsolidiert. Dem Abschluss ei-
ner Erfahrung wohnt immer ein ästhetisches Moment des Erlebens inne. 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Auch eine wissenschaftliche Arbeit kann nur retrospektiv als intellek-
tuell bezeichnet werden. Im Verlauf ihrer Erarbeitung stellt sie einen 
Erfahrungsprozess dar, der ebenso praktisch wie auch emotional ist. 
Kommt sie zu einem Abschluss, dann stellt sich trotz ihrer zutiefst the-
oretischen Natur, vor dem Hintergrund der durchlebten Anstrengungen, 
der wechselnden Gefühle von Enttäuschung und immer wieder neuer 
Hoffnung, schließlich ein Hochgefühl ein. Dewey (ebd.: 59) zeigt, »daß 
die Ästhetik nicht von außen in die Erfahrung eindringt, weder über 
eitlen Luxus noch über eine transzendentale Idealität, sondern daß sie 
die geläuterte und verdichtete Entwicklung von Eigenschaften ist, die 
Bestandteil jeder normalen ganzheitlichen Erfahrung sind«. So gehört 
zu jeder Erfahrung auch Leidenschaft, aber nicht im Sinne überman-
nender Gefühle, wie etwa Wut, Hysterie oder Euphorie. Leidenschaft 
liegt vielmehr im ernsthaften Bestreben, die Herausforderungen des Er-
fahrungsprozesses zu meistern. Die gegebenen Materialien, Gedanken, 
Gefühle, Praktiken und Situation müssen beständig geordnet werden, 
damit sie immer wieder neu situativ einen Sinn ergeben. In einem gelin-
genden Abschluss erreichen sie für einen Moment Anmut und Würde. 
Das soziale Leben erreicht Würde und Schönheit durch die Ästhetik der 
Erfahrung, die der Verwirklichung des vollen Potenzials der menschli-
chen Spezies innewohnt. 

Scham, Schuld, Gewissen und Vergebung müssen als emotionale Ele-
mente verstanden werden, die alle sozialen Erfahrungsprozesse not-
wendig begleiten und charakterisieren. So müssen Empfindungen von 
Scham als Voraussetzung von Personalität begriffen werden (Lotter 
2012: 77). Scham ist die Scheu davor, angeschaut zu werden, anderen 
Personen möglicherweise ein Objekt der Bewertung zu sein. Eine Person 
erlebt Scham nur in der Vorstellung des Blickes anderer Personen. Da-
bei macht sich eine Person begreiflich, was ein Gegenüber womöglich an 
ihr wahrnehmen könnte. Diese Versuche sich von außen so anzuschauen, 
wie andere es tun, konstituiert eine ursprüngliche Erfahrung, »die mit 
der Erfahrung der eigenen Verletzlichkeit und dem Gefühl verbunden 
ist, zu sein, was man nicht sein will« (ebd.: 90). Damit stellt Scham eine 
spezifische Weise der bewussten Selbstbeziehung dar, durch die eine Per-
son überhaupt erst moralisch ansprechbar wird. Eine Person, die keine 
Scham empfindet, wird auch niemals Schuld empfinden können oder ein 
schlechtes Gewissen haben können. Ohne Scham ist auch der Wunsch 
nach Vergebung ebenso wie die Bereitschaft zu vergeben unmöglich. Lot-
ter zufolge zeigen Kulturvergleiche, dass Scham universell auftritt und 
auch in vielen Kulturen als Basis des Personseins angesehen wird. Auch 
ist Scham »nicht abtrennbar vom Gewahrwerden der eigenen Verletz-
lichkeit als Mensch unter Menschen durch unberechenbare psychische 
und physische Gewalt« (ebd.: 88). Schließlich kann nur eine Betrachtung 
von Scham »die intersubjektiven Voraussetzungen zur Herausbildung 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

eines Selbstbewusstseins und zur Internalisierung moralischer Gesichts-
punkte verständlich machen, ohne die auch kritische und hochrationa-
listische Formen moralischer Reflexion nicht möglich sind« (ebd.: 79). 

Ebenso stellt auch Schuld eine Beziehungsweise dar. Sie kann nur zwi-
schen Menschen treten, die schamfähig sind. Schuld sollte nicht allein 
als etwas begriffen werden, dass jemandem von außen zugewiesen wird. 
Ein derartiges Verständnis von Schuld wird kirchlichen Zusammenhän-
gen oft unterstellt. Auch Rechtssysteme objektivieren Schuld zum Zwe-
cke der eindeutigen Zuschreibung. Schuld hat aber einen spezifischen 
Beziehungscharakter. Ein Individuum kann nur Schuld gegenüber einer 
durch sie verletzte andere Person empfinden. Schuld wird für ein Verhal-
ten empfunden, dass man rückwirkend als falsch erkennt. Damit wird 
auch klar, dass es einen weiten Bereich von Schuld gibt, der nicht rechts-
fähig ist. Schuld und Schuldgefühle sind möglicherweise die Aspekte, 
die Beziehungen am nachhaltigsten prägen, denn Schuld etabliert in Be-
ziehungen eine tiefempfundene Asymmetrie. Schuld ist immer ein wenig 
spekulativ. Wenn sich eine Person einer anderen Person gegenüber schul-
dig fühlt, dann geht sie davon aus, dass diese andere Person verärgert, 
gekränkt oder verletzt ist. Wie aber genau die andere fühlt, das kann sie 
nicht mit Bestimmtheit sagen. Möchte sie aber die schuldbeladene Situ-
ation auflösen, dann muss sie herausfinden, was die andere Person emp-
findet. Vielleicht ist sich eine Person aber auch nicht sicher, ob die andere 
Person überhaupt Kenntnis von dem Fehlverhalten hat, für das sie sich 
schuldig fühlt. Vielleicht empfindet eine Person aber auch Schuld, weil 
sie schon lange etwas verheimlicht. Dann weiß sie, dass es diese Person 
sehr verletzen würde herauszufinden, dass sie getäuscht wird. Manchmal 
wird Schuld auch gegenüber abstrakten Instanzen, etwa dem Gemein-
wohl oder der Natur, empfunden. So abstrakt diese aber auch sein mö-
gen, es steht immer die Vorstellung einer Verletzung menschlicher Prin-
zipien dahinter, also immer der Bezug auf das Soziale. 

Schuld kann viele Gesichter annehmen, sie kann als generalisierte Stö-
rung ebenso auftreten, wie als kleines Versäumnis unter Freunden. Für 
eine sich schuldig fühlende Person ist sie aber immer eine zutiefst ver-
unsichernde Angelegenheit, die sich durch die Befürchtung auszeichnet, 
die Situation könne sich womöglich nicht auflösen lassen, ohne dass et-
was von der Schuld zurückbleibt. Wie es sich tatsächlich verhält und ob 
Ausgleich oder Versöhnung möglich sind, kann letztlich nur durch ein 
praktisches Verfahren ans Licht kommen. Was der Rahmen sein muss, 
in dem eine Schuld aufgelöst oder gesühnt werden kann, kann nur im 
Einzelfall entschieden werden. Unter Freunden mag dazu eine Ausspra-
che ausreichen. Was aber in größeren Maßstäben geeignet ist, dazu gibt 
es keine verlässlichen Erkenntnisse, nur verschiedenste Ideen von Kriegs-
verbrecherprozessen, über Versöhnungskommissionen bis zu religiösen 
Sühneritualen. 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

Wenn aber Versöhnung geschehen soll, dann muss sie auf Gegensei-
tigkeit beruhen. Wo eine Partei die Verantwortung für ihre Taten über-
nimmt, braucht es eine andere, die bereit ist zu verzeihen. Man kann nie-
mandem verzeihen, der kein Schuldbewusstsein hat. Solange eine Täterin 
oder ein Täter darauf besteht, dass ihre Taten gerechtfertigt sind, kann 
man ihr nicht verzeihen, denn sie hat das in der Personalität begründe-
te Versprechen, andere Menschen in ihrer Verletzlichkeit sorgsam zu be-
handeln, nicht nur gebrochen, sie weigert sich darüber hinaus auch noch 
auf die interpersonelle Ebene gegenseitiger Anerkennung von Würde zu-
rückzukehren. »Verzeihung kommt erst in der Versöhnung voll an ihr 
Ziel« (Spaemann 1996: 251). Wie wichtig diese Fragen sind, lässt sich 
erahnen, wenn man sich vergegenwärtigt, dass im sozialen Miteinander 
Verletzungen unvermeidlich sind. Eine grundlegende Bereitschaft und 
auch die Fähigkeit zu verzeihen ist deswegen konstitutiv für Personali-
tät und Vergemeinschaftung. Das Versprechen den anderen niemals nur 
als Mittel, sondern immer auch als Zweck zu begreifen, sichert des an-
deren autonome selbstbestimmte Stellung, welche aber durch die Unzu-
länglichkeiten des menschlichen Lebens notwendigerweise immer wieder 
verletzt wird. »Verzeihung ist also Signum der Person, dem Versprechen 
komplementär. Beide statuieren eine Differenz zwischen personaler Iden-
tität und faktischem So-sein in der Zeit« (ebd.: 251). Die Bereitschaft zu 
verzeihen ist damit auch die Vorausschau auf eigenes Fehlverhalten, die 
dem anderen so verzeiht, wie sie hofft, dass ihr verziehen wird.

Praktiken der Verständigung und moralisches Bewusstsein

Aber selbst, wenn alle Beteiligten Versöhnung tatsächlich anstreben, so 
braucht es doch soziale Praktiken, um einen Versöhnungsprozess auch 
tatsächlich zu verwirklichen. Dazu muss man sich über konkrete Verant-
wortlichkeiten einzelner Personen verständigen. Wie wir gesehen haben, 
ist Verantwortung nicht ohne die Annahme der Möglichkeit von Hand-
lungsfreiheit denkbar. So konstatiert auch Michael Quante (2012: 150): 
»Personalität, Persönlichkeit, Autonomie und Verantwortung bilden ein 
dichtes und irreduzibles Geflecht aufeinander verweisender, sich parti-
ell bedingender und voraussetzender sowie sich gegenseitig erhellender 
Begriffe«. Der Begriff der Verantwortung bedarf einer Vorstellung von 
›Person‹, denn was sollte denn kritisiert werden, ohne dass der Anspruch 
erhoben würde, es müsse jemanden geben, der auch Verantwortung für 
die Veränderung der kritisierten Zustände übernehmen kann. Wie ge-
zeigt wurde ist Verantwortung kontextabhängig (Kap. 2). Verantwor-
tung ist unbestimmbar. Sie lässt sich allenfalls in den Formen ihres prak-
tischen Vollzuges oder den Kontexten ihrer Anwendung näherungsweise 
bestimmen (Ingarden 1970; Lotter 2012). Damit Individuen aber nicht 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

völliger Orientierungslosigkeit ausgesetzt sind, muss Verantwortung in-
stitutionell für unterschiedliche gesellschaftliche Bereiche, wie beispiels-
weise Recht oder Ökonomie, bestimmt werden. Dabei wird sie jeweils in 
spezifischer Weise auf den emotional menschlichen Komplex von Schuld, 
Moral, Sanktion und Gerechtigkeit bezogen. In jedem dieser gesellschaft-
lichen Bereiche wird versucht, dieses hoch streitbare Gemenge für die je-
weils anstehenden Aufgaben handhabbar zu machen. 

So werde nach Lotter (2012) im Strafrecht beispielsweise die Frage 
der Schuldfähigkeit einer Person in Verbindung mit der Angemessen-
heit des Strafmaßes diskutiert. Dies geschähe, um dem Empfinden von 
Gerechtigkeit Genüge zu tun, im Bewusstsein darüber, dass die moder-
ne Aufteilung von Recht und Moral nicht zwangsläufig auch Gerech-
tigkeit erzeugt. In der modernen Rechtsstaatlichkeit wird nach Maßga-
be eines verfassten Rechtes geurteilt. Zwar erzeugt das Rechtssicherheit, 
also die Freiheit im Rahmen des rechtlich Erlaubten handeln zu können, 
ohne willkürlich sanktioniert zu werden. Gleichzeitig aber würden ob-
ligatorische Strafen ohne Ansehen der besonderen Umstände einer Tat, 
große Ungerechtigkeiten erzeugen. Das moralische Bewusstsein wäre 
beispielsweise empört, wenn eine Person, die eine Straftat willentlich 
und zum Zwecke der Selbstbereicherung begangen hat, das selbe Straf-
maß erhielte, wie eine Person, die eine ähnliche Tat unter Zwang oder 
Androhung von Gewalt begangen hat. Das moderne Recht beinhaltet 
also eine strukturelle Inadäquatheit, denn es bezieht sich nur indirekt 
und vermittelt auf die normativen Erwartungen der Gesellschaftsmit-
glieder. Indem sich das moderne Recht auf objektivierte Regelungen 
beruft, kann es das situative Gerechtigkeitsempfinden der Streitpartei-
en nicht immer integrieren, »während sich Fragen der Gerechtigkeit in 
traditionellen Gesellschaften meist darauf konzentrieren, ob ein sozia-
ler Konflikt auf einer gemeinsamen normativen Grundlage und auf eine 
Weise gelöst wird, die den Betroffenen gerecht wird« (ebd.: 236). Ent-
sprechend ist die Frage der Verantwortung im modernen Verständnis 
auch geteilt in eine rechtliche Verantwortung und eine Restunsicher-
heit, die es notwendig macht, dass nach der gerichtlichen Klärung eines 
Streitfalles weiter über tiefgreifendere Ursachen und Schuldfragen nach-
gedacht werden muss. Lotter zufolge besteht ein zutiefst menschlicher 
Wunsch, nämlich der, es gäbe eine transzendentale moralische Instanz: 
Diese ist verbreitet in der Auffassung »die Moral müsse höher sein als 
das Recht, sie müsse Standards für die kritische Beurteilung konventio-
neller und rechtlicher Standards vorgeben« (ebd.: 240). Verantwortlich-
keit hat also, zumindest bezüglich des Gerechtigkeitsempfinden, keine 
fest definierbaren Grenzen. Jeder gesellschaftliche Versuch sie abschlie-
ßend zu institutionalisieren, muss zwangsläufig an den Unwägbarkei-
ten der Praxis scheitern. Verantwortlichkeit ist also letztlich immer vom 
Einzelfall abhängig. 

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

Der Versuch das Wesen von Personalität kulturell zu bestimmen, soll-
te deswegen entschieden zurückgewiesen werden. Im Gegenteil, derarti-
ge Versuche zerstören die Stärke des Begriffes der Person, die darin liegt, 
Beziehungen über kulturelle Grenzen hinweg zu ermöglichen. 

»Die Überzeugung, dass Begriffe wie Person auch auf Menschen an-
wendbar sind, die anders leben und denken als ›wir‹ – wo auch immer 
man die Grenze des kulturellen ›wir‹ und der ihm unterstellten gemein-
samen Intuitionen ziehen möchte –, ist weder ein bloßes Erfahrungswis-
sen, noch ergibt sie sich analytisch aus dem Begriff Mensch. Sie drückt 
die Bereitschaft aus, auch anders denkende und fühlende Menschen als 
Personen anzuerkennen, und ist somit selbst eine notwendige Bedingung 
der interkulturellen Kommunikation. Eine Kommunikation im eigent-
lichen Sinne kann nur zwischen Personen stattfinden: zwischen Men-
schen, die einander (mehr oder weniger) respektieren, weil sie sich als 
moralisch ansprechbare verantwortungsfähige Wesen – und nicht als 
vollkommen fremdartige, gänzlich unberechenbare Angehörige der Spe-
zies Mensch – wahrnehmen« (ebd.: 13). 

Damit liegt im Begriff der Person das Potenzial Praktiken der Verständi-
gung anzuleiten und letztlich auch für das hier formulierte Projekt einer 
Kritik als Mediation. Hierzu muss aber klar sein, welche Art moralischen 
Bewusstseins wir Personen zuschreiben und wie wir die moralische Inte-
grität von Einzelpersonen bewerten können. Eine universalistische Mo-
ralphilosophie, die auf rationaler Basis allgemeine Prinzipien der Moral 
formuliert, evoziert zwangsläufig eine deskriptive Moralphilosophie, die 
die Beurteilung einzelner Menschen bezüglich ihres Verständnisses der-
artiger moralischer Grundsätze durchführt. Prototypisch ist das in der 
von Lawrence Kohlberg formulierten kognitiven Entwicklungstheorie 
des moralischen Urteils verwirklicht. Demnach wird der Grad der Mo-
ralentwicklung eines Menschen am Abstraktionsgrad der Gründe be-
messen, die dieser Mensch für sein Handeln angibt. Das verkennt nun 
aber die praktische Dimension von Moral, die sich im alltäglichen empa-
thischen Miteinander unter Menschen entfaltet, wo sich Entscheidungen 
nach Maßgabe einer empfundenen Angemessenheit situativ ergeben und 
sich moralisches Handeln an den Erfordernissen sozialer Beziehungen, 
gesellschaftlicher Aufgaben und Rollen orientiert (Gilligan 1988[1982]). 
In diesem Sinne sind soziale Kompetenzen, also die intuitiven und emoti-
onalen Fähigkeiten der unmittelbaren Beurteilung von Situationen wich-
tiger als die kognitiven Fähigkeiten zur intellektuellen Reflexion, für die 
in den Situationen naturgemäß die Zeit fehlt. 

»Daher ist die Ausbildung der Fähigkeit, Konkretes differenziert zu er-
fassen, von unverzichtbarer und in vielen Hinsichten primärer mora-
lischer Bedeutung. Eine Person kann die Überzeugung hegen, anderen 
Menschen in Schwierigkeiten nach Möglichkeit helfen zu sollen (und dies 
auch auf postkonventionelle Weise formulieren), ohne je in eine solche 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

Gelegenheit zu kommen, weil sie die psychische und soziale Lage ihrer 
Mitmenschen schlichtweg nicht wahrnimmt. Auch bei voller Entwick-
lung der logischen Fähigkeiten kann es ihr an der dafür erforderlichen 
Sensibilität, Lebenserfahrung und Empathie fehlen« (Lotter 2012: 347). 

Diese affektive Dimension von Verantwortung lässt rationalistische Ver-
suche der Bestimmung von Moral ungenügend erscheinen. Verantwor-
tung muss also in Fragen nach der Beziehungsfähigkeit, Empfindsamkeit 
und Sozialorientierung von Menschen gesucht werden. Moralische Reife 
lässt sich nicht rational begründen, sie bedarf einer emotionalen und le-
benspraktischen Orientierung auf die Mitmenschen und auf sich selbst. 
Diese Fragen konstituieren, wie im Folgenden gezeigt werden wird, das 
Feld der Persönlichkeitspsychologie.

3.6 Charakter und Persönlichkeit  
in der Sozialpsychologie

Im Nachklang des zweiten Weltkrieges wurde intensiv die Frage disku-
tiert, wie es dazu kommen konnte, dass so viele Menschen, die unter der 
Herrschaft der Nationalsozialisten geschehenen grausamen Taten nicht 
nur stillschweigend duldeten, sondern auch aktiv ausführten. In den 
Debatten lassen sich zwei widerstreitende Positionen ausmachen. Wäh-
rend die einen fragen, wie ›ganz normale Männer‹ diese unaussprechli-
chen Gräueltaten begehen konnten (z.B. Arendt 2007[1963]; Browning 
1994), vertreten andere die Auffassungen, wonach diejenigen, die zu 
Mördern geworden waren, spezifische individuelle oder kollektive Vo-
raussetzungen teilten (z.B. Goldhagen 1996; Cesarani 2004; Stangneth 
2011). Erstere sehen eine furchtbare Banalität des Bösen am Werk, die 
sich in der kalten Bürokratie des Völkermordes ausdrückt und darin, 
dass so viele Menschen sich hatten hinreißen lassen, Dinge zu tun, die sie 
unter normalen Umständen niemals getan hätten. Das Böse manifestiert 
sich in dieser Auffassung nicht in einer grausamen Böswilligkeit, sondern 
darin, dass Menschen nicht rechtzeitig nachdenken. Sie geraten durch die 
Macht situativer Ereignisse und einen Hang zum Selbstbetrug in einen 
Strudel von Ereignissen, der schließlich das Schlechte in ihnen hervor-
bringt. Die zweite Position widerspricht den Argumenten der Täterinnen 
und Täter, wonach es einen besonderen Befehlszwang oder unhintergeh-
bare Zwänge des Zeitgeistes gegeben habe. Diese Aussagen seien ledig-
lich Schutzbehauptungen und dienten der Zurückweisung von Verant-
wortung. Diese Perspektive sucht die Ursache im einzelnen Individuum, 
in dessen Biographie, speziellen mentalen Voraussetzungen oder dessen 
Charakter. Dieser Auffassung zufolge verharmlost und relativiert die 

CHARAKTER UND PERSÖNLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

Rede von der Banalität des Bösen die Naziverbrechen und hilf den Tä-
terinnen und Täter ihre Verteidigungsstrategien durchzusetzen. Schließ-
lich verschleiere sie nicht nur Schuld und Verantwortung, sondern auch 
den Blick darauf, dass Nazi-Netzwerke auch weiterhin noch bestehen 
und weiterhin planvoll agitieren. Die andere Seite hält dagegen, dass 
die Erkenntnis, ganz gewöhnliche Menschen könnten unter spezifischen 
Umständen zu Gräueltäterinnen und -tätern werden, keineswegs jegli-
che individuelle Verantwortung leugne. Sie schließe auch eine Verurtei-
lung von Verbrecherinnen und Verbrechern nicht aus. Im Gegenteil, diese 
Auffassung sensibilisiere für die individuelle Verantwortung jedes Ein-
zelnen. Da Schuld nicht dem Abnormalem zugeschrieben werden kann 
und sie auch nicht als etwas dem Menschen Äußerliches angesehen wer-
den kann, müssen sich alle Menschen in der Gefahr reflektieren, auch sie 
selbst könnten unter gegebenen Umständen derartige Taten ausführen. 
Es stand die Frage im Raum, ob sich bestimmte Charakteristika identifi-
zieren lassen, die nur bestimmte Personen dazu prädestinieren unter au-
toritären Bedingungen unmenschliche Taten auszuführen. 

Vom autoritären Charakter zur Psychologie des Bösen

Im amerikanischen Exil ging Theodor W. Adorno mit einer Arbeitsgrup-
pe der Frage nach, wie es dazu kommen konnte, dass faschistisches Ge-
dankengut im Nazideutschland so bereitwillig akzeptiert wurde. Dabei 
gingen die Forschenden von der Hypothese aus, »daß die politischen, 
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Überzeugungen eines Individu-
ums ein umfassendes und kohärentes, gleichsam durch eine ›Mentali-
tät‹ oder einen ›Geist‹ zusammengehaltenes Denkmuster bilden, und daß 
dieses Denkmuster Ausdruck verborgener Züge der individuellen Cha-
rakterstruktur ist« (Adorno et al. 1995[1950]: 1). Soziales und reaktives 
Verhalten wurde gemeinsam mit Anschauungen betrachtet. Man suchte 
nach einer Verbindung von Reaktions- und Verhaltensmustern zu spezi-
fischen Überzeugungen, die die Forschenden vorab als charakteristisch 
für den Faschismus identifiziert hatten. Das kommt einer Vermischung 
von Psychologie und Ideologiekritik gleich. 

 »Was das Individuum in Gegenwart anderer sagt; was es sagt, wenn es 
sich sicher vor Kritik fühlt; was es denkt, aber nicht sagen will; was es 
denkt, aber sich selbst nicht eingestehen will; was es geneigt ist zu den-
ken und zu tun, wenn es den verschiedensten Appellen ausgesetzt ist; 
– alle diese Phänomene können als Teile einer einzigen Struktur aufge-
faßt werden« (ebd.: 6). 

Grundlage dieser Struktur ist der Charakter. Er bringt das Verhalten 
eines Individuums hervor, bestimmt durch Reaktionspotenziale, deren 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Ursache spezifische Bedürfnisse (Triebe, Wünsche, emotionale Impul-
se) sind. Der autoritäre Charakter wurde entsprechend als die Ursa-
che spezifischer mit dem Faschismus assoziierter Meinungen, Attitüden 
und Wertvorstellungen angesehen. Es entstand die F-Skala (Faschismus- 
Skala). Sie sollte eine Messung der individuellen Neigungen einzelner 
Menschen, autoritären Strukturen zu unterliegen, ermöglichen. 

Fragen nach Autorität und Gehorsam standen auch auf der For-
schungsagenda des 1961 durchgeführten Milgram-Experiments. Aus-
gangspunkt war auch hier die Tatsache, dass:

»von 1933 bis 1945 Millionen unschuldiger Menschen auf Befehl syste-
matisch umgebracht wurden. Es wurden Gaskammern gebaut, Todesla-
ger bewacht, tägliche Leichenquoten mit der gleichen Effizienz produ-
ziert wie Geräte auf dem Fließband. Derart unmenschliche Prozeduren 
entsprangen vielleicht dem Gehirn eines einzelnen, doch konnten sie in 
solchem Ausmaß nur durchgeführt werden, wenn eine große Zahl von 
Menschen seinen Befehlen gehorchte.« (Milgram 1997[1974]: 17).

Es wird erzählt, dass Stanley Milgram sich schon als zwölfjähriger,  
jüdischer Junge fragte, ob so etwas wie der Holocaust auch in seiner 
Heimat den USA stattfinden könne (Zimbardo 2008: xiii). Offensicht-
lich aber fand er die Antworten seiner Lehrerinnen und Lehrer nicht sehr 
überzeugend. Sie versicherten ihm, dass dies unmöglich sei, weil in den 
USA nur friedliebende, gottesfürchtige Menschen leben würden, die kei-
ne Nazi-Mentalität besäßen.

Seine Experimente waren folgendermaßen aufgebaut. Einer Versuchs-
person wurde der Auftrag erteilt, einer anderen Person, die als eigent-
licher Proband15 ausgegeben wurde, elektrische Schläge zu versetzen. 
Die Versuchspersonen waren sich also nicht darüber bewusst, dass in 
Wirklichkeit ihr Verhalten untersucht wurde. Die Stromschläge wurden 
mit dem Vorwand gerechtfertigt, die Untersuchung befasse sich mit den 
Auswirkungen von Strafe auf das Lernen. Die Versuchsperson sollte die 
Stromstärke kontinuierlich erhöhen, selbst wenn der scheinbare Pro-
band bettelte aus dem Experiment entlassen zu werden oder qualvolle 
Schmerzen vorspielte. »Für die Versuchsperson ist die gegebene Situati-
on kein Spiel; ihr Konflikt ist heftig und deutlich erkennbar« (Milgram 
1997[1974]: 20). Immer, wenn die Versuchsperson zögerte, gab der Ver-
suchsleiter16 ihr den Befehl einen Elektroschock auszuteilen. Die Situati-
on war bewusst so gestaltet, dass die Versuchsperson einen klaren Bruch 
mit der Autoritätsperson herbeiführen musste, um das Experiment zu 
beenden. Einige protestierten, aber in der Summe zeigten die Versuche, 
dass ein hoher Prozentsatz dem Versuchsleiter gehorchte, »gleichgültig, 

15	 Generisches Masikulinum, da einerseits technischer Term und weil man sich 
hier auch nur eine einzelne Person vorzustellen hat.

16	 Generisches Maskulinum, s.o.

CHARAKTER UND PERSÖNLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

wie heftig das Opfer unter Schock auch fleht, gleichgültig, wie schmerz-
haft die Schocks zu sein scheinen, gleichgültig, wie sehr es darum bittet, 
erlöst zu werden« (ebd.: 21). Insgesamt wurden etwa zwei Drittel der 
Versuchspersonen in die Kategorie ›gehorsam‹ eingestuft.

Das von Philipp Zimbardo 1971 durchgeführte Stanford-Prison-Ex-
periment thematisiert ebenfalls Gewaltphänomene, die unter Bedingun-
gen von Autorität beobachtet werden konnten. Das Experiment sollte 
ursprünglich das Verhalten in Gefangenschaft untersuchen. Dazu wur-
de versuchsweise ein echtes Gefängnisleben nachgestellt. Versuchsper-
sonen waren zufällig in Wärter und Gefangene eingeteilt worden. Nach 
nur wenigen Tagen musste das Experiment vorzeitig abgebrochen wer-
den, weil die Gewalt eskalierte. Die von den Psychologen künstlich ge-
schaffene Welt setzte Prozesse in Gang, die zeigten wie »eine Vielzahl von 
scheinbar nebensächlichen situativen Variablen, etwa soziale Rollen, Re-
geln, Normen und Uniformen, so mächtige Auswirkungen auf alle in ih-
rem System verstrickten Beteiligten entfalten konnten« (Zimbardo 2008: 
412). Allein eine Veränderung der situationalen Umstände kann offen-
sichtlich eine ›Entmenschlichung‹ bewirken, sodass »Good People Turn 
Evil«, wie Zimbardo es im englischen Untertitel seines Buches »Der Lu-
zifer-Effekt« ausdrückt.

Beide Studien wurden heftig kritisiert. Über die Frage, ob dies an eini-
gen methodischen Schwächen lag, oder daran, dass die Experimente die 
sozialen Dynamiken und die Gewaltbereitschaft der Versuchspersonen 
unterschätzt hatten und damit die Tendenzen eines jeden Menschen zur 
bedingungslosen Befehlsbefolgung und mehr noch, zur Entfesselung des 
eigenen Aggressionspotenzials so schonungslos aufgedeckt haben, soll 
hier nicht diskutiert werden. Bleibt die Frage, ob es ethisch gerechtfer-
tigt ist, Versuchspersonen Situationen auszusetzen, in denen sie mögli-
cherweise unliebsame Eigenschaften ihrer Konstitution als menschliche 
Wesen offenbaren und welchen Stellenwert dieses sozialpsychologische 
Wissen haben kann. Diese Frage scheint vielen Menschen sehr unan-
genehm zu sein. »Die meisten Menschen verstecken sich hinter ego-
zentrischen Voreingenommenheiten, die die Illusion erzeugen, man sei 
außergewöhnlich. Solche eigennützigen Schutzschilde ermöglichen uns 
den Glauben, ein jeder von uns könne in einer beliebigen Prüfung sei-
ner persönlichen Integrität überdurchschnittlich gut abschneiden« (ebd.: 
4). Auch der Impuls die Schuld für die Nazi-Verbrechen ausschließlich 
in individuellen Voraussetzungen der Täterinnen und Täter zu suchen, 
ist demnach ein allzu einfacher Versuch, sich selbst vorzumachen, man 
selbst sei vor jeglicher Manipulation gefeit. Die Vorstellung man selbst 
würde unter ähnlichen Umständen niemals derartige Verbrechen begehen, 
sei aber Zimbardo zufolge eine gefährliche Illusion. Diese Haltung ma-
che auch den möglichen Nutzen sozialpsychologischer Untersuchung des 
Menschen für eine kritische Selbsterkenntnis der Menschheit zunichte.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

In den 1970er Jahren führte Henri Tajfel eine Reihe weniger dramati-
schere, dennoch aber ebenso einschlägige Experimente durch. Auf Grund-
lage der gewonnenen Ergebnisse formulierte er das Minimal-Gruppen-
Theorem und die Theorie sozialer Identitäten (Tajfel 1970; 1978; Tajfel 
& Turner 2005). Eine Reihe von Versuchspersonen wurden in Gruppen 
eingeteilt. Diese Einteilung beruhte auf völlig abstrakten Gruppenbezeich-
nungen, die keinerlei Bezug zum realen Leben der Versuchspersonen hat-
ten. Obwohl diese Gruppen rein fiktiv waren, zeigten die Teilnehmenden 
deutliche Tendenzen die eigene Gruppe gegenüber den anderen zu bevor-
zugen. Sie sollten zwischen verschiedenen Modi Geld zu verteilen wäh-
len. In der Regel entschieden sich die Probanden interessanterweise nicht 
für eine Lösung, die ihrer eigenen Gruppe den größtmöglichen Profit ein-
brachte, wenn dabei auch die anderen Gruppen viel gewannen. Mehr-
heitlich wurde eine Möglichkeit gewählt, bei der der Unterschied des Ge-
winns zwischen der eigenen Gruppe und den Anderen am größten war, 
auch wenn in diesem Falle für die eigene Gruppe nicht das Maximum er-
reicht werden konnte. Die Experimente wurden als Beleg für die eminen-
te Allgegenwärtigkeit von Gruppenzuschreibungsprozessen gelesen und 
zeugen von der menschlichen Tendenz zum Wettbewerb innerhalb dessen 
sich Gruppenzugehörigkeiten als soziale Identitäten etablieren.

Wie leicht Menschen individuelle Verhaltensweisen aufgeben, hatte 
bereits Elias Canetti (2015/2016[1960]) in seinen Untersuchungen zu 
massenpsychologischem Verhalten beschrieben. In Schilderungen eige-
ner Erfahrungen beschreibt er das Gefühl, gegen den eigenen Willen 
von Ereignissen mitgerissen zu werden und folgert daraus, dass es im 
Menschen einen anthropologischen Trieb gibt, in der Masse aufzugehen. 
Dieser stehe im Widerstreit zum Persönlichkeitstrieb, also dem Wunsch 
nach Individualisierung. An dieser Stelle sei lediglich auf die Analogie 
zur schon beschriebenen Dialektik des Selbst hingewiesen, die Anpas-
sung und Selbstbehauptung als widerstreitende Weltzugänge des Indivi-
duums beschreibt. Offensichtlich lassen sich diese Tendenzen bis zu den 
Extremen von mitläuferischer Assimilation und politischem Widerstand 
gegen Unrechtsregime fortschreiben.

Es gibt also zahlreiche psychologische und sozialpsychologische Ef-
fekte, die nahelegen, dass es nur allzu leicht ist, Menschen dazu zu be-
wegen, über ihr Moralempfinden hinauszugehen und Gewalt in Form 
von Erniedrigungen, Folter und Tötungen anzuordnen oder auszufüh-
ren. Da sich psychologische Studien in der Regel darum bemühen, dass 
ihre Versuchsgruppen die Gesamtbevölkerung möglichst gut repräsentie-
ren, kann dies auch kaum auf die individuelle Bösartigkeit einzelner In-
dividuen zurückgeführt werden. Die These von der Banalität des Bösen, 
die Hannah Arendt (2007[1963]) aufgrund ihrer Beobachtung der Ver-
handlung gegen den NS-Verbrecher Adolf Eichmann entwickelt, scheint 
in diesem Licht plausibler zu werden. Arendt war der Überzeugung, dass 

CHARAKTER UND PERSÖNLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

die Bemühungen der Staatsanwaltschaft nicht zielführend gewesen wa-
ren. Eichmann sollte als sadistisches Ungeheuer dargestellt und mög-
lichst öffentlichkeitswirksam verurteilt werden. Arendt sah das Problem, 
dass das Gericht unglaubwürdig erscheinen könne, da die Vorwürfe in 
dieser Konsequenz nicht zu beweisen waren. Sie beschreibt Eichmann 
als fantasielosen Bürokraten, als gewöhnlichen Karrieristen, der dem 
NS-Regime gesetzestreu ergeben war und fest davon überzeugt gewe-
sen war, nur Befehle befolgt zu haben. Er habe »sich nur, um in der All-
tagssprache zu bleiben, niemals vorgestellt, was er eigentlich anstellte« 
(ebd.: 56). Weder sei er ein Monster noch in besonderem Maße böse ge-
wesen. Die Banalität des Bösen zeigt sich Arendt zufolge vor allem da-
rin, dass er kaum zu eigenständigem Denken fähig sei. Vielmehr ver-
stecke er sich hinter klischeehaften Phrasen und einer bürokratischen 
Amtssprache. »Er war nicht dumm. Es war gewissermaßen schiere Ge-
dankenlosigkeit – etwas, was mit Dummheit keineswegs identisch ist –, 
die ihn dafür prädisponierte, zu einem der größten Verbrecher jener Zeit 
zu werden« (ebd.: 57).

Für derartige Aussagen erntete Arendt massive Kritik. Es wurde ihr 
vorgeworfen, sie sei der Verteidigungsstrategie Eichmanns aufgesessen. 
Die Verteidigung konzentrierte sich vor allem darauf, die Verantwortung 
Eichmanns herunterzuspielen. Tatsächlich aber seien so Hans Momm-
sen (2007) die Befehlsstrukturen innerhalb des NS-Regimes nicht so ein-
deutig ausgeprägt und absolut hierarchisch gewesen, wie vielfach ange-
nommen. Die umfassende Manipulation des totalitären Systems habe 
sich dadurch ausgezeichnet, dass es viele Grauzonen und Geheimhal-
tungsstrategien gab. Dies entspricht auch Arendts Auffassung von tota-
ler Herrschaft, die nur durch die Verbreitung eines Gefühls der Unsicher-
heit überhaupt möglich wird. Insofern hat Mommsen zufolge Arendts 
Perspektive bis heute Erklärungspotenzial.

»Hannah Arendts Darlegungen über die psychologische Wirkung der 
von totalitären Systemen betriebenen terroristischen Manipulation, der 
moralischen Abstumpfung und der Rolle von Pseudorechtfertigungen 
des Verbrechens bieten einen unentbehrlichen Schlüssel, um den Tatbe-
stand zu begreifen, daß viele Deutsche, darunter Inhaber von hohen Po-
sitionen innerhalb des NS-Regimes, subjektiv glaubwürdig bezeugten, 
von der systematischen Vernichtung des europäischen Judentums nichts 
gewußt zu haben.« (ebd.: 15)

Später haben Biographien Eichmanns (Cesarani 2004; Stangneth 2011) 
belegt, dass er die Konzentrationslager besucht hatte. Er wusste also 
zweifelsfrei, was dort vor sich ging. Er war Augenzeuge und trotzdem 
änderte er nichts an seinem Verhalten als Verantwortlicher für die Juden-
deportationen. In dieser Darstellung wird die Empörung über Arendts 
These nachvollziehbar. Milgram (1997[1974]: 22) formuliert aber: 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

»Irgendwie hatten die Leute das Gefühl, die monströsen Taten, die 
Eichmann verübte, könne nur eine brutale, perverse, sadistische Per-
sönlichkeit, eine Inkarnation des Bösen begangen haben. Nachdem 
ich in unseren Experimenten gesehen habe, daß sich Hunderte norma-
ler Durchschnittsmenschen der Autorität unterordneten, gelange ich 
zwangsläufig zu dem Schluß, daß Hannah Arendts Konzept von der 
Banalität des Bösen der Wahrheit näherkommt, als man sich vorzustel-
len wagen würde.« 

Hier schließt auch Zimbardo (2008) an; als er als psychologischer 
Sachverständiger das Gerichtsverfahren gegen Sergeant Ivan ›Chip‹ 
Frederick begleitet. Dieser war der Ausübung von Folterungen im Mi-
litärgefängnis Abu Ghraib angeklagt. Wie schon im Stanford-Prison-
Experiment beobachtet Zimbardo auch in diesem Fall eine Entmensch-
lichung (dehumanisation), die sich aus einer Verbindung verschiedener 
dynamischer psychologischer Prozesse ergeben hatte. Zu diesen Pro-
zessen zählte er: Deindividualisierung, Gehorsam gegenüber Autorität, 
Passivität im Angesicht von Gefahr, Selbstrechtfertigung und Rationa-
lisierung. Ähnlich erkennt Milgram (1997[1974]) als Quelle der Auto-
ritätshörigkeit: situative Bindungsmechanismen, Rechtfertigungen, Ge-
wöhnung und einen ›Gegen-Anthropomorphismus‹, der bewirkt, dass 
Individuen in situativen Vorkommnissen jegliche menschliche Verant-
wortung leugnen und die Geschehnisse als unpersönliche, systemische 
Vorgänge begreifen, denen sie selbst untergeordnet sind. Zudem stellt 
Milgram eine Herabwürdigung der Opfer fest, mittels derer die Be-
deutung der eigenen gewaltvollen Handlungen gegen die Opfer abge-
schwächt werden. Diese Herabwürdigung der Opfer sei zwar nicht Vo-
raussetzung für die Misshandlungen, sie diene aber der retrospektiven 
Rechtfertigung des eigenen Verhaltens. Viele Versuchspersonen protes-
tierten gegen die Anweisungen, gehorchten aber gleichzeitig. Das zeugt 
Milgram zufolge davon, dass der Ungehorsam gegen eine Autorität nicht 
nur Worte erfordert. Vielmehr muss ein Mensch auch die Fähigkeit ha-
ben, seine Überzeugungen und Wertmaßstäbe in tatsächliches Handeln 
umzusetzen.

Zimbardo argumentiert für eine Integration verschiedener Perspek-
tiven. Psychologische Erkenntnisse über das individuelle Verhalten in 
sozialen Situationen müsse man sich wie gesellschaftswissenschaftliche 
Erkenntnisse über Verhaltenstendenzen vorstellen. Sie könnten prob-
lematische Situationen aufzeigen. Darüber hinaus müssen aber immer 
auch die persönlichen Voraussetzungen des Einzelnen Betrachtung fin-
den. »Ein fundiertes Verständnis der Dynamik menschlichen Verhal-
tens erfordert, dass wir Ausmaß und Grenzen persönlicher Macht, si-
tuativer Macht und systemischer Macht erkennen« (Zimbardo 2008: 
xvi). Möchte man unerwünschtes Verhalten von Einzelpersonen oder 

CHARAKTER UND PERSÖNLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

Gruppen ändern oder verhindern, dann erfordert das demnach drei  
Perspektiven. Erstens ergibt sich die Handlungsmacht einer Person aus 
den persönlichen Stärken, Tugenden und Schwachstellen, die sie in eine 
bestimmte Situation hineinbringt. Darüber hinaus muss zweitens der 
Komplex der Macht der Situation untersucht werden. Demnach sind in 
gegebenen Verhaltenssituationen situative Kräfte wirksam, welche ver-
ändert oder vermieden werden können. Dies kann so Zimbardo einen 
größeren Einfluss auf die Reduzierung unerwünschten individuellen Ver-
haltens haben als Appelle an die persönliche Verantwortung. Drittens 
ist aber auch noch die Macht des Systems zu betrachten, die sich aber 
in der Regel hinter einem Vorhang der Verschleierung verbirgt. Leider 
können aber weder Verhaltensänderungen noch Veränderungen der Si-
tuation herbeigeführt werden, wenn nicht die systemimmanenten Vor-
schriften und Regulierungen vollständig verstanden sind. In diesem Sin-
ne ist es Zimbardo zufolge unangemessen, dass das Gericht im Falle Ivan  
Frederick keinerlei strafmildernde Gründe gelten ließ. Er empört sich da-
rüber, dass die Verantwortung höherer Stellen nicht anerkannt wurde. 
So »klage ich ein Quartett hochrangiger Militäroffiziere an und erhebe 
dann den Vorwurf der Mittäterschaft gegen die zivile Befehlsstruktur der 
Bush-Administration« (ebd.: xix). 

Zimbardo ist der Meinung, dass Frederick als Mitläufer, der er sicher-
lich war, zweifelsohne der Banalität des Bösen unterlag. Er wird aber nicht 
müde zu betonen, dass der Versuch, die situativen und systemischen Bei-
träge zum Verhalten einer Person zu verstehen, diese Person nicht von ih-
rer Verantwortung für unmoralische, illegale oder böse Taten entbindet. 
Es ist durchaus möglich, sich den situativen Kräften und dem System zu 
widersetzen. Wir können »lernen, wie wir uns gegen sie zur Wehr setzen 
können. In allen Situationen, die wir betrachtet haben, hat es immer eini-
ge wenige gegeben, eine Minderheit, die aufrecht geblieben sind« (ebd.: 
413). Auch im Milgram-Experiment weigerten sich einige Personen die 
Stromschläge auszuführen. Es gibt also die Möglichkeit den Zwängen 
und Versuchungen der Situation zu widerstehen. In diesem Sinne erkennt 
Arendt im Interesse an den NS-Prozessen auch eine grundlegende Frage:

»Sie betrifft das Wesen und Funktionieren der menschlichen Urteils-
kraft. Was wir in diesen Prozessen fordern, ist, daß Menschen auch dann 
noch Recht von Unrecht zu unterscheiden fähig sind, wenn sie wirklich 
auf nichts anderes mehr zurückgreifen können als auf das eigene Urteil, 
das zudem unter solchen Umständen in schreiendem Gegensatz zu dem 
steht, was sie für die einhellige Meinung ihrer gesamten Umgebung hal-
ten müssen. Und diese Frage ist um so ernster, als wir wissen, daß die 
wenigen, die unbescheiden genug nur ihrem eigenen Urteil trauten, kei-
neswegs identisch mit denjenigen waren, für die die alten Wertmaßstä-
be maßgebend geblieben oder die sich von einem kirchlichen Glauben 
leiten ließen.« (Arendt 2007[1963]: 64)

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

Der Widerstand gegen das Naziregime ging nicht etwa von den konser-
vativen Werten kirchlicher oder moralischer Institutionen aus, sondern 
von Menschen deren individueller Wille zur Verantwortung sie, aus wel-
chen Gründen auch immer, zur Gegenwehr mahnte. Aber wie gestaltet 
sich Verantwortung heute? Ein verbindlicher moralischer Standpunkt 
scheint heute noch weit schwerer zu identifizieren zu sein. Wie kann man 
sich in der vernetzten globalisierten Welt sicher sein, dass man mit der 
nächsten einfachen Tätigkeit nicht Mitschuld an einem himmelschreien-
den Unrecht trägt. Wir erkennen die in Kapitel 2 diskutierte Frage nach 
der Verantwortung des Einzelnen bei gleichzeitiger Ohnmacht vor den 
Verhältnissen. Bei der Wahl gesellschaftliche Bedingungen hinzunehmen 
oder sich gegen sie zur Wehr zu setzen; in dieser Dialektik des Selbst, 
steht heute nicht nur Gehorsam im Konflikt mit Widerständigkeit. Auch 
Eskapismus steht im Widerstreit zu politischer Bildung.

Moralisches Verhalten und Persönlichkeitsentwicklung

Zimbardo (2008: 420) weist darauf hin, dass die Bildung der eigenen 
Person eine langfristige Angelegenheit ist: »Ich möchte Sie vor kor-
rupten Sünden und kleinen Übertretungen warnen, zum Beispiel vor 
Schummeln, Lügen, Schwatzhaftigkeit, Verbreiten von Gerüchten, La-
chen über rassistische oder sexistische Witze, Spott und Schikanen – 
denn das können kleine Schritte zu größeren Sündenfällen sein.« Es 
ist kaum zu erwarten, dass eine Person, die sich regelmäßig in kleinen 
Dingen einen Vorteil verschafft, sich dann in größerem Maßstab für 
Gerechtigkeit einsetzt. Wenn eine Person, in Fällen kleiner Vorteilsnah-
men, Nervenkitzel oder Genugtuung empfindet, dann ist eher davon 
auszugehen, dass diese Empfindungen noch einmal gesteigert werden, 
wenn größere Ressourcenkontingente zur Disposition stehen. Wie eine 
schleichende Entmenschlichung kann sich Zimbardo zufolge aber auch 
eine Kultivierung moralischen Tuns nur über einzelne alltägliche, situa-
tive Entscheidungen ergeben. Ebenso unbeachtet wie einzelne Individu-
en langsam in unsoziale Verhaltensweisen abgleiten, bilden andere eine 
moralisch gefestigte Persönlichkeit aus. Die einen verlieren, über eine 
Serie kleiner Ereignisse unmoralischen Handelns, langsam den Kontakt 
zu ihren gemeinschaftsorientierten Moralempfindungen oder ihrer Fä-
higkeit situativ wahrzunehmen, wenn anderen Unrecht zu Teil wird. 
Sie verstricken sich in ein Gemenge von Unehrlichkeiten und Selbsttäu-
schungen. Andere hingegen – und auch das geschehe Zimbardo zufolge 
ganz alltäglich, unbeachtet im Kleinen – stärken sukzessive ihre mora-
lische Integrität und Empathie. Auf diese Weise entwickeln sie die Fä-
higkeit, moralisch heikle Situationen zu erkennen und erhöhen für sich 
die Chance, sich im Ernstfall von situativen Kräften und Autoritäten 

CHARAKTER UND PERSÖNLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

lossagen zu können. Zimbardo setzt der Banalität des Bösen damit eine 
banality of heroism entgegen. 

Auch wenn diese erste Darstellung von Persönlichkeitsbildung sehr 
schwarz-weiß gezeichnet ist, so macht sie doch deutlich, dass Menschen 
einen Einfluss auf ihre Persönlichkeitsentwicklung haben können. Zim-
bardo vertritt in seinen frühen Studien noch einen Begriff von Persön-
lichkeit, wonach diese sich anhand aktueller Verhaltensformen identifi-
zieren lässt. Infolge der Beobachtungen im Stanford Prison Experiment 
gilt sein erstes Interesse der Frage, wie es möglich ist, dass Persönlich-
keitsveränderungen so plötzlich auftreten können. Dieser Begriff von 
Persönlichkeit, lässt langfristige Aspekte der Entwicklung von Wider-
standssensibilität durch Persönlichkeitsentwicklung außer Acht. Diese 
formuliert er schließlich in einem 10 Punkte Programm zum Widerstand 
gegen schädliche gesellschaftliche Einflüsse (ebd.: 415ff.). 

Es verdichten sich also zunehmend die Hinweise, dass eine Übernah-
me von Verantwortung lediglich durch den balancierten Ausgleich zwi-
schen Selbstbehauptung in und Anpassung an die Gemeinschaft möglich 
wird. Die Dialektik des Selbst muss sensibel und reflektiert geführt wer-
den, sodass eine gemeinwohlorientierte Entwicklung der eigenen Persön-
lichkeit bei gleichzeitiger Achtung der eigenen individuellen Bedürfnisse 
erreicht werden kann. 

3.7 Persönlichkeitspsychologie

Es ist erstaunlich, wie wenig Beachtung dem Begriff der Persönlichkeit 
in aktuellen geistes- und gesellschaftswissenschaftlichen Debatten zu-
teilwird. Wahrscheinlich liegt das daran, dass Persönlichkeit intuitiv 
als die individuelle Ausstattung einzelner Menschen angesehen wird, 
auch wirken grundlegende Definitionen von Persönlichkeit auf den ers-
ten Blick individualistisch. »Unter der Persönlichkeit eines Menschen 
wird die Gesamtheit seiner Persönlichkeitseigenschaften verstanden: die 
individuellen Besonderheiten in der körperlichen Erscheinung und in 
Regelmäßigkeiten des Verhaltens und Erlebens« (Asendorpf & Neyer 
2012: 2). Dieses regelmäßige Verhalten und Erleben kann aber nur in-
nerhalb sozialer Prozesse stattfinden und ist damit grundlegend sozial. 
Die Frage nach der Persönlichkeit bezieht sich ganz grundlegend auf Di-
mensionen des sozialen Zusammenlebens. Die Persönlichkeitspsycho-
logie unterscheidet individuelle Verhaltensdispositionen hinsichtlich ih-
rer sozialen Funktionen und Eigenschaften. Es lässt sich auch zwischen 
einer allgemeinen Persönlichkeitspsychologie und einer differentiellen 
Persönlichkeitspsychologie unterscheiden, wonach ersterer die Aufga-
be zukommt, zu klären, welche Eigenschaften bei Menschen überhaupt 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

vorkommen können, während zweite untersucht, wie sich Menschen 
voneinander unterscheiden. »Da sich Persönlichkeit aber häufig erst da-
rüber definiert, was jemanden ›einzigartig‹ macht und somit wie man 
sich von anderen Personen unterscheidet, fließt dadurch eine differenti-
elle Perspektive mindestens indirekt immer mit ein« (Rauthmann 2017: 
4). Der Persönlichkeitspsychologie ist die Sozialität des Menschen also 
immer implizit, denn schließlich ist ein Sich-unterscheiden nur in ei-
nem sozialen Zusammenhang und vor dem Hintergrund der Überein-
kunft über die soziale Bedeutung bestimmter Eigenschaften möglich. 
Damit steht die Persönlichkeitspsychologie ganz im Zeichen der zuvor 
beschriebenen Philosophie der Person, denn sie sucht nach allgemei-
nen Prinzipien der Entwicklung, der Organisation und des Ausdrucks 
von Personen. 

Persönlichkeitspsychologie und das Primat der Individualität

Ähnlich wie die Philosophie eine Person als Solitär in Gemeinschaft 
erkennt, so betonen auch Psychologen, »daß das hervorragende Kenn-
zeichen des Menschen seine Individualität ist« (Allport 1970[1949]: 3). 
Gordon Willard Allport zufolge sollte die Individualität eines Menschen 
als Gestalt begriffen werden. Dabei ist die Bandbreite möglicher Varia-
tionen menschlicher Individuen unüberschaubar groß. Zwar teilen alle 
Menschen eine gemeinsame Grundkonstitution, aber »niemand ist nor-
mal (im Sinne von durchschnittlich)« (ebd.: 7). Die generellen Prinzipien 
des biologischen und psychischen Funktionierens sind allen gemein, aber 
allein die genetisch möglichen Unterschiede sind unerschöpflich und hin-
zu kommen noch biochemische Variationen der Körperfunktionen, die 
sich jeweils ebenfalls innerhalb weiter Grenzen individuell ausprägen. 
Allport zufolge untersucht die Wissenschaft leider allzu oft nur abgrenz-
bare Funktionen in deren natürlicher Kausalität. In der Regel verliert sie 
dabei das Interesse »an der gegenseitigen Abhängigkeit von Teilsystemen 
innerhalb des ganzen Systems der Persönlichkeit« (ebd.: 8). Eine Person 
sollte seines Erachtens aber sowohl nomothetisch, in ihrer menschlichen 
Natur, also auch idiographisch, in ihrer Individualität, erfasst werden. 
Das verlangt von der Persönlichkeitspsychologie ein beständiges Alter-
nieren zwischen Universalität und individueller Spezifizität. Dabei muss 
man sich Allport zufolge an einem Primat der Individualität orientieren. 

Individualität erschöpft sich nach Allport nicht in der Summe der in 
einer Person verwirklichten Eigenschaften. Zwar lassen sich diese Ei-
genschaften katalogisieren und messen. So erfüllten Personen sowohl 
universelle Normen (die menschliche Natur betreffend), gruppenspezi-
fische Normen (typisch innerhalb von sozialen Zusammenhängen) als 
auch individuelle Normen (die für eine bestimmte Person typischen 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

Verhaltensweisen). Ähnlich rekonstruiert Rauthmann (2017: 14) vier  
Persönlichkeitsbereiche, wozu er erstens die Morphologie der biologi-
schen Merkmale zählt. Diese sind zwar in dem Sinne universell, als dass 
sie an sich jedem Menschen zukommen, doch lassen diese Merkmale ein 
breites Spektrum individueller Ausprägungen zu. Zweitens kommen auch 
grundlegende Dispositionen als zeitlich stabile Tendenzen des Erlebens 
und Verhaltens jedem Menschen zu. Auch diese erfahren eine jeweils in-
dividuelle Ausprägung. Drittens beschreibt Rauthmann Adaptationen, 
die jeweils für sich genommen kontextualisiert sind, also von bestimm-
ten Menschen auf gewisse Orte, Zeiten, Entwicklungsschritte und soziale 
Rollen bezogen werden und welche diesem Menschen dann auf eine ganz 
spezifische Weise zukommen. Schließlich gibt es noch Narrative, worun-
ter Selbst- und Identitätsmerkmale zählen, die eine Person im Laufe ihres 
Lebens ausbildet. Möchte man also eine Persönlichkeit fassen, dann kön-
nen die individuellen Eigenschaften, die eine Person auf diesen Ebenen 
zeigt, nicht einfach aufaddiert werden. Ein Mensch »hat sicherlich viele 
Attribute, die charakteristisch sind für die menschliche Art, und viele, die 
den Angehörigen seiner Kultur zukommen: aber bei ihm sind sie alle zu 
einem einzigartigen idiomatischen System verwoben. Seine Persönlichkeit 
enthält nicht drei Systeme, sondern nur eins« (Allport 1970[1949]: 14). 

Die Herausbildung eines individuellen Lebens, mit eigener individu-
eller Sinngebung, sollte als die Entwicklung eines inneren Systems be-
griffen werden. Dies funktioniert nicht nur aus biologischen und dyna-
misch-psychologischen Gesetzmäßigkeiten heraus, sondern entwickelt 
sich auch durch intrapersonelle Kausalitäten. So ist es dann etwa mög-
lich, dass ein konkretes Ereignis von vielen Anwesenden miterlebt wird, 
aber nur auf eine einzelne Person eine nachhaltig prägende Wirkung 
hat. Dies ist möglich, wenn dieses Ereignis auf besondere Weise mit der 
spezifischen momentanen oder konstitutionellen, psychischen Gestalt 
dieser Person korrespondiert (ebd.: 10f.). Diese Prozesse konstituieren 
nicht zuletzt auch ein Feld sozialer Erfahrungen, innerhalb dessen auch 
dem Geist, im Sinne einer reflexiven Intelligenz, eine wirksame Rolle 
zukommt. »Das Persönlichkeitssystem ist ein komplexes Produkt der 
biologischen Ausstattung, der kulturellen Formung, des kognitiven Stils 
und des geistigen Tastens« (ebd.: 564). Eine zentrale Aufgabe der Per-
sönlichkeitspsychologie liegt demnach nicht allein darin, Persönlichkei-
ten zu beschreiben, sondern auch darin die Bedingungen der Persönlich-
keitswerdung zu klären.

Transaktionale Persönlichkeitspsychologie 

Der Prozess der Herausbildung einer Persönlichkeit wird in der Psycholo-
gie zunehmend als ein transaktionaler Prozess verstanden (Asendorpf & 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

Neyer 2012; Asendorpf 2014; Rauthmann 2017). Die Vorstellung, dass 
Persönlichkeiten als offene Systeme zu begreifen seien, die in Transakti-
on mit ihrer Umwelt stehen, geht auf den oben schon zitierten Gordon 
Allport zurück. In dessen eigener Forschung wurde sie aber lange von 
einem Interesse an Persönlichkeitsmerkmalen (personality traits) über-
deckt. Eine Forschung zu Persönlichkeitsmerkmalen interessiert sich in 
erster Linie für die Konstanz und mittelfristige Stabilität individueller 
Verhaltensdispositionen. Die transaktionale Persönlichkeitspsychologie 
fragt darüber hinaus auch, ob und wodurch es langfristig zu Verände-
rungen von Persönlichkeitsstrukturen kommt (Asendorpf & Neyer 2012: 
263ff.; Rauthmann 2017: 439ff.). Sie baut auf einem dynamisch-interak-
tionistischen Paradigma auf, welches von einer Wechselwirkung zwischen 
Umwelt und Individuum ausgeht. »Die Umwelt beeinflusst Persönlich-
keitsveränderungen, die Persönlichkeit beeinflusst Umweltveränderun-
gen« (Asendorpf & Neyer 2012: 39ff.). Die Bedeutungen der Begriffe 
›Transaktion‹ und ›Interaktion‹ liegen dabei sehr nahe beieinander. In der 
Regel ist von ›Interaktionen‹ die Rede, wenn konkrete Einflussnahmen 
handelnder Individuen gemeint sind, während der Begriff ›Transaktion‹ 
auf einer abstrakteren Ebene Verwendung findet, wenn der spezifische 
Charakter der gegenseitigen Beeinflussung diskutiert wird. 

Persönlichkeit ist das Resultat sozialer Prozesse. Die lange Zeit ak-
zeptierte klassisch-sozialisationstheoretische Sicht, wonach vor allem das 
gesellschaftliche Umfeld die Persönlichkeitsentwicklung eines Menschen 
prägt, wurde abgelöst. »Anlass war die Erkenntnis zu Beginn der sieb-
ziger Jahre, dass Korrelationen zwischen elterlichem Erziehungsstil und 
kindlicher Persönlichkeit auch durch das Kind selbst bedingt sein kön-
nen« (Asendorpf 2014: 351). In dieser Perspektive sind drei Grundannah-
men zentral. Einerseits die mittelfristige Stabilität von Persönlichkeiten. 
Zweitens, die Plastizität, also die Möglichkeit, dass sich Persönlichkeiten 
wie auch die Umwelten von Personen trotz Stabilität verändern können, 
und drittens, dass dies durch dynamische Transaktionen geschieht. Dies 
können sein: »(a) Prozesse innerhalb der Person, (b) Prozesse in oder von 
ihrer Umwelt, (c) Einflüsse von der Person auf die Umwelt und (d) Ein-
flüsse von der Umwelt auf die Person« (Rauthmann 2017: 439). Das dy-
namisch-interaktionistische Modell der transaktionalen Persönlichkeits-
entwicklung geht von einer gegenseitigen Hervorbringung von Person 
und Umwelt aus. Die resultierenden Auswirkungen können derart tief-
greifend sein, dass sogar genetische Veränderungen nachweisbar sind. »Im 
Verlauf der Persönlichkeitsentwicklung kommt es zu einer dynamischen 
Interaktion von genetischen und Umweltbedingungen der Persönlichkeit, 
die durch die Persönlichkeit vermittelt wird« (Asendorpf & Neyer 2012: 
45). So zeigte die Verhaltensgenetik, dass lebensweltliche Erfahrungen 
Auswirkungen auf die Genregulierung haben können. »Gene sind kei-
ne Autisten«, sie reagieren insbesondere auf Stress (Bauer 2012[2002]: 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

20ff.; 163ff.). Dies kann insbesondere bei Patientinnen und Patienten 
mit PTBS (posttraumatischer Belastungsstörung) untersucht werden, 
denn diese weisen einen generell erhöhten Stresspegel auf. Es wurde die 
dauerhafte Aktivierung stressrelevanter Gene nachgewiesen, die zu ei-
ner erhöhten Freisetzung des Corticotropin-releasing Hormons (CRH) 
und damit verbunden zu einem dauerhaft erhöhter Cortisonspiegel füh-
ren. Diese Veränderungen betreffen den sogenannten Phänotyp des  
Genoms, nicht die DNA-Sequenz an sich, diese bleibt unverändert. Sie 
betreffen also die Funktionsweise der Gene. Da diese Veränderungen vor 
allem die Angstregulation beeinflussen, haben sie direkten Einfluss auf 
das Sozialverhalten der Betroffenen. Es gilt demnach als nachgewiesen, 
dass soziale Erfahrungen auf die Erbsubstanz einwirken und umgekehrt. 
Gleichzeitig wurde auch gezeigt, dass Psychotherapie derartigen Verän-
derungen effektiv begegnen kann. 

Soziale Bedingungen haben aber nicht nur Auswirkungen auf Persön-
lichkeitsmerkmale. Sie haben auch unmittelbare Konsequenzen für die 
Gesundheit eines Menschen. So wurde beispielsweise nachgewiesen, dass 
psychische Faktoren in direktem Austausch mit dem Immunsystem ste-
hen. Botenstoffe des zentralen Nervensystems wirken auf das Immunsys-
tem und vice versa. Diese Erkenntnis begründet nicht nur das neurowis-
senschaftliche Paradigma der Persönlichkeitspsychologie (vgl. Asendorpf 
& Neyer 2012), sondern auch die medizinische Disziplin der Psycho-
neuroimmunologie (vgl.: Schubert 2011; Bauer 2012[2002]). Demnach 
ist der Mensch als ein komplexes biopsychosoziales System zu verste-
hen. Verschiedene Rückkopplungskreisläufe steuern Effekte auf unter-
schiedlichen Integrationsebenen von Gesundheit und Krankheit (biome-
dizinisch, psychologisch und öko-sozial) (vgl. Egger 2005; Pauls 2013). 
Auch bei Personen, die ungewollt an Einsamkeit leiden, wurde eine Er-
höhung des Corticotropin-releasing Hormons (CRH) gemessen. Weil 
dies immundepressiv wirkt, besteht in stressbelasteten Lebenssituatio-
nen oder bei Depressionen ein erhöhtes Krankheitsrisiko. So ist zum Bei-
spiel die Zahl und Funktionstüchtigkeit von NK-Zellen, deren Aufgabe 
es ist, infizierte oder bösartige Zellen zu töten, stark eingeschränkt. Pa-
tienten mit Posttraumatischer Belastungsstörung erkranken deswegen 
auch weit häufiger an Lungenerkrankungen, rheumatischen Erkrankun-
gen, Herz-Kreislauf-Erkrankungen und Krebs. Sie haben auch eine deut-
lich niedrigere Lebenserwartung. Es gibt zudem Hinweise darauf, dass 
Stress unmittelbar die Anfälligkeit für Infektionskrankheiten erhöht, die 
Wundheilung verlangsamt sowie Entzündungen und Altern begünstigt 
(Glaser & Kiecolt-Glaser 2005).

Generell kann man von einer biologischen Speicherung biographi-
scher Erfahrungen sprechen (Bauer 2012[2002]). Gesundheit und Per-
sönlichkeit hängen direkt miteinander zusammen. Der Grad des Wohl-
befindens einer Person beeinflusst entscheidend deren Wahrnehmung 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

von Situationen und ihr soziales Verhalten. Individuen können körper-
liche Erfahrungen machen, die sie nachhaltig prägen, aber auch ihre 
körperliche Erscheinung – insbesondere körperliche Attraktivität – pro-
duziert spezifische prägende Erfahrungen. Zudem erleben Personen al-
tersbedingte Veränderungsprozesse. Im Übergang der Pubertät unter-
liegt ein Individuum besonderen Prozessen, die dafür sorgen, dass nach 
Ablauf dieser Phase ganz andere Beziehungen zu den Mitmenschen 
möglich und notwendig sind. In diesem Fall sind das natürliche biolo-
gische Reifungsprozesse, die selbstverständlich auch mit entsprechen-
den Veränderungen der Persönlichkeit einhergehen. Zudem bilden sich 
Rangordnungscharakteristika aus, die dadurch bestimmt sind, dass sich 
Individuen in sozialen Systemen wahrnehmen. 

Die transaktionale Persönlichkeitspsychologie versteht Persönlich-
keitsveränderung als sozialen Prozess, der durch vielfältige Faktoren be-
einflusst wird. Damit macht die Persönlichkeitspsychologie Persönlich-
keitsveränderungen auch bis zu einem gewissen Grad vorhersagbar, doch 
darf dabei keine strikte Kausalität im Sinne einer Ursache-Wirkungs- 
Beziehung angenommen werden (Asendorpf & Neyer 2012: 284). Viel-
mehr muss von Einflüssen ausgegangen werden, die nur die Möglichkeit 
bestimmter Persönlichkeitsveränderungen erhöhen oder verringern, also 
von probabilistischen Wenn-dann-Beziehungen. Kein Individuum wird 
notwendigerweise aggressiv, weil es von den Eltern geschlagen wird. In 
der Persönlichkeitspsychologie wird deswegen nicht von ›Ursachen‹, son-
dern von ›Bedingungen‹ gesprochen und jede Persönlichkeit geht ent-
sprechend auf ein mehr oder weniger komplexes Zusammenspiel der-
artiger Bedingungen zurück. Heute gibt es zahlreiche Forschungen zu 
Einflussfaktoren und Möglichkeiten von Persönlichkeitsveränderungen 
(Asendorpf & Neyer 2012: 263ff.; Rauthmann 2017: 417ff.). Zusam-
menfassend lässt sich sagen, dass davon ausgegangen wird, dass Persön-
lichkeitsveränderungen zwar über die gesamte Lebensspanne stattfinden, 
diese Veränderungen sich im Erwachsenenalter jedoch deutlich reduzie-
ren. Generell wirken bei der Entwicklung einer individuellen Persönlich-
keit biologische (z.B. entwicklungsphysiologische Lebensphasen, Rei-
fung), umweltbedingte (z.B. Rollenbilder, Gruppenerwartungen, Kultur) 
und interpersonelle Prozesse (z.B. Selbstregulation, Identitätsbildung) zu-
sammen. Personen können sich beispielsweise durch Erwerb von Fähig-
keiten und Fertigkeiten, die Reflexion von Wertvorstellungen, oder in ih-
rer Selbstwahrnehmung weiterentwickeln. In diesen Bereichen versucht 
eine Person in der Regel planmäßig und freiwillig zu wachsen. Persön-
lichkeitsmerkmale (traits) erweisen sich dabei als relativ konstant; wei-
terentwickeln lässt sich vor allem der Umgang mit diesen Merkmalen. 

Viele Persönlichkeitsveränderungen treten auch unfreiwillig auf, etwa 
wenn eine Krankheit der Nerven die Reizbarkeit erhöht oder wenn ein 
Schicksalsschlag einen Menschen unerwartet in den Möglichkeiten zur 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

Verwirklichung seiner Wünsche einschränkt. Einsamkeit oder eine chro-
nische Krankheit können einen Menschen über die Jahre mit Bitter-
keit erfüllen. Im Kontext dieser Untersuchung macht es deswegen Sinn 
von Persönlichkeitsentwicklung nur dann zu sprechen, wenn Menschen 
sich derartiger Veränderungsprozesse bewusst sind und diese auch in 
der ein oder anderen Weise selbst steuern. Unter Persönlichkeitsverän-
derungen, seien demnach diejenigen Variationen zu versammeln, de-
nen ein Individuum unwillentlich unterliegt. Diese Unterscheidung wird 
in der Persönlichkeitspsychologie heute in der Regel nicht getroffen, 
da das aktive Verändern von Persönlichkeit nicht Teil der modernen 
Persönlichkeitspsychologie ist (Rauthmann 2017: 7). Im Rahmen von 
Theorietraditionen, die heute als ›klassisch‹ gelten können, etwa lern-
theoretischen, humanistischen oder phänomenologischen Ansätzen, ist 
dies aber durchaus Thema gewesen. Um der Frage nach der selbst-
geführten Persönlichkeitsentwicklung näher zu kommen, muss diese 
Untersuchung also an einem bestimmten Punkt wieder den Ausgang 
aus der Persönlichkeitspsychologie finden. Die Tatsache der relativen 
Stabilität von Persönlichkeitsmerkmalen und deren zunehmende 
Stabilisierung im Laufe des Lebens, gibt aber Anlass, zuvor noch 
diesen Bereich zu betrachten. Dabei wird nochmals deutlich werden, 
dass der Terminus ›Persönlichkeit‹, auch wenn er auf den ersten Blick 
auf die individuelle Ausstattung eines Menschen abzuheben scheint, 
auf elementare Weise Charakteristika der sozialen Orientierung eines 
Menschen bezeichnet.

Persönlichkeitsmerkmale

In der Regel wird in der Persönlichkeitspsychologie zwischen stabilen Ei-
genschaften (traits) und momentanen Zuständen (states) von Personen 
unterschieden (Rauthmann 2017: 8ff.). Die Forschung zu Persönlich-
keitsmerkmalen beschäftigt sich mit der Frage, wie Menschen in einem 
Bereich der Normalität voneinander abweichen. Eine gängige Klassifi-
zierung zur Charakterisierung von Persönlichkeiten sind die fünf Fakto-
ren der Persönlichkeit, die oft auch als die ›big five‹ bezeichnet werden. 
Hierzu zählen 1) Offenheit für neue Erfahrungen, 2) Gewissenhaftig-
keit, 3) Extraversion, 4) Verträglichkeit und 5) Neurotizismus (Asen-
dorf & Neyer 2012: 103ff; Rauthmann 2017: 22). Offenheit für neue 
Erfahrungen bezieht sich auf die intellektuelle Neugierde eines Men-
schen, also auch auf dessen Sinn für Kunst und Kreativität. Gewissen-
haftigkeit bestimmt den Grad an Ordnung, Ausdauer und Zuverläs-
sigkeit, die eine Person an den Tag legt. Extraversion bezeichnet einen 
Sinn für Geselligkeit und Aktivität, während die Verträglichkeit misst, 
wie freundlich, geduldig und hilfsbereit eine Person anderen gegenüber 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

ist. Neurotizismus hingegen verweist auf Nervosität, Angst und Stim-
mungsschwankungen. Diese fünf Merkmale wurden mittels einer lexi-
kalischen Faktorenanalyse als linear unabhängige Dimension menschli-
chen Verhaltens bestimmt und mehrfach bestätigt. Sie stellen demnach 
unabhängige Freiheitsgrade dar, was bedeutet, dass Individuen, die auf 
der einen Dimension eine Veränderung erfahren, nicht zwangsläufig 
auch ihre Position auf einer der anderen Skalen verändern. Eine Person 
kann durch Bestimmung dieser fünf Faktoren individuell charakterisiert  
werden. Dies ist sowohl für Erwachsene als auch für Kinder möglich. 
Über weitere sprachwissenschaftliche Forschungen wurde die Gültigkeit 
der big five auch für die englisch-, deutsch- und niederländischsprachige 
Bevölkerung nachgewiesen. Wird ein Vergleich mit anderen kulturellen 
Hintergründen angestrebt, dann empfehlen einige Arbeiten aber eine 
Reduktion auf drei Faktoren (Saucier & Goldberg 2001). Manchmal 
wird auch ein sechster Faktor vorgeschlagen. Ehrlichkeit/Bescheidenheit 
wird als möglicherweise ebenfalls interkulturell gültig diskutiert (Ashton 
et al. 2004; Rauthmann 2017: 279). Die Persönlichkeitspsychologie hat 
standardisierte Verfahren entwickelt, diese Merkmale zu messen. Dabei 
können metrische Skalen zum Einsatz kommen. In der Tatsache, dass auf 
allen Dimensionen jeweils unabhängige Werte möglich sind, deutet sich 
die schiere Vielfalt möglicher individueller Ausprägungen an. Individuen 
lassen sich untereinander vergleichen (komparativer Ansatz) wie es auch 
möglich ist einzelne Individuen zu charakterisieren und im zeitlichen Ver-
lauf auf Persönlichkeitsveränderungen zu untersuchen. 

Auffällig ist der soziale Charakter der big five Kategorien. Bei den 
Faktoren Extraversion und Verträglichkeit ist er offensichtlich. Verträg-
lichkeit bezieht sich direkt auf den Umgang mit anderen Menschen, also 
auf Fragen danach, wie sehr eine Person auf Harmonie bedacht ist oder 
wie freundlich und vertrauensvoll sie auftritt. Extraversion steht in di-
rektem Kontakt mit Geselligkeit, schließlich kann man am besten mit 
animierenden Menschen ausgelassen und fröhlich sein. Gleichzeitig wird 
aber auch deutlich, dass ein Unvermögen auf diesen Dimensionen den 
sozialen Rückzug einer Person wahrscheinlich machen. Auch Offenheit 
und Gewissenhaftigkeit tragen in der Regel zu sozialer Beliebtheit bei. 
Mit kreativen Menschen wird es selten langweilig und eine gewisse Ver-
lässlichkeit ist auch gerne gesehen. Auch auf dieser Dimension scheint es 
von Vorteil zu sein, einen hohen Wert zu erzielen. Neurotizismus hinge-
gen scheint anders gelagert. Ängste, Nervosität und pessimistisches Den-
ken stellen für soziales Miteinander eher Disqualifikationskriterien dar. 
Genauso aber kann auch Gewissenhaftigkeit zu Zwanghaftigkeit werden 
und Offenheit für Neues, zur flatterhaften Suche nach dem immer neuen 
Kick. Ohne ein gesundes Maß an Ängsten und angemessener Kenntnis 
realer Gefahren wäre sicher auch kein sicheres Leben möglich. In einer 
sozialwissenschaftlichen Betrachtung lassen sich die fünf Dimensionen 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

als Fragen nach der Qualität des sozialen Miteinanders begreifen und  
erscheinen alle in einer gewissen Ambivalenz. Die Persönlichkeitspsy-
chologie nimmt diesbezüglich aber, wie schon erwähnt, keine Bewertun-
gen vor. Daran anschließend lässt sich auch feststellen, dass alle Persön-
lichkeitsmerkmale in allen denkbaren gesellschaftspolitischen Kontexten  
gelebt werden. So mag zwar das ein oder andere Merkmal in bestimm-
ten Kontexten eher einen Nachteil, in anderen eher einen Vorteil darstel-
len. Aber Menschen suchen sich die politischen Verhältnisse, in denen 
sie leben, nicht aus und so versammelt sich unter jedem Regime immer 
die gesamte Bandbreite von Veranlagungen. Die prägende Wirkung der 
Verhältnisse privilegiert aber nachgewiesenermaßen Persönlichkeitsent-
wicklungen, die ihren sozialen Umgangsweisen entsprechen. 

Geselligkeit und Verträglichkeit sind Attribute, die in wahrscheinlich 
allen sozialen Kontexten zur Beliebtheit beitragen, wohl auch in rechts-
extremen Kreisen. Das erklärt vielleicht, warum gängige Persönlich-
keitstest im Stanford Prison Experiment kaum präskriptives Potenzial 
hatten, vielmehr dienten sie dazu das Sample der Probanden möglichst 
homogen und durchschnittlich zu halten. Die Werte, die die Probanden 
auf der von Adorno et al. (1995[1950]) entwickelten Faschismus-Skala 
(F-scale of authoritarianism) erhielten, die, wie schon diskutiert, auch 
ideologiespezifische Aspekte berücksichtigte, korrelierte hingegen mit 
der Verbleibdauer der Probanden im Versuch (Zimbardo 2008: 194). 
Je stärker die Teilnehmenden an Strenge, konventionelle Werte und Ge-
horsam gegenüber Autoritäten glaubten, desto leichter gliederten sie 
sich in die Bedingungen des Gefängnisses ein. Diejenigen hingegen, die 
einen niedrigen Score erzielten, konnten am schlechtesten mit den Be-
lastungen umgehen. 

Einen persönlichkeitsethischen Charakter erhält diese Betrachtung 
also erst durch eine Verbindung mit den zuvor beschriebenen Betrach-
tungen zum Begriff der Person, in der persönlichkeitspsychologische 
Faktoren mit Fragen der moralischen Reife verbunden werden. Bevor 
aber derartige Fragen weiter erörtert werden, soll hier noch erwähnt 
werden, dass auch die Psychologie Grenzen der Akzeptanz im Bereich 
möglicher Persönlichkeitsausprägungen kennt, nämlich dort, wo diese 
als pathologisch beschrieben werden und der Behandlung bedürfen. Wir 
erkennen demnach in der Psychopathologie neben dem Rechtssystem ein 
weiteres Repressionssystem17 moderner Gesellschaften.

17	 Der Begriff der Repression wird hier bezüglich der Beschneidung von Per-
sönlichkeitsrechten gedacht, die durch eine Diagnose möglich wird, auch 
wenn diese nicht der Bestrafung, sondern dem Schutz der betroffenen Per-
son vor sich selbst dient.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

Persönlichkeitsstörungen

Allein die Variationen im Bereich des ›normalen‹ Verhaltens zeigen, wie 
elementar die Frage nach der Persönlichkeit für das soziale Miteinan-
der ist. Darüber hinaus gibt es aber auch Persönlichkeitsmerkmale, die 
als pathologisch beschrieben werden. Mit Foucault (1969[1961]) könn-
te man nun einwenden, dass das, was bezüglich psychischer Erfahrungs-
welten als krankhaft angesehen wird, hochgradig historisch kontingent 
ist. Dies ist ein gewichtiges Argument, man sollte ihm meines Erachtens 
aber nicht so weit folgen, als das man annimmt, es sei deswegen gene-
rell ungerechtfertigt bestimmte psychische Zustände als pathologisch zu 
klassifizieren. Es ist eine empirische Tatsache, dass es Menschen gibt, die 
einen anderen Menschen töten können, ohne dabei Schuldgefühle oder 
Unrechtsbewusstsein zu empfinden. Solche Fälle kommen tatsächlich vor 
und sie als ›pathologisch‹ zu bezeichnen markiert zurecht die Grenzen 
hinnehmbaren Verhaltens in einer sozialen Gemeinschaft. Sicherlich ist 
es eine Frage der gesellschaftlichen Aushandlung, wo die Grenze zwi-
schen ›gesund‹ und ›krank‹ verläuft, aber genau deswegen ist es auch 
sinnvoll, sich die entsprechenden wissenschaftlichen Disziplinen anzu-
schauen, die sich mit derartigen Fragen beschäftigen.

Betritt man den Bereich der Psychologie der Persönlichkeitsstörungen, 
dann wird die sozialwissenschaftliche Bedeutung unmittelbar plausibel. 
Persönlichkeitsstörungen äußern sich vor allem in dysfunktionalem so-
zialem Verhalten, weswegen »Persönlichkeitsstörungen als Beziehungs- 
oder Interaktionsstörungen aufgefasst werden können« (Sachse 2000: 
282). Das ICD-10-GM Version 2020 (DIMDI 2019), in der deutschen 
Anpassung (German Modification GM) der Internationalen statistischen 
Klassifikation der Krankheiten und verwandter Gesundheitsprobleme 
der WHO, definiert folgendermaßen: 

Persönlichkeitsstörungen sind ein »Ausdruck des charakteristischen, in-
dividuellen Lebensstils, des Verhältnisses zur eigenen Person und zu an-
deren Menschen. [...] Sie verkörpern gegenüber der Mehrheit der betref-
fenden Bevölkerung deutliche Abweichungen im Wahrnehmen, Denken, 
Fühlen und in den Beziehungen zu anderen. Solche Verhaltensmuster 
sind meistens stabil und beziehen sich auf vielfältige Bereiche des Verhal-
tens und der psychologischen Funktionen. Häufig gehen sie mit einem 
unterschiedlichen Ausmaß persönlichen Leidens und gestörter sozialer 
Funktionsfähigkeit einher.« (DIMDI 2019: 186)

Entsprechend dieser Definition gibt es eine Reihe von Persönlichkeits-
störungen, unter denen vor allem die betroffenen Personen selbst leiden. 
Menschen mit den entsprechenden Krankheitsbildern suchen wegen ih-
res Leidensdruckes nicht selten auch psychotherapeutische Hilfe. Da
rüber hinaus aber gibt es Persönlichkeitsstörungen unter denen weniger 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

deren Träger, als vielmehr deren Mitmenschen leiden. Menschen mit der-
artigen Störungen stehen nur unter relativ geringem Leidensdruck und 
lassen sich entsprechend weniger bereitwillig auf eine Behandlung ein. 
Drei dieser Persönlichkeitsstörungen werden unter der Bezeichnung der 
›dunklen Triade‹ (dark triad) versammeln. Darunter werden Persönlich-
keitsstrukturen gefasst, die sich vor allem durch einen herzlos-manipu-
lativen Stil zwischenmenschliche Beziehungen zu gestalten auszeichnen 
(Paulhus & Williams 2002). Die dunkle Triade umfasst den Narzissmus, 
den Machiavellismus und die Psychopathie. 

Eine Narzisstin oder ein Narzisst neigt dazu sich selbst zu überhöhen 
und giert nach Anerkennung. Sie oder er fühlt sich nur wohl, solange es 
ihm oder ihr gelingt den Anschein von Überlegenheit aufrechtzuerhal-
ten. Insgeheim aber besteht ein wenig ausgeprägtes Selbstwertgefühl. 
Dies kompensieren diese Persönlichkeiten durch demonstrative Überle-
genheit und äußere Erfolge. Kritik sehen sie als Gefahr für ihre ›Fassade‹ 
und deswegen reagieren Narzisstinnen und Narzissten überheblich bis 
aggressiv auf Kritik oder durch Abwertung der sie kritisierenden Person. 

Einer Machiavellistin oder einem Machiavellisten ist zur Erreichung 
ihrer oder seiner Ziele jedes Mittel recht. Sie oder er handelt berechnend 
und rücksichtslos. Eine machiavellistische Person intrigiert, manipuliert 
und nutzt andere Menschen aus. Dabei kennen diese Personen die Re-
geln sozialen Verhaltens sehr gut und sie sind in der Regel auch gut da-
rin, andere glauben zu machen, sie würden diese einhalten. Tatsächlich 
aber brechen sie kontinuierlich diese Regeln. 

Einer Psychopathin oder einem Psychopathen fehlt zudem noch die 
Angst vor Konsequenzen. Der Rücksichtslosigkeit sind keine Grenzen 
gesetzt. Eine psychopathische Person handelt weniger berechnend als 
eher impulsiv. Dabei fehlt diesen Persönlichkeiten das Mitgefühl, oder 
zumindest können sie sich effektiv von diesem abtrennen. Psychopathin-
nen und Psychopathen werden auch häufig straffällig, Männer häufiger 
als Frauen, weswegen diese Störung lange als ein rein männliches Phä-
nomen angesehen wurde. 

Man geht davon aus, dass in subklinischen Formen, also Formen, die 
keiner Behandlung bedürfen, viele Menschen zu gewissen Teilen antiso-
ziale Eigenschaften der dunklen Triade besitzen. Da sie diese aber nicht 
so ausschließlich und konsequent ausleben, kommt es zu keiner sozia-
len Dysfunktionalität. Die Forschung zu Persönlichkeitsstörungen kon-
zentrierte sich lange auf die Analyse einzelner pathologischer Fälle wird 
aber zunehmend mit der allgemeinen Persönlichkeitspsychologie verbun-
den. Dabei zeigt sich, dass von einem graduellen Übergang von ›normal‹ 
zu ›abnormal‹ ausgegangen werden muss. »Unterschiede zwischen ›ge-
sund‹ und ›krank‹ sind eher quantitativer als qualitativer Natur« (Rauth-
mann 2017: 8). Es wurde festgestellt, dass sich Persönlichkeitsstörungen 
im Prinzip als Extremausprägungen der big five darstellen lassen. Da 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

die Persönlichkeitstypen des Narzissmus, Machiavellismus und der Psy-
chopathie aber aus sozialen und therapeutischen Problemfelder heraus 
entwickelt wurden, sind sie als Krankheitsbilder in der akademischen 
Persönlichkeitspsychologie nicht unumstritten. In der internationalen 
Klassifikation psychischer Krankheiten werden sie auch so nicht ver-
wendet. So findet sich die psychopathologische Persönlichkeit im ICD 10 
unter ›dissoziale Persönlichkeitsstörung‹ mit der Kennung F60.2. Hier 
versammeln sich amoralisch, antisozial, asozial, psychopathisch und so-
ziopathisch gestörte Persönlichkeitsbilder. Die narzisstische Persönlich-
keitsstörung wurde unter ›andere spezifische Persönlichkeitsstörungen‹ 
F60.8 subsumiert, wo zudem exzentrische, haltlose, passiv-aggressive, 
psychoneurotisch unreife Persönlichkeitszüge zu finden sind (DIMDI 
2019: 187, 188; Asendorpf & Neyer 2012: 116; 214). Dem Machia-
vellismus hingegen kam interessanterweise noch nie Krankheitswert zu. 
Obwohl viele Handlungen von Machiavellistinnen und Machiavellisten 
eindeutig unsozial sind, werden sie von diesen Personen aber in Kenntnis 
möglicher Folgen und Konsequenzen bewusst gewagt. Deswegen werden 
sie nicht als Ausdruck einer dysfunktionalen Psyche angesehen. 

Die klinische Psychologie wendet sich damit eher von komplexen 
Krankheitsbildern ab und identifiziert pathologische Persönlichkeits-
merkmale kleinteiliger. Der dunklen Triade kommt aber in sozialen Kon-
texten, wenn es um die Erklärung schwieriger Beziehungen geht, noch 
große Bedeutung zu. Der Erklärungsgehalt dieser Kategorien zeigt sich 
heute vor allem im subklinischen Bereich, also dort, wo keine thera-
peutische Behandlung stattfindet, wo die Persönlichkeitsmerkmale noch 
nicht den Status einer Störung angenommen haben, sei es, weil sie we-
niger stark ausgeprägt sind oder weil sie noch nicht diagnostiziert wur-
den. Dies können im Prinzip alle sozialen Zusammenhänge sein, in denen 
einzelne Menschen in besonderem Maße negativ auffallen, weil andere 
Personen von ihrem Verhalten in nicht wünschenswerter Weise betroffen 
sind, etwa am Arbeitsplatz (Schüler-Lubienetzki & Lubienetzki 2017).

Und auch hier wieder Relativismus

Es ist wenig überraschend, dass es auch Diskussion darüber gibt, ob die 
Persönlichkeiten der dunklen Triade nicht eher als wirksame soziale Sti-
le mit jeweils durchaus positiven Qualitäten aufgefasst werden sollten 
(vgl. bspw. Jonason, Li & Teicher 2010). In dieser Perspektive befähi-
gen die Eigenschaften der dunkeln Triade Menschen zu enormer Durch-
setzungsfähigkeit und damit auch zu extremer Leistungsfähigkeit. Um 
sich aber die Tragweite dieser Frage bewusst zu machen, ist es hilfreich, 
zwischen emotionaler und kognitiver Empathie zu unterscheiden. Wäh-
rend bei ersterer wirkliches Mitgefühl entsteht, eine Person also selbst 

PERSÖNLICHKEITSPSYCHOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

mitleidet, wenn sie eine leidende Person sieht, findet bei zweiter nur ein 
Erkennen der Situation des Leidenden statt. Eine Person mit rein kogniti-
ver Empathie versteht die sozialen Zusammenhänge, ohne aber von ihnen 
emotional ergriffen zu werden. Sie sieht beispielsweise den Schmerzaus-
druck eines Menschen, erkennt eine Verletzung und schlussfolgert daraus, 
dass diese Person leidet. Die Vertreterinnen und Vertreter der Auffassung 
die Persönlichkeiten der dunklen Triade sollten wertfrei als soziale Sti-
le angesehen werden betonen die positiven Effekte, die von emotionaler  
Unberührtheit ausgehen können, so etwa im Falle von Ersthelferinnen 
und Ersthelfern oder Rettungssanitäterinnen und -sanitätern. Menschen, 
die beim Anblick von Verletzten emotional überwältigt werden, könn-
ten Rettungseinsätze gar nicht übernehmen. Aber Teilnahmslosigkeit be-
züglich der emotionalen Regungen der Mitmenschen kann niemals ein 
zentraler Wert irgendeiner Qualifizierung sein. Das Fehlen von Empa-
thie schafft eine emotionale Leerstelle, die gefüllt werden möchte. Eine 
Rettungssanitäterin, die in ihrer beruflichen Tätigkeit ihr Bedürfnis nach 
Nervenkitzel befriedigt, kann kaum wünschenswert erscheinen. Kogniti-
ve Empathie bei fehlendem Mitgefühl ist auch die Voraussetzung für ma-
nipulatives oder sadistisches Sozialverhaltens. Ohne das Verständnis der 
menschlichen Wirkungszusammenhänge, bei gleichzeitiger Entkopplung 
von Mitgefühl, ist die zielorientierte Beeinflussung oder das willentliche 
Quälen anderer Person gar nicht möglich. Psychopathinnen und Psycho-
pathen finden oftmals einen Kick in derartiger Überlegenheit (Benecke 
2013). Die emotionale Distanz der Täterinnen und Täter ist deren Op-
fern in der Regel derart fremd, dass sie gar nicht begreifen, was vor sich 
geht. Aus diesem Grund sind ›normale‹ Menschen Psychopathinnen und 
Psychopathen hilflos ausgeliefert. Derartige Asymmetrien transaktionaler 
Gewalt zeigen deutlich, dass Persönlichkeitsstörungen ein Thema gesell-
schaftlicher Verhandlungen und Regulierung sein müssen; dass das Wis-
sen über Persönlichkeit und Persönlichkeitsbildung auch eine wichtige 
Ressource sein kann, die soziale Kompetenz aller Menschen zu stärken. 

Fehlende Empathie kann kaum als Voraussetzung für verantwortungs-
volle Tätigkeiten angesehen werden. Um auch empfindsamen Menschen 
den Umgang mit menschlichem Leiden möglich zu machen, sind sozia-
le Praktiken der Supervision besonders wichtig. So sollten beispielswei-
se Ärztinnen und Ärzten oder Rettungssanitäterinnen und -sanitätern 
regelmäßig die Möglichkeit der Reflexion erlebten Leides gegeben wer-
den. Dies kann verarmender emotionaler Abstumpfung oder Traumati-
sierung wirkungsvoll entgegenwirken. Das Wissen über die Möglichkeit 
psychopathologischen Verhaltens ist damit im sozial- und gesellschafts-
wissenschaftlichen Interesse.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

3.8 Person und Persönlichkeit in der  
Sozial- und Gesellschaftstheorie 

Es ist erstaunlich, wie sehr die Sozial- und Geisteswissenschaften Fragen 
der Persönlichkeit vernachlässigen. Persönlichkeitsprofile lassen sich für 
allerlei Zwecke erstellen und das wird in vielen Bereichen auch getan, 
etwa bei Bewerbungsgesprächen, in Assessmentcentern oder in Partner-
vermittlungsportalen. Dabei muss nicht zwingend auf die big five Fak-
toren zurückgegriffen werden. Im Prinzip kann hierfür jede Eigenschaft 
abgeprüft werden, die im jeweiligen Kontext relevant zu sein scheint. 
In manchen gesellschaftlichen Bereichen werden Persönlichkeitstest zur 
Feststellung der Eignung von Individuen für bestimmte Tätigkeitsberei-
che durchgeführt. Es gibt also eine gesellschaftliche Relevanz dieses Wis-
sens, welches von den sozial- und geisteswissenschaftlichen Disziplinen 
kaum reflektiert wird. Die Persönlichkeitspsychologie mahnt selbstver-
ständlich, dass klar sein muss, dass derartige Rankings niemals Aussagen 
darüber zulassen, wie einzelne Menschen tatsächlich mit zukünftigen 
Herausforderungen umgehen werden. Sie können aber als quantitative 
Indizien dafür gewertet werden, dass tatsächlich bestimmte qualitative 
Prozesse stattfinden, die bestimmte Verhaltensweisen wahrscheinlicher 
machen und andere unwahrscheinlicher. Die Persönlichkeitspsychologie 
betont dabei auch, dass der einzelne Mensch immer einen gewissen Ein-
fluss auf sein Verhalten besitzt. In der Perspektive eines kritischen Per-
sonalismus geht es darum, diesen Beitrag des Individuums konzeptionell 
zu fassen und der Kritik zugänglich zu machen.

Wann wird manipulatives Verhalten pathologisch?

Ein Ansatz zur Erklärung asozial manipulativer Persönlichkeiten wird 
von Rainer Sachse im Modell der doppelten Handlungsregulation vorge-
schlagen. Dieses Modell interaktionellen Handelns »beschäftigt sich mit 
Intentionen und Handlungen, die auf andere Personen gerichtet sind« 
(Sachse 2000: 283). Menschen regulieren ihre Handlungen auf zwei 
Ebenen. Solange eine Person auf der Motivebene ihre Intentionen trans-
parent macht, handelt sie authentisch. Verbirgt sie aber ihre eigentlichen 
Ziele und Bedürfnisse, dann tritt sie in eine Spielebene ein. Menschen 
mit Persönlichkeitsstörungen sind Sachse zufolge in einem Geflecht dys-
funktionalen Sozialverhaltens gefangen, welches sie selbst beständig re-
produzieren und welches sie sukzessive auf die Spielebene einschränkt. 
Sie verlassen die Motivebene in der Regel, weil sie im Falle von Auf-
richtigkeit keine für sie zufriedenstellende Interaktion erwarten. »Wenn 
ich mich authentisch verhalte, werde ich abgelehnt oder nicht beachtet. 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

Die ›Lösung‹ liegt dann darin, dass ich mich nicht mehr authentisch 
verhalte, dass ich meine Ziele tarne und versuche, Interaktionspartner 
zur [sic] ›manipulieren‹« (Sachse 2000: 283). Derartiges Verhalten wirkt 
aber notwendiger Weise negativ auf die Person zurück, egal, ob es er-
folgreich ist oder nicht. Bei Erfolg kann die Person nicht annehmen, um 
ihrer selbst willen akzeptiert zu werden, da sie ja nicht aufrichtig gewe-
sen war. Im Falle des Misserfolges bestätigt sich ihre dissoziale Annahme 
sogar direkt. Die erlebte Zurückweisung durch andere festigt die Erwar-
tung abgelehnt zu werden und damit die unaufrichtigen Verhaltenssche-
mata. Die manipulative Person steckt in einem Dilemma. Einerseits 
weiß sie, dass sie durch ihr unauthentisches Verhalten niemals um ihrer 
selbst willen akzeptiert werden wird, gleichzeitig aber verschaffen ihr 
die manipulativen Verhaltensweisen zumindest ein wenig Befriedigung. 
Sie erhält Aufmerksamkeit und somit ein gewisses Maß an Kontrolle. 

Diese Art der Handlungsteuerung werde, so Sachse, schließlich an 
dem Punkt pathologisch, an dem sie zum primären Interaktionsmodus 
einer Person wird. Aufmerksamkeit wird dann zum Selbstzweck. Dies 
kann sich in vielerlei Hinsicht transformieren. So können auch ande-
re persönliche Werte, die rein um der Besänftigung des Gefühls eines 
grundlegenden Ungenügens willen verfolgt werden, zu primären Zielen 
werden, etwa gutes Aussehen, beruflicher oder ökonomischer Erfolg, 
gesellschaftlicher Status oder Berühmtheit. Derartige Erfolge verschaffen 
kurzfristige Hochgefühle und vermitteln einer derart dysfunktionalen 
Persönlichkeit die Illusion ›auf dem richtigen Weg zu sein‹. Derartiges 
›Glück‹ ist aber in hohem Maße vom Erfolg dieser äußerlichen Faktoren 
abhängig. Dabei empfinden die Person vielleicht sogar einen Mangel 
an authentischem sozialem Miteinander, sie bezieht diesen aber nicht 
mehr auf das eigene Unvermögen. Vielmehr erscheint dieser Zustand 
als notwendiger Preis für ein erfolgreiches Leben. Auf diese Weise wird 
der Mangelzustand schließlich auf lange Sicht hin akzeptiert18 und ma-
nipulatives Verhalten als Mittel zur Erreichung persönlichen Erfolges 
gerechtfertigt. Eine sozialdarwinistische Erklärung der Welt liefert auch 
schnell die notwendigen Hintergrundannahmen. Genau genommen ist 
diese Rechtfertigung aber tautologisch, erklärt sie das eigene Unvermö-
gen doch nur dadurch, dass sie es auf die gesamte Gemeinschaft proji-
ziert. In Einzelfällen mag es manipulativen Personen gelingen eine derar-

18	 An dieser Stelle lässt sich an unterschiedliche Beschreibungen sozialer Patho-
logien anknüpfen. Die Marxsche These der Verdinglichung beschreibt bspw. 
den Effekt, dass persönliche Entwicklungspotenziale für ein soziales Mit-
einander, die man als Mensch eigentlich besitzt, nicht verwirklicht werden 
können (Honneth 1994). Sicherlich haben die äußeren Lebensbedingungen 
viel mit derartigen Prozessen zu tun, sie sollten aber nicht gleichermaßen für 
alle Individuen vorausgesetzt werden.

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

tige Fassade aufrechtzuerhalten, häufig bricht sie aber in sich zusammen, 
wenn Schicksalsschläge oder beeinträchtigende Aspekte des Lebens, wie 
Altern oder Krankheit, dazu führen, dass die durch manipulatives Ver-
halten erlebte Selbstwirksamkeit schwindet. Dann sehen sich derart dys-
funktionale Personen auf sich selbst zurückgeworfen. Häufig aber bleibt 
die Fassade lange erhalten und wir erkennen darin einen psychologi-
schen Mechanismus, der effektiv das soziale Gewebe gegenseitiger Ver-
antwortung zerschneidet. Dieser destruktive Einfluss lässt sich nicht auf 
Strukturen zurückführen. Er geht strategisch von Einzelpersönlichkei-
ten aus, die um ihrer persönlichen Selbstregulierung willen, transaktio-
nale Gewalt ausüben.

Um auf Eichmann zurückzukommen

Der israelische Generalstaatsanwalt Gideon Hausner attestierte Eich-
mann eine ›satanische Persönlichkeit‹ (Cesarani 2004: 10f). Er scheiterte 
aber letztlich daran, ihm diese nachzuweisen. Die Annahme, der Völker-
mord an den Juden sei schon sehr frühzeitig beschlossen und von Hitler 
befohlen worden, stellte sich rückwirkend als Irrtum heraus. Eichmann 
war, Cesarani zufolge, sehr lange Experte für die planvolle, ›nachdrück-
lich unterstützte‹ Auswanderung von Juden gewesen. Als diese Pläne 
sukzessive scheiterten wurde er zum Verantwortlichen für Massende-
portationen. 1941/42 hat er nachweislich gehört und mit eigenen Augen 
gesehen, dass im Osten Massentötungen vorgenommen wurden, an de-
nen er sich indirekt beteiligte. »Eichmann musste erfahren, was es hieß, 
ein ›Völkermörder‹ zu sein, und sich dann dafür entscheiden, einer zu 
sein« (ebd.: 22). Cesarani spricht von einer schrittweisen Radikalisie-
rung Eichmanns. Es hätte viele Wendepunkte im Leben Eichmanns ge-
ben können, Momente, in denen er sich aber jeweils bewusst für seine 
SS-Karriere entschied, obwohl ihm die unmenschlichen Konsequenzen 
zunehmend vor Augen traten. Eichmann sei also für sein Handeln in vol-
lem Umfang verantwortlich zu machen.

Im Rahmen dieser Untersuchung stellt sich nun natürlich die Frage, 
ob Eichmann möglicherweise ein Psychopath war. Die Debatte um die 
Person Eichmann hatte ja wie erwähnt ihren Ausgang während seines 
Prozesses 1961 genommen. Erste Systematiken zur Erkennung von Psy-
chopathie wurden aber erst in den 70er Jahren u.a. von dem Kriminal-
psychologen Robert Hare vorgestellt. Er entwickelte eine Psychopathie 
Checkliste (PCL), die den Grad antisozialer Persönlichkeitsmerkmale 
misst. Sie ist heute als ein relativ verlässlicher Indikator zur Einschätzung 
der Psychologie von Straftäterinnen und Straftätern anerkannt und spielt 
bei der Einschätzung der Einsichtsfähigkeit sowie bei Fragen der Haft-
entlassung und Bewährung eine Rolle. Nun kann nicht ausgeschlossen 

PERSON UND PERSÖNLICHKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

werden, dass Eichmann auf dieser Checkliste einen relativ hohen score 
in Richtung Psychopathie erreicht hätte. Dafür spricht die Einschätzung 
Bettina Stangeths (2011: 14), die vor allem narzisstische Züge erkennen 
lässt: »Eichmann beobachtete seine Wirkung jederzeit genau und ver-
suchte, die jeweilige Konstellation optimal für seine Zwecke auszunut-
zen«. Ihrer Auffassung zufolge ist auch die Vorstellung von Eichmann 
als einem passiven Befehlsempfänger widerlegt, denn er hat noch im ar-
gentinischen Exil aktive nationalsozialistische Netzwerkarbeit betrieben. 
Auch Cesaranis Untersuchungen stellen Eichmann letztlich als Ideologen 
und Fanatiker dar, doch unterscheidet sich seine Biographie sehr von den 
psychopathologischen Verbrecherinnen- und Verbrecherbiographien,  
die die Kriminalpsychologin Lydia Benecke (2013) beschreibt. Eichmann 
war kein Psychopath, wie das die von Benecke beschriebenen Serienmör-
der waren. Auch ähnelt er nicht der psychopathischen Mutter, die ohne 
einen Anflug von Schuldbewusstsein und Mitgefühl ihre eigenen Kin-
der hintergeht und finanziell ruiniert. Zum Vollbild eines Psychopathen  
fehlen Eichmann die nicht kontrollierbare Impulsivität, der grenzenlose 
Eigennutz oder die unstillbare Gier nach dem Nervenkitzel, die letztlich 
nur noch durch die gewalttätige Kontrolle anderer Menschen befriedigt 
werden kann. Und so kommt Cesarani (2004: 28) zu der Einschätzung, 
dass »so gern wir Eichmann auch als psychotischen Menschen sähen, 
also als jemanden, der sich von uns unterscheidet – er war es nicht«.

In allen diesen Fällen erscheint das Böse nun doch wieder in einer er-
schreckenden ›Banalität‹. Nicht, weil es in seinen Auswirkungen nicht 
unfassbar grausam wäre, sondern weil es für die Täterinnen und Täter 
so wenig Bedeutung zu haben scheint. Das Leben der anderen Personen 
scheint ihnen so nebensächlich und unbedeutend zu sein. Es bleibt nun 
aber die Frage, was erschreckender ist, die Psychopathie von Massen-
mördern oder die langsame Radikalisierung eines Adolf Eichmann. So-
fern wir nicht selbst von der Psychopathie als krankhafter Störung be-
troffen sind, bedroht sie uns von außen. Sie ist uns derart fremd, dass 
wir es kaum für möglich halten, dass Menschen so anders empfinden 
und völlig gewissenlos handeln können. In dieser Naivität laufen wir 
Gefahr von Psychopathen getäuscht und deren Opfer zu werden. Das 
Wissen um die Möglichkeit des langsamen Abgleitens in die Radika-
lisierung aber bedroht uns von innen heraus. Es führt uns vor Augen, 
dass wir in unseren Lebensweg hineinwachsen, dass uns das, was uns 
anfangs vielleicht noch als ein moralischer Zwiespalt erscheint, schnell 
zur Gewohnheit werden kann. Auch wird klar, dass uns, je länger wir ei-
nen Weg bereits beschritten haben, ein Umkehren zunehmend mehr An-
strengungen abverlangen wird. In unserer jeweils eigenen Dialektik un-
seres Selbst tragen wir alle einen Kampf zwischen Gut und Böse in uns, 
und wenn wir ehrlich sind, dann fällt es uns nicht immer leicht zu ent-
scheiden, beispielsweise bezüglich des Klimawandels oder der sozialen 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

Gerechtigkeit, ob wir noch Teil der Lösung oder schon Teil des Pro
blems geworden sind.

Der kritische Personalismus und Fragen der Repression

Im Angesicht der Tatsache wie elementar Persönlichkeiten das soziale 
Miteinander beeinflussen können, erscheint die mangelnde sozialwis-
senschaftliche Auseinandersetzung mit dem Thema geradezu fahrlässig. 
So erklärt Manfred Lutz (2009) warum Adolf Hitler niemals als psy-
chisch krank kategorisiert worden wäre. Hitler hätte sich selbst niemals 
als leidend präsentiert und zudem ist er nach Maßgabe seiner ganz eige-
nen Vorstellung im Leben sehr erfolgreich gewesen. Leidensdruck und 
lebensweltliches Scheitern sind aber in den heutigen psychologischen 
Versorgungssystemen Grundvoraussetzungen für die Kategorisierung  
einer Symptomatik als handlungsbedürftiger Krankheit. So bleibt auch 
der Psychologe John Gartner (Gartner, Buser & Cruz 2018) mit seiner 
Donald Trump betreffenden Initiative erfolglos. Er argumentierte, dass 
man sich laut dem psychologischen Diagnosehandbuch bei der Diagnos-
tik an beobachtbarem Verhalten orientieren solle. Auf dieser Basis kön-
ne Trump eindeutig als psychisch krank ausgewiesen werden. Er emp-
finde deswegen eine ›Verpflichtung zu warnen‹ (duty to warn). Er rief 
psychiatrisch arbeitende Berufsgruppen dazu auf, einer Petition zu fol-
gen, die forderte, Trump des Amtes zu entheben.19 Diese Petition bekam 
über 70.000 Unterschriften, aber selbst bei noch größerem Zuspruch, 
hätte sie niemals erfolgreich sein können. Wie schon erwähnt, eine Per-
son muss einen Leidensdruck empfinden und die Bereitschaft zeigen, 
sich auf eine Behandlung einzulassen, damit überhaupt eine Diagnos-
tik stattfinden darf. 

Diese Regelung ist auch sinnvoll. Das Psychiatriewesen kann nicht 
die gleiche repressive Gewalt übertragen bekommen, wie das Gerichts-
wesen. Vor Gericht muss die Angemessenheit repressiver Maßnahmen 
auf Basis expliziter gesetzlicher Regulierungen möglichst objektiv ge-
prüft werden. Das Psychatriewesen hingegen kann repressive Gewalt 
nur zum Schutz einer kranken Person vor sich selbst oder in Anbe-
tracht akuter Gefährdung dritter Personen einleiten. Trotzdem sind die 
Zustände brisant, insbesondere bezüglich der zuvor als ›dunkel‹ be-
schriebenen Persönlichkeitstypen, die sich ja gerade dadurch auszeich-
nen, dass die Betroffenen sich selbst kaum als krank betrachten. Diese 
Menschen sind oft sehr erfolgreich darin, sich das zu nehmen, was sie 
möchten. Erreichen sie ihre gesteckten Ziele, dann leiden sehr häufig 
ihre Mitmenschen. Derartige Personen begeben sich aber nur selten in 

19	 https://www.change.org/p/trump-is-mentally-ill-and-must-be-removed

PERSON UND PERSÖNLICHKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.change.org/p/trump-is-mentally-ill-and-must-be-removed
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.change.org/p/trump-is-mentally-ill-and-must-be-removed


208

Behandlung. Lutz zufolge behandelt unsere Gesellschaft deswegen die 
Falschen. Oft sind diejenigen, die für krank erklärt werden, entweder 
Personen, die in ihrer Andersartigkeit eigentlich harmlos sind oder so-
gar Personen, die am Wohle der Gemeinschaft interessiert sind und an 
den Schwierigkeiten des sozialen Miteinanders verzweifeln. So liegt der 
Schluss nahe, dass sozial orientierte Menschen oft das Nachsehen ha-
ben, während jene, die sich wenig um das Wohl anderer scheren, sogar 
oftmals im Vorteil sind. 

Die Relevanz der dunklen Triade wird insbesondere in subklinischen 
Formen deutlich, also in Fällen in denen noch nicht von Persönlichkeits-
störungen gesprochen werden kann. Hans-Joachim Maaz sieht gar die 
gesamte Gesellschaft in einer narzisstischen Falle. »Die Grenzen zwi-
schen ›noch normal‹ und ›schon pathologisch‹ sind fließend, und durch 
das, was ›alle‹ machen, ist ihre Bewertung verzerrt. So kann die Mehr-
heit einer Bevölkerung extrem selbstentfremdet und hochpathologisch 
leben, ohne dass das wahrgenommen wird, weil eben ›alle‹ so sind« 
(Maaz 2012: 46). Maaz zufolge lässt sich der gesellschaftliche Impe-
rativ der Unabhängigkeit heute nur verwirklichen, wenn man keinen 
Schmerz mehr empfindet, denn dann braucht man auch keinen Trost. 
Es bedürfe einer beständigen narzisstischen Kompensation, die zur Ver-
drängung des Fühlens und des Schmerzes eine ständige Ablenkung durch 
Animation und Aktion brauche. Dies offenbare sich im allgegenwärti-
gen Streben nach Wachstum, Macht, Konsum und Besitz und sei in der 
modernen Konsum- und Mediengesellschaft ebenso wie in der Politik 
zu beobachten. 

Nun scheint es doch etwas übertrieben eine ganze Gesellschaft auf 
die Couch zu legen. Es kann aber anerkannt werden, dass die gegen-
wärtigen gesellschaftlichen Bedingungen eine narzisstische Kompensa-
tion durchaus unterstützen und der Gewahrwerdung narzisstischer Ten-
denzen in der eigenen Persönlichkeit eher zuwiderlaufen. Auf jeden Fall 
scheint der Narzissmus zumindest in dem Maße prävalent zu sein, als 
dass seine dunklen Charaktereigenschaften gemanagt werden müssen 
(Kruse 2016; Schüler-Lubienetzki & Lubienetzki 2017; Schneck 2018). 
Es ist elementar zu wissen, wie mit Narzisstinnen und Narzissten umge-
gangen werden kann, nicht zuletzt, weil sie in vielen sozialen Kontexten 
auftauchen und dort entsprechend ihrer Neigungen agieren. So wurde 
gezeigt, dass Narzisstinnen und Narzissten auf Fremde anfangs einen 
sehr positiven Eindruck machen, da sie in der Regel charmant sind, sich 
meist gut kleiden und selbstsicher auftreten (Asendorpf & Neyer 2012: 
215). Bei Vorstellungsgesprächen kann dies durchaus von Vorteil sein. 
Allerdings wandelt sich diese Bewertung nach gewisser Zeit ins Nega-
tive, was im Falle einer Anstellung dann schnell zu Problemen führt.  
Da sich durch manipulative Verhaltensweisen aber sehr effektiv ein 
Netz von Abhängigkeiten und Zwängen aufbauen lässt, können sich 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

Christof Schneck (2018) zufolge ausgeprägte narzisstische Zügen im 
Managementbereich sogar karrierebegünstigend auswirken. Die damit 
verbundenen negativen Auswirkungen auf den Betrieb müssen aber ge-
mildert werden. Durch geeignetes Training kann es bei betroffenen Füh-
rungskräften gelingen, die Empathiefähigkeit zu erhöhen, das Geltungs-
bedürfnis und den Hang zu paranoider Wahrnehmung zu lindern und 
einen konstruktiven Umgang mit Macht zu etablieren. Demnach ist 
»ein konstruktiver Umgang mit narzisstischen Phänomenen ein zentra-
ler Erfolgsfaktor für Manager, ihre Unternehmen und Organisationen« 
(ebd.: 100). Die narzisstischen Tendenzen Eindruck zu schinden und 
manipulatives Verhalten einzusetzen gehen Sandra Kruse (2016) zu-
folge in der Regel auch mit einer Kompetenz einher, Gefühle glaubhaft 
vorzuspielen. Dies kann insbesondere bei Kundenkontakten im Dienst-
leistungssektor von Vorteil sein. Dabei zeigt sich Narzissmus zumindest 
in kurzfristigen sozialen Kontakten durchaus ambivalent. Die Gefühle 
sind auch nicht zwingend in allen Fällen nur vorgespielt. Weil Narziss-
tinnen und Narzissten im Falle eines erfolgreichen Verkaufs auch ihr 
persönliches Bedürfnis von Aufmerksamkeit befriedigen können, seien 
sie zum Teil auch authentisch, was ihre Überzeugungskraft enorm er-
höhen kann. Insgesamt aber sollten »Personen mit den dunklen Cha-
raktereigenschaften Narzissmus, Psychopathie und Machiavellismus 
nur bedingt an den ›Grenzen der Organisation‹ [...] eingesetzt werden« 
(ebd.: 76). Darüber hinaus konnte bestätigt werden, dass das Medienge-
schäft narzisstische Persönlichkeiten anzieht und, dass narzisstische Per-
sonen darin auch tatsächlich Erfolg haben (Asendorpf & Neyer 2012: 
215). Es gibt auch Hinweise darauf, dass sich Psychopathinnen und 
Psychopathen in Businessberufen am erfolgreichsten und auch langfris-
tig durchsetzen, nicht zuletzt, weil die Geschäftswelt heute Flexibilität 
und Wandlungsfähigkeit erfordert (Babiak & Hare 2007). Eine gewis-
se Rücksichtslosigkeit erscheint dabei, wenn nicht gar notwendig, dann 
zumindest angemessen. 

Heidrun Schüler-Lubienetzki und Ulf Lubienetzki (2017) hingegen  
betonen die schädlichen Auswirkungen der dunklen Triade und bezeich-
nen diejenigen, die Arbeitszusammenhänge vergiften, als ›Toxiker‹. Sie 
berichten aus ihrer Beratungstätigkeit zum Betrieblichen Gesundheits-
management (BGM): »Menschen gehen morgens mit Angst aus dem 
Haus und fürchten das erste Aufeinandertreffen mit Kollegen oder Vor-
gesetzten, die durch ihr Verhalten ein Klima von Schrecken und Will-
kür schaffen« (ebd.: 3). Sofern sich ein vergiftetes Klima unabsichtlich 
eingeschlichen hat, hilft oft ein einfaches Team-Coaching, doch gibt es 
auch Fälle in denen das Betriebsklima vorsätzlich, subtil und nachhal-
tig vergiftet wird. Dies geht dann von Menschen aus, die im wahrsten 
Sinne des Wortes als gesundheitsgefährdend eingestuft werden können. 
Diese Menschen machen Schüler-Lubienetzki und Lubienetzki zufolge 

PERSON UND PERSÖNLICHKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

tatsächlich andere Mitarbeiter krank und es entstehen den betroffenen 
Unternehmen dadurch nicht selten erhebliche Kosten. Derartige Verhält-
nisse erfordern eine persönliche Situationsanalyse der Opfer, denn letzt-
lich sei jede Toxikerin und jeder Toxiker anders. Eine betroffene Person 
müsse zuallererst eine persönliche Resilienz entwickeln und dann ein 
Netzwerk gegen die Toxikerin oder den Toxiker aufbauen. Führungs-
kräfte müssten zudem bereit sein, Personalmaßnahmen durchzusetzen. 

In dieser Beschreibung wird die gesamte Brisanz derartiger Fragen 
deutlich. Muss eine betroffene Person nun in gleicher Weise gewalttä-
tig werden und ebenfalls intrigieren? Muss sie mit den gleichen Waf-
fen zurückschlagen? Kann sie das überhaupt? Eine Auseinandersetzung 
mit schwierigen Persönlichkeiten läuft offensichtlich zwangsläufig auf 
einen Machtkampf hinaus, der vor dem Hintergrund der spezifischen 
Persönlichkeitsmerkmale derartiger Personen äußerst schwer zu füh-
ren ist. Wie schon erwähnt können derartige Probleme weder recht-
lich noch therapeutisch gelöst werden. Solange kein Straftatbestand 
vorliegt, können kaum Disziplinarmaßnahmen verhängt werden und 
solange keine Krankheitseinsicht vorhanden ist, auch kein therapeu-
tischer Prozess. Das ist ein weiterer Hinweis darauf, dass es in Ge-
sellschaften ein weites Spektrum unangemessenen Verhaltens gibt, das 
keine gerechtfertigte Repression zulässt. Es ist deswegen von großer 
Relevanz ein gesellschaftliches Bewusstsein über derartige Prozesse so-
wie deren Ursachen und Wirkungen zu schaffen. Bestimmte Verhal-
tensweisen können auf einer subtilen Ebene manipulative Asymme-
trien bewirken und damit als transaktionale Gewalt charakterisiert 
werden. Darüber zu wissen ist nicht nur wichtig, um die Leiden der 
Opfer anerkennen zu können, sondern auch um sich selbst vor derar-
tigen Handlungen zu schützen. Darüber hinaus erlaubt es auch solche 
Verhaltensweisen an sich selbst zu erkennen und davon Abstand neh-
men zu können. 

3.9 Zwischenfazit:  
Erkenntnisse einer transaktionalen Anthropologie

Die wohl zentralste Erkenntnis einer transaktionalen Anthropologie ist, 
dass Rationalität nicht der uneingeschränkte Souverän über die Hand-
lungsfreiheit des Individuums ist. Leicht erscheint sie dem Individuum 
aber als solcher. ›Weil das ja klar ist!‹ gaukelt sie uns vor. Wirklich ver-
antwortungsvoll Handeln können wir aber nur, wenn wir rationalen 
Konzepten nicht bedingungslos folgen, so gut sie auf den ersten Blick 
auch begründet zu sein scheinen. In Kapitel 2 wurde gezeigt, dass Verant-
wortungsübernahme bedeutet, Entscheidungen unter Bedingungen von 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

Unsicherheit treffen zu müssen und, dass Rationalität dabei nicht im-
mer der beste Ratgeber ist. Dieses Kapitel hatte unter anderem die Auf-
gabe zu klären, welche Rolle wir der Rationalität unter diesen Voraus-
setzungen sinnvollerweise zuschreiben können.

Verantwortung erfordert es, Entscheidungen zu treffen. Wollen wir 
dies begründet tun, dann müssen wir uns selbstverständlich über re-
levante Zusammenhänge informieren. Wir sollten möglichst viele ra-
tionale Erklärungen und Problematisierungen anhören und reflektie-
ren. In gegebenen Situationen gibt es aber immer eine Vielstimmigkeit 
widerstreitender Positionen. Dabei ist es weder möglich sich alle Be-
gründungen anzuhören noch diese in jeweils allen Details zu erinnern. 
Oft erinnern wir uns an ein Argument, weil wir es zum Zeitpunkt, als 
wir es hörten, überzeugend fanden, sind aber unfähig es in seinem Be-
gründungszusammenhang darzustellen. Wenn wir über aktuelle gesell-
schaftliche Themen sprechen, dann sprechen wir immer über komplexe 
Zusammenhänge und gesellschaftliche Komplexität lässt sich naturge-
mäß nicht umfassend verstehen und erkennen. Es ist auch nicht not-
wendig diese Komplexität in ihrer Fülle zu begreifen, sie muss aber im-
mer mitgedacht werden, denn dann führt sie zu der Erkenntnis, dass es 
ab einem bestimmten Punkt der Informationstiefe nicht mehr möglich 
ist, rational zu entscheiden, welchen Argumenten wir uneingeschränkt 
trauen können. Letztlich beruhen alle Argumenten in irgendeiner Wei-
se auf der Zeugenschaft anderer und wir müssen entscheiden, welchen 
Zeugen wir Glauben schenken möchten. Es ist notwendig zu erkennen, 
dass man auf Zeugenschaft angewiesen ist, weil man nicht alles eigen-
ständig überprüfen kann. Maßgabe ist nicht das eigene Denken, son-
dern die Qualität der Zeugen. 

Möchte man in dieser Unübersichtlichkeit der Welt eine Haltung ein-
nehmen, dann bedarf es einer wie auch immer gearteten Spiritualität, 
die auf einer über die Rationalität hinausgehenden Ebene Orientierung 
gibt, welchen Hinweisen man folgen sollte und welchen nicht. Eine Per-
son kann diese Spiritualität wagen, indem sie sich einem veränderten  
Bewusstseinszustand annähert. Es kann ihr gelingen, ein Stück weit hin-
ter ihre aktuellen Befindlichkeiten zurückzutreten und sich selbst in ei-
nem größeren Rahmen zu erkennen. In dieser Demut kann sie dann 
möglicherweise einen Weg als gangbar, moralisch gut und zielführend 
erkennen. Eine sich anschließende empirische Kontrolle der Erkenntnis-
se schafft Vertrauen in die Zeugenschaft der Inspirationen.

Die Wichtigkeit dieses Prozesses für die menschliche Orientierung wird 
nicht zuletzt davon unterstrichen, dass es historisch gesehen unzählige 
Versuche gab, einen Rahmen für Selbsttranszendenz zu definieren. Viele 
religiöse und wissenschaftliche Welterklärungen können an dieser Stel-
le als Wegweiser dienen und demjenigen, dem es gelingt, die Deutungs-
hoheit in dieser Frage zu erlangen, dem kommt fast augenblicklich auch 

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

Macht über diejenigen zu, die in Demut die Gültigkeit der Rahmende-
finition anerkennen. Wir sehen an dieser Stelle aber auch das Einfalls-
tor für gegenhegemoniale Entwürfe ebenso wie für Verschwörungser-
zählungen, die sich nicht in Demut ergeben wollen. Was insbesondere 
in Verschwörungsnetzwerken ausgenutzt wird, ist das menschliche Be-
dürfnis nach Gewissheit. Wer individuelle Freiheit verabsolutiert, sich 
also nicht in eine gegebene Weltdefinition einordnen möchte, gleichzei-
tig aber unfähig ist, Unsicherheit zu ertragen, der strebt bedingungs-
los nach rationaler Erklärung. Im Zweifelsfall reicht es dann nicht 
aus, die aktuelle Meinungsvielfalt in ihrer Widersprüchlichkeit zu er-
kennen. Die aktuellen Verhältnisse müssen eine Ursache haben und so 
entsteht die wilde Vermutung, dass ein großer Plan hinter den aktuel-
len Vorgängen steht (Appel & Mehretab 2020). In der Eigenkonstruk-
tion einer Wahrheit wird ein Argument deutlich, dass Klarheit schafft. 
Die Indizien fügen sich zu einem Gesamtbild und ein Plan, der stra-
tegisch der Unterdrückung dient, wird erkennbar. Wo Offenheit nicht 
ertragen wird, da wird das Weltbild zwanghaft geschlossen. Es ist dies 
der Grund, warum die hier beschriebene Spiritualität nicht heilig dog-
matisch werden darf, sondern konsequent empirisch geerdet werden 
muss. Abduktionen können nicht nur erhellen, sondern auch zutiefst 
irreführend sein.

Welchen Erklärungen wir auch immer Glauben schenken, um der Ver-
antwortung willen sollten wir unser Weltbild niemals abschließen. Der 
Geist sollte offen blieben für Irritationen der Praxis, denn diese können 
die Ungereimtheiten des Denkens aufzeigen. Bleiben Erkenntnisgewinn 
und empirisches Interesse in einem permanenten Austausch, dann kann 
letztlich die persönliche Lebenserfahrung zu einer Richtschnur für das 
eigene Leben werden. Schließlich kann ein gelingendes Leben auch Ver-
trauen in die persönliche Erkenntnisfähigkeit schaffen. In einer derarti-
gen Transrationalität wird Denkens prozessual verstanden. Denken lässt 
sich nicht auf kognitive Erkenntnisse beschränken, sondern ist ein Strom 
praktischer Tätigkeiten, die auch emotional begleitet und kontrolliert 
werden müssen. Erkenntnis ist auch nicht einfach das Endergebnis eines 
willentlich prozessierten, folgerichtigen Schließens. Erkenntnis stellt sich 
ein, wenn sich der Geist öffnet, wenn es gelingt Lehren zu ziehen und 
diese festzuhalten. Aber Erkenntnisse müssen auch immer wieder losge-
lassen werden und der Sinnlichkeit des Lebens überantwortet werden. 
Diese Art der Spiritualität erzeugt rationale Erklärungsleistungen, erhält 
sich dabei aber die Offenheit gegenüber der Welt. Sie ist zutiefst magisch 
und zugleich völlig profan. Es gibt dabei keine Veranlassung, das Den-
ken aufzugeben. Im Gegenteil, es ist die Aufforderung aktiv und inspi-
riert zu denken, sich dabei aber immer eine Skepsis gegenüber den eige-
nen Erkenntnissen zu bewahren. Es gilt zu wissen, dass sie fehlgeleitet 
sein könnten. Schließlich muss die Suche nach Gewissheit aufgegeben 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

werden. Mehrdeutigkeiten, Unsicherheiten und Widersprüchlichkeiten 
müssen ausgehalten und gedulden werden. Erst wenn erkannt wird, dass 
es nicht möglich ist alles zu verstehen und zu kontrollieren, ist es mög-
lich die Verantwortung für uns selbst und für andere zu erkennen. Wir 
erkennen die Notwendigkeit immer wieder neue, andere Sichtweisen 
einzubeziehen, und erkennen uns selbst als Personen in einer Gemein-
schaft. Gemeinwohlorientierung bedarf der Fähigkeit zur Selbsttrans-
zendenz und das erfordert den Einsatz der gesamten psychophysischen 
Fähigkeiten einer Person. Demut zeigt sich in dieser Auffassung gegen-
über den Unwägbarkeiten des Lebens. Dazu bedarf es der Ambiguitäts-
toleranz, die nicht mehr, aber auch nicht weniger ist, als die Fähigkeit 
Widersprüchlichkeiten akzeptieren zu können. Ob wir als Person zu 
derartiger Selbsttranszendenz fähig sind, ist eine Frage der Persönlich-
keitsentwicklung. Unsere Verantwortung, sofern wir sie denn wahrneh-
men wollen, liegt letzten Endes darin, lebenslang aktiv in unserer Per-
sönlichkeit zu wachsen. 

Um nicht trügerischen Überzeugungsleistungen theoretischer Er-
klärungen zu erliegen, ist in besonderem Maße ein Wissen über die 
menschliche Erkenntnisfähigkeit wichtig. Die Kognitionsforschung 
gibt Auskunft über kognitive Verzerrungen (cognitive bias) denen un-
ser Denken unterliegen kann (Weber & Knorr 2020). Motivated reaso-
ning und der confirmation bias (Bestätigungsfehler) wurden am Ende 
des letzten Kapitels schon als systematische, unbewusste und fehler-
hafte Prozesse der menschlichen Informationsverarbeitung erwähnt. 
Aus sozialpsychologischen Betrachtungen lässt sich diesen nun noch 
eine Reihe psychologischer Mechanismen hinzufügen, die die Wahrneh-
mung moralisch gebotenen Handelns schwächen und damit rationalen 
Dogmen sowie situativen und systemischen Einflüssen Durchsetzungs-
kraft verleihen. Hierzu gehören psychologische Blockaden, im Sinne 
einer Passivität im Angesicht von Gefahr, Selbstrechtfertigung, im Sin-
ne des Herunterspielens des eigenen Einflusses (sofern Unrecht erkannt 
wird), rechtfertigende Rationalisierung, im Sinne des Erfindens eines 
Grundes für das Handeln (um das Unrecht nicht erkennen zu müssen), 
Deindividualisierung, im Sinne einer Deklassifizierung der Opfer, situ-
ative Bindungsmechanismen, bspw. durch Manipulation eines anderen 
Menschen, Gewöhnung, oder schlicht Gehorsam gegenüber Autorität 
(zusammengestellt nach Zimbardo 2008 und Milgram 1997[1974]). 
Auch kann eine Person persönliche Werte dogmatisch zur Besänftigung 
eines moralischen Unwohlseins einsetzten oder um ein empfundenes 
Ungenügen zu kompensieren. Dann strebt die Person vielleicht nach 
gutem Aussehen, beruflichem oder ökonomischem Erfolg, gesellschaft-
lichem Status oder Berühmtheit. Im Vergleich zu derart konkreten Gü-
tern scheint der Wunsch nach sozialem Miteinander leicht abstrakt und 
unerreichbar. Anstatt auf etwas zu hoffen, was es eventuell gar nicht 

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

gibt, nämlich ›wahre Gemeinschaft‹, scheint das Streben nach dem per-
sönlichen Nutzen unmittelbar gewinnbringend. Derartige Orientierun-
gen und Prozesse entscheiden über den Grad der Gemeinwohlorientie-
rung einer Person. 

Die Vorstellung, eine egalitäre gerechte Gesellschaft könne sich lang-
fristig allein durch rationale Selbstregulierung der Individuen im Sinne 
des Gemeinwohles, wodurch sich eine humane Gesinnung auf breiter 
Basis durchsetzt, ist unrealistisch und dysfunktional. Sie ist unrealistisch 
nicht nur, weil zu viele psychologische Mechanismen rationale Überle-
gungen verzerren können, sondern insbesondere auch, weil die Orien-
tierung des Menschen am Gemeinwohl nur ein Teil der Dialektik des 
Selbst ist. Der andere Teil strebt nach Selbstbehauptung. Auf beiden 
Seiten liegt der Autoritarismus. Die totale Anpassung der Gefolgschaft 
bildet das notwendige Gegenstück zur totalen Selbstbehauptung eines 
Führers. In einer Gemeinschaft wird es immer Personen geben, die be-
dingungslos gehorchen und andere, die versuchen sich uneingeschränkt 
durchzusetzen. Die Vorstellung die egalitäre Gesellschaft könne sich al-
lein durch ›menschlich-werden‹ verwirklichen ist auch deswegen dys-
funktional, weil selbst wenn alle ihr persönliches Wohl hinter das Ge-
meinwohl zurückstellen würden, die menschliche Erkenntnisfähigkeit 
niemals ausreichen würde, die Komplexität der gesellschaftlichen Ver-
hältnisse im Gesamten zu erfassen. Gemeinschaft kann niemals eine 
Konsensveranstaltung sein. Es wird niemals eine allseits geteilte Sicht 
der Dinge geben und immer Fälle, in denen das Gemeinwohl verletzt 
wird. Deswegen brauchen Gemeinschaften Repressionssysteme – aktu-
ell das Gerichtswesens und die Psychiatrie. Ein kritischer Personalismus 
zieht aber aus der Bedingtheit von Prozessen der Persönlichkeitsent-
wicklung den Schluss, dass die Grenzen zwischen ›erlaubt‹ und ›ver-
boten‹ sowie zwischen ›krank‹ und ›gesund‹ beständig Gegenstand der 
gesellschaftlichen Auseinandersetzung bleiben müssen. Zudem sollten 
Repressionen nicht als Vergeltung begriffen werden und es muss auch 
das Ziel sein, Repression zu minimieren.

Soziale Prozesse sind auf elementare Art und Weise von Persönlich-
keiten geprägt. Dieses Buch möchte sich aber von Diagnosen und Ka-
tegorien lösen und den Blick zunehmend auf das Zwischen-den-Identi-
täten und auf das Zwischenmenschliche richten, also auf die Qualität 
menschlicher Beziehungen. Der Begriff der Persönlichkeit beschreibt 
das Verhältnis einer Person zu sich selbst und zu anderen. Mittels ih-
rer Persönlichkeit geben Individuen den von ihnen eingenommenen ge-
sellschaftlichen Stellungen und Positionen ein individuelles Gesicht. 
Menschen sind nicht nur Ärztinnen oder Ärzte, Verwaltungsbeamte 
oder Eltern, sondern immer auch eine individuelle Person. Menschen 
können die Handlungsspielräume auf ihren gesellschaftlichen Positi-
onen unterschiedlich nutzen. Sie erfüllen ihre Rollen, Aufgaben und 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

Pflichten in für sie charakteristischer Weise und haben so Anteil an 
der Konstruktion der kollektiven Vorstellungen darüber, was von die-
sen Positionen zu erwarten ist. Personen können ihre Aufgabe auch 
in unterschiedlichem Maße als Dienst an ihrer Gemeinschaft verste-
hen. Welche Persönlichkeiten sich in welchen gesellschaftlichen Fel-
dern etablieren, etwa in bestimmten Handlungszusammenhängen der 
Ökonomie, den Medien oder der Politik, bestimmt den gelebten Stil 
dieser Praxisfelder. Demnach ist nicht ganz nachvollziehbar, dass un-
sere individualisierte Gesellschaft kaum gesellschaftstheoretische De-
batten darüber führt, welche Persönlichkeitsmerkmale für welche ge-
sellschaftlichen Positionen wünschenswert sind oder vielleicht sogar 
notwendig erscheinen. 

Persönlichkeit ist nur bedingt gestaltbar. Persönlichkeitsmerkmale 
sind relativ wirkmächtige Verhaltensdispositionen. Sie determinieren 
das Verhalten eines Individuums aber nicht vollständig. Persönlich-
keitsmerkmale stellen relativ stabile Eigenschaften dar, die eine Per-
son vor allem durch ihre psychophysischen Voraussetzungen und den 
Einfluss ihrer sozialen Umwelt erwirbt. In beschränktem Maße hat 
eine Person mittels eigener kognitiver Leistungen aber auch Einfluss 
auf ihre Persönlichkeit. Langfristig kann sie willentlich Dispositio-
nen beeinflussen. Zudem lassen sich, durch Reflexion über die eigenen 
charakterlichen Verhaltenstendenzen, Strategien entwickeln, mit den 
eigenen Prägungen umzugehen, das heißt Sorge zu tragen, dass uner-
wünschte Verhaltenstendenzen das soziale Leben nicht negativ beein-
flussen. Solche Strategien der Selbstbeherrschung lassen sich habitu-
alisieren und so kann langfristig eine selbstgeführte Veränderung der 
eigenen Persönlichkeit erreicht werden. Handlungsfreiheit oder human 
agency stellt sich damit als Verantwortung für die eigene Persönlich-
keitsentwicklung dar.

Eine weitere wichtige Erkenntnis aus diesem Durchgang durch die  
Philosophie der Person und der Persönlichkeitspsychologie ist, dass 
Menschen elementar unterschiedlich sind und, dass sie vor allem un-
terschiedlich empfinden. Vielfach hilft die eigene Intuition, andere 
Menschen zu verstehen. Es empfiehlt sich aber keineswegs die eige-
nen Empfindungen und Situationsdefinitionen auch bei anderen un-
kritisch vorauszusetzen. Der andere ist und bleibt immer ein zu ei-
nem gewissen Teil fremdes Wesen. Einen anderen Menschen kennen 
zu lernen, ist immer ein Abenteuer, ebenso wie es ein Abenteuer ist, 
sich selbst kennen zu lernen. Die Philosophie der Person verdeutlicht, 
dass es kategorische Imperative der Vergemeinschaftung gibt, ohne die 
Vergemeinschaftung nicht gelingen kann. Hierzu gehört die Kantsche 
Aufforderung den Anderen niemals nur als Mittel zum Zweck zu ge-
brauchen, der Spaemannsche Hinweis auf das Versprechen zur gegen-
seitigen Achtung, das jeder menschlichen Begegnung immanent ist und 

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

die Lévinassche Mahnung, die Aufforderung zur Verantwortung im 
Antlitz des Gegenübers wahrzunehmen. Viele Menschen erfüllen diese 
Imperative, wenn auch nicht zu jeder Zeit, dann doch zumindest weit-
gehend. Diese Prinzipien sind in der unhintergehbaren Sozialität des 
Menschen angelegt. Wer nach ihnen lebt, erlebt ihre Unverzichtbarkeit 
und hält sie für selbstverständlich. 

Doch Begegnungen können auch toxisch werden. Es gibt Menschen 
die subtil manipulieren und die in Beziehungen angelegte Asymme
trien zu ihrem Zwecke ausnutzen. Dies als transaktionale Gewalt zu 
bezeichnen eröffnet in erster Linie die Möglichkeit, die Leiden der Op-
fer zu erkennen. Es bietet weniger die Möglichkeit die Täterinnen und 
Täter zu sanktionieren, denn viele Arten dieser Gewalt entziehen sich 
der Gerichtsbarkeit. Es erlaubt aber auch sich selbst und andere zu 
schützen. Bei einer Persönlichkeitsentwicklung, die sich in einem Be-
reich des ›Normalen‹ bewegt, wird eine Person seine Mitmenschen nie-
mals unreflektiert verurteilen. Die Perspektive, dass soziale Spannun-
gen willentlich erzeugt werden, ist vielen Menschen intuitiv fremd. 
Soziale Spannungen werden von den meisten Menschen als unange-
nehm empfunden und sie verspüren den Impuls auch selbstkritisch 
nach dem eigenen Schuldanteil zu suchen. Sich als Opfer manipulati-
ven Verhaltens zu erkennen, bedeutet hingegen eine einseitige Verur-
teilung des anderen und liegt ›normalen‹ Personen deswegen intuitiv 
fern. Ein Wissen über Persönlichkeitsstörungen ist demnach vor al-
lem wichtig, um sich vor den möglichen Folgen toxischer Begegnung 
zu schützen. Da aber wie gesagt jede Person in gewissem Maße auch 
manipulativ handelt, mahnt es auch dazu, sich selbst zu fragen, ob im 
eigenen Verhalten nicht auch manchmal zu gedankenlos mit anderen 
verfahren wird. Das Wissen der Persönlichkeitspsychologie ist also zu-
dem relevant, um manipulative Verhaltensweisen an sich selbst erken-
nen und ablegen zu können. 

Gemeinschaft ist notwendig divers. Ebenso wie andere in gewissem 
Maße ›speziell‹ sind, so ist man das selbst auch. Akzeptiert eine Per-
son das als anthropologische Voraussetzung, dann wird sie immer in-
teressiert sein, die Perspektive anderer zu erfahren und wird in Kon-
fliktfällen immer auch die Möglichkeit in Betracht ziehen, selbst falsch 
zu liegen. Erkennt sie darüber hinaus, wie sie andere beeinflusst und 
wie sie von anderen beeinflusst wird, so erkennt sie die unhintergehba-
re Beziehungshaftigkeit des menschlichen Lebens. Es entsteht Verant-
wortung als der Appell diese Beziehungshaftigkeit nicht zum Nachteil 
anderer auszunutzen, sondern die eigene Abhängigkeit von den Ande-
ren zu akzeptieren. Nur durch Affirmation dieser personalen Konsti-
tution lässt sich eine Balancierung der Belange der Mitmenschen und 
der eigenen Bedürfnisse erzielen. Die Dialektik des Selbst ist als Wi-
derstreit angelegt, den jede Person als ein spannungsvolles Alternieren 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

zwischen Anpassung an die Gemeinschaft und Selbstbehauptung er-
lebt. Es ist notwendig sich selbst als bedingtes Wesen innerhalb gesell-
schaftlicher Normen zu erkennen. Dazu muss man diese Normen aber 
erst selbst konzeptionieren und in das soziale Geschehen hineinproji-
zieren. Die Verantwortung der Selbstführung und -regulierung besteht 
also darin eine persönliche Haltung zu den Konventionen der Gesell-
schaft zu entwickeln, sie möglichst zutreffend zu erfassen und sie maß-
voll in Frage zu stellen. Persönlichkeitsentwicklung ist demnach eine 
zutiefst soziale Angelegenheit. Es ist unmöglich sie nur aus sich selbst 
heraus zu betreiben. 

Persönlichkeitsentwicklung hängt wesentlich von gängigen Prakti-
ken der sozialen Umwelt ab. Vermittlung und Versöhnung benötigen 
Praktiken innerhalb derer sie erlebt, erfahren und erlernt werden kön-
nen. Quälende Gefühle, wie Schuld oder Scham, finden nicht zwingend 
ihren Ausdruck und ihre Auflösung in Entschuldigungen und Verzei-
hen. In einer Gemeinschaft muss es etablierte Vorbilder für derartige 
Verfahrensweisen geben, damit sie von den Mitgliedern reproduziert 
werden können. Jede Gesellschaft bereitet die Rahmenbedingungen für 
die Persönlichkeitsentwicklung ihrer Mitglieder und erhält in der Folge 
die Persönlichkeiten, die sei heranzieht. Schließlich wird sie dann zu ei-
ner Gesellschaft dieser Persönlichkeiten. Verantwortungsbewusste Men-
schen können sich nur in einer Gesellschaft entwickeln, die einen leben-
digen Austausch ihrer Mitglieder im Sinne gegenseitiger Wahrnehmung 
und Anerkennung unterstützen. Selbsttranszendenz, im Sinne der Fähig-
keit sich in Gemeinschaft erkennen zu können, hängt in hohem Maße 
davon ab, ob auch die verschiedenen Lebenswirklichkeiten eine Öffent-
lichkeit in dieser Gemeinschaft finden. Es muss Gelegenheiten geben, 
anderen Lebensstilen respektvoll zu begegnen. Eine Gesellschaft, die ge-
meinwohlorientierte Persönlichkeiten hervorbringen möchte, muss ent-
sprechende Prozesse der Vermittlung ermöglichen. 

Wie aber kann sich die akademische Kritik an derartigen Verständi-
gungsprozessen beteiligen? Im Folgenden wird es die Herausforderung 
sein, eine entsprechende Vorstellung von Kritik als Mediation zu ent-
werfen. Übernimmt Kritik den Anspruch der Vermittlung, dann darf sie 
sich auf keinen Fall rein auf ihre rationale Überzeugungskraft verlassen. 
Sie sollte auch den psychophysischen Teil des Menschen ansprechen, der, 
wie gezeigt wurde, Ausgangs- und Zielpunkt der Vernunft ist. Rationa-
lität ist unabdingbar. Sie nistet sich in die psychophysischen Wirkungs-
zusammenhänge des Menschen ein, um ihn entweder aufmerksam zu 
beraten oder selbsttäuscherisch in die Irre zu führen. Von ihrer Rationa-
lität kann sich eine Person aber nur gut beraten lassen, wenn sie persön-
lich kritikfähig ist und auch das Kritisieren erlernt hat. Dieser Erkennt-
nis folgend sollte Kritik versuchen, Effekte von Vermittlung, Beratung 
und Versöhnung zu produzieren, die als wohltuend und friedenstiftend 

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

empfunden werden. Ein positives Erleben und damit auch ein Erlernen 
von Kritik kann gelingen, wenn die Kritik Konzepte entwickelt, die ver-
schiedene Lebenswirklichkeiten gegenseitig verständlich machen, wenn 
sie Mediation zu ihrer Aufgabe macht. 

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

4. Kritischer Personalismus und  
die Grenzen der Gemeinschaft

In diesem Kapitel wird das transaktionale Verständnis des Menschseins 
auf seine Implikationen bezüglich einer Idee von Gemeinschaft unter-
sucht. Dabei werden in einem ersten Schritt nur einige grundlegende 
Momente benannt, die es im darauffolgenden Kapitel ermöglichen, me-
thodologische Prinzipien für die kritische Analyse abzuleiten. Die wei-
tergehende Integration in eine gesellschaftstheoretische Perspektive er-
folgt schließlich im letzten Kapitel. 

4.1 Subjektivität und Realität(en)

Wird soziales Handeln mittels des Theorems der Transaktion beschrie-
ben, dann erscheint Subjektivität als soziale Haltung, die weniger dem 
Geist entspringt, als dass sie einer Person in einer Situation passiv zu-
teilwird. Die Art und Weise, wie ein Mensch angesprochen wird, be-
stimmt elementar dessen Haltung in einer gegebenen Situation. Dem-
nach haben Individuen Subjektivität nicht in der gleichen Weise, wie sie 
Dinge besitzen oder Eigenschaften haben. Wir sind niemals wir selbst 
im Sinne eigenständiger Wesen: Zwar können wir uns Ziele setzen und 
Handlungen planen, doch wie wir letzten Endes tatsächlich reagieren, 
hängt nicht allein von unserem Willen ab, sondern wird in entscheiden-
der Weise auch vom Verlauf der Geschehnisse bestimmt. Zudem ist auch 
unser Wille zu großen Teilen das Produkt unserer gesellschaftlichen Prä-
gungen. Der Mensch ist kein autonomes Verstandeswesen. Der Termi-
nus ›Subjektivität‹ verweist auf den jeweiligen sozialen Zusammenhang, 
in dem wir aktuell zu Subjekten werden. Subjektivität ergibt sich in je-
der sozialen Begegnung neu jedoch nicht immer auf vollkommen ande-
re Art und Weise - auf lange Sicht bleiben wir als Person erkennbar. Es 
ist aber durchaus möglich, dass wir selbst uns nahestehenden Menschen 
fremd erscheinen, wenn wir von den spezifischen einzigartigen Bedin-
gungen einer besonderen Situation in sensiblen Persönlichkeitsmerkma-
len getriggert werden. Auch kann uns ein außergewöhnliches Gesche-
hen derart tiefgreifend prägen, dass wir im Folgenden nicht mehr der 
gleiche Mensch sein werden. 

Ein Individuum entwickelt in allen seinen Lebenskontexten spezifi-
sche Verhaltensweisen. »Ein Individuum als ein Mitglied verschiedener 
Gruppen kann in sich selbst geteilt sein und im wahren Sinne widerstrei-
tende Ichs besitzen oder ein vergleichsweise desintegriertes Individuum 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

sein« (Dewey 1996[1927]: 160). Den Menschen in der Möglichkeit ei-
ner mehrfachen Ausprägung seines Ichs zu denken, ist zum Teil auch Ele-
ment des poststrukturalistischen Denkens (Butler 1999: 85; vgl. hierzu 
Keller 2014), etwa im Motiv der Überdeterminierung. Diese entsteht, 
wenn in einer Situation mehrere widerstreitende Subjektpositionen ei-
nes Individuums gleichzeitig zum Tragen kommen. Beispiel hierfür ist 
etwa ein Lehrer, der sein eigenes Kind unterrichten soll. In transaktiona-
ler Perspektive geht es aber um mehr als um rollenspezifische Subjekt-
positionen. Es geht darum die Prozesse situativer Subjektwerdungen zu 
verstehen. Um zu verdeutlichen, wie tiefgreifend Brüche innerhalb ei-
nes Individuums sein können, könnten Dissoziative Identitätsstörungen 
(DIS) angeschaut werden, die insbesondere dann entstehen, wenn Kin-
der massive Missbrauchserfahrungen erleben. Die Kinder spalten dann 
einen Teil ihres Erlebens in eigenständige Persönlichkeitsanteile ab. We-
niger extrem klingt das auch in den im vorangegangenen Kapitel ge-
schilderten Berichten über Menschen an, die in autoritären Situationen 
zu Handlungen motiviert wurden, die sie unter normalen Bedingungen 
niemals durchgeführt hätten. Zur Illustrierung hier ein weiteres Beispiel 
aus meiner empirischen Arbeit. 

#1 Muti Ritual

Am 4. November 2011 titelte die Zeitschrift The Voice in Botswana 
»Muti Ritual Left My Baby HIV+«. Der Artikel bezog sich auf einen 
Fall, in dem ein Kind im Verlauf einer traditionellen Heilpraktik mit 
dem HI-Virus infiziert wurde. Voller Erschrecken über sich selbst be-
richtete die Mutter, wie sie einem gefährlichen Ritual tatenlos zuge-
schaut hatte. Bei diesem Ritual waren sie, der Vaters und das Kind in 
die Haut geritzt und ihr Blut an der Wunde vermischt worden. Dadurch 
sollten die Familienbande gestärkt werden. Zum Zeitpunkt des Ritu-
als wussten Vater als auch Mutter über ihren HIV-positiven Status Be-
scheid und das Baby war nur durch die aufwändige Teilnahme an ei-
nem Prevention of Mother To Child Transmisson (PMTCT)-Programm 
gesund zur Welt gekommen. Da sowohl Vater als auch Mutter die An-
steckungswege kannten, war es für mich als jungem Forscher unver-
ständlich, warum niemand das Ritual verhindert hatte. Erst spätere For-
schungen machten mir deutlich, wie getrennt die Welten der modernen 
Medizin und des traditionellen Lebens sind und dass sie jeweils ganz 
eigene inkommensurable Voraussetzungen haben. Eine Teilnahme in je-
weils einer dieser Welten erfordert ein Switchen zwischen weitreichen-
den Erklärungs- und Erlebniszusammenhängen in dessen Verlauf sich 
schließlich auch die Wahrnehmung verändert. Es deutet also viel darauf 
hin, dass Menschen, je nach Kontext, in dem sie sich gerade befinden, 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

divergierende Selbstverständnisse haben, deren Unvereinbarkeit ihnen 
häufig wenig bis gar nicht bewusst ist.

4.2 Persönlichkeitsbildung als  
Schlüssel zur Handlungsfreiheit

Wenn Subjektivität vom Kontext abhängig ist, dann hat man nicht per 
se eine spezifische Haltung oder Meinungen. Einmal in eine Situation 
gestellt, passt man sich intuitiv dem gegebenen Rahmen an. Wer kennt 
nicht die Erfahrung, schon einmal eine Meinung vertreten zu haben, 
nicht wirklich aus eigener Überzeugung heraus, sondern hauptsächlich, 
weil ein Gegenüber sich in besonders provokanter Weise geäußert hat? 
In Situationen wird man affiziert, also biophysikalisch aktiviert und 
emotional involviert. Eine Situation verlangt dem Individuum Reaktio-
nen ab und in der Unmittelbarkeit des Geschehens ist es niemals mög-
lich vollkommen Herr der Situation zu sein. Im Eifer des Gefechtes ist 
nicht immer eine rationale Steuerung des eigenen Verhaltens möglich, 
vielmehr basieren Reaktionen weitgehend auf individuellen, erworbenen 
und angeborenen Dispositionen. Diese Dispositionen geben einem Indi-
viduum ein charakteristisches Verhalten, machen es als Person erkennbar 
und werden deswegen als ›Persönlichkeit‹ dieses Menschen bezeichnet.

Jedes Individuum entwickelt eine ganz eigene, individuelle Persönlich-
keit. Diese lässt sich in unterschiedlichen Dimensionen bemessen. Eine 
gängige Charakterisierung kann auf Basis der sogenannten big five vorge-
nommen werden (Kap 3.7). Hierzu zählen Offenheit für neue Erfahrun-
gen, Gewissenhaftigkeit, Extraversion, Verträglichkeit und Neurotizis-
mus. Diese Dimensionen spannen ein weites Feld auf, innerhalb dessen 
eine unendliche Variabilität möglich ist. Die Persönlichkeitspsychologie 
spricht auch von Individualität als Gestalt. Demnach sind Persönlichkei-
ten immer einzigartig und folglich Gemeinschaften immer notwendig di-
vers. Zu dieser Diversität unter den Persönlichkeiten kommen noch die 
vielfältigen individuellen Lebenswege, die letztlich die Personalität der 
Individuen konstituieren. Jeder Mensch hat seine einzigartige Geschich-
te und etabliert sich auf einem bestimmten Platz in einer sozialen Ge-
meinschaft. Dieser Platz kann auch nur von dieser Person eingenommen 
werden und so bestimmt eine Person zum Teil auch den Platz, der ande-
ren Mitgliedern der Gemeinschaft noch zur Verfügung steht. Gemeinsam 
lässt sich aber auch Platz für verschiedenste Persönlichkeiten schaffen. 
Herrschaft hingegen lässt sich verstehen als territoriale Demarkierung ei-
nes möglichst großen Gebietes für anpassungswillige Gefolgsleute.

Jede Einzelperson ist in einen beständig fortschreitenden Strom von 
Ereignissen eingebettet, den sie nicht vollständig rational erfassen kann. 

PERSÖNLICHKEITSBILDUNG ALS SCHLÜSSEL ZUR HANDLUNGSFREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

Das ist aber kein Grund, dem Menschen alle Möglichkeiten der Selbstbe-
stimmung abzusprechen. Die Idee der menschlichen Freiheit muss aller-
dings gegenüber einer rationalistischen Auffassung stark eingeschränkt 
werden. Das Individuum kann seine situativen Subjektwerdungen nicht 
direkt und unmittelbar beherrschen. Es kann aber danach streben, lang-
fristig seine Dispositionen zur Subjektwerdung in gewünschtem Sinne 
zu verändern. Hierzu muss ein Individuum Einfluss auf seine Persön-
lichkeitsentwicklung nehmen. Human agency beschränkt sich demnach 
auf die reflexive langfristige Entwicklung der eigenen Person und Per-
sönlichkeit. 

Die transaktionale Persönlichkeitspsychologie benennt drei Einfluss-
faktoren der Persönlichkeitsentwicklung (Kap. 3.7). Es sind dies 1) in-
dividuelle psychophysische Voraussetzungen, 2) soziale und natürliche 
Umwelteinflüsse sowie 3) eigene kognitive Leistungen. Letzteres korres-
pondiert mit dem, was die philosophische Anthropologie häufig als die 
Fähigkeit, sich zu seinem eigenen Menschsein verhalten zu können, be-
schrieben hat. Im vorangegangenen Kapitel wurde schon dargelegt, dass 
Erkenntnisse der Neurowissenschaften die Annahme einer derartigen re-
flexiven Einflussnahme auf das eigene Selbst unterstützen. Es besteht of-
fenbar die Möglichkeit, dass Menschen Handlungen, denen sie sich ge-
rade situativ zugeneigt fühlen, unterdrücken können. Vieles spricht auch 
dafür, dass langfristig die Präferenzen des eigenen Willens beeinflusst 
werden können. Selbstgesteuerte Persönlichkeitsentwicklung kann aber 
nur stattfinden, wenn eine Person die Brüche ihres eigenen Selbst wahr-
nimmt und sich ehrlich und aufrichtig in ihren sozialen Bezügen reflek-
tiert. Wenn Menschen sich den dazu notwendigen Prozessen verweigern, 
kann eine soziale Persönlichkeitsentwicklung auch ausbleiben. Persön-
liche Weiterentwicklung ist immer mit schmerzhaften Eingeständnissen, 
Scham- und Schuldgefühlen verbunden. Sie erfordert eine Form von De-
mut (Kap 3.5). 

4.3 Personalität, moralische Reife und Widerstand

In seiner individuellen Persönlichkeit verwirklicht ein Individuum letzt-
lich auch einen Grad an moralischer Reife, welcher geistesgeschichtlich 
lange als eine Funktion allein der Rationalität begriffen wurde. Reife be-
darf aber auch der Fähigkeit zur sozialen Kontextualisierung seiner selbst 
(Gilligan 1988[1982]; Lotter 2012: 347). Dazu sind soziale Kompeten-
zen, Sensibilität, Lebenserfahrung und Empathie notwendig. Persönlich-
keitsentwicklung erschöpft sich nicht in der Entwicklung rationaler Fä-
higkeiten. Sie erfüllt sich ebenso in der Entwicklung von Beziehungen zu 
anderen Menschen und zur Gemeinschaft. Um diesen Komplex fassen 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

zu können, wurde im vorangegangenen Kapitel das Konzept der Dia-
lektik des Selbst eingeführt. Es beschreibt die innere Spannung eines In-
dividuums zwischen Anpassung an die Gemeinschaft und der Selbstbe-
hauptung innerhalb der Gemeinschaft. Diese Spannung wird von jedem 
Individuum auf individuelle Weise erlebt und muss von jeder Person ei-
genständig bewältigen werden. Ebenso, wie ein Individuum unwillkür-
lich die Regeln einer Gemeinschaft internalisiert, wenn es in sie hinein 
sozialisiert wird, reibt es sich auch an den gesellschaftlichen Bedingun-
gen. Eine Person entwickelt in der ihr eigenen Dynamik der Dialektik 
ihres Selbst eine Vorstellung davon, was ihr als Voraussetzungen ihres 
Daseins unüberwindlich gegeben ist. Diese Dinge wird sie für unverän-
derlich ansehen. Ebenso entwickelt sie eine Vorstellung davon, was kon-
tingent und veränderlich ist. Diesbezüglich wird sie in der Regel auch 
Hoffnung hegen, die Verhältnisse verändern zu können. Gegebenenfalls 
wird sie sich auch mit aktivistischen Bestrebungen gegen die Verhältnis-
se zu Wehr setzen. 

Die Dialektik des Selbst begleitet den gesamten Lebensweg einer Per-
son. Die Aktivitäten, mit der eine Person versucht diese Dialektik zu ge-
stalten, werden dabei nicht nur Einfluss darauf haben, welche gesell-
schaftliche Position sie anstrebt, sondern werden auch bestimmen, wie 
sie die Stellung, die sie zu einem gegebenen Zeitpunkt erreicht hat, aus-
füllt. Mit ihrer Persönlichkeit gibt eine Person der gesellschaftlichen Stel-
lung, die sie einnimmt, ein individuelles Gesicht. Egal wie sie handelt, es 
sind in jedem Fall immer andere Menschen von ihrem Handeln betrof-
fen. Gründet eine Person einen Betrieb oder eine Familie? Viele derartige 
Lebensentscheidungen werden vor dem Hintergrund des Selbstvertrau-
ens getroffen, die mit diesen Entscheidungen einhergehenden Heraus-
forderungen auch meistern zu können. Dabei entstehen immer diverse 
Verantwortlichkeiten, nicht nur eindimensional für die Beschäftigten des 
Betriebes oder die Mitglieder der Familie. Teilweise mit diesen konfligie-
rend entsteht auch Verantwortung für die Kundschaft, den Ressourcen-
verbrauch des Betriebes oder die Freundschaften, die die eigenen Kinder 
einmal schließen werden. Was befähigt ein Individuum dazu, diese un-
begrenzte Verantwortung zu übernehmen? 

Verantwortung hat, wie in Kapitel 2 beschrieben wurde, einen para-
doxen Charakter. Eine Person die Verantwortung übernehmen möchte, 
muss das in dem Wissen darüber tun, dass sie sie nicht vollständig wird 
beherrschen können. ›Catch-22‹ bezeichnet unter anderem das Dilem-
ma, dass, um eine verantwortungsvolle Entscheidung treffen zu können, 
deren Folgen eigentlich schon bekannt sein müssten. Entscheidet man 
sich für eine Vorgehensweise, dann entscheidet man sich gleichzeitig ge-
gen andere Optionen und letztlich wird man niemals wissen, was ge-
schehen wäre, hätte man sich anders entschieden. Lebensentscheidun-
gen lassen sich in der Regel nicht umkehren. Einmal getroffen bringen 

PERSONALITÄT, MORALISCHE REIFE UND WIDERSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

sie Konsequenzen in die Welt, für die schließlich eingestanden werden 
muss. Schließlich kann es geschehen, dass der Anspruch der Verantwort-
lichkeit auch von außen an das Individuum herangetragen wird. So wird 
es immer Menschen geben, die die von einer Person gewählten Hand-
lungsoptionen für die Falschen halten. Als Person muss ich also immer 
davon ausgehen, kritisiert zu werden. Verantwortung zeichnet sich da-
durch aus, dass es nicht möglich ist, sie vollständig zu bedienen. Verant-
wortung zu übernehmen bedeutet entsprechend, trotz dieser Unsicher-
heit zu handeln. Verantwortung erfordert eine zur Verantwortung fähige 
Persönlichkeit, die im Moment des Handelns aufrichtig bereit ist, auch 
für die entfernten Folgen ihres Handelns einzutreten. Diese Haltung be-
darf der Ausbildung eines Selbstverhältnisses, das den Umgang mit eige-
nen Verfehlungen reguliert. 

Persönlichkeit umfasst das Verhältnis einer Person zu anderen und zu 
sich selbst. Die Persönlichkeit entwickelt sich entlang des gesamten Le-
bensweges. Dabei gilt es den eigenen wie auch den Ansprüchen anderer 
Menschen gerecht zu werden. Persönlichkeitsentwicklung ist damit un-
trennbar mit der Entwicklung eines individuellen Willens zur Verantwor-
tung verbunden. Die Banalität des Heldentums wie auch die des Bösen 
(Kap 3.6) stellen Attraktoren der Selbstwerdung dar und alltäglich gilt 
es, sich an vielen kleinen Abzweigungen in Richtung des einen oder des 
anderen zu entscheiden. Damit lässt sich Verantwortung nicht auf mo-
ralische Überlegungen reduzieren. Viele Entscheidungen müssen in Ab-
wägung widersprüchlicher Werte getroffen werden. Das erfordert mora-
lische Reife im Bewusstsein darüber, dass rationale Prinzipien nicht nur 
Gutes hervorbringen werde. Ein populäres, seit der Antike diskutiertes 
Beispiel hierfür ist der Tyrannenmord, der als eine akzeptable Ausnah-
me von der moralischen Regel ›du sollst nicht töten‹ dargestellt werden 
kann, ohne dass dadurch die Regel generell für ungültig erklärt werden 
muss. Aber auch die Frage nach der Angemessenheit sozialen Wider-
stands lässt sich in diese Problematik einordnen. 

#2 Widerstand und Extremismus

Antworten auf die Frage, welche Art von Widerstand in einer Gesell-
schaft legitim ist, lassen sich zwischen zwei Polen positionieren, die ex-
emplarisch von der Position Martin Luther Kings (1984[1958]) auf der 
einen Seite und Henri David Thoreau (2014[1849]) auf der anderen Sei-
te dargestellt werden können. King war der Meinung, dass sich ziviler 
Ungehorsam der Gerichtsbarkeit der Gemeinschaft unterstellen muss. 
Die Ernsthaftigkeit und Stichhaltigkeit eines politischen Anliegens zei-
gen sich dieser Auffassung zufolge darin, dass eine Aktivistin oder ein 
Aktivist auch den Willen zur gemeinschaftlichen Problemlösung zeigt 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

und mit ihrem Protest deswegen, wenn möglich, im Rahmen des Geset-
zes bleibt. Sollte trotzdem eine Bestrafung durch die Gesellschaft erfol-
gen, dann solle diese gewaltfrei hingenommen und mit legalen Mitteln 
in Frage gestellt werden. Der gewaltfreie Aktivismus Kings bezieht seine 
Schlagkraft letztlich daraus, dass die Öffentlichkeit staatliche Repressi-
on in solchen Fällen als Unrecht empfindet. 

Thoreau hingegen vertrat die Meinung, ein Mensch sei lediglich sei-
nem eigenen Gewissen verpflichtet und habe, wenn er von einem Un-
rechtsstaat zum Erfüllungsgehilfen gemacht werde, sogar die Pflicht das 
Gesetz zu brechen. Sowohl Mahatma Ghandi wie auch King benennen 
Thoreau als Quelle der Inspiration. Thoreau hat aber nicht nur gewalt-
losen Widerstand geprägt. Zwar hat er niemals explizit Gewalt als legi-
times Mittel des Widerstands benannt; er spricht von zivilem Ungehor-
sam. Indirekt aber klingen strengere Töne an, wenn er die Möglichkeit 
einer Revolution andenkt: »Doch nehmt ruhig an, daß dabei auch Blut 
vergossen werden müßte. Wird denn nicht gewissermaßen Blut vergos-
sen, wenn das Gewissen verletzt ist?« (ebd.: 16). Von Thoreau beeinflusst 
war auch der US-amerikanische Terrorist Theodore Kaczynski, der als 
Unabomber bekannt wurde. Dieser tötete in den 1980er und 90er Jah-
ren drei Menschen mittels Briefbomben und verletzte 23. Er hatte eine 
vielversprechende Karriere als Universitätsprofessor aufgegeben, um – 
wie Thoreau – ein Leben als Einsiedler in der Wildnis Montanas zu füh-
ren. Von dort aus hatte er auch seinen Kampf gegen die industrielle Ge-
sellschaft geführt. Das Manifest des Unabombers,1 das postalisch bei der 
New York Times und der Washington Post einging, lässt aber keine Wut 
erkennen. Es liest sich in weiten Teilen als rationale Gesellschaftsana-
lyse, in der aus der Unreformierbarkeit der industriell-technologischen 
Gesellschaft auf die Notwendigkeit von Revolution geschlossen wird. 
Kaczynski beschreibt die wilde Natur und das unreglementierte Leben 
als ein bedingungslos zu verteidigendes Gut. Er versteht seine Taten in 
der Verantwortung für etwas Gutes.

Diese Beispiele zeigen eindrücklich, wie vielfältig sich der Wille zur 
Verantwortung letztlich ausprägen kann. Die Psychologie der Persön-
lichkeit erlaubt es, diese Vielfalt zu verstehen. Dabei zeigt sich insbeson-
dere die ambivalente Rolle der Rationalität, die sowohl in den Dienst 
der Mitmenschlichkeit gestellt werden kann, wie sie auch der Rechtfer-
tigung von Gewalt und Unmenschlichkeit dienen kann. Welche mensch-
lichen Regungen des Mitgefühls oder moralische Grundsätze opfert ein 
Mensch der Erreichung eines von ihm als in übergeordneter Weise für 
›gut‹ empfundenen Ziels? Kein Extremismus kommt ohne Begründung 
seiner Gewalt aus. Alle Extremisten rechtfertigen sich in der ein oder 

1		  Online verfügbar unter: https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/
Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf

PERSONALITÄT, MORALISCHE REIFE UND WIDERSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf


226

anderen Weise. An welchem Punkt aber setzt sich ein Mensch über die 
Konventionen seiner Gemeinschaft hinweg und folgt seiner persönli-
chen Überzeugung und ab welchem Punkt wird das Verhalten dieses 
Menschen für die Gemeinschaft untragbar? In der Perspektive des kri-
tischen Personalismus wird der transaktionale Charakter des Extremis-
mus transparent. Die Frage des Extremismus stellt sich regelmäßig dann, 
wenn zivilgesellschaftliche Bewegungen tiefgreifenden gesellschaftlichen 
Wandel fordern, ihre Proteste und Argumente aber vor den hartnäcki-
gen Persistenzen bestehender Strukturen scheitern und es deswegen zu 
Ernüchterung unter den Aktivistinnen und Aktivisten kommt. So wurde 
diese Debatte auch in der Studentenbewegung der 1960er Jahre geführt 
und von Einzelpersonen und Gruppierungen unterschiedlich beantwor-
tet. Dies führte bekanntermaßen auch zur Gründung der bewaffneten 
Terrorgruppe RAF.

4.4 Der Wolf im Schafspelz, oder das Rechte  
und das Gute

Die Frage nach dem Rechten und dem Guten entspringt direkt der Di-
alektik des Selbst. Als verantwortliche Person kommt man manchmal 
nicht umhin, unmoralische Maßnahmen zum Zwecke eines als höher-
wertig empfundenen Guten einzusetzen. Es wird wohl niemals eine uni-
verselle Moral geben, die in allen erdenklichen Einzelfällen die richtige 
Lösung anzeigt. Diese Problematik projiziert sich auf die gesellschaft-
liche Ebene, denn es wird sich auch niemals ein Rechtssystem entwi-
ckeln lassen, dass in allen erdenklichen Einzelfällen dem Gerechtigkeits-
empfinden aller Menschen gerecht werden könnte. Werte und Normen 
stehen beständig in einer Herausforderung durch die Praxis. Eine Ge-
sellschaft braucht deswegen ein kontinuierliches Forum für ethische De-
batten. Dies wird insbesondere vor dem Hintergrund des weiten Feldes 
unethischer Verhaltensweisen deutlich, die nicht gerichtsfähig sind, weil 
sie kaum außerhalb der konkreten Situationen, in denen sie stattfinden, 
beurteilt werden können. Für derartige Verhaltensweisen wurde im vo-
rangegangenen Kapitel der Begriff der transaktionalen Gewalt gewählt 
(Kap 3.3).

Transaktionale Gewalt findet statt, wenn in Interaktionszusammen-
hängen eine oder mehrere unterlegene Personen keine Möglichkeit ha-
ben, der von der dominanten Person für sie vorgesehenen Position zu ent-
kommen. Diese Gewalt basiert meist auf subtiler zwischenmenschlicher 
Beeinflussung, also Manipulation oder Unehrlichkeit. Nicht selten baut 
diese Gewalt auf pathologischen Persönlichkeitsmustern auf. In Paar-
beziehungen oder Familienkonstellationen, die auf solchen Prinzipien 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

fußen, lässt sich transaktionale Gewalt von einem Beobachter oftmals 
nur in langfristiger Kopräsenz mit den Beteiligten identifizieren. Was vor 
Dritten, etwa in Gerichtsprozessen, geäußert wird, spiegelt selten das wi-
der, was sich in Momenten der privaten Interaktion abspielt. Dabei sind 
sich die Beteiligten der Pathologien ihrer Verhaltensweisen oftmals gar 
nicht bewusst. Die Unterlegenen leiden unter den Verhältnissen, können 
die ihnen zuteilwerdende Aggression aber kaum benennen. Oftmals be-
stärken sie intuitiv die Sichtweisen der Täterinnen und Täter sogar und 
erhöhen damit deren herabsetzende Wirkung. Nicht allein, dass der Wolf 
einen Schafspelz trägt, das Schaf rückt diesen auch noch zurecht, wenn 
er zu verrutschen droht. Vielleicht leiden auch die Täterinnen und Täter. 
Bei der reflexiven Betrachtung ihres eigenen Tuns verlieren sie sich aber 
in der Regel in Selbsttäuschung.

Sofern keine Straftatbestände vorliegen, sind solche Fälle nur selten 
gerichtsfähig. Einige Phänomene, wie etwa Mobbing oder emotiona-
ler Kindesmissbrauch sind Grauzonen der Justiz und können meist nur 
über Umwege geahndet werden. Andere Phänomene stellen zwar Straf-
tatbestände dar, wie etwa Stalking, geschehen aber oft so unterschwel-
lig, dass sie kaum erfolgreich nachgewiesen und somit auch nur einge-
schränkt verhandelt werden können. Selbst wenn Sanktionen verhängt 
werden, etwa ein Verbot, sich einer Person zu nähern, dann sind diese 
Verbote kaum wirkungsvoll, wenn die Täterin oder der Täter dem Opfer 
wirklich schaden möchte. Gerichtsverhandlungen sind naturgemäß den 
alltäglichen Situationen enthoben, Zeugenaussagen in der Regel vage, 
sodass sie leicht umgedeutet werden können. Auch sprechen die Anwäl-
tinnen und Anwälte für ihre Klienten und so kann es selbst extrem ge-
walttätigen Täterinnen oder Tätern, die ihre Aggressionen im Privat-
leben kaum im Griff haben, gelingen, in Gerichtsverhandlungen einen 
souveränen Eindruck zu machen. Hier wird die schöne Rede zur wah-
ren Rede, weil den Richterinnen und Richtern letztlich wenig Rechtfer-
tigung bleibt, den geschönten Darstellungen und den gutherzigen Beteu-
erungen zu misstrauen. 

Das Verhältnis zwischen dem Rechten und dem Guten  
als Frage der Persönlichkeit

Hans Joas (1997: 257ff.) fasst die philosophische Diskussion um die 
Frage nach dem Verhältnis zwischen dem Rechten und dem Guten zu-
sammen und kommt zu dem Schluss, dass die Frage, so wie sie häufig 
gestellt werde, müßig sei. Es könne nicht darum gehen, entweder dem 
Guten oder dem Rechten ein Primat über das andere zuzuschreiben. 
Es gehe eher um die Frage, was von beidem situativ, auf aktuelles Ver-
halten bezogen, Priorität erhalten solle. Die Frage nach dem Verhältnis 

DER WOLF IM SCHAFSPELZ, ODER DAS RECHTE UND DAS GUTE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

des Guten zum Rechten ist Joas zufolge keine ausschließlich akademi-
sche Frage, sondern zu weiten Teilen eine praktische. Die Frage nach 
dem Guten und dem Rechten stellt sich nicht nur bezüglich politischer 
Fragen der Legitimierung von Macht. Im Kleinen äußert sie sich in der 
alltäglichen Überzeugung, dass reines regelkonformes Handeln effektiv 
Kreativität zunichtemacht. Der sprichwörtliche ›Dienst nach Vorschrift‹ 
verhindert progressive Dynamik und somit die Leistungsfähigkeit ei-
nes jeden Arbeitszusammenhangs. In weiten Teilen gilt die Überzeugung, 
dass Regeln einschränkende Wirkung haben und nicht selten wird ange-
nommen, dass ein kontrolliertes Übertreten von Regeln Höchstleistun-
gen überhaupt erst ermöglicht. Das sprichwörtliche ›thinking outside the 
box‹ ist immer auch ein Denken am Rande der bisherigen Regelungen. 
Das viel beschworene ›Verlassen der Komfortzone‹, also das über die 
bisher bekannten Verfahrensweisen hinausgehende Ausprobieren neuer 
Ideen, soll, so das Versprechen, zu unerwarteten innovativen Ergebnis-
sen führen. Nicht selten aber führt es auch in eine moralisch fragwür-
dige Grauzone. 

Gesellschaftliche Praktiken sind konventionalisiert und der Phänotyp 
einer Praktik markiert immer auch die Grenzen ihrer bisherigen Regle-
mentierung. Vorhandene Ermessensspielräume bis an die Grenzen aus-
zureizen, stellt nicht selten den Vorstoß in einen Bereich des Regel- oder 
Wissensvakuums dar. Die Etablierung neuer Praktiken geschieht im bis-
her unbedachten Bereich gesellschaftlicher Aufmerksamkeit. Die Miss-
achtung geltender Auflagen kann Zeit sparen. Vielleicht lässt sich da-
durch auch ein Versinken in administrativen Tätigkeiten verhindern und 
Freiraum schaffen, für engagierteres und inhaltsbezogenes Arbeiten. Be-
stimmt hat sich fast jede Arbeitnehmerin und jeder Arbeitnehmer schon 
einmal mit derartigen Fragen konfrontiert gesehen. Wie viel der ihr auf-
gebürdeten Bürokratie soll sie gewissenhaft ausführen und an welcher 
Stelle ist es besser, die Kräfte für die ›eigentlichen‹ Aufgaben aufzuspa-
ren? Die Frage, ob nun das Rechte oder das Gute vordringlich zu be-
achten sei und unter welchen Umständen dem einen oder dem anderen 
der Vorzug gegeben werden solle, bricht sich demnach runter bis auf die 
alltägliche Ebene der individuellen Lebensbewältigung und manifestiert 
sich letztlich im individuellen Willen zur Verantwortung. Dadurch wer-
den nicht nur Innovation und Exzellenz möglich, sondern auch Machen-
schaften am Rande der Kriminalität.

Es wäre zu kurzgefasst, Verantwortung nur auf die Einhaltung oder 
Missachtung von Regeln innerhalb fest formalisierter gesellschaftlicher 
Bereiche zu beziehen. Verantwortung beschränkt sich nicht nur auf Si-
tuationen, in denen eindeutig bestimmt werden kann, was richtig und 
was falsch ist. Die alltägliche Erfahrung verdeutlicht die Zukunftsoffen-
heit des Handelns. Wir können immer nur vermuten, was wir mit unse-
rem Verhalten bewirken. Mit der Einhaltung von Regeln bewirken wir 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

zwar kontrolliert, dass wir nicht vom Rechtssystem oder von unseren 
Vorgesetzten zur Verantwortung gezogen werden können. Verantwor-
tung aber empfinden wir vor allem dort, wo Unsicherheiten in unseren 
Ermessensspielräumen bestehen oder dort, wo wir bewusst Regelungen 
übertreten, um in unseren Augen ›Gutes‹ zu tun. Dort sehen wir uns als 
individuelle Person gefragt und müssen auch persönlich für die getroffe-
nen Entscheidungen geradestehen. 

»Wir können zwar ehrlich danach trachten, das Gute zu vermehren oder 
ausschließlich im Sinne des Rechten zu handeln, aber dies verspricht uns 
keine Gewißheit, daß dies mit den Handlungen, zu denen wir uns ent-
schließen, und all den Folgen und Nebenfolgen, die wir so verursachen, 
auch tatsächlich gelingt.« (Joas 1997: 267) 

Es ist dieser risikobehaftete Charakter des Handelns, der, so Joas, ei-
nen doppelten Schluss zulässt. Auf der einen Seite kann nur der Dis-
kurs, im Sinne von Habermas, als die einzig mögliche und universale 
Begründung eines Rechtssystems betrachtet werden. Das schließe aber 
die Erkenntnis nicht aus, dass aus Sicht der Akteure und in Betrach-
tung der kontingenten Bedingungen, unter denen diese ihre Handlun-
gen ausführen müssen, die resultierenden Rechtssysteme niemals voll-
ständig gerecht sein können. Es stellt sich demnach die Frage nach den 
Verfahren der Rechtsfindung und inwieweit ein Rechtssystem die si-
tuativen Bedingungen und die Gesinnung der Täterin oder des Täters 
während der Tat in die Urteilsfindung einbeziehen kann. Hierfür ha-
ben Rechtssysteme ganz vielfältige Regelungen dazu geschaffen, was 
im Einzelfall als mildernder Umstand gewertet werden kann und wel-
che Straferleichterungen dadurch ermöglicht werden. In die andere 
Richtung aber, also in der Ahndung trickreicher Umgehungen des Ge-
setzes, sind Rechtssysteme in der Regel weniger schlagkräftig. Über-
tretungen müssen erst auf einer gesellschaftlichen Ebene thematisiert 
werden. Auch müssen entsprechend Gesetzesanpassungen vorgenom-
men werden, damit Gerichte derartige Fälle bearbeiten können. An 
dieser Stelle erscheint die Wichtigkeit politischer Öffentlichkeiten und 
verständigungsorientierter Kommunikation. Darüber hinaus ist auch 
fraglich, inwieweit die Repressionssysteme des Rechtsstaates (Gerichts-
wesen, Psychiatrie und Polizei) tatsächlich vor grenzüberschreitendem 
Verhalten schützen oder ob sie nur ein retrospektives Sanktionieren 
ermöglichen. Der kritische Personalismus tritt in erster Linie nicht zur 
Begründung von Repression an, sondern zur Befähigung des Einzelnen, 
sich selbst zu einer kritik- und gemeinschaftsfähigen Persönlichkeit zu 
machen. Trotzdem – oder gerade deswegen – müssen aber die Grenzen 
der Repression betrachtet werden. 

DER WOLF IM SCHAFSPELZ, ODER DAS RECHTE UND DAS GUTE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

 4.5 Gemeinschaft und die Regulierung  
unangemessenen Verhaltens

Menschliches Verhalten und Handlungen resultieren nur zum Teil aus er-
worbenem Wissen oder trainierten Kompetenzen. In hohem Maße sind 
sie das Produkt von Persönlichkeitsmerkmalen und somit durch Affek-
te bedingt. Generell – und in besonderem Maße in Konfliktfällen – ha-
ben Menschen Schwierigkeiten zu erkennen, in welchen Werthaltungen 
sie gerade angesprochen werden. Die Tatsache, dass Werthaltungen un-
bewusst unsere Überzeugungen prägen und damit auch das, was wir für 
wahr halten bestimmen, macht eine rein rationale Klärung von Konflik-
ten unmöglich. Es erfordert eine Betrachtung auf der Beziehungsebene, 
die am besten von einer dem Konflikt außenstehenden Warte geführt 
wird. Hierin begründet sich der Nutzen von Mediation. Eine Idee von 
Mediation ist aber nur vor dem Hintergrund einer Vorstellung von Ge-
meinschaft sinnvoll, die imstande ist Multiplizität und Diversität integ-
rativ zu denken, einer Vorstellung von Gemeinschaft, die aus transaktio-
nalen Beziehungen hervorgeht.

Wenn hier die gesellschaftlichen Repressionssysteme der Rechtspre-
chung und der Psychopathologie anerkannt werden, dann wird damit 
keineswegs eine Normierung der Gesellschaft akzeptiert. Im Bereich des-
sen, was psychologisch als gesund anerkannt wird, können sich Persön-
lichkeiten unendlich weit ausdifferenzieren und solange etwas nicht ge-
setzlich verboten ist, besteht auch Freiheit für individuelle Tätigkeiten. 
Die Tatsache aber, dass andere Menschen von Einzelpersönlichkeiten 
in Mitleidenschaft gezogen werden können, muss ebenfalls anerkannt 
werden. Demnach sind auch regulative Institutionen notwendig. Wird 
zur Reflexion dieser Institutionen aber Persönlichkeit als zentrale Kate-
gorie vorgeschlagen, so liegt der Einwand nahe, dass dieses Programm 
Gefahr läuft, sich zur Gesinnungspolizei zu wandeln. Im vorausgegan-
genen Kapitel wurden deswegen auch Fragen der Psychopathologie und 
die Auswirkungen von Persönlichkeitsstörungen für das gesellschaftli-
che Leben behandelt. Es wurde auf die rechtliche Situation hingewiesen, 
die Individuen zurecht vor entmündigenden Übergriffen der Gemein-
schaft schützt. Die Notwendigkeit der gesellschaftlichen Repressions-
systeme wird damit nicht ohne den Hinweis anerkannt, dass die Gren-
zen des Erlaubten und des Pathologischen beständig kritisch reflektiert 
werden müssen. 

Eine Kritik der Entunterwerfung (Foucault 1992[1978]) verbleibt 
leider allzu häufig in der Feststellung historisch naturalisierter Aus-
schlussmechanismen, ohne dabei die Frage nach deren Rechtfertigung 
zu stellen. So kommt beispielsweise Roberto Esposito (2010: 39) zum 
Schluss, der Personenbegriff müsse abgelehnt werden, weil er nicht nur 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

die Anerkennung innerhalb einer Gemeinschaft, sondern damit auch die 
Möglichkeit der Ausschließung konstituiere. Wer als Person anerkannt 
wird, der wird in die Gemeinschaft der Menschen eingeschlossen, aber 
die Kategorie wäre »vollkommen überflüssig, würde sie mit der Kate-
gorie des Menschen zusammenfallen« (ebd.: 39). Demnach ermögliche 
es der Begriff, andere Menschen zu unterwerfen. Esposito zufolge hatte 
die Philosophie der Person ihre Blütezeit nach dem Zweiten Weltkrieg. 
Er versteht sie als Reaktion auf den Nationalsozialismus, dessen perver-
tierte Auffassungen von einem Volkskörper sich seiner Meinung nach 
aus biologischen Auffassungen des Menschen als in erster Linie triebhaf-
tem Wesen speiste. Da eine Philosophie der Person dieses Paradox sei-
ner Meinung nach niemals wird auflösen können, bedürfe es einer Kritik 
der Biopolitik, wie auch Giorgio Agamben (2002) sie führt. »Während 
die biopolitische Strömung das Verhalten des Menschen in die Dichte 
seines somatischen Grunds einschreibt, beschränkt sich das personalis-
tische Denken darauf, das hierarchische Verhältnis einer absoluten Vor-
herrschaft des Körperlichen vor dem Rationell-Geistigen umzukehren: 
anstatt es als solches zu bekämpfen« (Esposito 2010: 35).

Espositos Argumentation wäre nachvollziehbar, wäre nicht bekannt, 
dass Menschen dazu neigen, Ausschlüsse aus ihren Gemeinschaften zu 
vollziehen. Im Sinne eines kritischen Personalismus geht es deswegen 
darum, diese Ausschlüsse zum Gegenstand einer analytischen Kritik zu 
machen. Dass Ausschlüsse faktisch stattfinden, wird auch die biopoliti-
sche Kritik nicht verhindern können. Ausschlüsse aber prinzipiell abzu-
lehnen kann auch als Verweigerung der Verantwortung für potenzielle 
Opfer von verbrecherischen und pathologischen Persönlichkeiten ange-
sehen werden. Ein kritischer Personalismus erkennt die Notwendigkeit, 
in einer Gemeinschaft beständig nach den Grenzen akzeptablen Verhal-
tens zu fragen.

Personalität in Gemeinschaft

Eine Person zu sein beinhaltet das Paradox, dass man als Mensch nur 
durch die anderen zu dem wird, was man ist und damit genau genom-
men niemals man selbst sein kann. Es bedeutet eine einzigartige Stellung 
innerhalb eines sozialen Gefüges einzunehmen, also einerseits integriert 
zu sein und dennoch solitär zu stehen. Der Terminus ›Personalität‹ steht 
für die Auffassung, dass sich die Einzelpersonen einer Anerkennungsge-
meinschaft ihren sozialen Raum derart aufteilen, dass jede darin einen 
spezifischen Platz erhält. Der Begriff eines transaktionalen, beherbergen-
den Raumes umfasst diese Vorstellung, wonach sich Einzelpersonen in 
gegenseitiger Abgrenzung zueinander auf ihre jeweiligen Plätze manö
vrieren. Die Prozesse, wie diese Platzzuweisungen zustande kommen, 

GEMEINSCHAFT UND DIE REGULIERUNG UNANGEMESSENEN VERHALTENS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

sind Gegenstand der transaktionalen Anthropologie und ein kritischer 
Personalismus untersucht diese sozialräumlichen Allokationen auf resul-
tierende Asymmetrien. 

Gemeinschaften sind in dieser Auffassung notwendigerweise divers. 
Dies resultiert aus den Paradoxien, die Verantwortung und Personali-
tät aufspannen. Es gibt keinen richtigen Weg, die Dialektik des Selbst zu 
einem gelingenden Ergebnis zu führen, nur unendlich viele individuelle 
Lebenswege. Diese daraufhin zu vergleichen, ob sie mehr oder weniger 
gelungen sind, verbietet sich von selbst. Auch sind die Voraussetzungen, 
die ein Individuum mitbringt, ebenso idiosynkratisch wie die Einflüsse, 
denen es unterliegt. Nur die reflexiven kognitiven Leistungen bilden ei-
nen vom Individuum selbst bestimmbaren Freiheitsgrad, der aber eben-
so in hohem Maße von den Rahmenbedingungen seines individuellen 
Lebens abhängig ist. Ein kritischer Personalismus muss die Andersartig-
keit jedes einzelnen Mitglieds einer Gemeinschaft wertschätzen. Er darf 
lediglich die individuellen Konstruktionen von Verantwortung und das 
daraus resultierende gemeinschaftsbezogene Handeln einer Person be-
werten. Zur Debatte steht demnach nicht, welchen Kategorien eine Per-
son entspricht, sondern wie sie ihre Verantwortlichkeit begreift und wie 
sie Verantwortung lebt.

Klassischer und kritischer Personalismus

Der klassische Personalismus hat den Begriff der Person vor allem an 
der Fähigkeit des Menschen zum Vernunftgebrauch festgemacht und ihm 
damit den speziellen Status der Würde attributiert. Es wird aber keine 
Philosophie des Unpersönlichen (Esposito 2010) benötigt, um erkennen 
zu können, dass nicht der Teil der Person heilig sein sollte, der der Ver-
nunft unterliegt, sondern der Teil, auf den ein Individuum keinen Einfluss 
hat. Das Paradox der Verantwortung zeigt, dass eine Person auch für das 
verantwortlich ist und gemacht werden kann, was sie nicht beeinflussen 
kann. Wir stellen uns immer sowohl aktiv selbst in Verantwortung wie 
wir auch gleichzeitig passiv in sie gestellt werden. Dabei ist Verantwor-
tung letztlich niemals vollständig erfüllbar. Gelingt es einer Person nicht, 
ihrer Verantwortung nachzukommen, so hat sie legitimen Anspruch auf 
Beistand und Unterstützung durch die Gemeinschaft. Dies gilt selbst-
verständlich nur, sofern sie diese Verantwortung nicht willentlich kor-
rumpiert oder sie in Gedankenlosigkeit vernachlässigt. Dann steht eine 
Person zu Recht in der Kritik. Im kritischen Personalismus ist es dem-
nach die missbräuchliche Verwendung der Vernunft, die Repression ge-
rechtfertigt erscheinen lässt, nicht wie im klassischen Personalismus die 
Unfähigkeit zum Gebrauch der Vernunft. Auf diese Weise entsteht eine 
positive Beschreibung von Begriffen, die von einer gouvernementalen 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

Liberalismuskritik so häufig ausschließlich negativ konnotiert werden. 
Hierzu zählen etwa ›Fürsorge‹, ›Verantwortung‹ oder ›Gemeinschaft‹. 
Aus einer personalistischen Perspektive lassen sich gegenseitiger Res-
pekt, Ambiguitätstoleranz und Gemeinwohlorientierung als notwendige 
Werte von Vergemeinschaftung unter Menschen erkennen. Es lässt sich 
aber auch erkennen, dass diese Werte weder bei allen Individuen voraus-
gesetzt werden können noch, dass sie tatsächlich immer und auch in al-
len denkbaren sozialen Situation geboten sind.

Das personalistische Denken betont, dass die gesellschaftlichen Aus-
schlüsse, die eine Gemeinschaft praktiziert, auf alle Mitglieder zurück-
fallen. Das Unrecht, dass in einer Gemeinschaft geschieht, charakterisiert 
die gesamte Gemeinschaft. Der Umgang mit denjenigen, die am Rande 
der Gemeinschaft stehen, konstituiert die Würde derer, die sich im Zen-
trum befinden. Mit dem Blick auf Straftaten oder psychische Erkran-
kungen wäre es unverantwortlich zu bestreiten, dass zumindest zeitwei-
lige Einschränkungen der Persönlichkeitsrechte notwendig sind. Es sind 
Umstände denkbar, unter denen Einzelpersonen sich selbst gefährden. 
Ebenso können einzelne Menschen unter Umständen eine Gefahr für 
andere Menschen darstellen, der sich die gefährdeten Personen nicht er-
wehren können und der sie unverschuldet zum Opfer fallen. Es ist nach-
vollziehbar, dass eine Gemeinschaft versucht, ihre Mitglieder vor der-
artigen Ereignissen zu schützen. Ebenso ist es nachvollziehbar, dass in 
einer Gesellschaft bestimmte Handlungen zu Straftatbeständen erklärt 
und sanktioniert werden. Selbiges gilt für Beziehungen nach außen. Es ist 
nachvollziehbar, dass Gemeinschaften darüber entscheiden wollen, wen 
sie in ihren Kreis aufnehmen. Es besteht aber immer auch eine Verant-
wortung nach außen. Bei allen Prozessen der Vergemeinschaftung gilt es 
immer die menschliche Würde zu wahren. In diesem Sinne ist der Perso-
nenbegriff nicht ein Begriff, der zu Ausschlüssen beiträgt, sondern das 
Regulativ, Ausschlüsse wenn möglich zu vermeiden oder, wenn sie doch 
notwendig erscheinen sollten, so gut es geht menschlich zu gestalten. 

Da sich der kritische Personalismus darüber im Klaren ist, dass Per-
sönlichkeiten immer ein Produkt der sozialen Verhältnisse sind, müssen 
diese Verhältnisse immer darauf untersucht werden, inwiefern sie nicht 
vielleicht selbst das grenzüberschreitende Verhalten produzieren, dass 
sie glauben sanktionieren zu müssen. Ein wesentlicher Fokus einer Ge-
meinschaft sollte also auf der Reflexion ihres gemeinschaftlichen Mitei-
nanders und ihrer Außenbeziehungen liegen und dabei müssen insbeson-
dere die etablierten Aushandlungs- und Konfliktpraktiken in den Blick 
genommen werden. Im Idealfall sollten sowohl die inneren als auch die 
äußeren Beziehungen einer Gemeinschaft symmetrisch und gewaltfrei 
sein und Kommunikation sollte gleichberechtigt stattfinden. Aber wel-
che Art von Gesellschaft könnte diese Ideale verwirklichen und wenn das 
nicht möglich ist, ihnen dann zumindest nahekommen?

GEMEINSCHAFT UND DIE REGULIERUNG UNANGEMESSENEN VERHALTENS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

4.6 Doch welche Gemeinschaft?

Das wohl größte Feldexperiment zu Gemeinschaftsbildung ereignete sich 
in den USA der 1960er und 70er Jahre. Grundlage war die Verschmelzung 
der kulturellen Boheme San Franciscos, der Hi-Tech-Industrie des Silicon 
Valley, dem unternehmerischen Eifer der Yuppies und der Hippie-Kultur 
(Barbrook & Cameron 1995). Es bildete sich eine gegenhegemoniale Kul-
tur, die insbesondere die Gründung zahlreicher Lebensgemeinschaften mit 
sich brachte. Nach Aussage mancher Autoren (Turner 2006; Issitt 2009) 
lösten sich viele dieser Kommunen innerhalb weniger Jahre wieder auf. 
Hingegen betonen andere Autoren (Bates & Miller 1995) deren Persis-
tenz, denn Mitte der 1990er Jahre seien nachweislich über 100 Kommu-
nen bekannt und vermutlich existierten unzählige weitere. Es sind zwei 
Perspektiven auf dieselben zeitgeschichtlichen Vorgänge, wobei sich die 
ersten Autoren für ›virtual communities‹ interessieren, während die zwei-
ten untersuchen, wie sich kommunale Formen des physischen Zusammen-
lebens entwickelten. Sowohl den Protagonistinnen und Protagonisten der 
digitalen Revolution als auch den Gründerinnen und Gründern der Kom-
munen fehlte das Vertrauen in das politische System der USA, dass sie von 
den herrschenden Eliten korrumpiert sahen. Ihr Glaube an die Unrefor-
mierbarkeit der Politik bewirkte in beiden Lagern eine Abkehr von politi-
schem Handeln. In ihrer Herrschaftskritik machten die einen die Technolo-
gie zum Hoffnungsträger für einen gesellschaftlichen Wandel, die anderen 
glaubten eher, dass die notwendigen gesellschaftsverändernden Kräfte von 
einem Bewusstseinswandel ausgehen müssten. Neue Lebensgemeinschaf-
ten sollten die Wiege veränderter Lebensweisen werden. Es waren dies 
zwei Seiten derselben Medaille, die konträrer nicht erscheinen könnten. 

Die einen gründeten Netzwerk-Foren, die die Sprache der Kybernetik 
und der Wirtschaftswissenschaften verbanden und trieben damit die Ent-
stehung einer ›Kalifornischen Ideologie‹ (Barbrook & Cameron 1995) 
voran. Dies war der optimistische Traum einer digitalen Vernetzung als 
elektronischer Agora, in der jeder seine Meinung ohne Angst vor Zen-
sur äußern kann, dem Internet als ›information market place‹ oder der 
Möglichkeit eines kybernetischen Kommunismus, in dem politische Ent-
scheidungen maschinell und herrschaftsfrei getroffen werden sollten. Die 
durch das Internet vernetzten personal computer sollten einen ermäch-
tigenden Individualismus, kollaborative Gemeinschaft und spirituel-
le Kommunion hervorbringen. Dieser gegenhegemoniale Traum führte 
schließlich in zweifelhafte Allianzen mit konservativen Kräften und in 
den 1990er Jahren, mit der ›New Economy‹, zu einem Ausverkauf der 
egalitären Ideale.

Die Kommunarden der Lebensgemeinschaft arbeiteten hingegen im 
Stillen an der Vision eines erneuerten Lebens. Für ihren gegenhege-
monialen Traum suchten Sie sich ein Stück Land oder schafften sich 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

anderweitig einen Freiraum, um dort nach ihren Ideen ein soziales Le-
ben zu etablieren. Ihre Kommunen waren sehr unterschiedlich verfasst, 
einige waren hierarchisch organisiert, andere hatten charismatische Füh-
rer, die meisten aber versuchten ein herrschaftsfreies Zusammenleben 
durch unstrukturierte Gleichheit zu erreichen (Miller 1999: 166ff.). In 
einigen Kommunen funktionierte das eher schlecht, andere wiederum 
entwickelten effektive Verfahren, gemeinschaftlich Entscheidungen zu 
treffen. In keinem Fall aber konnte der Alltag vollkommen unreguliert 
bleiben: »A great many communes that began without rules adopted, at 
a minimum, a work-rotation schedule, often with some kind of whee-
led chart for assigning duties. And even the most anarchistic commune 
could adopt an occasional rule that made inescapable common sense« 
(ebd.: 169). Es zeigte sich, dass auch egalitäres Leben nicht ohne Regeln, 
nicht ohne Institutionen auskommt. Auch wenn jede der Kommunen, die 
länger überdauerten, ihre jeweils eigene Geschichte hat, so fasst Timothy 
Miller (ebd.: 228ff.) folgende Erfolgsfaktoren zusammen. Demnach ent-
wickelten erfolgreiche Kommunen ein nachhaltiges Verhältnis von Frei-
heit und Gemeinschaft. In der Regel wurde der Level des Teilens über die 
Jahre niedriger und die Betonung der Wichtigkeit von Privatheit nahm 
zu. Zudem hatte das enge Zusammenleben in der Regel die Erarbeitung 
verschiedener Formen der Konsensbildung und der Konfliktlösung not-
wendig gemacht. So unterschiedlich die Hippie-Kommunen auch wa-
ren, in der Regel organisierten sie sich nach vier grundlegenden sozialen 
und wirtschaftlichen Grundsätzen. So wollten sie kollektiv, kooperativ, 
kommunal und divers sein. Nicht selten vertraten sie anfangs die Idea-
le der Offenheit und Herrschaftsfreiheit, mussten aber nicht selten fest-
stellen, dass »Faulenzer und sogar Ganoven« die aufgebauten Struktu-
ren übernehmen wollten (Bates & Miller 1995: 372). Es entstand so die 
Notwendigkeit, die Gemeinschaft zu schützen, sie nach außen abzugren-
zen oder zumindest die Institution einer gemeinsamen Beratung über die 
Aufnahme neuer Mitglieder entscheiden zu lassen.

Bis heute leben diese Ideen eines egalitären kommunalen Zusammenle-
bens in zahlreichen Initiativen weiter. Nicht nur anarchistische Gruppen 
versuchen sich weiterhin an herrschaftsfreien Formen des Zusammenle-
bens, die selbstverständlich auf die ein oder andere Weise institutionell 
verfasst sein müssen. Dabei kann aber zwischen Institutionen, die die hie-
rarchische Struktur bürokratisch verfasster Gebilde stützen und solchen, 
die eine egalitäre Ordnung stabilisieren, unterschieden werden. Letzte-
re können als »herrschaftsfreie Institutionen« gelten (Haude & Wagner 
2019[1999]). Auch in der Idee der ›kleinen Netze‹ (Korczak 1981) wur-
de Nähe und Distanz als Schlüssel einer Architektur für Wohnsiedlungen 
angesehen, die lokale Gemeinschaftsbildung effektiv unterstützen könn-
ten. In der globalen Bewegung für ein ›Recht auf Stadt‹ werden alltäglich 
die unterschiedlichsten demokratischen Beteiligungsverfahren erprobt 

DOCH WELCHE GEMEINSCHAFT?

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

(Holm & Gebhardt 2011). Je nach Initiative geht es dabei auch darum 
eine egalitäre Stadtgesellschaft in Stadt Statuten gesetzlich zu verankern. 

Konnte den Hippies in den 1960er–70ern noch ein etwas naives 
Menschenbild nachgesagt werden, so haben sich die Ansichten bis heu-
te deutlich qualifiziert: »The hippies tended to have a naive optimism 
about human nature, a belief that if one could simply be rescued from 
the night-mare of American culture and placed in a supportive setting, 
one would respond in kind and contribute to group harmony« (Ba-
tes & Miller 1995: 373). Aber nicht für jede und jeden erfüllte sich der 
Traum von der Gemeinschaft gleichermaßen und so erlebten die Hippie-
kommunen eine hohe Fluktuation. Selbiges hatten wohl auch akephale  
Jäger und Sammlergruppen in Afrika zu verzeichnen (Haude & Wag-
ner 2019[1999]). Nicht alle Kommunarden entwickelten sich automa-
tisch zu egalitären friedliebenden Mitmenschen, nur weil sie in einen 
herrschaftsfreien Raum eintraten. Die Erfahrungen zeigen, dass Akzep-
tanz und Offenheit eine Grenze erfahren müssen. Es muss die Möglich-
keit geben, die Gruppe zu verlassen oder eine Person zum Verlassen der 
Gruppe aufzufordern. 

Was in kleinen persönlichen Gemeinschaften funktioniert, kommt 
möglicherweise in größeren Gemeinschaften an eine Grenze. Im Fal-
le des Ausschlusses einer Person ist es für eine lokale Lebensgemein-
schaft leicht, sich moralisch zu entlasten, etwa mit dem Argument, dass 
ausgeschlossene Personen sicherlich anderswo eine für sie passende Le-
bensgemeinschaft finden werden. In einem staatsbürgerlichen Zusam-
menhang aber können Menschen nicht einfach weitergeschickt werden. 
Nicht umsonst hat Hannah Arendt darauf hingewiesen, dass Menschen 
auch das Recht, Rechte zu haben, zugesprochen werden sollte (Schulze 
2015). Rechte zu haben erschöpft sich nicht darin abstrakte Ansprüche 
zu erhalten. Eine Person muss auch als Mitglied einer Gemeinschaft er-
scheinen, innerhalb derer sie diese Rechte einfordern kann. Es braucht 
also auch ein Recht darauf, in ein Beziehungssystem integriert zu wer-
den, innerhalb dessen eine Person nach ihren Handlungen und Meinun-
gen beurteilt wird. Im Zusammenhang dieser Arbeit lässt sich hier ein 
besonderes Recht erkennen: Das Recht kritisiert zu werden, zu kritisie-
ren und Kritikfähigkeit gelehrt zu bekommen. An dieser Stelle wird eine 
Problematik des Ideals herrschaftsfreier Gemeinschaften deutlich. Sofern 
sie nicht als kleine lokale Gemeinschaften gedacht werden, müssen sie 
auch die Personen integrieren, die das System ihrer Herrschaftsfreiheit 
zu korrumpieren versuchen, sei es aus einem Willen zur Macht heraus 
oder zu anderweitig persönlichem Vorteil. 

Ethnographinnen und Ethnographen haben maßgeblich zur Erfor-
schung egalitärer oder akephaler Gemeinschaften beigetragen. Dabei 
haben sie sich Rüdiger Haude und Thomas Wagner (2019[1999]) zu-
folge nicht immer wohlwollend mit der Idee der Herrschaftsfreiheit 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

auseinandergesetzt. Insgesamt jedoch hätten sie so viel Material zu-
sammengetragen, dass diese Idee heute als eine ernst zu nehmende Op-
tion erscheine und auf keinen Fall mehr als ›primitiv‹ angesehen werden 
könne. Im Gegensatz zu einem ›naiven Anarchismus‹ vertreten Hau-
de und Wagner die Auffassung, dass herrschaftsfreies Zusammenleben 
Institutionen benötigt, die Herrschaft regulieren, die gleichzeitig aber 
selbst nicht repressiv sein dürfen. Nicht selten wird in diesem Zusam-
menhang auf Erfahrungen von Gemeinschaften des subsaharischen Af-
rika verwiesen. 

Von Afrika lernen

Alternative demokratische Ideen der Aushandlung sind nicht nur Ge-
genstand afrikanischer Philosophien (vgl. hierzu Wiredu 1997; Wiredu 
2015[1998]; Teffo 2004), sondern in vielen Teilen noch lebendige tra-
ditionelle Praxis. In Botswana beispielsweise besteht eine lange Traditi-
on konsensorientierter kommunaler Beratungen. Der ›kgosi‹ als Stam-
mesführer nimmt dabei eine entscheidende Rolle ein. Da er nicht auf 
eine exekutive Gewalt zur Durchsetzung seiner Beschlüsse zurückgrei-
fen kann, erfüllt er seinen Führungsanspruch, indem er sich für einen 
lebendigen, ehrlichen Austausch unter den Mitgliedern seiner lokalen 
Gemeinschaft verantwortlich zeigt. In vielen afrikanischen Gemein-
schaften ist eine Art Dorfversammlung die Institution, in der das ge-
schieht; in Botswana ist das die ›kgotla‹. In der Verfassung Botswanas 
wurde bewusst die Möglichkeit erhalten, dort weiterhin auch Streit-
fälle oder Anklagen verhandeln zu können und es steht im ›house of 
chiefs‹, einer verfassten Kammer der nationalen Regierung, auch im-
mer wieder zur Debatte, wie weit die Befugnisse der tribalen Gerichts-
barkeit gehen sollten. Die Beratungen in der kgotla werden im Idealfall 
so lange geführt, bis jede Person ausreichend Gehör gefunden hat und 
schließlich gemeinsam Maßnahmen beschlossen werden können. Kwasi  
Wiredu (2015[1998]: 174) beschreibt die hierbei zugrundeliegende 
Überzeugung folgendermaßen: »Menschen haben die Fähigkeit, sich 
durch ihre Differenzen hindurch bis zum tiefsten Grund der Identität 
ihrer Interessen durchzukämpfen«. Demnach können Menschen nach 
ergiebiger Beratung die Interessen der Gemeinschaft als ihre eigenen er-
kennen und so demokratisch über zukünftige Wege entscheiden. Hierzu 
sind oft sehr zeitaufwändige Beratungen notwendig, die durch die Über-
zeugung gerechtfertigt sind, dass erlebtes Unrecht und Konflikte, über 
die direkt involvierten Parteien hinaus, immer einen größeren Kreis an 
Personen beeinträchtigen. Demnach hat die Gemeinschaft ein Interes-
se an einer Befriedung oder Klärung persönlicher Streitfälle. Diese Tra-
dition geht also auch mit einer spezifischen Auffassung von Privatheit 

DOCH WELCHE GEMEINSCHAFT?

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

einher. Durchaus bekannt ist beispielsweise die Redeweise, dass es zwei 
Menschen braucht, um ein Kind zu zeugen, ein ganzes Dorf aber, um es 
zu erziehen. Damit ist gemeint, dass Kinder von einem reglementieren-
den Einfluss außerhalb des Elternhauses sehr profitieren können, weil sie 
lernen, dass sie eben nicht nur von den (manchmal zu sehr) wohlwollen-
den Eltern bewertet und sanktioniert werden. 

Auch traditionelle afrikanische Gesellschaften kommen also nicht 
ohne Institutionen aus, auch wenn diese weniger strafen, als dass sie 
eher eine Funktion der Stabilisierung von Gleichheit erfüllen. So kann 
auch Hexerei als eine ›herrschaftsfreie Institution‹ angesehen werden. Als 
eine Institution, die Verhalten reglementiert, dabei aber ohne eine ord-
nungssichernde Gewalt, wie etwa eine Polizei, auskommt. Um dies ver-
stehen zu können, müssen wir gängige Vorstellungen von Hexerei ab-
legen. Hexerei wird, wenn nicht einfach als Aberglaube ignoriert, oft 
ausschließlich im Hinblick auf ihre bösartigsten Auswirkungen behan-
delt. So wird sie im Kontext der UN auf Hexen- und Ritualmorde re-
duziert (WHRIN 2013). Unbestritten finden ungeheuerliche Menschen-
rechtsverletzungen statt. Tatsächlich werden unschuldige Menschen der 
Hexerei bezichtigt, sozial ausgegrenzt und in extremen Fällen sogar er-
mordet. Auch ist nicht zu leugnen, dass sogenannte ›witch doctors‹ ver-
einzelt Menschen, meist Kinder, regelrecht schlachten, um Körperteile 
zur Zubereitung von Zaubermedizinen zu ernten (Ashforth 1998; Hund 
2000). Derartige Vorfälle repräsentieren aber nicht das Wesen von He-
xerei. Einige Ethnographen sehen ganz andere alltägliche Dimensionen 
von Hexerei (Ashforth 1998; Geschiere 1997). Demnach ist Hexerei im 
Körper zentriert und eine Trägerin oder ein Träger von ›bad spirits‹ kann 
diese auch unbewusst in Kraft setzten. Hexerei ist als soziale Kraft in 
lokale Lebenszusammenhänge oder engste Familienbande eingewoben, 
in denen Eifersucht, Neid oder Missgunst häufige Attribute von Bezie-
hungen sind. Innerhalb dieser Gemeinschaften übernimmt Hexerei die 
Aufgabe der sozialen Regulierung im Sinne von Gleichheit und Gerech-
tigkeit. Der Glaube an sie etabliert Überzeugungen, wonach Eifersucht, 
Neid und Missgunst Zwietracht in einer Gemeinschaft sähen. Diese Ge-
fühle gegenüber einer Person zu haben und sie eventuell sogar in mysti-
sche Handlungen gegen sie umzusetzen, bedeutet sie zu verfluchen und 
kommt der Hexerei gleich. Es kann aber nicht verborgen bleiben, wenn 
jemand böse Kräfte (bad spirits) nutzt und es gibt auch Möglichkeiten, 
diese auf den Anwender zurückzulenken. So kann Hexerei immer auf 
die Person zurückfallen, die einen Fluch ausspricht. Demnach gilt es 
weder eifersüchtig, neidisch noch missgünstig zu sein, um nicht selbst 
von dunklen Kräften beherrscht zu werden. Gleichzeitig gilt es, nicht zu 
prahlen, nicht unfreundlich oder geizig, sondern großzügig zu sein, um 
zu vermeiden, dass andere Menschen diese Gefühle gegen einen entwi-
ckeln. Hexerei gemahnt also zur Selbstregulierung im Sinne von Egalität. 

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

Erich Leistner (2014) argumentiert sogar, dass – zumindest in Südafri-
ka – die von der UN angeprangerten gewalttätigen Ausschreitungen ge-
gen angebliche Hexen als eine Reaktion auf die nationale Gesetzgebung 
angesehen werden könne. Demnach fühlten sich lokale Gemeinschaften 
hilflos, nachdem den traditionellen Autoritäten die Verantwortung für 
Fälle von Hexerei entzogen worden waren. Damit funktioniert Hexerei 
nicht mehr als regulierende Institution.

4.7 Gemeinschaft und die Fähigkeit  
des Individuums zur Selbstregulierung

Auch in modernen Gesellschaften gilt es ein weites Feld unsozialer Ver-
haltensweisen, das rechtlich unreglementiert bleibt, dynamisch und 
transparent zu halten. Nur so können Einzelpersonen zur Mäßigung ih-
res Verhaltens und die Gemeinschaft zur Regulierung grenzüberschrei-
tenden Verhaltens befähigt werden. Die afrikanischen Beispiele inspirie-
ren die Vorstellung von lokalen Mediationsprozessen, die in Familien, 
Freundeskreisen, Nachbarschaften oder Betrieben stattfinden könnten. 
Dabei könnten nicht nur die jeweiligen Streitparteien hinzugezogen, son-
dern auch die jeweils weitere Gemeinschaft um Rat gebeten werden. 
Doch derartige Prozesse bedürfen Menschen, die fähig sind sich in einem 
sozialen Zusammenhang zu erkennen. Auf Hexerei als regulativen Glau-
ben möchte man heute natürlich ebenso wenig setzen, wie auf verbindli-
che religiöse Vorstellungen anderer Art. Eine transzendierende säkulare 
Spiritualität aber, wie sie in Kapitel 3.5 als Transrationalität beschrieben 
wurde, könnte ebenfalls diese Aufgabe übernehmen. Sie ermöglicht es 
dem Individuum hinter seine aktuellen Befindlichkeiten zurückzutreten 
und sich in seinen transaktionalen Bezügen zu erkennen. Entsprechend 
würde eine Person auch das Angebot von Mediation befürworten und 
wenn notwendig wahrnehmen. 

Der kritische Personalismus stellt zudem ein Wissen über Prozesse der 
Persönlichkeitsbildung zur Verfügung. Dies ist notwendig, damit sich In-
dividuen selbstgeführt in freiheitliche Formen der Vergemeinschaftung 
eingliedern können, ohne dabei ihre eigenen Bedürfnisse zu verleugnen. 
Darüber hinaus lässt es Richtlinien erkennen, nach denen bestehende re-
pressive Institutionen im Sinne eines egalitären Gemeinwohls bewertet 
und wenn möglich zu herrschaftsfreien umgestaltet werden können. Aus 
der Ambiguität, die gesellschaftliche Institutionen immer mit sich brin-
gen, kann nicht auf deren Überflüssigkeit geschlossen werden. Vielmehr 
sollte die Überzeugung folgen, dass Institutionen der beständigen Kon
trolle und Kritik aus möglichst vielen unterschiedlichen sozialen Positi-
onen heraus unterzogen bleiben sollten. 

GEMEINSCHAFT UND DIE FÄHIGKEIT DES INDIVIDUUMS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

Gemeinschaft kann niemals ein Konsens- oder Harmonieprojekt sein. 
Gemeinschaft entwickelt zwangsläufig Dissensdynamiken. Die Art und 
Weise, wie diese in Öffentlichkeiten verhandelt werden, welche Stim-
men in politischen Entscheidungsprozessen Gehör finden und wie die-
se in Entscheidungen einbezogen werden, bestimmt schließlich die de-
mokratische Kultur einer Gemeinschaft. Wird dies lediglich als ein Spiel 
von Agonismen oder gar Antagonismen im Sinne kritischer Oppositio-
nen verstanden, dann liegt Lagerbildung und das Streben nach Herr-
schaft nahe. Im Sinne einer kritischen Mediation gilt es, gesellschaftliche 
Dissensbeziehungen dynamisch zu halten und Dogmen zu vermeiden. 
Da Persönlichkeitsentwicklung elementar von den sozialen Gegebenhei-
ten geprägt wird, erlaubt nur gelebte Verständigung die Entwicklung 
kommunikativer Persönlichkeiten. Nur wer die wohltuenden Effekte 
von Verständigung erlebt, wird die hierzu notwendigen Persönlichkeits-
merkmale, wie etwa Offenheit, Demut oder Ambiguitätstoleranz, aus-
bilden können. Negative Gefühle, wie Scham und Schuld, müssen zuge-
lassen werden, um sie reflektieren zu können. Nur in der Reflexion von 
Verfehlungen wird Versöhnung möglich. Gemeinschaft sollte ein sozia-
les Klima erzeugen, welches ihren Mitgliedern erlaubt, diese Fähigkeiten 
zu entwickeln. Egalitäre Vergemeinschaftung benötigt Individuen, die 
zur gemeinwohlorientierten Selbstregulierung befähigt sind. Damit die 
akademische Kritik hierzu einen Beitrag leisten kann, ist eine spezifische 
Haltung notwendig. Diese soll im Folgenden herausgearbeitet werden.

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

5. Methodologische Grundlagen  
einer Kritik als Mediation

Gesellschaftliche Verhältnisse, so lehren es die jüngeren Geistes- und So-
zialwissenschaften, sind in der Regel naturalisiert, also der gesellschaftli-
chen Praxis derart implizit, dass sie nicht ohne weiteres erkannt werden 
können. Wir unterliegen alltäglich einer Verblendung und können dabei 
gar nicht wissen, wo diese beginnt und wo sie endet. Damit Missstände 
deutlich werden, gilt es diese Zusammenhänge in kritischem Sinne auf-
zudecken. Große Denkerinnen und Denker haben verschiedene Heuris-
tiken vorgeschlagen, denen wir folgen können, um die verborgenen As-
pekte des gesellschaftlichen Lebens sichtbar zu machen. 

Im Rahmen dieser Untersuchung sind dabei insbesondere die Vorge-
hensweisen interessant, die auch empirische Feldforschung vorsehen. 
So versucht beispielsweise eine Ethnographie der Multiplizität (bspw. 
Mol 2002) die Verblendung aufzulösen, die sich aus kategorialem Den-
ken ergibt. Die Kategorien der wissenschaftlichen Weltbeschreibungen 
sind nicht so homogen, wie sie erscheinen. Was theoretisch als eine En-
tität behauptet wird, dass teilt sich bei näherem Hinsehen in viele Ein-
zelfälle auf, die alle irgendwie besonders sind. Was strukturell als ein 
Phänomen beschrieben werden kann, fächert sich unter dem ethnogra-
phischen Blick unendlich weit auf. Es ergibt sich das Bild einer infiniten 
Vielfältigkeit. Wie aber lässt sich darin wieder ein Blickpunkt fixieren? 
Was kann der Analyse noch als Ausgangspunkt dienen, wenn alle Kate-
gorien derart unbestimmt sind? An welchem Detail kann eine neue Be-
schreibung noch ansetzen? Auch wird die Orientierung zudem von der 
Erkenntnis erschwert, dass eine Beschreibung des Fremden oder des an-
deren immer vom Blick des Beschreibenden geprägt ist. An dieser Stelle 
ist also eine Reflexion über Fragen des Verstehens und der Positionali-
tät des Forschenden unumgänglich.

5.1 Anthropologie und Positionalität

Die Anthropologie hat eine lange Tradition darin, sich mit der Mög-
lichkeit des Fremdverstehens auseinanderzusetzen. Die Writing Cul-
ture-Debatte hat diese Thematik exemplarisch zu Geltung gebracht 
(Clifford 1993[1988]). Insbesondere wurde die Methode der teilneh-
menden Beobachtung als ein Mittel zur Erzeugung ethnographischer 
Autorität analysiert. Auch andere gängige Garanten des Fremdver-
stehens hermeneutischer Ethnographien standen auf dem Prüfstand. 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

Etwa wurde ›Feldforschung‹ als ein Mythos entlarvt, der kaum über-
zeugend durch ein ›Vor-Ort-gewesen-sein‹ oder die dokumentarische, 
beobachtende Haltung des Forschenden und seiner objektivierenden 
Leistung begründet werden kann. Ähnlich hatte zuvor schon Clifford 
Geertz (1987[1974]) den Skandal um die Veröffentlichung der Tagebü-
cher Bronisław Malinowskis (1989[1967]) aufgegriffen, um verstehen-
de Ethnographien zu dekonstruieren. Diese Tagebücher hatten einen 
Schock ausgelöst, denn darin zeigte sich der Urvater der Methode der 
teilnehmenden Beobachtung keineswegs als der emphatische, sensible 
Forscher, als welcher er von vielen Ethnologinnen und Ethnologen bis 
dato angesehen worden war. Vielmehr offenbarten die Bücher die nega-
tiven Gefühle Malinowskis bezüglich der langen Forschungsaufenthal-
te, der ihm unvertrauten Umgebungen und der fremden Menschen. Also 
fragte Geertz (1987[1974]: 290): »Was wird aus dem Verstehen, wenn 
das Einfühlen entfällt?« Als Antwort entwarf er eine interpretative An-
thropologie, die nicht mittels eines hermeneutischen Verstehens, sondern 
mittels semiotischer Deutung die allgemeinen Zeichen des sozialen Le-
bens interpretieren sollte. »Es geht nicht darum, eine innere geistige Kor-
respondenz mit seinen Informanten herzustellen [...]. Es geht vielmehr 
darum, herauszufinden, wie sie sich überhaupt selber verstehen« (ebd.: 
292). Demnach sollen die Forschenden in eine Tiefenstruktur der kul-
turellen Voraussetzungen lokaler Selbstdeutungen vorstoßen, die selbst 
den Beforschten nicht unmittelbar zugänglich ist. Damit wurde dem Ver-
stehen eine Absage erteilt. 

Asymmetrien des Forschens

James Clifford (1993[1988]) weist darauf hin, dass sich das Problem 
der anthropologischen Autorität mit Geertz’ Vorschlag keineswegs auf-
löst, denn die Forschenden bleiben schließlich die definitorische Instanz 
der Fremdbeschreibung. Diesbezüglich versuchte die Entwicklung dialo-
gischer oder multiperspektivischer Ethnographien Abhilfe zu schaffen. Es 
wurde vorgeschlagen, dass Ethnographien auch den Forschungsprozess 
darstellen, und zwar derart, dass dabei auch lokale Informantinnen und 
Informanten, Guides sowie Übersetzerinnen und Übersetzer als Mitauto-
ren zu Wort kommen und gewürdigt werden. In bisherigen anthropolo-
gischen Arbeiten wurden lokale Partner meist nur indirekt zitiert. Hier-
durch würde aber, so die Kritik, lediglich so etwas wie ›indigene Rede‹ 
inszeniert. Nun sollten die lokalen Perspektiven durch die Verwendung 
direkter Rede ›dialogisch‹ aufgewertet werden. Eine Kollagierung wört-
licher Zitate der Beforschten und der Informanten könne, so die Idee, 
der Vorstellung von Kultur als polyphonem Raum besser gerecht wer-
den. Clifford zufolge ist Kultur keine Einheit, sondern ein ›schöpferischer 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

Dialog‹ von Einzelstimmen und Subkulturen. Ebenso sei Sprache zu ver-
stehen als ein »Wechselspiel und ein Kampf regionaler Dialekte, profes-
sioneller Jargons, typischer Alltagsrede, der Rede unterschiedlicher Al-
tersgruppen, Individuen und so fort« (ebd.: 142). 

Letztlich aber wird die Problematik der anthropologischen Autorität 
auch von dieser Einsicht nicht aufgehoben. »In jeder Ethnographie sind 
auf Erfahrung gegründete, interpretatorische, dialogische und polypho-
ne Prozesse – durchaus im Widerspruch zueinander – wirksam. Aber eine 
kohärente Präsentation setzt einen kontrollierenden Autoritätsmodus vo-
raus« (ebd.: 151). Die Spannung zwischen der tatsächlichen Multiplizität 
des Forschungsfeldes und der Autorität derjenigen, die diese Multiplizität 
zum Zwecke der Beschreibung ordnen, lässt sich wohl niemals vollstän-
dig auflösen. Letztlich bleiben die Forschenden diejenigen, die den For-
schungsprozess leiten, diejenigen, die die Auswahl der Zitate treffen, die-
jenigen, die die Mittel zur Veröffentlichung einwerben, und diejenigen, 
die eine Leserschaft in den Blick nehmen. Somit fungieren sie letztlich als 
Mittler zwischen den Beforschten und einer akademischen Leserschaft. 
Die Forschenden nehmen also immer eine privilegierte Position ein. 

Es stellt sich also die Frage, ob diese privilegierte Position nicht auch 
verantwortungsvoll ausgefüllt werden kann. So lassen sich Abstufun-
gen in der Kluft zwischen den Forschenden und den untersuchten Per-
sonen denken. Die dialogische Anthropologie formulierte beispielsweise 
das Ideal der völligen Gleichberechtigung im Gespräch. »Bei einer per-
fekten Symmetrie in jedem Moment des Gesagten ist es schwer vorstell-
bar, wie sich eine der Parteien als Ethnograph und die anderen als An-
dere definieren ließen« (Tedlock 1993: 275). Findet ein ›echter Dialog‹ 
statt, dann sind die Gesprächspartner ›vollständig zusammen‹. Solan-
ge gesprochen wird, ist auch die Thematik notwendig offen. »Solange 
tatsächlich ein Dialog stattfindet, ist keine umfassende Metaerzählung 
möglich. Wenn die an einem Dialog beteiligten Partner einen Punkt völ-
liger Übereinstimmung erreichen sollten, wären sie nicht mehr miteinan-
der im Dialog« (ebd.: 272). Ethnographie stellt sich in dieser Perspektive 
als Phänomenologie der Asymmetrie, des Andersseins oder der Fremd-
heit dar. Genau genommen lässt sie dann aber keine Beschreibung des 
Fremden mehr zu.

Bruno Latour (2008) schwebt für seine symmetrische Anthropolo-
gie aber nicht nur eine Gleichberechtigung zwischen Gesprächspartnern 
vor. Er möchte mehr als nur eine symmetrische Stellung von wissen-
schaftlichen und alltagsweltlichen Erklärungen, vielmehr privilegiert er 
die alltäglich stattfindende Verschneidung von Kategorien und das all-
tagsweltliche Iterieren von Bedeutungen, gegenüber den wissenschaftli-
chen Strategien kategorialer Reinigung. Für empirische Arbeiten schlägt 
er deswegen vor, sich weniger den Fragen, die sich aus den Definitio-
nen der disziplinären Kategorien ergeben, zuzuwenden, als vielmehr den 

ANTHROPOLOGIE UND POSITIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

Verbindungen zu folgen, die die Alltagsbegrifflichkeiten praktisch auf-
spannen. Damit rücken auch die sozialen Ereignisse und die Erklärungs-
leistungen der gesellschaftlichen Akteure in den Mittelpunkt. Sie werden 
zur ersten Quelle der Rekonstruktion von Gesellschaft. Im Sinne einer 
flachen Ontologie geht es nicht darum, Tiefenstrukturen der Bedeutung 
unterhalb der Oberfläche der Geschehnisse zu entdecken, allein die Ge-
schehnisse sind das Ganze der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Das Ge-
sellschaftliche besteht lediglich aus situativen Momenten und Ereignis-
sen. Die Forschenden verlieren ihre privilegierte Stellung. Sie werden zu 
so etwas wie Protokollanten oder Dokumentatoren, die das Soziale aus 
Einzelereignissen zusammensetzen. 

Dem Verstehen kommt in diesen Ansätzen ebenfalls kein Platz mehr 
zu, vielmehr verschiebt sich der methodische Blickpunkt zusehends zur 
Frage, aus welcher Position heraus die soziale Wirklichkeit in den Blick 
genommen wird.

Professionelle Positionalität

Pierre Bourdieu bemüht sich gar nicht um die Erklärungsleistungen der 
Akteure der Praxis, sondern nimmt bewusst einen distanzierten Stand-
punkt ein. Die von ihm beschriebene Logik der Praxis versteht er als eine 
Objektivierung, die den an der Praxis Teilnehmenden quasi naturgemäß 
verschlossen bleiben muss. Würde den Beteiligten bewusst, wie elementar 
der Austausch der von ihm beschriebenen Kapitalsorten die Geschicke ih-
rer sozialen Gruppe lenkt, dann könnten sie nicht mehr so unbedarft an 
der sozialen Praxis teilnehmen. Die Erkenntnisse seines praxeologischen 
Blickes können den Betroffenen auch niemals vermittelt werden, denn sie 
machen letztlich nur vom wissenschaftlichen Standpunkt aus Sinn. Seine 
Analyse der Lebensstile und des Austausches von Kapitalsorten stellt ge-
wollt eine soziologische Außenperspektive dar. Im Sinne einer Soziologie 
der Soziologie in Anerkennung der Soziologie als Beruf entwirft Bourdieu 
(1993: 366) eine Analyse des Homo academicus und versteht darunter 
eine »Objektivierung der Stellung des Forschers im universitären Bereich 
und der ›Verzerrungen‹ [biais], die der Organisationsstruktur der Disziplin 
innewohnen«. Damit stellt Bourdieu bewusst keine Verbindung zu den von 
ihm Beforschten her. Seine Perspektive ist exklusiv wissenschaftlich, sie in-
teressiert sich explizit nicht für die Erklärungsleistungen der Beforschten. 
Nicht umsonst wirken die Beschreibungen der Lebensstile, die Bourdieu in 
den »feinen Unterschieden« entwirft, teilweise zynisch. Bourdieu bestimmt 
die Methodik seines professionellen Blicks, er bestimmt damit seine pro-
fessionelle Positionalität, blendet damit aber die anthropologisch stritti-
gen Fragen aus. Sollte nicht gefragt werden, wie die Beforschten selbst die 
Analyse bewerten? Strittig ist doch, ob sich die Beforschten nicht vielleicht 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

unfreiwillig bestimmten Wertungen unterzogen sehen. Auch bleibt unre-
flektiert, welche Auswirkungen diese wissenschaftliche Beschreibung mög-
licherweise auf die lokalen Lebenswelten haben könnte. Was ist mit impli-
ziten Bewertungen, die die Forschenden unbewusst vornehmen, weil sie 
sich ihnen aus ihren persönlichen akkulturierten Sichtweisen aufdrängen? 
Wie können derartige Effekte vermieden werden? Diese Fragen lassen sich 
deutlich schwerer beantworten, und zeigen, dass die Frage nach der Posi-
tionalität der Forschenden weiterhin unbeantwortet ist. 

Identitätspolitische Positionalitäten

In seinen späteren Arbeiten entwickelt Bourdieu die Vorstellung einer 
reflexiven Anthropologie, die seinen früheren distanzierten Standpunkt 
aufzuweichen scheint. In der Rückschau auf seine empirischen Arbei-
ten, die zur Formulierung seiner Theorie der Praxis führten, schreibt 
er: »Ich mußte also, wie mir scheint, ohne überhaupt Gefallen daran 
zu finden, mich ständig über mein Verhältnis zum Gegenstand befra-
gen« (Bourdieu 1987: 33). Dieser Gedanke von Selbstreflexivität war 
unter anderem für die Entwicklungsforschung von nachhaltiger Attrak-
tivität (Dörfler, Graefe & Müller-Mahn 2003; Lippuner 2005; Graefe 
& Hassler 2006; Deffner, Haferburg, Sakdapolrak, Eichholz, Etzold & 
Michel 2014). Hatte doch die Post-Development-Debatte nicht nur gän-
gige Theorien von Entwicklung, sondern sogar die Sinnhaftigkeit der 
Entwicklungsidee überhaupt, elementar in Frage gestellt. Eine reflexi-
ve Sozialgeographie sollte sich, mittels eines relationalen Denkens, je-
derzeit ihrer eigenen privilegierten Positionalität bewusst sein und die 
gängigen Dualismen von ›entwickelt‹ versus ›unterentwickelt‹ oder von 
globalem Süden versus globalem Norden durchbrechen. Ähnliche Posi-
tionalitätsbestimmungen werden heute von einer reflexiven Ethnogra-
phie (z.B. Davles 2007), den Post-Colonial Studies (z.B. Denzin, Loncoln 
& Tuhi-wai Smith 2008) und feministischen Studien (z.B. Laliberté & 
Schurr 2016) eingefordert. Die Erkenntnis, dass Wissensproduktion vom 
Verhältnis der Forschenden zu den Beforschten abhängt, erfordert eine 
sich-selbst-identifizierende Verortung der Forschenden innerhalb histo-
risch gewachsener, globaler, hierarchischer Verhältnisse. Hinzu kommen 
weitere asymmetrische Differenzkategorien. Die Intersektionalitätsfor-
schung benennt neben den klassischen Kategorien von gender (Sexuali-
tät), class (Herkunft) und race (Ethnizität) mittlerweile zahlreiche wei-
tere diesbezüglich relevante soziale Kategorien (z.B. Degele & Winker 
2008; Knapp 2008). Mit der Zugehörigkeit zu privilegierten Gruppen, 
so die Annahme, sind auch strukturelle Vorteile und nicht selten auch 
bestimmte Sichtweisen verbunden, die, sofern sie unreflektiert bleiben, 
den gesamten Prozess der Forschung prägen. 

ANTHROPOLOGIE UND POSITIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

Offen bleibt aber, wie denn eine Erkenntnis dieser Positionalitäten von-
stattengehen soll. Nun kann man als älterer weißer Mann zwar einsehen, 
dass man eine gegenüber anderen Personen ›privilegierte‹ Position ein-
nimmt, man erkennt dadurch aber noch lange nicht den Bias der eigenen 
individuellen Wahrnehmung. Die Mahnung zur Reflexion der eigenen Po-
sitionalität kann also allenfalls zu erhöhter Achtsamkeit gegenüber an-
deren Perspektiven mahnen. Es berechtigt aber nicht – so die vielfach ge-
äußerte Kritik – andere benachteiligte Perspektiven zu untersuchen und 
beschreiben zu wollen. Diese Einschätzung beruht auf dem Argument, 
dass privilegierte Personen bestimmte Erfahrungen von Unrecht und Un-
terdrückung niemals machen. Sie werden diese Erfahrungen deswegen 
auch niemals in der gesamten Tragweite verstehen können. Mit der Be-
stimmung der Sprecherposition einer Autorin oder eines Autors geht also 
lediglich die Verortung einer wissenschaftlichen Arbeit im globalen Sys-
tem der Wissensproduktion einher. Für die methodologischen Überlegun-
gen dieses Kapitels ist es an dieser Stelle wichtig festzuhalten, dass mit der 
Forderung nach Reflexion differenztheoretischer Positionalitäten ein Er-
kennen der eigenen kulturellen Prägung und dem damit einhergehenden 
Bias weder geleistet noch gefordert wird. Da die Möglichkeit des Verste-
hens verneint wird, liegt zudem auch die Abkehr von der empirischen Er-
forschung fremder Lebenswelten nahe. Bevor diese Zusammenhänge tief-
ergehend reflektiert werden, soll zuvor der Vollständigkeit halber noch 
eine weitere Art der Positionalität angesprochen werden.

Forschungsevozierte Positionalitäten

Zusätzlich zu professionellen und identitätspolitischen Positionalitäten 
entwickeln sich im Laufe des praktischen Forschens auch situative Be-
gegnungen und Beziehungen. Da sich Subjektivität immer nur inner-
halb situativer Bedingungen konstituiert, finden im Forschungsprozess, 
im Kontakt mit den Beforschten, von Moment zu Moment gegenseitige 
Positionierungen statt. Stefan Hirschauer (2017) betont, dass es neben 
dem doing difference immer auch die Möglichkeit des undoing differen-
ce gibt. Im Verlauf des Forschungsprozesses geraten Forschende wieder-
holt in soziale Konstellationen, von denen sie ganz unmittelbar affiziert 
werden. Man kann von situativ-transaktionaler Positionalität oder von 
forschungsevozierter Positionalität sprechen. Die Analyse derartiger per-
sönlicher Prozesse kann entscheidende Hinweise zur Entwicklung des Er-
kenntnisprozesses liefern. Tatsächlich sind diese Positionalitäten für ei-
nen anthropologischen Forschungsprozess unabdingbar. Sie können aber 
immer nur retrospektiv betrachtet werden, denn im Moment des Erle-
bens sind sie naturgemäß unhintergehbar. Sie erscheinen den Forschen-
den allenfalls als Irritationen, Momente des Unverständnisses oder des 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

Scheiterns. In der Regel sind sie mit negativen Gefühlen verbunden. Es 
ist deswegen wichtig, sich diese Empfindungen zu vergegenwärtigen. Es 
sind die verstörenden Momente der Affizierung durch die Beforschten, 
die Hinweise auf die eigenen unerkannten Prägungen geben können. In 
Affizierungen werden die bisher unhinterfragten Überzeugungen ange-
sprochen, die es, um eines angemessenen Fremdverstehens willen zu er-
kennen gilt. Vielleicht war der posthum skandalisierte Malinowski genau 
deswegen ein so erfolgreicher Ethnologe, weil er seine negativen Gefüh-
le seinen Tagebüchern anvertraute und dabei darüber reflektierte. Er hat 
sie nicht verleugnet oder weggedrückt. So schreibt er in seinem Tagebuch 
über die Kommunikation mit seiner späteren Frau Elsie Rosaline Mas-
son (E. R. M): 

»In the morning felt well and energetic. Wrote E. R. M., and diary. […] 
Went to Teyava with the Kudukway Kela people. There I got mad at 
some little girls. I tried to chase them away, but they wouldn’t go. Went 
back to the road, under a tree. The niggers1 were getting on my nerves, 
and I could not concentrate. […] I tried to formulate for E. R. M. the 
importance of keeping a diary as a means of self-analysis.« (Malinowk-
si 1989[1967]: 284)

Liest man diese Zeilen, dann ist kaum vorstellbar, dass derselbe Autor für 
den Versuch bekannt wurde, den Eurozentrismus anderer Ethnographen, 
etwa den Alfred Radcliffe-Browns, zu überwinden. Malinowski plädier-
te dafür, die Missionsstationen zu verlassen und den Menschen vor Ort 
zuzuhören. Das Heraustreten aus einer zeitgeschichtlichen Episteme ist 
wohl immer nur schrittweise möglich. Die Worte des Tagebuches sind 
auch Zeugen zeitgeschichtlichen Sprechens und es spricht viel dafür, dass 
Malinowski die Unangemessenheit des eigenen Verhaltens in selbstkriti-
scher Reflexion erkannt hat. Von derartiger Selbstreflexion ist sicherlich 
immer nur ein partielles Heraustreten aus dem eigenen Verblendungs-
zusammenhang zu erwarten, dass aber langfristig auch ein unlearning 
von Privilegien bewirken kann. Malinowski war sich wohl der metho-
dologischen Wichtigkeit derartiger Selbstkritik bewusst, hatte sie aber in 
seinen Schriften konsequent verleugnet. So wurden seine posthum ver-
öffentlichten Tagebücher zu einem wichtigen Dokument für die Selbst-
reflexion der Ethnographie als wissenschaftlicher Disziplin. 

Obwohl diese Art der Reflexion also eine wichtige Steuerungsfunkti-
on innerhalb des Forschungsprozesses übernehmen kann, ist sie im aka-
demischen Betrieb nicht immer erwünscht. Versuche junger Forschen-
der sich selbst als erlebendes Ich in die Analyse einzubringen, werden 
schnell als ›jugendliche Emotionalität‹ abgetan (Burckhardt-Seebass 

1		  Dieses Wort wird hier trotz seines diskriminierenden Hintergrundes als Zeit-
dokument belassen, da es in diesem Zusammenhang um den Zwiespalt zwi-
schen herabsetzendem Verhalten und der Erkenntnis dieses Verhaltens geht.

ANTHROPOLOGIE UND POSITIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

2003: 147). Leicht vorstellbar, dass dies den Objektivitätsvorstellungen 
etablierter Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler widerspricht und 
entsprechend als autobiographische Nabelschau empfunden wird. Eine 
am Ideal der wissenschaftlichen Objektivität geschulte Kollegin wird 
darin wahrscheinlich instinktiv den Versuch erkennen, mangelnde me-
thodische Klarheit und Konsequenz hinter oberflächlichen Gefühlen der 
Authentizität zu verstecken. Dieser Vorwurf ist auch nicht ganz unbe-
rechtigt, denn nicht selten schließen derartige Bemühungen mit unhalt-
baren Bekenntnissen zu selbstlosen, verantwortungsvollen Motiven. 

Es lässt sich also nachzeichnen, wie Verstehen sukzessive unterminiert 
wurde. Im Folgenden wird aber beschrieben, dass eine Reflexion der ei-
genen Positionalität nicht aus der reinen Selbstschau erwachsen kann, 
sondern nur mittels einer Hinwendung zu fremden Lebenswelten ge-
schehen kann, im Versuch zu verstehen als einer zeitweisen Übernahme 
von Parteilichkeit.

5.2 Von strukturellen Benachteiligungen  
zu Fragen der Parteilichkeit

Heute ist die Forderung nach Reflexion der eigenen Positionalität in 
der empirischen Forschung allgegenwärtig. Dahinter steht die Überzeu-
gung, dass der Blick des Forschenden initial gefärbt ist, dass er blinde 
Flecken aufweist, wodurch Aspekte, die für die Beforschten besonders 
relevant sind, nicht erkannt werden können. Hierdurch, so die Annahme, 
würden Interpretationen privilegiert, die allenfalls bestehende Vorurteile 
oder Stereotype reproduzieren. Es besteht die Gefahr, dass Forschende – 
aus einer überlegenen Position heraus – die Beforschten gedanklich ein- 
und unterordnen und sie damit quasi erneut ›gedanklich kolonialisieren‹. 

Betrachten wir den Ursprung identitätspolitischen Denkens, dann 
muss der evident politische Charakter des Entstehungskontextes be-
trachtet werden. Der identitätspolitische Aktivismus argumentiert aus 
einer Position der Eigenparteilichkeit. Es darf aber nicht übersehen wer-
den, dass es nicht der Wahrheitseffekt der identitätspolitischen Argumen-
tation ist, der einer sozialen Bewegung politische Schlagkraft verleiht. 
Es ist vielmehr die Parteilichkeit anderer, nicht selbst betroffener Perso-
nen, die notwendig ist, um das Potenzial für politische Veränderungen 
hervorzubringen. Damit dies geschehen kann, müssen möglichst viele 
Menschen die aktuell zur Debatte stehenden politischen Anliegen nach-
vollziehen können, und hierfür ist eine Vermittlung der Problematik not-
wendig. Dies kann aber nur geschehen, wenn auch alle das Recht haben, 
über diese Problematik zu sprechen. Ich möchte diese Zusammenhänge 
an einem Beispiel illustrieren.

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

#1 BlackLivesMatter

Im Mai 2020 gingen die Bilder von Georg Floyd um die Welt, wie er 
von einem weißen Polizisten minutenlang zu Boden gedrückt wird. Ein 
Video zeigt, wie er stirbt, während vier weitere Polizisten das brutale 
Vorgehen ihres Kollegen offensichtlich dulden. Georg Floyds mehrfa-
che Bitte um Lockerung des Griffes »I can’t breath« wurde zum Symbol 
der Unterdrückung schwarzer Menschen. Seit langem repräsentiert die 
Black-Lives-Matter-Bewegung die Erfahrungen von Menschen nichtwei-
ßer Hautfarbe, die alltäglich strukturelle Benachteiligungen erleben, und 
so entlud sich unter #BlackLivesMatter eine Welle von Protesten gegen 
Rassismus und Polizeigewalt. Landesweit solidarisierten sich auch wei-
ße Menschen und auch weiße Polizistinnen und Polizisten übernahmen 
auf Kundgebungen die Geste des Niederknieens, mit der Schwarze ihren 
Protest als friedlich markieren. Es wurden Bilder des (weißen) Sheriffs 
von Michigan bekannt, der demonstrativ seine Kampfausrüstung (riot 
gear) abgelegt hatte und sich mit den Worten »I want to make this a pa-
rade, not a protest« unter die Demonstranten gemischt hatte. Eine welt-
weite Solidarisierung mit den friedlichen Protesten entstand.2 Der weiße 
Streetartkünstler Banksy sprach wohl vielen nichtschwarzen Menschen 
aus der Seele, als er seine Empfindungen bezüglich der Situation folgen-
dermaßen beschrieb: »at first I thought I should just shut up and listen 
to black people about this issue. But why would I do that? It’s not their 
problem. It’s mine.« Die Zugehörigkeit zur sozialen Gruppe der Weißen 
hatte offenbar auch ein Gefühl von Verantwortung für die Gewalt her-
vorgerufen, die von Mitgliedern der eigenen Gruppe ausgeht. So erleben 
viele weiße Mensch die Ungerechtigkeit gegen people of colour als ein 
Problem, das auch sie betrifft. Sie erkennen, dass es offensichtlich nicht 
nur Einzelfälle oder Einzelpersonen sind, von denen diese Gewalt aus-
geht. Das Erkennen von Rassismus als strukturellem Problem schafft bei 
vielen den Wunsch nach Überwindung der Rassengrenzen. 

Viele Weiße reihten sich auch unter #AllLivesMatter in die Proteste 
gegen Rassismus und Polizeigewalt ein. Diese solidarischen Aktivitäten 
aber schürten Empörung auf Seiten schwarzer Aktivistinnen und Ak-
tivisten. Zum Teil wurden sie als »vorsätzliche Farbenblindheit« oder 
als eine Nivellierung der faktischen Ungleichheit verstanden. Wie aber 
lassen sich diese Reaktionen verstehen? Lassen wir einmal außer Acht, 
dass #AllLivesMatter später auch von rechter Seite instrumentalisiert 
wurde, und gehen für diese Betrachtung von einer integrativen Inten-
tion der #AllLivesMatter-Vertreterinnen und -Vertreter aus. In diesem 

2		  Dass diese Proteste später politisch instrumentalisiert wurden und sowohl 
Gewalt von linker als auch rechter Seite geschah, ist in diesem Zusammen-
hang erst einmal nebensächlich.

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

Fall macht die Unterscheidung von Positionalität und Parteilichkeit die 
Situation erklärbar. Offensichtlich erkennen viele Weiße die Berechti-
gung der Proteste. Es ist also durchaus nachvollziehbar, dass sich Weiße 
aus ihrer Positionalität heraus darum bemühen, eine solidarische Hal-
tung zu entwickeln, die nicht in Verdacht gerät, sie wollten aus der Po-
sition von Schwarzen sprechen. Es ist tatsächlich nicht leicht, sich als 
Weißer ein angemessenes Verhalten gegenüber Schwarzen vorzustellen, 
dass nicht in hohem Maße herausfordernd wäre. Auf keinen Fall soll-
te man Schwarzen das Gefühl geben, dass sie anders sind, gleichzeitig 
sollte man aber sicherlich auch deutlich machen, dass man um deren 
Benachteiligung weiß. Der größte Fehler wäre aber, den Anschein zu 
erwecken, als glaubte man, ganz genau zu wissen, was schwarze Men-
schen erleben. Aus welcher Position heraus solidarisiert man sich also? 
Der Schluss, dass alle Leben wichtig sind, ist naheliegend. So spiegelt 
sich in #AllLivesMatter – sofern nicht von rechts instrumentalisiert – 
der Grundsatz der Gleichheit wider, der ja letztlich die verfassungsmä-
ßige Grundlage für Gleichberechtigung und Gleichbehandlung darstellt. 

So verständlich die Haltung auch ist, verkennt sie doch, dass sich da
raus eine ganz andere Parteilichkeit ergibt. Der Fokus verschiebt sich 
von den konkreten rassistischen Ungerechtigkeiten gegenüber Schwar-
zen zu einem abstrakten menschenrechtlichen Gesichtspunkt. Dies ist 
insofern unangemessen, als dass es in diesem konkreten historischen 
Moment nicht darum geht, ›wahr‹ zu sprechen, sondern darum, eine 
politische Bewegung zu stärken. So begründet die Überzeugungen hin-
ter #AllLivesMatter auch sein mögen, in diesem Moment geht es nicht 
um holistische politische Argumentationen, sondern um eine empathi-
sche Unterstützung des Antriebs der Bewegung. Es geht um Mitgefühl 
für das systemische strukturelle Unrecht, das mit Georg Floyd ein kon-
kretes Gesicht bekommen hat. Es geht in diesem Moment, im Angesicht 
der faktisch offenkundigen Ungerechtigkeit, darum, Partei zu ergreifen. 
Derartige Proteste sind eine Bewegung von unten nach oben, aus dem Er-
eignis ins Bewusstsein, nicht andersherum, vom Bewusstsein in die poli-
tische Rede. Für Letzteres ist analytische Schärfe vonnöten, für Ersteres 
aber Parteilichkeit. Dass dieser Unterschied heute weitgehend verwischt 
ist, ist auch in der Logik der Identitätspolitiken begründet.

Identitätspolitiken: vom Aktivismus in die Wissenschaft

Identitätspolitiken haben ihren Ursprung nicht nur im feministischen 
Denken, sondern haben insbesondere durch die Third World Women 
und People of Color (PoC) in den USA der 1970er Jahre Auftrieb er-
halten. Im erstmals 1977 veröffentlichten Manifest »A Black Feminist 
Statement« bekannten schwarze Frauen, dass sie sich weder von der 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

Bürgerrechtsbewegung noch vom Feminismus vertreten sahen (Com-
bahee River Collective 1981[1977]). Das Hauptargument der schwar-
zen Aktivistinnen war, dass weder schwarze Männer noch weiße Frau-
en die Erfahrungen teilen, die schwarze Frauen alltäglich machen, und 
sie deswegen auch nicht begreifen können, wie die Überschneidung se-
xistischer, rassistischer und kapitalistischer Machtverhältnisse ganz be-
sondere Diskriminierungserfahrungen hervorbringt. Als Literaturwissen-
schaftlerin greift bell hooks3 (1981) in »Ain’t I a Woman« ein berühmtes 
Zitat der Abolitionistin und Frauenrechtlerin Sojourner Truth auf und 
betont, dass die Weiblichkeit schwarzer Frauen von den unterdrücken-
den Lebensbedingungen unterminiert wird. Damit weist sie darauf hin, 
dass sich die Belastungen nicht auf simple Weise addieren. Das Zusam-
menspiel verschiedener Formen der Diskriminierung bringt vielmehr 
spezifische Lebenswirklichkeiten hervor. Es entstanden Ansätze der In-
tersektionalität, die derartige Mehrfachbenachteiligungen in den Blick 
nahmen. Wichtige Autorinnen waren Deborah K. Kings (1988), Patricia 
Hill Collins (1990) und insbesondere die Juristin Kimberlé Crenshaw 
(1989). Seitdem haben die Identitätskategorien race, class und gender in 
akademischen Kreisen zusehends Aufmerksamkeit gefunden. Trotz viel-
fältiger Kritik am Bild der intersection, also der Straßenkreuzung, an 
der sich verschiedene Benachteiligungen treffen, bündeln und/oder über-
schneiden, fungiert ›Intersektionalität‹ heute als eine gängige begriffliche 
Klammer für identitätspolitische Forderungen nach Anerkennung und 
Gleichberechtigung. Heute ist die Intersektionalitätsforschung aus der 
akademischen Landschaft nicht wegzudenken und leistet einen wertvol-
len Beitrag zur Bewusstwerdung struktureller Diskriminierungen.

Identitätspolitiken: von der Wissenschaft zurück in die Praxis 

Fanden die Identitätspolitiken also erfolgreich ihren Weg in die Wissen-
schaften, so zeigen sich allerdings gewisse Problematiken beim Über-
gang von der Wissenschaft zurück in die Praxis. Werden Kategorien von 
Identitäten, Lebensformen oder Klassen strukturanalytisch nachgewie-
sen, dann erhalten sie den abstrakten Charakter gesellschaftlicher Enti-
täten. Solange sie in politischen Kontexten als empirische Konzepte an-
gesehen werden, kann sich unter #BlackLivesMatter noch jede Latina, 
jede Homosexuelle und auch jede solidarische Weiße einreihen. Im poli-
tischen Protest können Aktivistinnen und Aktivisten Gleichbehandlung 
von Schwarzsein, Frausein oder divergenten sexuellen Lebensstilen ein-
fordern. Ihre Argumente bekommen Schlagkraft durch die Präsenz auf 

3		  Gloria Watkins wählte den indigenen Namen ihrer Großmutter Bell Hooks 
zu ihrem Pseudonym, welchen sie bewusst in Kleinschreibung verwendet.

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

der Straße und Schützenhilfe erst in zweiter Linie durch den wissen-
schaftlich analytischen Nachweis struktureller Ungerechtigkeiten. Die-
ser Transfer von der Politik in die Wissenschaft ist aber wichtig, weil ein 
solider Nachweis von Benachteiligungen den politischen Kampf stärken 
kann. Problematisch wird es allerdings, wenn diese Kategorien nicht 
mehr als empirische, sondern als analytische Konzepte zurück in die Pra-
xis übersetzt werden sollen. Wissenschaftliche Identitätskategorien sind 
längst nicht mehr so tolerant wie politische. Sollen politische Maßnah-
men eingeführt werden, dann muss festgelegt werden, welche Vorausset-
zungen eine Person erfüllen muss, um einer Kategorie zu entsprechen. 
Das identifizierende Denken kann nicht anders als zu kolonialisieren. 

Im politischen Kontext führt das zwangsläufig zu einem Kampf um 
Deutungshoheiten. So wurden Debatten darüber geführt, wie die klassi-
schen Identitätskategorien von Geschlecht (Sexualität), Klasse (Herkunft) 
und Rasse (Ethnizität) angemessen auf europäische Kontexte übertra-
gen werden können. Schließlich führte das zu der Erkenntnis, dass diese 
Kategorien als sozial konstruiert und variabel angesehen werden sollten 
(z.B. Degele & Winker 2008; Mayer 2018). Dabei wurden auch mögli-
che weitere Kategorien, die mit diskriminierenden sozialen Effekten ein-
hergehen, diskutiert. Letztlich wurden bis zu dreizehn Kategorien identi-
fiziert, die es wert seien, betrachtet zu werden (Lutz & Wenning 2001). 
Diese Unbestimmtheit aber ist politisch wenig zielführend. Sollen politi-
sche Maßnahmen eingeführt werden, muss geklärt werden, wer in eine 
Kategorie fällt und welche Nachteile ausgeglichen werden sollen. Nahe-
liegend, dass sich benachteiligte Gruppen die Deutungshoheit über ihre 
Identität nicht nehmen lassen wollen, dass sie selbst über die Definition 
ihrer Gruppe entscheiden möchten. In ihrem Kampf um Emanzipation 
fürchten Aktivistinnen und Aktivisten – aus guten Gründen – eine erneute 
Kolonisierung ihrer Identität durch die Deutungshoheit einer Mehrheits-
gesellschaft. Es entsteht ein berechtigter Anspruch auf Eigenparteilichkeit. 

In der Betonung der Unhintergehbarkeit von Eigenparteilichkeit wird 
Zugehörigkeit zu einem politischen Argument und es entspinnt sich nicht 
selten folgende Logik. Es wird davon ausgegangen, dass die Privilegier-
ten niemals die Ansichten der Unterdrückten verstehen können. Mit dem 
Verweis auf die Unmöglichkeit von Repräsentation, im Sinne der genau-
en Abbildung, lässt sich das auch akademisch begründen (Foucault & De-
leuze 2002[1972]). Popularisierte Formen poststrukturalistischen Denkens 
konzentrieren sich oft auf die gegenhegemonialen, identitätspolitischen 
Aspekte der Arbeiten ihrer Vordenkerinnen und Vordenker, insbesonde-
re Foucault und Butler. Demnach bringt die Zugehörigkeit zur akademi-
schen Elite auch automatische strukturelle Vorteile und bestimmte Stand-
punkte mit sich. Hegemoniale Wissensproduktionen gelten als historisch 
mitverantwortlich für bestehende Machtasymmetrien. Mit diesem Argu-
ment wehren sich viele Aktivistinnen und Aktivisten gegen Versuche, ihre 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

Lebensrealität zu beschreiben. Als Konsequenz erscheint es nur angemes-
sen, im eigenen Namen sprechen zu wollen und sich den Versuch, von 
anderen beforscht zu werden, zu verbieten. Im Gegenzug unterlässt eine 
aus dieser Auffassung resultierende Forschung natürlich auch jeden Ver-
such, andere Lebenswirklichkeiten zu untersuchen. An dieser Stelle setzt 
dann auch bekanntermaßen Gayatri Spivaks (2008[1988]) Kritik an. Sie 
weist darauf hin, dass unterdrückte Minderheiten dringend Unterstützung 
im Sinne politischer Re-präsentation durch mächtigere Fürsprecherinnen 
und Fürsprecher benötigen. Im Sinne einer transaktionalen Anthropolo-
gie wird außerdem verkannt, dass sich gesellschaftliche Beziehungsweisen 
nur verändern können, wenn die Bereitschaft besteht, die jeweils anderen 
verstehen zu wollen und es zuzulassen, von anderen verstanden zu werden.

Eigenparteilichkeit und Opferrhetorik

Sicherlich ist gute eigenparteiliche Forschung möglich. Dass bestimmte 
Minderheitenphänomene nicht im Fokus der Mehrheitsgesellschaft stehen, 
gibt insbesondere Vertreterinnen und Vertretern dieser Minderheiten An-
reize, ihre Erfahrungen mit wissenschaftlichen Methoden zu objektivieren. 
Der methodische Nachweis struktureller Diskriminierung und Benachtei-
ligung sowie die Darstellung der systematischen Ausblendung dieser Zu-
sammenhänge durch die Mehrheitsgesellschaft sind eine tragende Säule 
von Identitätspolitiken. Diese Arbeit kann selbstverständlich auch im eige-
nen Interesse gemacht werden. Problematisch wird es aber, wenn der ob-
jektivierte Nachweis von Benachteiligung durch eine simple Opferrhetorik 
ersetzt wird. Wenn davon ausgegangen wird, dass ein tiefer Einblick in die 
Lebenswirklichkeit marginalisierter Menschen notwendig ist, um ein Ver-
ständnis für die Dringlichkeit der Anliegen dieser Gruppe zu entwickeln, 
und zusätzlich davon ausgegangen wird, dass dieser Einblick nur durch 
eigenes Erleben gewonnen werden kann, dann liegt der Schluss nahe, dass 
dieser Einblick gar nicht vermittelt werden kann. Es gibt dann auch kei-
nen Grund mehr, diese Erfahrungen erklären und objektivieren zu wollen. 
Das Erleben von Leid wird dann zum Maß der Wahrheitsfähigkeit einer 
politischen Position. Die emotionale Faktizität des Erleidens wird zum Be-
leg für die Richtigkeit des politischen Anspruchs. Das ist der Versuch, aus 
subjektivem Erleben so etwas wie objektive Unparteilichkeit zu erzeugen. 

#2 Persönliches Leid als Maßstab der Kritik

In Kapitel 1 wurden schon Fälle aus dem Critical Whiteness-Kontext be-
schrieben, die zeigen, wie aus derartigen Haltungen pauschal gegen Per-
sonen vorgegangen wird, die man für privilegiert ansieht. Wenn es das 

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

Ziel ist, individuellen Personen, die als Vertreterinnen oder Vertreter ei-
ner Mehrheitsgesellschaft angesehen werden, einen Eindruck davon zu 
verschaffen, wie es sich anfühlt, nicht als individueller Mensch, sondern 
nur als Mitglied einer Kategorie wahrgenommen zu werden, dann ver-
schiebt sich der Fokus vom Kampf gegen Ungleichbehandlung zuguns-
ten der Vergeltung. Als pädagogisches Mittel lässt sich das kaum recht-
fertigen. Vielleicht mag es im Einzelfall ganz heilsam sein, es verkennt 
aber, dass allein über die phänotypische Erscheinung nicht festgestellt 
werden kann, ob die betreffende Person nicht etwa auch eigene Diskri-
minierungserfahrungen gemacht oder schon ein gewisses Bewusstsein für 
Ungleichheitsverhältnisse hat. 

Mit welcher Begründung lässt sich Leid zum Maßstab erheben? Im 
Schmerz des persönlichen Leids ist der Einzelne das alleinige Zentrum des 
Universums. In einem populär gewordenen Text beschreibt die Critical 
Whiteness-Aktivistin Hengameh Yaghoobifarah (2016) wie sie eigentlich 
eine schöne Zeit auf einem Festival verbringen wollte. Schon die Anreise 
beschreibt sie als Höllenqual. Selbst freundliche Gesten hatte sie als absto-
ßend empfunden. Auch von Menschen, die ihr wohl offensichtlich wohl-
gesonnen waren, fühlte sie sich angegriffen. Dabei ist ihre Kritik an der 
unbedachten kulturellen Aneignung ethischer Elemente von Minderheiten 
durch die weiße Mehrheitsgesellschaft sicherlich nicht ganz ungerechtfer-
tigt. Sie beschreibt aber alle Menschen als Abziehbilder von Subkulturen 
und unterstellt ihnen pauschal white supremacy. Wahrscheinlich »weil 
mein Selbsthass oder einfach der Wunsch, die Welt brennen zu sehen, mich 
manchmal überschüttet« (ebd.: o.S.). Die Einzige, die als differenziertes 
reflektiertes Individuum erscheint, ist die Autorin selbst, alle anderen sind 
nichts als Prototypen verkörperter struktureller Unterdrückung. 

Im Sammelband »Beißreflexe« wird an vielen konkreten Beispielen auf-
gezeigt, wie sich derartiges Verhalten »in autoritärem Gehabe, Sprechver-
boten oder Vorgaben erschöpft, wie man sich zu kleiden oder zu lieben 
habe« (laLove 2017: 37). Dagegen verwehrt sich wiederum Yaghoobifa-
rah. Sie wirft den Autorinnen und Autoren vor, ihr das Recht abzuspre-
chen, sich angemessen gegen ihr entgegengebrachte Gewalt zu wehren. Es 
würde behauptet: »das sei keine Gewalt. Man soll also die Klappe hal-
ten, denn es könnte ja noch schlimmer sein. Wann es dann schlimm ge-
nug ist, bleibt die Frage« (Yaghoobifarah in: Noll 2017: o.S.). Gleichzei-
tig bemängelt sie ein fehlendes Feingefühl im Miteinander. »Mir fehlt das 
Zugeständnis eines Lernpotenzials des Gegenübers. Es gibt einige Leute, 
bei denen du seit Jahren schon versuchst, eine Kritik zu formulieren, die 
aber nichts lernen« (ebd.: o.S.). Offensichtlich sind die anderen für Ya
ghoobifarah nur ein zu belehrendes Gegenüber. Sie verkennt, dass Trau-
mata nicht durch Vergeltung heilen, sondern durch Wiederherstellung der 
durch Gewalt zerstörten Vertrauens- und Bindungsfähigkeit. Sie verkennt, 
dass sich Leid nur politisieren lässt, wenn man aus dem Zentrum des 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

eigenen Erlebens heraustritt und wieder den Anschluss an verständigungs-
orientierte Praktiken seiner Mitmenschen sucht. Yaghoobifarah tappt da-
mit offensichtlich in die Repräsentationsfalle, aus der sie sich selbst so 
dringend befreien möchte. Da sie selbst andere so bereitwillig mit diffa-
mierenden Kategorien versieht, muss sie wohl annehmen, dass andere dies 
ebenso tun und in ihr nicht mehr sehen als ebenfalls nur eine ›Kategorie‹. 

Kritik an der Opferrhetorik

Diese Art von Eigenparteilichkeit ist nicht dazu imstande, Solidaritätsbe-
ziehungen zu fördern. Aus diesem Grund regt sich aus antirassistischen 
und queeraktivistischen Kreisen auch massive Kritik gegen derartige Hal-
tungen (Arslanoğlu 2010; Burschel 2012; Perinelli 2015; laLove 2017). 
Die Kritik richtet sich gegen Praktiken, die einen Wettbewerb der Benach-
teiligung produzieren, die den Autorinnen und Autoren zufolge ihren Ur-
sprung in der akademischen Geschlechterforschung einer Berliner Univer-
sität haben. Dort würden vehemente Markierungspolitiken praktiziert und 
von dort aus in aktivistische Kreise getragen. Bei diesen Markierungsprak-
tiken muss, wer sich an einer Diskussion beteiligen will, zunächst seine Po-
sitionalität bezeugen. Oben genannte Autorinnen und Autoren sehen es 
als problematisch an, wenn einzelne Aktivistinnen und Aktivisten den al-
leinigen Vertretungsanspruch für bestimmte Identitätskategorien erheben. 
Diese Art von Identitätspolitik zerstöre die ursprünglichen Intentionen an-
tirassistischer, feministischer und queerer Bewegungen, die eigentlich da
rauf angelegt seien, gegenseitige Akzeptanz zu befördern. Ein gemeinsamer 
Kampf gegen Sex- oder Rassismus werde dadurch unmöglich. 

Derartige Argumente sind keineswegs neu. Schon den Gründerinnen 
des schwarzen Feminismus in den USA wurde vorgeworfen, die Bürger-
rechtsbewegung zu spalten (Combahee River Collective 1981[1977]). 
Als Historiker und Mitglied von Kanak Attak betont Massimo Perinel-
li (2015) aber, dass die Black Power- und die Frauenbewegung damals 
eine Dynamisierung erfahren hätten. Die Argumente könnten gleichwohl 
nicht so einfach aus dem US-Kontext auf Deutschland übertragen wer-
den. Es dürften nicht einfach Identitätsfragen im Vordergrund stehen, 
während Kontextfaktoren kaum reflektiert werden. Insbesondere die 
Kategorie der ›Rasse‹ sei kaum auf Deutschland übertragbar. In Analo-
gie zur US-amerikanischen Arbeitsteilung zwischen schwarzer und wei-
ßer Bevölkerung seien es hierzulande die Gastarbeiterinnen und Gast-
arbeiter, die minderbezahlte und unterprivilegierte Arbeiten ausführen. 
Deren langjähriger Kampf um Emanzipation wird Perinelli zufolge kaum 
wahrgenommen. Ohne Bezug auf ökonomische Kontexte könne aber die 
Frage, wer als herrschende Klasse angesehen werden kann, relativ will-
kürlich beantwortet werden.

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

5.3 Die Eigenparteilichkeit der Identitätspolitiken 

Diese Erörterung soll nicht als Argument gegen jede Art von Identi-
tätspolitik missverstanden werden. Sie soll nur Anlass geben, den Hin-
tergründen einiger Konfliktlinien nachzuspüren. Es besteht hier eine 
prinzipielle Schwierigkeit, die nicht pauschal gelöst werden kann. Eigen-
parteilichkeit oder Parteilichkeit ist nicht per se abzulehnen. Man kann 
und sollte sich auch als Akademikerin oder Akademiker situativ und zu 
bestimmten Zeiten politisch positionieren, das erfordert allein die Ver-
antwortung, in die man als Mensch geworfen ist. Die akademische Kri-
tik sollte dies aber nicht ohne fundierte Begründung tun. 

In der Regel lehnt die akademische Kritik einfache Parteilichkeiten 
ab. Sie versteht sich nicht als Vertretung partikulärer Ansprüche, son-
dern nimmt für sich in Anspruch, gesellschaftliche Verhältnisse, struktu-
relle Problematiken oder soziale Fehlentwicklungen begründet in Frage 
zu stellen. Axel Honneth (1994) hat gezeigt, dass alle gängigen Arten der 
Gesellschaftskritik einen spezifischen Bezugspunkt fixieren, vor dessen 
Hintergrund sie die aktuellen Gegebenheiten als pathologisch vermessen. 
Der akademischen Kritik liegt demnach ein objektivierender Anspruch 
zu Grunde, der aber paradoxerweise von der Forderung nach Reflexi-
on von Positionalität auf undurchsichtige Art und Weise verschleiert 
wird. Wir haben schon gesehen, dass eine Objektivierung identitätspo-
litischer Positionen durch einen Nachweis struktureller Benachteiligun-
gen eine fundierte Kritik gesellschaftlicher Verhältnisse ermöglicht. Es 
geht dann aber nicht um partikulare Interessen einzelner Aktivistinnen 
oder Aktivisten, sondern um nachgewiesene Benachteiligungsstrukturen. 
Dieser Nachweis kann beispielsweise anhand verschiedener Indikato-
ren oder einer Analyse ungleichheitsreproduzierender Praktiken erfol-
gen. Um derartige Analysen durchführen zu können, ist es aber nicht 
zwingend erforderlich, dass die Forschenden auch der benachteiligten 
Identitätskategorie angehören. Diese Art der Forschung ist auch nicht 
zwingend eigenparteilich, selbst wenn sie von Vertreterinnen und Ver-
tretern einer benachteiligten Identitätskategorie durchgeführt wird. Die 
Methoden der Forschung objektivieren die Aussagen zu nachvollziehba-
ren, überprüfbaren Argumenten.

Häufig entsteht aber der Eindruck, dass die Grenzen von Parteilich-
keit und Objektivität bewusst verwischt werden, um sie unkenntlich zu 
machen. So kritisiert Donna Haraway (1995[1988]) den Begriff der ›Ob-
jektivität‹ in den Wissenschaften. Stichhaltig ist ihr feministisches Ar-
gument, dass Wissenschaft häufig von Männern gemacht wird, welche 
sich bemühen, ihre Forschungsergebnisse von ihrer Person unabhängig 
zu machen. Richtig ist auch, dass geschichtlich dabei häufig bestimmte  
Aspekte, die besonders Frauen betreffen, nicht erkannt oder unterschätzt 
wurden. Das gibt Feministinnen Anlass, ein ›wir‹ zu erkennen, welches 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

nicht nur von dieser Wissenschaft kaum beachtet, sondern gar als Son-
derfall, als irgendwie anders markiert wird. Naheliegend ist auch, dass 
Haraway das am weiblichen Körper festmacht: »Das imaginierte ›wir‹ 
sind die verkörperten anderen, denen es nicht erlaubt ist, keinen Körper 
zu haben, keine begrenzte Perspektive und damit auch keinen unaus-
weichlich disqualifizierenden und belastenden Bias« (ebd.: 73). Damit 
dekonstruiert Haraways den Objektivitätsanspruch der männlich domi-
nierten Wissenschaft und beschreibt deren Perspektive als zutiefst diskri-
minierend. »Dieser Blick schreibt sich auf mythische Weise in alle mar-
kierten Körper ein und verleiht der unmarkierten Kategorie die Macht 
zu sehen, ohne gesehen zu werden sowie zu repäsentieren und zugleich 
der Repräsentation zu entgehen. Dieser Blick bezeichnet die unmarkier-
te Position des Mannes und des Weißen« (ebd.: 80). 

Konsequent wäre es nun, wenn Haraway den Begriff der Objektivi-
tät aufgeben würde. Sie ist aber der Meinung: »Feministische Objektivi-
tät bedeutete dann ganz einfach situiertes Wissen« (ebd.: 80). ›Situiert‹ 
ist dieses Wissen in Körpern und deswegen ist es, wie sie sagt »partial«. 
›Partial‹ hat im Englischen eine doppelte Bedeutung. Es bedeutet einer-
seits so viel wie ›partiell‹, also ›teilweise‹ wie auch ›parteiisch‹. Diese  
Unschärfe eröffnet Haraway die Möglichkeit eine besondere Epistemo-
logie für feministische Wissenschaften zu definieren. Sie spricht von einer 
Vielstimmigkeit partialen, verortbaren, kritischen Wissens. Verkörpert 
versuchen die Individuen die Welt zu ergründen und erreichen Objekti-
vität, solange sie nicht versuchen, über diese Partialität hinauszugehen, 
denn »nur eine partiale Perspektive verspricht einen objektiven Blick« 
(ebd.: 82). Eine Person kann also, wenn sie nur für sich selbst spricht, 
objektiv sprechen. Haraway ist dabei bewusst, dass allein aus einer ›par-
tialen‹ Perspektive keine soziale Organisation entstehen kann, und so 
fordert sie, dass die partialen Perspektiven offen bleiben müssen für An-
schlüsse an Netzwerke, um eine Politik der Solidarität und eine Episte-
mologie der Diskussionszusammenhänge hervorzubringen. 

In Haraways Auffassung besteht eine seltsame Spannung zwischen 
›Objektivität‹ und ›Partialität‹. Diese Begriffe lassen sich nur in Über-
einstimmung bringen, wenn unter Objektivität eine vollständige Reprä-
sentation des Forschungsgegenstandes verstanden wird. Diese lässt sich 
selbstverständlich nur im situativen, emotionalen, authentischen Spre-
chen über sich selbst erreichen. Rational wissenschaftliche Explikationen 
könnten dies Haraway zufolge niemals erreichen, da sie den Anspruch 
des Auf-lange-Sicht-gültig-Seins in sich trügen. Diese Vision der alleini-
gen Wahrheit partialer Weltsichten ist im Einklang mit dem Interview, in 
dem sich Michel Foucault und Gilles Deleuze (2002 [1972]) gegenseitig 
in der Atomisierung der Welt überbieten. Zuerst streitet Deleuze (ebd..: 
383) jede Tiefenstruktur des Wissens ab: »Es gibt keine Repräsentation 
mehr, es gibt nur noch Aktion, Aktion der Theorie, Aktion der Praxis 

DIE EIGENPARTEILICHKEIT DER IDENTITÄTSPOLITIKEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

in Beziehungen von Verbindungselementen oder Netzwerken«, worauf 
Foucault (ebd.: 384) kurze Zeit eine Vision situierter Verantwortung 
formuliert: »Die Rolle des Intellektuellen besteht nicht darin, sich ›et-
was vorweg oder etwas seitab‹ zu platzieren, um die stumme Wahrheit 
aller auszusprechen; sie besteht vielmehr darin, dort gegen die Formen  
einer Macht zu kämpfen, wo er zugleich Gegenstand und Instrument die-
ser Macht ist: in der Ordnung des ›Wissens‹, des ›Bewusstseins‹ und des 
›Diskurses‹.« Diese Position verkennt, dass rational wissenschaftliche 
Explikationen Authentizität weder erreichen können noch wollen. Ob-
jektivität bedeutet auch nicht zwangsläufig absolute Wahrheit, sondern 
intersubjektiv nachvollziehbare Evidenz. Wenn man aber den Anspruch 
der Objektivität sofort verliert, sobald man versucht, die Lebenswelt an-
derer zu verstehen oder zu beschreiben, wie soll sich daraus eine Offen-
heit für Anschlüsse an andere Meinung ergeben? Ist das, was Haraway 
propagiert, nicht lediglich ein Aufruf zum wahrhaftigen Ausdruck der ei-
genen Befindlichkeit? Kann sich aus dieser Vision wirklich mehr als nur 
ein beständiges Ausdrücken partieller Meinungen ergeben? Es ist voll-
kommen unklar, wie diese Vision Vergemeinschaftung oder demokrati-
sche Beschlüsse ermögliche könnte, denn das bedarf zumindest des Ver-
suchs der Herstellung intersubjektiver Gültigkeit. 

Amartya Sen (2010: 183ff.) schlägt eine alternative Terminologie 
vor. Er weist darauf hin, dass positionsgebundene Beobachtungen nicht 
zwingend subjektiv sind. Seines Erachtens kann man von positioneller 
Objektivität sprechen, wenn bestimmte Aussagen von allen Personen, 
die bestimmbare spezifische Voraussetzungen teilen, bestätigt werden. So 
wird beispielsweise jeder gesunde Mensch ohne Vorwissen die Erde als 
festen Bezugspunkt annehmen und die Sonne als sich bewegendes Ob-
jekt. Die geozentrische Sichtweise war keine Verblendung, sondern der 
Ausdruck gesunder Weltwahrnehmung, die nur mittels technischer Hilfs-
mittel zum heliozentrischen Weltbild weiterentwickelt werden konnte. 
Ebenso im Falle einer Fata Morgana. Wenn ein Mensch unter den für 
eine Fatamorgana entscheidenden Bedingungen eine Luftspiegelung  
sehen kann, dann ist er nicht etwa sehbehindert. Vielmehr würde etwas 
mit seinen Augen nicht stimmen, wenn er die Fatamorgana nicht sehen 
könnte. Derartige Effekte sind, so betont Sen, keine subjektiven Konst-
ruktionen des Geistes, sondern objektivierbare Phänomene der Lebens-
wirklichkeit dieser Menschen. Diese Idee lässt sich auch auf positionale 
Sichtweisen verschiedener Lebensformen übertragen. So muss ein bio-
logischer Mann wohl davon ausgehen, dass biologischen Frauen ihre 
Weiblichkeit von männlicher Seite regelmäßig mehr oder weniger ge-
waltvoll bewusst gemacht wird. Diese Tatsache lässt sich mit objektivie-
renden Methoden als gültig etablieren. Objektivieren bedeutet in diesem 
Zusammenhang intersubjektiv begründen und tatsächlich wird Identi-
tätspolitik auch in solchen Fällen in besonderem Maße emanzipatorisch 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

wirksam, wenn es ihr gelingt, strukturelle Benachteiligungen aufzuzei-
gen und nachzuweisen. 

Im Gegensatz zur Idee eines partialen Wissens, dass in seiner Perspek-
tivität objektiv, aber solitär ist (Haraway), ist in der Idee einer positio-
nalen Objektivität (Sen) eine Vermittlung angedacht. Der Anspruch der 
Objektivierung bestimmter Erlebensweisen ergibt nur Sinn, wenn dies 
als Argument der Vermittlung eingesetzt wird. Eigenparteilichkeit wird 
dann problematisch, wenn sie in ihrem Ausdruck nicht die Verstehenska-
pazitäten anderer adressiert. Identitätspolitik kann sich effektiv vor die-
ser Falle schützen, indem sie sich nicht der Aufgabe des Verstehens ver-
weigert und fragt, was an der eigenen Position oder den Positionen der 
Mitglieder verschiedener Gruppe objektivierbar ist. Solange sie das tut, 
wird sie nicht auf simple Art eigenparteiisch. Sie wird nicht zur totalen 
Opposition, denn es geht ihr darum, valide Argumente gegen Ungleich-
heiten, Ungerechtigkeiten oder Benachteiligungen zu formulieren. In Ka-
pitel 3.5 wurde gezeigt, dass die partiale Perspektive, das solitäre Per-
son-Sein nicht vermittel- oder überwindbar ist. Dadurch wird aber der 
Versuch, die Lebenswirklichkeit anderer Menschen zu begreifen, nicht 
sinnlos. Es ist nicht notwendig, die Lebenswirklichkeit der anderen um-
fassend nachempfinden zu können. Zur Verständigung ist es lediglich 
notwendig, dass ihre Haltungen bezüglich einer zur Debatte stehenden 
Streitfrage verstanden werden. Ein identifizierendes Denken, dass nur 
sich selbst in den Blick nimmt, wird weder den anderen noch sich selbst 
jemals begreifen oder verständlich machen können.

5.4 Identifizierendes versus vermittelndes Denken

Sowohl Objektivität als auch die Reflexion der eigenen Positionalität 
beruhen auf identifizierendem Denken. Identitäten können aber niemals 
abschließend definiert werden. Wenn in poststrukturalistischem Sinne 
von ›Iteration‹ oder ›Differenz‹ die Rede ist, dann zeigt sich darin eine 
fundamentale Kritik an der Möglichkeit von Identität. Es entsteht der 
Eindruck, dass die Vertreterinnen und Vertreter eines sogenannten ›re-
lationalen Denkens‹, wenn sie beispielsweise von der Bedingtheit einer 
Kategorie durch das von ihr Unterschiedene sprechen, etwas anstreben, 
was ich hier als ›vermittelndes Denken‹ bezeichnen möchte. Warum dann 
aber der Begriff der Identität in diesem Denken weiterhin eine so funda-
mentale Rolle spielt, ist unbegreiflich. Müsste man nach der grundsätz-
lichen Kritik, die der Begriff der ›Identität‹ bereits erfahren hat, nicht zu 
dem Schluss kommen, dass diese Kategorie in vielen Fällen wenig ge-
eignet ist? Stellt man anstelle des Begriffes der ›Identität‹ hingegen den 
Begriff der ›Beziehung‹ in den Mittelpunkt, dann kommen die Prozesse 

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

in den Blick, mittels derer sich die Beteiligten in konkreten Verhält-
nissen und Situationen gegenseitig bestimmen. Eine Untersuchung ver-
sucht dann nicht, durch Heraustreten aus dem praktischen Zusammen-
hang, die Struktur zu sehen, um dadurch unparteiisch zu werden. Sie 
beschränkt sich auch nicht allein auf eine partiale Perspektive. Sie ver-
bleibt im Zusammenhang und versucht alle Parteien in deren gegen-
seitigen Abhängigkeiten zu verstehen und zu respektieren. Ihr Ziel ist 
in erster Linie eine Position der Allparteilichkeit, in der sich die gegen-
seitige Ko-Konstitution der Beteiligten erkennen lässt. Allparteilichkeit 
kann nicht durch die Hinwendung zu nur einer Seite erreicht werden, 
vielmehr muss der Dissens zwischen den Parteien in den Blick genom-
men werden. Das folgende Beispiel aus eigener Forschung verdeutlicht 
die Suche nach verschiedenen positionalen Objektivitäten in der kon-
kreten Situation eines gesellschaftlichen Dissenses.

#3 HIV und Commercial Sex Work in Botswana

Am 26.04.2006 wurde auf dem Sender Botswana Television (BTV) im 
Abendprogramm ›The EYE‹ eine Talkshow gesendet. Da ich zu dieser 
Zeit Forschungsarbeiten zu den sozialen Folgen von HIV in Botswana 
und den individuellen und kollektiven Umgangsweisen mit der Krank-
heit durchführte, hatte ich die Möglichkeit bei der Aufzeichnung anwe-
send zu sein. Bei der Talkshow stand die Frage zur Debatte, ob Prosti-
tution (commercial sex work) legalisiert werden solle, um eine bessere 
HIV-/AIDS-Prävention unter Prostituierten zu ermöglichen. Die Sendung 
beginnt mit Bildern einer nächtlichen Straße. Autos und Lastwagen sind 
nur schemenhaft zu erkennen und gelegentlich erleuchten Scheinwerfer 
ein paar nackte Frauenbeine in Stöckelschuhen, knappen Höschen oder 
kurzen Röcken. Eine Sprecherin stellt den Zusammenhang von Pros-
titution und HIV und AIDS her und erklärt, dass viele Menschen in  
Botswana die Legalisierung der Prostitution für unmoralisch halten. 
Dann stellt der Moderator Alpheons Moroke seine Gesprächspartner 
im Studio vor. Auf dem Podium befinden sich Andrew Kiptoo, der Pro-
jektkoordinator der Selbsthilfeorganisation COCEPWA (Coping Centre 
for People living with HIV and AIDS), Duma Boko, ein Rechtsanwalt 
und Mitglied von BONELA (Network on Ethics, Law and HIV/AIDS), 
der auch als Dozent an der Universität von Botswana lehrt, sowie Kabo 
Hiri-Khudu, eine Dozentin des Instituts für Sozialarbeit, ebenfalls von 
der Universität von Botswana.

Duma Boko beginnt, indem er eine unerwartete Tatsache präsentiert. 
Er erklärt, dass Prostitution in Botswana entgegen der weit verbreiteten 
Meinung gar nicht illegal sei. Sie sei lediglich ein Tabu-Thema. Tatsäch-
lich werde Prostitution vom Gesetzbuch überhaupt nicht bedacht: »The 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

question with relation to prostitution is whether under the criminal law 
of Botswana prostitution is a criminal offense. And the answer, interes-
tingly, is a resounding ›NO‹«4. Weil Prostitution nicht illegal sei, könne 
sie folglich auch gar nicht legalisiert werden. Es sei allerdings auch ein 
Fakt, dass Frauen, die sexuelle Dienstleistungen anbieten, in Botswana 
oft wegen des Tatbestands des Herumlungerns (loitering) festgenommen 
und bestraft würden. Da keine gesetzlichen Regeln existierten, seien Pros-
tituierte in Botswana in besonderem Maße der Willkür von Polizei und 
Freiern ausgeliefert. Die derzeitige Situation fördere die Marginalisie-
rung von Prostituierten und somit die Ausbreitung von HIV und AIDS.

Die Mitarbeiterin der Abteilung für Sozialarbeit der Universität von Bo-
tswana, Kabo Hiri-Khudu, hingegen hat eine entgegengesetzte Meinung. 
Bevor man darüber nachdenke, Prostitution zu legalisieren, solle erst er-
forscht werden, welche Folgen das haben könne. Ihrer Meinung nach 
würde die Legalisierung ein Ansteigen der Prostitution nach sich ziehen. 
Es bestünde die Gefahr, dass sich eine Sexindustrie etabliert: »In count-
ries where it is legal, you can find that sex trade... it now becomes a busi-
ness. You have sex bars, you have hotels, where sex is a common thing«. 
Es könnten auch Sextouristen nach Botswana kommen. Sie beruft sich 
auf Statistiken, die belegen, dass in Ländern mit legaler Prostitution zum 
Beispiel der Missbrauch von Kindern hoch sei. Dieses Problem existiere 
in Botswana derzeit gar nicht. Eine Legalisierung der Prostitution würde 
folglich die Verbreitung derartiger Phänomene fördern und somit auch 
die Ausbreitung von HIV und AIDS begünstigen. Aus ihrer Sicht wäre 
eine Legalisierung keine Förderung der sexuellen Selbstbestimmung, denn 
Frauen würden sich nicht freiwillig prostituieren: »commercial sex work 
is disempowering to women«. Andrew Kiptoo, der Projektkoordinator 
von COCEPWA, betont vor allem, dass man nicht leugnen solle, dass es 
Prostituierte gibt: »The whole situation is moralised. Maybe accepting 
that they exist will be the first step«. Aus seiner Sicht lässt sich eine sinn-
volle HIV-Präventionsarbeit nur dann bewerkstelligen, wenn man Zugang 
zu den relevanten Risikogruppen hat. Eine auf diese Zielgruppen zuge-
schnittene Präventionsarbeit ließe sich derzeit nicht leisten, da Prostitution 
und Homosexualität in Botswana im Verborgenen stattfänden. 

Als Beobachter halte ich zu diesem Zeitpunkt Kabo Hiri-Khudus Ein-
stellung für wenig überzeugend. Ihre Behauptung, Prostitution würde 
Kindesmissbrauch nach sich ziehen, schien mir wenig begründet, insbe-
sondere weil es natürlich nicht stimmt, dass es diesen zu diesem Zeit-
punkt nicht gab. Auch war kurz zuvor in der Wochenzeitung Mmegi 
(24.04.2006) ein Artikel erschienen, der unter dem Titel »Legalise Sex 
on the Fringes« BONELA als Organisation darstellte, die eine offene 

4		  Alle in der Folge nicht weiter spezifizierten wörtlichen Zitate sind der Auf-
zeichnung der Sendung the EYE vom 26.04.2006 entnommen.

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

Debatte über kontroverse Themen wie Prostitution und Homosexua-
lität initiieren möchte: »The Botswana Network on Ethics, Law and 
HIV/AIDS (BONELA) says it wants all marginalised people to have 
a voice and to be involved in the prevention of HIV. That is why it is 
calling for open discussions on controversial issues surrounding sex 
workers and homosexuality« (Mmegi, 24.04.2006). In diesem Artikel 
hatte BONELA schon die Kritik Kabo Hiri-Khudus vorweggenommen 
und erklärt, dass eine Legalisierung von Prostitution und Homosexua-
lität keineswegs das Bedürfnis nach unerwünschtem sexuellem Verhal-
ten erst produzieren würde. »BONELA argues, these activities already 
exist in society and should be included in strategies concerning HIV/
AIDS« (ebd.). Insbesondere weil BONELA längst auf ihre Argumente 
reagiert hatte, erschien mir die Position der Dozentin für Sozialarbeit 
lediglich wie der Platzhalter für eine allgemeine konservative Position. 
Diese Einschätzung wurde auch dadurch bestärkt, dass Kabo Hiri-Khu-
du, während der Talkshow nicht viel Substantielles hinzufügen konnte. 
Vielmehr schien sie mir sogar kurzsichtig und stur auf ihrer Position zu 
beharren, insbesondere als sie auf ihre früheren Erfahrungen angespro-
chen wurde. Sie hatte als Polizistin gearbeitet und war dabei auch mit 
Prostitution konfrontiert worden. »When I worked as a police officer 
it was illegal ... We used to assume that it is illegal«.

Schnell hatte ich die Analysekategorien ›Macht‹ und ›Gender‹ bemüht 
und die Position Kabo Hiri-Khudus erschien mir das Produkt der pa-
triarchalen Tswana-Gesellschaft zu sein. Dass sie als Frau diese Positi-
on vertrat, betrachtete ich als Naturalisierung, als einen Effekt, der ihr 
die kontingenten Bedingungen als natürliche Gesetzmäßigkeit erscheinen 
ließ. Ich sah in ihrer Position auch eine Perpetuierung von Genderunge-
rechtigkeit, die im Falle von Prostitution die Verantwortung allein den 
Frauen zuschreibt. Diese meine Interpretation wurde von Dumo Boko 
bedient, als er einwandte, dass derzeit lediglich das Angebot von sexu-
ellen Dienstleistungen verurteilt würde, nicht aber die Rolle der Freier. 
Kabo Hiri-Khudu wies wiederholt auf die schwierigen Umstände von 
Sexarbeiterinnen5 hin, wobei es ihr aber kaum gelang, diese Argumente 
auf die zur Debatte stehende Frage nach einer Legalisierung der Prosti-
tution zu beziehen. Die Position von BONELA schien mir die rationa-
le Stimme der unterdrückten Minderheit zu sein, die im Sinne der Men-
schenrechte, den Gleichheitsgrundsatz für ihre Klientel einfordert und 
sich für eine Ermächtigung der Prostituierten einsetzte.

Meine Einschätzung änderte sich, als mir die Asymmetrie meiner Be-
wertung bewusst und suspekt wurde. Dabei war mir Andrew Kiptoo 
behilflich, nicht weil er mir die Position Kabo Hiri-Khudus hätte erklä-
ren können, vielmehr weil er sich unschlüssig zeigte, ob die Situation 

5	 Sie sprach tatsächlich nur von Frauen.

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

tatsächlich so eindeutig war, wie von BONELA behauptet. Mir wurde 
bewusst, dass ich die Position Kabo Hiri-Khudus ablehnte, obwohl ich 
sie eigentlich nicht nachvollziehen konnte. Ich begann gezielt nach Hin-
weisen zu suchen, die ihre Position stärken. Ich stellte mir die Frage, wel-
che Erfahrungswirklichkeit diese Position rechtfertigen würde und nach 
einigen Recherchen gelangte ich schließlich zu folgenden Hinweisen.

Bei näherer Betrachtung zeigten sich einige Argumente Kabo 
Hiri-Khudus nicht mehr ganz so abwegig, sie wirkten nur unter der 
von Duma Boko und der Redaktion eingeführten Argumentation etwas 
fehl am Platz. Kabo Hiri-Khudus Argumente passten nicht in die Logik, 
die durch die Frage nach der rechtlichen Stellung der Prostituierten eta
bliert wurde. Ihre Betonung der marginalisierten Stellung der Prostitu-
ierten schien diesen nicht die volle Autonomie zuzusprechen, wodurch 
ihr Beharren auf traditionellen Vorstellungen entmündigend erschien. 
Sie argumentierte aber im Hinblick auf die jüngere Generation, auf die 
Verantwortung gegenüber Heranwachsenden und die Vorbildfunktion 
der Gesellschaft. Es kann tatsächlich nicht einfach als irrelevant abge-
tan werden, wenn sie sagt: »Around Westafrika a lot of young girls were 
being shipped to countries like Netherlands for them to go into this busi-
ness. Their parents will be told that: ›You know what, they are going to 
get good education, they are going to get good jobs.‹ [...] And the first 
three days or four, they have been raped, they don’t give any consensus 
into this business.« Es ist keineswegs unbegründet, wenn sie betont, dass 
auch legale Bordelle Mädchen und Frauen brauchen, welche nicht im-
mer auf legalem Wege beschafft und in die Prostitution gezwungen wer-
den. Zwar ist es fraglich, ob sich Mädchenhandel und Zwangsprostitu-
tion innerhalb legaler Strukturen besser bekämpfen lassen als in einer 
Situation, in der Prostitution generell verboten ist. Auch gibt es keinen 
Hinweis darauf, dass Sextourismus bevorzugt dort stattfindet, wo Pros-
titution legal ist, allerdings scheint eine breite gesellschaftliche Akzep-
tanz von Konkubinat und käuflichem Sex, Sextourismus zu befördern 
(Cohen 1996: 250f). Sieht man also Kabo Hiri-Khudus Angst, eine Le-
galisierung könne Prostitution moralisch etablieren, dann erscheint ihre 
Sorge durchaus gerechtfertigt.

Kabo Hiri-Khudu bringt die Thematik auch mit ländlichen Lebens-
welten in Verbindung. In Bars oder an Plätzen an denen khadi (traditi-
onelles Bier) gebraut und ausgeschenkt wird, werden nicht selten auch 
sexuelle Dienstleistungen angeboten (Helle-Valle 1999). Kabo Hiri-Khu-
du stellt die Frage, wie sich ein junges Mädchen wohl fühlen müsse, das 
in solch einem Zusammenhang missbraucht wurde. Wenn Prostitution 
tatsächlich legal werden würde, dann käme dies ihrer Meinung nach ei-
ner nachträglichen Legitimierung der Tat gleich. Sie begründet das mit 
den ärmlichen Lebensverhältnissen. Auf den ersten Blick erscheint dieses 
Argument nicht gerade plausibel, denn die Gegenseite versucht ja gerade 

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

sexuelle Selbstbestimmung zu fördern. Dabei müsste selbstverständlich 
auch geklärt werden, unter welchen Bedingungen Prostitution gesetz-
lich nicht toleriert werden dürfte, etwa wenn junge Mädchen zu sexu-
ellen Dienstleistungen gezwungen würden. In einem anderen Licht aber 
erscheint ihr Argument valide. Bedenkt man, dass es vor allem eine öko-
nomische Unsicherheit ist, die Frauen in die Prostitution treibt (Cohen 
1996; Helle-Valle 1999), dann sieht man, dass viele Frauen die Hoffnung 
hegen, über Beischlaf längerfristige Beziehungen anzubahnen. Da dies zu 
Beginn nicht als Prostitution angesehen wird, und die Mädchen auch im 
Weiteren an einen Ausstieg denken, findet niemals eine vollständige Pro-
fessionalisierung dieser Tätigkeit statt. Tatsächlich gibt es in Botswana 
auch traditionelle Formen von ökonomisch-sexuellen Austauschbezie-
hungen, die sich strukturell von professionellen Bordellbetrieben unter-
scheiden. Die Beziehungen zwischen den Partnern sind dann meist von 
längerer Dauer und nicht nur auf sexuelle Dienstleistungen beschränkt. 
Derartige Austauschbeziehungen werden immer weitgehend im infor-
mellen Bereich bleiben. Es ist demnach fraglich, ob eine Legalisierung 
die Rolle dieser Sexarbeiterinnen tatsächlich stärken würde und ob sie 
tatsächlich zu einer verbesserten HIV-Prävention führen könnte. 

Diese Asymmetrie des Sexgewerbes wird in der Debatte um Legali-
sierung von Prostitution häufig vergessen. Dieses Gefälle lässt sich im  
Übrigen auch zwischen Zentraleuropa und den peripheren Staaten fest-
stellen. Wo sich die Autorität der Eltern mit Armut und der Hoffnung 
auf einen finanzkräftigen Mann mischt, dort stellt sich die Frage nach 
der Zustimmung eines Mädchens auf eine ganz andere Art und Weise als 
in einer liberalen westlichen Gesellschaft. 

Von der All- zur Überparteilichkeit

Zwar erscheint eine Lösung der Frage, wie nun mit Prostitution in  
Botswana verfahren werden soll, eher weiter entfernt als zuvor, doch kön-
nen nun die richtigen Fragen gestellt werden. Mein Argument an dieser 
Stelle ist aber kein inhaltliches, sondern ein methodisches. Die Untersu-
chung erreichte einen vertieften Einblick nicht durch Reflexion der Posi-
tionalität des Forschenden oder gar durch dessen Selbstverortung inner-
halb einer Rangfolge von Identitätskategorien. Sie gewann Tiefe durch 
eine sukzessive Annäherung an die jeweils spezifischen Positionen aller 
Einzelparteien. Schlüssel war eine Haltung der Allparteilichkeit, wie sie 
in Mediationsprozessen als Richtlinie gilt (Schäfer 2017). Dabei geht es 
darum, allen Meinungen und Bedürfnissen gleichermaßen mit Respekt zu 
begegnen. Als Hinweis darauf, dass Allparteilichkeit noch nicht erreicht 
ist, kann gelten, wenn eine der Positionen als unbegründet zurückgewie-
sen wird, ohne dass der Versuch des Verstehens erfolgt wäre. Hierfür 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

können sich die Forschenden eine einfache Kontrollfrage stellen. Weiß ich 
von jeder Position, welchen lebensweltlichen Erfahrungen sie entspringt? 
Fällt die Antwort negativ aus, wird eine Position als unbegründet ange-
sehen, ohne dass sie erklärt werden kann, dann ist das ein Hinweis dar-
auf, dass der Forschungsprozess noch nicht abgeschlossen werden sollte. 

Um Allparteilichkeit zu erreichen, müssen die jeweiligen Einzelpositi-
onen herausgearbeitet werden. Es gilt zu ergründen, was für bestimmte 
gesellschaftliche Positionen generalisierbar ausgesagt werden kann. Das 
erfordert zuhören und verstehen wollen. Dabei bedeutet Verstehen aber 
nicht automatisch auch Akzeptieren. Es geht auch explizit nicht um ein 
einfühlendes Verstehen, das versucht das gesamte Empfinden einer Per-
son oder Personengruppe zu begreifen, sondern um das Verständnis ei-
ner Haltung innerhalb eines Dissensverhältnisses. Hier lässt sich der Dis-
sens als methodologischer Ankerpunkt für die Untersuchung erkennen. 
Wenn erkannt wird, warum Personen bestimmte Meinungen vertreten, 
aus welchen Erfahrungen sich diese Meinungen jeweils speisen, dann 
verliert man damit nicht automatisch auch die Fähigkeit, weiterhin eine 
kritische Haltung einzunehmen. Im Gegenteil, in der Allparteilichkeit 
entstehen erst die Ressourcen für eine angemessene Kritik, die über die 
Einzelpositionen hinausgehend auch die Rahmenbedingungen des Dis-
senses thematisieren sollte, also letztlich überparteiisch werden sollte.

Es gibt zwei Möglichkeiten, diese Kritik zu justieren, um von All- zu 
Überparteilichkeit zu gelangen. Erstens kann das durch eine Betrachtung 
der Beziehungsebene erreicht werden. In gesellschaftlichen Debatten brin-
gen sich die Parteien immer transaktional gegenseitig hervor. Ein Begriff 
von transaktionaler Gewalt (Kap 3.3) ist Voraussetzung, um verdeckte 
Asymmetrien erkennen zu können. Zudem ist ein Wissen über Persön-
lichkeitspsychologie wichtig, um die Beteiligten in ihrer Offenheit, Red-
lichkeit oder Strategiestärke einschätzen zu können. In obigem Beispiel 
wirken Kabo Hiri-Khudus Argumente vor allem deswegen so wenig über-
zeugend, weil sie nicht ihren eigenen Diskurs führen kann. Während die 
Gegenseite ihre Argumentation vorbereitet und gedanklich klar umris-
sen hat, kann sie nur auf ihre Lebenserfahrung und ihr Wissen über die 
lebensweltlichen Nöte vieler Frauen insistieren. Um verständlich zu sein, 
müsste sie aber ihre Argumentation von einem ganz anderen Ausgangs-
punkt her aufbauen. Hierzu hat sie in der gegebenen Situation aber gar 
keine Möglichkeit. Allein durch die Exposition der Thematik ergibt sich 
eine transaktionale Asymmetrie. Eine kritische Mediation würde hier die 
Wahrung von Verfahrensgerechtigkeit anmahnen. Dabei würde sie, selbst 
wenn sie die unterlegene Position stärkt, dennoch nicht parteiisch wer-
den. Der stärkeren Position eine nicht gehörte Meinung verständlich zu 
machen, greift nicht auf die inhaltliche Ebene eines Dissenses durch. Hier-
zu hat die Mediation verschiedene Möglichkeiten, etwa kann sie durch 
gezieltes Nachfragen der schwächeren Position nochmals die Chance für 

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

eine Erklärung geben oder durch Paraphrasierung des Gesagten Klarheit 
für die Position erzeugen oder auf mögliche Missverständnisse hinweisen.

Zweitens greift eine kritische Mediation nicht auf die inhaltliche Ebe-
ne durch, wenn sie auf objektivierbare gesellschaftliche Rahmenbedin-
gungen verweist. So kann eine Mediation Sachexpertise einbringen, so-
fern diese für die Verhandlung der zur Debatte stehenden Fragen von 
Relevanz ist. Sie kann dazu anregen, Expertinnen und Experten zu kon-
sultieren, um qualifizierte Entscheidungen zu ermöglichen. Genauso 
kann Mediation mit Widersprüchen zu allgemeinen gesellschaftlichen 
Prinzipien oder gemeinschaftlichen Anliegen verfahren. Partiell lassen 
sich hier insbesondere Formen der immanenten Kritik anwenden (Stahl 
2013), denn es ist davon auszugehen, dass die Parteien nichts beschlie-
ßen wollen, was ihren eigenen Grundsätzen widerspricht. Sofern die Me-
diation die Verhandlungen lediglich über diese Bezüge informiert, wird 
sie nicht parteiisch. 

Mediation hat sogar die Verpflichtung darauf zu achten, dass die Par-
teien nicht etwas beschließen, was in rechtlicher Hinsicht problematisch 
werden könnte, denn so hätten die Beschlüsse letztlich keinen Bestand 
(Berger & Ukowitz 2005). Bei Konflikten handelt es sich auch nur in 
den seltensten Fällen um reine Interessenkonflikte, sondern vielfach um 
Wertkonflikte. Fragen von Gerechtigkeit sind deswegen von großer Be-
deutung (Montana 2003), und eine Mediation muss fähig sein, ein Ver-
ständnis davon zu erzeugen, dass viele Verständnisse von Gerechtigkeit 
möglich sind (vgl. auch Sen 2010). So können etwa Verteilungs-, Ver-
fahrens-, Austausch- oder Vergeltungsgerechtigkeit, zu konfligierenden 
Sichtweisen führen, wobei alle eine gewisse Berechtigung haben. Zudem 
gehört es zur Ethik der Mediation, dass keine Vereinbarungen auf Kos-
ten von Dritten oder der Allgemeinheit beschlossen werden. Das würde 
dem Gedanken der Konfliktlösung widersprechen, denn damit würde 
das Problem nicht behoben, sondern nur verlagert. Es ist also durchaus 
vertretbar, wenn Mediation beispielsweise Fragen internationaler oder 
sozialer Gerechtigkeit oder Problematiken des Klimawandels auf die zu 
verhandelnden Sachverhalte oder Streitpositionen bezieht und auf mög-
liche Konfliktfelder hinweist. 

An dieser Stelle wird die Rolle einer akademischen Kritik als Media-
tion zum ersten Mal sichtbar. Viele der hier genannten Themengebiete 
sind akademische Wissensgebiete. Die akademische Kritik kann komple-
xe Sachverhalte auf gesellschaftliche Dissensverhältnisse beziehen und 
verschiedene Positionen in Bezug auf relevante Wissensbestände infor-
mieren. Dies fordert den Forschenden eine bestimmte Haltung ab. In kei-
nem Fall dürfen sie theoriegeleitet vorgehen. Sie müssen sich selbst als 
Lernende zeigen und bereit sein, im Angesicht der Praxis über ihr aka-
demisches Verständnis hinauszuwachsen.

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

5.5 Die Verantwortung der Forschenden

Auch eine Forscherin, die sich allparteilich einen Dissens anschaut, kann 
sich nicht sicher sein, dass sie nicht doch unbemerkt eine gewisse Präfe-
renz für die eine oder andere Seite entwickelt. Deswegen gilt es auf einer 
ganz persönlichen Ebene Verantwortung für den Mediationsprozess zu 
übernehmen. Hierzu reicht es nicht aus, gängige Ethikrichtlinien oder 
bestimmte Prinzipien wissenschaftlichen Arbeitens, die sich aus den ge-
wählten Methoden ergeben, möglichst gewissenhaft umzusetzen. For-
schende müssen aufgeschlossen die Möglichkeit zulassen, dass ihre aka-
demischen Kategoriensysteme und Überzeugungen aufbrechen. Derart 
offene Forschungsprozesse erzeugen oftmals Unsicherheit und Orien-
tierungslosigkeit. Das Konzept der forschungsevozierten Positionalität 
zeigt aber, dass diese Gefühlszustände notwendig sind, denn letztlich 
können einem nur die eigenen emotionalen Bewegungen als Anhalts-
punkt für eine Reflexion der eigenen Selbstverständlichkeiten dienen. 
Vom Schreibtisch aus ist es unmöglich, die eigene Positionalität zu be-
stimmen, sie kann nur im Kontakt mit einem fremden Gegenüber erfah-
ren werden. Alles, was augenblicklich starke Gefühle auslöst, was ein-
deutig positiv oder absolut negativ erscheint, bedarf einer Prüfung, denn 
die Welt ist erfahrungsgemäß niemals schwarz-weiß. Vertrauen sollte 
man hingegen in Ambiguitäten und Ambivalenzen setzen, denn in die-
sen Fällen scheint die Meinungsbildung schon deutlich fortgeschritte-
ner zu sein. Eine transaktionale Anthropologie stellt die Verantwortung 
der Forschenden als eine Aufforderung zur Persönlichkeitsentwicklung 
als Forscher dar. Dabei ist aber die Praxis die Lehrmeisterin, nicht die 
Theorie.

Die Grounded Theory (Strauss & Corbin 1996) ist darauf angelegt, 
gegebene Terminologien zu durchbrechen und neue empiriebasierte Be-
schreibungen zu entwickeln. Das Forschungsfeld wird mittels eines zy
klischen Prozesses des Interpretierens von Daten und wiederholten Rück-
wendungen zur Theorie exploriert. Hierzu stellt die Grounded Theory 
konkrete Konzepte zur Verfügung. Beim theoretischen Sampling werden 
die Forschenden aufgefordert, trotz möglicherweise schlüssig erscheinen-
der Theoretisierung des Untersuchungsgegenstandes nochmals analyti-
sche Überlegungen darüber anzustellen, welche Interviewpartner mög-
licherweise bisher noch nicht bedachte Perspektiven anbieten könnten. 
Die Frage nach der theoretischen Sättigung hingegen fordert die For-
schenden auf, zu entscheiden, wann ihre prinzipiell niemals vollständig 
abschließbaren Forschungen einen Stand erreicht haben, an dem sie der 
Veröffentlichung gerecht werden. 

»Sobald der Forscher überzeugt ist, dass sein analytischer Bezugsrah-
men eine systematische, gegenstandsbezogene Theorie darstellt, dass er 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

eine hinlänglich genaue Kennzeichnung der untersuchten Sachverhalte 
enthält und dass er in eine Form gebracht worden ist, die anderen For-
schern die Möglichkeit gäbe, ihn zu verwenden, wenn sie im gleichen 
Feld zu arbeiten hätten – dann kann er seine Ergebnisse mit Zuversicht 
veröffentlichen. Er ist überzeugt von seinem eigenen Kenntnisreichtum 
und vermag keinen Grund zu finden, diese Überzeugung zu ändern. Dies 
ist kein Willkürakt, sondern ergibt sich aus den Mühen, die der Forscher 
auf sich genommen hat, um seine Auffassungen zu überprüfen.« (Glaser 
& Strauss 1993[1979]: 96) 

Hiermit weisen Barney Glaser und Anselm Strauss darauf hin, dass die 
Ergebnisse der Forschung in dem Sinne anwendbar sein sollen, als dass 
sie weitergehenden Forschungen als Orientierung dienen können. Dies 
aber nicht wegen ihres Wahrheitsgehaltes oder ihrer theoretischen Kon-
sistenz in Zusammenhang mit anderen Theorien, sondern im Sinne eines 
Weiterdenkens, eines Fortschreitens von Theoriebildung als Verständnis 
von Welt. In dieser Auffassung ist jede Theorie nur eine Pause im ewi-
gen Strom des Denkens. Darüber hinaus fordert die Grounded Theory 
die Forschenden zur theoretischen Sensibilität auf, also zur beständigen 
Weiterentwicklung ihrer Fähigkeiten »Einsichten zu haben, den Daten 
Bedeutung zu verleihen, [...] zu verstehen und das Wichtige vom Unwich-
tigen zu trennen« (ebd.: 25). Insbesondere die Ansprüche der theoreti-
schen Sättigung und der theoretischen Sensibilität machen deutlich, dass 
die Grounded Theory Ansprüche an die Persönlichkeitsentwicklung der 
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler als forschende Subjekte stellt.

Ziel der vergleichenden Methode der Grounded Theory ist es, die Wi-
dersprüche zwischen theoretisch induzierten Überzeugungen und empi-
rischen Befunden aufzuzeigen, um die Betrachtung dabei sukzessive zu 
präzisieren. Letztlich soll die Theorie qualifiziert werden, nicht die Pra-
xis. Es geht nicht darum, in der Praxis zu intervenieren, sondern zutref-
fendere Theorien zu entwickeln, die natürlich dann auch kompetenteres 
Handeln zulassen. Hier löst sich der Eurozentrismus der Kulturanth-
ropologie oder der Entwicklungsforschung auf. Denn denkt man das 
konsequent weiter, dann stehen damit die westlichen Konzepte auf dem 
Prüfstand. Sie werden nicht theoriegeleitet als per se überlegen angese-
hen, sondern anhand der Praxis auf ihre Gültigkeit hinterfragt. Mit der-
artiger Methodik und ihrem Anspruch, multiperspektivisch zu forschen, 
sucht eine transaktionale Anthropologie nach integrierenden Konzep-
ten, die über bereits bestehende Theorien hinausgehen. Tendenziell kehrt 
sie den Blick damit um und fragt, was man von den Marginalisierten, 
dem Fremden, dem Nicht-Hegemonialen für eine gemeinsame Weiterent-
wicklung lernen kann. Sie attribuiert das Fremde nicht als rückständig, 
unterentwickelt, unaufgeklärt oder mystisch verblendet, sondern sucht 
im Impuls des Verstörtseins durch das Unbekannte den weiterführen-
den Gedanken – den Gedanken, der die Unzulänglichkeit der eigenen 

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

Überzeugungen offenbart. Es ist das Fremde, das Unerwartete, was uns 
die eigene Prägung bewusst machen kann. Dies kann nur gelingen, wenn 
die unangenehmen Gefühle eines Nicht-Herr-der-Situation-Seins ausge-
halten werden. Um verantwortlich zu forschen, muss dem Fremden ein 
Vertrauensvorschuss gegeben werden. In dem, was uns unangenehm af-
fiziert, liegt möglicherweise ein bisher unerkannter Sinn.

5.6 Zwischenfazit: Der Dissens als methodologischer 
Ankerpunkt einer Kritik als Mediation

Aus transaktionaler Perspektive ist die Forderung nach einer Reflexion 
von Positionalität illusorisch, sofern dadurch eine Qualifizierung des 
forschenden Blickes erreicht werden soll. Zwar ist sie hilfreich, um er-
höhte Achtsamkeit zu erzeugen, doch kommen dabei allzu leicht nur 
die augenfälligsten Positionalitäten zum Tragen. Sofern die Forderung 
nach Reflexion von Positionalität eine Objektvierung des Standpunkts 
der Forscherin oder des Forschers anstrebt, impliziert sie das Ideal von 
Unparteilichkeit, läuft aber Gefahr unangemessene Eigenparteilichkeit 
zu erzeugen. Nicht in einer noch so intensiven Selbstschau kann man 
die eigenen Privilegien erkennen. Im Gegenteil, je mehr man sich auf 
sich selbst konzentriert, desto weiter entfernt man sich von der Er-
kenntnis der Beziehungshaftigkeit sozialer Verhältnisse und nähert sich 
einem identifizierenden Denken an, das Ungleichheitskategorien eher 
repetiert, als dass es sie aufbricht. Die Reflexion der eigenen Positiona-
lität kann, wie gezeigt wurde, auch trügerisch sein und die notwendi-
ge Offenheit eher verhindern als befördern. Somit trägt die Forderung 
nach Reflexion der Positionalität forschungspraktisch kaum zur Ver-
besserung der Ergebnisse bei. Sie kann weder willentlich prozessiert 
noch überprüft werden. Eine Reflexion der eigenen Prägung kann al-
lenfalls in einem empirischen Forschungsprozess geschehen. Allenfalls 
kann ihr der Weg bereitet werden, und die Grounded Theory formuliert 
einige Ideen zur Schaffung hierfür günstiger Bedingungen. Das Sprich-
wort ›Ich bin, weil es dich gibt‹ besagt, dass ich mich nur in der Be-
ziehung zu anderen erkennen kann. Ich muss den anderen erforschen, 
um mich selbst erkennen zu können. Erst im Versuch, das bisher Un-
bekannte zu verstehen, ist im Spivakschen Sinne ein unlearning der ei-
genen Privilegien möglich. Dabei kann es aus der Sicht einer transak-
tionalen Anthropologie nicht um die Erfassung emischer Perspektiven 
gehen. Es geht nicht um ein going native, das ein vollständiges Eintau-
chen in eine andere Kultur anstrebt. Nicht einfühlendes Verstehen ist 
das Ziel, sondern das Erkennen bestimmter Begründungszusammen-
hänge divergierender Positionen in Dissenszusammenhängen. Es geht 

ZWISCHENFAZIT: DER DISSENS ALS METHODOLOGISCHER ANKERPUNKT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270

um die Fähigkeit, ›in eigenen Worten‹ die Anliegen ›fremder‹ Position 
erklären zu können. 

In der Untersuchung eines umstrittenen Gegenstandes lassen sich die 
jeweiligen Perspektiven besser untersuchen als in der Betrachtung ihrer 
jeweiligen Identitäten, denn im Dissens nageln sie sich gegenseitig fest. In 
ihren Auseinandersetzungen lassen sie eine Beziehung erkennen. In der 
Untersuchung ihrer Identität zerfällt jede Gruppe in individuelle Persön-
lichkeiten. Mit dem Blick auf Beziehungsweisen aber werden die Bruch-
linien der Praxis innerhalb lokalisierbarer Lebenszusammenhänge zum 
Gegenstand der Analyse. Der beobachtbare Dissens wird zum methodi-
schen Ankerpunkt, und es eröffnet sich die Möglichkeit, identifizieren-
des Denken aufzugeben und ein vermittelndes Denken zu entwickeln. 
Dabei sollen die Meinungen und Bedürfnisse aller Parteien gleicherma-
ßen Aufmerksamkeit finden. Mediation folgt in einem ersten Schritt dem 
Grundsatz der Allparteilichkeit. Dieser erfordert es, den Standpunkten 
aller Parteien mit dem gleichen Respekt zu begegnen (Schäfer 2017). Be-
müht sich eine Mediatorin oder ein Mediator um ein Verständnis meh-
rerer Parteien, dann kann die Sprache zu einem verbindenden Medium 
werden, das, wie Dewey sagt, die verschiedenen »provinziellen Zungen« 
gegenseitig verständlich macht. 

Bruchlinien der Praxis haben sich aber immer aus historischen Pfad-
abhängigkeiten ergeben und gefestigt, sodass sie sich im Heute in beob-
achtbaren Dissensereignissen zeigen. Die historischen Wurzeln sind den 
Parteien aber selten bewusst, auch mag es noch weitere Wissensbestän-
de geben, die von der Mediation in den Vermittlungsprozess eingebracht 
werden können. Zudem steht Mediation auch in der Rolle als Hüterin 
des Verfahrens über den Konfliktparteien. Zwar enthält sie sich inhalt-
licher Positionen, ist aber in der Verantwortung, nicht zur Erfüllungsge-
hilfin mächtiger Parteien zu werden, und muss sich deswegen um einen 
Ausgleich bestehender Asymmetrien bemühen. In diesem Sinne sollte 
eine Mediation kritisch Überparteilichkeit anstreben. 

Zusammenfassend lassen sich verschiedene Grade der Parteilich-
keit folgendermaßen differenzieren. Unparteiisch ist, wer eine ir-
gendwie objektivierte Position einnimmt, was mit allen Schwierig-
keiten des Objektivitätsbegriffes verbunden ist und deswegen nicht 
selten ungewollt auf simplifizierende Art und Weise eigenparteiisch 
wird. Allparteiisch hingegen ist, wer sich um ein Verständnis aller Po-
sitionen bemüht und diesen gleichermaßen Respekt entgegenbringt. 
Überparteilichkeit zeichnet sich schließlich durch eine vermittelnde 
Tätigkeit aus, die die Asymmetrien der Beziehungen der Beteiligten 
sieht und die Dissensbeziehungen über weitere gesellschaftliche Be-
dingungen informiert.	

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


271

6. Zentrale Aspekte einer Kritik  
als Mediation

An dieser Stelle soll das Konzept der Mediation für ein akademisches, for-
schendes Arbeiten entwickelt werden. Das ist nur möglich, wenn zunächst 
andere, bereits etablierte Formen der Mediation betrachtet werden.

6.1 Was ist Mediation?

Mediation ist ein anerkanntes Verfahren der Vermittlung zwischen diver-
gierenden Interessen, das in vielen Facetten zur Klärung von Streitfragen 
oder bei Vertragsschließungen eingesetzt wird. In der Regel findet Medi-
ation als Vermittlung in Ko-Präsenz zwischen Einzelpersonen statt. Die-
se werden in diesem Zusammenhang auch ›Medianden‹ genannt. Me-
diation findet in privaten Zusammenhängen vielfach Anwendung, etwa 
als Familientherapie, bei Ehestreitigkeiten oder Scheidungen. Sie kommt 
aber ebenso in ökonomischen Zusammenhängen und der internationa-
len Diplomatie zum Einsatz. Der vermittelnde Anspruch von Mediation 
findet sich in verschiedenen Ansätzen oder Modellen, etwa in der außer-
gerichtlichen alternative dispute resolution (ADR), im Businessbereich, 
beispielsweise in der Harvard Methode ›getting to yes‹ (Fisher & Ury 
1991[1981]), in Methoden der transitional justice zur Aufarbeitung von 
Verbrechen beim Übergang von autoritären Regimen zu demokratischen 
Ordnungen (für einen kurzen Überblick siehe Heinz 2005) oder auch in 
Methoden des Täter-Opfer-Ausgleichs. Grundidee der Mediation ist es, 
durch Transparentmachung der unterschiedlichen Sichtweisen der be-
teiligten Parteien, gegenseitiges Verständnis zu erzeugen und dadurch 
Annäherung zu ermöglichen. Dabei gilt die Regel, dass die Mediatorin 
oder der Mediator nur für das Verfahren, nicht aber für die Inhalte ver-
antwortlich ist. Die Beteiligten sollen lediglich darin unterstützt werden, 
ihre Angelegenheiten untereinander zu verhandeln.

»Da Handlungen nichts Allgemeines sind, sondern konkrete Eingriffe in 
einer je besonderen Situation, ist es nur mit Blick auf die je einzigartigen 
Hintergründe möglich, sich richtig zu verhalten [...] Entsprechend lautet 
die Frage nicht, ob der Betreffende konventionell oder universalistisch, 
richtig oder falsch denkt, sondern wie es dazu kommt, dass sich eine Si-
tuation für ihn so oder so ausnimmt, was dabei ausgeblendet wird und 
wie seine Sicht zu erweitern wäre.« (Lotter 2012: 348)

Eine zentrale Aufgabe der Mediation ist der Ausgleich von Asymme-
trien unter den Medianden. Deswegen ist es auch eine notwendige 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272

Voraussetzung, dass diesbezüglich keine unüberwindbaren Hindernis-
se bestehen. Die Beziehung zwischen den Medianden darf nicht durch 
Gewalt oder eingeschränkte Eigenverantwortlichkeit einer der Parteien, 
etwa durch schwere psychische Störungen, Sucht oder Demenz, geprägt 
sein (Schäfer 2017). Mediation kann dort zum Einsatz kommen, wo 
keine strafrechtlich relevanten Tatbestände vorliegen und dabei soll die 
Klärung des strittigen Sachverhaltes auch nicht wie in einem Gerichts-
verfahren einer autoritativen Entscheidungsinstanz überlassen sein. Me-
diation ist nicht repressiv, denn sie stellt sich nicht als eine übergeord-
nete definitorische Gewalt dar. Mediation nimmt die Beteiligten in die 
Pflicht, in Gegenseitigkeit, eine geeignete Lösung zu finden. Damit dient 
sie der Schlichtung oder, im Falle des Zustandekommens rechtsverbind-
licher Vereinbarungen, auch der Rechtsschöpfung. 

Mediation ist nur sinnvoll, wenn dabei auch Beschlüsse gefasst wer-
den, die rechtsgültig sein können. Um dies zu gewährleisten, muss Me-
diation auf vielfältige Weise mit dem Gerichtswesen verzahnt sein (Ber-
ger & Ukowitz 2005; Mähler 2005). Die Kommission der Europäischen 
Gemeinschaften entwarf entsprechende Rahmenbedingungen und auch 
auf Länderebene wurden zahlreiche Gesetze erlassen1. Diese klären vor 
allem die grundlegenden Kompetenzen und Regeln von Mediation und 
das Zusammenspiel mit dem Gerichtswesen, so etwa die Möglichkeit der 
Aussetzung von Fristen oder Fragen der Verschwiegenheit und der Zeu-
genpflicht der Mediatorinnen und Mediatoren. Diese sind als Hüter der 
Verfahren dafür verantwortlich, dass Transparenz bezüglich der rechtli-
chen Voraussetzungen, unter denen eine Einigung überhaupt nur rechts-
wirksam werden kann, besteht. Entsprechend sind auch Ausbildungs-
wege für Menschen mit juristischen und psychosozialen Grundberufen 
entstanden, die diese Kernkompetenzen vermitteln.

Mediatorinnen und Mediatoren sind dazu angehalten, die Inhalte 
der Verhandlungen den Medianden zu überlassen. Sie sehen sich in der 
Pflicht die Grundsätze des Verfahrens zu wahren. Ähnlich wie in der Dis-
kursethik lässt sich hier eine verfahrensethische Orientierung erkennen. 
Zu den Grundsätzen, die eine gleichberechtigte und gerechte Mediation 
gewährleisten sollen, gehören Allparteilichkeit, Ergebnisoffenheit, Frei-
willigkeit und Vertraulichkeit (Schäfer 2017: 23). Im Prozess sollen alle 
Parteien ihre Ansprüche in einem zukunftsoffenen Verfahren formulie-
ren. Alle Parteien sollen während des ganzen Verfahrens freiwillig am 
Prozess teilnehmen und alle Informationen, die als vertraulich eingestuft 

1		  Auf Basis des von der EU-Kommission entworfenen »Grünbuchs« über 
alternative Verfahren zur Streitbeilegung im Zivil- und Handelsrecht ent-
standen in Deutschland beispielsweise 1999 das Gesetz zur Förderung der 
außergerichtlichen Streitbeilegung oder 2003 das Bundesgesetz über Medi-
ation in Zivilrechtssachen (Berger & Ukowitz 2005).

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


273

werden, dürfen den Kreis der Beteiligten nicht verlassen. Mediation hat 
demnach neben dem Ausgleich von Asymmetrien auch die Wahrung der 
Rechtssicherheit zur Aufgabe.

In einem ersten Schritt geht es darum die Einzelpositionen in der Art 
und Weise zu rekonstruieren, in der sie ihren Vertreterinnen und Vertre-
tern als konsistent erscheinen. Mediatorinnen und Mediatoren müssen 
allen Parteien gleichermaßen zur Offenlegung ihrer Interessen verhelfen. 
Sie müssen auch darauf achten, dass es nicht einer Partei gelingt, mit ih-
rer Auffassung die uneingeschränkte Deutungshoheit zu erlangen. Auf 
diese Weise konstituiert sich Allparteilichkeit. Im nächsten Schritt geht es 
dann aber nicht um eine Dekonstruktion der partikularen Auffassungen, 
sondern um eine gemeinschaftliche Ergründung von Verständigungspo-
tenzial. In manchen Spielarten hilft Mediation bei der Aufarbeitung ge-
schehenen Unrechts, doch ist sie immer lösungsorientiert auf eine verän-
derte Zukunft gerichtet. Primär sollen nicht die jeweiligen Verfehlungen 
oder Auslassungen der einzelnen Sichtweisen thematisiert werden. Wenn 
möglich sollten Vorwürfe vermieden werden, denn es geht vielmehr um 
die partizipative Herstellung eines gemeinsamen erweiterten Verstehens-
horizonts, der nur darauf beruhen kann, dass die Ansprüche der anderen 
verstanden und zu einem gewissen Teil anerkannt werden. Eine derart 
wertschätzende Untersuchung (appreciative inquiry, siehe Cooperrider & 
Srivastva 1987), die das Innovationspotenzial und die vorhandenen Fä-
higkeiten in den Blick nimmt, hat sich in der Organisationsentwicklung 
als deutlich erfolgreicher erwiesen, als kritische Ansätze, die sich auf Fehl-
schläge, Probleme und unbewältigte Verantwortlichkeiten konzentrieren.

Im Folgenden soll nun das Programm einer akademischen Mediati-
on formuliert werden. Dabei können die Vorgaben interpersoneller Me-
diation nur bedingt Orientierung bieten. Am besten lässt sich mit einer 
grundlegenden Frage beginnen: Inwiefern kann Mediation überhaupt 
kritisch sein?

6.2 Warum ist Mediation kritisch?

Im Kapitel zuvor wurde schon Überparteilichkeit als Charakteristikum 
akademischer Mediation in Aussicht gestellt. Im Gegensatz zur interper-
sonellen Mediation muss sich ein kritisches akademisches Forschen von 
den konkreten empirischen Einzelfällen lösen. Die akademische Mediati-
on muss über die Beobachtung konkreter Streitfälle zwischen konkreten 
Einzelpersonen hinausgehen, um einen breiteren gesellschaftlichen Dis-
sens erkennen zu können. Ihre Betrachtung ist nicht auf einen konkreten 
Einzelfall begrenzt. Sie versucht einzelne Streitfälle analytisch zu fassen 
und mit anderen Streitfällen zu vergleichen. Interpersonelle Beziehungen 

WARUM IST MEDIATION KRITISCH?

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274

müssen abstrahiert werden, um gesellschaftliche Beziehungsweisen erken-
nen zu lassen. Hierfür ist eine kritische Haltung unumgänglich. Keine der 
Einzelpositionen darf unhinterfragt Geltung erfahren. Verfahrensgrund-
sätze der Mediation können nur gewährleistet werden, wenn Machtasym-
metrien in den Beziehungsweisen erkannt und ausgeglichen werden. Hin-
zu kommt relevantes Kontextwissen, das, wenn es einbezogen wird, die 
Einzelpositionen zusätzlich in Frage stellt. Eine akademische Kritik als 
Mediation darf also nicht nur eine Position kritisieren, sondern muss meh-
rere in den Blick nehmen. Dadurch entsteht ein Fokus auf den Dissens, 
welcher aber lösungsorientiert analysiert werden sollte. Die Einzelpositi-
onen müssen nicht bezüglich des Unrechts- oder Wahrheitsgehaltes ihrer 
Auffassungen kritisiert werden, sondern dahingehend, in welcher Weise 
sie eine Auflösung des Dissens verhindern. Durch eine Analyse des Dissens 
entsteht eine Bezugsebene, auf die alle Parteilichkeiten projiziert werden.

Diese ›Lösungsorientierung‹ der Mediation erwartet es, dass auch sin-
guläre Ereignisse, die den Dissens stellenweise überwinden, in den Blick 
genommen werden. Eine akademische Kritik als Mediation nimmt deswe-
gen nicht nur aktuelle Dynamiken des othering oder des doing differen-
ce zur Kenntnis, sondern auch Fälle des undoing difference (Hirschauer 
2017). Es geht nicht allein um eine Visibilisierung sozialer Reproduk-
tionsverhältnisse, denn das alleine hat kein vermittelndes Potenzial. Es 
müssen auch gelingende Konfliktlösungen analysiert werden. Es lässt sich 
erst nach Verantwortung fragen, wenn auch Chancen der Überwindung 
von Stereotypen und Vorurteilen in den Blick genommen wurden. Erst 
wenn Möglichkeiten der Überwindung von Ungleichheit, Ungerechtig-
keit, Rassismus oder Sexismus zu Bewusstsein gebracht wurden, kann 
auf deren Umsetzung gedrängt werden. Gleichzeitig können dann auch 
die Gründe in Frage gestellt werden, mit denen manche Akteure sich ge-
gen eine Umsetzung entsprechender Maßnahmen sträuben. Mediation ist 
also in vielfältiger Weise kritisch, nur bewegt sich ihre Kritik auf einer ver-
fahrensethischen Ebene. Die akademische Mediation nimmt sich zur Auf-
gabe derartige gesellschaftliche Dissenskomplexe zu beschreiben und für 
die politische und gesellschaftliche Aushandlung zugänglich zu machen. 
Der ethische Grundsatz, dass dabei niemals Dritte geschädigt werden dür-
fen, gibt der wissenschaftlichen Kritik zudem die Möglichkeiten eine gan-
ze Reihe akademischer Kompetenzen in die Debatte einfließen zu lassen.

6.3 Akademische Kompetenz in der Mediation

In gesellschaftlichen Debatten herrscht oftmals eine gesteigerte Emoti-
onalität. Gesellschaftliche Konflikte resultieren nur selten aus Streit um 
einfache Besitz- oder Interessenkonflikte, die dadurch gekennzeichnet 

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


275

sind, dass alle Parteien das gleiche unteilbare Gut besitzen möchten 
oder sich gegenseitig bei bestimmten Zielerreichungen behindern. Der-
artige Interessenkonflikte lassen sich meist gut auf einer Sachebene ver-
balisierbarer Ansprüche verhandeln. Gesellschaftliche Konflikte gehen 
aber sehr häufig über das hinaus, was noch sachlich verhandelt werden 
kann. Oft liegt ihnen das Erleben tiefer Verletzungen der Würde zu-
grunde, weil die Gegenseite scheinbar zentrale Werte verletzt oder die 
individuelle Freiheit oder Selbstverwirklichung massiv eingeschränkt 
hat. In der Regel drückt sich in politischen Meinungsverschiedenheiten 
und gesellschaftlichen Debatten immer eine Vielstimmigkeit aus, die ein 
höchst inkonsistentes und kaum überschaubares Begründungs- und Be-
ziehungsgeflecht von Argumenten hervorbringt. Darin finden sich dann 
ganz individuell mehr oder weniger nachvollziehbare Bezüge auf Ge-
rechtigkeits- oder Freiheitsdeutungen mit ganz unterschiedlichen Gra-
den der logischen Konsistenz. 

Ein akademisches Wissen über sozialphilosophische Konzepte wie 
etwa Normen, Werte, Gerechtigkeit, Freiheit oder Verantwortung ist 
hilfreich, um ethische Logiken sichtbar zu machen. Nicht selten erschei-
nen manche Argumente intuitiv plausibler als andere und den unterlege-
nen Parteien fällt es schwer, ihre Positionen zu vertreten. Auch nehmen 
gesellschaftliche Konflikte oftmals Bezug auf historische oder zeitgenös-
sische gesellschaftliche Ereignisse. Gesellschaftliche Akteure beziehen 
sich häufig – dabei aber nicht immer bewusst – auf zentrale gesellschaft-
liche Debatten oder zeitgeschichtliche Problematiken. Auch in diesen Be-
reichen kann eine akademische Kompetenz klärende Hinweise liefern. 
Um in solchen Fällen überparteiliche Impulse geben zu können, bedarf 
es der grundlegenden akademischen Kompetenz zur Abstraktion und zur 
gesamtgesellschaftlichen Kontextualisierung. Erst wenn die Positionen 
aller Parteien verstanden wurden, offenbart sich eine Vergleichsebene, 
auf der die drängende Dissenslinie deutlich zu erkennen ist.

Die Motivation zur Konfliktlösung bedarf dabei einer geographischen 
Perspektive. Ohne Annahme eines Raumes gibt es keine Notwendig-
keit zur Konfliktlösung. Mediation geht davon aus, dass die Parteien 
von einem gesellschaftlichen Raum beherbergt werden, den sie sich tei-
len müssen. In diesem Raum stehen die Streitparteien auch nicht allei-
ne. Ein Konflikt betrifft nicht selten noch weitere Anwesende. Mediati-
on und andere Verfahren der kooperativen Entscheidungsfindung sind 
auch nur sinnvoll, wenn dabei keine Vereinbarungen zustande kommen, 
die dem Gemeinwohl widersprechen, denn das würde die grundlegende 
Intention derartiger Verfahren korrumpieren. Vereinbarungen, die nur 
den Beteiligten dienen und unbeteiligte Dritte schädigen, tragen nicht 
zur generellen Befriedung innerhalb des größeren gesellschaftlichen Zu-
sammenhangs bei. Derartige Vereinbarungen verschieben die Konflikte 
nur auf spätere Zeitpunkte oder verlagern sie auf andere gesellschaftliche 

AKADEMISCHE KOMPETENZ IN DER MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276

Gruppen. Nimmt man also an, dass es meist die ehedem schon Benach-
teiligten sind, die weniger Zugang zu solchen partizipativen Verfahren 
haben, dann liegt nahe, dass derartige Vereinbarungen nur zu wachsen-
der gesellschaftlicher Ungleichheit beitragen. Mediation hat die Aufgabe 
derartige Konfliktverschiebungen zu verhindern. Es kommen also auto-
matisch Fragen des Gemeinwohls in den Blick. Die akademische Kritik 
erreicht Überparteilichkeit also nicht nur durch die Vermittlung zwi-
schen den Parteien, sondern auch durch ihre Vermittlungsleistungen der 
Ansprüche der weiteren Gemeinschaft.

In diesem Sinne kann die akademische Kritik als Mediation ein brei-
tes Themenfeld der Philosophie, Geistes- und Sozialwissenschaften für 
Vermittlung in Wert setzen. Hierzu gehören u.a. Themen des Gemein-
wohls, der Produktionsverhältnisse, Fragen der Globalen Gerechtigkeit, 
des Klimawandels, der Entfremdung von Arbeit, individueller Selbstver-
wirklichung oder Freiheit. Insbesondere das geographische Interesse be-
tonend, kommen auch Fragen der politischen Steuerung und Entwick-
lung auf unterschiedlichen Ebenen der Organisation hinzu, von lokalen 
Initiativen über Stadtgesellschaften hin zu sozialen Bewegungen oder na-
tionalen oder internationalen Akteuren. Es eröffnet sich ein weites Wir-
kungsfeld in dem gesellschaftliche Dissenslinien auf gemeinwohlorien-
tierte Vermittlung hin untersucht werden können. 

Einen besonderen Fokus bildet dabei die Entstehung gesellschaftlicher 
Asymmetrien, also Fragen von Macht, Herrschaft und Gewalt, die eine 
Kritik als Mediation in spezifischer Weise als eine kritische Orientierung 
auszeichnen. Hierfür ist der Begriff der transaktionalen Gewalt insofern 
entscheidend, als dass er Ereignisse zur Diskussion bringen kann, die 
nicht justiziabel sind, aber dennoch von den unterlegenen Parteien als 
gewalttätig oder zutiefst ungerecht empfunden werden. Die Bandbreite 
transaktionaler Gewalt reicht von impliziten Mechanismen individueller 
psychologischer Beeinflussung über strategisch manipulatives Manage-
ment bis hin zu strukturellen Benachteiligungen.

6.4 Kritik als Mediation und Fragen  
von Macht, Herrschaft und Gewalt

Im ersten Moment mag es irritieren hier zu lesen, dass Kritik als Medi-
ation keine abschließende Machtdefinition benötigt. Es wird angenom-
men, dass sich Macht wenn möglich tarnt, sich also selten offen zeigt. 
Tendenziell versucht sie zu verheimlichen, wie sie über Menschen zu 
bestimmen trachtet. Kritik, die sich als Opposition gegen naturalisier-
te, also nicht offensichtliche, gesellschaftliche Macht-, Herrschafts- und 
Gewaltverhältnisse versteht, bedarf deswegen dezidierter Machtbegriffe 

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


277

mittels derer sie versucht diese Verhältnisse zu visibilisieren. Für eine Kri-
tik als Mediation sind diese Machtbegriffe auch keineswegs obsolet. Im 
Gegenteil, jeder Machtbegriff sollte in seinen spezifischen Stärken ge-
nutzt werden. Wenn sich zeigt, dass ein Akteur mittels seiner Verfügungs-
gewalt über Ressourcen seine spezifischen Interessen verwirklicht, dann 
kann man das mit Giddens’ Strukturationstheorie sehr gut beschreiben. 
Zeigen sich aber implizite Überzeugungen, denen sich die Beforschten 
in vorauseilendem Gehorsam unterwerfen, dann scheint eine Gouver-
nementalitätsperspektive angemessen. Aus pragmatistischer Perspektive 
erscheint es kontraproduktiv einen spezifischen eigenen Machtbegriff 
entwickeln zu wollen (Hewitt 2007; Kertscher 2008). Vielmehr beschrei-
ben alle Macht- und Gewaltbegriffe eine relevante Wirkungsweise und 
bieten damit ein jeweils eigenes analytisches Instrumentarium an. Dem-
nach gilt es konkrete Machtansprüche zu bewerten, und zwar in Bezug 
auf deren Wirkung. Dienen sie dem Gemeinwohl, etwa weil sie effekti-
ve soziale Organisation und Wohlstand begründen, oder beinhalten sie 
in untragbarem Maße Gewalt und Zwang? Erfüllen Machtbeziehungen 
den Tatbestand der Herrschaft, also der Verfügungsgewalt bestimmter 
Individuen über andere?

Das Verhältnis von Macht und Gewalt

Es existieren verschiedene Auffassungen über das Verhältnis von Macht 
und Gewalt. Hannah Arendt (1970) zufolge wird Gewalt nur dort aus-
geübt, wo ein Machtdefizit herrscht. Demnach ist Gewalt instrumentell, 
weil sie zur Umsetzung spezifische Mittel benötigt (Waffen, Kampftech-
niken etc.). Macht hingegen kann sich ihrer Meinung nach auf eine Basis 
von Unterstützerinnen und Unterstützer verlassen. Ohne Macht kann kein 
politisches System bestehen. »Ohne das Vertrauen der Massen hätte we-
der Hitler noch Stalin Führer bleiben können« (Arendt 2009[1955]: 774). 
Gewalt ist demnach eher ein Ausdruck von Ohnmacht. Arendt (1970: 
57) zufolge sind Macht und Gewalt »Gegensätze: wo die eine absolut 
herrscht, ist die andere nicht vorhanden«. Dabei sind sie aber sehr unglei-
che Gegner, denn Macht kann Gewalt erzeugen, und diese Gewalt wiede-
rum kann Macht vernichten. Gewalt kann aber niemals Macht erzeugen.

Pierre Bourdieu (1987) sieht hingegen eher ein dialektisches Verhältnis, 
in dem Macht etwas ist, was kontinuierlich, auch unter Einbeziehung von 
Gewalt, hergestellt werden muss. Je mehr Macht dabei aber auf ›nackte‹ 
Gewalt verzichtet und sich ›sanfter‹ Formen symbolischer Gewalt bedient, 
umso mehr persönlichen Einsatz bedarf es zu ihrem Erhalt. Die Mächtigen 
können sich »die Arbeit, die Dienste, die Güter, die Ehrenerweise, die Ach-
tung der anderen nicht aneignen, ohne diese für sich persönlich zu ›gewin-
nen‹, ohne sie an sich zu binden, kurz, nicht ohne ein persönliches Band 

KRITIK ALS MEDIATION UND FRAGEN VON MACHT, HERRSCHAFT UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278

von Mensch zu Mensch zu knüpfen« (ebd.: 236f.). In Bourdieus Darstel-
lung erscheint Macht perfide, da sie heimlich und verdeckt operiert. Es 
erscheint deswegen weit notwendiger, sich gegen diese heimlichen For-
men von symbolischer Gewalt zu wenden, als gegen die offensichtlichen 
Fälle ökonomischer oder physischer Gewalt, die Armut oder körperliche 
Versehrtheit produzieren. Ähnlich ergibt sich das auch aus Michel Fou-
caults (1978: 35) Vorstellung von einer Macht, »die Körper durchdringt, 
Dinge produziert, Lust verursacht, Wissen hervorbringt, Diskurse produ-
ziert; man muss sie als produktives Netz auffassen, das den ganzen sozi-
alen Körper überzieht«. Derart subtile sich den vordergründigen Wahr-
nehmungsweisen und Bedürfnissen der Menschen anbiedernde Macht 
verlangt umso mehr nach dem aufmerksamen Analytiker, der »die Kunst 
nicht dermaßen regiert zu werden« (Foucault 1992: 12) beherrscht. Es be-
steht die Gefahr derartige Macht zu übersehen, sie vielleicht sogar unbe-
wusst zu unterstützen. Derartige Machtkonzeptionen lassen damit leicht 
einen generalisierten Zweifel und eine beständige Wachsamkeit notwen-
dig erscheinen (vgl. auch Bourdieu & Wacquant 1996: 269ff.).

Eine auf Vermittlung ausgerichtete Kritik kann mit diesen Fragen deut-
lich entspannter umgehen. Anders als in der ökonomistischen Sichtweise 
Bourdieus oder der genealogischen Sichtweise Foucaults erscheint Macht 
nicht per se als etwas gegen das sich Kritik oppositionell im Sinne ei-
ner Entunterwerfung oder Visibilisierung erheben muss. Wie Bourdieu 
sagt, Macht muss auch tatsächlich von Menschen über Menschen ausge-
übt werden, und sei es, dass sie unbewusst systemimmanente Macht aus-
üben. Letztlich muss immer tatsächlich auch gehandelt werden. Macht 
muss konkret ausgeführt werden, in konkreten Praktiken implizit sein. 
Es gilt nun zu fragen, inwiefern dabei Herrschaft stattfindet, also For-
men von Gewalt identifiziert werden können. Die Frage nach Herrschaft 
unterscheidet, ob Macht Ungleichheit und Ungerechtigkeit hervorbringt 
(Haude & Wagner 2019[1999]) und damit als gewaltvoll und ungerecht 
erlebt wird. Macht kann auch nivellierend wirken, dann wird sie als ge-
recht empfunden. Es wird immer ein gewisses Maß an Ungleichheit in 
menschlichen Gemeinschaften geben. Es werden sich immer Machtbe-
ziehungen herausbilden. Jede Initiative, die etwas zu erschaffen versucht, 
wird Menschen auf den Plan rufen, die daran teilhaben oder davon pro-
fitieren wollen. Für alle Unternehmungen ist die Bündelung von Kräften 
notwendig und damit ist zwangsläufig die Notwendigkeit der Koordinie-
rung verbunden, die im Zweifelsfall auch Einzelpersonen überantwortet 
werden muss. Da Macht produktive Effekte haben kann, wäre es kon
traproduktiv eine Person, die über gute Führungsqualitäten verfügt, nicht 
auch mit Führungsaufgaben zu betrauen. Diese Person wird die ihr über-
antwortete Verantwortung aber nur erfüllen können, wenn sie auch mit 
dem Vertrauen ausgestattet wird, dass sie maßvoll mit der ihr überant-
worteten Weisungsbefugnis umgeht. Hierin verwirklicht sich schließlich 

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


279

ein wichtiger Aspekt von Verantwortung (Kap 2.6). Gleichzeitig bedarf es 
aber auch Vorkehrungen gegen Machtmissbrauch. In jeder Gemeinschaft 
werden sich implizite und explizite hegemoniale Diskursstrukturen bilden. 
Ohne intersubjektiv geteiltes Wissen, ein gewisses Maß an gesellschaftli-
cher Organisation und konventionalisierten Praktiken wüssten die Mit-
glieder einer Gemeinschaft kaum, wie sie sich verhalten sollten. Institu-
tionen ermöglichen soziale Organisation und ohne Institutionen gäbe es 
keine Handlungssicherheit. Luc Boltanski schreibt Institutionen deswe-
gen auch eine stabilisierende Funktion zu. Sie erlauben den Individuen ein 
Mindestmaß an Selbstvergewisserung. Doch gleichzeitig sind sie auch Ma-
nifestation symbolischer Gewalt und müssen in dieser Funktion der Kri-
tik unterzogen werden. »Das Problem mit den Institutionen besteht dar-
in, daß sie so notwendig wie fragil sind, so wohltuend wie betrügerisch« 
(Boltanski 2011: 131). Entsprechend resümiert er: »Keine Institution ist 
auf der Höhe ihrer selbst, sie kann es nie sein. Und das ist gut so. Ohne 
Bedauern könnte man daher zugeben, daß sie nichts anderes sind als mehr 
oder minder gut geratene Arrangements« (ebd.: 226). Dem lässt sich mit 
Rüdiger Haude und Thomas Wagner (2019[1999]) begegnen, dass Insti-
tutionen sehr wohl weniger herrschaftskonstitutiv sein können, und zwar 
dadurch, dass sie Egalität sichern und Machtkonzentration verhindern.

In einer Gemeinschaft wird es immer Dissens geben. Dissens zwischen 
denjenigen, die von bestimmten Institutionen profitieren und denjenigen, 
die – oftmals von der öffentlichen Wahrnehmung unerkannt – von den 
Regelungen benachteiligt werden. Die öffentliche Mediation derartiger 
Dissenslinien ist ein probates Mittel der Machtregulierung. Macht sollte 
immer in konkreten Konstellationen und Beziehungen gesehen und be-
wertet werden. Es ist wichtig zu fragen, ob Macht noch in wünschens-
wertem Sinne produktiv ist, also ob sie noch in vertretbarem Maße der 
Gemeinschaft dient oder ob sie unhaltbare Ungerechtigkeiten hervor-
bringt. Eine auf Vermittlung ausgerichtete Kritik setzt bei Leidenser-
fahrungen an und überprüft, ob sie das Produkt von Machtasymme
trien sind. Im Sinne kleinerer Manipulationen übt jede Person auf die 
eine oder andere Art Macht über andere Menschen aus. Das bedeutet 
aber nicht zwingend Gewalt. Der Begriff der transaktionalen Gewalt 
versucht die Trennlinie zu fassen, an der manipulatives Verhalten in Ge-
walt umschlägt (Kap 3.3). Dies geschieht, wenn sich in sozialem Han-
deln ein Herrschaftsanspruch – strukturell oder interpersonell – ver-
birgt, ob das nun in privaten Beziehungen, Hierarchien am Arbeitsplatz 
oder politischen und ökonomischen Verhältnissen geschieht. Am Begriff 
der Gewalt erscheint die Trennlinie zwischen einer auf Freiwilligkeit be-
ruhenden Macht, die im Sinne eines Win-Win-Verhältnisses, Reziprozi-
tät anbietet und einer Macht, die einen Zwang erzeugt, der vorwiegend 
dem Nutzen einer überlegenen Partei dient. An der Schwelle dieses Über-
gangs erscheint Autorität als die Vorstellung man könne Zwang durch 

KRITIK ALS MEDIATION UND FRAGEN VON MACHT, HERRSCHAFT UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280

ein überlegenes Wissen rechtfertigten, als eine Haltung, die von sich be-
hauptet das Wohl der Gemeinschaft im Blick zu haben oder das Wohl des 
Unterlegenen besser zu kennen als dieser Selbst. Unter welchen Bedin-
gungen aber kann es gerechtfertigt sein anzunehmen, man könne besser 
für andere entscheiden, als es diese selbst können. An diesem Übergang 
operiert der Begriff der transaktionalen Gewalt. Er skaliert Gewalt her-
unter zur Frage nach dem Übergang von legitimer Autorität durch Für-
sorge-, Vertretungs- und Weisungsbefugnis zu illegitimer Ausübung von 
Herrschaft durch unangemessenen Zwang.

6.5 Räume und Formen der Kritik als Mediation

Der Hinweis darauf, dass Macht immer konkrete Handlungen zu ihrer 
Herstellung oder Aufrechterhaltung erfordert, bestimmt, dass Kritik als 
Mediation immer eine lokalisierte Kritik sein muss. Da sie lokalisierte 
Praktiken in den Blick nimmt, die durch prominente individuelle Bezie-
hungen oder auch generalisierte Beziehungsweisen geprägt sind, ist sie 
eine kritische Geographie. Ihr Blick auf in etablierte Beziehungsweisen 
eingelassene Machtverhältnisse und Gewaltphänomene lässt sich auf un-
terschiedliche Räume anwenden.

Theorie als Mediation in historisch gewachsenen Räumen

Doreen Massey (2005) zufolge ist Raum die Dimension, in der sich 
das Soziale vollzieht. Raum wird durch Multiplizität geschaffen. In der 
Wechselseitigkeit vielfältiger gesellschaftlicher Positionen ist Raum nicht 
homogen. Er wird von Einflüssen überregionaler und globaler Entwick-
lungen durchdrungen. Doch trotz dieser Inkonsistenzen und Zerrissen-
heit bilden sich ortsspezifische Pfadabhängigkeiten heraus, die einen Ort 
unverwechselbar und einzigartig machen und es erlauben, ein Ortsbe-
wusstsein (sense of place) zu entwickeln. Der Ort ist Treffpunkt (meeting 
place), an dem sich die unterschiedlichsten Einflüsse aus unterschiedli-
chen Sphären, von lokal bis global, zu einem situativen Geschehen ver-
dichten. Demnach kann man einen Ort nur verstehen, wenn man über 
ihn hinausdenkt.

In dieser Perspektive erscheinen politische und gesellschaftliche Po-
sitionen als historisch gewachsene Lager, die aber keinesfalls auf ein-
fache Identitäten reduziert werden können. In der Multiplizität ihres 
Entstehens lassen sie sich nicht eindeutig fassen. Es haben sich in der  
Regel aber lokale Praktiken entwickelt, die bestimmte Dissenslinien her-
vorbringen entlang derer sich Stereotype und Vorurteile perpetuieren. In 

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


281

der ein und anderen Weise müssen alle Beteiligten auf sie Bezug nehmen 
oder sie in der ein oder anderen Form bedienen. Folgt man diesen Dis-
senslinien, dann entpuppen sich Vorurteile schnell als inadäquate Be-
schreibungen, denn Stereotype haben wenig mit den spezifischen Rea-
litäten einzelner Menschen zu tun. Hier lässt sich kaum ein homogenes 
Bild erkennen. Interessant ist aber, dass die Personen, die einem bestimm-
ten Lager zugerechnet werden, auf die Vorurteile der anderen Parteien 
in der Regel auf eine ähnliche Art und Weise antworten. Das Einzige 
was tatsächlich festzustehen scheint, ist also, wie auf den Dissens re-
agiert wird. Es lassen sich Praktiken identifizieren, die die gesellschaftli-
chen Dissenslinien perpetuieren. Der Dissens ist transaktional. Im Dis-
sens bringen sich die Parteien beständig gegenseitig hervor. Der Dissens 
aber, so stabil er auch ist, ist historisch gewachsen und lässt sich in der 
Regel schon lange nicht mehr auf einfache Art und Weise explizieren, 
denn sonst könnten ihn die Beteiligten wahrscheinlich auch selbst leicht 
überwinden. Dies lässt sich an einem empirischen Beispiel verdeutlichen. 

#1 Traditional healing in Bostwana

Obwohl das von der WHO ausdrücklich gewünscht und gefördert wird, 
gelingt es in Botswana nicht, eine Zusammenarbeit zwischen modernen 
Ärzten und traditionellen Heilern zu etablieren. Eine genealogische Per-
spektive hilft, die gegenseitige Ko-Konstitution der Heilsysteme in ihren 
spezifischen lokalisierten Formen zu verstehen (Geiselhart 2018a). Da-
bei zeigt sich, dass sich traditionelle Heilerinnen und Heiler im Faden-
kreuz zwischen Hexereidiskursen, gesundheitspolitischen Ansprüchen 
und durch die Christianisierung etablierten Glaubensvorstellungen be-
finden. Die Ablehnung traditioneller Methoden von Seiten der modernen 
Ärztinnen und Ärzte konkretisiert sich entsprechend in Vorwürfen des 
Mystizismus und der Irrationalität. Es lässt sich eine Hegemonie von Ra-
tionalitätsvorstellungen erkennen, die mit der Kolonialisierung und der 
Einführung eines demokratischen Staatswesens Einzug hielt und dem die 
emanzipatorischen Bestrebungen der lokalen Heilervertretungen nichts 
entgegenzusetzen haben. Im Gegensatz zu südamerikanischen Kontexten 
in denen Schamaninnen oder Schamanen oft die Wortführer der politi-
schen Bewegungen indigener Bevölkerungsgruppen waren, funktioniert 
dieser Verweis auf die traditionelle Kultur in Botswana vor allem des-
wegen nicht, weil sich die führende Partei aus einer traditionellen Linie 
führender Stammesoberhäupter konsolidiert hat und selbst Traditions-
verbundenheit für sich beansprucht. Zudem schwächt die offensichtli-
che Effektivität der modernen Medizin bezüglich der Behandlung von 
Infektionskrankheiten und der Vorbeugung vor diesen durch Hygiene, 
die Stellung der traditionellen Medizin.

RÄUME UND FORMEN DER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282

In allen gesellschaftlichen Bereichen entwickeln sich Distinktionsli-
nien und Ungerechtigkeiten lokalspezifisch und historisch. Viele kriti-
sche Perspektiven nehmen für sich in Anspruch die Historizität des Den-
kens in den Blick zu nehmen, doch konzentrieren sie sich häufig auf eine 
Kritik des Status Quo. Eine Kritik als Mediation bleibt aber nicht beim 
Befund eines westlich hegemonialen medizinischen Verständnisses ste-
hen. Der Dissens offenbart sich in vorliegendem Fall als ein moralischer 
Konflikt, wenn man sieht, dass hinter den Heilsystemen unterschiedli-
che Vorstellungen von Heilung stehen, die aber kaum jemals reflektiert 
werden. So vertritt die moderne Medizin eine Vorstellung von Heilung 
im Sinne von ›cure‹, also der physischen Gesundung, während traditi-
onell ein Begriff von ›healing‹ vertreten wird, der eine Harmonisierung 
nicht nur der körperlichen Funktionen, sondern auch der sozialen Bezie-
hungen und spirituellen Bezüge zum traditionellen Glaubenssystem be-
schreibt. Durch ethnographische Perspektiven auf emische Sichtweisen 
allein lässt sich aber noch lange kein Beitrag zur Verständigung leisten. 
Die Heilsysteme erscheinen nun allenfalls als inkommensurabel, weil 
ihre Terminologien unvereinbar zu sein scheinen. So haben Betrachtun-
gen mit Bezug auf Foucault die Auffassung hervorgebracht, dass alle 
Heilsysteme historisch gewachsen und kontingent sind. »Analyses of sys-
tems of knowledge and how they alter over time have undermined the 
solidity of scientific ›truth‹ or fact. The result is a certain convergence of 
the scientific with the traditional: no longer can a facile contrast be made 
between ›primitive‹ and ›scientific‹, at least in the sphere of thought« 
(Last 1986: 8). Aus dieser Erkenntnis folgt aber nicht mehr als das Pos-
tulat, dass allen Heilsystemen Geltung und Respekt zuteilwerden soll-
te, nicht aber wie ein gegenseitiges Verständnis erreicht werden könnte. 
Auch in postkolonialen Perspektiven wird die historische Trennung zwi-
schen traditioneller und moderner Medizin häufig zwar nachgezeichnet, 
nicht aber werden Ansätze zu deren Überwindung entwickelt. 

Eine kritische Mediation kann das leisten. Als komplementär kön-
nen die Heilsysteme dann begriffen werden, wenn eine Vergleichsfolie 
geschaffen wird, die es ermöglicht sie auf ein integratives Verständnis 
zu beziehen. Verschiedene Medizinsysteme werden nur dann vergleich-
bar und erscheinen nur dann gleichermaßen sinnvoll, wenn sie auf ein 
gemeinsames gedankliches Fundament gestellt werden. Der empirische 
Befund des obigen Beispiels, dass sich der Dissens vor allem in Vorwür-
fen der Irrationalität manifestiert, legt eine Untersuchung der jeweiligen 
medizinischen Praktiken bezüglich Fragen nach deren Rationalität nahe. 
Auf diese Weise kommen die spezifischen medizinischen Episteme der 
Heilssysteme in den Blick (Geiselhart 2018b). In den Diagnosepraktiken 
der Heilsysteme lassen sich unterschiedliche Regime von Schlussfolge-
rungsweisen nachweisen. Dabei zeigt sich, dass die traditionellen Prak-
tiken der Diagnostik, die in der Regel mittels eines Orakels erfolgen, zu 

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


283

großen Teilen einem abduktiven Schlussfolgern entsprechen. Abduktion 
bezeichnet einen lediglich naheliegenden, aber keineswegs folgerichti-
gen Schluss, der aber probeweise als zu überprüfende Annahme dienen 
kann. Allein die Nutzung von Abduktion macht traditionelle Praktiken 
aber keineswegs irrational, denn auch die Naturwissenschaften nutzen 
Abduktion, um Hypothesen zu entwerfen. Das gilt auch für die moder-
ne Medizin, doch darf die Abduktion hier nicht zur Diagnostik einge-
setzt werden. In der modernen Medizin stellt eine Diagnose eine deduk-
tive Ableitung von nomologischem Wissen dar. Hieraus erfüllt sich der 
spezifische Wahrheitsanspruch einer modern-medizinischen Diagnose.

Irrational wäre es, wenn die traditionellen Heilerinnen und Heiler für 
ihre abduktiven Diagnosen, denselben Wahrheitsanspruch geltend ma-
chen würden. Dies ist aber keineswegs der Fall. Sie behaupten nicht, dass 
ihre Diagnosen folgerichtige Schlussfolgerung sind und schreiben ihnen 
auch lediglich den gerechtfertigten Hypothesencharakter zu. Tatsäch-
lich überprüfen Heilerinnen und Heiler die Richtigkeit ihrer Diagnosen 
in der weiteren Behandlung immer wieder. Zudem liegt die Verantwor-
tung immer auch ein Stück weit in der Hand der Klienten, die die Diag-
nose auch jederzeit ablehnen können. Im Gegensatz zur modernen Me-
dizin stellt das keinen Angriff auf die Autorität des Behandelnden dar. 
Damit ist die traditionelle Diagnose, obwohl sie im Vergleich mit mo-
dernen Diagnosen nicht in der gleichen Strenge folgerichtig ist, auf kei-
nen Fall irrational. Intuitiv aber übertragen viele modernen Ärztinnen 
und Ärzte ihre Vorstellung vom Stellenwert einer Diagnose und unter-
stellen der traditionellen Medizin den gleichen Anspruch. An dieser Stel-
le wird der Dissens als Missverständnis deutlich; als ein Missverständnis, 
das nicht nur die Anerkennung der traditionellen Medizin untergräbt, 
sondern auch die Funktionsweise traditioneller Therapien verstellt. Das 
führt letztlich auch dazu, dass die Gesundheitsadministration Botswanas 
versucht Auflagen festzulegen, die eine Ausübung traditioneller Prakti-
ken unmöglich machen würden. Der Dissens begründet sich also letztlich 
darin, dass von Seiten der modernen Ärzte und Gesundheitsadministra-
tion angenommen wird, die traditionelle Medizin funktioniere epistemo-
logisch wie die moderne Medizin. Da die traditionelle Methode auf ein 
intuitives Entdecken bisher nicht bedachter möglicher Annahmen über 
den Lebenszusammenhang des Klienten ausgerichtet ist und damit alle 
bisherigen Deutungen überschreitet, kann diese aber als transrational be-
zeichnet werden. Ein theoretisches Konzept von Transrationalität kann 
in diesem Fall als Angebot einer akademischen Kritik als Mediation zur 
Verständigung beider Episteme angesehen werden. Theoriebildung ist 
in diesem Fall nicht mehr Agent der Wahrheit, der Dekonstruktion ein-
zelner Positionen oder der Rekonstruktion indigener Weltanschauun-
gen, sondern Mediator. Beide Heilsysteme können entsprechend der ein-
gesetzten Schlussfolgerungsweisen und dem formulierten Anspruch als 

RÄUME UND FORMEN DER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284

gleichermaßen konsistent verstanden werden, weil sie grundlegende Ar-
ten des Schlussfolgerns teilen aber unterschiedlich kombinieren, um da-
mit unterschiedliche Ansprüche zu verfolgen. Sie müssen nicht mehr nur 
aus moralischen Überlegungen heraus abstrakt als gleichberechtigt an-
erkannt werden, sondern können auf einer intellektuellen Basis gegen-
seitig verstanden werden. Das Konzept der Transrationalität kann ver-
mittelnd wirken, weil es den abwertenden Vorwurf der Irrationalität in 
eine wertschätzende Perspektive verwandelt.

#2 Stigma und Diskriminierung

Ein weiteres Beispiel offenbart klarer den Unterschied zwischen einer 
Kritik als Mediation und einer Kritik als Opposition. Erving Goffman 
(1990[1963]) beschreibt Stigmatisierungen als Effekte der Abweichung 
von der gesellschaftlichen Norm. Damit gelingt es ihm treffend, die Lei-
den der Betroffenen zu beschreiben. Seine Arbeit ist bestens dazu geeignet, 
Empörung über gesellschaftliche Ungerechtigkeiten zu erregen. Da Empö-
rung auch das Initial von Aktivismus ist, wird Goffmans Arbeit nicht sel-
ten genutzt, um Aufmerksamkeit für die Lage von Betroffenen zu erzeu-
gen. Das ist insofern paradox, weil Goffman die Verhältnisse in gleichem 
Maße naturalisiert, wie er sie kritisiert. In seiner Perspektive gibt es für die 
Betroffenen keinen Ausgang aus der Problematik ihres Stigmas. Sie müs-
sen die Rolle annehmen, die die ›Normalen‹ für sie bereithalten. Tatsäch-
lich äußert Goffman sich sogar diffamierend über Aktivistinnen und Ak-
tivisten, etwa wenn er diese als stur bezeichnet: »Finally, the person with 
a shameful differentness can break with what is called reality, and obstin-
ately attempt to employ an unconventional interpretation of the charac-
ter of his social identity« (ebd.: 21). Ist es also nur stur, wenn sich aktivis-
tische Bewegungen, wie etwa die amerikanische Bürgerrechtsbewegung 
oder der Feminismus formieren und wie ist es dann zu erklären, dass sie 
deutliche Erfolge zu verzeichnen haben. Goffmans Kritik kann diese Er-
folge nicht erklären. Eine transaktionale Perspektive, die für ein bestimm-
tes Stigma die lokalspezifische Ko-Konstitution von Diskriminierung und 
Stigmatisierung untersucht, ist hingegen deutlich aufschlussreicher. Nie-
mand erlebt Stigma, ohne dass ihn jemand anderes diskriminiert. So kön-
nen verortete Praktiken identifiziert werden, die das Leid der Betroffenen 
mehren und ebenso auch Praktiken der Bewältigung, die den Betroffenen 
Erleichterung verschaffen (Geiselhart 2009). Auf diese Weise lassen sich 
auch Akteure identifizieren, die einer Integration zuträglich sind und sol-
che, die auf eine verstärkte Diskriminierung und Ausgrenzung hinwir-
ken. Diese Perspektive kann Hinweise für politische Maßnahmen geben.

Bei diesen Formen der Mediation bewegt sich die akademische Kri-
tik in einem Raum theoretischer Konzepte, die in situierten Praktiken 

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


285

implizit sind, sodass dadurch ein dissensstabilisierendes Handeln per-
petuiert wird. Folgt man der Diskursethik, dann ist in solchen Fällen 
eine Verallgemeinerung notwendig »welche die Beteiligten nötigt, den 
sozialen und geschichtlichen Kontext ihrer je besonderen Lebensform 
und ihrer partikularen Gemeinschaft zu überschreiten und die Perspek-
tive aller möglicherweise Betroffenen einzunehmen« (Habermas 1992: 
124). Da aber alles Wissen fallibel ist und immer auch kontextbezo-
gen, kann daraus keine universale, theoretisch begründete Moral folgen, 
sondern lediglich eine Verfahrensethik. Moraltheorie ist demnach allen-
falls »ein Geschäft rationaler Nachkonstruktion, wenn sie aus morali-
schen Alltagsintuitionen den Gesichtspunkt der unparteilichen Beurtei-
lung interpersoneller Handlungskonflikte herausarbeitet« (ebd.: 125). 
Nun kann aber genau dieses rationale Nachkonstruieren Thema einer 
Kritik als Mediation sein. Dadurch ändern sich aber die Ansprüche der 
Theoriebildung. Es ist nicht mehr das Ziel eine kontextunabhängig gül-
tige Theorie zu entwerfen, sondern ein Theorem zu entwerfen, das in ei-
ner gesellschaftlichen Konfliktlage ein gegenseitiges Verständnis und Ver-
ständigung ermöglicht; und diese Aufgabe kann auch noch wesentlich 
konkretere Anwendung finden.

Subkulturelle Sphären und Räume der politischen  
und administrativen Steuerung

Kritik als Mediation etabliert die Geistes- und Sozialwissenschaften in ei-
ner gesellschaftlichen Beraterrolle. Diese ist nicht allein auf theoretisches 
Arbeiten beschränkt. Zunehmend wird von Universitäten outreach ge-
fordert. Sie sollen Partnerschaften mit Gemeinden, Unternehmen, Schu-
len und Behörden eingehen. Im Sinne einer dritten Mission (third mis-
sion) sollen sie zusätzlich zu ihrer ersten Mission – der Lehre – und der 
zweiten – der Forschung – nun auch in die Gesellschaft hineinwirken. Es 
gibt verschiedene Möglichkeiten wie sich Akademikerinnen und Akade-
miker vermittelnd in regionale Kontexte einbringen können. 

In Mikromodellen deliberativer Demokratie, wie z.B. Bürgerjurys, Pla-
nungszellen oder National Issues Foren (Dryzek 2004; McAffee 2004), 
haben Expertinnen und Experten kein ausschließliches Interpretations-
vorrecht, sondern werden als Ansprechpartner eingesetzt. Sie präsen-
tieren nicht nur ihre oftmals sehr spezialisierten Arbeiten, wie das auf 
klassischen Konferenzen der Fall ist. Ihren Ausführungen soll keine wis-
senschaftliche Erhabenheit anhaften. In demokratischen Foren stehen 
Fachleute während des gesamten Prozesses für Fragen und Diskussionen 
zur Verfügung. In beratender Funktion hat die akademische Kompetenz 
dabei die Aufgabe einzelne Argumente zu reflektieren und notwendiges 
Kontextwissen bereitzustellen. Verstehen sich Expertinnen und Experten 

RÄUME UND FORMEN DER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286

dabei zudem als kritische Mediatoren können sie die jeweiligen Orien-
tierungen der Beteiligten erkennen. Keinesfalls kann davon ausgegangen 
werden, dass alle Beteiligten gleichermaßen an Verständigung interessiert 
sind. Wenn sie als Funktionäre von Parteien, Lobbygruppen, sozialen Be-
wegungen oder anderen zivilgesellschaftlichen Verbänden teilnehmen, 
dann sprechen sie in vorbereiteten Argumentationsmustern, die natürlich 
schon viele Ansatzpunkte von Kritik vorwegnehmen. Entsprechend fällt 
es anderen Teilnehmenden schwer deren Überzeugungskraft beizukom-
men, sofern sie nicht über dezidiertes Hintergrundwissen verfügen. An 
Partizipationsverfahren interessierte Einzelpersonen hingegen sprechen 
selten in gesellschaftlichen oder politischen Lagerlogiken. Zwar verwen-
den Sie häufig Versatzstücke politischer Debatten, doch bleibt das in der 
Regel fragmentarisch und ist nur selten weitreichend begründet. Media-
tion kann auch Menschen mit wenig ausgearbeiteten theoretischen Er-
klärungsmustern zu Sichtbarkeit verhelfen. Im Sinne eines Ausgleichs 
von Asymmetrie können unterlegene Positionen inhaltlich gestärkt wer-
den, und im Sinne der Vertretung nichtanwesender Dritter auch Fragen 
des Gemeinwohls. 

Max Weber (1958[1919]) weist darauf hin, dass es eine Vielzahl an 
Berufen gibt, in denen berufsmäßig politisch gearbeitet wird. Hierzu 
gehören nicht nur Journalisten, Lobbyisten oder politische Publizisten, 
sondern auch Verwaltungsbeamte. Insbesondere diese letzte Gruppe 
bietet der Kritik als Mediation ein weiteres Aktionsfeld. Letztlich sind 
es die Bediensteten der lokalen Verwaltungen und Institutionen, die so-
ziale und/oder ökologische Entwicklungen tragen, voranbringen oder 
auch blockieren. Webers Analyse, wonach dieser Personenkreis, da er 
selbst nicht wirklich Macht besitzt, hauptsächlich nach Sicherung der 
eigenen kleinen Einflusssphäre strebt, prägt heute vielfach die Grund-
lage einer oppositionellen Kritik. Nicht selten wird ein Bild von Ver-
waltungen als durchbürokratisierte Machtapparate impliziert, sicher-
lich auch befördert durch die Erfahrungen der Nachkriegszeit, in denen 
viele Funktionäre des NS-Regimes wieder Anstellungen in lokalen Ver-
waltungen fanden. Heute aber beherbergen Verwaltungen ein eigenes 
kritisches Potenzial. Dieses wird in jüngster Zeit zunehmend dadurch 
gestärkt, dass in vielen Betrieben resortübergreifende Arbeitsfelder ein-
gerichtet werden, die nicht im eigentlichen Hauptinteresse des Betriebes 
liegen (etwa für Gleichstellung, Partizipation oder Gesundheitsförde-
rung). Diese Stellen werden von ganz unterschiedlich motivierten Per-
sönlichkeiten bekleidet.

Geht man als Akademikerin oder Akademiker proaktiv auf diese Pra-
xis zu, dann wird man feststellen, dass alle Akteure in der Regel eine 
gefestigte, mehr oder weniger begründete, auch kritische Perspektive 
haben. Meist verfügen sie über eine sehr hohe fachliche und themenbe-
zogene Qualifikation, die in der Regel das Wissen einer Wissenschaftlerin 

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


287

oder eines Wissenschaftlers, insbesondere bezüglich zahlreicher Implika-
tionen der Praxis, weit überschreitet. Verwaltungen suchen akademische 
Nähe auch nicht um einer kritischen Meinung willen als vielmehr zur 
›Adelung‹ praktischer Prozesse; im städtischen Kontext beispielsweise 
zur Begleitung von Prozessen der partizipativen Quartiers-, Grünraum- 
oder Leitbildentwicklung. Universitäre Begleitung wird gerne als Beleg 
für eine kontinuierliche Qualitätskontrolle angeführt. Eine kritische Wis-
senschaft könnte sich die Begleitung derartiger Prozesse zur Aufgabe 
machen. Der Einblick in die praktischen Vorgänge innerhalb dieser Pro-
zesse eröffnet die Möglichkeit, Asymmetrien innerhalb der politischen 
und organisatorischen Strukturen zu erkennen. Die Mitarbeit erlaubt 
es innerhalb der begleiteten Praxiszusammenhänge sozial- oder ökolo-
gieorientierte, progressive Initiativen gegenüber uninformierten, wähler-
orientierten Strategien, finanzstarken Marktinteressen oder verhärteten 
Weisungsstrukturen zu stärken. Die Kritik vertritt damit nicht eine be-
lehrende kritische Expertise von außen, welche von den Praktikerinnen 
und Praktikern nicht selten als unterkomplex wahrgenommen und so-
mit nachvollziehbarer Weise meist wenig geschätzt wird. Sie leistet viel-
mehr Überzeugungsarbeit im konkreten Arbeitszusammenhang. Dabei 
verschwimmen die ohnehin trüben Grenzen zwischen Beratung, For-
schung und Engagement zu Gunsten einer in politische Prozesse inte-
grierten kritischen Vermittlung. Als wissenschaftlichen Output können 
ethnographische Prozessberichte nicht nur generelle systemische Hemm-
nisse offenlegen, sondern auch Beispiele guter Praxis dokumentieren, die 
anderweitig als Vorbild dienen können.

Bei der Kritik als Mediation geht es darum, alle Sichtweisen verständ-
lich zu machen und sie für die der anderen zu öffnen. Um dies leisten zu 
können, ist es notwendig, die einzelnen Stimmen in allen Dimensionen 
der Erfahrung nachzuvollziehen und dazu muss Mediation verschiede-
ne Beurteilungen durchführen. Erstens muss der intellektuelle Status ei-
ner Position überprüft werden. Die Beteiligten können sich beispielswei-
se auf einfache Wahrheiten berufen, die sich aus stereotypen Meinungen 
speisen. Auch können sie ihre Argumente durch persönliche Erfahrun-
gen oder durch empirisch-wissenschaftliche Untersuchungen begründen. 
Jeder Mensch handelt sowohl als Laie, Politiker und in gewissem Maße 
immer auch als Experte. Common sense-Argumente sind, wie auch Ex-
pertenwissen, in erster Linie kulturelle Produkte. Ihre Anwendung auf 
einen spezifischen Problemfall in einer konkreten Situation kann deswe-
gen sowohl eine bloße Konvention, als auch das Produkt reiflicher si-
tuationsbezogener Überlegungen sein. Zweitens müssen die praktischen 
Qualitäten der Handlungen, die politisch eingesetzt oder die zur Prob-
lemlösung vorgeschlagen werden, charakterisiert werden. Beruhen die-
se lediglich auf konventionellen Alltagspraktiken, unbewusst ausgeüb-
ten Gewohnheiten oder sind sie das Ergebnis beruflicher Fertigkeiten; 

RÄUME UND FORMEN DER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288

sind sie Produkte der geschulten Praxis oder sogar ganz speziell auf den 
vorliegenden Problemfall zugeschnittene Lösungen? Schließlich muss 
noch die emotionale Aufladung der Akteurskonstellation charakteri-
siert werden. Die Beziehungen zwischen den beteiligten Personen kön-
nen beispielsweise durch Opportunismus, Konfrontation, Solidarität, 
Herrschaft oder Gewalt beeinflusst werden. Beziehungen können als un-
terstützend, empathisch oder solidarisch charakterisiert werden.

Im Idealfall gelingt es einer kritischen Mediation die Prozesse, an de-
nen sie teilnimmt, demokratischer und im Sinne von Gleichberechtigung 
zu gestalten. So können demokratische Beteiligungsverfahren zu einer 
Form kooperativer Forschung über die Bedingungen und Möglichkeiten 
aktueller gesellschaftlicher Problematiken werden. Der vermittelnde Im-
petus von Mediation schafft den Rahmen für alle Beteiligten, über ihre 
partikularen Positionen hinauszudenken. Der akademische Prozess des 
Forschens ist dann genau genommen nicht mehr von dem des Lernens 
zu unterschieden. Der Forschende lernt, während er seine Kompetenz 
zur Verfügung stellt. Im Sinne eines forschenden Lernens und lernenden 
Forschens können auch Studierende an diesem Prozess beteiligt werden. 
In Kooperationsprojekten mit städtischen, zivilgesellschaftlichen oder 
ökonomischen Akteuren können sie wertvolles Wissen über aktuelle 
Prozesse sichern, während sie gleichzeitig abstrakte Lerninhalte in deren 
praktischer Relevanz evaluieren können.

6.6 Mediation als Bekenntnis zur Demokratie

Mediation ist ein Mittel, um lebendige Öffentlichkeiten und demokrati-
sche Kultur zu fördern. Kritik als Mediation zeigt, wie Meinungen und 
Subjektivitäten auf Transaktionen beruhen; wie Wissen, Werte, persön-
liche Erfahrungen und situationsbezogene, achtsame Reflexionen ein-
gesetzt werden können, um Meinungen zu qualifizieren. Durch diese 
Transparenz können politische Prozesse zu kooperativer Forschung und 
demokratischen Experimenten werden, mittels derer neue innovative, in-
stitutionelle Entwürfe entwickelt werden können (Bohman 2004; Bar-
nett & Bridge 2013). Kritik als Mediation ist nicht Dekonstruktion des 
Wahrheitsgehaltes einer Meinung, sondern Offenlegung der Werthaltig-
keit von Überzeugungen. Die Gründe, warum eine Person bestimmte 
Überzeugungen vertritt, zeigen sich in den Erwartungen, die diese Per-
son mit einem an diese Überzeugungen geknüpften Handeln verbindet. 
Mediation befreit Wahrheiten vom Status als Tatsachen und zeigt, in-
wieweit sie für die jeweiligen Personengruppen von Belang sind (La-
tour 2007[2004]). Die Werthaltigkeit von als Wahrheiten propagierten 
Überzeugungen ist in der Regel verschlüsselt. Wahrheit ist immer auch 

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289

Wert und kritisches Denken offenbart Werte, indem es sie verständlich 
macht.. »[...] kritisch zu urteilen, heißt dann, Relationen der Produkti-
vität und des Widerstandes zu bewußter Wahrnehmung zu bringen und 
den Wert damit bedeutsam, intelligent und verständlich zu machen« (De-
wey 1995[1929]: 400f.). Nicht die Visibilisierung der Kontingenz von 
Wahrheit rechtfertigt demnach Kritik, sondern die Visibilisierung von 
Werthaltungen. 

Dabei darf sich Kritik als Mediation aber nicht nur einer Auffassung 
zuwenden. Sie muss die Argumente verschiedener Akteure in den Blick 
nehmen. Gute Vermittlung erreicht, dass sich alle beteiligten Lager am 
Prozess der Verständigung beteiligen und sich kritisch auseinanderset-
zen. Kritik als Mediation wendet sich damit von der klärenden, identi-
fizierenden Rationalität ab und entwickelt ein vermittelndes Denken. 
Darüber hinaus vermittelt sie als Multiplikator auch den Stand gesell-
schaftlicher Debatten und die verschiedenen Positionen in ein weiteres 
Publikum hinein. Mediatorinnen und Mediatoren entwickeln keine ei-
genen Lösungen für anstehende Probleme, sondern helfen Konzepte zu 
entwickeln, die in der Lage sind, Brücken zwischen gegensätzlichen Po-
sitionen zu schlagen. Dabei begrenzen sie die Optionen aber im Sinne 
des Gemeinwohls. Mediatorinnen und Mediatoren streben keinen all-
gemeinen inhaltlichen Konsens an, sondern tragen dazu bei, dass ein ge-
meinsamer Weg vorstellbar wird, der auch für die gesamte Gemeinschaft 
gangbar ist. Sie verbessern damit die Kommunikationskultur und die de-
mokratische Erfahrung einer Gemeinschaft.

Damit ist Kritik als Mediation, wenn auch nicht inhaltlich, doch zu-
mindest ihrem Vorgehen nach, auf einen bestimmten Wert, nämlich den 
der Verständigung, ausgerichtet. Für John Dewey (1996[1927]) ist De-
mokratie das Ideal der Vergemeinschaftung. Sie kann dem Ausgleich von 
Ungerechtigkeiten und Ungleichheiten dienen, aber nur sofern sie kon-
sequent prozessual verstanden wird. Demokratie muss als Kultur etab-
liert werden, also als eine Praxis, in der die Menschen in demokratischen 
Verfahren erfahren werden und in denen sie Erfahrungen des Gelingens 
demokratischer Prozesse machen. Vermittlung kann zu einem erlebba-
ren Wert werden. Hierzu sind aber nicht nur entsprechende Foren, Gre-
mien und Beteiligungsprozesse ausschlaggebend, sondern auch eine zur 
Demokratie befähigende Sozialisierung, die kritikfähige und verantwor-
tungswillige Persönlichkeiten hervorbringt.

Gute Mediation verpflichtet sich dem Verfahren, nicht den Erklärun-
gen oder den Inhalten. Streng rationalisierte Debatten werden der sozio-
psychophysischen Konstitution des Menschen nicht gerecht. Letztlich 
empfindet jede und jeder seine Auffassungen als begründet und schlüs-
sig. Rationalität kann missbraucht werden. Sie kann nicht nur Auffas-
sungen begründen, die jeglicher empirischen Relevanz entbehren, son-
dern auch Gewalt den Anschein geben, gerechtfertigt zu sein. Deswegen 

MEDIATION ALS BEKENNTNIS ZUR DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290

gibt Mediation Meinungen nicht unreflektiert wieder. Sie lässt nicht je-
den einfach nur reden. Sie ermahnt die Beteiligten dazu, auf das, was von 
der anderen Seite gesagt wurde, einzugehen. Mediation fasst das Gesag-
te in Bezug auf die zur Debatte stehenden Fragen zusammen, befragt es 
auf Konsequenzen und bezieht es dabei immer auf Argumente der Ge-
genseite. Damit steht Mediation bewusst in einer überparteilichen Be-
ziehung zu den Beteiligten.

Kritik als Mediation möchte weniger mittels rationaler Begründun-
gen von ihrer Richtigkeit überzeugen als vielmehr an den Prozessen, die 
sie initiiert, und den Effekten, die sie bewirkt, gemessen werden. Sowohl  
Rahel Jaeggi (2015) als auch Robin Celikates (2009) sehen die Aufgabe 
der Kritik darin, transformative Kraft zu entfalten. Jaeggi fordert eine 
immanente Kritik, die die Widersprüche der Praxis offenlegt, und Celi-
kates sieht Kritik als der Praxis immanent an und fordert bei den Erklä-
rungen und Rechtfertigungen der Akteure der Praxis anzusetzen. Kritik 
als Mediation geht nur einen kleinen Schritt weiter. Sie ist ein Vorschlag, 
wie die Praxis einer transformativen Kritik vielleicht wirkungsvoller 
gestaltet werden könnte, als wenn sich Kritikerinnen und Kritiker aus-
schließlich oppositionell verstehen. Kritik als Mediation ist dabei aber 
mehr als eine Soziologie der Kritik, die von festen Muster der Rechtfer-
tigung ausgeht (Boltanski & Thévenot, 2007[1991]). Es geht um die Er-
fassung von »whole human beings in whole bodies politics« (Saunders 
2005: 5) oder wie Dewey (1995[1929]) vielleicht formulieren würde, 
um die Politiken biopsychosozialer Körper-Geist-Wesen. Dabei treten 
singuläre Persönlichkeiten, zwischenmenschliche Beziehungen und die 
Art und Weise, wie Themen und Situationen emotional aufgeladen sind, 
in den Fokus. Kritik als Mediation untersucht reale Akteurskonstellatio-
nen auf ihre Beziehungsweisen und betrachtet reale politische Vorgänge 
als Prozesse der Transaktion. Dabei versucht sie aus dem Erkennen der 
gegenseitigen Abhängigkeit und Koproduktion einen Impuls zur Ver-
ständigung zu generieren. Die Erkenntnis des transaktionalen Charak-
ters des Sozialen macht deutlich, dass Subjekte nicht unabhängig von-
einander existieren. Man ist demnach nicht eine feste Entität, sondern 
entwickelt nur innerhalb von Beziehungen situativ jeweils eine Möglich-
keit seiner selbst. Es entstehen Beziehungen, innerhalb derer sich die Be-
teiligten wiederholt gegenseitig zu Subjekten machen. Kritik als Mediati-
on stellt sich die Aufgabe die Qualität der Subjektwerdungsprozesse und 
dadurch auch die resultierenden Beziehungen zu verbessern.

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


291

7. Das Selbstverständnis eines  
kritischen Personalismus

»Life is like music; but no one really knows 
the score for a perfect life« 

(Khosa 1994: 10)

Eine transaktionale Anthropologie versucht nicht zu bestimmen, wie der 
Mensch an sich ist oder wie sich das menschliche Zusammenleben ide-
alerweise darstellt. Sie begreift Transaktion als einen konstitutiven Me-
chanismus des Sozialen. Eine Person ist eine Person durch andere Per-
sonen. So bekommt jedes Individuum im sozialen Geflecht einen Platz 
zugewiesen. Ein kritischer Personalismus untersucht diese transaktiona-
len Positionsallokationen in einer Gemeinschaft auf Asymmetrien und 
nimmt dabei insbesondere die Grenze in den Blick, bei deren Überschrei-
tung Herrschaft entsteht oder Eigennutz in den Vordergrund rückt. Ge-
meinschaft und Individuum werden als gleichwertig und wechselseitig 
verflochten gedacht. Damit ergibt sich eine spezifische Perspektive auf 
den Zusammenhang von Konflikten und gesellschaftlichen Strukturen. 

Im Gewebe einer Gemeinschaft steht ein Individuum notwendiger-
weise in Beziehungen zu anderen Menschen. Begegnungen mit ande-
ren Menschen haben Appellcharakter, denn sie fordern zu gegenseitiger 
Wahrnehmung und Anerkennung auf. Der Wille, diesen Appellen zu fol-
gen, konstituiert letztlich Verantwortung. Man kann diese Verantwor-
tung aber immer nur von seiner eigenen Seite her erfüllen. Niemals hat 
man Einfluss darauf, ob ein Gegenüber ebenfalls dieselbe Verbindlich-
keit aufbringt. Damit sind Beziehungen immer asymmetrisch. Verant-
wortung kann nur übernehmen, wer diese asymmetrische Beziehungs-
haftigkeit des eigenen Lebens anerkennt und bereit ist, auch für andere 
Sorge zu tragen. Weil der andere mich hervorbringt und ich ihn, ist er 
notwendig von mir verschieden. Die transaktionale Dynamik erzeugt so-
mit notwendigerweise Diversität. Der Wille zur Verantwortung äußert 
sich im Interesse am anderen; in einer Affirmation der transaktionalen 
Sozialität des menschlichen Lebens. 

7.1 Persönlichkeit und Verantwortung

Einer gängigen Auffassung zufolge können wir nur für das Verantwor-
tung übernehmen, was wir auch kontrollieren können. Demnach neh-
men wir an, dass wir von unserer Verantwortung entbunden sind, wenn 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292

unvorhergesehene Ereignisse oder Sachverhalte eintreten, die wir beim 
besten Wissen und Gewissen nicht haben bedenken können. Diese Idee 
von Verantwortung aber greift, wie gezeigt wurde, zu kurz, denn ihr liegt 
eine zu rationalistische Vorstellung von menschlicher Handlungsfähig-
keit zu Grunde (Kap. 2). Letztlich bedeutet Verantwortlichsein, für alle 
Folgen des eigenen Handelns einzutreten, egal, ob sie kontrolliert wer-
den konnten oder nicht. 

Es wurde etwas getan und das hat Ergebnisse hervorgebracht. 
Wer über Verantwortung nachdenken möchte, muss irgendwie 
annehmen, dass Menschen ihre Handlungen beeinflussen oder ge-
stalten können. Es bedarf einer Idee von Handlungsfreiheit (u.a. Jo-
nas 1981; Pothast 2011; vgl. auch Kap. 3.4). Dabei darf die Reflexi-
on über Handlungsfreiheit aber nicht hinter zentrale praxeologische 
Erkenntnisse zurückfallen oder uneingeschränkt zur kognitivistischen 
Subjektphilosophie zurückkehren. Es ist unbestritten, dass jedes 
Individuum zu einem beträchtlichen Teil gesellschaftlich geprägt ist, wie 
das u.a. der Poststrukturalismus (Foucault, Butler), die Praxistheorie 
(Bourdieu, Giddens) oder die Ethnomethodologie (Garfinkel 1973) 
erkannt haben. Viele Theorien bekennen aber auch, dass menschliches 
Handeln nicht vollständig gesellschaftlich geprägt ist. Es gibt einen 
Anteil, der durch Konzepte wie etwa die Intersubjektivität von Praktiken 
(Reckwitz 2003) nicht erfasst wird. Im Poststrukturalismus wird dieser 
Anteil als ›Widerständigkeit‹ bezeichnet. Er ist es, der dazu führt, dass 
Menschen ihre gesellschaftlichen Prägungen ablehnen. Dieser Anteil ist 
nicht einfach nur ein ›Rest‹, der nicht erklärbar ist. Ihn konzeptionell 
zu erfassen bedeutet, wesentliche gesellschaftliche Dynamiken verstehen 
zu wollen. Der kritische Personalismus versucht genau dies. Wie gelingt 
es Menschen ihre gesellschaftlichen Prägungen zu erkennen, gegen sie 
aufzubegehren und eine Veränderung von Gesellschaft anzustreben? Es 
muss etwas geben, was den Einzelnen zu individuellen Leistungen und 
somit auch zu Verantwortung befähigt (Kap. 3.4).

Zur Bestimmung der agency des Individuums ist es notwendig sich die 
sozialtheoretischen Bedingungen von Vergemeinschaftung anzuschau-
en. Sprache und Kommunikation sind die Grundvoraussetzungen al-
ler Signifikation und diese wiederum ist Grundbedingung menschlicher 
Vergemeinschaftung. Apriorischer Intersubjektivismus (Frank 1993) be-
zeichnet die Vorstellung, wonach Geist, als das Prozessieren signifikan-
ter Bedeutungen, nur auf der Ebene der Vergemeinschaftung entstehen 
kann. Wenn etwas gesagt wird, dann wird dabei immer schon ein Emp-
fänger antizipiert. Etwas, das gesagt wird, wird demnach immer für je-
manden gesagt. Damit ist Vergemeinschaftung Voraussetzung für die 
Entstehung von Selbstbewusstsein und Geist. Geist ist damit ein soziales 
Phänomen, keines, das aus dem Individuum entsteht (Mead 1986[1934]; 
Dewey 1995[1929]). In seiner Sozialisation bildet ein Individuum seine 

DAS SELBSTVERSTÄNDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


293

habits (Gewohnheiten) entsprechend der gesellschaftlichen Konventio-
nen, Traditionen und Bräuchen, innerhalb derer es aufwächst, aus. Auch 
erwirbt es seine Fähigkeiten in Praxiszusammenhängen, wie etwa Bil-
dungseinrichtungen, und sein Verhalten orientiert es an gängigen Insti-
tutionen und Maßstäben. Aber jedes Individuum muss sein Leben tat-
sächlich selbst durchleben und seiner Lebenswelt auch aktiv begegnen. 
Das Individuum genießt Erfolge und erleidet Fehlschläge. Es entwickelt 
einen Umgang mit Erwartungen und Enttäuschungen und entwickelt so 
einen individuellen Weltbezug. Das Individuum hat auch in begrenztem 
Umfang individuelle Möglichkeiten, seinen Geist zu nutzen. Es ist zwar 
primär durch die gesellschaftlichen Umstände geprägt; sein Geist ist vor-
konfiguriert, doch deswegen keinesfalls determiniert. Wendet sich ein In-
dividuum dem eigenen Verhalten reflexiv zu, dann kann es ihm gelingen, 
einen individualisierten Geist zu entwickeln (ebd.: 214). Eine Person re-
produziert dann nicht mehr nur gesellschaftliche Konventionen, son-
dern nimmt die eigenen singulären Erlebnisqualitäten zum Anlass einer 
Neubewertung oder Neuinterpretation bisheriger Überzeugungen. Da-
bei mäandert das Individuum in einer Dialektik des Selbst zwischen An-
passung an die Gemeinschaft und Selbstbehauptung innerhalb dersel-
ben, um schließlich als Person in diese Gemeinschaft hineinzuwachsen; 
in Kooperation wie auch in Widerständigkeit. In diesem Sinne nimmt 
ein Mensch Einfluss auf seine Personalität und seine Persönlichkeitsent-
wicklung; ist verantwortlich für sich selbst und andere und entwickelt 
so einen individuellen Willen zur Verantwortung.

Diese Perspektive auf das Menschsein eröffnet zwei Möglichkeiten der 
Kritik, die sich gegenseitig ergänzen.

7.2 Opposition: Persönlichkeit als Verhandlungsfeld  
des Politischen

Jeder Mensch besitzt potenziell die Fähigkeit, andere Menschen zu ma-
nipulieren. Verantwortung zeigt sich nicht zuletzt im Umgang mit dieser 
Macht des power-over, also des eigenen Einflusses über andere Perso-
nen. Macht kann dazu missbraucht werden, einen Herrschaftsanspruch 
zu etablieren oder persönlichen Nutzen zu erzielen, sie besitzt aber auch 
progressive Kraft und kann zur Förderung gesellschaftlicher Gleichheit 
und des Gemeinwohls eingesetzt werden. Wie eine Person ihren Einfluss 
nutzt, ist eine Frage ihrer Persönlichkeit. Damit erscheint Persönlich-
keitsbildung als Verhandlungsfeld des Politischen. Der Begriff der trans-
aktionalen Gewalt markiert die Grenze, an der der Einsatz von Macht 
der Gemeinschaft nicht mehr zuträglich ist und beginnt, vorwiegend ei-
gennützigen Zwecken oder pathologischen Befindlichkeiten derjenigen 

OPPOSITION: PERSÖNLICHKEIT ALS VERHANDLUNGSFELD DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294

zu dienen, die sie ausüben (Kap. 3.3). Besonders brisant, weil fließend, 
zeigt sich diese Grenze dort, wo asymmetrisch unterschiedliche Infor-
mationsstände, Befähigungen und Kompetenzen vorhanden sind, wie 
das naturgemäß etwa in Situationen der Erziehung, Bildung und Ausbil-
dung der Fall ist. Hier ist Asymmetrie in besonderem Maße den Settings 
und dem Charakter der Beziehungen konstitutiv und die Ausübung von 
Macht entsprechend besonders heikel. Hier offenbart sich ein schma-
ler Grat zwischen Gewalt und Autorität. Um Autorität zu gewährleis-
ten, wird oft ein Stück weit auch Manipulation als notwendig angese-
hen, etwa damit Zöglinge, Auszubildende oder Schülerinnen und Schüler 
über ihren bisherigen Kenntnis- und Fähigkeitsstand hinauswachsen 
können. Dies unterstreicht die Auffassung, dass sich letztlich in der Er-
ziehung die Philosophie in ihrer allgemeinsten Form offenbart (Dewey 
1993[1916]: 426). Entsprechend wurde der Begriff der transaktiona-
len Gewalt über weite Strecken am Beispiel emotionaler Gewalt in der 
Kindheit entwickelt.

Es zeigte sich einerseits, dass die Tendenz, transaktionale Gewalt aus-
zuüben, zu einer unreflektierten habituellen Ausstattung eines Menschen 
werden kann, aber auch, dass sie vielfach bewusst und strategisch ein-
gesetzt wird. Transaktionale Gewalt kann sich in soziale Praktiken ein-
schreiben und damit zur Triebkraft der Reproduktion von Ungleich-
heit werden. Auf diese Weise entstehen nicht nur struktureller Rassismus 
oder Sexismus, sondern auch ausbeuterische ökonomische Praktiken. 
Damit widerspricht die hier dargelegte Auffassung nicht den Zielen von 
Identitätspolitiken, sondern ergänzt sie. Selbstverständlich lassen sich 
strukturelle Ungerechtigkeiten nicht auf einige wenige, bösartige Per-
sönlichkeiten reduzieren, sogenannte ›bad apples‹, die bildlich gespro-
chen, das ganze Lager verderben. Es sind aber ›bad apples‹, die sich ge-
gen einen progressiven Wandel stellen. In vielen Fällen sind die Belege 
für strukturelle Ungleichheiten unzweifelhaft gegeben. In der Regel wird 
sich in solchen Fällen auch eine große Gruppe innerhalb der dominan-
ten Identitätskategorie für einen Ausgleich einsetzen. In solch einem Fall 
verläuft die Grenze dann nicht mehr entlang den Identitätskategorien, 
sondern unterscheidet diejenigen, die sich für sozialen Wandel ausspre-
chen, von denen, die ihn verhindern wollen. Während erstere zu einem 
un-learning bereit sind, verwehren sich zweitere der Einsicht ihrer Pri-
vilegien. Die Kritik muss fähig sein, sich zu diesen Personengruppen un-
terschiedlich zu verhalten.

Das soziale Gefüge einer Gemeinschaft wird von allen ihren Mit-
gliedern hervorgebracht. Es wird immer Kräfte geben, die dazu neigen, 
Asymmetrien in dieses Gefüge hineinzuweben oder ein Interesse daran 
haben, dass bestehende Ungleichheiten oder Ungerechtigkeiten beste-
hen bleiben. Liegen ausreichend Gründe für das Einsetzen emanzipato-
rischer Maßnahmen vor, dann müssen die Gründe derjenigen, die sich 

DAS SELBSTVERSTÄNDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


295

an einflussreichen Stellen gegen diese Maßnahmen sträuben, besonders 
kritisch geprüft werden. Untersucht man diese Argumente und die Prak-
tiken, die von diesen Personen unterstützt werden, dann wird sich darin 
– so die These dieser Arbeit – transaktionale Gewalt und eine persönlich-
keitsethische Problematik aufzeigen lassen. Ein kritischer Personalismus 
ergreift Opposition nicht nur gegen die strukturellen Ungleichheiten, 
sondern spürt reaktionären Beharrungskräften auch an der Stelle nach, 
an der die identitätspolitische Logik keine Differenzierung mehr zulässt.

Transaktionale Gewalt und Strafe

Transaktionale Gewalt geschieht, wenn in Interaktionssituationen von 
einer Partei asymmetrisch eine unterdrückende Manipulation ausgeht. 
Herrschaftsansprüche versuchen die gegenseitige Ko-Konstitution so-
zialer Partner zu kontrollieren und streben einseitig dominierte Bezie-
hungen an. So schwierig die Grenze zwischen gewaltfreien asymmet-
rischen Beziehungen und transaktionaler Gewalt auch zu ziehen sein 
mag, so wichtig ist aber die gesellschaftliche Wahrnehmung derartiger 
Prozesse. Transaktionale Gewalt verletzt das Versprechen, das jeder Be-
gegnung unter Personen immanent sein sollte. Soziales Leben kann nur 
auf Grundlage eines prinzipiellen Vertrauens in die Aufrichtigkeit, Ehr-
lichkeit und Verlässlichkeit der Mitmenschen gedeihen. Emmanuel Kant 
hat darauf hingewiesen, dass jede Person zwar die Erfahrung macht, 
dass diese Normen hin und wieder verletzt werden, dass aber ohne die 
Annahme einer prinzipiellen Gültigkeit dieser Moralvorstellungen gar 
keine funktionierende Gesellschaft denkbar ist. Deswegen zeichnet sich 
der Imperativ, andere Menschen niemals nur als Mittel zu gebrauchen, 
sondern sie immer auch als Zwecke zu behandeln, als kategorisch aus. 
Menschen um ihrer selbst willen wahrzunehmen, ist keine historisch 
kontingente Idee, sondern eine Notwendigkeit menschlicher Vergemein-
schaftung. Aus diesem Grunde beanspruchen auch Apel und Habermas 
universelle Gültigkeit für ihren verfahrensethischen Grundsatz, das Dis-
kursprinzip der Diskursethik. Transaktionale Gewalt verletzt diese Prin-
zipien (Kap. 2.2).

Leicht erscheinen verbindliche Werte oder Tugenden als das fehlende 
Bindeglied. Werte wie Empathie oder Rücksichtnahme könnten sicher-
stellen, dass Kants Imperativ in Alltagssituationen Anwendung findet. 
Dies würde allerdings eine normative Bewertung von sozialem Verhalten 
implizieren. Wie problematisch dies ist, wird anhand der Diskussion um 
social scores erkennbar. So können die teils sehr rüden Umgangsformen 
in den sozialen Medien Anlass geben, über ein Bewertungssystem nach-
zudenken. User könnten nach bestimmten Kriterien beurteilt werden 
und bei gutem Verhalten Vergünstigungen erlangen. Leider aber birgt 

OPPOSITION: PERSÖNLICHKEIT ALS VERHANDLUNGSFELD DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296

jedes System der Bewertung von Sozialverhalten, das mit festen Kriterien 
arbeitet, die Gefahr des Totalitarismus. Schnell sehen sich selbsternannte 
Wächter dazu veranlasst, ein repressives Kontrollsystem zu etablieren. 
Dies delegitimiert selbstverständlich nicht Werte oder Tugenden an sich, 
macht aber deutlich, dass eine Bewertung von Menschen auf deren 
Grundlage Gefahren birgt. Aus diesem Grund wurden die oben genannten 
verfahrensethischen Grundsätze in dieser Arbeit nicht mit tugendethischen 
Überlegungen verbunden, sondern persönlichkeitsethisch reflektiert. 
Damit wird deutlich, dass es jederzeit legitim ist, wenn sich eine Person 
selbst zu tugendhaftem Verhalten anhält, dass sie aber Gefahr läuft die 
Grenze zu autoritativem und manipulativem Verhalten zu überschreitet, 
wenn sie anderen bestimmte Tugenden abnötigen möchte. Daraus kann 
zugleich die Erkenntnis gezogen werden, dass Persönlichkeit niemals 
bestraft werden darf. Repressionen dürfen nur nachweisliche Akte 
transaktionaler Gewalt erfahren.

Imperative können niemals gewährleisten, dass in einer Gemeinschaft 
mehrheitlich Verantwortung übernommen wird. Hierzu bedarf es Per-
sönlichkeiten, die zur Selbstregulierung im Sinne eines Gemeinwohls ge-
willt und fähig sind (Kap. 4.5). Der gerechtfertigte Drang zur Selbstbe-
hauptung darf nicht zum uneingeschränkten Herrschaftsanspruch oder 
unangemessenem Streben nach dem eigenen Vorteil werden. Je weiter 
verbreitet Gemeinwohlorientierung unter den Mitgliedern einer Gemein-
schaft ist, desto weniger wichtig werden Regulierungen des Handelns 
und desto liberaler kann eine Gemeinschaft organisiert werden. Faktisch 
wird es immer Übertretungen akzeptablen Verhaltens geben und wohl 
immer auch gesellschaftliche Repressionssysteme. In westlichen Rechts-
staaten sind das das Gerichtswesen und die Psychiatrie. Die Tatsache, 
dass deren Existenz hier nicht in Frage gestellt wird, bedeutet aber nicht, 
dass sie bedingungslos akzeptiert werden sollten, sondern im Gegenteil, 
dass die Notwendigkeit anerkannt wird, die Repressionen, die von ihnen 
ausgehen, beständig kritisch zu prüfen. Dienen die Repressionssysteme 
tatsächlich dem Schutz derjenigen, die schwächer sind als andere, weil 
sie sich selbstregulativ um angemessenes Verhalten bemühen, oder ver-
fehlen sie dieses Ziel, weil sie eigentlich Herrschafts- oder Vergeltungs-
mechanismen darstellen?

Die Relevanz personalistischen Denkens für die oppositionelle Kritik

Persönlichkeit erscheint nun in mehrfacher Form als Verhandlungsfeld 
des Politischen. Welche Art Verantwortung von einer Person erwartet 
wird, ist von deren gesellschaftlicher Stellung abhängig. Entsprechend 
lassen sich – und hierin liegt eine besondere gesellschaftliche Relevanz 
dieses Ansatzes - Fragen danach stellen, welche Persönlichkeitsmerkmale 

DAS SELBSTVERSTÄNDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


297

für bestimmte Aufgabenbereiche wünschenswert sind. Im Wissen um den 
prägenden Einfluss des sozialen Umfeldes ist es plausibel, dass in man-
chen gesellschaftlichen Handlungsfeldern entmenschlichende Forderun-
gen an die darin tätigen Personen gestellt werden. So ist beispielsweise 
vorstellbar, dass in einem Arbeitsfeld von Menschen verlangt wird, sys-
tematisch andere Menschen zu täuschen. Darüber hinaus kann die Kri-
tik fragen, welche Art von Persönlichkeiten sie wünschenswerterwei-
se auf wichtigen gesellschaftlichen Stellen erwartet, etwa in politischen 
Führungsfunktionen. Auch kann sie nach Praktiken fragen, die von ei-
gennützigen Persönlichkeiten systematisch zur Ausübung transaktiona-
ler Gewalt eingesetzt werden und anregen, diese rechtlich oder norma-
tiv stärker zu sanktionieren. 

Es wurde allerdings gezeigt, dass viele Formen transaktionaler Ge-
walt, wenn sie nicht auf physische Gewalt zurückgreifen, sehr schwer 
zu identifizieren sind. Dies nicht nur, weil sie keine sichtbaren Wunden 
hinterlassen, sondern insbesondere, weil sie sich vielfach nur in einem 
empathischen Miterleben von Situationen offenbaren. Sie sind nur sehr 
schwer objektivierbar. Oft können sie nur durch langfristige Einzelfall-
beobachtung und mittels fallspezifischer Bewertungsmaßstäbe unter fall-
bedingten Kriterien beurteilt werden. Dieses Angewiesensein auf eine 
bestimmte Art von Zeugenschaft, die auch über subtile zwischenmensch-
liche Reaktionsmuster Auskunft geben kann, erschwert nicht zuletzt die 
Verhandlung derjenigen Formen von emotionaler Gewalt, die bereits 
Straftatbestände darstellen, wie etwa Stalking. Derartige Problematiken 
erfordern eine gesellschaftliche Debatte darüber, welche Formen trans-
aktionaler Gewalt wie identifiziert, in welchem Ausmaße sie bestraft und 
wenn dies nicht möglich ist, wie mit Täterinnen und Tätern sowie Op-
fern umgegangen werden soll.

Transaktionale Gewalt markiert die Grenze, an der Persönlichkei-
ten asozial oder toxisch werden. Menschen können für andere Men-
schen schädlich oder gar gesundheitsgefährdend sein. Die Persönlich-
keitspsychologie macht deutlich, dass es keine Binarität von ›normal‹ 
und ›krank‹ gibt, sondern dass jeder Mensch zu jeweils individuellen An-
teilen asoziale Persönlichkeitsmerkmale hat (Kap. 3.7). Ein Wissen über 
mögliche psychopathologische Persönlichkeitsausprägungen ist wichtig, 
weil es jedem Einzelnen ermöglicht, die notwendige Achtsamkeit sich 
selbst und anderen gegenüber aufzubringen. Man kann sich nicht nur 
selbst vor derartigen Verhaltensweisen schützen, man kann sie auch an 
sich erkennen und davon Abstand nehmen. Durch dieses Wissen lassen 
sich auch die Leiden der Opfer sichtbar machen und es ermöglicht ei-
nen angemessenen gesellschaftlichen Diskurs über den Umgang mit ex-
tremen Persönlichkeiten.

Zu extremem Verhalten gehören auch einige Umgangsweisen mit Kri-
tik. Unser persönlicher Wille zur Verantwortung bestimmt in erheblichem 

OPPOSITION: PERSÖNLICHKEIT ALS VERHANDLUNGSFELD DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298

Maße den Standpunkt, von dem aus wir unsere Kritik formulieren. Kri-
tik erwächst aus Empörung (Boltanski & Chiapello 2003). Empörung 
ist eine Affizierung zur Gegnerschaft. Kritik ist auf Empörung angewie-
sen, denn nur so kann sich die für eine Allianz gegen einen Missstand 
notwendige Kraft entwickeln. Aber auch die Empörung sollte Grenzen 
kennen. Es ist ebenso unverantwortlich, emotionale Impulse der Empö-
rung zu unterdrücken und die Augen vor gesellschaftlichen Missstän-
den zu verschließen, wie es auch unverantwortlich ist, allzu schnell und 
unreflektiert in das Geheul eines Mobs einzustimmen. Der Impuls der 
Empörung ist nur so lange produktiv, solange die Kritik auch einen Weg 
für Vermittlung offenhält. Die Kritik darf sich nicht allein um Eskalati-
on bemühen. Es gilt, das Entstehen von Ressentiments oder Feindschaf-
ten zu vermeiden und im lokalen Kontext trotz Dissens ein gemeinsa-
mes Miteinander zu ermöglichen. Kritik sollte deswegen wenn möglich 
immer auch verständigungsorientiert geführt werden. Damit öffnet sich 
Kritik zur Mediation.

7.3 Kritik als Mediation

Menschen wachsen lebensgeschichtlich in ihren Persönlichkeiten und 
sind deswegen immer schon irgendwie Gewordene. Sie können nur in 
verständigungsorientierten Prozessen an die jeweils aktuellen Anfor-
derungen des gemeinschaftlichen Lebens herangeführt werden. Dies 
ist letztlich die Essenz des Personenbegriffes, der die gemeinschaftliche 
Ko-Konstitution sich gegenseitig als Personen anerkennender Indivi-
duen beschreibt und dabei die Individualität jedes Einzelnen im gesell-
schaftlichen Ganzen anerkennt (Kap 3.5). Jede Person nimmt einen in-
dividuellen Platz in der Gemeinschaft aller Personen ein. Auf diese Weise 
entsteht Diversität ganz natürlich, durch die Allokation auf differenzierte 
Plätze in einem gesellschaftlichen Raum möglicher Positionen. Eine Per-
son nimmt ihren Platz dabei in gleichem Maße selbstgeführt ein, wie sie 
auch durch andere auf diesen Platz gestellt wird.

Kritik als Mediation zielt nun darauf ab, konfliktträchtige sozia-
le Konstellationen zu entschlüsseln. Anstatt in einem Konflikt nur eine 
Seite zu kritisieren, reflektiert Mediation unterschiedliche Perspektiven. 
Damit tritt sie aber nicht automatisch in den Bereich interpersonaler 
Beziehung zwischen konkreten Akteuren ein. Persönlichkeiten der ge-
sellschaftlichen Organisation oder des öffentlichen Lebens vertreten 
zwar alle eine persönliche Haltung. Diese Haltungen beruhen aber in 
der Regel auf pfadabhängigen Entwicklungen und zahlreichen Bezug-
nahmen auf zeitgeschichtliche Sachverhalte und Wissensbestände. Ins-
gesamt begründen sie sich in Werthaltungen, deren Bezüge nicht immer 

DAS SELBSTVERSTÄNDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


299

transparent sind. Treten derartige Auffassungen in Konflikte ein, dann 
wird es kaum hilfreich sein, den rationalen Diskurs zum Ideal zu erhe-
ben, wie das in der Diskursethik angedacht ist. Der Diskursethik zufolge 
könnte herrschaftsfrei, also ohne Beeinflussung durch eine Machtasym-
metrie, das bessere Argument einen ›zwanglosen Zwang‹ entfalten (Ha-
bermas 1992: 123; auch 1988a). Demnach überzeugt das gute Argument 
allein, weil es rational besser ist. Man stimmt ihm aus freien Stücken zu, 
weil man erkennt, dass es stichhaltig ist. Nur selten aber sind die Vor-
aussetzungen für derartige Verhandlungen gegeben (Spaemann 1972). Es 
stehen eben nicht Wahrheiten auf dem Prüfstand, sondern es wird über 
Werthaltungen verhandelt (Joas 1997). Über Werte lässt sich aber nicht 
in gleichem Sinne rational verhandeln, wie man das über nachprüfbare 
Fakten tun kann. Menschen wehren sich auch nicht rational gegen die 
Verletzung ihrer Werthaltungen, sondern empfinden Empörung, wenn 
etwas ihrem Unrechtsempfinden widerspricht. Nötigt man ihnen mittels 
guter Begründungen eine Handlung entgegen dieser Empfindungen ab, 
dann werden sie sich trotz guter rationaler Gründe langfristig kaum da-
mit zufriedengeben. Wertbindungen lassen sich nicht einfach wegdisku-
tieren. John Dewey (1995[1929]: 383) zufolge sollte Kritik deswegen die 
Rolle eines Boten übernehmen, der die Werthaltungen der Parteien ge-
genseitig verständlich macht. Im Prozess der Vermittlung soll jeder Par-
tei bewusstwerden, wie ihre aktuell zur Debatte stehenden Überzeugun-
gen auf bestimmten Werthaltungen aufbauen. Die akademische Kritik 
sollte eine Vergleichsebene entwerfen, auf die sich die Standpunkte aller 
Streitpositionen projizieren lassen, auf der ihre jeweiligen Unterschiede, 
Stärken aber auch Verfehlungen deutlich und vergleichbar werden. »Wir 
kritisieren nicht um der Kritik willen, sondern um dauerhaftere und um-
fassendere Werte zu erreichen und zu fixieren« (ebd.: 377). 

Da Werthaltungen aber niemals logisch konsistente Wertesysteme 
sind, sind auch Wertedebatten immer nur kontextbezogene Verhandlun-
gen aktueller Affizierungen. Nach Hans Joas (1997; 2011) entsteht Wer-
tegeneralisierung, also die Einigungen mehrerer Parteien auf gemeinsame 
Werte, nicht einfach dadurch, dass die Parteien fremde Werte überneh-
men, die ihnen bislang fremd waren. Vielmehr müssen die Gruppen je-
weils für sich Bezugnahmen auf diese Werte in jeweils ganz eigener Weise 
in ihre Haltungen und Praktiken integrieren. In erster Linie respektieren 
die Parteien dabei die Werte der anderen Parteien, aber sie reflektieren 
auch, ob die zur Debatte stehenden Werte nicht auch in der eigenen Le-
bensform eine Entsprechung haben oder eine Begründung finden kön-
nen. Die Tatsache, dass derartige Prozesse sehr fragil sind, legt nahe, sie 
durch eine moderierende Instanz zu unterstützen. Kritik als Mediation 
kann diese Aufgabe übernehmen. Kritik als Mediation ist demnach 1. 
mehr als einseitig, 2. mehr als interpersonal und 3. nicht nur argument-
bezogen, sondern kulturell sensibel. Die erste Begründung einer Kritik 

KRITIK ALS MEDIATION

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300

als Mediation speist sich demnach aus der Erkenntnis, dass Konflikte 
niemals schlichte rationale Meinungsdifferenzen sind, sondern dass sie 
in der Regel auf Wertkonflikte zurückgeführt werden können.

Die Grenzen der Mediation

Mediation ist sehr voraussetzungsreich. Alle Parteien müssen offen ge-
nug sein, ihr eigenes Überzeugungssystem selbstreflexiv zu hinterfragen. 
Ob eine derartige Bereitschaft besteht, ist wesentlich durch die Persön-
lichkeiten der Teilnehmenden bestimmt. Mediation kann nur gelingen, 
wenn alle beteiligten Parteien zur Verständigung bereit sind. Selbst wenn 
nur eine Partei aus dieser Bereitschaft ausschert, wird Mediation schei-
tern. Verweigert sich eine Partei, dann gibt es letztlich keine Möglichkeit, 
diese Partei zur Teilnahme an einem Verständigungsprozess zu zwingen. 
Dies gilt nicht nur für Mediation unter Anwesenden, sondern auch für 
theoretische Arbeiten. Hierbei ergibt sich aber zusätzlich die Schwie-
rigkeit, dass mögliche Ablehnungsreaktionen unterschiedlicher Leser-
schaften antizipiert und vorauseilend argumentativ aufgefangen werden 
müssen. Eine gute Mediatorin oder ein guter Mediator sollte demnach 
empirisch prüfen, ob die Totalverweigerung einer Partei anderen Par-
teien gegenüber nicht durch langanhaltende Erfahrungen begründet ist, 
beispielsweise wenn die Ansprüche dieser Partei tatsächlich von allen 
anderen Parteien nicht ausreichend respektiert wurden. Eine gute Me-
diation wird versuchen diesen Umstand zu benennen. Im Sinne von All-
parteilichkeit sollte sie allen Perspektiven zu Sichtbarkeit verhelfen. Ziel 
ist es, einen symmetrischen Zustand unter den Medianden herzustellen. 
Hierzu darf Kritik als Mediation weder vor starken Positionen einkni-
cken, noch darf sie versuchen es allen recht zu machen. Keinesfalls darf 
sie im Wunsch, Harmonie zu erzeugen, um jeden Preis nivellieren. Me-
diation darf sich nicht vor einer kritischen Auseinandersetzung mit ei-
ner mächtigen Partei scheuen. Ganz im Gegenteil, möchte eine Mediato-
rin oder ein Mediator von allen Seiten als Vermittler akzeptiert werden, 
dann bedeutet das, dass er oder sie auch allen Parteien kritisch gegen-
übertreten muss und sich damit letzten Endes auch potenziell von allen 
Seiten angreifbar macht.

Die Grenzen von Mediation liegen in der Bereitschaft der beteilig-
ten Parteien, die eigenen Bedeutungs- und Handlungshorizonte zu re-
flektieren und die besondere Schwierigkeit einer akademischen Media-
tion liegt darin, die Haltungen ihrer Leserschaft sensibel zu antizipieren. 
Die Bereitschaft zur Selbstreflexion ist stark von den Persönlichkeiten 
der Beteiligten anhängig. Bei Menschen mit defizitären interpersonellen 
Kompetenzen ist sie prinzipiell fragwürdig und insbesondere bei Gewalt-
täterinnen und Gewalttätern hochgradig anzuzweifeln. Wo Gewalttaten 

DAS SELBSTVERSTÄNDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


301

begangen wurden, ist die Möglichkeit der Mediation längst überschrit-
ten. So ist beispielsweise die Vorstellung, man könne ein emotional miss-
handeltes Kind mit einer erwachsenen Täterin oder einem erwachsenen 
Täter versöhnen, nicht nur anmaßend, sondern zudem gefährlich. Auch 
kann und sollte von zu Opfern gewordenen Menschen nicht verlangt 
werden, ihren Täterinnen oder Tätern zu vergeben. Menschen haben ein 
legitimes Recht auf ausgleichende Gerechtigkeit, und Schuldeingeständ-
nisse der Täterinnen und Täter sowie angemessene Bestrafung können 
als erster Ansatz von Wiedergutmachung begriffen werden. Mediation 
agiert, da sie der Prämisse der Freiwilligkeit der Teilnahme folgt, unter 
ganz anderen Voraussetzungen als Gerichte. Die fehlende Verfügungsge-
walt sollte aber nicht als Manko, sondern als Stärke begriffen werden. 
Etabliert als eine gesellschaftliche Praxis könnte Mediation die Lücke 
zwischen den gesellschaftlichen Repressionssystemen und dem weiten 
Feld des alltäglichen Erlebens gesellschaftlicher Ungerechtigkeiten fül-
len. Sie könnte zu einer herrschaftsfreien Institution der Zähmung von 
Herrschaftsansprüchen werden.

Der Verzicht auf Zwang wird aber auch Akteure dazu ermuntern, Me-
diation zur Bühne ihrer Herrschaftsansprüche machen zu wollen. Des-
wegen muss jede Mediatorin und jeder Mediator auch die Grenzen ih-
rer oder seiner persönlichen Werte wahren. Andere Weltanschauungen 
verstehen zu wollen, heißt nicht automatisch auch, diese zu akzeptieren. 
Gelingt es nicht Asymmetrie herzustellen oder geschieht es im Prozess, 
dass eine Mediatorin oder ein Mediator ihre oder seine persönlichen 
Grenzen durch eine der Parteien überschritten sieht, dann entsteht ein 
Dilemma. Die Mediation muss dann eine Entscheidung treffen. Entwe-
der sie setzt den Mediationsprozess fort, mit dem Ergebnis, einen mög-
licherweise in ihren Augen mageren Kompromiss zu erzielen, welcher 
aber vielleicht die grenzüberschreitende Partei zu einer gewissen Mäßi-
gung verpflichtet, oder aber sie lässt das Verfahren scheitern. Dann be-
steht auch die Möglichkeit zu einer ganz persönlichen Stellungnahme be-
züglich dieser Grenzüberschreitungen. An dieser Stelle muss Kritik zur 
Opposition übergehen.

7.4 Opposition und Mediation als Fluchtpunkte  
der Kritik

Es ist deutlich geworden, dass sich die Haltungen von Opposition und 
Mediation nicht ausschließen, dass es aber darum geht, sie bewusst und 
gezielt dann einzusetzen, wenn sie jeweils einen Beitrag leisten können. 
Mediation und Opposition können und müssen sich produktiv ergänzen. 
Sie können wohl niemals in Reinform ausgeführt werden, denn auch die 

OPPOSITION UND MEDIATION ALS FLUCHTPUNKTE DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302

Mediation muss im Mediationsprozess partiell und strategisch verschie-
dene Oppositionen beziehen. Mediation und Opposition können aber 
zu heuristischen Zwecken als Fluchtpunkte der Kritik differenziert wer-
den (Tabelle 1). Die oppositionelle Kritik ist abstrakt, sie adressiert all-
gemeine gesellschaftliche Prinzipien, während Kritik als Mediation kon-
krete lokalisierte Vorgänge in den Blick nimmt. Die oppositionelle Kritik 
bewahrt Abstand zum Gegenstand ihrer Kritik, da sie sonst nicht in der 
Lage wäre, jene Kontingenzen zu erkennen, die den Involvierten verbor-
gen bleiben. Die vermittelnde Kritik hingegen alterniert zwischen Nähe 
und Distanz: Nähe, um wirklich zu verstehen, was die Akteure tatsäch-
lich antreibt, und Distanz, um die Positionen im Gesamtbild sehen zu 
können. Opposition betrachtet den ideologischen, machtdurchdrunge-
nen oder anderweitig verblendeten Menschen und bedient dazu ein pas-
sendes Theorem, durch welches sie ihre Kritik als gerechtfertigt begrei-
fen kann. Mediation hingegen nimmt den lernfähigen Menschen in den 
Blick, um in erster Linie zu ergründen, wie und warum er durch seine 
lebensweltliche Eingebundenheit zu seiner spezifischen Auffassung ge-
langte. Im Gegensatz zur Opposition analysiert Mediation nicht Sub-
jektpositionen und Identitäten, sondern Beziehungen, also gegenseitig 
induzierte Subjektwerdungsprozesse, innerhalb derer alle Beteiligten 
gemeinsam dafür verantwortlich sind, wie sie als Subjekte emergieren.  
Mediation schaut deswegen weniger auf den Inhalt der Debatte als viel-
mehr auf das Verfahren der Vermittlung, die Statusbeziehungen und Um-
gangsweisen unter den Beteiligten. Es geht nicht nur um die Emanzipati-
on benachteiligter Gruppen, sondern auch darum, bestimmten Akteuren 
konkrete Verantwortung für umstrittene Verhältnisse oder notwendige 
Veränderungen zuzuschreiben. Sachverhalte werden nicht als matter of 
fact behandelt, sondern als werthaltige matter of concerns. Im Zentrum 
des Interesses steht nicht das Aufzeigen der Kontingenz von Wahrhei-
ten, sondern vielmehr die Frage, was an bestimmten Wahrheiten objek-
tivierbar ist, also was bezüglich der zur Debatte stehenden Thematiken 
als maßgeblich oder wichtig angenommen werden sollte. Kritik als Op-
position sieht Menschlichkeit unverwirklicht und wendet sich empört 
gegen die Kräfte, die sie korrumpieren. Kritik als Mediation hingegen 
sieht Verfehlungen des Menschlichseins und hofft mittels eines Verstän-
digungsprozesses Menschlichkeit zu befördern. Meditation vertraut da-
rauf, dass eine Person durch das Verständnis der Position des anderen 
auch die eigenen Werte relativiert. Nicht gemeinsame universelle Werte 
sind der Maßstab von Vermittlung, vielmehr muss der Charakter einer 
Beziehung erkannt werden, damit eine vermittelnde Dynamik in Gang 
gebracht werden kann. Vermittlung kann nur als ein praktischer, situ-
ierter Prozess geschehen. Mediation strebt nicht zwingend einen Kon-
sens an. Es genügt, wenn es lediglich gelingt, Kooperation zu befördern.

DAS SELBSTVERSTÄNDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


303

Opposition Mediation

abstrakt lokalisiert und konkret

Distanz alternieren zw. Nähe und Distanz

ideologischer Mensch lernfähiger Mensch

theoriegeleitet erfahrungsorientiert

Subjektpositionen, Identitäten Beziehungen

Emanzipation Verantwortung

Inhalt (Argumente) Verfahren (Status, Umgangsweisen)

Matter of fact Matter of concern

Kontingenz Was ist objektivierbar?

Menschlichkeit unverwirklicht Menschlich sein, versucht Menschlichkeit 
zu befördern

7.5 Erlernen von Kritik und Versöhnung 

Das soziale Umfeld spielt eine zentrale Rolle bei der Persönlichkeits-
entwicklung. Diese Erkenntnis kann als eine Aufforderung betrachtet 
werden, gesellschaftliche Bedingungen zu schaffen, in denen verständi-
gungsorientiertes Sprechen, respektvolle Kritik und selbstreflektieren-
des Verhalten eingeübt werden können. Ein gesellschaftliches System der 
Mediation kann die Bedingungen für die Selbstreflexion der Mitglieder 
innerhalb einer Gemeinschaft schaffen. Gelingende Mediation führt die 
Teilnehmenden in eine Wahrnehmung ihrer Stellung im Gefüge ihrer Ge-
meinschaft. Das Eigene erscheint im Spiegel des anderen, wenn den Par-
teien die Gegenseitigkeit ihrer sozialen Bedingtheit deutlich wird. Die 
daraus erwachsenden gemeinschaftsbildenden Effekte sind für die Be-
teiligten unmittelbar erlebbar.

Eine Gesellschaft ohne Streit und Meinungsverschiedenheiten kann 
nur als ein utopisches Schreckensszenarium erscheinen. Es wäre das ein 
gesellschaftlicher Zustand des Stillstandes, in dem keinerlei Weiterent-
wicklung möglich ist. Meinungsverschiedenheiten und verletzendes Ver-
halten werden sich niemals vermeiden lassen, aber Mediation strebt auch 
nicht nach Harmonie oder uneingeschränktem Konsens. Sie versucht 
nur, einen Rahmen für eine faire gewaltfreie Austragung von Konflikten 
zu schaffen. Dazu verlangt sie, dass alle Teilnehmenden zumindest eine 
gewisse Sensibilität für die jeweils anderen entwickeln. Wichtig ist, dass 

Tabelle 1: Fluchtpunkte der Kritik: Opposition und Mediation

ERLERNEN VON KRITIK UND VERSÖHNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304

die beteiligten Persönlichkeiten zu Reflexion, Versöhnung, Schuldeinge-
ständnissen und Verzeihen befähigt sind. All diese Fähigkeiten können 
innerhalb gelingender Mediationsprozesse als sinn- und gemeinschafts-
stiftend erlebt und trainiert werden. Kritik als Mediation arbeitet also 
nicht nur an der Befriedung und Verständigung innerhalb einer Gemein-
schaft, sie fördert langfristig auch die Fähigkeiten und Bereitschaft, sich 
auf derartige Prozesse einzulassen.

Aus der Tatsache aber, dass Mediationsprozesse wünschenswert sind, 
lassen sich keine Pflichten ableiten. Es kann keine Pflicht zur Versöh-
nung, Verständigung oder zum Verzeihen geben, genauso wenig, wie 
es wünschenswert ist, dass derartige Prozesse einklagbar gemacht oder 
rechtlich geregelt werden. Persönliche Weiterentwicklung kann nicht 
verordnet werden, sie muss erlebt und im Erleben als wertvoll, erleich-
ternd oder wohltuend empfunden werden. Allein so kann sich ein freier 
Wunsch nach persönlicher Weiterentwicklung fortentwickeln. Dies ist 
ein wichtiges Argument gegen Visionen von umfassender verordneter 
Regulierung, die etwa versuchen würde, wünschenswertes Verhalten zu 
belohnen und Schlechtes zu sanktionieren. Notwendigerweise müssen 
bei Zwangsregulierungen die Bewertungskriterien festgeschrieben wer-
den. Das ist problematisch, weil diese Kriterien dann selbst nicht mehr 
zur Debatte stehen. Dieser Umstand fordert dann bestimmte Persönlich-
keitstypen (Kap 3.7 u. 3.8) geradezu heraus, sich zu Wächtern zu erhe-
ben. Auf dieser Basis kann sich kaum soziales Lernen entwickeln, eher 
soziale Kontrolle mit entsprechenden Abwehrmechanismen. Mediation 
als gesellschaftliche Institution darf demnach niemals repressiv sein. 

Neben der in Kapitel 7.3 beschriebenen Begründung von Kritik als 
Mediation durch die Tatsache, dass Konflikte niemals rationale Mei-
nungsdifferenzen sind, sondern in der Regel auf Wertkonflikten basieren, 
lässt sich nun eine zweite Begründung von Kritik als Mediation erken-
nen. Mediation bezieht ihre Berechtigung aus der Tatsache, dass Erfah-
rungen zwar abwärts-, nicht aber aufwärtskompatibel sind. Eine Person, 
die die Erfahrung gemacht hat, dass soziale Beziehungen durch Versöh-
nung gesunden, hat erlebt, wie der quälende Druck von Scham- und 
Schuldgefühlen verblasst. Sie kann sich an diese Gefühle erinnern und 
deswegen auch nachvollziehen, dass sich andere Menschen aus Angst vor 
diesen Gefühlen vehement davor scheuen, sich selbst und anderen ge-
genüber Schuld einzugestehen. Um Schuld eingestehen zu können, muss 
man zur Scham fähig sein. Die Tatsache aber, dass Scham schmerzhaft 
ist, macht Schamempfinden zu der Eigenschaft, die einen Menschen mo-
ralisch ansprechbar macht. »Die Scham ist selbstbezogen, aber deswe-
gen nicht egoistisch, denn wer Schamgefühl besitzt, hält die Ehre und 
Würde der anderen für ebenso achtenswert« (Lotter 2012: 194). Dieje-
nigen aber, die sich vor ihrer eigenen Scham verschließen, werden auch 
keine Schritte der Versöhnung gehen. Ebenso werden diejenigen, die sich 

DAS SELBSTVERSTÄNDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


305

niemals die Schuld eins Vergehens eingestehen, auch niemals anderen 
verzeihen können. Wem Erfahrungen der Versöhnung fehlen oder wer 
schlechte Erfahrung mit unversöhnlichen Menschen gemacht hat, der 
wird vielleicht sogar die Möglichkeit von Versöhnung generell in Fra-
ge stellen. Ein gesellschaftliches System der Mediation kann sich unter 
diesen Voraussetzungen nicht wie ein Rechtssystem als Aufsichts- und 
Schutzsystem legitimieren. Mediation kann Konflikten nicht mit dem 
Anspruch auf ausgleichende Gerechtigkeit begegnen. Es kann nicht in 
Modi wie Verurteilung, Ahndung und Genugtuung funktionieren. Ein 
System der Mediation basiert auf der Freiwilligkeit und Aufrichtigkeit 
gegenseitigen Aufeinanderzugehens und hierzu gehören auch die Freiwil-
ligkeit und Aufrichtigkeit von Schuldeingeständnissen und Verzeihung. 
Mediation ist notwendig damit Menschen, die keine Erfahrung mit Ver-
ständigung haben, diese erleben können.

7.6 Kurzfazit: Kritik im transaktionalen  
beherbergenden Raum

Kritik als Mediation begründet sich demnach in erster Linie in der 
Erkenntnis, dass Denken und Handeln evident emotional und wert-
bezogen sind und zweitens in der Tatsache, dass Erfahrungen, da-
mit sie nachhaltig handlungsleitend werden können, nicht theoretisch 
vermittelt werden können, sondern praktisch erlebt werden müssen. 
Der kritische Personalismus versteht Gemeinschaften als lebendige As-
soziationen. Zusammen bewohnen die Beteiligten einen gemeinsam 
hervorgebrachten Raum sozialer Positionen, dem niemand einfach 
entkommen kann und aus dem auch niemand ohne Weiteres ausge-
schlossen werden darf. Diese Vorstellung kann im Begriff eines trans-
aktionalen, beherbergenden Raumes gefasst werden. Eine hierzu pas-
sende Vorstellung von Gemeinschaft darf weder der Gemeinschaft das 
Primat über die Individuen geben noch vice versa. In der Perspektive 
eines kritischen Personalismus erscheinen beide als gleichberechtigt. 
Einzelpersonen dirigieren sich in gegenseitiger Abgrenzung zueinan-
der auf ihre jeweiligen gesellschaftlichen Plätze und es gilt die Art und 
Weise zu untersuchen, wie diese Platzzuweisungen zustande kommen. 
Ein kritischer Personalismus untersucht diese sozialräumlichen Allo-
kationen auf resultierende Asymmetrien. Er rettet die Bedeutung der 
menschlichen Würde als Voraussetzung der personalen Anerkennung, 
stellt sich aber auch der Aufgabe, die Grenzen angemessenen Verhal-
tens kritisch zu diskutieren. Er ist ein ›Personalismus‹ in Anerken-
nung der Tatsache, dass jede und jeder einen Platz im sozialen Gewe-
be einer Gemeinschaft einnimmt und damit die Gemeinschaft ebenso 

KURZFAZIT: KRITIK IM TRANSAKTIONALEN BEHERBERGENDEN RAUM

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306

konstituiert wie seine oder ihre Identität von der Gemeinschaft abhän-
gig ist. ›Kritisch‹ ist diese Perspektive, weil sie es für notwendig ansieht 
zu sehen, dass es in allen sich lokalisierenden Gemeinschaften Kräfte 
gibt, die darauf hinarbeiten, in dieses Gewebe Asymmetrien entweder 
hineinzuweben oder bestehende Muster der Ungleichheit zu verstär-
ken, sodass Gemeinschaft auch zu Herrschaft und Mitgliedschaft zur 
Bürde werden kann.	

DAS SELBSTVERSTÄNDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


307

8. Der Wille zur Verantwortung  
und die Freiheit

»Freiheit ist das, was wir mit dem tun, was 
uns angetan wird.« 

(Jean Paul Sartre1)

Der Wille zur Verantwortung ist die jedem individuellen Menschen je-
weils eigene Bereitschaft zur Sorge für sich selbst und zur Gemeinwohl-
orientierung. Diese Bereitschaft gibt es nicht allein deswegen in so vielen 
unterschiedlichen Ausprägungen, weil das Gemeinwohl unterschiedlich 
verstanden werden kann, sondern auch, weil jede Einzelperson ihre Fä-
higkeit zu Mitgefühl und Wahrnehmung der Bedürfnisse anderer Perso-
nen in ganz unterschiedlicher Weise entwickelt. Zudem hat jede Person 
ganz eigene Wege sich selbst wahrzunehmen und für das eigene Wohlbe-
finden zu sorgen. ›Persönlichkeit‹ bezeichnet das Verhältnis einer Person 
zu sich selbst und zu anderen, während ›Personalität‹ zudem den Lebens-
weg und die erreichte gesellschaftliche Stellung einschließt.

Die Variationsbreite unter Personen ist unendlich groß. So mag eine Per-
son an einer möglichst libertären Vergesellschaftung interessiert sein. Sie 
bevorzugt vielleicht eine politische Führung, die im Sinne eines Nachwäch-
terstaates unser Leben nur dort regelt, wo wir uns nicht selbstverantwort-
lich schützen können. Ihr Wille zur Verantwortung wird sich vielleicht auf 
den Bereich ihrer nächsten Beziehungsverhältnisse konzentrieren, weil sie 
hier unmittelbar eine Verantwortung spürt, etwa für die Familie oder den 
Arbeitsplatz. Darüber hinaus wird sie sich wahrscheinlich noch für die 
Einhaltung von Gesetzen, ihre Steuerzahlungen oder ihren Beitrag zu de-
mokratischen Wahlen verantwortlich fühlen. Andere Personen wiederum 
haben ein deutlich weiter reichendes Interesse an Vergemeinschaftung und 
empfinden eine Verpflichtung zur Ausrichtung ihres Lebens an grundle-
genden Werten des sozialen Miteinanders. Sie experimentieren vielleicht 
mit gemeinschaftlichen Wohn- oder Wirtschaftsformen und werden von 
staatlichen Stellen auch eine Förderung gemeinnütziger Initiativen erwar-
ten. Jede Person hat eine ganz eigene Haltung und insgesamt ist Gemein-
schaft dadurch grundlegend divers. Der individuelle Wille zur Verant-
wortung entsteht transrational. Das heißt, er ist kein konsistentes System 
begründeter Ansichten, sondern entwickelt sich in Auseinandersetzung mit 
den Herausforderungen des Lebens. Er wird überhaupt nur selten be-
gründet, häufiger aber auf Nachfrage verteidigt. Dabei können meist nur 

1		  Dieses Zitat wird Sartre zugeschrieben, lässt sich in seinem Werk aber nicht 
verorten.

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308

einzelne Begründungszusammenhänge der eigenen Weltorientierung expli-
ziert werden. Der Wille zur Verantwortung wird weniger rational entwor-
fen, als dass er in erster Linie gelebt und empfunden wird.

Um tatsächlich Verantwortung zu übernehmen, ist es weder notwen-
dig noch möglich, sie umfassend rational zu reflektieren. Verantwor-
tung erfordert nicht mehr und nicht weniger als Selbsttranszendenz als 
eine Fähigkeit, sich wiederholt in einem größeren gesellschaftlichen Kon-
text zu betrachten. Dabei können versuchsweise verschiedenste Welt-
bilder dieses größere Ganze repräsentieren, etwa ökonomische Vorstel-
lungen selbstregulierender Märkte als Wohlstandsgaranten, religiöse 
Vorstellungen, esoterische Kosmologien, aber auch verschiedenste poli-
tische Theorien oder implizite Menschenbilder, wie etwa ein Sozialdar-
winismus. Selbsttranszendenz geschieht nicht rational als ein Über-die-
se-Ideen-nachdenken, sondern assoziativ in inspirierten Momenten der 
entspannten Kontemplation, weswegen das in dieser Arbeit auch mit Spi-
ritualität verglichen wurde (Kap. 3.5). Unternimmt eine Person derarti-
ge Versuche, dann wird sie wiederholt und immer wieder neu von den 
verschiedensten Ideen über das Soziale affiziert werden. Nur so hat eine 
Person die Möglichkeit, ihre durch Sozialisation erworbenen Auffassun-
gen aktiv zu prüfen, zu korrigieren und zu qualifizieren. In dem Maße, 
in dem sie das tut, nimmt sie selbstgeführt Einfluss auf ihre Persönlich-
keitsentwicklung und übernimmt Verantwortung. Auf lange Sicht entwi-
ckelt sie so eine ganz eigene Haltung von Verantwortlichkeit. Diese Ein-
schätzung hat Konsequenzen für das Verständnis liberaler Demokratie.

8.1 Persönlichkeit und Freiheit

Das Recht auf freie Entfaltung der Persönlichkeit ist in Deutschland 
Teil der grundgesetzmäßig garantierten Würde des Menschen. Wenn 
ein Individuum aber seine Persönlichkeit nicht aus sich alleine heraus 
entwickeln kann, sondern dabei im Wesentlichen auf die Gemeinschaft 
angewiesen ist, wie lässt sich dann Freiheit verstehen? Es muss dies eine 
Freiheit sein, die sich in Gemeinschaft vollzieht. Diese Erkenntnis gab 
nicht nur den Kommunitaristen Anlass, den liberalen Freiheitsbegriff 
in Frage zu stellen. Auch der liberale Freiheitsbegriff selbst ist spätes-
tens seit John Stuart Mill (2014[1859]) keine Idee grenzenloser Selbst-
entfaltung, denn die Freiheit des einen muss an der Freiheit des ande-
ren ihre Grenze finden. Das Problem dieses Freiheitsbegriffes ist aber, 
dass man nicht davon ausgehen kann, dass diese Grenze von allen Men-
schen ohne weiteres gewahrt wird. Wo die Freiheit anderer verletzt wird, 
darf und muss Freiheit legitimerweise reglementiert werden und so er-
scheint automatisch eine rechtsstaatliche Regulierung notwendig. Damit 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


309

diese Regulierung aber nicht zusätzliche Ungerechtigkeiten bewirkt, hat 
John Rawls (1973) dem Freiheitspostulat in seiner Theorie der Gerech-
tigkeit unterschiedliche Prinzipien zur Seite gestellt, die die Schwächeren 
schützen sollen. Da Individuen ungleiche Voraussetzungen zur Verwirk-
lichung ihrer Freiheit haben und es seiner Auffassung nach niemals ge-
lingen wird, alle Ungleichheit aus der Welt zu schaffen, kann Gerechtig-
keit nicht allein auf dem Postulat absoluter Gleichheit de jure aufbauen. 
Vielmehr müssen sozioökonomische Ungleichheiten reguliert werden. 
Rawls zufolge soll Ungleichheit nur dann als gerechtfertigt angesehen 
werden, wenn von den gesellschaftlichen Regulierungen die Schwächs-
ten am meisten profitieren (Differenzprinzip). Demnach sollen gesetzli-
che Regelungen den Nutzen für die Schwächsten maximieren (Minimax-
prinzip). Im Sinne der Chancengleichheit muss ein Ausgleich organisiert 
werden. Sicherlich hat diese Konzeption zu zunehmender Gerechtigkeit 
beigetragen, doch hat sie auch Kritiken erfahren, denen hier zwei Inspi-
rationen entnommen werden sollen.

Die kommunitaristische Kritik

Die erste Inspiration beziehen wir aus der kommunitaristischen Kritik 
an Rawls Konzeption. Demnach sind derartige Ideen des sozialen Aus-
gleichs generell mit der libertären Vorstellung eines vollkommen unge-
bundenen Selbst, zu der sich Rawls bekennt, unvereinbar. Michael San-
del (1993[1984]) zufolge können die von Rawls konzipierten Subjekte 
definitionsgemäß keinen Gemeinschaftssinn empfinden. Nichts könn-
te sie jemals dazu veranlassen ein Ausgleichsprinzip einzuführen. Auch 
Charles Taylor (1988: 188ff.) kritisiert Rawls Vorstellung von Freiheit, 
weil er diese allein in der Abwesenheit äußerer Zwänge verwirklicht 
sieht. Taylor präzisiert die von Isaiah Berlin vorgeschlagene Unterschei-
dung zwischen ›positiver‹ und ›negativer‹ Freiheit dahingehend, dass er 
in unterschiedlichen Vorstellungen von Freiheit verschiedene Möglich-
keiten- und Selbstverwirklichungskonzepte in unterschiedlichen Kombi-
nationen verwirklicht sieht. Er plädiert dafür, soziale Organisation nicht 
nur als Einschränkung von Freiheit durch Zwänge zu betrachten. Es 
müsse auch bemerkt werden, dass sich Individuen vielfach, etwa durch 
strenge Glaubensinhalte, selbst in ihrer Freiheit einschränken. Taylor zu-
folge kann nur derjenige seine ihm freiheitlich gewährten Möglichkeiten 
(Abwesenheit äußerer Hindernisse) tatsächlich auch wahrnehmen, der 
sich selbst bis zu einem gewissen Grade selbst erkannt hat (sich von in-
neren Barrieren freigemacht hat). Damit führt Taylor seine Überlegungen 
recht nahe an Fragen der Persönlichkeit heran. Er betont, wie wichtig 
Selbstreflexion für die Verwirklichung von Freiheit ist. Die inneren Bar-
rieren des Menschen werden durch Sozialisierung etabliert und bilden 

PERSÖNLICHKEIT UND FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310

den Kompass zur Vermessung des Freiheitsempfinden. So gelangt Tay-
lor zu einer zweischneidigen These: »Das Subjekt selbst kann in der Fra-
ge, ob es selbst frei ist, nicht die letzte Autorität sein, denn es kann nicht 
die oberste Autorität sein in der Frage, ob seine Bedürfnisse authentisch 
sind oder nicht, ob sie seine Zwecke zunichte machen oder nicht« (Tay-
lor 1988: 125). Bei Taylor erhält die Gemeinschaft das Primat über das 
Individuum. Da Menschen ihre Wünsche aus ihrer sozialen Prägung be-
ziehen, können sie sich gar nicht aus sich selbst heraus befreien. Dem-
nach ist die liberale Freiheit eine Illusion. Das Individuum kann nach 
Taylor allein durch soziale Praktiken, die zur Befreiung etabliert wurden, 
frei werden, weil »Freiheit darin besteht, uns selbst gemäß diesem kano-
nischen Typus kollektiv zu regieren« (Taylor 1988: 127). Dieser Kritik 
lässt sich also ein Hinweis auf soziale Ermöglichungsbedingungen von 
Freiheit entnehmen; auf die Notwendigkeit freiheitlicher Institutionen. 
Dazu ist es aber nicht notwendig Taylors Einschätzung bezüglich der in-
dividuellen Möglichkeiten zur Selbstbefreiung zu teilen.

Die Kritik einer deskriptiven Ethik

Die zweite Inspiration erhalten wir von der kritischen Würdigung der 
Rawlschen Theorie durch Amartya Sen (2010: 80ff.). Sen hält Rawls 
Versuch, theoretisch klären zu wollen, unter welchen Bedingungen Ent-
scheidungen im Sinne der Förderung von Gerechtigkeit gefällt werden 
müssen, für zu rationalistisch. Rawls zufolge muss man sich vorstellen, 
sich in einer Art Urzustand zu befinden, in dem man nicht weiß, welche 
Stellung man später einmal in einer Gemeinschaft einnehmen wird. Aus 
dieser Position heraus sei man automatisch unparteiisch und so gelan-
ge man dann ganz natürlich zu den von ihm entworfenen Prinzipen der 
Differenz und des Minimax. Diese Gerechtigkeitsprinzipien sind Sen zu-
folge aber keineswegs so universell, wie Rawls behauptet. Es sind weite-
re Gerechtigkeitsprinzipien denkbar, die ebenso als unparteiisch gelten 
können. So könnte ebenfalls für einen effektiven Einsatz von Ressour-
cen, ökonomische Gleichheit oder das Recht auf die Früchte der eige-
nen Arbeit argumentiert werden (ebd.: 85). Sen zufolge lässt sich kein 
allgemeingültiges Gerechtigkeitsprinzip entwickeln. Gerechtigkeit lässt 
sich nicht theoretisch bestimmen, vielmehr sollte man den Blick auf tat-
sächlich empirisch feststellbare politische Hindernisse richten, die Un-
gleichheiten entstehen lassen. So gäbe es häufig Differenzen zwischen 
den Chancen, die allen Personen in einer Gesellschaft durch Freiheits-
rechte formell zugestanden werden, und den Chancen, die einzelnen 
Personen und Personengruppen tatsächlich offenstehen. Der Blick fällt 
dann nicht nur transzendentaltheoretisch darauf, wie Institutionen und 
Regeln vollkommen gerecht gestaltet werden können, sondern in einer 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


311

komparativen Perspektive darauf, was tatsächlich verwirklicht ist und 
ob es vielleicht in einem konkreten Fall bessere Regeln geben könnte. In 
dieser Perspektive ist es unmöglich zu bestimmen, wie der gesellschaft-
liche Idealfall aussehen müsste, vielmehr wird es immer nur verbesse-
rungswürdige Zustände geben. Nach Sen (2002) kann es auch niemals 
totale Freiheit geben, sondern immer nur eine Entwicklung zur Freiheit 
hin. Freiheit kann nicht angeordnet oder durch gerechte Institutionen 
gewährleistet werden, sondern sie muss sich in tatsächliches Verhalten 
transformieren. Dies kann nur durch einen gesellschaftlichen Prozess der 
sukzessiven Annäherung erreicht werden, innerhalb dessen bestehende 
Institutionen und deren verhaltenswirksame Effekte einer beständigen 
Kritik unterzogen werden. Diese Kritik kann sich nicht an transzenden-
talen Entwürfen orientieren, sondern hat die zur Debatte stehenden An-
sprüche und Vorschläge der Beteiligten zu vergleichen.

Sen (2010: 138) plädiert für eine »Kampagne für den öffentlichen Ge-
brauch der Vernunft« und argumentiert für die Bildung aktualitäts- und 
themenbezogener demokratischer Öffentlichkeiten als Sphären der Aus-
handlung aktueller Fragen von Gerechtigkeit. Seiner Meinung nach kön-
nen Institutionen einer Gesellschaft immer nur in dem Maße verändert 
werden, in dem auch Verhaltensveränderungen ihrer Mitglieder zu er-
warten sind. Eine auf Gerechtigkeit und Freiheit ausgerichtete Legisla-
tive steht demnach in einem Zwangsverhältnis zu tatsächlichen Verhal-
tensweisen, etwa der Bereitschaft Schlupflöcher gesetzlicher Regelungen 
zu nutzen, was wegen der Findigkeit derartigen Verhaltens judikativ im-
mer nur mangelhaft geahndet werden kann. Diese Erkenntnis spiegelt 
sich in der prominenten, von Ernst-Wolfgang Böckenförde (1991[1967]: 
111) gestellten Frage wider: »Woraus lebt der Staat, worin findet er die 
ihn tragende, homogenitätsverbürgende Kraft und die inneren Regulie-
rungskräfte der Freiheit, deren er bedarf«? Böckenfördes Auffassung, 
dass der liberale Rechtsstaat seine eigenen Grundlagen nicht garantie-
ren kann, ist sprichwörtlich geworden.

8.2 Mediation und der Rechtsstaat

Beide Inspirationen zusammengenommen, die einer Freiheit ermögli-
chenden Gesellschaft und die einer niemals erreichbaren vollkomme-
nen Freiheit, erlauben es, den nach Freiheit strebenden einzelnen Men-
schen in der Gemeinschaft zu erkennen. Als Dialektik des Selbst trägt 
er in sich einen Widerstreit zwischen Anpassung und Selbstbehauptung. 
Bedingt kann er Quelle seiner eigenen Befreiung werden, doch bedarf es 
für seinen Selbsterkenntnisprozess der Unterstützung der liberalen Ge-
meinschaft. Nicht umsonst ist politische Bildung ein zentraler Baustein 

MEDIATION UND DER RECHTSSTAAT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312

liberaler Öffentlichkeiten. Diese darf sich aber nicht in der Vermittlung 
von Wissen über Institutionen und Regeln erschöpfen. Dass liberale De-
mokratien nicht alleine aus ihrer Verfasstheit heraus bestehen können, 
rückt ins öffentliche Bewusstsein mit zu erwartender Regelmäßigkeit, 
etwa wenn Wertedebatten initiiert werden oder der Ruf nach einer deut-
schen Leitkultur laut wird. Während den einen diese Debatten als autori-
tative Versuche der Gleichschaltung erscheinen, spiegelt sich für andere 
darin der Wunsch nach einer fehlenden gemeinschaftsbildenden Kraft. 
Diese Debatten werden ebenso regelmäßig eindimensional, wenn nicht 
bedacht wird, dass Gemeinschaften immer notwendig divers und mei-
nungsplural sein werden. Gemeinschaft lässt sich nicht über das definie-
ren, was allen Mitgliedern gemeinsam ist, wohl aber über die Umgangs- 
und Verfahrensformen, mit denen Differenzen verhandelt werden.

Versteht man Befreiung als Entlassung aus strukturellen Machtver-
hältnissen, dann hat das zwangsläufig eine Pluralisierung von Lebens-
formen und Werthaltungen zur Folge. Wenn sich aber in einer sich zu-
nehmend differenzierenden Gemeinschaft nicht gleichzeitig auch die 
Kompetenz zur Verständigung und Aushandlung von Konflikten weiter-
entwickelt, dann droht gesellschaftliche Polarisierung und der Rückfall 
in autoritative Strukturen. Mediation lässt sich als eine demokratietheo
retische Antwort auf diese Problematik verstehen (Zillessen 2005). Im 
Gegensatz zum klassischen bürgerlichen liberalen Rechtsstaat schützt ein 
moderner sozialer Rechtsstaat die Freiheit seiner Bürgerinnen und Bür-
ger nicht mehr allein vor staatlichen oder fremdparteilichen Eingriffen, 
er versteht sich darüber hinaus als ein beteiligender Staat, der innerhalb 
eines rechtlichen Rahmens zu Teilhabe befähigt und damit auch eine le-
bendige Kultur der Debatte über die Rechtsgrundlagen und entsprechen-
de Innovationen ermöglicht (Hoffmann-Riem 2001). Es gibt Anzeichen 
dafür, dass der klassische Rechtsstaat den heutigen Ansprüchen nicht 
mehr gewachsen sein könnte. Hintergrund ist nicht nur ein sich ausdif-
ferenzierender Wertepluralismus, der durch die zunehmende Individua-
lisierung der Lebensstile und insbesondere die Einflüsse der Globalisie-
rung entsteht und naturgemäß zu einer Zunahme von Streitfällen führt 
(ebd.; Mähler 2005). Hinzu kommt, dass die oft langwierigen Gesetzge-
bungsverfahren kaum noch der Dynamisierung globaler Entwicklungen 
sowie der sich selbst immer schneller überholenden Informations- und 
Wissensproduktion folgen können. Resultat ist eine nicht mehr über-
schaubare Gesetzesflut, die Missbrauch, unkontrollierte Nichtbeachtung 
oder Entrechtlichung befördert. Zu diesen zeitgenössischen Entwicklun-
gen gesellt sich auch noch ein prinzipieller Kritikpunkt. Nicht erst seit 
dem modernen Wertepluralismus entsprechen Gerichtsverfahren nicht 
immer dem Gerechtigkeitsempfinden der Beteiligten oder dem weiteren 
gesellschaftlichen Empfinden. Rechtsentscheidungen erfordern einen au-
toritativen Schiedsspruch im Sinne eines Konditionalprogrammes, das 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


313

nur Wenn-Dann-Entscheidungen zulässt (Hoffmann-Riem 2001). Allein 
wenn bestimmte Tatbestandselemente vorliegen, können auch Rechts-
folgen abgeleitet werden. Dies erfordert eine binäre Entscheidung zwi-
schen ›schuldig‹ und ›unschuldig‹, wobei ein drittes, etwa ein ›sowohl 
als auch‹ oder ein ›in gewissem Maße‹, ausgeschlossen ist. Nicht immer 
aber ist das, was in einem Fall justiziabel ist, auch zwangsläufig das, was 
die Beteiligten als den Kern ihres Dissenses ansehen und die Folgen der 
Entscheidung befrieden nicht zwangsläufig auch den zugrundeliegen-
den Konflikt. Auch deswegen bieten sich außergerichtliche Verfahren der 
Mediation als »visionäre Antwort auf die Krise des traditionellen Sys-
tems« an (Mähler 2005: 98).

Bei außergerichtlichen Verfahren besteht aber immer das Risiko, 
dass Macht-, Kompetenz- und Wissensasymmetrien die Verhandlun-
gen prägen und die getroffenen Vereinbarungen ungerecht sind, etwa 
weil eine Partei wegen Kompetenzmangel unterliegt. Deswegen benö-
tigen außergerichtliche Verfahren nicht nur eine rechtliche Rahmung, 
sondern auch eine vermittelnde Instanz – eine Mediation. Diese wacht 
über die Verfahrensgerechtigkeit, befördert die chancengerechte Offen-
legung der Interessen und trägt darauf aufbauend zur Entwicklung ge-
eigneter Ausgleichs- oder Optimierungsmaßnahmen bei. Hierzu wur-
den auf EU-Ebene, wie auch auf Ebene der Nationalstaaten, gesetzliche 
Rahmenbedingungen für außergerichtliche Güteverfahren eingeführt; 
in Deutschland das Bundesgesetz über Mediation in Zivilrechtssachen 
oder das Gesetz zur Förderung der außergerichtlichen Streitbeilegung 
(Berger & Ukowitz 2005). Im sozialen Rechtsstaat hat das Gesetz dem-
nach ein doppeltes Gesicht (Mähler 2005). Einerseits übernimmt es eine 
Schutzfunktion für den Schwachen gegenüber ungerechter Behandlung, 
auf der anderen Seite gewährt es einen Rahmen zur Ermöglichung inter-
personeller Vereinbarungen. Ersteres entspricht dem Anspruch der ›nega-
tiven Freiheit‹, also einer Freiheit vor Repression; Letzteres der Idee einer 
›positiven Freiheit‹ im Sinne der Rechtsschöpfung. Konfligierende Partei-
en können einen Rahmen zur gegenseitigen Anerkennung von Ansprü-
chen oder für zukünftige Kooperationen entwerfen und diesen als rechts-
verbindliche Vereinbarung festschreiben. Auf diese Weise können sie sich 
gegenseitig die Verwirklichung ihrer jeweiligen Interessen ermöglichen. 
Mediation ist ein geeignetes Mittel Konfliktparteien zu solchen Verein-
barungen zu führen. Dabei verschieben sich die Ansprüche gegenüber 
dem, was in juristischen Auseinandersetzungen angestrebt wird. »An-
stelle der Vergangenheitsbewertung nach Kriterien von richtig und falsch 
tritt die Zukunftsgestaltung nach Kriterien von Möglichem, Notwendi-
gem und Wünschenswertem« (ebd.: 100). Mediation hat selbstverständ-
lich die zwingenden gesetzlichen Normen zu wahren. Auf diese Weise ist 
Mediation mit gegenüber den Gerichten komplementären Zuständigkei-
ten im bestehenden Rechtssystem eingebettet (Berger & Ukowitz 2005). 

MEDIATION UND DER RECHTSSTAAT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314

Aber Mediation beschränkt sich nicht nur auf den Bereich der Vertrags-
gestaltung oder der außergerichtlichen Schlichtung. Hans-Georg Mähler 
(2005) warnt davor, sie als vorgelagerte Instanz der eigentlichen, höher-
wertigen Instanz der Gerichtsbarkeit zu betrachten. Vielmehr müsse im 
Einzelfall die prozedurale Kompetenz der Verfahren darüber entschei-
den, welches Verfahren zum Einsatz kommen soll. 

In ihrer zukunftsgestaltenden Funktion kann Mediation darüber hi-
naus in vielen interpersonellen Konflikten, bspw. in Beziehungen, Fa-
milien oder Nachbarschaften, zum Zweck der Verständigung und Ge-
meinschaftsentwicklung eingesetzt werden. Mediation kann sich also 
vielfältigen Dissensbeziehungen und vor allem auch sensiblen Streitfra-
gen zuwenden. Damit sollte deutlich sein, dass für Mediationsprozes-
se die Qualität der Kommunikation von allerhöchster Bedeutung ist. 
Mediation ist damit nicht nur Mittel, Freiheiten zu generieren, sondern 
auch Lern- und Ausbildungsort von zur Freiheit befähigten Individuen.

8.3 Persönlichkeitsbildung durch Mediation

Allein die tatsächlich praktizierte Kultur der Kommunikation kann ein 
Erleben von Gemeinschaft, Gerechtigkeit und intersubjektiven Verbind-
lichkeiten ermöglichen (Dewey 1996[1927]). Die Tatsache, dass mensch-
liche Beziehungen immer asymmetrisch sind, macht kritische Vermitt-
lung notwendig. Die beteiligten Persönlichkeiten sind nicht immer fähig, 
aus sich selbst heraus eine verständigungsorientierte Kultur der Ver-
handlung, Vereinbarung und demokratischer Entscheidungen hervor-
zubringen. Eine einzelne unkooperative Person genügt, um einen grö-
ßeren Verständigungszusammenhang scheitern zu lassen und Personen 
mit Herrschaftsanspruch können versuchen, Diskurse zu dominieren. 
Aus diesen Gründen ist es wichtig, dass Mediation kritisch ist und ver-
sucht, Verfahrensgerechtigkeit zu gewährleisten. Eine Mediation, die Do-
minanzverhältnisse nicht wahrnimmt und auszugleichen versucht, kann 
nicht zu gerechten Vereinbarungen führen (Mähler 2005). Asymmetrie 
ausgleichende Mittel können beispielsweise sein, Fragen zu stellen, Ge-
sagtes zu paraphrasieren oder die erarbeiteten Lösungsvorschläge zu-
sammenzufassen. Dabei muss immer in Hinblick auf die Verstehensleis-
tungen der Parteien interpretiert werden.

Wenn eine kritische Mediation im Falle deutlicher Machtgefälle oder 
Ungleichheit die unterlegene Position stärkt, dann wird sie damit nicht 
automatisch parteiisch. Sie wird vielmehr überparteilich in dem Sinne, 
als dass sie die Qualität der Beziehungen betrachtet und diese den Betei-
ligten vergegenwärtigt. Begreift man Beziehungen als etwas, für das bei-
de Parteien verantwortlich sind, dann ist dies ein Handeln im Sinne eines 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


315

gemeinsamen Interesses. Beziehungen werden von den beteiligten Partei-
en gemeinsam hervorgebracht. Wenn die Qualität einer Beziehung das 
Zusammenleben nachhaltig beeinflusst, dann müssten alle an einer Ver-
besserung der Beziehung interessiert sein. Eine Thematisierung der Be-
ziehungsebene stellt aber hohe Ansprüche an die Mediation, denn dies 
verlangt geschultes Beobachtungsvermögen und differenzierte Sprach-
kompetenz, um auf einer sekundären Ebene, unterhalb des inhaltlich 
Gesagten, das Beziehungsgefüge erkennen zu lassen (Watzlawick, Be-
avin & Jackson 1972). Schließlich müssen auch die Medianden die 
Thematisierung ihrer Beziehung zulassen. Fehlt einer Person die hier-
für notwendige Offenheit, dann wird sie dazu neigen, dies als Bedro-
hung oder gar Aggression und damit als Parteilichkeit der Mediation 
wahrzunehmen.

Mediation fordert von den Beteiligten, dass sie sich für die Position 
des anderen öffnen und dass sie ein Stück weit aus der eigenen Position 
heraustreten. Derartige Selbsttranszendierung ist aber nur durch Selbst-
reflexion und Kritikfähigkeit möglich. Sie ist also von den Persönlichkei-
ten der Beteiligten abhängig, welche wie gesagt zu weiten Teilen von den 
sie umgebenden sozialen und kulturellen Bedingungen geprägt wurden. 
Welche Persönlichkeiten eine Gesellschaft hervorbringt ist wesentlich 
von der herrschenden Debattenkultur abhängig und gelingende Media-
tion, von verantwortungsbewussten und gut ausgebildeten Mediatorin-
nen und Mediatoren, kann der Schlüssel zur Verbesserung der Streitkul-
tur und der Konfliktlösungskompetenz einer Gesellschaft sein.

8.4 Die Dialektik des Selbst als Rahmen der Freiheit

Wird eine Person von ihren persönlichen Leidenschaften beständig an 
den Rand des sozial akzeptablen oder gesetzlich erlaubten Verhaltens 
geführt, dann neigt sich das spannungsvolle Verhältnis der Dialektik 
ihres Selbst ungleichgewichtig der Selbstbehauptung zu. So mag eine 
Person vielleicht ein großes Ungerechtigkeitsbewusstsein haben, aber 
gleichzeitig fest davon überzeugt sein, dass man es in diesem Leben so-
wieso niemals allen Menschen gleichermaßen recht machen kann. Sie 
folgert daraus vielleicht die Einsicht, dass moralisches Verhalten so-
wieso unmöglich ist und sie sich deswegen allerlei Randgänge erlau-
ben kann. Die rationale Rechtfertigung dieser Haltung verschleiert die 
Tatsache, dass dies Ausdruck der Persönlichkeitsstruktur dieser indivi-
duellen Person ist. Sie mag vor sich und anderen behaupten, besonders 
konsequent die ihr zustehenden Freiheiten zu nutzen, und die Zustim-
mung oder Ablehnung dieser Haltung durch andere wird sie entweder 
bestätigen oder ein Stück weit von diesem Weg abbringen. Kann sich 

DIE DIALEKTIK DES SELBST ALS RAHMEN DER FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316

eine Person, die in dieser Weise die Sozialität des Lebens verleugnet, aber 
tatsächlich frei fühlen? 

Eine Person, die keine Gesetze verletzt, aber wissentlich Unrechts- 
oder Ungleichheitsverhältnisse ausnutzt und perpetuiert, wird auch da-
mit rechnen müssen, dass sie sich irgendwann wird verantworten müs-
sen. Vielleicht verdrängt sie die Angst vor Repression oder die Regungen 
ihres Gewissens, weil sie schon zu weit auf diesem Weg gegangen ist. 
Vielleicht ist sie aber auch tatsächlich unempfindlich gegenüber Schuld-
gefühlen. Gänzlich frei fühlen können sich unter diesen Bedingungen 
aber sicherlich nur Psychopathinnen und Psychopathen, denn es fehlt 
ihnen neben dem Unrechtsempfinden auch die Angst vor Bestrafung. 
Inwiefern die unauflösbare Sozialität des Lebens es aber einer Person 
gebietet, den Bedürfnissen anderer gegenüber aufmerksam zu sein, 
hängt von ihrer individuell gelebten Verantwortung ab. In diesem Fall 
eröffnet sich eine ganz andere Idee von Freiheit: die Idee, dass erst durch 
Vergemeinschaftung Möglichkeiten der Selbstverwirklichung entstehen, 
dass es ›positive‹ wie auch ›negative‹ Freiheit gibt oder, wie Taylor (1988) 
formuliert, Freiheit sowohl als eine Vorstellung von Selbstverwirklichung 
wie auch als Möglichkeitsbegriff. Diese Vorstellungen können mit dem 
Konzept der Dialektik des Selbst in einem Wechselverhältnis gedacht 
werden. Das Bemühen sich anzupassen ist demnach als ein Versuch zu 
verstehen, die sich in einer Gesellschaft eröffnenden Möglichkeiten zu 
erfassen und sie zur eigenen freiheitlichen Entwicklung zu nutzen. Selbst-
behauptung hingegen verweist auf die fast zwangsläufig damit verbun-
dene Erfahrung der Begrenzung der persönlichen Entwicklungen durch 
die Gemeinschaft. Freiheit ist nur durch und innerhalb sozialer Prakti-
ken und Institutionen möglich, gleichzeitig ist sie aber auch durch diese 
reglementiert. Auf der einen Seite sind Ressourcen notwendig, um Ziele 
zu verwirklichen, auf der anderen Seite ist allein schon der Wunsch, et-
was Bestimmtes verwirklichen zu wollen, nicht selten das Produkt der 
sozialen Ermöglichungsbedingungen.

Ich möchte das kurz an einem Beispiel verdeutlichen. Macht eine Per-
son eine Ausbildung, dann setzt sie sich vielen Prüfungen und Zurecht-
weisungen durch Autoritätspersonen aus. Indem sie sich sukzessive selbst 
diszipliniert, bereitet sie sich langfristig auf eine soziale Stellung vor, die 
sie durch ihre Ausbildung schließlich befähigt ist auszuüben. Dies wider-
spricht keineswegs der Idee individueller Freiheit, wie das die poststruk-
turalistische Idee der Subjektivierung durch Disziplinierung suggeriert. 
Im Sinne der Dialektik des Selbst bleiben genügend Momente der Stö-
rung und der Reibung an den gesellschaftlichen Verhältnissen, die es der 
Person ermöglicht, eine individuelle Haltung gegenüber der sozialen Rol-
le, die sie anstrebt, zu entwickeln. Dadurch ist es ihr bei Erreichung des 
angestrebten Status auch möglich, den mit dieser Position verbundenen 
Gestaltungsspielraum zu nutzen. Entsprechend ihrer Persönlichkeit wird 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


317

sie diesen entweder im Sinne der Selbstbehauptung zum eigenen Vorteil 
nutzen, oder sie wird ihre Stellung im Sinne der Anpassung als Dienst an 
der Gemeinschaft auffassen und versuchen, die von ihr erlebten Mängel 
ihres Wirkungsfeldes zu korrigieren. Personalität verwirklicht sich nicht 
nur durch das Erreichen einer Stellung innerhalb der Gemeinschaft, son-
dern auch in der Art und Weise, in der eine Person dieser Stellung ein in-
dividuelles Gesicht gibt. Gefällt sich eine Person darin, ihre erworbene 
Macht als Herrschaft über ihren Aufgabenbereich zu verstehen, oder ver-
sucht sie, progressiv die Institution im Sinne des Gemeinwohls zu verbes-
sern? Verfolgt sie dabei dogmatisch einen einmal eingeschlagenen Weg 
oder bleibt sie offen für die Wirkungen ihrer Handlungen? Schließlich 
ist es auch möglich, dass eine Person die Verhältnisse nicht so erlebt, als 
würden sie ihr akzeptable Ermöglichungsbedingungen bieten. In diesem 
Fall muss sie das nicht schicksalsergeben hinnehmen. Die reflexive Kom-
petenz des Geistes erlaubt es ihr, sich widerständig in Opposition gegen 
die Verhältnisse zu stellen. In ihrer Funktion der Selbstbehauptung ist die 
Dialektik des Selbst der Motor kritischer Opposition und damit emanzi-
patorisch von höchster Bedeutung. Die Dialektik des Selbst ist also Quel-
le sowohl der Konformität als auch der Widerständigkeit.

Dabei sollte Kritik immer danach bemessen werden, was für die Kriti-
kerin oder den Kritiker auf dem Spiel steht. Vom Schreibtisch der westli-
chen Akademia aus lässt sich ganz bequem gegen bereits von der Sozial-
kritik als problematisch etablierte Missstände anschreiben. In der Regel 
weiß man dabei eine Community von Gleichgesinnten hinter sich. Für 
kritische Journalistinnen und Journalisten sowie Wissenschaftlerinnen 
und Wissenschaftler in autoritären Strukturen wird Kritik aber zu einer 
existenzgefährdenden Angelegenheit, wenn sie sich entscheiden, ihre Wi-
derständigkeit für das Gemeinwohl einzusetzen. Wenn sich whistle blo-
wer gegen eine Ordnung stellen, innerhalb der sie bisher gelebt und ge-
arbeitet haben, dann hat das schwere Konsequenzen für deren Leben. Es 
ist zynisch, diesen Menschen, wie das vielfach getan wird, persönliche 
Motive wie Geltungsbedürfnis nachzusagen. Wie Gemeinschaften mit 
whistle blowern umgehen, ob sie geschützt oder bestraft werden, ob sie 
sie wertschätzen oder diffamieren, ist ein Gradmesser, an dem sich der 
liberale freiheitliche Charakter einer Gemeinschaft in besonderer Deut-
lichkeit abschätzen lässt. Nicht allen kritischen Akademikerinnen und 
Akademikern bietet sich aber eine so klare Front, gegen die eine Oppo-
sition auch tatsächlich gerechtfertigt wäre. In diesem Fall sollte die Kri-
tik nicht zwanghaft versuchen, eine Opposition herbeizuschreiben, son-
dern sollte sich auf die Rolle der Mediation konzentrieren.

In der Dialektik des Selbst verbinden sich auch zwei entgegengesetzte 
Denkfiguren der philosophischen Anthropologie (Honneth 1994). Wäh-
rend die eine eine Entfremdung durch Sozialität identifiziert, weil das 
Bewusstsein darüber, dass man von anderen wahrgenommen wird, den 

DIE DIALEKTIK DES SELBST ALS RAHMEN DER FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318

Zwang zur permanenten Selbstdarstellung hervorbringt, sieht die ande-
re die wachsende Partikularisierung durch Individualisierung als sozia-
le Pathologie an und sucht das Heil in der Sozialität. Die Dialektik des 
Selbst zeigt eine Verbindung dieser beiden Tendenzen. Einerseits ist die 
Antizipation der Wahrnehmung der anderen die Voraussetzung für sozi-
ale Anpassung. Ohne ein gewisses Maß an Anpassung kann kein Mensch 
auch nur ansatzweise erfolgreich werden. Aber ebenso muss dem eige-
nen Selbst zur Geltung verholfen werden, wodurch in der Identitätsbil-
dung nicht nur die Vorstellung von der Bewertung der anderen eine Rolle 
spielt. Jeder Mensch muss sich auch in seiner biographischen Geworden-
heit und kognitiven Kapazität als selbstwirksamer Akteur reflektieren. 
In der Dialektik des Selbst verbinden sich damit auch die Perspektiven 
des Liberalismus und des Kommunitarismus. Es wird deutlich, dass je-
des Individuum beständig zwischen diesen Auffassungen alteriert. In der 
Anpassung versteht sich eine Person als Mitglied einer Gemeinschaft, die 
konstitutiv für das eigene Selbst ist, in der Selbstbehauptung spürt sie 
die Kraft der Ungebundenheit und strebt nach individueller Freiheit. In 
ihrem Willen zur Verantwortung verbindet eine Person schließlich bei-
de Neigungen auf eine mehr oder weniger ausgewogene Art und Weise. 
Die verbindende Frage lautet also: Wie ist es möglich, innerhalb der un-
ausweichlichen Sozialität des personalen Lebens und der prinzipiellen 
Zukunftsunsicherheit größtmögliche individuelle Freiheit zu erlangen?

8.5 Die freie Persönlichkeit

Im Antlitz des Gegenübers erscheint dessen Verletzlichkeit als Auffor-
derung ihm gerecht zu werden (Lévinas 1998[1963]). Leider passiert es 
aber allzu leicht, dass man andere verletzt. Um eigene Verfehlungen er-
kennen zu können, bedarf es der Schuld- und Schamfähigkeit. Auch muss 
man Empathie besitzen, um soziale Signale zu erkennen und sich selbst 
rechtzeitig korrigieren zu können. Nur wer diese Kompetenz ausgebildet 
hat, kann auch Konflikte progressiv lösen. Eine sozial kompetente Per-
sönlichkeit stolpert nicht unachtsam in Situationen, in denen sich mögli-
cherweise Empörung über sie entlädt. Sie erkennt die Auseinandersetzun-
gen, die notwendig sind, um sich selbst und anderen gerecht zu werden. 
Sie muss fähig sein, Kritik zu üben und mit Kritik umzugehen.

Darüber hinaus muss eine Person zur Selbstregulierung fähig sein. 
Sie muss sozial unerwünschte Eigenschaften an sich erkennen können. 
Jede Person hat derartige Persönlichkeitsmerkmale und diese lassen sich 
leider nicht ohne weiteres verändern, denn Persönlichkeit ist wie ge-
sagt wesentlich durch genetische Faktoren und Sozialisation bestimmt. 
Unerwünschte Persönlichkeitsmerkmale können nicht einfach abgelegt 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


319

werden und im Sinne der Selbstbehauptung ist es auch in einigen Fällen 
berechtigt, dies gar nicht zu wollen. Diskriminierung bewirkt transaktio-
nal Stigmatisierung und zerstört effektiv die Selbstwirksamkeit betrof-
fener Menschen. Diesen bleibt nur die Möglichkeit, entweder die uner-
wünschte Eigenschaft zu verbergen – sofern das überhaupt möglich ist 
– oder sich offen zu ihr zu bekennen und sich damit als ›andersartig‹ zu 
outen. Widerstand ist berechtigt und kann zu sozialem Wandel beitragen. 

Abseits von Diskriminierungsprozessen ist es aber möglich, Strategien 
zu entwickeln, um die Folgen der eigenen, in der Gemeinschaft uner-
wünschten Persönlichkeitsmerkmale im eigenen Interesse zu minimieren. 
Unter anderem gehören hierzu Praktiken des Entschuldigens, Verzeihens, 
Versöhnens und der Wertschätzung anderer. Derartige Selbstregulierung 
ist aber nur durch die Fähigkeit zur Wahrnehmung der eigenen sozialen 
Eingebundenheit möglich. Nur eine Person, die sich selbst in der sozialen 
Orientierung ihres Verhaltens vertrauen kann, kann sich selbst ein unge-
zwungenes authentisches Verhalten zugestehen. Selbstreflexion braucht 
Übung und erst im wiederholten Praktizieren gelingt es zunehmend, sich 
selbst ins Gesicht schauen zu können. Nur in einer guten Balance zwi-
schen Anerkennung der Ansprüche der Gemeinschaft und Anerkennung 
des eigenen Werdens und Gewordenseins wird schließlich Selbstliebe 
möglich. Eine Person muss sich selbst in ihrer Gemeinwohlorientierung 
vertrauen können. Selbsttranszendenz ist Voraussetzung dafür, sich tat-
sächlich frei fühlen zu können.

8.6 Freiheit und libertärer Extremismus

Diese Auffassung von Freiheit widerspricht dem liberalen Freiheitsbe-
griff nur auf den ersten Blick. Sie präzisiert diesen in einem entscheiden-
den Aspekt. Im liberalen Verständnis findet die individuelle Freiheit dort 
ihre Grenze, wo die Freiheit eines anderen eingeschränkt wird. Leicht 
wird das als Erlaubnis verstanden, all das zu tun, was einem beliebt, so-
lange keine Gegenwehr erfolgt. Negativen Freiheitsverständnissen zufol-
ge muss entsprechend durch Gesetze geregelt werden, wann eine Klage 
gerechtfertigt ist. Wenn hier also darauf hingewiesen wird, dass eine Per-
son niemals wirklich frei sein wird, solange sie beständig die Repressi-
on ihrer Mitmenschen befürchten muss, dann verweist das darauf, dass 
es auch unterhalb der Schwelle dessen, was vor Gericht verhandelt wer-
den kann, noch vieles gibt, was als Ungerechtigkeit erlebt wird. Es reicht 
nicht aus, dass die Freiheit, die einer Person zugesprochen werden soll-
te, nur durch den Rechtsstaat alleine reglementiert wird. Die Freiheit ei-
ner Person findet tatsächlich nur dann eine Grenze, wenn diese Person 
aktiv die Freiheiten der anderen affirmiert. Oder anders formuliert: eine 

FREIHEIT UND LIBERTÄRER EXTREMISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320

Person, die sich selbst nicht in die Schranken des gegenseitigen Respekts 
und der gegenseitigen Gewährleistung von Freiheit einzugliedern weiß, 
handelt nicht im Sinne eines liberalen demokratischen Verständnisses. 
Dies verdeutlicht die gesamte Ambivalenz des liberalen Freiheitsbegrif-
fes. Er protegiert das Recht auf Selbstentfaltung, ohne dem Individuum 
auch die Wahrung der Grenzen seiner Freiheit aufzuerlegen. An dieser 
Stelle aber menschliche Pflichten einführen zu wollen (Schmidt 1998), 
ist kontraproduktiv, weil dies ein fixiertes moralisches Bewertungssys-
tem schaffen würde, das, wie schon vielfach erwähnt, allzu leicht von 
autoritären gesellschaftlichen Kräften zu einem Repressionssystem ent-
wickelt werden kann.

Verantwortung kann sich letztlich nur in einer sozial orientierten Auf-
merksamkeit verwirklichen. Ohne den Zusatz, der die Bejahung der Frei-
heit der anderen fordert, ist der liberale Freiheitsbegriff ein Freibrief für 
Egoismus. Wenn alles, was kein Rechtsvergehen darstellt, erlaubt ist, 
wenn sich beispielsweise ökonomisches Handeln nur an den Vorgaben des 
Rechtssystems orientiert, dann wird Freiheit zur Rücksichtslosigkeit. Im 
Januar 2020 schreibt der Chefredakteur2 einer überregionalen deutschen 
Tageszeitung zur Entscheidung über den Berliner Mietendeckel Folgen-
des: »Jetzt kippen die Dinge. Sie kippen, weil diejenigen, die es auch in der 
friedlichen sozialen Marktwirtschaft zu wenig gebracht haben, ihre Am-
bitionslosigkeit in Aggression gegen Unternehmer und Gestalter gedreht 
haben. Wir erleben einen Kulturkampf der Versagenden gegen die Gestal-
tenden.« Mit diesem Zitat diffamiert der Autor pauschal die Angehörigen 
ganzer Berufsgruppen, wie etwa Pflegekräfte, Busfahrer, Mitarbeiter von 
Entsorgungsbetrieben, Paket- und Postboten. Vielen Geringverdienenden 
fällt es heute schwer sich die Mieten in einer Großstadt zu leisten. Der Re-
dakteur bezeichnet diese Menschen als ambitionslos, worunter man auch 
so viel wie antriebslos oder gar faul verstehen könnte. Wer wenig verdient 
und keine Immobilien besitzt, der leistet in seinen Augen keinen Anteil an 
der »Gestaltung« der Gemeinschaft und gehört zu den »Versagern«. Die-
se Haltung verachtet die Lebensleistung derjenigen, ohne die grundlegen-
de Funktionen des gesellschaftlichen Lebens zusammenbrechen würden. 
Damit haben wir es hier nicht mehr mit einer persönlichen Meinung zu 
tun, sondern mit einer Tat der Entwürdigung, die einer persönlichkeits-
ethischen Problematik entspringt. Im Sinne eines kritischen Personalismus 
lässt sich in solchen Beispielen ein libertärer Extremismus erkennen. Die-
ser zeichnet sich durch ein Handeln aus, das sich auf Freiheitsrechte beruft, 
dabei aber grundlegende Menschenrechte, die Grundlage unserer freiheit-
lich demokratischen Grundordnung sind, missachtet3.

2		  Dieser soll hier ungenannt bleiben.
3		  Weltweit zeitigt ökonomisches Handeln grausame Folgen, wie etwa die Stra-

tegien des Saatgutkonzerns Monsanto zeigen, seine Produkte in Ländern des 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


321

Die Grundlagen der ökonomischen Freiheit sind ohnehin recht dünn. 
Häufig bezieht sich libertäres Denken heute auf John Locke, der, wie viel-
fach betont wird, das Recht auf Privateigentum begründet habe. Tatsäch-
lich aber rechtfertigte Locke Eigentum ausschließlich zum Zweck des 
Selbsterhalts. »So viel, wie jemand zu irgendeinem Vorteil seines Lebens 
gebrauchen kann, bevor es verdirbt, darf er sich durch seine Arbeit zum 
Eigentum machen. Was darüber hinausgeht, ist mehr als sein Anteil und 
gehört anderen« (Locke 1977[1689]: 219). Die Natur gehört demnach al-
len und das, was man der Natur durch Arbeit entnimmt, darf als Eigentum 
bezeichnet werden. Dabei steht aber niemandem mehr zu als das, was er 
auch tatsächlich benötigt. Es darf auch nicht vergessen werden, dass Lo-
cke die Forderung nach Privateigentum vor dem Hintergrund einer histo-
rischen Situation gestellt hat, in der die große Mehrheit der Menschen be-
sitzlos dem Wohlwollen von Feudalherren und des Klerus ausgeliefert war. 
Auch Adam Smith, der landläufig als Urvater des Wirtschaftsliberalismus 
gilt, hat, entgegen vielfacher Meinung, immer auch die Lebensbedingun-
gen der Arbeiter im Blick behalten. So kann man »von einem Wohlerge-
hen eines Staates nicht sprechen, wenn sich die Mehrheit seiner Bürger im 
Elend befindet« (Eckstein 1985: LVII). Der Titel seines Hauptwerks Der 
Wohlstand der Nationen (Smith 2014[1776]) bezeichnet also nicht allein 
das monetäre Nationalvermögen, sondern die Wohlfahrt der Allgemein-
heit. Die Erkenntnis, dass freie Märkte niemals fair sein können, ist nicht 
eine Erkenntnis, die erst von John Rawls (2012[1971]) entdeckt wurde, als 
er beschrieb, dass das Marktregulierungsprinzip der Pareto-Optimalität 
niemals Gerechtigkeit erzeugen kann. Marktteilnehmer haben niemals die 
gleichen Voraussetzungen zur Teilnahme an einem Markt. In der Geistes-
geschichte des Liberalismus gibt es also eine weit verbreitete Auffassung, 
dass es Mechanismen der Regulierung persönlicher Freiheiten geben sollte. 
Doch über gesetzliche Sanktionierungen hinaus sollte auch benannt wer-
den, dass es persönlichkeitsbedingt Überschreitungen des Sittlichen gibt, 
die anders reguliert werden müssen.

8.7 Mediation als Antidot gegen  
gesellschaftliche Polarisierung

In liberalen Ordnungen wird zum Zwecke der Rechtssicherheit dem 
Rechten Vorrang vor dem Guten gegeben. Das Gute aber verdient eben-
falls eine lebendige Sphäre des Ringens. Kritik als Mediation umfasst 

globalen Südens zu verkaufen, oder der Uranabbau im Niger durch die ehe-
malige Areva-Gruppe. Ein vielfach gefordertes Schwarzbuch des Kapitalis-
mus könnte derartige Entgleisungen sammeln.

MEDIATION ALS ANTIDOT GEGEN GESELLSCHAFTLICHE POLARISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322

die Idee einer nicht-repressiven Instanz zur Aushandlung ethischer Auf-
fassungen über die Grenzen angemessenen Verhaltens und guter Ziele. 
Die Verbesserung der gesellschaftlichen Kommunikation stand schon 
auf der Agenda der Diskursethik. Verständigungsorientierte Kommuni-
kation soll verbindliche Einigungen im Sinne des Gemeinwohls ermög-
lichen. Die gewünschte Kommunikation soll transparent und rational 
sein, um dem besten Argument zur Geltung zu verhelfen. Eine Kritik 
als Mediation sieht nun aber nicht Rationalität als den primären Fak-
tor der Verständigung, sondern betont die psychophysische Konstitution 
der Menschen und den Charakter von Konflikten als Wertdifferenzen. 
Entsprechend betont sie, dass eine Verbesserung der gesellschaftlichen 
Kommunikation nur von erlebbaren Effekten ausgehen kann, etwa sol-
chen von gelingender Verständigung, respektvoller gegenseitiger Aner-
kennung, gegenseitigem Verständnis, dem Aufbau von Vertrauen und 
schließlich dem Erfolg kollektiv gefasster Beschlüsse. Im Gegensatz zur 
Diskursethik erhebt Kritik als Mediation aber nicht rationales Argumen-
tieren zum verbindlichen moralischen Imperativ für alle am Diskurs Teil-
nehmenden. Es reicht aus, wenn allein die Mediatorin oder der Mediator 
sich dem Wert der Verständigung verschreibt und sich um Wahrung der 
Verfahrensgrundsätze bemüht. Ähnlich betont Amartya Sen (2010) die 
Wichtigkeit geregelter Kommunikation für die Verhandlung verschiede-
ner Vorstellungen von Gerechtigkeit. In einer komparativen Perspektive 
bemüht er sich nicht um eine grundlegende Klärung der Frage, wie eine 
perfekte Gesellschaft beschaffen sein müsste, sondern fordert die Orien-
tierung an den real gegebenen Möglichkeiten von Entwicklung. Es gilt 
unterschiedliche Ansprüche, Vorstellungen und Vorschläge zu verglei-
chen und zu vermitteln.

Mediation bemüht sich heute alltäglich um Vermittlung und insofern 
ist das, was hier vorgeschlagen wird, nichts wesentlich Neues. In wei-
ten Teilen ist diese Arbeit die Fürsprache für eine Praxis, die vielleicht 
zu wenig Beachtung findet und, wie ich behaupten möchte, leider aktu-
ell immer mehr an Wertschätzung zu verlieren droht. Wenn Demokra-
tie als agonistisches Kräftespiel verstanden wird, dann rücken Maßnah-
men, die Durchsetzungskraft erzeugen, in den Vordergrund. In diesem 
Sinne waren oppositionelle Strategien wie etwa Identitätspolitiken lan-
ge ein geeignetes Mittel der Emanzipation. Leider werden diese Strate-
gien zusehends von antidemokratischen und antifreiheitlichen Kräften 
verleumdet und missbraucht. Vor dem Hintergrund zunehmender ge-
sellschaftlicher Polarisierung wird die Wichtigkeit von Vermittlung zu-
nehmend deutlich.

Viele Praktiken der Vermittlung sind aus der Logik eines identifizie-
renden Denkens heraus nicht zu verstehen. Im transaktionalen Wer-
dungsprozess mit einem sozialen Gegenüber löst sich jede Gewiss-
heit von Identität auf, denn der andere ist letztlich unergründlich. 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


323

Vermittelndes Denken sucht nach diesen Ungewissheiten. Entsprechend 
erzeugt es Ambiguität und Unsicherheit, was herausfordernd ist, weil 
das ausgehalten werden muss. Vermittelndes Denken muss dort statt-
finden, wo keine einfache unmittelbar überzeugende Lösung in Sicht 
ist. Es erfordert den Aufbruch in eine bisher ungedachte Zukunft. So 
haben beispielsweise politische Organisationen oder die internationale 
Diplomatie eine lange Tradition in der Mediation von Konflikten und 
haben in der Aushandlung von Kompromissen hohe Standards erreicht. 
Weil sie aber tief in die Kontexte der Beteiligten eintauchen, sind sie 
häufig einem alltäglichen Verständnis derart enthoben, dass es intuitiv 
nicht mehr möglich ist, sie nachzuvollziehen. Populistischen Akteuren 
fällt es deswegen leicht sie in Misskredit zu bringen. Vielfach scheinen 
diese Prozesse auch ineffektiv zu sein, etwa wenn dabei Kompromis-
se herauskommen, die alle Beteiligten unbefriedigt zurücklassen. Eine 
pauschale Ablehnung derartiger Prozesse trägt aber nichts zu deren 
Verbesserung bei.

Der Wunsch nach einfachen Lösungen oder nach Gewissheit ist 
nachvollziehbar, doch liegen die Lösungen aktueller Fragen in der Re-
gel versteckt hinter einer Vielstimmigkeit von Meinungen. Diese Viel-
stimmigkeit muss erst einmal durchdrungen werden, sollen tatsächlich 
gangbare Wege in den Blick geraten. Im Verlauf der COVID-19 Kri-
se konnte beispielsweise beobachtet werden, dass es vielen Menschen 
schwer fiel zu akzeptieren, dass Wissenschaft kein Konsensprojekt 
der Wahrheit ist, sondern ein lebendiger Austausch von begründeten 
Meinungen zum Ziel der Beherrschung einer zu Anfang unbekannten 
Krankheit. Ebenso wird eine kritische, auf Pressefreiheit basierende 
Medienkultur niemals einfache endgültige Lösungen favorisieren und 
damit niemals das Bedürfnis nach Einfachheit bedienen, wie das Bou-
levardmedien tun. Dass der Qualitätsjournalismus weniger Menschen 
erreicht als die Sensationspresse, ist aber nicht das Manko dieser Medi-
en, sondern ein Hinweis darauf, dass gute Berichterstattung ein öffent-
liches Gut sein sollte, dass nicht der Regulierung durch Marktmecha-
nismen überantwortet werden darf. Boulevardjournalismus vermittelt 
nicht, sondern bedient unreife Persönlichkeiten mit falscher Gewissheit. 
Zum Glück wird die Eule der Minerva aber bei einsetzender Dämme-
rung besonders aktiv und so zeichnet sich das Potenzial der Mediation 
in einer demokratischen Gesellschaft gerade vor einem dunklen Hin-
tergrund besonders gut ab.

Im Angesicht der aktuellen globalen ökologischen und ökonomischen 
Problematiken sowie der gesellschaftlichen Herausforderungen ist Kon-
servativismus heute keine Option mehr. Es ist aber die Frage, welche 
Art von kritischer Wissenschaft progressiv an einer Transformation mit-
wirken kann. Eine Gemeinschaft verstanden als transaktional beherber-
gender Raum wird von einer Multiplizität gesellschaftlicher Parteien 

MEDIATION ALS ANTIDOT GEGEN GESELLSCHAFTLICHE POLARISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324

gemeinsam bewohnt. In wechselseitiger Sinnstiftung konstituieren sie 
die Sphäre ihrer Gemeinschaft und tragen in Opposition wie auch Me-
diation zur Weiterentwicklung bei. Kritik als Opposition hat dort ihre 
Stärke wo Leid, Ungerechtigkeit oder Gewalt heruntergespielt oder ver-
deckt werden; wo Empörung erzeugt werden muss, um die notwendige 
Aufmerksamkeit zur Allianz gegen Herrschaft zu generieren. Kritik als 
Mediation aber bemüht sich mittels differenzierter Urteile dort um Ver-
ständigung, wo dies Hoffnung auf Erfolg verspricht. Sie muss sich dabei 
aber immer auch ihrer Grenzen bewusst bleiben. Dort, wo keine Bereit-
schaft zum ernsthaften offenen Gespräch besteht, wo keine Verständi-
gung gewünscht wird, da wird auch keine Mediation gelingen. Kritik als 
Mediation ist kein Versuch, populistische Hardliner zu überzeugen, son-
dern sollte als ein Bemühen um die Aufgeschlossenen und die politisch 
Unentschlossenen verstanden werden. In diesem Sinne widersprechen 
sich Opposition und Mediation nicht, sondern können sich in einer kri-
tischen Wissenschaft produktiv ergänzen.

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


325

Literatur

Adobe (2018): »Das flüssige Selbst: Die Visualisierung neuer Identitäten«. 
Online: https://blogs.adobe.com/creative/de/visual-trend-2018-das-flussige-
selbst/ (Zugegriffen: 20.09.2018).

Adorno, Theodor W. (1951): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschä-
digten Leben. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. (1966): Negative Dialektik. Frankfurt a.M., Suhrkamp.
Adorno, Theodor W. (1969): »Zur Logik der Sozialwissenschaften«. In: 

Adorno, Theodor W. (Hg.): Der Positivismusstreit in der deutschen So-
ziologie. Neuwied, Berlin: 125–143.

Adorno, Theodor W.; Frenkel-Brunswik, Else; Levinson, Daniel J. und R. Ne-
vitt Sanford (1995[1950]): Theodor W. Adorno. Studien zum autoritären 
Charakter. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2002): Homo Sacer. Die souveräne Macht und das nack-
te Leben. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

ak (2013): »Dimensionen der Differenz«. In: ak – analyse & kritik – Zeitung 
für linke Debatte und Praxis. 584: 11-17. Online: https://www.akweb.de/wp-
content/uploads/2020/08/sonderbeilage_cw.pdf (Zugegriffen: 11.03.2021).

Alexy, Robert (1978): »Eine Theorie des praktischen Diskurses«. In: Oel-
müller, Willi (Hg.): Normenbegründung - Normendurchsetzung. Pader-
born, UTB: 22–58.

Alkemeyer, Thomas; Schürmann, Volker und Jörg Volbers Hg. (2015): Pra-
xis denken. Konzepte und Kritik. Wiesbaden, Springer.

Alphéus, Karl (2009). »Was ist der Mensch? Nach Kant und Heidegger«. 
Kant-Studien, 59 (1–4): 187–198.

Allport, Gordon Willard (1970[1949]): Gestalt und Wachstum in der Per-
sönlichkeit. Meisenheim am Glan, Verlag Anton Hain.

Antonovsky, Aaron (1997): Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Ge-
sundheit. Tübingen, Deutsche Gesellschaft für Verhaltenstherapie.

Apel, Karl-Otto (1973[1972]): »Das Apriori der Kommunikationsgemein-
schaft und die Grundlagen der Ethik. Zum Problem einer rationalen 
Begründung der Ethik im Zeitalter der Wissenschaft«, In: ders.: Trans-
formation der Philosophie, Band II. Das Apriori der Kommunikations-
gemeinschaft. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 358–435.

Apel, Karl-Otto (1989): »Normative Begründung der ›Kritischen Theorie‹ 
durch Rekurs auf lebensweltliche Sittlichkeit? Ein transzendentalprag-
matisch orientierter Versuch, mit Habermas gegen Habermas zu den-
ken«. In: Honneth, Axel; McCarthy, Thomas; Offe, Claus und Albrecht 
Wellmer (Hg.): Zwischenbetrachtungen. Im Prozeß der Aufklärung. Jür-
gen Habermas zum 60. Geburtstag. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 15– 
65.

Apel, Karl-Otto (1990[1975]): »Die Konflikte unserer Zeit und das Erfor-
dernis einer ethisch-politischen Grundorientierung«. In: ders.: Diskurs 

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.akweb.de/wp-content/uploads/2020/08/sonderbeilage_cw.pdf
https://www.akweb.de/wp-content/uploads/2020/08/sonderbeilage_cw.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.akweb.de/wp-content/uploads/2020/08/sonderbeilage_cw.pdf
https://www.akweb.de/wp-content/uploads/2020/08/sonderbeilage_cw.pdf


326

und Verantwortung. Das Problem des Übergangs zur postkonventionel-
len Moral. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 15–41.

Apel, Karl-Otto (1990[1983]): »Die Situation des Menschen als ethisches 
Problem«. In: ders.: Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Über-
gangs zur postkonventionellen Moral. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 42–68.

Apel, Karl-Otto (1990[1986a]): »Kann der postkantianische Standpunkt der 
Moralität noch einmal in substanzielle Sittlichkeit ›aufgehoben‹ werden?«. 
In: ders.: Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Übergangs zur 
postkonventionellen Moral. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 103–154.

Apel, Karl-Otto (1990[1986b]): »Verantwortung heute – nur noch Prinzip 
der Bewahrung und Selbstbeschränkung oder immer noch der Befreiung 
und Verwirklichung von Humanität?«. In: ders.: Diskurs und Verantwor-
tung. Das Problem des Übergangs zur postkonventionellen Moral. Frank-
furt a.M., Suhrkamp: 179–216.

Apel, Karl-Otto (1990[1987]): »Diskursethik als Verantwortungsethik und 
das Problem der ökonomischen Rationalität«. In: ders.: Diskurs und Ver-
antwortung. Das Problem des Übergangs zur postkonventionellen Moral. 
Frankfurt a.M., Suhrkamp: 270–305.

Apel, Karl-Otto (1990): Diskurs und Verantwortung. Das Problem des 
Übergangs zur postkonventionellen Moral. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Appel, Markus und Sarah Mehretab (2020): »Verschwörungstheorien«. In: 
Appel, Markus (Hg.): Die Psychologie des Postfaktischen. Wiesbaden, 
Springer: 117–126.

Arendt, Hannah (1970): Macht und Gewalt. München Zürich, Piper.
Arendt, Hannah (2007[1963]): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der 

Banalität des Bösen. München Zürich, Piper.
Arendt, Hannah (2009[1955]): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. 

Frankfurt a.M., Europäische Verlagsanstalt.
Arslanoğlu, Ayşe K. (2010): »Stolz und Vorurteil. Markierungspolitik in den 

Gender Studies und Anderswo«. In: outside the box – Zeitschrift für fe-
ministische Gesellschaftskritik (2). Online: http://outside.blogsport.de/
images/otb2_stolzundvorurteil.PDF (Zugegriffen: 11.03.2021).

Asendorpf, Jens B. (2014): »Persönlichkeit(sentwicklung)«. In: Endruweit, 
Günter; Trommsdorff, Gisela und Nicole Burzan (Hg.): Wörterbuch der 
Soziologie. München, UVK: 349–351.

Asendorpf, Jens B. und Franz J. Neyer (2012): Psychologie der Persönlich-
keit. 5. Auflage, Berlin, Springer.

Ashforth, Adam (1998): »Witchcraft, Violence, and Democracy in New 
South Africa«. In: Cahiers d‘études africaines, 38, 150-152: 505–532.

Ashton, Michael C.; Lee, Kibeom; Perugini, Marco; Szarota, Piotr; de Vries, 
Reinout E.; Di Blas, Lisa; Boies, Kathleen und Boele De Raad (2004): »A 
Six-Factor Structure of Personality-Descriptive Adjectives: Solutions From 
Psycholexical Studies in Seven Languages«. In: Journal of Personality and 
Social Psychology, 86, 2: 356–366.

Babiak, Paul and Robert D. Hare (2007): Snakes in Suits. When Psychopaths 
Go to Work. HarperCollins e-books.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://outside.blogsport.de/images/otb2_stolzundvorurteil.PDF
http://outside.blogsport.de/images/otb2_stolzundvorurteil.PDF
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://outside.blogsport.de/images/otb2_stolzundvorurteil.PDF
http://outside.blogsport.de/images/otb2_stolzundvorurteil.PDF


327

Bätzing, Werner (2011): »›Neue Kulturgeographie‹ und Regionale Geogra-
phie. Können die Ansätze der ›Neuen Kulturgeographie‹ auf die Regionale 
Geographie übertragen werden? Eine kritische Bewertung vor dem Hin-
tergrund von 30 Jahren Alpenforschung«. In: Mitteilungen der Österrei-
chischen Geographischen Gesellschaft, 153: 101–128.

Bandura, Albert (1993): »Perceived Self-Efficacy in Cognitive Development 
and Functioning«. In: Educational Psychologist, 28, 2: 117–148.

Bandura, Albert (2001): »Social Cognitive Theory: An Agentic Perspective«. 
In: Annual Review of Psychology, 52: 1–26.

Banzhaf, Günter (2002): Philosophie der Verantwortung. Entwürfe, Ent-
wicklungen, Perspektiven. Heidelberg, Winter.

Barbrook, Richard und Andy Cameron (1995): »The Californian Ideology«. In: 
Mute, 1, 3. Online: http://www.metamute.org/editorial/articles/californian-
ideology (Zugegriffen: 11.03.2021)

Barnett, Clive und Gary Bridge (2013): »Geographies of Radical Democra-
cy: Agonistic Pragmatism and the Formation of Affected Interests«. In: 
Annals of the Association of American Geographers, 103, 4: 1022–1040.

Bates, Albert und Timothy Miller (1995): »The Evolution of Hippie Com-
munal Spirituality: The Farm and Other Hippies Who Didn’t Give Up«. 
In: Miller, Thimothy (Hg.): America’s Alternative Religions. New York, 
State University of New York Press: 371–377.

Bauer, Joachim (2012[2002]): Das Gedächtnis des Körpers. Wie Beziehun-
gen und Lebensstile unsere Gene steuern. München, Piper.

Bayertz, Kurt (1995): Eine kurze Geschichte der Herkunft der Verantwor-
tung. In: Bayertz, Kurt (Hg.): Verantwortung. Prinzip oder Problem? 
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: 3–71.

Belina, Bernd; Naumann, Matthias und Anke Strüver (Hg.) (2018): Hand-
buch kritische Stadtgeographie. Münster, Westfälisches Dampfboot.

Benecke, Lydia (2013): Auf dünnem Eis. Die Psychologie des Bösen. Köln, 
Bastei Lübbe.

Benhabib, Seyla (1992): Kritik, Norm und Utopie. Die normativen Grund-
lagen der Kritischen Theorie. Frankfurt a.M., Fischer.

Berger, Iris und Robert Ukowitz (2005): »Die Stellung der Mediation im Rechts-
system«. In: Falk, Gerhard; Heintel, Peter und Ewald E. Krainz (Hg.): Hand-
buch Mediation und Konfliktmanagement. Wiesbaden, Springer: 105–112.

Betzler, Monika (2001): »Willensfreiheit trotz Ermangelung einer Alternati-
ve? Harry G. Frankfurts hierarchisches Modell des Wünschens«. In: Betz-
ler, Monika und Barbara Guckes (Hg.): Harry G. Frankfurt. Freiheit und 
Selbstbestimmung. Ausgewählte Texte. Berlin, Akademie Verlag: 1–17.

Biebricher, Thomas (2005): Selbstkritik der Moderne. Foucault und Haber-
mas im Vergleich. Frankfurt a.M., Campus.

Birnbacher, Dieter (1995): »Grenzen der Verantwortung«. In: Bayertz, Kurt 
(Hg.): Verantwortung. Prinzip oder Problem? Darmstadt, Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft: 143–183.

Böckenförde, Ernst-Wolfgang (1991[1967]): »Die Entstehung des Staates 
als Vorgang der Säkularisation«. In: ders.: Recht, Staat, Freiheit. Studien 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.metamute.org/editorial/articles/californian-ideology
http://www.metamute.org/editorial/articles/californian-ideology
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.metamute.org/editorial/articles/californian-ideology
http://www.metamute.org/editorial/articles/californian-ideology


328

zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte. Frank-
furt a.M., Suhrkamp: 92–114.

Bogusz, Tanja (2010): Zur Aktualität von Luc Boltanski. Wiesbaden, VS 
Verlag.

Bohman, James (2004): »Realizing Deliberative Democracy as a Mode of 
Inquiry: Pragmatism, Social Facts, and Normative Theory«. In: The Jour-
nal of Speculative Philosophy, 18, 1: 23–43.

Boltanski, Luc (2010): Soziologie und Sozialkritik. Frankfurter Adorno-Vor-
lesungen 2008. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Boltanski, Luc und Ève Chiapello (2003): Der neue Geist des Kapitalismus. 
Konstanz, UVK.

Boltanski, Luc und Laurent Thévenot (2007[1991]): Über die Rechtfertigung. 
Eine Soziologie der kritischen Urteilskraft. Hamburg HIS.

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis. Auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. 
Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1993): »Narzißtische Reflexivität und wissenschaftliche 
Reflexivität«. In: Berg, Eberhard und Martin Fuchs (Hg.): Kultur, soziale 
Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen Repräsentation. Frankfurt 
a.M., Suhrkamp: 365–374.

Bourdieu, Pierre (1996[1987]): »Die Praxis der reflexiven Anthropologie. 
Einleitung zum Seminar an der Ecole des hautes etudes en sciences socia-
les, Paris, Oktober 1987«. In: Bourdieu, Pierre und Loic J.D. Wacquant 
(Hg.): Reflexive Anthropologie. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre und Loic J.D. Wacquant (1996[1987]): »Die Ziele der re-
flexiven Soziologie Chicago-Seminar, Winter 1987«. In: Bourdieu, Pierre 
und Loic J.D. Wacquant (Hg.): Reflexive Anthropologie. Frankfurt a.M., 
Suhrkamp.

Brosnan Sarah F. und Frans B. M. de Waal (2003): »Monkeys Reject Un-
equal Pay«. In: Nature, 425: 297–299.

Browning, Christopher R. (1994): Ganz normale Männer. Das Reserve-Po-
lizeitbataillon 101 und die »Endlösung« in Polen. Reinbeck bei Ham-
burg, Rowohlt.

Brumlik, Micha und Hauke Brunkhorst (Hg.) (1993): Gemeinschaft und Ge-
rechtigkeit. Frankfurt a.M., Fischer.

Buddeberg, Eva (2011): Verantwortung im Diskurs. Grundlinien einer re-
konstruktiv-hermeneutischen Konzeption moralischer Verantwortung im 
Anschluss an Hans Jonas, Karl-Otto Apel und Emmanuel Lévinas. Ber-
lin, De Gruyter.

Burckhardt-Seebass, Christine (2003): »Das Ich des Ethnologen«. In: Revue 
des Sciences Sociales, 31, 146–149.

Burschel, Friedrich (2012): »Flohmarkt der Deutungshoheit«. In: Hinter-
land, 20: 68–70. 

Butler, Judith (1997): The Psyche of Power: Theories in Subjection. Stanford, 
Stanford University Press.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


329

Butler, Judith (2002[1988]): »Performative Akte und Geschlechterkonstitu-
tion. Phänomenologie und feministische Theorie«. In: Wirth, Uwe (Hg.): 
Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften. 
Frankfurt a.M., Suhrkamp: 301–320.

Butler, Judith (2013[2000]): »Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tu-
gend«. In: Jaeggi, Rahel und Tilo Wesche (Hg.) Was ist Kritik?. Frankfurt 
a.M., Suhrkamp: 221–246.

Canetti, Elias (2015/2016[1960]): Masse und Macht. ebook-Ausgabe nach 
Band III der Canetti-Werkausgabe. München, Carl Hanser Verlag.

Celikates, Robin (2009): Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbst-
verständigung und kritische Theorie. Frankfurt a.M., Campus.

Cesarani, David (2004): Adolf Eichmann. Bürokrat und Massenmörder. Bio-
grafie. Berlin, Propyläen.

Clifford, James (1993[1988]): »Über ethnographische Autorität«. In: Berg, 
Eberhard und Fuchs, Martin (Hg.): Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise 
der ethnographischen Repräsentation: 109–157.

Cohen, Erik (1996): »Thai Tourism. Hill tribes, Islands, and Open-ended 
Prostitution«. In: Collected Papers. Bangkok: White Lotus Press.

Cover, Rob (2012): »Performing and Undoing Identity Online: Social Net-
working, Identity Theories and the Incompatibility of Online Profiles and 
Friendship Regimes«. In: Convergence: The International Journal of Re-
search into New Media Technologies, 18, 2: 177–193.

Collins, Patricia H. (1990): Black Feminist Thought: Knowledge, Conscious-
ness, and the Politics of Empowerment. Boston, Unwin Hyman. 

Combahee River Collective (1981[1977]): »A Black Feminist Statement«. In: 
Morage, C. und G. Anzaldúa (Hg.): This Bridge Called My Back: Writings 
by Radical Women of Color. New York, Women of Color Press: 210–218.

Cooperrider, David L. und Suresh Srivastva (1987): »Appreciative Inquiry in 
Organizational Life«. In: Woodman, William A. und Richard W. Pasmo-
re: Research in Organizational Change and Development. Vol. 1. Stam-
ford, CT: JAI Press: 129–169.

Crenshaw, Kimberlé W. (1989): »Demarginalizing the Intersection of Race 
and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Femi-
nist Theory and Antiracist Politics«. In: University of Chicago Legal Fo-
rum 1, 8: 139–167.

Darby, Seyward (2017) »The Rise of the Valkyries. In the Alt-right, Women 
are the Future, and the Problem«. In: Harper’s Magazine, 29.09.2017. 
Online: https://harpers.org/archive/2017/09/the-rise-of-the-valkyries/ 
(Zugeriffen: 11.03.2021).

Davles, Charlotte A. (2007): Reflexive Ethnography: A Guide to Researching 
Selves and Others. New York: Routledge.

Degele, Nina und Gabriele Winker (2008): »Praxeologisch differenzieren: 
ein Beitrag zur intersektionalen Gesellschaftsanalyse«. In: Klinger, Cor-
nelia und Gudrun-Axeli Knapp (Hg.), Über Kreuzungen: Fremdheit, 
Ungleichheit, Differenz. Münster: Westfälisches Dampfboot: 194–209.

Delfin, Rafa (2016): »Former Miss Belgium Anke Van Dermeersch: Islam 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://harpers.org/archive/2017/09/the-rise-of-the-valkyries/
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://harpers.org/archive/2017/09/the-rise-of-the-valkyries/


330

Threatens Women’s Rights and Muslim Immigration Must be Stopped«. 
In: Critical Beauty, 24.05.2016. Online: http://www.criticalbeauty.
com/2016/05/former-miss-belgium-anke-van-dermeersch.html (Zugegrif-
fen: 11.03.2021)

Denzin, Norman K.; Loncoln, Yvonna S. und Linda Tuhiwai Smith (Hg.) 
(2008): Handbook of Critical and Indigenous Methodologies. Los An-
geles u.a.: SAGE.

Dewey, John (1980[1934]): Kunst als Erfahrung. Frankfurt a.M., Suhrkamp.
Dewey, John (1993[1916]): Demokratie und Erziehung. Weinheim u. Ba-

sel, Beltz.
Dewey, John (1995[1929]): Erfahrung und Natur. Frankfurt a.M., Suhr-

kamp.
Dewey, John (1996[1927]): Die Öffentlichkeit und ihre Probleme. Darm-

stadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Dewey, John (1998[1929]): Die Suche nach Gewissheit. Frankfurt a.M., 

Suhrkamp.
Dewey, John und Arthur Bentley (1991[1949]): »Knowing and the Known«. 

In: Boydson, Jo Ann (Hg.): John Dewey. The Later Works, 1925–1953, 
Vol. 16. Carbondale: Southern Illinois University: 97–209.

Deffner, Veronika; Haferburg, Christoph; Sakdapolrak, Patrik; Eichholz,  
Michael; Etzold, Benjamin und Boris Michel (2014): »Editorial: Relatio-
nal denken, Ungleichheiten reflektieren – Bourdieus Theorie der Praxis in 
der deutschsprachigen Geographischen Entwicklungsforschung«. In: Geo-
graphica Helvetica, 69, 1: 3-6.

DfK (Deutschlandfunk Kultur) (29.04.2018): »Slavoj Žižek im Gespräch 
mit René Aguigah: Slavoj Žižek über ›Das kommunistische Manifest‹ heu-
te ›Wenn wir Marx treu sein wollen, müssen wir uns von Marx lösen‹«. 
In: Sein und Streit – Das Philosophiemagazin. 29.04.2018. Online: http://
www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-
manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803 (Zugegriffen: 
11.03.2021).

DfK (Deutschlandfunk Kultur) (27.05.2018): »Schnee, Philipp: Internati-
onale Konferenz in Berlin. Was genau ist Emanzipation?«. In: Sein und 
Streit – Das Philosophiemagazin. 27.05.2018. Online: https://www.
deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-
ist.2162.de.html?dram:article_id=418829 (Zugegriffen: 11.03.2021).

Dilthey, Wilhelm (1974[1910]): Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den 
Geisteswissenschaften. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

DIMDI (Deutsches Institut für Medizinische Dokumentation und Informati-
on) (2019): ICD-10-GM Version 2020. Systematisches Verzeichnis. Inter-
nationale statistische Klassifikation der Krankheiten und verwandter Ge-
sundheitsprobleme, 10. Revision, German Modification, Köln.

Dörfler, Thomas; Graefe, Oliver; und Detlef Müller-Mahn (2003): »Habitus 
und Feld: Anregungen für eine Neuorientierung der geographischen Ent-
wicklungsforschung auf der Grundlage von Bourdieus ›Theorie der Pra-
xis‹«. In: Geographica Helvetica, 58, 1: 11–23.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.criticalbeauty.com/2016/05/former-miss-belgium-anke-van-dermeersch.html
http://www.criticalbeauty.com/2016/05/former-miss-belgium-anke-van-dermeersch.html
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.criticalbeauty.com/2016/05/former-miss-belgium-anke-van-dermeersch.html
http://www.criticalbeauty.com/2016/05/former-miss-belgium-anke-van-dermeersch.html
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829


331

Dörfler, Thomas und Eberhard Rothfuss (2013): »Postkonstruktivismus - 
Jenseits von Postmoderne und cultural turn«. In: Berichte zur deutschen 
Landeskunde, 87, 2: 195–203.

Dryzek, John S. (2004): »Pragmatism and Democracy«. In: Search of Deli-
berative Publics. In: The Journal of Speculative Philosophy, New Series, 
18, 1: 72–79.

Dubiel, Helmut (1989): »Herrschaft oder Emanzipation? Der Streit um die 
Erbschaft der kritischen Theorie«. In: Honneth, Axel; McCarthy, Tho-
mas; Offe, Claus und Albrecht Wellmer (Hg.): Zwischenbetrachtungen. 
Im Prozeß der Aufklärung. Jürgen Habermas zum 60. Geburtstag. Frank-
furt a.M., Suhrkamp: 504-518.

Eckstein, Walther (1985): »Einleitung des Herausgebers«. In: Adam Smith: 
Theorie der ethischen Gefühle. Hamburg, Felix Meiner: XI-LXXI.

Edlinger, Thomas (2015): Der wunde Punkt. Vom Unbehagen an der Kri-
tik. Berlin, Suhrkamp.

Egger, Josef W. (2005): »Das biopsychosoziale Krankheitsmodell. Grundzü-
ge eines wissenschaftlich begründeten ganzheitlichen Verständnisses von 
Krankheit«. In: Psychologische Medizin, 16, 2: 3–12.

Esposito, Roberto (2010): Person und menschliches Leben. Zürich, diapha-
nes.

Everts, Jonathan; Lahr-Kurten, Matthias und Matt Watson (2011): »Prac-
tice Matters Geographical inquiry and theories of practice«. In: Erdkun-
de, 65, 4: 323–334.

Färber, Alexa (2014): »Potenziale freisetzen: Akteur-Netzwerk-Theorie 
und Assemblageforschung in der interdisziplinären kritischen Stadtfor-
schung«. In: sub\urban. zeitschrift für kritische stadtforschung, 2(1): 95-
103. Online: http://www.zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/
article/view/109 (Zugegriffen: 30.03.2021).

Felsch, Philipp (2015): Der lange Sommer der Theorie. Geschichte einer Re-
volte 1960-1990. München, CH Beck.

Figal, Günter (2002): »Kritik als Problem der Philosophie«. In: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie, 50, 2: 267–272.

Finkelde, Dominik (2013): »Post-structuralism«. In: New Catholic Encyclo-
pedia Supplement 2012-13: Ethics and Philosophy, 1245–1248, Detroit: 
Gale.

Fisher, Roger and William Ury (1991[1981]): Getting to Yes. Negotiating 
Agreement Without Giving In. London, Penguin.

Foucault, Michel (1978): »Wahrheit und Macht. Interview mit Michel Fou-
cault. Von Alessandro Fontana und Pasquale Pasquino«. In: Dispositive 
der Macht. Michel Foucault über Sexualität, Wissen und Wahrheit. Ber-
lin, Merve Verlag: 21–54.

Foucault, Michel (1969[1961]): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschich-
te des Wahns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Foucault, Michel (1992[1978]). Was ist Kritik?. Berlin: Merve.
Foucault, Michel (1993[1970]): Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt a.M. 

Fischer.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/109
http://www.zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/109
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/109
http://www.zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/109


332

Foucault, Michel (2016[1981/82]): Hermeneutik des Subjekts: Vorlesung am 
Collège de France 1981/82. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Foucault, Michel und Deleuze, Gilles (2002 [1972]): Die Intellektuellen und 
die Macht. In: Foucault, Michel: Dits et Ecrits. Schriften II, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp: 382–393.

Frank, Robert H.; Gilovich, Thomas und Dennis T. Regan (1993): »Does 
Studying Economics Inhibit Cooperation?«. In: Journal of Economic Per-
spectives, 7, 2: 159–171.

Frank, Manfred (1993): »Wider den apriorischen Intersubjektvismus. Ge-
genvorschläge aus Sartrescher Inspiriation«. In: Brumlik, Micha und Hau-
ke Brunkhorst (Hg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit. Frankfurt a.M., 
Fischer: 273–289.

Frankena, William K. (2017): Ethik. Eine analytische Einführung. Wiesba-
den, Fischer VS.

Frankfurt, Harry G. (2001[1971]): »Willensfreiheit und der Begriff der Per-
son«. In: Betzler, Monika und Barbara Guckes (Hg.): Harry G. Frank-
furt. Freiheit und Selbstbestimmung. Ausgewählte Texte. Berlin, Akade-
mie Verlag: 65–83.

Frankfurt, Harry G. (2001[1987]): »Identifikation und ungeteilter Wille«. 
In: Betzler, Monika und Barbara Guckes (Hg.): Harry G. Frankfurt. Frei-
heit und Selbstbestimmung. Ausgewählte Texte. Berlin, Akademie Ver-
lag: 116–137.

Frankfurt, Harry G. (2001[1997]): »Vom Sorgen oder: Woran uns liegt«. 
In: Betzler, Monika und Barbara Guckes (Hg.): Harry G. Frankfurt. Frei-
heit und Selbstbestimmung. Ausgewählte Texte. Berlin, Akademie Ver-
lag: 101–231

Garfinkel, Harold (1973): »Das Alltagswissen über soziale und innerhalb 
sozialer Strukturen«. In: Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen (Hg.): All-
tagswissen, Interaktion und gesell-schaftliche Wirklichkeit 1: Symboli-
scher Interaktionismus und Ethnomethodologie. Reinbek bei Hamburg, 
Rowohlt: 169–263: 

Gartner, John; Buser, Steven und Leonard Cruz (2018): Rocket Man: Nucle-
ar Madness and the Mind of Donald Trump. Chiron Publications.

Gebhardt, Hans; Reuber, Paul und Günter Wolkersdorfer (2003): »Kultur-
geographie - Leitlinien und Perspektiven«. In: dies. (Hg.).: Kulturgeogra-
phie. Aktuelle Ansätze und Entwicklungen. Berlin, Spektrum.

Geertz, Clifford (1987[1966]): »Person, Zeit und Umgangsformen auf Bali«. 
In: ders.: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Syste-
me. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 133–201.

Geertz, Clifford (1987[1974]): »›Aus der Perspektive des Eingeborenen‹. 
Zum Problem des ethnologischen Verstehens«. In: Geertz, Clifford: Dich-
te Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt 
a.M., Suhrkamp: 289–309.

Geier, Manfred (2015): »Eine Revolution der Denkart. Immanuel Kants Kri-
tik der reinen Vernunft«. In: Börksen, Bernhard (Hg.): Schlüsselwerke des 
Konstruktivismus. Wiesbaden, Springer.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


333

Geiselhart, Klaus (2009): Stigma and Discrimination: Social Encounters, Identi-
ty and Space. Online: http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0168-ssoar-290930 
(Zugegriffen: 11.03.2021).

Geiselhart, Klaus (2018a): »WHO Guidelines Challenged in Botswana: Tra-
ditional Medicine Between Healing, Politics and Witchcraft«. In: Journal 
of Political Ecology, 25: 169–185.

Geiselhart, Klaus (2018b): »Reasoning Matters: Transrational Traits of Hea-
ling in Competing Medical Epistemes in Botswana«. In: South African 
Journal of Philosophy, 37, 2: 178–192.

Geiselhart, Klaus; Winkler, Jan und Florian Dünckmann (2019): »Vom Wis-
sen über das Tun – praxeologische Ansätze für die Geographie von der 
Analyse bis zur Kritik«. In: Schäfer, Susann und Jonathan Everts (Hg.): 
Handbuch Praktiken und Raum. Bielefeld, Transcript: 21–75.

Geschiere, Peter (1997): The Modernity of Witchcraft: Politics and the Oc-
cult in Postcolonial Africa. Charlottesville: University of Virginia Press.

Gest, Justin (2016): »The White Working-class Minority: a Counter-narra-
tive«. In: Politics, Groups, and Identities, 4, 1: 126–143.

Geyer, Christian (2004): »Vorwort«. In: Geyer, Christian (Hg.): Hirnfor-
schung und Willensfreiheit. Zur Deutung der neuesten Experimente. 
Frankfurt a.M., Suhrkamp: 11–24.

Giddens, Anthony (1998): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge ei-
ner Theorie der Strukturierung. Frankfurt a.M., Campus.

Gilligan, Carol (1988[1982]): Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Mo-
ral der Frau. München, Piper.

Glaser, Barney G. und Anselm L. Strauss (1993[1979]): »Die Entdeckung 
gegenstandsbezogener Theorie: Eine Grundstrategie qualitativer Sozial-
forschung«. In: Hopf, Christel und Elmar Weingarten (Hg.): Qualitative 
Sozialforschung. Stuttgart, Klett-Cotta: 91–166.

Glaser, Ronald and Janice K. Kiecolt-Glaser (2005): »Stress-induced Immu-
ne Dysfunction: Implications for Health«. In: Nature Reviews Immuno-
logy, 5: 243–251. 

Göbel, Hanna (2014): »Das Re-entry von Kritik: Assemblageforschung 
nach der Kritik an der Kritik. Kommentar zu Alexa Färbers ›Potenziale 
freisetzen‹«. In: sub\urban. zeitschrift für kritische stadtforschung, 2(1): 
110-115. Online: https://zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/
article/view/111 (Zugegriffen: 11.03.2021).

Goffman, Erving (1990[1963]): Stigma. Notes on the Management of Spoi-
led Identity. London, Penguin.

Goldhagen, Daniel Jonah (1996): Hitler’s willige Vollstrecker. Berlin, Siedler.
Graefe, Olivier und Markus Hassler (2006): »Aktuelle Ansätze einer Re-

lationalen Humangeographie in Entwicklungsländern - Einführung zum  
Themenheft«. In: Geographica Helvetica, 61, 1: 2–3.

Grunwald, Armin (2018): »Warum Konsumentenverantwortung allein die 
Umwelt nicht rettet. Ein Beispiel fehllaufender Responsibilisierung«. In: 
Henkel, Anna; Lüdtke, Nico; Buschmann, Nikolaus und Lars Hochmann 
(Hg.) Reflexive Responsibilisierung. Bielefeld, transcript: 421–436.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0168-ssoar-290930 
https://zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/111
https://zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/111
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/111
https://zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/111


334

Guckes, Barbara (2001): »Bedingungen personaler Autonomie«. In: Betz-
ler, Monika und Barbara Guckes (Hg.): Harry G. Frankfurt. Freiheit und 
Selbstbestimmung. Ausgewählte Texte. Berlin, Akademie Verlag: 17–49.

Habermas, Jürgen (1988a): Theorie kommunikativen Handelns. Erster 
Band. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1988b): Theorie kommunikativen Handelns. Zweiter 
Band. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1992): Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt a.M., 
Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (2015[1983]): »Diskursethik - Notizen zu einem Begrün-
dungsprogramm«. In: ders: Moralbewußtsein und kommunikatives Han-
deln. Frankfurt a.M, Suhrkamp: 53–125.

Hampe, Michael (2014): Die Lehren der Philosophie. Eine Kritik. Berlin, 
Suhrkamp.

Haraway, Donna (1995[1988]): »Situiertes Wissen. Die Wissenschafts-
frage im Feminismus und das Privileg einer partialen Perspektive«. In: 
dies. (Hg.): Die Neuerlindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen. 
Frankfurt a.M., Suhrkamp: 73–87.

Harrison, Paul (2006): »Poststructuralist Theories«. In: Aitken, Stuart and 
Gill Valentine (Hg.): Approaches to Human Geography. London, Saga: 
122–135.

Haude, Rüdiger und Thomas Wagner (2019[1999]): Herrschaftsfreie Institu-
tionen. Texte zur Stabilisierung staatsloser egalitärer Gesellschaften. Hei-
delberg, Verlag Graswurzelrevolution.

Heinz, Wolfgang S. (2005): »Lehren für den ›Tag danach‹. Wie Wahrheits-
kommissionen helfen können, Konflikte beizulegen«. In: Internationale 
Politik, 60: 44–50.

Helle-Valle, Jo (1999): »Sexual Mores, Promiscuity and ›Prostitution‹ in  
Botswana«. In: Ethnos, 64, 3: 372–395.

Hetzel, Andreas (2008): »Zum Vorrang der Praxis. Berührungspunkte zwi-
schen Pragmatismus und kritischer Theorie«. In: Hetzel, Andreas; Kert-
scher Jens und Marc Rölli, (Hg.): Pragmatismus. Philosophie der Zu-
kunft? Weilerswist, Velbrück: 17–57.

Yaghoobifarah, Hengameh (2016): »Fusion Revisited: Karneval der Kul-
turlosen«. In: Missy Magazine. Online: https://missy-magazine.de/
blog/2016/07/05/fusion-revisited-karneval-der-kulturlosen/ (Zugegriffen: 
11.03.2021).

Hewit, Randall (2007): Dewey and Power. Renewing the Democratic Faith. 
Rottedam, Sense Publishers.

Hillebrandt, Frank (2014): Soziologische Praxistheorien. Eine Einführung. 
Wiesbaden, Springer VS.

Hirschauer, Stefan (Hg.) (2017): Un/doing Differences. Praktiken der Hu-
mandifferenzierung. Weilerswist, Velbrück.

Hoffmann-Riem, Wolfgang (2001): Modernisierung der Justiz. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp.

Holm, Andrej und Dirk Gebhardt (2011): »Initiativen für ein recht auf 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://missy-magazine.de/blog/2016/07/05/fusion-revisited-karneval-der-kulturlosen/
https://missy-magazine.de/blog/2016/07/05/fusion-revisited-karneval-der-kulturlosen/
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://missy-magazine.de/blog/2016/07/05/fusion-revisited-karneval-der-kulturlosen/
https://missy-magazine.de/blog/2016/07/05/fusion-revisited-karneval-der-kulturlosen/


335

Stadt«. In: dies. (Hg.): Initiativen für ein Recht auf Stadt. Hamburg, VSA: 
7–23.

Honneth, Axel und Jans Joas (1980): Soziales Handeln und menschliche 
Natur. Anthropologische Grundlagen der Sozialwissenschaften. Frank-
furt a.M., Campus.

Honneth, Axel (1993) (Hg.): Kommunitarismus. Eine Debatte über die mo-
ralischen Grundlagen moderner Gesellschaften. Frankfurt a.M., Campus.

Honneth, Axel (1994): »Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität 
der Sozialphilosophie«. In: Honneth, Axel (Hg.): Pathologien des Sozialen.  
Fischer: 9–69.

hooks, bell (1981): Ain’t I a Woman: black women and feminism. Boston, 
South End Press.

Horkheimer, Max (1988[1937]): »Traditionelle und kritische Theorie«. In: 
ders.: Gesammelte Schriften. Band 4: Schriften 1936-1941, Fischer, Frank-
furt a.M.: 162–216.

Horkheimer, Max und Theodor W. Adorno (2006[1944]): Dialektik der Auf-
klärung. Philosophische Fragmente. Frankfurt a.M., Fischer.

Hui, Allison; Schatzki, Theodore und Elizabeth Shove (Hg.) (2017): The 
Nexus of Practices - Connections, constellations, practitioners. London, 
Routledge.

Hund, John (2000): »Witchcraft and accusations of witchcraft in South Afri-
ca: ontological denial and the suppression of African justice«. In: The Com-
parative and International Law Journal of Southern Africa, 33, 3: 366–389.

Ingarden, Roman (1970): Über die Verantwortung. Ihre ontischen 
Fundamente. Stuttgart, Reclam.

Issitt, Micah L. (2009): Hippies. A Guide to an American Subculture. Santa 
Barbara, Greenwood Press.

Jaeggi, Rahel (2014[1987]): Kritik von Lebensformen. Berlin, eBook, Suhr-
kamp Verlag.

Jaeggi, Rahel (2015): Das Ende der Besserwisserei. Eine Verteidigung der 
Kritik in elf Schritten. ebook ohne Seitenangaben, Hamburg, Murmann.

Jaeggi, Rahel und Tilo Wesche (2013): »Einführung: Was ist Kritik?«. In: Ja-
eggi, Rahel und Tilo Wesche (Hg.): Was ist Kritik?. Berlin, eBook Suhr-
kamp Verlag: 7–19.

Jaeggi, Rahel und Robin Celikates (2017): Sozialphilosophie. Eine Einfüh-
rung. München: C.H. Beck.

Joas, Hans (1997): Die Entstehung der Werte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Joas, Hans (2011): Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Men-

schenrechte. Berlin, Suhrkamp.
Joas, Hans (2015): Sind die Menschenrechte westlich?. München, Kösel.
Jonas, Hans (1979): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die 

technologische Zivilisation. Frankfurt a.M., Insel Verlag.
Jonas, Hans (1981): Macht oder Ohnmacht der Subjektivität? Das Leib-

Seele-Problem im Vorfeld des Prinzips Verantwortung. Frankfut a.M., In-
sel Verlag.

Jonason, Peter K.; Li, Norman P. und Emily A. Teicher (2010): »Who is 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336

James Bond? The Dark Triad as an Agentic Social Style«. In: Individual 
Differences Research, 8, 2: 111–120.

Kalckreuth, M. von (2019). »Wie viel Religionsphilosophie braucht es für 
eine Philosophie der Person?«. In: Neue Zeitschrift für Systematische 
Theologie und Religionsphilosophie, 61, 1: 67–83. 

Kambartel, Friedrich (1978): »Universalität als Lebensform«. In: Oelmül-
ler, Willi (Hg.): Normenbegründung - Normendurchsetzung. Paderborn, 
UTB: 11–21.

Kaphagawani, Didier (2004): »African Conceptions of a Person: A Critical 
Survey«. In: Wiredu, Kwasi (Hg.): A Companion to African Philosophy. 
Malden, Blackwell: 332–342.

Katzig, Rainer und Peter Weichhart (2009): »Die Neuthematisierung der ma-
teriellen Welt in der Humangeographie«. In: Berichte zur deutschen Lan-
deskunde. 83(2): 109–128.

Kaufmann, Franz-Xaver (1995): »Risiko, Verantwortung und Komplexität«. 
In: Bayertz, Kurt (Hg.): Verantwortung. Prinzip oder Problem? Darm-
stadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: 72–97.

Keller, Reiner (2014): »Assoziationen: Über Subjektprobleme des Poststruk-
turalismus und die Perspektive der Wissenssoziologischen Diskursanaly-
se«. In: Poferl, Angelika und Norbert Schröer (Hg.): Wer oder was han-
delt? Zum Subjektverständnis der hermeneutischen Wissenssoziologie. 
Springer VS, Wiesbaden: 67–94.

Kertscher, Jens (2008): »Gibt es einen pragmatischen Machtbegriff«. In: 
Krause, Ralf und Marc Rölli (Hg.): Macht. Begriff und Wirkung in der 
politischen Philosophie der Gegenwart. Bielefeld, transcript: 33–48.

Khoza, Reuel (1994): Ubunto, Botho. Vumunhu, Vhuthu, African Huma-
nism. Diepcloof Extention, Ekhaya Promotions.

Kimmerle, Heinz (1978): »Voraussetzungen«. In: Kimmerle, Heinz (Hg.): 
Modelle der Materialistischen Dialektik. Beiträge der Bochumer Dialek-
tik-Arbeitsgemeinschaft. Den Haag, Martinus Nijhoff: 7–31.

King, Martin Luther (1984[1958]): Freiheit. Von der Praxis des gewaltlosen 
Widerstandes. Wuppertal, Brockhaus.

King, Deborah K. (1988): »Multiple Jeopardy, Multiple Consciousness: The 
Context Of A Black Feminist Ideology«. In: Chicago Journals 14, 1: 42–
72.

Klüter, Helmut (2005): »Geographie als Feuilleton«. In: Berichte zur deut-
schen Landeskunde. 79, 1: 125–136.

Knapp, Gudrun-Axeli (2008): »Verhältnisbestimmungen: Geschlecht, Klas-
se, Ethnizität«. In: Klinger, Cornelia und Gudrun-Axeli Knapp (Hg.), 
ÜberKreuzungen: Fremdheit, Ungleichheit, Differenz. Münster, Westfä-
lisches Dampfboot: 138–170.

Korczak, Dieter (1981): Rückkehr in die Gemeinschaft. Kleine Netze: Be-
richte über Wohnsiedlungen. Frankfurt a.M., Fischer.

Kraemer, Klaus; Korom, Philipp und Sebastian Nessel (2012): »Kapitalismus 
und Gender. Eine Auseinandersetzung mit der kapitalismuskritischen In-
tersektionalitätsforschung«. In: Berliner Journal für Soziologie, 22: 29–52.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


337

Kraushaar, Wolfgang (2009): »Herzinfarkt des Philosophen. Streit um ›Bu-
senattentat‹ auf Theodor W. Adorno«. In: Welt-Online. Online: https://
www.welt.de/104562851 (Zugegriffen: 11.03.2021).

Kruse, Sandra (2016): Die Dunkle Triade im Dienstleistungskontext. Ein-
fluss auf die Emotionsarbeit und Konsequenzen für den Angestellten. 
Wiesbaden, Springer Gabler.

Laclau, Ernesto and Chantal Mouffe (2001): Hegemony and Socialist Stra-
tegy. Towards a Radical Democratic Politics. London, Vergo.

Laclau, Ernesto (2002): Emanzipation und Differenz. Wien, Turia und Kant.
Laclau, Ernesto (2005): »Populism: What’s in a name?«. In: Panizza, F. (Hg.): 

Populism and the mirror of democracy. London, New York, Verso: 32–49.
laLove, Patsy l’Amour (Hg.) (2017): Beißreflexe. Kritik an queerem Aktivis-

mus, autoritären Sehnsüchten, Sprechverboten. Berlin: Querverlag.
Laliberté, Nicole/Schurr, Carolin (2016): »Introduction: the stickiness of 

emotions in the field–complicating feminist methodologies«. In: Gender, 
Place and Culture, 23, 1: 72–78.

Landgrebe, Ludwig (1976): »Philosophische Anthropologie - Eine empiri-
sche Wissenschaft?«. In: Biemel, W. (Hg.): Die Welt des Menschen-Die 
Welt der Philosophie. Phaenomenologica (Collection Fondée par H. L. 
Van Breda et Publiée sous le Patronage des Centres D’Archives-Husserl), 
72. Springer, Dordrecht: 2–20.

Latour, Bruno (2007[2004]): Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu Din-
gen von Belang. Zürich, Diaphanes.

Latour, Bruno (2008): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symme-
trischen Anthropologie. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Leistner, Erich (2014): »Witchcraft and African development«. In: African 
Security Review, 23, 1: 53–77.

Leixnering, Werner (2000): »Vater ist in großer Not, und die Mutter bli-
cket stumm auf dem ganzen Tisch herum. Was ist psychische Gewalt?« In: 
BMSK (Bundesministerium für soziale Sicherheit und Generationen): Do-
kumentation der Enqueten: Psychische Gewalt am Kind. Online: http://
www.jugendamtwesel.com/COMMUNIQUE_PRESSE_GOGGNITZER/
verlinkungen/psychologie/19%20Enquette.pdf (Zugegriffen: 21.12.2019).

Lévinas, Emmanuel (1987[1980]): Totalität und Unendlichkeit. Versuch 
über die Exterioriät. Freiburg, München, Karl Alber.

Lévinas, Emmanuel (1998[1963]): »Die Spur des Anderen«. In: ders.: Die 
Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphi-
losophie. Freiburg, München, Karl Alber: 209–235.

Libet, Bernhard (2004[1999]): »Haben wir einen freien Willen?«. In: Geyer, 
Christian (Hg.): Hirnforschung und Willensfreiheit. Zur Deutung der neu-
esten Experimente. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 334–360.

Lippuner, R. (2005): »Reflexive Sozialgeographie. Bourdieus Theorie der 
Praxis als Grundlage für sozial- und kulturgeographisches Arbeiten nach 
dem cultural turn«. In: Geographische Zeitschrift, 93(3): 135–147.

Locke, John (1977[1689]): Zwei Abhandlungen über die Regierung. Frank-
furt a.M., Suhrkamp.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/104562851
https://www.welt.de/104562851
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/104562851
https://www.welt.de/104562851


338

Lotter, Maria-Sibylla (2012): Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kul-
turellen Grundlagen der Moral. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Lübbe, Hermann (1978): »Pragmatismus oder die Kunst der Diskursbegren-
zung«. In: Oelmüller, Willi (Hg.): Normenbegründung - Normendurchset-
zung. Paderborn, UTB: 118–125.

Lutz, Helma und Norbert Wenning (2001): »Differenzen über Differenz – Ein-
führung in die Debatten«. In: dies. (Hg.): Unterschiedlich verschieden. Diffe-
renz in der Erziehungswissenschaft. Wiesbaden: Springer Fachmedien: 11–24.

Lutz, Manfred (2009): Irre - Wir behandeln die Falschen: Unser Problem 
sind die Normalen - Eine heitere Seelenkunde. Gütersloh, Penguin.

Maaz, Hans-Joachim (2012): Die narzisstische Gesellschaft. Ein Psycho-
gramm. München, C. H. Beck.

MacIntyre, Alasdair (1987): Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise 
der Gegenwart. Frankfurt a.M., Campus.

Mayer, Stefanie (2018): Politik der Differenzen. Ethnisierung, Rassismen 
und Antirassismus im weißen feministischen Aktivismus in Wien. Opla-
den: Budrich.

Malinowski, Bronislaw (1989[1967]): A Diary in the Strict Sense of the 
Term. London, Athlone Press.

Massey, Doreen (2005): For Space. Los Angeles, Sage.
McAffee, Noëlle (2004): »Three Models of Democratic Deliberation«. In: 

The Journal of Speculative Philosophy, New Series, 18, 1: 44–59.
McCarty, Thomas (1980): Kritik der Verständigungsverhältnisse. Zur Theo-

rie von Habermas. Frankfurt a.M., Suhrkamp.
Mähler, Hans-Georg (2005): »Macht – Gesetz – Konsens.« In: Falk, Ger-

hard; Heintel, Peter und Ewald E. Krainz (Hg.): Handbuch Mediation und 
Konfliktmanagement. Wiesbaden, Springer: 95–104.

Mead, Georg Herbert (1986[1934]): Geist, Identität und Gesellschaft aus 
der Sicht des Sozialbehaviorismus. Frankfurt a.M., Suhrkamp, Steiner.

Meusburger, Peter und Thomas Schwan (Hg.) (2003): Humanökologie. An-
sätze zur Überwindung der Natur-Kultur-Dichotomie. Wiesbaden.

Milgram, Stanley (1997[1974]): Das Milgram-Experiment. Zur Gehorsams-
bereitschaft gegenüber Autorität. Reinbeck, Rowohlt.

Mill, John Stuart (2014[1859]): Über die Freiheit. Ein Essay. Wiesbaden, 
Matrix Verlag.

Miller, Timothy (1999): The 60s Communes. Hippies and Beyond. New 
York, Syracuse University Press

Moebius, Stephan (2011): »Pierre Bourdieu: Zur Kultursoziologie und Kri-
tik der symbolischen Gewalt«. In: Moebius, Stephan und Dirk Quad-
flieg (Hg.): Kultur. Theorien der Gegenwart. Wiesbaden, Springer VS: 55– 
69.

Mol, Annemarie (2002): The Body multiple: Ontology in Medical Practice. 
Durham: Duke University Press.

Mommsen, Hans (2007): »Hannah Arendt und der Prozeß gegen Adolf 
Eichmann«. Einleitender Essay in der erweiterten Ausgabe von: Arendt 
Hannah (Hg.): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


339

Bösen. München, Piper: 9–48.
Montana, Leo (2003): »Die (vergessene) Gerechtigkeit in der Mediation«. 

In: Mehta, Gerda und Klaus Rückert (Hg.): Mediation und Demokratie. 
Heidelberg: Carl-Auer-Systeme Verlag: 156–168.

Mosès, Stéphane (1993): »Gerechtigkeit und Gemeinschaft bei Emmanuel 
Lévinas«. In: Brumlik, Micha und Hauke Brunkhorst (Hg.): Gemeinschaft 
und Gerechtigkeit. Frankfurt a.M., Fischer: 364–384.

Mouffe, Chantal (2005): On the political. London New York, Routledge.
Mouffe, Chantal (2018): Für einen linken Populismus. Frankfurt a.M., Suhr-

kamp.
Mounk, Yascha (2017a): The Age of Responsibility. Luck, Choice, and the 

Welfare State. London, Harvard University Press.
Mounk, Yascha (2017b): »Responsibility Redefined«. In: Democracy, 43. On-

line: https://democracyjournal.org/magazine/43/responsibility-redefined/ 
(Zugegriffen:11.03.2021).

Müller, Horst (2015): Das Konzept PRAXIS im 21. Jahrhundert. Karl Marx 
und die Praxisdenker, das Praxiskonzept in der Übergangsperiode und die 
latent existierende Systemalternative. Norderstedt, BoD-Verlag.

Münte-Goussar, Stephan (2015): »Dispositiv – Technologien des Selbst – 
Portfolio«. In: Othmer, Julius und Andreas Weich (Hg.): Medien – Bil-
dung – Dispositive: Beiträge zu einer inter-disziplinären Medienbildungs-
forschung. Paderborn: Springer VS: 109–127.

Nassehi, Armin (2015): Die letzte Stunde der Wahrheit. Warum rechts und 
links keine Alternativen mehr sind und Gesellschaft ganz anders beschrie-
ben werden muss. Hamburg, Murmann.

Nida-Rümelin, Julian (2011): Verantwortung. Stuttgart, Reclam.
Noll, Jan (2017): »Queerfeministin Hengameh über ›Beißreflexe‹: Ein unso-

lidarisches Buch«. In: Siegessäule.de, 06.05.2017. Online: https://www.
siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-
hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html (Zugegrif-
fen: 11.03.2021)

Nussbaum. Martha C. (2002): Vom Nutzen der Moraltheorie für das Leben. 
Wien, Passagen Verlag.

Oreskes, Naomi and Erik M. Conway (2010): Merchants of doubt. How a 
handful of scientists obscured the truth on issues from tobacco smoke to 
global warming. New York, Berlin, London: Bloomsbury Press.

Paech, Niko (2018): »Überforderte Politik – warum nur individuelle Ver-
antwortungsübernahme die Ökosphäre rettet«. In: Henkel, Anna; Lüdt-
ke, Nico; Buschmann, Nickolaus und Lars Hochmann (Hg.) Reflexive Re-
sponsibilisierung. Bielefeld, transcript: 437–453.

Parens, Henri (2017): »Das bösartige Vorurteil. Ein Weg zur Entladung emo-
tionaler Gewalt«. In: Brisch, Karl Heinz (Hg.). Bindung und emotionale 
Gewalt. Stuttgart, Klett-Cotta: 144–178.

Paulhus, Delroy L. und Kevin M. Williams (2002): »The Dark Triad of Per-
sonality: Narcissism, Machiavellianism, and Psychopathy«. In: Journal of 
Research in Personality, 36: 556–563.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://democracyjournal.org/magazine/43/responsibility-redefined/ 
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html


340

Pauls, Helmut (2013): »Das biopsychosoziale Modell – Herkunft und Aktu-
alität«. In: Resonanzen, 1: 15–31.

Peirce, Charles S. (1992[1931]): »The Collected Papers of Charles Sanders 
Peirce: Vol. V. Pragmatism and Pragmaticism: Lectures on Pragmatism«. 
The electronic edition /reproducing Vols. I-VIII. InteLex.

Peirce, Charles S. (1992[1935]): »The Collected Papers of Charles Sanders 
Peirce: Vol. VI. Scientific Metaphysics«. The electronic edition /reprodu-
cing Vols. I-VIII. InteLex.

Perinelli, Massimo (2015): »Triggerwarnung! Critical Whiteness und das 
Ende der antirassistischen Bewegung«. In: linksunten.indymedia.org. 
Online: https://linksunten.indymedia.org/de/node/160010/ (Zugegrif-
fen:11.03.2021).

Peter, Lothar (2011): »Soziologie der Kritik oder Sozialkritik? Zum Werk 
Luc Boltanskis und dessen deutscher Rezeption«. In: lendemains 36, 
73–89. Online: www.periodicals.narr.de/index.php/Lendemains/article/
download/203/187 (Zugegriffen:11.03.2021).

Picht, Georg (1969): »Der Begriff der Verantwortung«. In: ders.: Wahrheit, 
Vernunft, Verantwortung. Philosophische Studien. Stuttgart, Klett Verlag: 
318–342.

Plessner, Helmuth (1975[1928]): Die Stufen des Organischen. Einleitung in 
die philosophische Anthropologie. Berlin, New York, de Gruyter.

Popper, Karl R. (1969): »Die Logik der Sozialwissenschaften«. In: Ador-
no, Theodor W. (Hg.): Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. 
Neuwied, Berlin: 103–123.

Pothast, Ulrich (2011): Freiheit und Verantwortung. Eine Debatte, die nicht 
sterben will - und auch nicht sterben kann. Frankfurt a.M., Klostermann.

Quante, Michael (2012): Person. New York, de Gruyter.
Quéré, Louis and Cédric Terzi (2014):»Did You Say ›Pragmatic‹? Luc Bol-

tanski’s Sociology from a Pragmatist«. In: Susen, Simo und Bryan S. Tur-
ner (Hg.): The Spirit of Luc Boltanski. Essays on the ›Pragmatic Sociolo-
gy of Critique‹. London, Anthem: 91–128.

Rawls, John (2012[1971]): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a.M., 
Suhrkamp.

Rauthmann, John F. (2017): Persönlichkeitspsychologie: Paradigmen – Strö-
mungen – Theorien. Berlin, Springer.

Reckwitz, Andreas (1999): »Praxis - Autopoiesis - Text. Drei Versionen des 
Cultural Turn in der Sozialtheorie«. In: ders. (Hg.): Interpretation, Konst-
ruktion, Kultur. Ein Paradigmenwechsel in den Sozialwissenschaften. Ver-
lag für Sozialwissenschaften, Opladen: 19–43.

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Prakti-
ken: Eine sozialtheoretische Perspektive«. In: Zeitschrift für Soziologie. 
32, 4: 282–301.

Reckwitz, Andreas (2008): »Subjekt/Identität: Die Produktion und Subversion 
des Individuums«. In: Moebius, Stephan und Andreas Reckwitz (Hg.): 
Poststrukturalistische Sozialwissenschaften. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 
75–92.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://linksunten.indymedia.org/de/node/160010/
http://www.periodicals.narr.de/index.php/Lendemains/article/download/203/187
http://www.periodicals.narr.de/index.php/Lendemains/article/download/203/187
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://linksunten.indymedia.org/de/node/160010/
http://www.periodicals.narr.de/index.php/Lendemains/article/download/203/187
http://www.periodicals.narr.de/index.php/Lendemains/article/download/203/187


341

Reckwitz, Andreas (2016): Kreativität und soziale Praxis. Studien zur Sozi-
al- und Gesellschaftstheorie. Bielefeld, transcript.

Reckwitz, Andreas (2017): Die Gesellschaft der Singularitäten - Zum Struk-
turwandel der Moderne. Berlin, Suhrkamp.

Reclaim Society (2012): »Gedächtnisprotokoll bezüglich der Ausstellung 
›Tatort Stadion II – Fußball und Diskriminierung‹ vom Bündnis aktiver 
Fußballfans«. Online: https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/
gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-
stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-
raumen-des-new-york-im-bethaniens/ (Zugegriffen:11.03.2021).

Reemtsma, Jan Philipp (2009): »Widerspruch und Fortsetzung – Axel 
Honneth im Gespräch über die Kritische Theorie«. In: Basaure, Mauro; 
Reemtsma, Jan Philipp und Rasmus Willig (Hg.): Erneuerung der Kritik. 
Axel Honneth im Gespräch. Frankfurt a.M., Campus: 11–18.

Riggs, Shelley A. (2017): »Der Zyklus des emotionalen Missbrauchs im Bin-
dungsnetzwerk«. In: Brisch, Karl Heinz (Hg.): Bindung und emotionale 
Gewalt. Stuttgart, Klett-Cotta: 59–97.

Röttgers, Kurt (1975): Kritik und Praxis. Zur Geschichte des Kritikbegriffs 
von Kant bis Marx. Berlin, New York, Walter de Gruyter.

Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt a.M, 
Suhrkamp.

Roth, Gerhard (2004): »Worüber dürfen Hirnforscher reden – und in welcher 
Weise?«. In: Geyer, Christian (Hg.): Hirnforschung und Willensfreiheit. Zur 
Deutung der neuesten Experimente. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 82–106.

Sachse, Rainer (2000): »Persönlichkeitsstörung als Interaktionsstörung: Der 
Beitrag der Gesprächspsychologie zur Modellbildung und Intervention«. 
In: Psychotherapie, 5, 2: 282–292.

Sachse, Rainer (2014): Manipulation und Selbsttäuschung. Berlin Heidel-
berg, Springer.

Sandel, Michael (1993[1984]): »Die verfahrensrechtliche Republik und 
das ungebundene Selbst«. In: Honneth, Axel (Hg.): Kommunitarismus. 
Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften. 
Frankfurt a.M., Campus: 18–35.

Saucier, Gerard und Lewis R. Goldberg (2001): »Lexical Studies of Indige-
nous Personality. Factors: Premises, Products, and Prospects«. In: Journal 
of Personality, 69, 6: 847–879.

Saunders, Herold H. (2005): Politics is About Relationship. New Yorks, Pal-
grave.

Schäfer, Christa D. (2017): Einführung in die Mediation. Ein Leitfaden für 
die gelingende Konfliktbearbeitung. Wiesbaden, Springer.

Schäfer, Hilmar (2013): Die Instabilität der Praxis. Reproduktion und Trans-
formation des Sozialen in der Praxistheorie. Weilerswist, Velbrück.

Schäfer, Hilmar (Hg.) (2016): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungs-
programm. Bielefeld, transcript.

Schäfer, Hilmar (2017): »Relationality and Heterogeneity: Transitive Me-
thodology in Practice Theory and Actor-Network Theory«. In: Jonas, 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/


342

Michael; Littig, Beate und Angela Wroblewski, (Hg.): Methodological 
Reflections on Practice Oriented Theories. Dordrecht: Springer Interna-
tional: 35–46.

Schatzki, Theodore R.; Knorr-Cetina, Karin and Eike von Savigny (Hg.) 
(2001): The Practice Turn in Contemporary Theory. London, Routledge.

Schmidt, Gerhard (1976): »Was ist der Mensch?«. In: Biemel, W. (Hg.) Die 
Welt des Menschen – Die Welt der Philosophie. Phaenomenologica (Col-
lection Fondée par H. L. Van Breda et Publiée sous le Patronage des Cen-
tres D’Archives-Husserl), 72. Springer, Dordrecht: 22–37.

Schmidt, Helmut (Hg.) (1998): Allgemeine Erklärung der Menschenpflich-
ten. Ein Vorschlag. München, Piper.

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken. Konzeptionelle Studien 
und empirische Analysen. Berlin, Suhrkamp.

Schneck, Christof (2018): Coaching und Narzissmus. Berlin, Springer.
Schneiderhan, Erik (2011): »Pragmatism and empirical sociology: the case 

of Jane Addams and Hull-House, 1889–1895«. In: Theory and Society, 
49: 589–617.

Schubert, Christian (2011): Psychoneuroimmunologie und Psychotherapie. 
Innsbruck, Schauttauer.

Schüler-Lubienetzki, Heidrun und Ulf Lubienetzki (2017): Schwierige Men-
schen am Arbeitsplatz. Handlungsstrategien für den Umgang mit heraus-
fordernden Persönlichkeiten. Berlin Heidelberg, Springer.

Schulze, Anna (2015): Hannah Arendt und die Aporien der Menschenrech-
te. Working Paper Nr. 5, Arbeitsbereich Politische Theorie und Ideenge-
schichte. Freie Universität Berlin.

Schurr, Carolin and Anke Strüver (2016): »›The Rest‹: Geographien des All-
täglichen zwischen Affekt, Emotion und Repräsentation«. In: Geographi-
ca Helvetica, 71: 87–97.

Searle, John R. (2004): Freiheit und Neurobiologie. Frankfurt a.M. Suhr-
kamp.

Sen, Amartya (2002): Ökonomie für den Menschen. Wege zu Gerechtigkeit 
und Solidarität in der Marktwirtschaft. München, Deutscher Taschen-
buch Verlag.

Sen, Amartya (2010): Die Idee der Gerechtigkeit. München, C.H. Beck.
Shove, Elizabeth; Pantzer, Mika und Matt Watson (2012): The Dynamics of 

Social Practice. Everyday Life and How it Changes. London, Sage.
Singer, Wolf (2004): »Verschaltungen legen uns fest: Wir sollten aufhören, 

von Freiheit zu sprechen«. In: Geyer, Christian (Hg.): Hirnforschung und 
Willensfreiheit. Zur Deutung der neuesten Experimente. Frankfurt a.M., 
Suhrkamp: 37–81.

Smith, Adam (2014[1776]): Wohlstand der Nationen. Berlin: heptagon Ver-
lag. Elektronische Ausgabe.

Spaemann, Robert (1972): »Die Utopie der Herrschaftsfreiheit«. In: Mer-
kur, 26, 292: 735–752.

Spaemann, Robert (1996): Personen. Versuche über den Unterschied zwi-
schen ›etwas‹ und ›jemand‹. Stuttgart, Klett-Cotta.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


343

Spivak, Gayatri Ch. (2008 [1988]): »Can the subaltern speak?«. In: Spivak, 
Gayatri Ch. und Hito Steyerl (Hg.), Can the Subaltern Speak? Postkolo-
nialität und subalterne Artikulation. Wien: Turia + Kant: 17–117.

Stahl, Titus (2013): Immanente Kritik. Elemente einer Theorie sozialer Prak-
tiken. Frankfurt a.M., Campus.

Stangneth, Bettina (2011): Eichmann vor Jerusalem: das unbehelligte Leben 
eines Massenmörders. Zürich, Arche.

Steiner, Christian (2014a): Pragmatismus - Umwelt - Raum. Potentiale des 
Pragmatismus für eine transdisziplinäre Geographie der Mitwelt. Stutt-
gart, Franz Steiner Verlag.

Steiner, Christian (2014b): »Von Interaktion zu Transaktion – Konsequenzen 
eines pragmatischen Mensch-Umwelt-Verständnisses für eine Geographie 
der Mitwelt«. In Geographica Helvetica, 69, 171–181. 

Stoltenborgh, Marije; Bakermans-Kranenburg, Marian J.; Alink, Lenneke 
R. A. und Marinus H. van IJzendoorn (2015): »The Prevalence of Child 
Maltreatment Across the Globe: Review of a Series of Meta-analyses«. In: 
Child Abuse Review, 24: 37–50.

Strauss, Anselm und Juliet Corbin (1996): Grounded Theory: Grundlagen 
Qualitativer Sozialforschung. Weinheim, Beltz.

Sturma, Dieter (2004): »Was ist der Mensch? Kants vierte Frage und der 
Übergang von der philosophischen Anthropologie zur Philosophie der 
Person«. In: Heidemann, Dietmar H. und Kristina Engelhard (Hg.): Wa
rum Kant heute? Systematische Bedeutung und Rezeption seiner Philoso-
phie in der Gegenwart. Berlin, de Gruyter: 264–285.

Tajfel, Henri (1970): »Experiments in Intergroup Discrimination«. In: Scien-
tific American, 223, 5: 96–106.

Tajfel, Henri (1978): Differentiation Between Social Groups. Studies in the 
Social Psychology of Intergroup Relations. London, Academic Press.

Tajfel, Henri und John C. Turner (2005): »The Social Identity Theory of In-
tergroup Behavior«. In: Jost, John T.  und Jim Sidanius (HgEds.): Political 
Psychology: Key Readings. New York, NY, US: Psychology Press, Taylor 
& Francis e-Library: 376–391.

Taylor, Charles (1988): Negative Freiheit. Zur Kritik des neuzeitlichen In-
divdiualismus. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Tedlock, Dennis (1993): »Fragen zur dialogischen Anthropologie«. In: Berg, 
Eberhard und Martin Fuchs (Hg.): Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise 
der ethnographischen Repräsentation. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 269–
287.

Teffo, Joe (20024): »Democracy, Kingship, and Consensus. A South African 
Perspektive«. In: Wirdeu, Kwasi (Hg.): A Companion to African Philoso-
phy. Malden, Blackwell: 443–449.

Thoreau, Henry David (2014[1849]): »Über die Pflicht zum Ungehorsam 
gegen den Staat«. In: ders.: Über die Pflicht zum Ungehorsam gegen den 
Staat und andere Essays. Zürich, Diogenes: 6–29.

Thornton, Robert (2015): »Magical Empiricism and ›Exposed Being‹ in Medi-
cine and Traditional Healing«. In: Medical Anthropology, 34, 4: 353–370. 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344

Thorwarth, Katja (2017): »Rechtsextreme Grinsekatzen. Junge Frauen der 
›Identitären Bewegung‹ inszenieren sich im Internet als wehrhafte Patri-
otinnen, die dem Feminismus abschwören«. In: Frankfurter Rundschau, 
07.03.2017, Online: http://www.fr.de/politik/gender/feminismus/identitaere-
bewegung-rechtsextreme-grinsekatzen-a-1111035

Thrift, Nigel (2004): »Intensities of Feeling: Towards a Spatial Politics of Af-
fect«. In: Geographiska Annaler, 86 B, 1: 57–78.

Tuider, Elisabeth (2013): »Geschlecht und/oder Diversität? Das Paradox 
der Intersektionalitätsdebatten«. In: Kleinau, Elke und Barbara Rend-
torff (Hg.): Differenz, Diversität und Heterogenität in erziehungswissen-
schaftlichen Diskursen. Opladen, Berlin & Toronto, Verlag Barbara Bu-
drich: 79–102.

Turner, Fred (2006): From Counterculture to Cyberculture. Chicago: Uni-
versity of Chicago Press.

Vogt, Carsten (2001): Kooperation im Gefangenen-Dilemma durch endoge-
nes Lernen. Magdeburg, https://d-nb.info/963125567/34.

Volbers, Jörg (2015): »Theorie und Praxis im Pragmatismus und in der 
Praxistheorie«. In: Alkemeyer, T. et al. (Hg.): Praxis denken. Wiesbaden, 
Springer: 193–213.

Volbers, Jörg (2017): »Subjektivierung der Erfahrung. Zu Deweys Rekonst-
ruktion der Subjektivität«. In: Hampe, M. (Hg.): John Dewey: Erfahrung 
und Natur. Berlin, de Gruyter: 97–112.

Watzlawick, Paul; Beavin, Janet H. und Don D. Jackson (1972): Menschli-
che Kommunikation. Formen, Störungen, Paradoxien. Bern, Verlag Hans 
Huber.

Weber, Max (1958[1919]): »Politik als Beruf«. In: ders.: Gesammelte poli-
tische Schriften. Tübingen, Mohr: 505–560.

Weber, Silvana und Elena Knorr (2020): »Kognitive Verzerrungen und die Ir-
rationalität des Denkens«. In: Appel, Markus (Hg.): Die Psychologie des 
Postfaktischen. Wiesbaden, Springer: 104–115.

Weiss, Volker (2017): Die autoritäre Revolte. Die Neue Rechte und der Un-
tergang des Abendlandes. Stuttgart, Klett-Cotta.

Weiss, Bari (2017): »I’m Glad the Dyke March Banned Jewish Stars«. 
In: The New York Times. 27.06.2017. Online: https://www.nytimes.
com/2017/06/27/opinion/im-glad-the-dyke-march-banned-jewish-stars.
html (Zugegriffen: 11.03.2021). 

WHRIN (Witchcraft and Human Rights Information Network) (2013): 21th 
Century Witchcraft Accusation and Persecution: Muti Murders and Human 
Sacrifice: Harmful Beliefs and Practices Behind a Global Crisis in Human 
Rights. Online: http://www.whrin.org/wp-content/uploads/2017/10/2017-
UNREPORT-final.pdf. (Zugegriffen:11.03.2021).

Wilde, Jessica (2013): »Mit Bruno Latour auf der Spur zu einer pragmatis-
tischen Sozialtheorie«. In: Österreichische Zeitschrift für Soziologie, 38: 
215–239. 

Wiredu, Kwasi (1997): »Democracy and Consensus in African Traditional 
Politics: A Plea for a Non-party Polity«. In: Eze, Emmanuel Chukwudi 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.fr.de/politik/gender/feminismus/identitaere-bewegung-rechtsextreme-grinsekatzen-a-1111035
http://www.fr.de/politik/gender/feminismus/identitaere-bewegung-rechtsextreme-grinsekatzen-a-1111035
https://d-nb.info/963125567/34
https://www.nytimes.com/2017/06/27/opinion/im-glad-the-dyke-march-banned-jewish-stars.html 
https://www.nytimes.com/2017/06/27/opinion/im-glad-the-dyke-march-banned-jewish-stars.html 
https://www.nytimes.com/2017/06/27/opinion/im-glad-the-dyke-march-banned-jewish-stars.html 
http://www.whrin.org/wp-content/uploads/2017/10/2017-UNREPORT-final.pdf
http://www.whrin.org/wp-content/uploads/2017/10/2017-UNREPORT-final.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.fr.de/politik/gender/feminismus/identitaere-bewegung-rechtsextreme-grinsekatzen-a-1111035
http://www.fr.de/politik/gender/feminismus/identitaere-bewegung-rechtsextreme-grinsekatzen-a-1111035
https://d-nb.info/963125567/34
http://www.whrin.org/wp-content/uploads/2017/10/2017-UNREPORT-final.pdf
http://www.whrin.org/wp-content/uploads/2017/10/2017-UNREPORT-final.pdf


345

(Hg.): Postcolonial African Philosophy. A Critical Reader. Oxford, Black-
well: 303–312.

Wiredu, Kwasi (2004): »Introduction: African Philosophy in Our Time«. 
In: Wirdeu, Kwasi (Hg..): A Companion to African Philosophy. Malden, 
Blackwell: 1–27.

Wiredu, Kwasi (2015[1998]): »Demokratie und Konsensus in traditioneller 
afrikanischer Politik«. In: Dübgen, Franziska und Stefan Skupien (Hg.): 
Afrikanische politische Philosophie. Postkoloniale Positionen. Frankfurt 
a.M., Suhrkamp: 168–181.

Woodward, Keith, Dixon, Deborah P. und John Paul Jones III (2009): »Post-
structuralism/Poststructuralist Geographies«. In: International Encyclope-
dia of Human Geography 2009, Pages 396–407.

Zillessen, Horst (2005): »Demokratietheoretische Aspekte der Mediation«. 
In: Falk, Gerhard; Heintel, Peter und Ewald E. Krainz (Hg.): Handbuch 
Mediation und Konfliktmanagement. Wiesbaden, Springer: 83–94.

Zimbardo, Philip (2008): Der Luzifer-Effekt. Die Macht der Umstände und 
die Psychologie des Bösen. Heidelberg, Spektrum.

Žižek, Slavoj (2001): Ein Plädoyer für die Intoleranz. Wien, Passagen Verlag.
Žižek, Slavoj (2018): »Die verspätete Aktualität des Kommunistischen 

Manifests«. In: ders.: Über das kommunistische Manifest. Frankfurt a.M., 
Fischer: 7–57.

Zurbriggen, Elleen L. und Hia Ben Hagai (2017): »Die Folgen frühen emo-
tionalen Missbrauchs für das Leben und die Beziehungen der erwach-
senen Person«. In: Brisch, Karl Heinz (Hg.). Bindung und emotionale  
Gewalt. Stuttgart, Klett-Cotta: 226–242.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346

Danksagung

Hiermit möchte ich folgenden Personen meinen tiefen Dank ausspre-
chen: Fred Krüger, der mir das Interesse für theoretische Konzepte vor-
gelebt hat und mir vor allem gezeigt hat, dass man mit dem Denken 
niemals an ein Ende kommt. Georg Glasze hat mir, mit seiner Präzisi-
on die richtigen Fragen zu stellen, wiederholt entscheidende Hinweise 
gegeben. Langjährige Begleiter waren mir Benedikt Orlowksi, Martina 
Park, Fabian Schlatter, Tobias Häberer und in jüngerer Zeit zunehmend 
intensiver Annika Hoppe-Seyler, Jan Winkler und Simon Runkel. Auch 
Boris Michel, Finn Dammann, Johann Braun, Christian Eichenmüller 
und Max Münßinger habe ich wiederholt viele Anregungen zu verdan-
ken. Susa Kaiser danke ich besonders für ihre Expertise als Psychologin. 
Nicht zuletzt war Hauke Hoppe-Seyler eine bedeutende Hilfe durch sei-
nen philosophischen Sachverstand und seine Unermüdlichkeit bei der 
Korrektur. Ebenso haben Carola Wagenseil, Stephanie Schlötterer und 
Sandra Häberer einen wertvollen Beitrag geleistet. Ich danke euch allen, 
ohne euch wäre diese Arbeit nicht möglich gewesen.

https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748912576 - am 20.01.2026, 03:11:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einleitung: Warum sich die Mühe machen?
	1.  Die Krise der Kritik und die Rolle der Verständigung
	1.1  Praxis, Opposition und Kritik – eine disziplinäre und ideengeschichtliche Positionierung
	1.2  Kritik und Praxis – Opposition, Asymmetrie und Heldenmythos
	1.3  Die Krise der Kritik
	1.4  Kritik, Dialektik und Opposition

	2.  Verantwortung – Zwischen Zurückweisung und allzu bereitwilliger Annahme
	2.1  Verantwortung im Zeichen der Technologiefolgen
	2.2  Verantwortung im politischen Diskurs
	2.3  Verantwortung nach der Verantwortungsethik
	2.4  Verantwortlichkeiten und die soziale Kodierung von Verantwortungsbereichen
	2.5  Die performative Beziehungshaftigkeit von Verantwortung
	2.6  Person, Persönlichkeit und Personalität
	2.7  Das Paradox der Verantwortung
	2.8  Unverantwortliche Wahrheiten
	2.9  Zwischenfazit: Das Verhältnis von Verantwortung und Rationalität

	3.  Transaktionale Anthropologie
	3.1  Grenzen der Anthropologie
	3.2  Transaktion
	3.3  Transaktionale Gewalt
	3.4  Handlungsfreiheit und Verantwortung
	3.5  Der transaktionale Mensch
	3.6  Charakter und Persönlichkeit in der Sozialpsychologie
	3.7  Persönlichkeitspsychologie
	3.8  Person und Persönlichkeit in der Sozial- und Gesellschaftstheorie
	3.9  Zwischenfazit: Erkenntnisse einer transaktionalen Anthropologie

	4.  Kritischer Personalismus und die Grenzen der Gemeinschaft
	4.1  Subjektivität und Realität(en)
	4.2  Persönlichkeitsbildung als Schlüssel zur Handlungsfreiheit
	4.3  Personalität, moralische Reife und Widerstand
	4.4  Der Wolf im Schafspelz, oder das Rechte und das Gute
	4.5  Gemeinschaft und die Regulierung unangemessenen Verhaltens
	4.6  Doch welche Gemeinschaft?
	4.7  Gemeinschaft und die Fähigkeit des Individuums zur Selbstregulierung

	5.  Methodologische Grundlagen einer Kritik als Mediation
	5.1  Anthropologie und Positionalität
	5.2  Von strukturellen Benachteiligungen zu Fragen der Parteilichkeit
	5.3  Die Eigenparteilichkeit der Identitätspolitiken
	5.4  Identifizierendes versus vermittelndes Denken
	5.5  Die Verantwortung der Forschenden
	5.6  Zwischenfazit: Der Dissens als methodologischer Ankerpunkt einer Kritik als Mediation

	6.  Zentrale Aspekte einer Kritik als Mediation
	6.1  Was ist Mediation?
	6.2  Warum ist Mediation kritisch?
	6.3  Akademische Kompetenz in der Mediation
	6.4  Kritik als Mediation und Fragen von Macht, Herrschaft und Gewalt
	6.5  Räume und Formen der Kritik als Mediation
	6.6  Mediation als Bekenntnis zur Demokratie

	7.  Das Selbstverständnis eines kritischen Personalismus
	7.1  Persönlichkeit und Verantwortung
	7.2  Opposition: Persönlichkeit als Verhandlungsfeld des Politischen
	7.3  Kritik als Mediation
	7.4  Opposition und Mediation als Fluchtpunkte der Kritik
	7.5  Erlernen von Kritik und Versöhnung
	7.6  Kurzfazit: Kritik im transaktionalen beherbergenden Raum

	8.  Der Wille zur Verantwortung und die Freiheit
	8.1  Persönlichkeit und Freiheit
	8.2  Mediation und der Rechtsstaat
	8.3  Persönlichkeitsbildung durch Mediation
	8.4  Die Dialektik des Selbst als Rahmen der Freiheit
	8.5  Die freie Persönlichkeit
	8.6  Freiheit und libertärer Extremismus
	8.7  Mediation als Antidot gegen gesellschaftliche Polarisierung

	Literatur
	Danksagung

