Klaus Geiselhart

Der Wille
zur
Verantwortung

Transaktionale Anthropologie
und Kritik als Mediation



https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Geiselhart
Der Wille zur Verantwortung

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Geiselhart

Der Wille
zur
Verantwortung

Transaktionale Anthropologie
und Kritik als Mediation

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Auflage 2021
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2021
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-251-6

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tber http://dnb.ddb.de abrufbar.

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Einleitung: Warum sich die Mithe machen? .

Zwischenmenschliche Dimensionen der Kritik .
Zum Aufbau dieses Buches . . .
Anmerkungen zur gendersensiblen Sprache .

1. Die Krise der Kritik und die Rolle der Verstindigung

I.1

I.2

1.3
1.4

Praxis, Opposition und Kritik — eine disziplindre
und ideengeschichtliche Positionierung .

Kritik und Praxis — Opposition, Asymmetrie
und Heldenmythos

Die Krise der Kritik . . .

Kritik, Dialektik und Opposmon .

2. Verantwortung — Zwischen Zuriickweisung und
allzu bereitwilliger Annahme

2.1
2.2
2.3
2.4

2.5

2.6

2.7
2.8

2.9

Verantwortung im Zeichen der Technologlefolgen
Verantwortung im politischen Diskurs .
Verantwortung nach der Verantwortungsethik .
Verantwortlichkeiten und die soziale Kodierung
von Verantwortungsbereichen

Die performative Beziehungshaftigkeit

von Verantwortung .

Person, Personlichkeit und Personahtat

Das Paradox der Verantwortung
Unverantwortliche Wahrheiten .

Zwischenfazit:

Das Verhiltnis von Verantwortung und Rationalitat

3. Transaktionale Anthropologie .

3.1
3.2
33
34

W W W W
o \Nwn

Grenzen der Anthropologie
Transaktion .

Transaktionale Gewalt . .
Handlungsfreiheit und Verantwortung
Der transaktionale Mensch

Charakter und Personlichkeit in der 8021alpsycholog1e

Personlichkeitspsychologie

Person und Personlichkeit in der 5021al und
Gesellschaftstheorie .

Zwischenfazit:

Erkenntnisse einer transaktionalen Anthropologie

0358 Access - ETm—

16
21

24
24

29
35
45

62
63
67
74

79

83
88
92
98

105

I10

110
118
128
143
158
181
190

203

210


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kritischer Personalismus und die Grenzen der Gemeinschaft . 219

4.1 Subjektivitit und Realitdt(en) . . . . . . . . . . 219
4.2 Personlichkeitsbildung als Schliissel
zur Handlungsfreiheit . . . . ... 221
4.3 Personalitdt, moralische Reife und Wlderstand ... 222
4.4 Der Wolf im Schafspelz, oder das Rechte und das Gute . 226
4.5 Gemeinschaft und die Regulierung unangemessenen
Verhaltens . . . e e e e ... .. .. 230
4.6 Doch welche Gememschaft’ e ... 234
4.7 Gemeinschaft und die Fahigkeit des Ind1V1duums
zur Selbstregulierung. . . . . . . . . . . . . . 239
5. Methodologische Grundlagen einer Kritik als Mediation . . 241
5.1 Anthropologie und Positionalitit . . . . .. .. 241
5.2 Von strukturellen Benachteiligungen zu Fragen
der Parteilichkeit . . . . .. . . 248
5.3 Die Eigenparteilichkeit der Identltatspohtlken ... . 256
5.4 Identifizierendes versus vermittelndes Denken . . . . 259
5.5 Die Verantwortung der Forschenden. . . . . . . 267
5.6 Zwischenfazit: Der Dissens als methodologlscher
Ankerpunkt einer Kritik als Mediation . . . . . . . 269
6. Zentrale Aspekte einer Kritik als Mediation . . . . . . 271
6.1 Was ist Mediation? . . . N 4§
6.2 Warum ist Mediation krltlsch> .. e e .. 273
6.3 Akademische Kompetenz in der Medlatlon A
6.4 Kritik als Mediation und Fragen von Macht,
Herrschaft und Gewalt . . . .. .. 276
6.5 Ridume und Formen der Kritik als Medlatlon .. . . 280
6.6 Mediation als Bekenntnis zur Demokratie . . . . . 288
7. Das Selbstverstindnis eines kritischen Personalismus . . . 291
7.1 Personlichkeit und Verantwortung . . . . 291
7.2 Opposition: Personlichkeit als Verhandlungsfeld
des Politischen . . . . . . . . . . .. ... 293
7.3 Kritik als Mediation . . . . 298
7.4 Opposition und Mediation als Fluchtpunkte der Krmk . 301
7.5 Erlernen von Kritik und Verséhnung . . . . . . . 303
7.6 Kurzfazit: Kritik im transaktionalen
beherbergenden Raum . . . . . . . . . . . . . 305
8. Der Wille zur Verantwortung und die Freiheit . . . . . . 307
8.1 Personlichkeit und Freiheit . . . . . . . . . . . 308
8.2 Mediation und der Rechtsstaat . . . . . . . . . . 311

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.3 Personlichkeitsbildung durch Mediation ..
8.4 Die Dialektik des Selbst als Rahmen der Freiheit .
8.5 Die freie Personlichkeit . .
8.6 Freiheit und libertarer Extremismus .
8.7 Mediation als Antidot gegen

gesellschaftliche Polarisierung

Literatur

Danksagung .

0358 Access - ETm—

314
315
318
319
321

325

346


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Warum sich die Mithe machen?

»Wir kritisieren nicht um der Kritik willen, sondern
um dauerhaftere und umfassendere Werte zu errei-
chen und zu fixieren. «

(Dewey 1995[1929]: 377)

»Even if something is not your own thing crafts-
manship has got its own beauty, and even if it misses
your own taste, you cannot escape liking it. It makes
its own statement and if it is well done, you have to
appreciate it.«

(Gedichtniszitat)

Warum sich die Mithe machen und tiber Verantwortung und Kritik
nachdenken? Hat die Kritik die Rede von >Verantwortung« nicht lingst
als Machteffekt enttarnt? Und warum Anthropologie? Widersprechen
nicht auch die Anspriiche der Kritik denen der Anthropologie? Ich den-
ke, es gibt einen versteckten Pfad durch das Dickicht dieser altbekannten
Themen. Einige Abschnitte dieses Weges sind stark ausgetreten, die Ver-
bindungspfade hingegen weitgehend verwachsen. Es ist deswegen umso
schwieriger, die wichtigen Abzweigungen nicht zu verpassen. An dieser
Stelle erst einmal eine kurze Wegbeschreibung, damit die Leserin oder
der Leser entscheiden konnen, ob sie den ganzen Weg mit mir gehen wol-
len oder ob sie mir nur auf kurzen Abschnitten folgen.

Zwischenmenschliche Dimensionen der Kritik

Was Kritik ist und wie ein kritischer Standpunkt begriindet werden
kann, ist zwar eine akademische Frage, aber Kritik ist nicht nur etwas
fiur Theoretikerinnen und Theoretiker. Kritik hat menschliche Dimen-
sionen, die unter anderem daher rithren, dass wir als empfindsame so-
ziale Wesen nicht immer rational argumentieren. Kritik bedeutet immer
auch Konfrontation und 16st damit Gefiihle aus, nicht nur bei den Kriti-
sierten, sondern auch bei den Kritikerinnen und Kritikern selbst. Wann
ist es also angebracht, Kritik zu erheben?

Mit vielen Dinge, die uns widerstreben, konnen wir ganz ungezwun-
gen umgehen. Sie sind uns in ihrer Widerspenstigkeit bereits vertraut ge-
worden. Doch oftmals trifft uns ein Funke der Emporung unvermittelt
und tief. Dann entsteht Wut. Doch die ungebandigte Wut zeigt uns nur

9

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

selten einen klaren Grund fir ihr Widerstreben an. Wollen wir produk-
tiv mit dieser Wut umgehen, dann miissen wir sie erst als eine Emotion
betrachten und sie rationalisieren. Um eine Beschwerde formulieren zu
konnen, miissen wir erst einmal selbst verstehen, was genau uns derart
stort. Nur so kann Emporung zum Initial einer Kritik werden, die nicht
nur dem Unmut Luft macht, sondern produktiv auf Verdnderung abzielt.
Diese zwischenmenschliche Dimension von Kritik ist aber bisher nur sel-
ten Thema der Theorie der Kritik.

In vielen gesellschaftlichen Bereichen bestehen soziale Konventio-
nen, um die emotionalen Krifte der Kritik zu ziigeln, etwa fiir Ar-
beitszeugnisse oder als Regeln der Bewertung von Referaten innerhalb
universitidrer Seminare. Derartige Praktiken des Kritisierens erschei-
nen nicht ohne Grund wenig authentisch, unehrlich oder doppelziin-
gig. Arbeitszeugnisse bedienen sich eines Codes, der die wahre Bedeu-
tung der Worte verschleiert. Aber auch in weniger formalisierten Fallen
sind Praktiken der Kritik nicht vollstindig offen. Viele Dinge bleiben
unausgesprochen, sei es, um das Gegeniiber nicht zu verletzen, weil wir
keine Chance sehen, mit unserer Meinung anerkannt zu werden, oder
aber um der bewussten Tauschung willen. Wir haben also auch keine
Garantie dafir, dass man uns gegentuiber immer ehrlich ist. Darum zu
wissen, macht uns tendenziell misstrauisch. Jeder Mensch weifs, dass
er auf die ein oder andere Weise in der Kritik steht. Er kann aber nicht
unbedingt damit rechnen, dass dies auch offen geschieht. Die Frage, ob
ein Gegentiber ehrlich ist, konnen wir nur indirekt, also tiber eine In-
terpretation des Verhaltens dieser Person ergriinden. Gleichzeitig wis-
sen wir aber, dass wir niemals die tatsichlichen Meinungen unseres Ge-
geniibers werden aufdecken kénnen. Diese Zusammenhinge begriinden
den hohen Stellenwert der Ebrlichkeit. Ressentiments entstehen weni-
ger durch offene Gespriche tiber divergierende Meinungen — Missver-
stindnisse einmal ausgeschlossen — als vielmehr durch die Vermutung,
es konne unausgesprochene Vorbehalte oder Unehrlichkeiten geben.
Aber Ehrlichkeit um jeden Preis ist auch keine Losung. Es wire egoma-
nisch, wiirde man seine Mitmenschen tiber alle Regungen des eigenen
Empfindens informieren. Alle noch so kleinen negativen Gefiihle dem
Anderen gegenuber zur Sprache zu bringen, verkennt die Verantwor-
tung, die man vor sich selbst hat. Es gilt mit den eigenen Gefuhlen um-
zugehen. Wo aber liegt die Schwelle, ab der etwas angesprochen werden
sollte, und in welchen Fillen ist es besser, einen Arger fiir sich zu behal-
ten? Vorbehalte zu verschweigen erscheint als Unehrlichkeit und wird
in der Regel als Vertrauensbruch oder gar Respektlosigkeit empfun-
den. Wann also sprechen und wann schweigen? Misstrauen und Res-
sentiments belasten Beziehungen langanhaltend und nachhaltig. Einmal
etabliert, konnen sie nur schwer ausgerdumt werden, aber Vermittlung
kann helfen, die Situation zu kliren.

I0

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENMENSCHLICHE DIMENSIONEN DER KRITIK

Die Personen aus dem engsten Kreis unserer Angehorigen und Freun-
de sind uns besonders wichtig. Untersuchen wir unsere Anspriiche an
diese Personen, konnen wir der Frage nach moglichen Formen der Arti-
kulierung von Kritik noch niher kommen. Bei uns nahestehenden Men-
schen ist uns Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit besonders wichtig, weil wir
uns insbesondere im privaten Umfeld unbefangen und sicher fithlen wol-
len. Bei Freundschaften geht es nicht nur um Passung im Sinne gleicher
Interessen. Wir erwarten, dass Freunde uns auch in unseren unbeque-
men Eigenschaften annehmen und akzeptieren konnen. Dariiber hinaus
vertrauen wir ihnen, dass sie uns im Falle unangemessenen Verhaltens
dies auf eine Art und Weise zu verstehen geben, die wir auch annehmen
konnen. Oft sind sie vielleicht sogar die einzigen, von denen wir solche
Zurechtweisungen akzeptieren. Wahrscheinlich erwarten wir auch, dass
sie, sofern das notig wird, Interesse an einer ehrlichen Aussprache ha-
ben. Potenzielle Freunde beurteilen wir also auch dahingehend, ob sie
die menschliche GrofSe haben, uns zu sagen, wenn sie etwas stort. Sind
wir einigermaflen selbstkritisch, dann mochten wir wohl kaum, dass je-
mand lediglich versucht, durch Schmeicheleien aufserlich den Frieden zu
bewahren, wo schon lange Zwietracht brodelt.

Diese erste zwischenmenschliche Dimension von Kritik verweist da-
mit auf eine gesellschaftstheoretisch kaum beachtete Kategorie, namlich
die der Beziehung. In verschiedenen Kontexten setzen sich Parteien ge-
genseitig in einer ihnen eigenen Weise in Bezug zueinander, nicht nur als
>Freunde<, >Geschiftspartner< oder >politische Rivalenc. Ihre Beziehungen
werden durch die spezifischen Verhaltensweisen hervorgebracht, die sie
zwischen einander etablieren. Damit fixieren sich die Parteien auf eine
bestimmte Haltung der jeweils anderen gegentiber. Diese kann beispiels-
weise vertrauens- oder erwartungsvoll sein. Damit pragen sie auch ihre
Dispositionen beztglich gemeinsamer Angelegenheiten fur die Zukunft.
Eine Beziehung verdndert die Beteiligten, sodass sie ohne den Anderen
nicht das wiren, was sie schlieSlich geworden sind. Beziehungen entste-
hen durch und zwischen den beteiligten Parteien und sind dabei mehr als
die Summe der Einzelparteien, sie sind die besondere Qualitit des Da-
zwischen. Beziehungen entstehen pfadabhingig und die gegenseitige Kri-
tik ist ein wesentlicher Einflussfaktor fir ihre Entwicklung. Kritik kann
rational und offen getibt werden, sie kann zur offenen Anfeindung wer-
den, sie kann sich als verblumter Hinweis tarnen oder aber komplett ver-
schwiegen werden. Je nachdem welche Formen sie annimmt, bestimmt
sie den Charakter einer Beziehung.

Kritik birgt immer auch die Gefahr tiefer Krankungen und dies ver-
weist auf ihre zweite zwischenmenschliche Dimension, die schon an-
gesprochene gesellschaftliche Konventionalisierung. Es gibt kulturelle
Konventionen fiir Kritik, die nur schwer zu ergriinden sind. In der ame-
rikanischen Einschatzung >there is room for improvement«liege, so wird

IT

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

gesagt, freundlich verpackt sehr scharfe Kritik. Im asiatischen Kontext
sollte im Bereich geschiftlicher Beziehungen besser keine Kritik getibt
werden, denn sie wiirde unweigerlich als Beleidigung empfunden. In
Deutschland hingegen schitzen wir, zumindest giangigen Lippenbekennt-
nissen zufolge, die sachliche, angemessene und dadurch — so nehmen wir
an — produktive Kritik. Wahrend wir versuchen, Studierenden in wis-
senschaftlichen Seminaren derartiges Kritisieren beizubringen und der-
artige Kritik anzunehmen, legen wir aber in anderen Bereichen ein voll-
kommen anderes Verhalten an den Tag. So bestehen Gutachten, wie auch
die schon erwihnten Arbeitszeugnisse, nicht selten aus Superlativen des
Lobes. Dadurch verbleibt die wirkliche Einschdtzung des Gutachters im
Nebel und die Bewertung ist offen fiir verschiedenste Interpretationen.
Es gibt also kontextbedingte Praktiken der Kritik, die vom Wunsch zeu-
gen, gewisse Regeln dafur zu haben, wie wir angemessen mit der zwi-
schenmenschlich heiklen Tatsache umgehen sollen, dass wir jemanden
bewerten mussen.

Kontextspezifische Kulturen der Kritik folgen Richtlinien, die jeweils
fur das spezifische Anwendungsgebiet den Umgang mit den in diesem
Kontext relevanten Moralvorstellungen regeln. In diesem Komplex sind
in der Regel nicht nur die Verantwortlichkeiten der zu kritisierenden Per-
son verfasst, sondern auch die Regeln der Kritik. Im Sinne von Bezie-
hungsweisen regeln Konventionen der Kritik die spezifischen Verant-
wortlichkeiten sozialer counterparts untereinander, etwa die zwischen
Studierenden und Lehrenden, Biirgern und Verwaltungsangestellten oder
Tatverdichtigen und Richterinnen und Richtern. Im Falle gerichtlicher
Entscheidungen wird dies deutlich: Es wird besonderes Augenmerk auf
die Regelhaftigkeit des Verfahrens gelegt, denn es geht darum zu kliren,
ob einer angeklagten Partei Schuld zugesprochen werden kann oder nicht.
Es soll geklart werden, ob eine Person fiir bestimmte Folgen ihres Han-
delns verantwortlich gemacht werden kann. Dabei wird die Entscheidung
iiber das Strafmafs aber nicht nur am Vergehen selbst, sondern auch an
der Schuldfihigkeit und am MafS der Einsicht der oder des Angeklagten
festgemacht. Zudem wird erortert, ob nicht bestimmte Bedingungen, un-
ter denen die Tat stattfand, als strafmildernd anerkannt werden konnen.
Praktiken des Kritisierens umfassen demnach nicht nur das Verfahren
und die Regeln, sondern auch, wie diese auf die jeweiligen Besonderhei-
ten des Einzelfalls bezogen werden sollen. Dies verweist auf eine im Rah-
men dieser Untersuchung wichtige Tatsache. Urteile tiber Personen soll-
ten immer unter Betrachtung der konkreten Bedingungen des Einzelfalles
gefillt werden, andernfalls werden sie moglicherweise nicht als gerecht
empfunden. Es gibt kontextspezifische Praktiken der Kritik, die die spe-
zifische Verantwortung von Personen in spezifischen Verantwortungsbe-
reichen tiberpritfen. Kritik selbst ist wiederum ein Mittel, diese Praktiken
auf einer hoheren Ebene zu priifen und weiterzuentwickeln.

I2

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENMENSCHLICHE DIMENSIONEN DER KRITIK

An der Aufgabe, die Kritik ibernehmen soll, orientiert sich ihre drit-
te zwischenmenschliche Dimension. Kritisieren ist eine ganz alltigliche
Tatigkeit. Sie soll regulieren. Wir duflern Kritik, wenn wir unzufrieden
sind, wenn uns etwas missfallen hat. Wir dufSern Kritik, wenn wir wol-
len, dass sich bestimmte Dinge dndern. Was uns stort, soll nicht wieder
vorkommen. Kritik erfiillt damit eine soziale Funktion, denn sie regle-
mentiert, gleicht aus und triagt, wenn moglich, zu Verbesserungen bei.
Dabei hat sie aber wie schon angedeutet eine gewisse zwischenmensch-
liche Brisanz. Sie riittelt an Emotionen. Es ist nicht angenehm, gesagt zu
bekommen, etwas nicht richtig gemacht zu haben. Es ist schmerzlich zu
horen, sich wohl unangemessen verhalten oder die Erwartungen, die in
einen gesetzt wurden, nicht erfiillt zu haben. Es bedarf einer gewissen
menschlichen GrofSe, um Kritik annehmen zu konnen. Wird vor initial
aufkommenden negativen Gefuhlen kapituliert, ist es unmoglich zu er-
kennen, welche Chancen des Wachsens in diesen Momenten liegen. Ge-
lingt es, aus der Kritik zu lernen, kann dies retrospektiv durchaus als
zufriedenstellend erlebt werden. Zu der hierzu notwendigen Selbster-
kenntnis ist in der Regel aber das Eingestandnis eines Fehlverhaltens not-
wendig, ebenso wie die Anerkennung der Position des Anderen und die
Einsicht in die Effekte des eigenen Handelns. Es bedarf eines gewissen
Empfindens von Scham oder Schuld, um sich fiir die Zukunft ein ver-
andertes Verhalten vorzunehmen. Es erfordert eine selbstkritische Hal-
tung. Um derartige >menschliche Grofle« zu beschreiben, ist ein Begriff
von Personlichkeit notwendig, der allerdings, wie auch der Begriff der
Beziehung, in den Geistes- und Gesellschaftswissenschaften eher stief-
miitterlich behandelt wird.

Es ist naheliegend, dass Kritik unter bestimmten Umstidnden elemen-
tar zur Entwicklung der Personlichkeit eines Menschen beitragen kann.
Kritik ist immer ein wenig aufregend, wenn nicht gar anstrengend. Men-
schen haben deswegen in unterschiedlichem MafSe die Tendenz, Kritik
zu meiden. Viele lassen sich nicht gerne in Frage stellen und kritisieren
deswegen auch ihre Mitmenschen nicht gerne. Weil aber Kritik Gefiihle
evoziert, ist es nicht gleichgiiltig, wie sie gedufSert wird. Kritik kann nur
ihr progressives Potenzial entfalten, wenn sie nicht nur den Impuls eines
feindlichen Dagegens enthilt, sondern auch die Fahigkeit besitzt, diesen
in einen vermittelnden Impetus zu verwandeln. Kritik fordert die Kriti-
kerinnen und Kritiker wie auch die Kritisierten in ihren Personlichkeiten
heraus. Manche Personen haben Strategien entwickelt, jeglichen Ansatz
von Kritik zu unterbinden. Autoritidre Personlichkeiten versuchen ger-
ne, Kritik mundtot zu machen. Eine tibermifSig selbstbewusste Person-
lichkeit kann geflissentlich alle Anzeichen von Kritik tibersehen und eine
unsichere Personlichkeit kann versuchen, Kritik zu umgehen, indem sie
in vorauseilendem Gehorsam gefillig handelt. Derartige Vermeidungs-
strategien verhindern, dass Kritik offen ausgehandelt wird. Auch wenn

13

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

wir vielleicht Angst vor Kritik haben, so wollen wir letztlich aber doch
wissen, was unsere Mitmenschen von uns denken, ob sie etwa gerne
mit uns arbeiten oder privat tatsichlich gerne Zeit mit uns verbringen.
Nichts ist entwiirdigender, als zu erkennen, dass uns jemand schon seit
langem nach dem Mund redet. Wir sind dieser Person dann offensicht-
lich kein Gegentiber, das es wert wire, sich mit ihm auseinanderzuset-
zen. Wir wissen aber auch, dass wir manche Menschen darauf hinweisen
miissen, dass sie uns gegeniiber gerne Kritik duflern konnen. Zu erken-
nen was angemessen ist, erfordert Achtsamkeit gegentiber den Signalen,
Reaktionen und Bewertungen der Mitmenschen. Personlichkeitsbildung
bedeutet demnach auch, die Fahigkeit zu scharfen, soziale Situationen
zu beurteilen. Personlichkeit bedarf demnach nicht nur einer selbstkriti-
schen Haltung, sondern auch einer offenen Haltung gegeniiber anderen.

Manche Menschen aber sind sich selbst die scharfsten Kritiker.* Wird
Selbstkritik zu tiefgreifend, kann es auch geschehen, dass sich ein Indi-
viduum in seinen aktuellen Lebensbeziigen selbst behindert. Um ein gu-
tes Leben zu fithren, bedarf es auch der Fahigkeit, die Widerspriiche des
eigenen Lebens annehmen zu konnen. Ab einem bestimmten Punkt muss
man sich selbst zugestehen, dass es unmoglich ist, alle moralischen Er-
wartungen, seien es die eigenen oder die anderer Menschen, hundert-
prozentig zu erfiillen. In Demut muss darauf vertraut werden, dass auch
andere von dieser Voraussetzung ausgehen und kein perfektes Verhalten
von sich und anderen erwarten. Es tragt mafSgeblich zur Starkung der
eigenen Personlichkeit bei, wenn man Ambiguititstoleranz entwickelt,
also die Fahigkeit, das soziale Leben in seinen Widerspriichlichkeiten
annehmen zu konnen. Nur so kann man sich, trotz des Wissens um die
eigene Fehlbarkeit, im sozialen Leben angenommen fiihlen und soziale
Sicherheit empfinden. Es muss vorausgesetzt werden, dass die Mitmen-
schen Toleranz fiir ein gewisses Maf$ an Fehlverhalten haben, so wie man
selbst auch ihnen Fehler zugesteht und Respekt entgegenbringt. Man
muss erst einmal in Vorleistung gehen, um sehen zu kénnen, ob dieses
Vertrauen erwidert wird. Beziehungen sind immer asymmetrisch und be-
diirfen deswegen eines gefestigten eigenen Standpunktes.

Aber auch einer Personlichkeit mit gut ausgebildetem Selbstbewusst-
sein bleibt im sozialen Leben immer eine Restunsicherheit. Es bleibt im-
mer eine Spannung zwischen dem, was eine Person als eine gesellschaft-
liche Erwartungshaltung erkennt, und dem, was sie bereit ist, tatsachlich
fiir die Gemeinschaft zu leisten. Es gibt wohl keinen Menschen, der nicht
von Zeit zu Zeit auch mit einigen etablierten Regelungen und Verfah-
rensweisen in Konflikt gerat. Auf der einen Seite tendiert wohl jede Per-
son zur Anpassung, denn ihr sind die Urteile der anderen in der Regel

1 Generisches Maskulinum, da hier eine Funktion angesprochen ist, keine Per-
son.

4

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENMENSCHLICHE DIMENSIONEN DER KRITIK

nicht unwichtig. Auf der anderen Seite aber fiihlt sie auch wiederholt
den Stachel der Emporung. Jede Person muss fiir sich selbst diese Gren-
ze zwischen Anpassung und Selbstbehauptung ziehen. Wann ist es ge-
rechtfertigt, mich zu emporen? Wann ist es Zeit, offen Kritik zu tiben?
Bin ich zu hart mit meinen Urteilen? Muss ich im Umkehrschluss nicht
auch damit rechnen, dass mir mit gleicher Hérte begegnet wird? In die-
ser Dialektik des Selbst werden Individuen durch Kritik und Selbstkritik
bestindig zwischen Anpassung an die Gemeinschaft und Selbstbehaup-
tung innerhalb der Gemeinschaft hin und her geworfen. In dieser Dialek-
tik bildet jedes Individuum einen ihm eigenen Willen zur Verantwortung
aus. Indem sie ihre Verantwortung fiir andere und fiir sich selbst bestim-
men, werden Individuen zu Personen. Dabei ist im Spektrum moglicher
Auspragungen eine grenzenlose Vielfalt moglich. Gemeinschaften sind
damit notwendigerweise divers.

Der Begriff der Person verweist auf die grundlegende Sozialitit des
menschlichen Lebens und auf die Idee einer gelingenden Vergemeinschaf-
tung von Individuen. Aber der Prozess der Personlichkeitsbildung muss
nicht zwingend in dem Sinne gelingen, als dass die entstehenden Person-
lichkeiten sich letztlich tatsachlich auch gemeinschaftsvertriglich verhal-
ten. Ein Personalismus muss sich also immer auch tber die Grenzen an-
gemessenen Verhaltens verstindigen. Diese Tatsache hat der klassischen
Philosophie der Person den Vorwurf eingebracht, sie stelle in der Formu-
lierung der Bedingungen, unter denen sich menschliche Wiirde verwirk-
licht, immer auch die Frage, was nicht mehr als ein menschenwiirdiges
Leben angesehen werden kann. In konservativer Manier werde dabei
hiufig die Geschlossenheit von Gemeinschaften gegenseitiger Anerken-
nung beschworen und damit auch AusschliefSungen aus dieser Anerken-
nungsgemeinschaft begriindet. In Abgrenzung dazu formuliert ein kriti-
scher Personalismus ein dreifaches Aufgabenfeld. Er betont erstens die
Tatsache, dass die Moglichkeiten, wie sich individuelle Personlichkeits-
entwicklungen in einer Gemeinschaft auspragen konnen, von den sozi-
alen Bedingungen in dieser Gemeinschaft abhiangig sind. Er untersucht
also verschiedene Praxiszusammenhinge auf ihre personlichkeitspragen-
de Wirkung. Damit erscheint Personlichkeitsbildung als Verhandlungs-
feld des Politischen. Daruber hinaus aber nimmt ein kritischer Persona-
lismus zweitens die Verantwortung der Gemeinschaft ernst, im Sinne des
Gemeinwohls auch Grenzen akzeptablen Verhaltens festlegen zu mus-
sen. Es muss verhandelt werden, was als untragbares Verhalten justi-
ziabel sein soll, was als pathologisch angesehen werden kann und wie
solche Fille verhandelt werden. Auch kommen Personlichkeitsbilder in
den Blick, die ihre Tragerinnen und Triger dazu neigen lassen, entgegen
dem Gemeinwohl Ungerechtigkeit, Ungleichheit oder 6kologische Pro-
blematiken zu befordern und, wo vorhanden, ihren gesellschaftlichen
Einfluss oder ihre Stellung entsprechend auszunutzen. Zudem erscheint

15

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

Personlichkeit als Verhandlungsfeld des Politischen in Fragen danach,
welche Fihigkeiten und Dispositionen fur spezifische Berufe, Stellungen
oder Amter als erforderlich oder geeignet angesehen werden sollen. Da-
ruber hinaus erkennt der kritische Personalismus drittens die personlich-
keitspragende Wirkung der Kritik und sieht entsprechend die Notwen-
digkeit, nicht nur Gegnerschaft, sondern auch einen vermittelten Impuls
zu pflegen. Streit und Konflikt sind nichts Schlechtes, solange auch wie-
der Versohnung stattfindet. Auseinandersetzungen sind eine Moglich-
keit, Standorte deutlich zu machen. Von hier aus kann sich gegenseitiges
Verstiandnis entwickeln. Dies gelingt allerdings nur, sofern auch wieder
ein Schulterschluss der Kontrahenten stattfindet. Findet keine Annihe-
rung statt, dann fithren Konflikte zu langanhaltenden Spannungen und
womoglich zu Spaltung. In individualisierten Gesellschaften aber, in de-
nen Menschen sich scheinbar flexibel neuen sozialen Kontakten zuwen-
den konnen, scheint die Fahigkeit zur Versohnung zu schwinden. Es ldsst
sich damit eine besondere Verantwortung der Kritik erkennen.

Zum Aufbau dieses Buches

Dieses Buch beschreitet einen Weg von der empirischen Forschung in
die Theorie und wieder zuriick. Die Motivation, es zu schreiben, hat ih-
ren Ursprung in ethnographischen Felderfahrungen im stidlichen Afri-
ka, zahlreichen Projekten in deutschen Stadten und den Erfahrungen
als Nachwuchswissenschaftler in einer sozialwissenschaftlichen Diszi-
plin. Empirische Forschung im Globalen Stiden zu betreiben, fithrt un-
weigerlich zum Kontakt mit Positionen, die diese Art der Forschung
vehement kritisieren. So war zu beobachten, wie einige Kolleginnen
und Kollegen iiber die Auseinandersetzung mit identitits- und inter-
sektionalitatstheoretischen Argumenten, postkolonialen Theorien oder
der Postdevelopmentdebatte scheiterten und sich von der empirischen
Forschung abwendeten. Griinde, an dieser Arbeit festzuhalten, konnen
hingegen sein, dass sich darin irgendwie doch eine Moglichkeit der Ver-
staindigung erkennen lasst, eine Hoffnung darauf, Bricken bauen zu
konnen und eventuell sogar einen Beitrag hin zu einer Symmetrie in
den internationalen Beziehungen leisten zu kénnen. Genau diese Hal-
tung aber erfordert heute mehr denn je eine Begrindung und so ge-
schieht die Bewegung von der Praxis in die Theorie in der Hoffnung,
Theoretikerinnen und Theoretiker diesbeziiglich auf eine vielleicht neue
Art anzusprechen. Die empirische Erfahrung hat mich zu verschiedenen
Theoriekomplexen gefihrt. Ich sehe meine Aufgabe deswegen weniger
darin, diese in ihrer ganzen Breite und Tiefe darzustellen, als vielmehr
zu beschreiben, wie sie im Zusammenhang meiner Erfahrungen Sinn

16

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM AUFBAU DIESES BUCHES

ergeben. Im weitesten Sinne ist dieses Buch also eine Grounded Theo-
7y, die nicht zuletzt dazu befihigen soll, empirisches Arbeiten verant-
wortungsvoll zu gestalten.

Das erste Kapitel beginnt damit, iiberbordende Effekte der Kritik zu
beschreiben. Es ist weniger die Theorie der Kritik als vielmehr die prak-
tisch gelebten Formen von Kritik, die als Ursachen fur die Krise der
Kritik angesehen werden (u.a. Latour; Nassehi; Weifs; Edlinger). Wenn
Kritik hier auf dem Priifstand steht, dann nicht, um generell diskredi-
tiert zu werden. Vielmehr geht es darum, die Schlagseite aufzuzeigen,
die die Kritik bekommen hat. Schlagseite entsteht, wenn sich Gewichte
ungleichmaflig auf eine Seite verschieben. Erster Schritt ist es also, den
Ort ausfindig zu machen, an dem sich zu viel Gewicht angesammelt hat.
Dann muss es darum gehen, zu sehen, wo Platz fiir ein Gegengewicht ist.
Gelingt es dann, auch der anderen Seite wieder mehr Gewicht zu verlei-
hen, besteht Hoffnung, dass sich das Schiff wieder aufrichtet. Dazu wird
Kritik in verschiedenen theoretischen Grundlegungen reflektiert. Der
Blick auf den Praxisbezug kritiktheoretischer Arbeiten (u.a. Boltanski;
Stahl; Celikates; Jaeggi) identifiziert einen weit verbreiteten Hang der
Kritik, sich als Opposition zu verstehen. Eine genealogische Betrachtung
(Rottgers) zeigt aber, dass Kritik dabei Gefahr l4uft, einen zentralen As-
pekt ihrer selbst zu verlieren, nimlich den der Vermittlung (Dewey).

Das zweite Kapitel folgt dem Begriff der Verantwortung von den De-
batten der 1970er und 8oer Jahre (u.a. Jonas; Apel; Habermas; Gilligan)
uber die Kritik an der Responsibilisierung, die sich im Zuge der konser-
vativen Revolution entwickelte (Mounk), hin zu jliingeren Arbeiten, die
Verantwortung verstarkt im Sozialen verortet sehen (u.a. Banzhaf; Bud-
deberg; Nida-Rumelin). Fragen der Verantwortung zeigen sich dabei als
ein Kern von Kritik. Wir kritisieren das, was wir fur verantwortungslos
halten, und entwickeln einen jeweils individuellen Willen zur Verant-
wortung. Das Kapitel thematisiert die in einigen Arbeiten angedeute-
te theoretische Abzweigung in Richtung Personalitit und Personlich-
keit, bis diese schliefSlich als ein Ansatzpunkt fur eine anthropologische
Bestimmung von Verantwortung erkennbar wird. Verantwortung geht
demnach aller Sozialitit voraus (Lévinas) und widerspricht der rationa-
listischen Suche nach Gewissheit (Dewey). Das Paradox der Verantwor-
tung zeigt sich darin, dass jede Person, die Verantwortung ubernehmen
mochte, das in dem Wissen dariiber tun muss, dass sie sie nicht vollstin-
dig wird beherrschen konnen. Verantwortung zeigt sich in der Bejahung
des sozialen Zusammenhangs (Gilligan), in den man als Mensch gewor-
fen wurde und in dem man bestiandig versucht, sich geeignet zu positi-
onieren. Die Reflexion tiber den individuellen Sinn von Verantwortung
ist der Zugang zu den Werthaltungen hinter unseren Uberzeugungen. In
der Regel glauben wir etwas oder vertreten eine Meinung, weil wir da-
von iberzeugt sind, dass sich dadurch verantwortungsvolles Verhalten

17

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

begrunden lasst. Im Falle vollkommen eigenntitzigen Verhaltens wird
dies auch nicht selten mit derartigen Rechtfertigungen getarnt.

Das dritte Kapitel bildet den Kern dieser Abhandlung und formuliert
eine transaktionale Anthropologie. Es beginnt mit einer Reflexion tiber
die Grenzen und Mdglichkeiten anthropologischer Perspektiven (Hon-
neth & Joas). In einem Zwiegesprach zwischen wissenschaftlichen Er-
kenntnissen und phinomenologischer Introspektion wird ein Bild davon
entwickelt, was es bedeutet, ein Mensch in Gemeinschaft zu sein. Das
Prinzip der Transaktion (Dewey & Bentley) dient dabei als Ausgangs-
punkt. Es geht davon aus, dass sich die Menschen in einem sozialen Zu-
sammenhang gegenseitig in ihrer Subjektivitat hervorbringen. Sie ver-
weisen sich gegenseitig auf individuelle Platze. SchliefSlich nimmt jedes
Individuum Kraft seiner Personalitit eine individuelle Position in einer
Gemeinschaft ein und bestimmt gleichzeitig andere Individuen in deren
Positionen. Dabei sind die Individuen weder vollkommen fremd- noch
vollkommen selbstbestimmt. In einer Dialektik des Selbst bemiihen sie
sich einerseits um Anpassung an die Gemeinschaft. Dabei geraten sie an-
dererseits partiell immer wieder in Konflikt mit den Regeln der Gemein-
schaft und entwickeln dadurch auch einen Impuls zur Selbstbehauptung.

Die Philosophie der Person (u.a. Spaemann; Quante; Frankfurt;
Geertz; Wiredu) enggefihrt mit einer kritischen Reflexion neurowissen-
schaftlicher Erkenntnisse (Searle; Libet; Roth; Singer) und Ansitzen der
transaktionalen Personlichkeitspsychologie (Allport) ergibt eine Vorstel-
lung eingeschrinkter menschlicher Autonomie. Die transaktionale Per-
sonlichkeitspsychologie beschreibt Personlichkeit als bestimmt durch in-
dividuelle psychophysische Voraussetzungen, Einfliisse der Umwelt und
eigene kognitive Leistungen. Nur letztere 6ffnen die Tiur einer begrenz-
ten agency. Der Mensch hat die Moglichkeit, langfristig Einfluss auf sei-
ne Personlichkeitsentwicklung zu nehmen. Die Moglichkeit zur Reflexi-
on Uber das eigene Verhalten begriindet die Befahigung, langfristig einen
Willen zur Einflussnahme auf die Voraussetzungen des eigenen situativen
Verhaltens zu festigen und zu befolgen. Der psychologische Begriff der
Personlichkeit umschreibt das Fremd- und Selbstverhiltnis einer Person
und die klassischen Personlichkeitsmerkmale beziehen sich im Wesentli-
chen auf Sozialverhalten und soziale Kompetenzen. Eine etablierte Kate-
gorisierung dieser Merkmale sind die sogenannten big five. Hierzu geho-
ren Offenheit fiir neue Erfahrungen, Gewissenhaftigkeit, Extraversion,
Vertraglichkeit und Neurotizismus. Mit ihrer Personlichkeit bildet eine
Person also primir die individuellen Verhaltensweisen aus, mit denen sie
sich sozial orientiert und der Gemeinschaft gegentiber positioniert. Da-
mit entwickelt jede Person einen individuellen Willen zur Verantwortung
durch den sie auch der gesellschaftlichen Position, die sie bekleidet, und
den Rollen, die sie iibernimmt, ein individuelles Gesicht gibt. Vergemein-
schaftung bedeutet demnach zwingend Diversitit. Damit miissen auch

18

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM AUFBAU DIESES BUCHES

Dissens und Konflikte als zwingende Elemente von Gemeinschaft aner-
kannt werden. Gemeinschaften sind keine >starken< Gemeinschaften un-
eingeschriankt geteilter Werte, sondern immer ein gemeinsames Ringen
darum, welche Werte aktuell Geltung erhalten und wie diese Werte inter-
pretiert und angewendet werden sollen. Es geht also nicht im rationalis-
tischen Sinne um die Universalitit von Moral, sondern um situative Be-
stimmungen der Grenzen akzeptablen Verhaltens. Hieraus ergibt sich die
Notwendigkeit einer Kritik als Mediation, denn der Hinweis auf Ratio-
nalitit alleine wird biopsychophysisch konstituierte Menschen niemals
dazu veranlassen, herrschaftsfreie, gleichberechtigte Diskurse zu fithren.
Kritik verstanden als Mediation kann Hilfestellung zum gegenseitigen
Verstiandnis leisten und dartiber hinaus auch kritisch iiber das Verfahren
der Verstandigung wachen. Dabei sollte sie sich um Verfahrensgerech-
tigkeit bemiihen, indem sie versucht, wenn moglich, bestehende Asym-
metrien auszugleichen.

Das vierte Kapitel fasst die wesentlichen Aspekte des vorangegan-
genen Kapitels zusammen, damit im darauffolgenden Kapitel daraus
methodologische Schlusse abgeleitet werden konnen. Es ergibt sich ein
subjektkritisches Denken (Foucault; Butler; Dewey), dass aber auch
Handlungsfreiheit konzipiert und dadurch einen Begriff moralischer
Reife formulieren kann, die in der Fihigkeit einer Personlichkeit be-
steht, sich im Sinne des Gemeinwohls selbst zu regulieren. In diesem Zu-
sammengang werden auch Fragen des Widerstandes und Moglichkeiten
herrschaftsfreier Vergemeinschaftung diskutiert.

Das fiinfte Kapitel zeigt, auf welche Weise Fragen der Positionalitat
im kritischen Denken, insbesondere in identitidtspolitischen Ansitzen,
einen zentralen methodologischen Stellenwert einnehmen (u.a. Bour-
dieu; Foucault & Deleuze; Spivak; Haraway). Die Unterscheidung zwi-
schen identifizierendem und vermittelndem Denken (Dewey; Lévinas)
erlaubt es, die Betrachtung von Positionalitit in eine Verhandlung ver-
schiedener Grade von Parteilichkeit zu tiberfithren. Anstelle der Identifi-
zierung einzelner Positionen wird gefragt, was an diesen Positionen fiir
die jeweils anderen Beteiligten unverstandlich ist. Mediation hat dem-
nach die Aufgabe, einen gemeinsamen Verstehenshorizont herzustellen.
Es wird deutlich, dass die damit verbundenen vermittelnden Anspriiche
von All- und Uberparteilichkeit leichter und ehrlicher vertreten werden
konnen als die bei genauerer Betrachtung doch sehr pauschale Forde-
rung nach Reflexion der eigenen Positionalitit.

Im sechsten Kapitel werden zentrale Aspekte einer Kritik als Me-
diation vorgestellt. Dabei geht es insbesondere darum zu klaren, wel-
che besonderen Anspriiche sich fiir akademisches Arbeiten ergeben.
Zu Mediation als Methode der Konfliktlosung in konkreten interper-
sonalen Situationen existiert umfangreiche Literatur, die unterschied-
liche Verfahren, Anwendungsbereiche und Fallstricke beschreibt. Diese

19

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

Charakteristika von Mediation werden systematisch auf akademisches
Arbeiten ubertragen. Zudem wird auf Fragen von Macht, Herrschaft
und Gewalt eingegangen und erklirt, warum Kritik als Mediation auch
tatsachlich kritisch ist. Es werden auch unterschiedliche Anwendungs-
bereiche und Vorgehensweisen identifiziert.

Das siebte Kapitel fasst das Selbstverstandnis einer Kritik als Media-
tion zusammen. Es zeigt sich, dass Kritik immer sowohl Opposition wie
auch Mediation braucht und dass eine Kritik jeweils abschitzen sollte,
welche Haltung im vorliegenden Fall angemessen ist. Dabei ist es insbe-
sondere wichtig, die Grenzen von Mediation zu kennen.

Das letzte Kapitel bezieht die zentralen Aspekte des Buches auf einen
breiteren gesellschafts- und sozialtheoretischen Kontext (u.a. Rawls;
Sandel; Sen; Hoffmann-Riem). Fragen von Gerechtigkeit und Freiheit in
der Demokratie zeigen, dass weder im kommunitaristischen Sinne >Ge-
meinschaft< noch im libertiren Sinn >Freiheit« idealisiert werden sollte.
Gemeinschaft und Freiheit bedingen sich gegenseitig. Dabei darf we-
der das eine noch das andere ein Primat iiber das jeweils andere erhal-
ten. Jede Einzelperson entwickelt ihre Personlichkeit innerhalb einer
Gemeinschaft und damit auch einen individuellen Willen zur Verant-
wortung. Personlichkeitsentwicklung aber kann nicht allein dem Indi-
viduum angelastet werden. Seine Fahigkeit zur reflexiven Selbstfiihrung
kann allein niemals ausreichen, die paradoxe Unmoglichkeit von Ver-
antwortung zu erfiillen. Deswegen darf Personlichkeit auch keinesfalls
repressiv sanktioniert werden. Repression sollte allein der Rechtsstaat-
lichkeit obliegen. Es gibt aber ein breites Spektrum sozialen Verhaltens,
das als ungerecht empfunden wird, aber nicht justiziabel ist. Werden
derartige Falle nicht beachtet, dann besteht nicht nur die Gefahr, dass
Empfindungen von Unrecht andauern, sondern auch, dass sich Prakti-
ken entwickeln, die dieses Unrecht etablieren und normalisieren. Der-
artige Falle bediirfen in besonderem Mafe des Versuches, sie verstan-
digungsorientiert als unangemessenes Verhalten zu identifizieren. Unter
Umstinden konnen so auch die Grenzen der Rechtsfihigkeit angemes-
sen angepasst werden.

Wenn erkannt wird, dass Gemeinschaft immer Diversitit im Sinne
einer unendlichen Vielfalt individueller Personlichkeiten bedeutet und
dass damit zwingend Dissens entsteht, dann lisst sich die Notwendigkeit
von Mediation erkennen. Mediation verschreibt sich der Gemeinschafts-
bildung. Dabei strebt sie aber keine Gemeinschaft an, die sich durch
eine s>starke< identititsstiftende affektive Bindungskraft an gemeinsame
Werte auszeichnet, sondern eine Gemeinschaft der weichen Bindungen
im gegenseitigen Erkennen der Andersartigkeit eines jeden Einzelnen.
Weder Vergemeinschaftung noch Freiheit sind moglich, wenn individu-
elle Interessen, Befindlichkeiten, Ansichten und Personlichkeiten nicht
verstindigungsorientiert verhandelt werden. Da dies in Assoziationen

20

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR GENDERSENSIBLEN SPRACHE

biopsychosozialer Wesen aber nicht allein der erkennenden Rationali-
tat iberantwortet werden kann, ist eine vermittelnde Instanz notwen-
dig. Kritik als Mediation kann hier ihren Beitrag zur Gemeinschaftsbil-
dung leisten.

Anmerkungen zur gendersensiblen Sprache

In dieser Arbeit mochte ich dem Umstand Rechnung tragen, dass nicht
alle Bezeichnungen gleichermafSen die Vorstellung mannlicher wie auch
weiblicher Personen evozieren. Ich werde mich also um gendersensible
Sprache bemiihen. Da das Binnen-I und das Gender-* nach den Recht-
schreibregeln falsch sind, werde ich diese nicht einsetzen. Ich werde also
meist sowohl die weibliche als auch die mannliche Form ausschreiben.

Bestimmte Termini verwende ich als technische Neutren. So zeich-
net sich beispielsweise der Begriff »Akteur< dadurch aus, dass er allerlei
Korperschaften, etwa Betriebe oder Vereine benennen kann. Diese Fa-
higkeit verliert er augenblicklich, wenn er gegendert wird. Einen >Men-
schen« von einer »Menschin« zu unterscheiden wiirde auch der Funkti-
on des Terms »Mensch« als Gattungsbegriff widersprechen. Auch die
Begriffe >Partner« oder »Gegner« verstehe ich als Bezugnahmen auf ein
Beziehungsverhiltnis, in dem das Geschlecht der Einzelpersonen nicht
das wesentliche Merkmal ist. Deutlicher wird das insbesondere bei
>Ehepartnern<. Dieser Term bezeichnet eine Einheit zwischen wie auch
immer geschlechtlich gearteten Einzelpersonen. Hier jeweils >Partnerin-
nen und Partner« einzusetzen, wiirde die spezifische Beziehungshaftig-
keit, von der gesprochen werden soll, auseinanderreifSen. Ebenso ver-
hilt es sich im Fall des >Biirgers«. Als technischer Terminus bezeichnet
>Biirger« ein spezifisches Verhiltnis des Individuums zum Staat und be-
darf meines Erachtens nicht des Genderns. Anders verhilt es sich na-
tiirlich, wenn Menschen direkt angesprochen werden, beispielsweise
wenn zu einer Veranstaltung eingeladen wird. In der Annahme, dass
Frauen sich vielleicht weniger adressiert fithlen konnten, ist es in die-
sem Fall angemessen, >Biirgerinnen und Biirger< anzuschreiben. Wiede-
rum aber ist das Gendern bei zusammengesetzten Substantiven wenig
sinnvoll, also etwa, wenn Biirgerinnen und Biirger protestieren. Dies
als >Biirgerinnen- und Biirgerproteste« zu bezeichnen, spaltet die Vor-
stellung einer sozialen Bewegung auf unschone Weise, schliefSlich ha-
ben wir es hierbei nicht mit zwei getrennt marschierenden Gruppen
zu tun. Ebenso ist das Gendern von Gruppenbezeichnungen nicht ziel-
fuhrend, beispielsweise >Patientinnen- und Patientenkohorte«. Wo sich
derartige Termini nicht vermeiden lassen, verwende ich das generische
Maskulinum.

21

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG: WARUM SICH DIE MUHE MACHEN?

In diesem Buch wird viel von Individuen und deren Umgang mit sich
selbst und anderen die Rede sein. Nicht selten miissen viele Relativ-
satze das Gesagte prizisieren. Das Vorhaben, dabei immer sowohl die
weibliche wie auch die mannliche Form auszuschreiben, kann demnach
sehr umstindlich werden. In manchen Nebensitzen werde ich deswe-
gen vereinfachen. In der Regel stehen bestimmte Subjekte im Zentrum
der Aufmerksamkeit. Diese werden in jedem Fall gegendert. Im weite-
ren Zusammenhang werden aber meist noch viele weitere Identititska-
tegorien benannt. Fiir diese Nebendarstellerinnen und -darsteller werde
ich, wenn moglich, eine generische Form wihlen, insbesondere wenn es
andernfalls unschone Wortschlangen zur Folge hitte. Es kann also vor-
kommen, dass in einem Abschnitt nur die Subjekte gegendert werden,
die im Sinnzusammenhang aktiv sind. In einigen Fillen entscheide ich
mich in dieser Arbeit aber auch bewusst fiir das generische Maskulinum
oder Femininum. Dies geschieht etwa, wenn spezifische Sachverhalte in
Beispielen exemplarisch anhand der Vorstellung einer Einzelperson ver-
deutlicht werden sollen. Diese Einzelperson kann naturgemafS nur ent-
weder mannlich, weiblich oder divers sein. Wenn moglich entscheide
ich mich dann fiir die Form, die intuitiv weniger wahrscheinlich ist. Die
Idee dahinter ist, einen mit diesen Termini méglicherweise einhergehen-
den gender-bias zu visibilisieren. Das ist selbstverstandlich jeweils eine
subjektive Einschitzung.

Ich wihle also keinen konsequenten, sondern einen willkiirlichen Um-
gang mit den Genderformen. Uberall dort, wo eine Thematik oder ein
Beispiel eingefithrt wird, werde ich dariiber nachdenken, ob systemische
Ungleichheiten beziiglich dieser Thematik zu beachten sind. Ich wer-
de mich jeweils fiir die in meinen Augen angemessene Form entschei-
den. Eine gendersensible Sprache soll ein Bewusstsein fiir bestehende
Ungleichheiten schaffen. In der Regel sind es Frauen oder diverse Men-
schen, die sich nicht angemessen reprasentiert fihlen. Das dies nicht in
jedem Fall gleichermaflen ein Moment der Benachteiligung ist, zeigt sich
insbesondere dort, wo in dieser Arbeit von unrihmlichen Kategorien,
wie etwa >Psychopathinnen< und >Psychopathen<, die Rede ist. Das gene-
rische Maskulinum hat keineswegs immer den Effekt, Frauen und Men-
schen, die sich in keine der bindren Geschlechterkategorien einordnen
konnen, aus der Vorstellung statushoher sozialer Kategorien auszublen-
den. In gleichem Maf3e blendet das generische Maskulinum sie auch po-
tenziell von negativ konnotierten Bezeichnungen aus. Ich verstehe Gen-
dern deswegen nicht in allen Fillen im Sinne der Gleichberechtigung
fiir gleichermafSen zwingend oder angemessen. Auch verkompliziert das
konsequente Gendern manche Redeweisen derart, dass dies dem Lese-
fluss massiv abtriglich ist, wie etwa in folgendem Fall: »Es zeigt sich,
dass jede und jeder fiir sich selbst die Pflicht hat, seine oder ihre person-
liche Verantwortung in Bezug auf ihre oder seine Mitarbeiterinnen und

22

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANMERKUNGEN ZUR GENDERSENSIBLEN SPRACHE

Mitarbeiter zu bestimmen«. Dariiber hinaus gibt es fiir manche Sinnzu-
sammenhinge auch tatsichlich keine funktionierende Losung. Was ist
zum Beispiel das richtige personliche Firwort bei einem sichlichen Be-
griff wie dem >Individuum<? Wird es in >seiner< oder sihrer« Freiheit be-
schriankt? Auch gibt es firr den Fall, dass man von Berufen sprechen
mochte, keine Losung. Wenn ich vom Beruf >Backer« spreche, dann neh-
me ich damit nicht einzelne Bickerinnen oder Biacker und auch nicht
Backende in den Blick, sondern einen gesellschaftlichen Aufgaben- und
Funktionszusammenhang, der sich nicht in der Tatigkeit des Backens
erschopft. Trotz all dieser Schwierigkeiten mochte ich die Leserinnen und
Leser aber nicht mit Floskeln abspeisen, wie etwa der Beteuerung, dass
mit den mannlichen Formen selbstverstandlich alle Geschlechter ange-
sprochen seien. Ich mache es mir deswegen zur Aufgabe, im Einzelfall
eine angemessene Entscheidung zu treffen.

23

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Die Krise der Kritik und die Rolle
der Verstandigung

Derzeit scheint sich eine Atmosphiare der zunehmenden gesellschaftli-
chen und politischen Spaltung durchzusetzen. Ist das dem polarisieren-
den Einfluss von Populisten zuzuschreiben oder schwindet in einer in-
dividualisierten Gesellschaft generell die Bereitschaft oder Fahigkeit zur
Verstindigung tiber Probleme? Erscheinen die zur Vermittlung notwen-
digen Anstrengungen nicht mehr lohnenswert, im Bewusstsein, sich im-
mer wieder unverbindlich neuen sozialen Kontakten zuwenden zu kon-
nen? Vielleicht aber trigt auch die Kritik und die Art und Weise, wie wir
es gewohnt sind, Kritik zu tiben, zu diesem gesellschaftlichen Klima bei.
Welche Rolle spielt die akademische Kritik fur die Praxis des Kritisierens
und die gesellschaftliche Praxis im Weiteren? Damit riickt die Frage nach
dem Verhiltnis zwischen Theorie und Praxis ins Zentrum des Interesses.

1.1 Praxis, Opposition und Kritik — eine disziplindre
und ideengeschichtliche Positionierung

Das Praxis-Theorem

Der cultural turn wird haufig eher mit Begriffen wie >Bedeutungs, >Re-
prasentation« oder >Diskurs« als mit dem Begriff >Praxis< in Verbindung
gebracht. Andreas Reckwitz weist aber darauf hin, dass viele Theorie-
debatten, die um den cultural turn stattfanden und -finden, nur auf der
Basis eines veranderten Bezugs der Gesellschaftstheorie zur gesellschaft-
lichen Praxis moglich wurden. »Im Praxis-Paradigma laufen mehrere
philosophische >Revolutionen« des 20. Jahrhunderts zusammen. In man-
cher Hinsicht stellt dieses Paradigma den Hauptstrang des Cultural Turn
dar« (Reckwitz 1999: 26). Zuvor sei die Rationalitit des Denkens iiber
die Betrachtung des tatsichlich stattfindenden gesellschaftlichen Lebens
gestellt worden, weswegen die Geistes- und Gesellschaftswissenschaften
eine Reihe reifizierender Dualismen hervorgebracht hatten, etwa Struk-
tur versus Individuum, Subjekt versus Objekt oder Korper versus Geist
(Hillebrandt 2014). SchliefSlich fand dann eine Spaltung entlang dieser
Dualismen statt und es entwickelten sich konkurrierende Denktraditio-
nen, wie etwa die strukturelle Anthropologie im Gegensatz zum Existen-
tialismus (Bourdieu 1996[1987]), der funktionale Strukturalismus entge-
gen der hermeneutischen interpretativen Soziologie (Giddens 1998) oder

24

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAXIS, OPPOSITION UND KRITIK

ein Objektivismus versus einem Subjektivismus (Dewey 1995[1929];
Bourdieu 1976). Praxeologische Denkerinnen und Denker problemati-
sieren, dass sich die klassischen Theorieschulen fiir jeweils nur eine Seite
dieser Dualismen entschieden. So wiirden sie beispielsweise Gesellschaft
nur von den Individuen her denken oder sie interessierten sich lediglich
fir die Struktur. Damit haben viele Theorieschulen, so das praxeologi-
sche Argument, den Bezug zur gesellschaftlichen Wirklichkeit verloren.
Spatere Theorieentwicklungen hitten sich dann verstarkt auf die Eigen-
logik ihrer Theorietradition verlassen und sich in Abgrenzungsbestre-
bungen gegeniiber anderen Schulen verloren. So sei ein problematischer
Intellektualismus entstanden. In einigen Denktraditionen seien auch be-
stimmte Begrindungszusammenhinge absolut gesetzt, also letztbegriin-
det allen weiteren Betrachtungen von Welt vorangestellt worden, was
einen dogmatischen Fundamentalismus darstelle. Im Zentrum des Pra-
xis-Theorems stehe demnach ein Anti-Intellektualismus oder Anti-Fun-
damentalismus, der die Uberwindung dieser Dualismen in einer Umbe-
wertung des Verhaltnisses von Theorie und Praxis und letztlich in einer
Aufwertung der Praxis gegeniiber der Theorie suche (Volbers 2015). Pra-
xeologie mochte Gesellschaft vom Tun her erklaren.

Dieses >Primat der Praxis< wird von praxeologischen Denkerin-
nen und Denkern unterschiedlich stark gewichtet (vgl. hierzu Geisel-
hart, Winkler & Diinkmann 2019). In unterschiedlichem Mafe wur-
de betont, dass Theorien immer Produkte des Denkens sind und damit
immer nur eine verkiirzende Interpretation von Wirklichkeit darstel-
len konnen. Es entsteht ein Wahrheitsrelativismus, der sich teilwei-
se zu einem Relativismus oder Skeptizismus ausweitet. Praxeologi-
sche Autorinnen und Autoren sehen teilweise die Moglichkeit, diesen
Relativismus durch empirische Forschung einzuschrianken. Mit dem
Versuch, einen direkten Bezug zwischen der gesellschaftlichen Pra-
xis und der Theoriebildung herzustellen, geht auch eine Aufwertung
empirischer Wahrnehmungsurteile einher. Empirische Forschung kann
auf verschiedene Art und Weise eingesetzt werden, beispielsweise um
Theorie zu begriinden, sie zu reflektieren oder sie als relevant zu recht-
fertigen. Dartiber hinaus bedeutet das Praxistheorem aber ebenso, dass
auch Wissenschaft als eine Praxis begriffen werden muss. Wissenschaft-
liche Wahrheiten sind immer kontextabhingig und an die situativen
Bedingungen ihrer praktischen Hervorbringung gebunden. Geist kann
letztlich nicht von den korperlichen und praktischen Bedingungen des
Denkens getrennt werden. Mit dieser dreifachen Relativierung des Wis-
sens hat der cultural turn auch viele popularisierte Denk- und Argumen-
tationsmuster hervorgebracht.

25

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG
Popularisierungen des Wahrbeitsrelativismus

Seit den 1980er Jahren unterlag der Wahrheitsrelativismus einer Popu-
larisierung, und 16ste sich, vor allem im Begriff des Konstruktivismus,
vom Praxisbegriff. In konstruktivistischen Debatten wird darauf hinge-
wiesen, dass Wissen immer eine Herstellungsleistung menschlicher Ko-
gnition (radikaler Konstruktivismus) oder ein Produkt sozialer Organi-
sation und Vergesellschaftung (Sozialkonstruktivismus) ist. Der Verweis
auf Praxis ist diesen Debatten oft nur noch implizit. In noch weiter popu-
larisierten Darstellungen wird er oft ganz ausgelassen. Man beschrankt
sich dann lediglich auf die Betonung der Gemachtheit oder Kontingenz
jeglicher Wissensbestiande. Nicht selten gibt diese Erkenntnis Anlass zu
wissenschaftlichen Lagerkdmpfen, die ich im Folgenden am Beispiel der
Debatten um die Neue Kulturgeographie beschreiben werde. Leserinnen
und Leser anderer Disziplinen werden dhnliches sicherlich auch aus ih-
rem akademischen Umfeld kennen. Die Neue Kulturgeographie brach-
te sich in den 2000er Jahren mit einem kampferischen Vokabular gegen,
wie sie sagte, >essentialisierende« Theoriebildung in der Geographie in
Stellung. »Dass der Dekonstruktivismus zusammen mit dem hier eben-
falls Verwendung findenden Begriff des Diskurses zur theoretischen Ba-
sis von Cultural Turn und Postkolonialismus, ja grofler Teile der Kul-
turwissenschaften geworden ist, kann in Anbetracht des revolutionidren
Gehalts kaum verwundern« (Gebhardt 2003: 14f.). In dieser Definiti-
on des cultural turns werden lediglich zwei Charakteristika in den Vor-
dergrund gestellt: eine kritische gesellschaftspolitische Haltung, die auf
einem Relativismus aufbaut und damit verbunden die Aufgabe der De-
konstruktion, also der Visibilisierung von Kontingenz.

Der Gedanke der Konstruiertheit von Wahrheiten ist aber keinesfalls
eine neue Erkenntnis. Die Wurzeln des Konstruktivismus konnen bis
Kant zuriickverfolgt werden (Geier 2015). Bereits 1910 baut Dilthey
die Geisteswissenschaften auf dem Gedanken auf, dass sowohl Geis-
tes- als auch Naturwissenschaften den Gegenstand ihrer Untersuchung
selbst hervorbringen, jedoch auf jeweils unterschiedliche Art und Weise:
»dort entsteht im Verstehen ein geistiges Objekt, hier im Erkennen der
physische Gegenstand« (Dilthey 1974: 97). Wenn aber der Gedanke an
die Bedingtheit von Wahrheit schon derart alt ist, wie konnte er dann
in der jungeren Geschichte der deutschsprachigen Geographie noch zu
derart heftigen Debatten fithren? Kritikerinnen und Kritiker der neuen
Kulturgeographie meinten, dass es keinesfalls etwas Neues sei, Raum als
Diskurs oder Text zu betrachten. Im Gegenzug wiirden aber bewihrte
»Errungenschaften der Wirtschafts- und Sozialgeographie [...] wegge-
wischt und einem unberechenbaren Subjektivismus geopfert« (Kliiter
2005: 135). So habe der Dekonstruktivismus der Neuen Kulturgeogra-
phie einen Lieblingsfeind, den er >Essentialismus< nenne, tiber den zwar

26

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAXIS, OPPOSITION UND KRITIK

eifrig geschimpft, der aber ebenso eifrig praktiziert werde. Auch wurde
bemangelt, dass die breite Diskussion um den cultural turn einen frag-
wirdigen Konstruktivismus hervorgebracht hitte. Dieser habe das » An-
liegen, nichts mehr von der Welt als Wahrheitsanspruch gelten zu las-
sen, als die Auffassung von ihrer Konstruiertheit« (Dorfler & Rothfuss
2013). AufSerdem solle und diirfe sich eine konstruktivistische Perspek-
tive nicht darin erschopfen, Kontingenz festzustellen, weil dies insbeson-
dere fur regionale Geographien keine ausreichende Motivation sein kon-
ne (Batzing 201 1). Nur an faktischen, regionalen Beobachtungen liefSen
sich auch konkrete Entwicklungslinien nachzeichnen.

Es hitte sich ein » Vulgdrkonstruktivismus« (Dorfler & Rothfuf§ 2013)
etabliert. Dieser, so die Kritik, sei erstens in dem Sinne kritisch, als dass
er wahllos alles dekonstruiere, zweitens in dem Sinne antiindividualis-
tisch, als dass er dem Subjekt jegliche Handlungsfihigkeit abspreche
und drittens in dem Sinne intellektualistisch, als dass er empiriefern sei.
Auch wenn dieses Zerrbild extrem verkiirzend ist, so mag es doch der
Wahrnehmung einiger Kritikerinnen und Kritiker der Neuen Kulturgeo-
graphie entsprechen. In deren Augen ist es »wohl kein Zufall, dass der
uberwiegende Teil diskursanalytischer und/oder dekonstruktivistischer
Ansitze auf umfangreiche und unvoreingenommene Empirie als Felder-
fahrung verzichtet. Die Fixierung auf den symbolischen Uberbau >Dis-
kurs« verhindert geradezu systematisch, sich mit den unangenehmen und
oft paradoxen Aspekten der sozialen Wirklichkeit zu befassen« (Dorf-
ler & Rothfufs 2013: 200). Dabei wurde der Terminus >Poststrukturalis-
mus< von beiden Seiten zum Kampfbegriff stilisiert. Fiir die einen wurde
er zum Schimpfwort, fiir die anderen zum Erkenntniszentrum der neu-
en Bewegung.

Ich verwende den Terminus >poststrukturalistisch< hier in vollem Be-
wusstsein all seiner fragwiirdigen Konnotationen. Der Begriff >Post-
strukturalismus< ist unscharf; die Definitionen divergieren sehr stark.
Finkelde (2013) sieht die Wurzeln des Poststrukturalismus in der struk-
turellen Linguistik und Anthropologie, wiahrend Harrison (2006) den
Poststrukturalismus lediglich in Abgrenzung zur analytischen Philoso-
phie bestimmt. Im Gegensatz zum logischen Positivismus wiirden Kon-
text, die Bedingungen der Moglichkeit, Geschichtlichkeit und Textualitat
von Wahrheit betont. In dieser Hinsicht konzentriert sich der Poststruk-
turalismus auf die Produktion von Bedeutung und die >soziale Konstruk-
tion« der Realitit. Er entwickelt seine Starke in Untersuchungen dariiber,
wie soziale Machtverhiltnisse die Bedeutungen und den Stellenwert so-
zialer Praktiken, Objekte und Ereignisse bestimmen (Woodward, Dixon
& Jones 2009: 396). Mit dieser Verortung distanziert sich der vorlie-
gende Text von der oft gedufSerten Kritik, der Poststrukturalismus wire
rein auf Diskurse und Reprisentation beschriankt und vergesse dabei die
materiellen Bedingungen der Produktion von Wissen. Diese verkiirzte

27

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

Auffassung des Poststrukturalismus war in der deutschsprachigen Geo-
graphie lange weit verbreitet. Sie mag auf seine popularisierten Interpre-
tationen zutreffen, nicht aber auf zentrale Autoren wie Michel Foucault
oder Judith Butler. Diese Autoren werden neben anderen auch als pra-
xeologisch wichtige Autoren angesehen (Schmidt 20125 Schifer 2013;
Hillebrandt 2014; Reckwitz 2016). Tatsachlich richtete sich die Kritik
an der Neuen Kulturgeographie nicht gegen die Autorinnen und Auto-
ren, auf die sich die Neuen Kulturgeographinnen und -geographen be-
riefen (u.a. Michel Foucault; Judith Butler; Ernesto Laclau & Chantal
Mouffe oder Richard Rorty). Vielmehr wurden die disziplinpolitischen
Effekte, die sich im Zuge der Popularisierung und der breiten Rezepti-
on dieser Theorien in der Geographie ergaben, kritisiert. Es habe sich
eine »erkenntnistheoretische Trennmauer« zwischen den Polen Realis-
mus und Konstruktivismus ergeben, eine »dualistische und antagonisti-
sche Spaltung der Disziplin« zwischen einer weitgehend realistisch arbei-
tenden Physischen Geographie und einer konstruktivistisch informierten
Humangeographie (Steiner 2014a: 85, mit Verweis auf Miggelbrink). Es
formierten sich Gegenbewegungen, die diverse Theoriekontexte in Stel-
lung brachten. Mit Bezug auf Bourdieu wurde gefordert, das Primat der
Praxis ernst zu nehmen und nicht nur konstruktivistisch, sondern auch
konstitutionslogisch zu denken (Dorfler & Rothfuf§ 2013). Es wurden
Forderungen nach einer Rematerialisierung der Kulturgeographie laut
(Katzig & Weichhart 2009). Die Humanokologie trat an, um die Funk-
tionsweise von Gesellschaft als System zu rekonstruieren (Meusberger
& Schwan 2003) wihrend nicht-reprisentationale oder mebr-als-repri-
sentationale Ansditze vor allem die Erlebnisqualitidten praktischer Ta-
tigkeiten einschlieSlich ihrer politischen Implikationen betonten (Thrift
2004; Schurr & Stritver 2016). Auch Praktiken wurden verstirkt als ge-
sellschaftskonstitutiv angesehen (Everts, Lahr-Kurten & Watson 20171).
Insgesamt verbreiterte sich damit auch die Basis der Theorien, die inner-
halb der kritischen Geographie diskutiert wurden. So wurde die aktuelle
Neuauflage des >Handbuch kritische Stadtforschung< (Belina, Naumann
& Struver 2018) um genau diese Theoriedebatten erweitert. Dariiber hi-
naus konzentriert sich der Band weiterhin auf klassische kritische An-
sdtze, wie etwa politokonomische, neo-marxistische, gouvernementale,
gendertheoretische oder politokologische Perspektiven.

Eine Diskussion pragmatistisch inspirierter Ansidtze der Kritik deu-
tet sich in der Geographie allerdings nur vage an. So wird derzeit dis-
kutiert, inwieweit Arbeiten, die auf einer auf der ANT griindenden As-
semblageforschung aufbauen, tiberhaupt kritisch sein konnen (Farber
2014; Gobel 2014). Diese basieren auf einer radikalen Kritik der Kri-
tik (Latour 2007). ANT-Befiirworterinnen und -Befiirworter werfen den
Critical Urban Studies vor, die Stadt vorschnell mit makrotheoretischen
Analysekategorien, meist neo-marxistischen Kapitalismuskritiken, zu

28

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK UND PRAXIS — OPPOSITION, ASYMMETRIE UND HELDENMYTHOS

belegen (Gobel 2014). Damit sei der Reflex verbunden auch die Ge-
schehnisse auf der Mikroebene entsprechend zu interpretieren. Der ra-
dikal ethnographische Ansatz der Assemblageforschung hingegen iden-
tifiziere vielfiltige Formen tatsachlich formulierter Kritik in der Praxis.
Hier deuten sich auch Motive von Luc Boltanskis Soziologie der Kri-
tik an. Die Assemblageforschung baut mit ihrer Methodik letztlich auf
Bruno Latours Entwurf einer symmetrischen Anthropologie (2008) und
seiner Kritik der politischen Okologie (2001) auf, die er in Anlehnung
an den amerikanischen Pragmatismus entwickelte (Wilde 2013). Dem-
nach sollte sich der zu erforschenden Wirklichkeit nicht mittels diszipli-
ndrer Analysekategorien angenéhert, sondern vielmehr den Phinomenen
selbst gefolgt werden: der Entdeckung ihrer Verflechtungen in verschie-
dene gesellschaftliche Teilbereiche hinein und der thematischen Wand-
lung der Beschreibungsformeln bei diesen Transfers. In diesen Ansitzen
wird das >Primat der Praxis« derzeit am konsequentesten umgesetzt. Bei
dieser Vorgehensweise treten Bruchlinien und Konflikte der Praxis in
den Vordergrund und es kommen auch die von den Akteuren der Praxis
selbst formulierten Kritiken wieder in den Blick. »Offen bleibt bislang
dennoch, welchen Ort die Assemblageforschung der >Kritik¢, also ihrer
kritischen Perspektive auf das Urbane, zuweist« (Gobel 2014: 1171). In
diesem Sinne werde ich hier das Konzept der Mediation vorschlagen. Es
ist aber symptomatisch fiir die zeitgenossische Kritik, dass Ansitzen, die
ein verbindendes oder vermittelndes Motiv in sich tragen, mit Skepsis
begegnet wird. Die politisierte, akademische Opposition gegen gesell-
schaftliche Bedingungen ist derzeit der dominante Impetus.

1.2 Kritik und Praxis —
Opposition, Asymmetrie und Heldenmythos

Praxis ist ein wichtiger Bezugspunkt des cultural turns und die soge-
nannten >Poststrukturalisten< dachten keineswegs ausschliefSlich re-
prasentationalistisch. So wird beispielsweise Michel Foucaults Werk,
speziell sein Spiatwerk zu Gouvernementalitat und den Techniken des
Selbst, als praxeologisch wichtige Arbeit angesehen. Gleiches gilt fiir
Judith Butlers Arbeiten zu Performativitit. Die soziologischen Praxis-
theoretiker der, wenn man so will, >zweiten Generation<, Robert Schmidt
(2012), Frank Hillebrandt (2014) und Andreas Reckwitz (2016) haben
in jeweils eigenen Zusammenschauen praxistheoretischer Ansitze so-
ziologische Programme zur empirischen Forschung und Theoriebildung
entwickelt. Sie beziehen sich dabei auch auf den Poststrukturalismus.
Im angloamerikanischen Raum sind Elisabeth Shove, Mika Pant-
zer und Matt Watson (2012) zu nennen. Das Feld derer, die dabei als

29

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

praxistheoretisch wichtige Theoretikerinnen und Theoretiker wahrge-
nommen werden, ist divers. Je nach Autorin oder Autor zihlen dazu:
Pierre Bourdieu, Anthony Giddens, Charles Taylor, Theodor Schatzki,
Bruno Latour oder eben Judith Butler und Michel Foucault. Auch wer-
den Beziige zum Primat der Praxis, wie es im Marxismus, der kritischen
Theorie und im Pragmatismus gedacht wird, hergestellt. Im deutschspra-
chigen Raum setzt sich zunehmend der Begriff sPraxeologie« als Bezeich-
nung fiir die Gesamtheit der verschiedenen praktiken- und praxistheo-
retischen Ansitze durch. In den vergangenen Jahren ist auch eine Reihe
an Sammelbanden erschienen (Schatzki, Knorr-Cetina & Savigny 20071;
Alkemeyer, Schirmann & Volberts (201 5); Schifer 2016; Hui, Schatzki
& Shove 2017). Dabei scheint sich die Frage nach geeigneten Formen
der Kritik zusehends zugunsten eines praktikenontologischen Ansinnens
aufzulosen.

Gesellschaftliche Praxis ist aber von jeher ein wesentlicher Bezugs-
punkt der kritischen Theorie und die Frage nach dem Bezug zur Praxis
war immer schon ein zentraler Punkt in der Debatte um Kritik (Jaeggi
& Wesche 2013). In diesem Sinne ist Kritik auch selbst immer Pra-
xis. Eine ganz praktische Tendenz der sozialwissenschaftlichen Kritik
ist aber, dass sie oft wie selbstverstiandlich als Opposition gegeniiber ei-
nem Untersuchungsgegenstand begriffen wird. Die Analyse wird ganz
selbstverstiandlich aus einer Position der kritischen Distanz gefiihrt, die
sich nicht selten zur Gegnerschaft ausweitet. Kritikerinnen und Kriti-
ker legitimieren diese Opposition durch Verweise auf gesellschaftstheo-
retische Grundannahmen oder Modelle, die sie ihrer Analyse als eine
Art Autoritit zur Seite stellen. Diese erlauben es ihnen soziale Patho-
logien auszuweisen (Honneth 1994). So versteht sich eine kritisch ma-
terialistische Perspektive als marxistisch, eine polit-6konomische Per-
spektive beruft sich beispielsweise auf Modelle des Neoliberalismus,
so wie sich eine sozialwissenschaftliche Kritik vielleicht auf Bourdieus
Konzepte von Habitus oder symbolischer Gewalt beruft. Entsprechend
rekurriert eine poststrukturalistische Kritik vielleicht auf Foucaults
Konzept der Gouvernementalitdt. Wir erkennen darin »das orthodoxe
Modell einer in objektiver wissenschaftlicher Erkenntnis fundierten kri-
tischen Sozialwissenschaft« (Celikates 2009: 35). Nicht selten bezieht
Kritik Autoritit aus den Theorien, auf die sie rekurriert. Eine derarti-
ge Kritik weifs genau, wogegen sie sich wehrt, gegen was sie Opposi-
tion bezieht. Dabei geht sie auch tendenziell davon aus, dass die Be-
forschten die wirklichen Zusammenhinge ihres unterdriickten Lebens
nicht erkennen. Die Menschen leben in dem Verblendungs- oder Habi-
tualisierungszusammenhang einer Herrschaft, die nur ein analytischer
Geist zu entziffern vermag. » Diesem szientistischen Selbstverstindnis ist
die Gleichgiiltigkeit gegeniiber der Teilnehmerperspektive von vornhe-
rein eingebaut« (Celikates 2009: 21). Luc Boltanski (2010) hat auf die

30

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK UND PRAXIS — OPPOSITION, ASYMMETRIE UND HELDENMYTHOS

Unangemessenheit derartiger Vorgehensweisen hingewiesen. Derartige
kritische Wissenschaft definiere sich unter Bezug auf Objektivitits- und
Wertfreiheitsanspriiche und erhebe sich zudem iiber die beforschten Ak-
teure der Praxis. Zwar »konnen die Situationen gleichermafSen von den
Akteuren, die in ihrem Alltagsleben stindig darin verstrickt sind, wie
vom Soziologen beobachtet und beschrieben werden; doch nur letzterer
kann zur Erkenntnis der Strukturen vordringen« (ebd.: 41).

In derartigen akademischen Uberhéhungen wird Kritik asymmetrisch.
Die Kritikerin oder der Kritiker wird zum tberlegenen Geist stilisiert,
was nicht selten eine weitere Stilisierung der Kritikerin zu einer Kimp-
ferin gegen das Unrecht nach sich zieht. Die gesellschaftlichen Verhalt-
nisse werden als unpersonlicher, nicht adressierbarer und tibermachti-
ger Gegner gedacht und die Tatsache, dass sie von der Kritikerin erkannt
werden, hindert die Verhiltnisse selbstverstindlich nicht daran, sich wei-
terhin praktisch durchzusetzen. Durch Theoretisieren lassen sich die ge-
sellschaftlichen Verhaltnisse nicht beeindrucken. Allein Handeln kann
Veranderung bewirken. Karl Marx folgert deswegen »dafS nicht die Kri-
tik, sondern die Revolution die treibende Kraft der Geschichte auch
der Religion, Philosophie und sonstigen Theorie ist« (Marx zitiert nach
Rottgers 1975: 261). Das >Primat der Praxis« zeigt sich hier in einer zu-
tiefst praktischen Konsequenz: der Idee, dass Theorie iiber geniigend
Strahlkraft verfigen muss, um Menschen davon zu iiberzeugen, sich
auch praktisch fiir Verinderungen einzusetzen. Marx zufolge kommt
es deswegen entscheidend auf die Form der Kritik an. Sie miisse fi-
hig sein, die Massen zu ergreifen. So verrate »die Sprache Marx’, die
sich in einer eindringlichen martialischen Metaphorik ergeht, die Lust
am Kampf« (Rottgers 1975: 262). Aufgabe der Kritik ist nicht nur die
Analyse, sondern auch die Agitation. Damit sich eine soziale Bewegung
formiert, muss ausreichend Emporung erzeugt werden. Zum Gelingen
von Kritik miissen demnach zwei Bedingungen gegeben sein: erstens
der erhabene erkennende Geist einer Kritikerin oder eines Kritikers und
zweitens deren kimpferischer Einsatz im Sinne einer guten oder gerech-
ten Sache. Aus diesen Bedingungen entsteht eine charakteristische kriti-
sche Haltung, die Max Horkheimer (1988[1937]: 190) folgendermafien
beschreibt: »In der Person des Theoretikers tritt das deutlich zutage; sei-
ne Kritik ist aggressiv nicht nur gegeniiber den bewuften Apologeten des
Bestehenden, sondern ebensosehr gegeniiber ablenkenden, konformisti-
schen oder utopistischen Tendenzen in den eigenen Reihen«. Sicherlich
diirfen die zeitgeschichtlichen Rahmenbedingungen dieses Zitats nicht
vergessen werden. Vom Nationalsozialismus ins amerikanische Exil ge-
zwungen, sah er mit Theodor W. Adorno eine Kulturindustrie aufsteigen,
die drohte, jegliche Hoffnung auf Emanzipation und Aufkldrung zunich-
te zu machen. Bis in die 1960er—7oer Jahre, die schliefflich den Post-
strukturalismus populdr machten, waren nicht nur in Deutschland viele

31

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

Menschen, und nicht nur Intellektuelle, von einem Wunsch nach wirk-
lich nachhaltigem gesellschaftlichem Wandel beseelt. So vertritt auch
Jurgen Habermas, der immerhin fiir eine demokratieoptimistische Per-
spektive in der Frankfurter Schule steht, in den spdten 8oer Jahren eben-
falls diese charakteristische Haltung. Seine Theorie des kommunikativen
Handelns verhilt sich trotz ihrer Suche nach verbindlichen Werten und
konsensorientierter Kommunikation »kritisch sowohl gegentiber den
zeitgenossischen Sozialwissenschaften wie gegeniiber der gesellschaft-
lichen Realitat, die diese erfassen sollen« (Habermas 1988b: 549). Ge-
sellschaftlicher Wandel muss umfassend gedacht werden. Neue soziale
Bewegungen forderten den Einsatz etwa fiir Frauenrechte, Abschaffung
von Diskriminierung, globale Gerechtigkeit oder Abriistung. Trotzdem
verschirfen sich aber bis heute die Ungleichheitseffekte der kapitalisti-
schen Modernisierung und so sieht sich die Kritik bestindig aufgefor-
dert, gegen iibermichtige Gegner anzutreten. Diese Gegner lassen sich
aber immer schwerer fassen. Sie zeigen sich nur als sehr abstrakte im-
plizite Handlungs- und Uberzeugungssysteme, wie etwa eine >Kulturin-
dustrie«, der >Kapitalismus< oder die >Entfremdung der Arbeit«. Derart
ubermichtigen Gegnern lassen sich kaum Zugestandnisse abringen. So
schwingt die Idee der >Revolutions, im Sinne des Wunsches nach einem
von einer breiten Bewegung getragenen Umsturz der Verhiltnisse, in
vielen kritischen Ansitzen mit, auch wenn sie, wie ein kritischer Kolle-
ge mir gegeniiber einmal erwdhnte: »nicht mehr wirklich ernsthaft ver-
treten wird«.

In den 1960er—7oer Jahren forderte die Studentenbewegung auch
eine zunehmende Selbstreflexion der Wissenschaft. Wissen selbst wur-
de zum Politikum: » Auf dieser Ebene geht es darum herauszufinden,
nicht welche Macht von auflen her auf der Wissenschaft lastet, sondern
welche Machtwirkungen unter den wissenschaftlichen Aussagen zirku-
lieren; wie ihr inneres Machtsystem beschaffen ist und wie und war-
um dieses sich in bestimmten Augenblicken global verandert« (Foucault
1978: 26). Der Gegner der Kritik ist demnach eine den Diskursen inne-
wohnende Macht. Diese Macht ist depersonalisiert. Sie ist nicht repres-
siv, sondern auf perfide Art und Weise produktiv, denn sie schreibt sich
in die Korper und das Handeln der Menschen ein. Diese Macht ver-
wirklicht sich unterschwellig, nicht nur im gesellschaftlichen Korper des
Alltagslebens, wo sie soziale Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten re-
produziert, sondern auch in der Wissenschaft selbst. Auch der Wissen-
schaftler scheint nicht mehr vor Verblendung gefeit zu sein, sondern
hat sich ebenfalls die Frage zu stellen, wie er sicherstellen kann, dass er
nicht selbst — direkt oder indirekt — dazu beitrigt, gesellschaftliche Un-
gleichheiten und Ungerechtigkeiten zu reproduzieren. Leicht fithrt das
an den Rand einer skeptizistischen Paranoia. »Uberall ist Vorkonstru-
iertes. Es stiirzt, wie auf alle Leute, auch auf den Soziologen geradezu

32

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK UND PRAXIS — OPPOSITION, ASYMMETRIE UND HELDENMYTHOS

ein. Er soll ein Objekt erkennen — die soziale Welt —, dessen Produkt er
ist« (Bourdieu & Wacquant 1996[1987]: 269). Die Macht kann sich in
allen Begriffen verstecken und eine Wissenschaftlerin oder ein Wissen-
schaftler muss versuchen den radikalen Zweifel zu beherrschen. Was
Bourdieu hierzu methodisch vorschligt, dhnelt der Foucaultschen Ge-
nealogie. Er fordert eine »Sozialgeschichte der Probleme, Objekte und
Denkwerkzeuge, das heifst die Geschichte der gesellschaftlichen Arbeit
der Konstruktion der Instrumente zur Konstruktion der sozialen Reali-
tit« (Bourdieu 1996[1987]: 271). Es sind die Momente der Praxis, das
Erscheinen im Ereignis oder die Konkretheit des Singuldren, die das Po-
tenzial zur Erkenntnis tiber die wirklichen Verhaltnisse der aktuellen so-
zialen Konstruktion erlauben. »Sagen wir, daf$ sich die Philosophie des
Ereignisses in der auf den ersten Blick paradoxen Richtung eines Mate-
rialismus des Unkorperlichen bewegen miifSte« (Foucault 1993[1970]:
37). Zur Serie zusammengesetzt enthillen die Ereignisse das bisher Ver-
hiillte und 6ffnen es fur die Kritik. Auf diese Weise ist Kritik ein Medi-
um der Selbstvergewisserung und der Entunterwerfung, die nur in ei-
nem Kampf gegen sich selbst Erfullung finden kann. Die Kritik erreicht
die pure Opposition.

Weil dieses Reflexionsniveau nicht ohne weiteres zu erreichen ist,
riickt die Person der Kritikerin ins Zentrum des Interesses. Nicht selten
wird sie auch alltagsweltlich stilisiert. In Medienberichten zum 6o. Jah-
restag des Kapitals wurde Karl Marx hiufig als jemand dargestellt, der
sein ganzes Leben in Armut und Entbehrungen verbrachte, um schlief3-
lich ein akademisches Werk von unvergleichlicher Bedeutung hervorzu-
bringen. Auch Theodor W. Adorno hatte schwerste Priifungen zu beste-
hen. Er erlebte die Graueltaten der Naziherrschaft und im Exil musste
er den Aufstieg einer Kulturindustrie erleiden. Trotzdem schaffte er es
im Nachkriegsdeutschland, jungen Studierenden mit seiner Minima Mo-
ralia aus der Seele zu sprechen. Er formuliert was viele empfanden, dass
>kein richtiges Leben im falschen< moglich sei. Doch all diese Errungen-
schaften schitzen ihn am 22.04.1969 nicht vor einem als >Busenatten-
tat< bekannt gewordenen Vorfall.* Dass der 65-jahrige Professor als lin-
ker Kampfer nicht etwa die Hochachtung der linken Aktivistinnen und
Aktivisten der Studentenbewegung genoss, war erklarungsbediirftig. »Im
Grunde verlief die Argumentationsfigur nach dem immergleichen Mus-
ter: Wer so radikal zu denken versuche wie Adorno, der diirfe sich nicht

1 Im Zuge der Studentenproteste hatte in Adornos Vorlesung eine Gruppe
populistischer Studentinnen das Podium gestiirmt und ihre Briiste entbloft.
Zuvor hatten Studierende das Frankfurter Institut fiir Sozialforschung be-
setzt. Adorno hatte als Leiter dieser Einrichtung unnachgiebig reagiert und
das Gebaude durch die Polizei raumen lassen. Damit war der Bruch mit der
Studierendenschaft besiegelt.

33

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

wundern, wenn sich dieser Impuls eines Tages gegen seinen eigenen Ur-
heber richte« (Kraushaar 2009: 0.S.). Eine wirkliche Kritikerin kann also
niemals darauf vertrauen, verstanden zu werden. Sie analysiert Gesell-
schaft grundlegend und tiefschiirfend, um komplexe Zusammenhinge
aufzuzeigen. Sie kann nicht davon ausgehen, dass alle ihren Gedanken
mithelos folgen konnen. Die Kritikerin weif§ mehr als andere, rechnet
genau deswegen aber nicht mit Zustimmung. In popularisierten Versi-
onen werden beide Motive, das der Aufopferung und das der geistigen
Uberlegenheit, bis zum Heldenmythos hochstilisiert. Die Oppositionel-
le ist dann ein Renegat, eine Abtriinnige der Alltagsrealitit. Sie ist eine
einsame Kampferin gegen die Unterdriickung, die nicht selten ihr ge-
samtes Leben der Aufgabe der Kritik widmet und damit quasi zur Mair-
tyrerin wird. Die Oppositionelle rechtfertigt sich dadurch als unversohn-
liche Solitarin.

In ihrem generalisierten Misstrauen und im Angesicht der Unmog-
lichkeit des Anspruches des radikalen Zweifelns liuft die oppositionel-
le Kritikerin aber Gefahr, paranoid zu werden und wahllos um sich zu
schlagen. Noch schlimmer aber, dass sich diese Haltung auch unabhin-
gig des politischen Standpunktes instrumentalisieren lasst. Augenfillig
wurde das insbesondere in den Aussagen der Q-Anon-Anhingerinnen
und -Anhinger, die am o6.01.2021 das Kapitol in Washington stiirm-
ten. Viele verstanden sich als jene, die sich nicht mehr von der Propagan-
da der Mehrheitsgesellschaft tiuschen lassen und zogen fiir die in ihren
Augen gerechte Sache ins Feld. Rechtspopulisten machen sich den My-
thos der Kritik zu eigen, wenn sie sich beispielsweise als Vertreter einer
verkannten und unterdriickten weifSen Bevolkerungsmehrheit darstellen
(Gest 2016). Ebenso stilisieren sich Lana Lokteff, eine Unterstiitzerin
der amerikanischen Alt-Right-Bewegung, oder Alina von Rauheneck,
eine deutsche Vertreterin der identitiren Bewegung, als patriotische Fe-
ministinnen und Vertreterinnen einer missachteten Gegenkultur. Latour
(2007[2004]: 16, 17) beobachtet, dass die »Neutronenbomben der De-
konstruktion« und die »Raketen der Diskursanalyse« »iiber unklar ge-
zogene Grenzen geschmuggelt wurden und der falschen Partei in die
Hinde gerieten«. Die Waffen der Kritik werden missbraucht und sind
durch den dauernden Einsatz stumpf geworden. Es scheint, als hitten
sich die Feinde an sie gewohnt. Volker Weiss (2017) beschreibt ebenfalls,
wie manche Formeln der Kritik von Rechtspopulisten adaptiert werden,
wihrend manche, die sich als linke Akademikerinnen und Akademiker
verstehen, sie oftmals zum reinen Selbstzweck einsetzen. Thomas Ed-
linger (2015) zufolge ist Kritik im taglichen Leben allgegenwartig und
unausweichlich geworden. Sie werde praktisch in allen Lebensbereichen
bestindig getibt. Somit wiirden sich verstirkt Haltungen durchsetzen,
die man als postkritisch bezeichnet werden konnen. Kritik wird dann
entweder bewusst ignoriert oder es findet ein spielerischer, zitathafter

34

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK

bis sarkastischer Umgang mit gangigen Kritikmustern statt. Auch Rahel
Jaeggi (2015: 4) beschreibt diese Krise der Kritik: »Kritik ist zum Teil
des Bestehenden, Kitt des Bestehenden, Schmiermittel seiner (neolibera-
len) Transformation geworden. Und noch schlimmer: Gerade als solche
sei die kritische Haltung hegemonial geworden«. Jaeggi fordert deswe-
gen ein »Ende der Besserwisserei«.

1.3 Die Krise der Kritik

Thomas Edlinger (2015: 14) zeichnet ein facettenreiches Bild einer wi-
derspriichlichen Praxis alltidglichen Kritisierens. »Jeder von uns muss
heute lernen, mit der Fetischisierung der Kritik umzugehen«. Kritik sei
omniprasent geworden. Von berufsbezogenen Optimierungsanspriichen
uber Fragen nachhaltiger Lebensstile bis zu Aufforderungen nach gen-
dersensibler Sprache: Wir miissen uns heute bestindig in Frage stellen
lassen. Gleichzeitig sind wir angehalten, viele unserer unbewussten und
vielleicht auch liebgewonnenen Gewohnheiten zu dndern. Wir konnen
uns aber nicht allumfassend in Frage stellen. Ab einem bestimmten Punkt
miissen wir die Kommunikation aufktindigen und uns distanzieren, nach
dem Motto: Ich weifs, dass mein Verhalten kritisiert werden kann, ich
tue es aber trotzdem und mochte nicht darauf angesprochen werden.
>Postkritisch< nennt Edlinger diese Haltung. Er identifiziert verschiede-
ne Formen alltaglichen Kritikiibens, die in der Summe dazu fithren, dass
die akademische, auf Emanzipation ausgerichtete Kritik an Ansehen und
Schlagkraft verliert. Einige Autorinnen und Autoren sehen die Krise der
Kritik aber auch in ihrer jingeren geistesgeschichtlichen Entwicklung
vorgezeichnet.

Identitatspolitiken im Schatten der Differenztheorie

Bruno Latour (2007[2004]) zufolge geht der Kritik die Puste aus: » Why
has critique run out of steam?« titelt er im englischen Original. Sich
selbst sieht er daran nicht unschuldig. Lange Zeit habe er ja selbst daran
gearbeitet, die Bedingtheit akademischen Wissens zu begriinden. Wenn
heute der Mangel an wissenschaftlicher Gewissheit genutzt wird, um
etwa Forschungen zum Klimawandel anzuzweifeln, fragt er sich selbst-
kritisch: »warum fillt es mir so schwer auszusprechen, dafs die globa-
le Erwdrmung ein Faktum ist, ob man will oder nicht?« (ebd.: r1). Er
kommt zu dem Schluss, dass das Argument der sozialen Konstruktion
heute vielfach der gezielten Desinformationspolitik dient. Oft sei Kri-
tik zur universitaren Attitiide der Profilierung verkommen, wenn zum

35

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

Beispiel Jean Baudrillard den Kollaps der Twin Towers auf kapitalis-
musimmanente Krifte zuruckfiihrt. Vielfach wiirde Kritik auch zu Wer-
bezwecken missbraucht, etwa wenn das amerikanische Verteidigungs-
ministerium ein Programm zur totalen Uberwachung mit dem Slogan
scientia est potentia bewerbe und dabei stark an Michel Foucaults Wis-
sen-Schragstrich-Macht-Konzeption erinnere. Rechte Populisten von
Trump bis zu einigen Vertretern der AfD oder Pegida erheben einen Al-
leinvertretungsanspruch. Mit dem Slogan >Wir sind das Volk« geben sie
diesen als einen emanzipatorischen Anspruch aus. Sie geben vor, >die ge-
wohnlichen Menschen« zu vertreten, denn die Eliten aus Politik und Ge-
sellschaft seien ineffizient und kiimmerten sich schon lange nicht mehr
um die Belange der einfachen Menschen (vgl. auch Laclau 2005; Gest
2016). Dabei bedienen sich die populistischen Rechten poststruktura-
listischer Kritikmuster. Politikerinnen wie Marine Le Pen, ihre Nichte
Marion Maréchal Le Pen oder die belgische Senatorin Anke Van Der-
meersch reprisentieren ein modernisiertes Bild konservativer Frauen, die
offen sind fir die wirtschaftliche Unabhangigkeit von Frauen und de-
ren Recht auf eine berufliche Laufbahn (Mayer 2015: 399). Diese Frau-
en legen den Fokus ihrer Politik gerne auf Familienfragen und das Recht
der Frauen auf Selbstbestimmung. Im Namen demokratischer Werte und
der Frauenrechte richten sie sich gegen Zuwanderung oder gegen den Is-
lam. Prototypisch geschah dies im Rahmen von Dermeerschs Kampagne
»Freiheit oder Islam?« (»Vrijheid of islam?«). Sie prisentierte ein Bild,
dass sie in einem Minirock zeigt. Auf ihren nackten Beinen war mar-
kiert, mit welchen Konsequenzen und Reaktionen Frauen in islamischen
Lindern zu rechnen hitten, wiirden sie Rocke dieser Lange tragen (Del-
fin 2016). Sie betont Frauenrechte, stellt Fragen nach der Sicherheit von
Frauen vor Ubergriffen und wendet diese Themen zu Argumenten ge-
gen den Multikulturalismus. Wie schon beschrieben, nennen sich rechte
Frauen nicht selten >patriotische Feministinnen< und vertreten traditio-
nelle Werte, wie etwa den der Familie. Sie betrachten den linken Femi-
nismus als hegemonial und als Versuch, ihnen ein Leben entsprechend
ihrer naturlichen Weiblichkeit zu verbieten (vgl. hierzu Darby 2017; Mil-
ler 2017; Thorward 2017). Hier werden offensichtlich klassische Gen-
derargumente invertiert und dienen politischen Kriften zur Begriindung
antiliberaler und autoritativer Programme.

Volker Weiss (2017: 247) sieht einen Grund fur den Aufstieg der
rechten Bewegungen in einem linken Kulturrelativismus, der die eige-
nen Werte vergisst. Dieser habe sich unter anderem gezeigt, als der al-
gerische Journalist Kamel Daoud von franzésischen Intellektuellen der
Reproduktion orientalistischer und islamophober Vorurteile bezichtigt
wurde. Nach den Kélner Ubergriffen auf Frauen in der Silvesternacht
2015/16 durch Minner offensichtlich nordafrikanischer Herkunft, hat-
te Daoud dem Westen Naivitit beziiglich des Frauenbilds islamisch

36

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK

gepragter Manner vorgeworfen. Obwohl er sich als emanzipatorischer
Denker profiliert hatte und dafiir sogar mit einer Fatwa belegt worden
war, vertraute man seiner Erfahrung als algerischem Mann nicht. Seine
Auferungen wurden nicht etwa als eine hilfreiche Problemformulierung
zur besseren Projektierung von IntegrationsmafSnahmen verstanden,
sondern ernteten massive Verurteilungen insbesondere von Seiten der
schon erwihnten franzosischen Intellektuellen. Daoud zog sich schliefs-
lich aus dem offentlichen Leben zuriick. Auch die dgyptisch-amerikani-
sche Frauenrechtsaktivistin Mona Eltahawy sahe sich Weiss zufolge in
ihrem Kampf fiir mehr Freiheit fir Frauen in der arabischen Welt wenig
unterstiitzt. Islamischen Frauen kdme nicht die gleiche Unterstiitzung
im Kampf um Gleichberechtigung zu, wie das westliche Frauen erfah-
ren. Ein verabsolutierter Kulturrelativismus sei der Grund fir die Hand-
lungsunfihigkeit einer akademischen Elite, von der in Bezug auf inter-
kulturelle Problematiken heute keine dezidierte Haltung zu erwarten sei.

Rahel Jaeggi (2014[1987]) fihrt diesen indifferenten Kulturrelativis-
mus auf den politischen Liberalismus und dessen Postulat einer Neutra-
litat gegenuber Lebensformen zurtck. Dort aber, wo Lebensformen nicht
thematisiert werden durfen, fithre das zu ihrer Naturalisierung. »Statt
den Menschen zu ermoglichen, ihr Leben selbst zu gestalten, verdeckt
die Strategie neutraler Enthaltsamkeit die Michte, die es bestimmen «
(ebd.: 39). Damit wiirden kulturelle Grenzziehungen wieder zu Gefing-
nissen, zu Schicksalsmichten. So komme es schliefSlich zum Gegenteil
einer freien Gesellschaft. Klare Worte findet auch Slavoj Zizek (2001:
71), der den Multikulturalismus als Rassismus bezeichnet: »Der multi-
kulturalistische Respekt vor der Besonderheit des Anderen ist nichts an-
deres als die Behauptung der eigenen Uberlegenheit«. Die Neutralitit
des Multikulturalisten privilegiert stillschweigend einen eurozentristi-
schen Standpunkt. Der vordergriindige Verzicht auf die Behauptung der
Uberlegenheit der eigenen Position sei letztlich aber nur ein Ausdruck
des Desinteresses gegentuiber dem, was der Andere wirklich glaubt. Wire
es anders, giabe es augenblicklich einen Konflikt zwischen dem Anders-
denkenden und den eigenen Werten. In die gleiche Kerbe schlagt Armin
Nassehi (2015), der aufzeigt, dass es von einem universalisierten Mul-
tikulturalismus nicht mehr weit ist bis zum Ethnopluralismus der Iden-
titaren Bewegung, wonach andere Kulturen gerne bestehen diirfen, so-
lange sie sich auflerhalb eines national befreiten Territoriums aufhalten.

Einen Grund dafiir, dass neurechte Erklirungsmuster derartige
Schlagkraft entwickeln, siecht Thomas Edlinger (2015) in dem, was er
opfernarzisstische Hyperkritik nennt. Darunter versteht er ins Extrem
gesteigerte Identitatspolitiken der Anerkennung, die mit besonderer Be-
tonung eigener Leidenserfahrungen durch Diskriminierung gesellschaft-
liche Aufmerksambkeit erstreiten. Ihren Ursprung habe diese Kritik in
durchaus emanzipatorischen Diskursen, wie etwa der Gender- und

37

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

Intersektionalititstheorie. Es waren vor allem schwarze Frauen in den
USA, die darauf hinwiesen, dass es keine einheitliche Erfahrung des
Frauseins gibe, und die eine Reprisentation ihrer Anliegen durch wei-
8e Frauenrechtlerinnen in Frage stellten (Combahee River Collective
1981[1977]). Diskriminierungen etablieren sich entlang von Differenz-
linien, etwa Rasse, Geschlecht, Klasse, Behinderungen oder Religion,
und konnen sich entsprechend iiberschneiden, wechselwirken oder ver-
schranken. Die Metapher der StrafSenkreuzung (intersection) gab dieser
Bewegung einen Namen. Elisabeth Tuider (2013) attestiert dem Inter-
sektionalitatsdiskurs eine doppelte Stofsrichtung. Er weist erstens Diffe-
renzen als kategoriale Zuschreibungen zurtick und fordert zweitens die
soziale Anerkennung fur Lebensformen, die nicht von etablierten Kate-
gorien abgedeckt sind. Der erste Schritt lidt zu einer differenzierteren
Debatte ein, indem er »die Vielfalt, das Uneindeutige, das Ambigue, das
Mehrfachzugehorige und Grenziiberschreitende von Geschlechtern und
Sexualitiaten betont« (ebd.: 84). Diese queertheoretische Dekonstrukti-
on fordert dazu auf, vor allem die Heterogenitat marginalisierter Grup-
pen anzuerkennen. Wahrend der erste Schritt also die Auflosung der Ka-
tegorie fordert, bedarf der zweite Schritt wieder deren Reformulierung
und entsprechender Identitatszuschreibungen. Wenn es darum geht, den
Vertretungsanspruch einzuldsen, wenn es das Ziel ist, politisch fiir eine
Gruppe Partei zu ergreifen, dann ist die Fassung dieser Gruppe in eine
Kategorie unabdingbar. Wo der erste Schritt bestrebt ist, die Unbezei-
chenbarkeit zu verdeutlichen, macht sich der zweite automatisch neuer
Grenzziehungen schuldig, denn er kommt nicht umhin, die unendliche
Vielfalt innerhalb einer Gruppe auf eine einfach verstindliche Formel zu
reduzieren. Wenn Anerkennung fiir etwas eingefordert wird, dann muss
das, fir was Partei ergriffen wird, auch benennbar sein. Die Notwen-
digkeit politischer Veranderungen miissen deutlich gemacht werden, in-
dem erklart wird, welche Ungerechtigkeiten oder welches Leid mit den
derzeitigen Zustinden verbunden ist. Es ist ein strategischer Essentialis-
mus vonnoten, der automatisch mit einer Normierung von Identititen
einhergeht, die in den seltensten Fillen auch allen Bezeichneten gefillt.
Tuider zufolge offenbart der erste Schritt die Starken des Poststruktura-
lismus: »In der Bewegung im Zwischenraum zeigt sich fur Derrida das
supplement, das Uberschiissige. D. h., der Blick auf das Uberschiissige
legt genau jene zuvor vereindeutigte Logik des Binaren frei und gibt so-
mit Raum fiir das Ungesagte, Ausgelassene und Ambivalente« (ebd.: 89).
Der zweite Schritt aber fithrt den Poststrukturalismus an seine selbstver-
schuldete Grenze, an die Notwendigkeit, in vollem Bewusstsein iiber die
Kontingenz jeglicher Konstruktionen trotzdem eine Konstruktion von
Positionalitdten leisten zu miissen.

Der Verdienst der Intersektionalititstheorie liegt darin, dass von ih-
rem Standpunkt aus systemische Benachteiligungen von Menschen

38

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK

diskriminierter Identitdten verdeutlicht werden konnen. Wenn Aktivis-
tinnen und Aktivisten ihre personlichen Erfahrungen formulieren, dann
hat das aber nicht automatisch gesamtgesellschaftlichen Emanzipations-
charakter. In der Praxis feministischer Internetforen aber ldsst sich ge-
legentlich die Tendenz beobachten, Leidenserfahrungen zu vergleichen,
sodass sich eine Politik reprisentativer Sprecherpositionen entwickelt,
wonach jeweils nur der reden darf, der am meisten personlich betroffen
ist (Nassehi 2015: 187ff; Edlinger 2015: 95ff). Ahnliches ereignete sich
im Juli 2012 beim NoBorderCamp in Koln, einem Treffen linker Akti-
vistinnen und Aktivsten gegen Rassismus und repressive Migrations-
politik. Im Vorfeld der Veranstaltung hatten PoC (people of color) das
Recht eingefordert, Redebeitrige stoppen zu diirfen, sofern sie diese als
diskriminierend oder rassistisch empfanden. Sie beriefen sich dabei auf
das Konzept der Critical Whiteness, das zur Reflexion der oftmals un-
beachteten Privilegierung der weiflen Sprecherrolle mahnt. Die Situati-
on eskalierte schlieflich und es kamen prinzipielle Zweifel dariiber auf,
ob eine Verstandigung uber diese Differenzen hinweg uberhaupt mog-
lich sei (ak 2013, vgl. auch die Selbstdarstellung der Gruppe Reclaim
Society 2012). Derartige Markierungspraktiken, wonach sich der einzel-
ne entsprechend seiner Positionalitit ausweisen muss, um sprechen zu
diirfen, werden auch aus den universitiren Genderstudies berichtet, von
wo aus sie in feministische, antirassistische und queeraktivistische Krei-
se getragen wiirden (Arslanoglu 2010; Burschel 2012; Perinelli 2015;
laLove 2017). In derartigen Debatten haben diejenigen das Nachsehen,
die ihre Leidenserfahrungen nicht offentlich bezeugen wollen, und die,
die sich nicht in eine starre Identitidtskategorie einordnen lassen moch-
ten. Es ist ebenso problematisch fiir Personen, die widerstreitende Iden-
tititsmerkmale auf sich vereinen. Nicht selten werden Bewertungen von
Identitatskategorien entlang einer Opfer/Tater-Dichotomie vorgenom-
men. Dabei werden keine Uneindeutigkeiten zugelassen, wie das der Fall
des Ausschlusses einer judischen Lesbe von einer Homosexuellenveran-
staltung in den USA zeigte (Weiss, B 2017). Die betroffene Person hat-
te eine Regenbogenfahne aufgespannt, auf der ein Davidstern prangte.
Sie trug zudem ein T-Shirt mit der Aufschrift »Proud Jewish Dyke«. Sie
wurde des Zionismus beschuldigt und damit der Téterseite zugewiesen.
Bari Weiss argumentiert, dass Intersektionalitit in der Praxis eine Art
Kastensystem etabliere, in dem das Ansehen einer Gruppe davon abhin-
ge, wie viel Leid sie in der Geschichte erfahren habe. Gleichzeitig wiirde
die Opferrolle glorifiziert: » Victimhood, in the intersectional way of see-
ing the world, is akin to sainthood; power and privilege are profane«
(ebd.: 0.S.). Die Speerspitze dieser Entwicklung ist wohl die Heteronor-
malititsdebatte, die fordert, dass heterosexuelle Paare Liebesbekundun-
gen in der Offentlichkeit vermeiden sollten, denn das wiirde von Men-
schen mit anderen sexuellen Orientierungen als Beldstigung empfunden

39

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

(Edlinger 2015: 13 5ff). Es geht dabei also nicht mehr um die Forderung
nach Freiheit von Diskriminierung, sondern um Repression gegen die
>Mehrheitsgesellschaft«. Dabei verschwimmt die Grenze zwischen Ver-
geltung und Emanzipation. In derartigen Diskursen hat das Empfinden
von Krankung immer Recht und erzeugt ein Klima, in dem man sich den
Mund verbrennt, kaum dass man ihn offnet.

Identitdtspolitisches Denken hat dazu beigetragen, soziale Differenzie-
rungen und die damit verbundenen Ungleichheiten zur Sprache zu brin-
gen. Es ist zudem wichtig zu sehen, dass auch innerhalb der feministi-
schen Bewegung Ungleichheit herrscht und dass bestimmte Privilegien,
wie etwa die weifler Minner, thematisiert und abgebaut werden miis-
sen. Differenz darf aber nicht zum Fetisch werden, denn so war das Dif-
ferenztheorem niemals gedacht. Die Idee, dass Begriffe immer in einem
System von Begriffen stehend verstanden werden sollten, ist ein Hinweis
darauf, dass alles Denken immer auf differenzierenden Inbezugsetzungen
von Begriffen aufbaut. Damit hilt das Denken Begriffssysteme stindig
in Bewegung und Bedeutungen verschieben sich bestandig. Die Derri-
dasche différance findet im Vollzug der Signifikation statt; das >Othering:
begreift den Anderen als Negierung des Selbst. Es ist richtig, dass Diffe-
renzen gezogen werden. Dies ist eine zentrale Erkenntnis, doch bedeutet
es gleichzeitig, dass Differenzen auch aufgehoben werden konnen. Iden-
titatskategorien sind niemals absolut fixiert noch konnen sie eindeutig
beschrieben werden. Wird die differenztheoretische Denkfigur allerdings
absolut gesetzt, also als identitatskonstitutiv angesehen, dann erstarrt
das Denken in fixierten Kategorien und erzwingt eine Entscheidung da-
riber, zu welcher Kategorie der Einzelne sich zugehorig erklaren mochte.
Dariiber hinaus ist es auch nicht zutreffend, dass das Eigene nur mittels
einer Abgrenzung vom Anderen bestimmt werden kann. Die eigene Iden-
titat kann auch durch erlernte Fahigkeiten, Erfahrungen und Lebenser-
innerungen positiv bestimmt werden. Das Differenzprinzip sollte also
nicht als der ausschlieffliche Charakter allen Denkens angesehen wer-
den. Wenn Differenztheorie zum alles bestimmenden Momentum wird,
dann fallt Kritik in »ebenjene identitdtsterroristische Reprasentations-
falle zurtick, aus der sich eine emanzipative, transgressive Identititspo-
litik so mithsam zu befreien versuchte« (ebd.: 119).

Die Frage der Emanzipation — Gegen was wehre ich mich eigentlich?

Emanzipation bedarf einer Bewusstwerdung von Missstinden. Die
kollektive Gewahrwerdung diskriminierender sozialer Realitdt voll-
zieht sich, wenn »das, was ein privates, besonderes, einzelnes Problem
war und hitte bleiben kénnen, zum sozialen Problem wurde, zum of-
fentlichen Problem, tber das man 6ffentlich reden kann« (Bourdieu

40

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK

1996[1987]: 272). Ob es um Abtreibung, Homosexualitit, demokra-
tische Rechte oder Rassentrennung geht, es sind Momente der Veriu-
Berung des individuellen Lebens, die den AnstofS fiir Verinderung ge-
ben — Momente wie das Outing eines Homosexuellen, Martin Luther
Kings berihmte Rede I have a dream, die Totung des Schwarzafrika-
ners George Floyd durch weifSe Polizisten oder das Offentlichwerden
der Bilder von Neda Agha-Soltan, die wihrend der iranischen Wahlen
2009 erschossen wurde. Diese Momente machen individuell erlebte
Realititen nicht nur offentlich, sie transformieren individuelle Erfah-
rungen so, dass sie zu Symbolen fiir ein kollektives Anliegen werden,
welches zuvor vielleicht noch nicht in dieser Deutlichkeit darstellbar
war oder welches dadurch erneut untbersehbar wird. In diesen Fal-
len wurde personliches Erleben prasent, miterlebbar und nachvollzieh-
bar gemacht und so wurden diese Momente zu Ikonen politischer Hal-
tungen. Emanzipation findet in Momenten des Politischwerdens statt.
Das bisher unerkannte Individuum wird in Betonung seiner personli-
chen Erfahrung zu einem gesellschaftlichen Subjekt, das eine strukturel-
le Gegebenheit geteilter Leidenserfahrungen versinnbildlicht. In diesen
Momenten brechen die Kontinuititen auf und die Zukunft 6ffnet sich
der Moglichkeit von Verianderung. »Es handelt sich um die Zasuren,
die den Augenblick zersplittern und das Subjekt in eine Vielzahl mogli-
cher Positionen und Funktionen zerreiflen« (Foucault 1993[1970]: 37).
Im verduflerten Leid eines Menschen konnen sich andere in ihrem Leid
wiedererkennen. Sie erkennen, dass ihr Leid nicht privat ist, sondern
sehen sich augenblicklich von einem strukturellen Missstand betroffen.
Eine soziale Bewegung formiert sich oder bekommt Aufschwung und
»Emanzipation« riickt ndher. Damit wird deutlich, dass Emanzipation
nur eine kollektive Bestrebung sein kann. Sie wird heute allerdings zu-
nehmend individualisiert.

»Was ist Emanzipation? « titelt eine Konferenz der Humboldt-Univer-
sitdt Berlin im Mai 2018. Auf der Eroffnungsveranstaltung formuliert
Christoph Menke: »Jedes mal, wenn ein Kampf der Emanzipation ge-
fihrt wird, richtet er sich gegen eine Gestalt der Herrschaft, die selbst
aus dem Kampf um die Emanzipation hervorgegangen ist. Das ist die
Grunderfahrung der Moderne. Wenn ein Akt der Emanzipation erfolg-
reich war, brachte er zugleich auch eine neue Form der Herrschaft her-
vor« (DfK 27.05.2018). Emanzipation ruft nach Befreiung, erhebt selbst
aber gleichzeitig den Ruf nach einer neuen Ordnung. Noch entschie-
dener argumentiert die US-amerikanische Politologin Wendy Brown:
»Freedom has become monstrous today« (ebd.). Es sei das neoliberale
Versprechen von individueller Freiheit, das heute jegliche Solidaritdt im
Keim ersticke. Wird das Moment der individuellen Befreiung verabso-
lutiert oder fetischisiert, dann droht die Gefahr, dass es sozialen Bewe-
gungen und insbesondere dem Feminismus insgesamt mehr schadet, als

41

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

dass es ihm nutzt. Ebenso kritisiert Zizek die Linke, die sich in identitits-
politischen Grabenkiampfen zu verlieren droht, dabei aber die grofSen
Fragen zu vergessen scheint. Die Thematisierung der tatsiachlichen Pro-
blematiken iiberliee sie hingegen der politischen Rechten (Zizek zitiert
nach einem Radiointerview auf DfK vom 29.04.2018). Klaus Kraemer,
Philipp Korom und Sebastian Nessel (2012) sehen Emanzipation auch
oft zu eindimensional auf eine Befreiung von Kriften, die vom Kapita-
lismus ausgehen, bezogen: »Der Kapitalismus, so das Hauptargument
feministischer Intersektionalititsforschung, kann erst im Kontext ge-
sellschaftlicher Reproduktion verstanden werden« (ebd.: 30). Der Ka-
pitalismus sei dieser Auffassung zufolge gar nicht ohne die Ausbeutung
von Geschlechterunterschieden denkbar. Diese Argumentation beruhe
aber auf einem reduktionistischen Kapitalismusbegriff, denn der Kapi-
talismus sei eigentlich >geschlechterblind« in dem Sinne, als dass er »fiir
unterschiedliche genderspezifische Ordnungs- bzw. Herrschaftsmodel-
le offen ist« (ebd.: 31). Die identititspolitische Gender- und Transgen-
derbewegung ist deswegen auch keineswegs antikapitalistisch, sondern
vielmehr ein integraler Bestandteil der kapitalistischen Logik (Zizek,
DfK 29.04.2018). Dies zeigt sich in einer veranderten gesellschaftlichen
Kommunikation, die Grundlage neuer Geschaftsmodelle ist. Software-
konzerne wie Microsoft oder soziale Mediendienste wie Facebook sind
die logische Fortfithrung eines Kapitalismus, der die besondere Einzig-
artigkeit des Individuums anerkennt. Insbesondere Facebook ist auf die
Bereitschaft seiner Mitglieder, private Angelegenheiten zu verduflern, an-
gewiesen und dazu zihlt in besonderem Mafle die Bereitschaft, Identi-
tatsdebatten im weitgehend 6ffentlichen Raum des Internets zu fithren.
Ahnlich preist auch der Medienkonzern Adobe seine Fotogalerie Ado-
be Stock als Moglichkeit an, neuen »fliissigen Identititen« zu Anerken-
nung zu verhelfen. »Hinsichtlich dieses Bedarfs nach Vielfalt und Flu-
iditat haben wir uns mit Google zusammengetan, um eine Kollektion
an Stock-Bildern zu schaffen, mit der unsere Sammlung inklusiver und
vielfaltiger wird« (Adobe 2018). In eine Galerie sollen Bilder von »an-
dersbegabten Menschen« Eingang finden. Gemeint sind Menschen, die
sich visuell unterscheiden, sich also als deutlich andersgeartet darstel-
len lassen. Der emanzipatorische Schritt des going public wird hier zum
Mittel der kapitalistischen Wertschopfung. Erfolgreich wird hier, wer
genau zeigen kann, warum er anders, behindert oder benachteiligt ist.
Ist es zynisch zu bezweifeln, dass die Medienwelt das Vertrauen, das ein
geschundenes Individuum in solche Formate einbringt, tatsachlich in ir-
gendeiner Weise langfristig honorieren wird? Dariiber hinaus stellt sich
die Frage, was denn eigentlich der >Otto-Normalbiirger< im cyber space
prasentieren soll. Welches Alleinstellungsmerkmal bringt ihm die ersehn-
ten likes? Was hat er zu verdufSern? Er scheint ja allein iiber die Kon-
formitit seines Begehrens nach Anerkennung zu verfiigen. Es bleibt ihm

42

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK

die Moglichkeit, die schonen Momente des Lebens zu posten. Momen-
te, die rufen: »schaut-doch-mal-her!«. Oder er postet Dinge, die er er-
worben hat. Dinge, die andere vielleicht auch gerne hatten. Damit wird
Konsum zum Ausdruck der ganz personlichen Emanzipation von der
Unsichtbarkeit. Die Verduflerung des Ichs als trotziges >So-Bin-ICH« ist
die ganz personliche Emanzipation des >Normalos«. Aber Emanzipation
von was eigentlich? Vielleicht von der Erkenntnis, dass das Leben nicht
immer aufregend sein kann?

Die permanente Verauflerung des Privaten um der Anerkennung wil-
len ist anstrengend und es bleibt offen, ob Menschen in Zukunft die-
se bestandig zu erbringende digitale Identitatsarbeit nicht doch als zu
aufwendig empfinden werden. Werden sie zu analogen sozialen Kon-
takten zurtickkehren, »or is this the beginning of a new discursive
framework in which a culture begins to embrace the complexity and
incoherence of identity, leading to the fruition of postmodern and post-
structuralist thinking of the self?« (Cover 2012). Entsteht hier tatsich-
lich ein neuer Mensch, der sich seiner selbst nur noch durch Resonan-
zen aus dem Internet bewusstwerden kann? Liegt Identitdt zukunftig
nur noch in der bestindigen, von likes getriggerten Selbstvergewisse-
rung der eigenen Besonderheit? Andreas Reckwitz (2017) spricht vom
»kulturellen Kapitalismus«, in dem das Singulire als Wert angesehen
wird. Dabei werde der Fabrikationsprozess von Einzigartigkeit durch
Begriffe wie das >Besondere« oder das >Originelle« repriasentiert. An-
zeichen dafir, dass der Einzelne dabei auf sich selbst zuriickgewor-
fen wird, sieht Reckwitz in einer neuen Selbstausbeutung, die sich im
Zwang zur Selbstprofilierung ebenso ausdriickt wie in Tendenzen zur
Selbstoptimierung oder einer Zunahme des Krankheitsbildes der De-
pression. Diese Singularisierung fithre Reckwitz zufolge zu einem Le-
ben in der Gegenwart, das nicht an langfristigem gesellschaftlichem
Fortschritt interessiert ist. Privater Erfolg werde wichtiger als die Un-
terstiitzung politischer Ziele. Es erfolge eine Vernachldssigung gemein-
schaftsstiftender 6ffentlicher Institutionen. Das kommt Zizek zufolge
auch nicht von ungefahr, denn klammheimlich privatisiert eine dop-
pelziingige Riege neuer Kapitalisten auch noch die letzten Gemeingu-
ter (commons). »Sie alle, von Zuckerberg bis Gates und Musk, war-
nen davor, dass der >Kapitalismus, wie wir ihn kennens, seinem Ende
nah ist, und setzen sich fir Gegenmafinahmen wie das Grundeinkom-
men ein« (Zizek 2018: 9). Gleichzeitig aber sichern sie sich ihre Pfriin-
de. Nicht nur natiirliche und biogenetische Ressourcen, kulturelle Ge-
meingiiter (geistiges Eigentum) und humanitire Einrichtungen werden
privatisiert, sondern auch die Kommunikation und soziale Beziehun-
gen. Diese findet nun auf privatisierten Plattformen statt. Diese Priva-
tisierung von Gemeingiitern kann als direkte Fortschreibung der von
Luc Boltanski und Eve Chiapello (2003) beschriebenen Einverleibung

43

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

der Kunstlerkritik durch den Kapitalismus verstanden werden. So wie
der Kapitalismus im ausgehenden 20. Jahrhundert die Kritik an der
Entfremdung der Arbeit inkorporierte, in dem er den Menschen ihren
Wunsch nach Freiheit, Selbstbestimmung, Autonomie, Spontaneitit,
Mobilitat und Kreativitit als ein Versprechen neuer kreativer Arbeits-
verhiltnisse zuriickgespiegelte, so setzt der neue Kapitalismus nun die
identitdtspolitische Kritik in Wert, indem er Individualitit und Selbst-
verwirklichung verspricht. Auf diese Weise wird Kritik zum Teil des
Bestehenden, zum Antrieb der Reproduktion und Transformation ei-
nes immer zigelloseren Kapitalismus. Kaum anzunehmen, dass sich die
versprochenen VerheifSungen tatsichlich erfullen werden. Leittragende
scheint dabei vor allem die Kritik zu sein, denn sie scheint sich selbst
in millionenfache Empfindsamkeiten zu zerstiauben und dabei eine At-
mosphire der tibersensiblen Hyperkritik zu erzeugen.

Es gilt demnach, die Kommunikation zuriickzuerobern. Der Kritik
sollte es gelingen, Praktiken des Austausches und der Vermittlung so-
wie Kompetenzen der Verstindigung und Versohnung zuriickzugewin-
nen. Dies kann aber nicht durch Ruckzug auf die Empfindungsdimensi-
on von Identitatsproblematiken und die Sehnsucht nach Anerkennung
des eigenen spezifischen Lebensstils gelingen. Es muss vielmehr in einem
Aufbruch vom Selbst hin zum anderen vollzogen werden, in einer Eman-
zipation vom eigenen Ich. Es ist dies die paradoxe Idee einer Befreiung
vom Zwang der Selbstbestimmung. Dem entgegen steht eine weit ver-
breitete Auffassung, die Emanzipation nur als Bestimmung der eigenen
Positionalitiat denken kann. Eine Haltung, die auch das Lebensgefiihl
der Moderne prigt. »Wie so viele strebe ich nach einer Freiheit, die phi-
losophisch bestritten, politisch problematisiert und technologisch be-
schnitten wird und den Einzelnen zudem uberfordert« (Edlinger 2015:
169-170).

Kritik bekommt Schlagseite, wenn zu viel Gewicht auf dem indivi-
duellen, opponierenden Individuum liegt. Viele der hier aufgeworfe-
nen Fragen werden spiter noch vertiefend betrachtet, etwa wenn in
Kapitel 4 »Widerstand« oder Kapitel 5 >Positionalitdt< diskutiert wer-
den. Dort zeigt sich, dass mehr Gewicht auf die gesellschaftliche Wir-
kung von Kritik verlagert werden sollte, damit das Schiff wieder stabil
im Wasser liegt und wieder Fahrt aufnehmen kann. Zuerst aber muss
untersucht werden, warum Kritik sich heute hauptsachlich als Oppo-
sition zum Bestehenden begreift und ob das das einzige Prinzip ist, das
Kritik begriindet.

44

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.4 Kritik, Dialektik und Opposition

Urspriinge des Kritikbegriffes

Der Begriff >Kritik« leitet sich vom griechischen kritiké (téchneé) (kpirixi
7éyvyy) ab und bedeutet so viel wie (Kunst der) Beurteilung.* Kurt Rott-
gers (1975: 19) zufolge verwendete » Aristoteles das Wort kpioig als rich-
terliche Entscheidung, die Ordnung schafft im Streit«. Dabei nahm der
Richter durch die Verfasstheit seiner Position eine neutrale Stellung ge-
genuber den Streitparteien ein. Der Begriff Kritik bezeichnete dabei den
Einsatz von Vernunft, wobei auf Grundlage vorab bestimmter Maf3sta-
be, eine Einigung herbeigefithrt werden sollte. Rottgers zufolge hat der
Begriff dann in der Renaissance eine entscheidende Wendung erfahren.
Er wurde erstmals auf die philologische Textbeurteilung bezogen und be-
schrieb die Rekonstruktion von Quellen sowie das Aufzeigen von Feh-
lern in einer Interpretation. In diesem Zuge sei der Begriff auch zum
»Schliisselwort der Emanzipation der Gelehrten von der Autoritit der
Kirche« (ebd.: 20) geworden. Bis Kant sei Kritik in dieser Form das
Prinzip der Wahl gewesen, wenn es darum ging, die Vernunft als die
hochste Instanz zu etablieren. Fur Kant erschopfte sich Gelehrsamkeit
aber nicht im Kritisieren von Texten und Sachverhalten, sondern hat-
te zudem die Aufgabe, auch die Vernunft, also das Werkzeug der Kri-
tik, der Kritik zu unterwerfen. Damit revolutionierte Kant den Kritik-
begriff. Kant sah Kritik auch als Mittel, um zwischen widerstreitenden
Gelehrtenmeinungen zu vermitteln. Hierzu nahm er an, dass akademi-
sche Streitfragen die Folge eines unzuldssigen Gebrauchs der Vernunft
waren. Der Schliissel zu dieser Form der Kritik ist eine Dialektik, die
sich durch Prozessierung konkurrierender Aussagen iiber diese Aussa-
gen erhebt und dadurch eine verbesserte Argumentation ermoglicht. Da-
mit gewinnt die Kritik in verdnderter Form auch wieder die »Gestalt
des Gerichtsprozesses« (ebd.: 56). Neu war dabei insbesondere, dass
die Kriterien der Bewertung erst aus der Betrachtung entstehen sollten.
»Die radikale Komponente des Kantischen Kritikbegriffs setzt Kriteri-
en nicht voraus, sondern l4fst sie sich in der Aufgabe, Frieden zu stiften,
bewihren. Die Strategie der Losung beruht auf einer Neuinterpretation
des Problems« (ebd.: 56). Diese vermittelnde Rolle, also die Dimension
klirenden Nachdenkens tiber aktuelle Streitfragen, scheint Kritik heute
vollig verloren zu haben. Schon bei Kant deutet sich aber an, dass Kritik

2 HKritiks, in: Wolfgang Pfeifer et al., Etymologisches Worterbuch des Deut-
schen (1993), digitalisierte und von Wolfgang Pfeifer iiberarbeitete Version
im Digitalen Worterbuch der deutschen Sprache, <https://www.dwds.de/wb/
etymwb/Kritik>, abgerufen am 14.02.2021.

45

0358 Access - ETm—


https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik
https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik
https://www.dwds.de/wb/etymwb/Kritik

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

die neutrale Position einer Dialektik, also die Internalisierung verschie-
dener Sprecherpositionen und die damit verbundene Antizipation der
Kommunikation, die diese Parteien fithren konnten, gegentiber der Eta-
blierung einer tibergeordneten Kritikerposition als normsetzender Par-
tei aufgegeben wird (ebd.: 56ff). SchlieSlich formuliert Kant auch eine
universalistische Ethik, die zur Richtschnur kritischer Bewertungen ge-
macht werden kann.

Geschichtlich geht die Verdnderung der Vorstellung von Kritik mit
einer Veridnderung des Begriffs der Dialektik einher. Im Gegensatz zu
Kant konstatiert aber Hegel »daf$ es sich bei der Dialektik nicht um
eine Pathologie der Vernunft handelt, sondern um die Bewegung des
Begriffs in das Negative seiner selbst« (ebd.: 150). Demzufolge geht es
ihm nicht wie Kant darum, Fehler in Argumentationen nachzuweisen:
»Wahre Werke sind vielmehr endliche, unvollendete Verkorperungen der
Idee und Aufgabe der Kritik ist es, diesen MafSstab, den das Werk an
sich selbst als seine Wahrheit hat, herauszustellen« (ebd.: 144). Es ent-
steht eine Vorstellung von immanenter Kritik, wonach ein Gegenstand
der Kritik an seinem eigenen selbst formulierten Anspruch gemessen
wird. Hegel nimmt an, dass jede Abhandlung eine universelle Wahrheit
anvisiert, es aber letztlich nur unzureichend gelang diese zu beschrei-
ben. Kritik hat somit die Aufgabe, die mangelhafte Ausfihrung zu qua-
lifizieren und zur Bliite zu fithren. Dabei vollzieht aber nicht nur das
menschliche Denken eine dialektische Bewegung. Auch die Welt ist Geist
und entwickelt sich geschichtlich im dialektischen Dreischritt von The-
se, Antithese und Synthese, um sich am Ende des Prozesses schliefSlich
zu vollenden. Schlissel dieser Kritik ist eine Dialektik, die anerkennt,
dass nur »dasjenige System umfassend sein kann, das Widerspriiche in
sich enthilt und das die Fahigkeit besitzt, Widerspriiche zu integrie-
ren« (ebd.: 151).

Daran anknupfend invertierte Karl Marx das Verhiltnis von Geist
und Welt. Sein dialektischer Materialismus war »ein neues >Paradigmac
in der Geschichte der philosophischen Wissenschalft, ein >Bruch< mit der
gesamten bisherigen Philosophie und den darin enthaltenen Formen der
Dialektik « (Kimmerle 1978: 7). Die dialektischen Prinzipien, der Wider-
streit der Gegensatze und ihre Auflosung in einer neuen Einheit wurden
nicht mehr als ein Charakteristikum des Denkens verstanden, sondern
als Prinzipien der Praxis. Nicht mehr die Allgemeinheit der Theorie war
der Bezugspunkt des philosophischen Denkens. Vielmehr wurde die Pra-
xis der geschichtlichen Situation, innerhalb der sich dieses Denken voll-
zieht, zum Bezugspunkt gemacht. Fiir Marx war Dialektik gleichzeitig
»Kritik der Theorie und Kritik der Wirklichkeit« (Rottgers 1995: 253 ff).
Widerspriiche zeigen sich vor allem im Anspruch des menschlichen Pla-
nens und Handelns in Verbindung mit der Erkenntnis, dass sich diese
Anspriiche niemals einlosen lassen. Legitimierung und Delegitimerung

46

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

des Handelns bilden ein dialektisches Verhiltnis. Es ergibt sich, dass
»reine Theorie bei Marx nicht mehr vorkommt; Theorie hat stets Hand-
lungscharakter, auch dort, wo sie selbst keine Reflexion der Praxis ent-
hilt, erfullt sie Funktionen wie Legitimation des Bestehenden, Trost fiir
die Leidenden etc.« (ebd.: 275). Mochte Theorie ihrem Praxischarakter
gerecht werden, dann muss sie deswegen selbst zur Praxis werden, sie
muss zur >kritischen Theorie« werden. Dialektik wird praxisimmanent
gedacht, denn Widerspriiche zeigen sich als Ambivalenzen der Praxis. Es
ist die Geburtsstunde von Gesellschaftskritik als einer Kritik der gesell-
schaftlichen Verhiltnisse, wobei sich die herrschenden Verhiltnisse nie-
mals dem Denken vollstindig offenbaren, sondern gleichermaflen Vo-
raussetzung wie Bedingungen der Kritik sind. Kritik als ein Denken, das
sich aus den Pragungen der herrschenden Verhaltnisse herauslost, nimmt
an, »dafd wir nicht dogmatisch die Welt antizipieren, sondern erst aus
der Kritik der alten Welt die neue finden wollen« (ebd.: 255). Es muss
also eine praktische Auseinandersetzung mit der bestehenden Welt statt-
finden, indem man ihre Widerspruchlichkeit aufzeigt. Unter den kapita-
listischen Produktionsverhiltnissen miisse Marx zufolge daraus notge-
drungen eine Revolution erwachsen, die zur Vollendung der Geschichte
in der egalitdren klassenlosen Gesellschaft fiihre.

Der langsame Verlust der Dialektik

Im Angesicht der reaktioniren Tendenzen des deutschen Faschismus und
des Stalinismus war der Geschichtsoptimismus des historischen Materia-
lismus nicht mehr vertretbar. Horkheimer und Adorno machten sich auf
die Suche nach den Griinden des Aufkeimens des Totalitarismus und ent-
wickelten so eine allgemeine Zivilisationskritik. »Nicht mehr die gesell-
schaftliche Realitit des Totalitarismus selber, sondern der Zivilisations-
prozef$ im ganzen stellt eine Form der sozialen Pathologie dar« (Honneth
1994: 44). Die Frankfurter Schule verlief§ den Dialektischen Materialis-
mus der politischen Okonomie und kam zu einer Kritik der instrumentel-
len Vernunft (Benhabib 1992: 79ff). Strittig war dabei die Frage, ob Ver-
nunft per se als Herrschaftsinstrument angesehen werden solle (Adorno)
oder ob sie ihre emanzipatorische Kraft nur unter den gegebenen Ver-
héltnissen verloren hatte (Horkheimer). In der Dialektik der Aufklirung
konzentrieren sich Horkheimer und Adorno auf den Bruch zwischen
der Bestimmung des Menschen durch die Natur und dessen Bemiihen,
die Natur mittels des Verstandes zu beherrschen. Die »durch Zivilisati-
on verdriangten und entstellten menschlichen Instinkte und Leidenschaf-
ten« (ebd.: 94) beginnen die Vernunft zu instrumentalisieren, wodurch
die Aufklarung schlieflich selbst zu dem wird, woraus sie den Men-
schen zu befreien suchte. Einst angetreten, um den Mythos aus der Welt

47

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

zu schaffen und die Entstehung der Zivilisation auf Vernunft zu begriin-
den, verkomme die Aufklarung schliefSlich zu einer Barbarei des schein-
bar Faktischen. Es vollzieht sich ein »Umschlag von Aufklarung in Positi-
vismus« (ebd.: 95). »Die falsche Klarheit ist nur ein anderer Ausdruck fiir
den Mythos« (Horkheimer & Adorno 2006[1944]: 4). Damit nimmt die
Frankfurter Schule den Ideologiebegriff Marx” auf, bezieht ihn aber nicht
auf bestimmte geschichtliche Konstellationen, sondern auf das, was ak-
tuell unhinterfragt als >faktisch« angesehen wird. »Die neue Ideologie hat
die Welt als solche zum Gegenstand. Sie macht vom Kultus der Tatsache
Gebrauch« (ebd.: 156). Praktisch feststellbare Sachverhalte werden in den
Status des Faktischen erhoben und damit konstitutiv fur gesellschaftliche
Realititen. Das aktuell Faktische wird nicht in Frage gestellt und ist da-
mit Ausdruck der herrschenden Ideologie. » Wenn sie naturalisierte gesell-
schaftliche Verhiltnisse als eine Praxis interpretieren, die sich selbst nicht
mehr als Praxis zu begreifen vermag, stellen sich Horkheimer und Adorno
in eine marxistische Tradition« (Hetzel 2008: 19). So teilen sie den emanzi-
patorischen Anspruch des Marxismus, lehnen aber dessen Objektivismen
ab, denn derartige Objektivismen sind immer gleichzeitig Existentes und
Rezipiertes. Sie sind Produkte des verstehenden Geistes wie auch durch
wirkliche Einfliisse bestimmt und damit im Wandel. »Dieselbe Welt, die
fiir den Einzelnen etwas an sich Vorhandenes ist, das er aufnehmen muss
und beriicksichtigt, ist in der Gestalt, wie sie da ist und fortbesteht, eben-
so sehr Produkt der allgemeinen gesellschaftlichen Praxis« (Horkheimer
1988[1937]: 173). Horkheimer und Adorno gehen also von einer span-
nungsvollen Einheit von Theorie und Praxis aus, in der es die Aufgabe von
Kritik ist, die Reproduktion der Verhiltnisse deutlich zu machen. Kritik
ist damit ein Kritisieren des Bestehenden, eine exoteriore Auseinanderset-
zung mit dem Gegebenen. Sie ist nur in Opposition moglich. Im Gegensatz
zur philosophischen Kritik an der Vernunft findet die kritische Vernunft
hier ihren Platz in Gegnerschaft zu kategorialen Denkweisen, die das je-
weils zeitgendssische Selbst- und Weltverstandnis pragen. Diese Kritik er-
hebt selbst aber keine Wahrheitsanspriiche fiir eigene Weltkonstruktionen
(Figal 2002; Hampe 2014). »Sofern sie sich auf soziale Verhiltnisse
richtet, stellt Kritik gesellschaftliche Werte, Praktiken und Institutionen
und die mit diesen verbundenen Welt- und Selbstdeutungen ausgehend
von der Annahme infrage, dass diese nicht so sein mussen, wie sie sind«
(Jaeggi & Wesche 2013: 7). Diese Vorstellung von Kritik umreifSt bis heu-
te den Rahmen emanzipatorischer Kritik.

Jiirgen Habermas analysiert den Weg, den die Mitglieder der Frank-
furter Schule nahmen und der seines Erachtens schliefSlich zu einem Ver-
lust der Dialektik fiihrte. »Es verfestigt sich das monolithische Bild ei-
ner total verwalteten Gesellschaft; diesem entsprechen ein repressiver,
die innere Natur ausschliefSender Sozialisationsmodus und eine alles
durchdringende, tiber die Kanile der Massenkommunikation ausgetibte

48

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

soziale Kontrolle« (Habermas 1988b: 557). Grundlegender lasst sich
Kritik fast nicht mehr als Opposition begreifen. Doch mit seiner nega-
tiven Dialektik (1966) geht Adorno noch einen Schritt weiter. Er fasst
darin, was er mit der Minima Moralia (1951) zum Kult erhoben hatte
und was in den 6oer Jahren das Lebensgefiihl einer ganzen Generati-
on junger Intellektueller prigte (Felsch 2015). Es war dies die Uberzeu-
gung, dass das eigene Leben schon beschidigt ist, bevor man tiberhaupt
beginnen kann es zu leben. Damit formuliert er letztlich die totale Op-
position selbst gegen das eigene Leben. Die Welt bestimmt unser Leben
und Denken und macht uns unfrei, ohne dass wir dies jemals vollstin-
dig begreifen konnen. So ist auch die Negative Dialektik als eine Kritik
identifizierenden Denkens gefasst und fragt nach der Differenz von Be-
griff und Sache, also danach, was mittels eines Begriffes unerkannt aus-
geschlossen wird. Das begreifende Denken wird sich damit selbst zum
Feind. Die sozialkritische Methode wird zum totalen Skeptizismus, muss
alles, was man zu wissen glaubt, in Frage stellen.

Auch in der gouvernementalen Kritik geht nichts ohne das prak-
tisch Faktische, was Foucault die AufSerlichkeit des Diskurses nennt.
Das Faktische ist auch die Voraussetzung der Identifizierung eines Dis-
kurses. »Von seiner Erscheinung und seiner Regelhaftigkeit aus, mufS
man auf seine dufleren Moglichkeitsbedingungen zugehen« (Foucault
1993[1970]: 35). Die praktischen Bedingungen eines Diskurses, in ih-
rer historischen Entwicklung wie ihrer aktuellen Reproduktion, sind
demnach Voraussetzungen fur Kritik. So »mufs jede Kritik, welche die
Kontrollinstanzen in Frage stellt, gleichzeitig die diskursiven Regelhaf-
tigkeiten analysieren, durch die hindurch sich jene ausbilden; und jede
genealogische Beschreibung mufS die Grenzen im Auge behalten, die in
den tatsichlichen Formationen eine Rolle spielen« (ebd.: 42). Erkennt
man die Bedingungen des gesellschaftlichen Lebens als kontingent, dann
wird die Macht deutlich, die mittels der Wahrheitseffekte, die sie pro-
duziert, das gesamte menschliche Dasein durchdringt. Die Macht im
Foucaultschen Sinne ist produktiv »als Ermoglichungsbedingung [zu]
verstehen, da sie die Subjekte, ihr Selbstverstindnis, ihre Identitit und
Interessen erst hervorbringt« (Jaeggi & Celikates 2017: 98 [Anmerk.
des Verfassers]). In gouvernementaler Selbstoptimierung unterwerfen
sich die Individuen dieser Macht, ohne dies als Zwang oder Unterdrii-
ckung zu erleben. »In dem Spiel, das man die Politik der Wahrheit nen-
nen konnte, hitte die Kritik die Funktion der Entunterwerfung« und
zeigt sich als »die Kunst nicht dermafSen regiert zu werden« (Foucault
1992[1978]: 15; 12). Es gilt das Implizite zu identifizieren und sichtbar
zu machen. Dies ist eine Opposition gegen die produktive disziplinie-
rende Macht.

Ahnlich bezieht auch Pierre Bourdieu Opposition gegen implizite
gesellschaftliche Verhiltnisse, nur macht er seine Kritik auf andere

49

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

Weise an der Praxis fest. Gesellschaft folge keiner inharenten Verfassung,
keinem immanenten kulturellen System oder logischen Prinzip, sondern
einer Logik der Praxis. Gesellschaft differenziere sich in Lebensstile, die
sich anhand der Verfiigbarkeit verschiedener Kapitalsorten unterschei-
den lassen. Soziales Kapital beschreibt den Riickhalt in sozialen Bezie-
hungen, 6konomisches Kapital die Verfiigbarkeit von Geld- und Vermo-
genswerten und kulturelles Kapital das gesellschaftliche Ansehen einer
Gruppe. Durch das Gesetz der Notwendigkeit, so Bourdieu, verschaf-
fen sich diese Kapitalsorten Geltung, denn sie gehen auf tief verwur-
zelte geschichtliche Erfahrungen des Uberlebens und Wirtschaftens zu-
rick. Deswegen findet in der sozialen Praxis eine Konkurrenz um diese
Kapitalsorten statt. Bourdieu wirft damit die »Dichotomie von Okono-
mischem und Nichtokonomischem iiber Bord« (Bourdieu 1987: 222).
Die Lebensstile, als soziale Positionen, sind mit Machtbefugnissen aus-
gestattet, was Bourdieu als symbolisches Kapital beschreibt und welches
»durch entsprechende Verwendung der anderen Kapitalarten geschaf-
fen wird« (ebd.: 223). Der Erwerb kulturellen Kapitals beispielsweise in
Form von Bildungsabschlissen wird symbolisch fixiert und somit zum
Garanten fir einen bestimmten sozialen Status. Ebenso wie bei 6kono-
mischen Praktiken stehen auch bei der Anwendung symbolischen Kapi-
tals Gewinne in Aussicht, nur dass diese im Falle symbolischen Kapitals
immateriell und schwer zu quantifizieren sind (ebd.: 222). In weit stir-
kerem MafSe dienen sie der verldsslichen Reproduktion und Verschleie-
rung von Machtverhiltnissen. Bourdieu erweitert damit den Herrschafts-
sowie den Gewaltbegriff, indem er die Austibung symbolischer Reprisen-
tationstatigkeiten einbezieht. Symbolische Gewalt stellt seines Erachtens
die wohl perfideste Form von Gewalt dar, denn sie ist eine »der Zensur
unterworfene und beschonigte, d. h. unkenntliche und anerkannte Ge-
walt« (Bourdieu 1987: 230). Sie ist den giangigen Wahrnehmungs- und
Denkschemata inhdrent und wird innerhalb alltiglicher Gesten, Verhal-
tensweisen und Praktiken quasi unbewusst ausgeubt und erlitten (Moe-
bius 2011). Damit wird Bourdieus Theorie der Praxis zu einem dezidiert
gesellschaftskritischen Programm. Ebenso wie im poststrukturalistischen
Denken oder in Vorstellungen der kritischen Theorie verwirklicht sich
Kritik auch bei Bourdieu als eine Entschleierung naturalisierter Herr-
schaftsverhaltnisse, allerdings mit einem wesentlichen Unterschied. Bour-
dieu legt seiner Methodik eine dezidierte Theorie des Sozialen zu Grun-
de, die Ungleichheiten nicht nur qualitativ beschreibbar, sondern auch
quantitativ messbar macht. Hierdurch gelingt eine Begriindung von So-
zialwissenschaft als empirisch methodologisches Programm der Kritik.
Bourdieus Denken ist deswegen auch nicht auf eine Dialektik angewie-
sen. Ahnlich trifft das fiir alle Formen der Kritik zu, die sich auf Objek-
tivismen stiitzen, etwa polit-6konomische Ansitze, die gesellschaftliche
Produktionsverhiltnisse mittels der marxistischen Okonomie kritisieren.

5O

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

Luc Boltanski und Laurent Thévenot (2007) gaben der Kritik wieder
ein teilweise dialektisches Gesicht, indem sie darauf blickten, wie Men-
schen alltdglich Kritik tiben. In ihrer Soziologie der Kritik analysierten
sie unterschiedliche Rechtfertigungsregime (cités), die aus ihren jewei-
ligen Eigenlogiken heraus jeweils spezifische Formen der Kritik ermog-
lichen. Kritik nimmt nun wieder widerstreitende Stimmen in den Blick,
auch wenn diese Stimmen weitgehend institutionalisiert sind. Laut Bol-
tanski und Thévenot kann Kritik nur effektiv gefiihrt werden, wenn sie
auf bereits etablierten Argumentationsmustern aufbaut. Diese Argumen-
tationsmuster birgen dafiir, dass die Kritik nicht nur ein privates per-
sonliches Empfinden formuliert, sondern eine Frage von gesellschaftli-
chem Belang. Es werden also doch wieder soziologische Kategorien, in
diesem Falle Rechtfertigungsregime (cités), als bestehend angenommen
und auf ihre Durchsetzungskraft (Herrschaftseffekte) hin untersucht.
Boltanski und Thévenot entwickeln ihre Soziologie der Kritik in Anleh-
nung an die Ethnomethodologie, den Interaktionismus und den ameri-
kanischen Pragmatismus. Celikates (2009: 27ff) spricht deswegen auch
von einer pragmatischen Wende der Kritik. Ihm zufolge ergab sich eine
Absage an das >Modell des Bruches<, welches von einem Kompetenzge-
fille zwischen der Soziologie und den Laien ausgeht. Es entwickelt sich
die Forderung nach einer Symmetrie zwischen der Wissenschaft und den
Akteuren der Alltagspraxis in » Ablehnung potenziell elitirer und pa-
ternalistischer Wissens- und Exklusivitdtsanspriiche« (Celikates 2009:
36). In seinen Adorno Vorlesungen weist Boltanski (2010) der Kritik
aber schlieSlich doch wieder eine gesellschaftliche Rolle zu, wie sie sie
auch in der Frankfurter Schule spielte. Institutionen unterliegen dem,
was Boltanski einen »hermeneutischen Widerspruch« nennt. Debatten
um Institutionen wiirden vor allem deswegen gefiihrt, weil sie einer-
seits eine stabilisierende Funktion, andererseits aber auch eine Herr-
schaftsfunktion hitten. Kritik musse sich die Macht der Institutionen
als Manifestation symbolischer Gewalt anschauen. Er fuhrt Emanzi-
pation gegeniiber den Verantwortungstragern einer Gesellschaft als Te-
los der Kritik ein. Institutionen hitten ein instrumentelles Verstdndnis
der Regeln, die sie ihren Untergebenen aber als moralische Regeln auf-
erlegen. »HeifSt das: >Verantwortungstrager< haben keine Moral? Ge-
wif$ nicht, aber sie haben eben eine >hohere« Moral. In ihrem Anspruch,
die Totalitit zu verkorpern« (ebd.: 216). Letztlich soll die akademische
Kritik also doch wieder Emanzipation von moralischen Imperativen an-
streben. »Ihre Rolle ist es, der Gesellschaft — das heifst den Menschen,
den sogenannten >Alltagsmenschen< — beizustehen, sich bewuf3t in je-
nem Zustand fortwihrenden Ungleichgewichts zu halten, ohne den, wie
die schlimmsten Prophezeiungen vorhersagen, die Herrschaft tatsich-
lich alles verschlingen wiirde« (ebd.: 228). In den Augen einiger Kriti-
ker scheint Boltanski damit den pragmatisch-experimentellen Charakter

ST

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

seiner fritheren Arbeit aufgegeben und »eine Bewegung hin zu den Per-
spektiven der kritischen Theorie genommen zu haben« (Bogusz 2010:
148). Hier zeige sich, »dass Boltanski einen definitiven Bruch mit der
>kritischen Soziologie« durchaus zu vermeiden sucht« (Peter 2011: 85).
Entgegen der Beteuerungen »die kritischen Fihigkeiten der Akteure wie
auch deren Kreativitidt beim situationsspezifischen Interpretieren und
Handeln« (Boltanski 2010: 74) anzuerkennen, behilt seine Soziologie
letztlich doch ihre erhabene Stellung. Damit nutzt Boltanski nicht das
volle Potenzial der praxeologischen Ansitze, auf die er urspriinglich
aufbaut (Quéré & Terzi 2014). Zwar 6ffnet er die Debatte um Kritik,
fuhrt sie von der Analyse von Macht in Richtung der Verhandlung von
Moral durch einen Sinn fur Gerechtigkeit. Auch betont er die Wichtig-
keit sowohl der Kompetenzen der Akteure wie auch der Situationen des
Handelns, doch ist seine Kritik letztlich doch eine Metakritik. Sie be-
schreibt eine soziale Ordnung in ihrer Generalitit und markiert sie als
inakzeptable Realitit, gegen die man sich bestindig emanzipieren muss
und in der die Soziologie den »sogenannten >Alltagsmenschen«« (Bol-
tanski 2010: 228) beizustehen habe.

Robin Celikates (2009) ist daran gelegen eine Symmetrie zwischen
Forschenden und Beforschten herzustellen. Er entwirft die »Konzepti-
on einer kritischen Gesellschaftstheorie, die diese als soziale Praxis be-
greift, die keine epistemisch privilegierte Position voraussetzt und nicht
im Bruch mit den, sondern im Anschluss an die sozialen Praktiken der
Selbstverstandigung und der Kritik verfihrt« (ebd.: 37). Seine rekon-
struktivistische Kritik versteht er als Beitrag zur gesellschaftlichen Selbst-
verstindigung. »Fiir die kritische Theorie bedeutet dies, dass sie nicht
mehr nur tber und fiir die Akteure sprechen darf, sondern konstitutiv
auf einen Dialog mit ihnen verwiesen ist« (ebd.: 250). Im emanzipatori-
schen Sinne soll sie dabei helfen die reflexiven und normativen Potenzi-
ale sozialer Praktiken zu erkennen und zu artikulieren. Ziel ist eine im-
manente Kritik, die auch Potenzial fur gesellschaftliche Veranderungen
entwickeln soll. Ebenso fragt Rahel Jaeggi (2015: 5), wie sich »Kritik
als nichtaffirmative, nichtautoritire transformative Praxis — eine Kritik,
die nicht auf Besserwisserei zielt, sondern ein Katalysator zur Transfor-
mation bestehender Verhiltnisse wire — verstehen und initiieren lasst«.
Diese Kritik muss praktisch werden, weil sie Praxis analysiert und ent-
naturalisiert. Sie wirkt transformativ und emanzipatorisch, weil sie hilft
kollektive Erfahrungen zu artikulieren. Dazu miissen die Maf$gaben der
Beurteilung der Praxis entspringen und diirfen nicht von der Kritik schon
vorab vorausgesetzt werden. Die immanente Kritik kritisiert in erster Li-
nie anhand der Anspriiche, die sich aus dem Selbstverstindnis aktueller
Gesellschaften ablesen lassen. Sie spiirt dem Widerspruch zwischen Nor-
men und der Realitit ihrer Verwirklichung nach, um die innere Wider-
sprichlichkeit der gesellschaftlichen Praxis aufzuzeigen.

52

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

In diesem Sinne versteht Jaeggi (2014[1987]) auch ihre schon be-
schriebene Kritik der Lebensformen. Die liberale Politik verfehlt mit
ihrer selbst auferlegten ethischen Enthaltsamkeit ihre eigenen Ziele.
Erstens gelingt es ihr nicht, bei gleichzeitiger Ermoglichung groffitmog-
licher Freiheit im Sinne der Selbstbestimmung in einer sich zunehmend
in verschiedene Lebensformen ausdifferenzierenden Moderne, Konflik-
te einzuhegen. Jaeggi identifiziert auch das Habermassche Diktum der
»ethischen Enthaltsamkeit« als intellektuell lihmend. »Wir verurteilen
Ehrenmorde und gegebenenfalls auch die Praxis der Zwangsheirat, aber
wir fithlen uns nicht berechtigt, uns gegen das dahinterstehende patri-
archale Familienverstandnis oder den entsprechenden Ehrbegriff auszu-
sprechen. Praktisch fithrt diese Haltung allerdings zu vertrackten Situ-
ationen. Bis wann ist das >eingelebte Ethos«< der arrangierten Ehe eben
das: ein eingelebtes Ethos, und ab wann wird es zur moralisch frag-
wiirdigen Zwangsheirat?« (ebd.: 35). Diese Frage beruht auf der Un-
terscheidung zwischen Moral und Ethik. Demnach bezieht >Moralc sich
auf universelle Regeln des Zusammenlebens, wihrend >Ethik< partiku-
lare Werte individueller oder kollektiver Lebensweisen beschreibt. Tat-
sachlich aber konne, so Jaeggi, diese Unterscheidung in der Praxis nie-
mals trennscharf gezogen werden. »Zu hinterfragen ist also bereits das
Modell der ethischen Identitit selbst, das der referierten Diskussion —
wenn auch nicht zwingend, so doch faktisch — zugrunde liegt« (ebd.:
39). Nicht nur sei der moderne liberale Multikulturalismus selbst eine
Lebensform, die ihm zugrundeliegende liberale Enthaltsamkeitsstrategie
verfehle auch die selbst gesteckten Ziele. Partikulare Lebensformen stel-
len sich immer auch als institutionalisierte Gruppierungen und damit als
Machtrefugien dar. Kénnen sich diese unkritisiert und unhinterfragt als
kulturelle Identititen etablieren, dann widerspricht das dem Prinzip der
grofstmoglichen Selbstverwirklichungen fur Individuen.

Jaeggi folgert daraus die Notwendigkeit, Lebensformen wieder der
Kritik zu unterziehen. Sie geht davon aus, dass Lebensformen mehr oder
weniger abgrenzbare soziale Einheiten sind, die durch konventionali-
sierte Praktikenkomplexe eine bestimmte Art des Zusammenlebens re-
produzieren. »Lebensformen sind komplex strukturierte Biindel (oder
Ensembles) sozialer Praktiken, die darauf gerichtet sind, Probleme zu 16-
sen, die ihrerseits historisch kontextualisiert und normativ verfasst sind «
(ebd.: 47). Lebensformen erfiillen demnach wertvolle Funktionen fiir die
Individuen, welche in erster Linie erst einmal erkannt und auch geschitzt
werden miissen, damit diese Lebensformen einer immanenten Kritik un-
terzogen werden und in emanzipativem Sinne eine Transformation er-
fahren konnen. Auch wenn diese Haltung der immanenten Kritik keine
absolute Gegnerschaft konstituiert, so findet sie doch partiell in Op-
position zu ihrem Untersuchungsgegenstand statt. Tatsdchlich muss die
Kritik »den regressiven oder entfremdeten Charakter einer Lebensform

53

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

uberhaupt erst sehen und verstehen, um diese bewerten zu konnen, und
dazu braucht es mehr als >Intuitionen«<« (ebd.: 45). Titus Stahl (2013) hat
sich in besonderem MafSe die Miihe gemacht diese Auffassung von Kri-
tik praxeologisch zu vertiefen. Seine Ausfiithrungen fiihren in sozialonto-
logische Gefilde und Fragen nach der Méglichkeit kollektiver Uberzeu-
gungen und Intentionalitdten. Stahl nimmt fiir sich in Anspruch, das zu
theoretisieren, was in vielen kritischen Arbeiten implizit praktiziert wird:
eine Objektivierung der Kritik durch Bezug auf immanente Anspriiche
der kritisierten Auffassungen.

In den referierten praxeologischen Ansitzen der Kritik lasst sich die
Tendenz erkennen, sich wieder verstarkt Widerspriichlichkeiten zuzu-
wenden. Eine immanente Kritik wird sich kaum in Fundamentalopposi-
tion zu ihrem Untersuchungsgegenstand begeben, denn sie benotigt auch
einen Impetus der Anerkennung. Man konnte das als ein Ringen um die
Wiedererlangung der Dialektik verstehen, was sich zu einer Vorstellung
von Kritik als Mediation weiterentwickeln lasst.

Kritik, ibre Wertebasis und Vermittlung

Jurgen Habermas dufSerte die Ansicht, dass Kritik, sofern sie nicht mehr
dialogisch einer Dialektik folgt, Grundsitze der Bewertung braucht,
auf denen sie ihre Kritik aktueller Verhiltnisse aufbaut. Er mochte des-
wegen »eine Theorie des kommunikativen Handelns einfihren, die die
normativen Grundlagen einer kritischen Gesellschaftstheorie aufklart«
(Habermas 1988b: 583). Axel Honneth identifiziert in einem Interview
(Reemtsma 2009: 12) eine Bruchlinie zwischen dem Schisma der kriti-
schen Theorie a la Horkheimer und Adorno und der Hiresie von Jiirgen
Habermas, die einen Streit um die Erbschaft der Kritischen Theorie be-
grindet. Wo Horkheimer und Adorno den Glauben an Demokratie und
die Beherrschbarkeit des Kapitalismus verloren hitten, versuche Haber-
mas eine Basis zum Glauben an die Moglichkeit gerechten und auf Ge-
genseitigkeit beruhenden gemeinschaftlichen Zusammenlebens zu eta-
blieren. Auch wenn dieser Dualismus zu holzschnittartig sei, reflektiert
er Honneth zufolge doch die Polaritit zwischen einem geschichtsphilo-
sophischen Pessimismus und der Annahme einer bestindigen demokra-
tischen Balancierung der gesellschaftlichen Verhiltnisse, an der sich viele
Streitfragen innerhalb der Kritischen Theorie entziinden. In der Annah-
me einer totalen Herrschaft sind Subjekte »nur Vollzugsorgane eines ih-
nen fremden Willens, eigentlich das Gegenteil ihres Begriffs«. Anders im
Habermasschen Vertrauen auf die Chance zur Emanzipation, wonach
»Gesellschaftskritik immer eine kommunikative Intervention ist — ein
performativer Akt, der auf das Kritisierte reflexiv verandernd einwirkt«
(Dubiel 1989: 515). Hier muss das Subjekt als Agent konzipiert werden,

54

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

das entweder dem Guten (Demokratie) oder dem Schlechten (Autorita-
rismus) zustreben kann. Helmut Dubiel (1989) zufolge existierte aber
fiir dieses Gegenstiick zum geschichtsphilosophischen Pessimismus kei-
ne schliissig ausgearbeitete theoretische Rahmung. Es blieb deswegen
fraglich, woraus sich ein Demokratieoptimismus speisen konnte. Jiirgen
Habermas war davon iiberzeugt, dass sich Kritik auf begriindbare Wer-
te, auf sogenannte Universalien, stiitzen muss, um sich Legitimieren zu
konnen (Apel 1989; Kambartel 1978). In diesem Punkt lag er im Kon-
flikt mit Michel Foucault der es »gerade fiir notwendig halt, Kritik nicht
auf eine normative Theorie zu stiitzen« (Biebricher 2005: 121). Fiir Fou-
cault geht es vielmehr darum Universalien zum Gegenstand der Kritik
zu machen. Tatsdchlich vertritt Habermas aber auch keine kognitivisti-
sche Ethik im eigentlichen Sinne, denn er versucht ja nicht einzelne mo-
ralische Grundsitze durch rationale Uberlegungen zu begriinden. Er ist
aber davon uberzeugt, dass erst der Anspruch auf allgemeine Geltung
als Norm einer Aussage die Wirde moralischer Autoritit verleihen kann.
»Die nicht-kognitivistischen Ansitze entwerten die Welt moralischer
Alltagsintuitionen mit einem Schlage« (Habermas 2015[1983]: 65). Es
muss ihm also darum gehen den Wahrheitsanspruch moralischer Aus-
sagen zu rehabilitieren, was ihn letztlich zu einer Konsenstheorie fuhrt,
die Wahrheit als Ubereinkunft iiber die Giiltigkeit einer Aussage versteht.
»Der Diskursethik zufolge darf eine Norm nur dann Geltung beanspru-
chen, wenn alle von ihr moglicherweise Betroffenen als Teilnehmer ei-
nes praktischen Diskurses Einverstindnis dariiber erzielen (bzw. erzielen
wirden), daf§ diese Norm gilt« (Habermas 2015[1983]: 65). Benhabib
(1992) sieht Habermas’ Diskursethik damit im Universalismus der Mo-
derne verhaftet. Karl-Otto Apel zeigt auch, dass Habermas zumindest
einen verfahrensethischen Grundsatz, namlich den des verstandigungs-
orientierten Handelns, als letztbegriindet annimmt. Die Habermassche
Universalpragmatik, die behauptet eine »kritische Unbedingtheit ohne
Fundamentalismus« (Apel 1989: 22) denken zu konnen, teilt Apel zufol-
ge implizit die Letztbegriindung seiner Transzendentalpragmatik, wenn
sie die rationale Begriindung der Ethik »durch Rekurs auf die faktisch
funktionierende Sittlichkeit des kommunikativen Handelns in der Le-
benswelt« (ebd.: 2.8) ersetzt. Letztlich etabliert die Diskursethik sittliches
kommunikatives Handeln als universellen Wert, welcher in realen Kom-
munikationsverhaltnissen leider weder ubiquitar noch haufig erfillt ist.

Es ist auch keineswegs der Fall, dass rationale Begriindungen von
Normen irgendwie zielstrebig zur Akzeptanz dieser Normen fithren wiir-
den. In politischen Verhandlungen iiber mogliche Problemlosungen geht
es weniger um eine rational sinnvolle Losung als vielmehr um die Fol-
gen, die diese Losung fiir die Beteiligten hitte. »Die Lebenszusammen-
hinge der in einen Konflikt involvierten Subjekte sind im Regelfall sehr
verschieden, und entsprechend ergiben sich fiir diese Subjekte aus ihrem

55

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

normengerechten, konfliktlosenden Handeln hochst unterschiedliche
Nebenfolgen« (Liibbe 1978: 120). Da diese Folgen zudem meist zukiinf-
tig und damit keineswegs als gesichert angenommen werden konnen,
werden die Imaginationen dieser Folgen ganz unterschiedlich ausfallen.
Die Zukunftszenarien der Parteien konnen von unterschiedlichsten Be-
fiirchtungen und Angsten wie auch Hoffnungen und Anliegen gefirbt
sein. Sie werden jeweils komplex sein und damit unvergleichbar. Auch
ist es moglich, dass inkompatible kognitive Orientierungssysteme aufei-
nandertreffen und das im Verfahren wegen unvereinbarer Grundannah-
men keine intersubjektiv geteilte Interpretation der Sachlage moglich ist.
Entscheidungsverfahren unterliegen deswegen auch der Notwendigkeit
zur Diskursbegrenzung, denn andernfalls konne ewig diskutiert werden,
ohne dass jemals ein Beschluss gefasst werden wirde. Die Theorie kom-
munikativen Handelns kann deswegen keine Verstindigung garantieren.

Sie ist aber dennoch eine reichhaltige Inspirationsquelle fir eine Kri-
tik als Mediation, insbesondere weil sie dazu dienen kann, das Verhalten
verschiedener Parteien in politischen Verhandlungen zu beurteilen, wie
das Thomas McCarty (1980) als Kritik der Verstindigungsverhdiltnisse
im Spdtkapitalismus fasst. Es stellt sich dabei auch die Frage, wie weit
Verstandigung eigentlich reichen muss, um progressive Ergebnisse zu er-
zielen. Um Handlungskonflikte zu losen oder gemeinsam eine gangba-
re Strategie fir die Zukunft zu beschliefSen, bedarf es keines einstimmi-
gen Konsenses. Insgesamt scheint die Debatte um die Letztbegriindung
der Moral von einem Logozentrismus gepragt, welcher schon eine Kritik
anderer Denkstromungen zu antizipieren scheint, wie etwa die des kriti-
schen Rationalismus oder der analytischen Philosophie. Die Argumente,
die zur Letztbegriindung von Moral angefithrt werden, reichen in ihrer
Reflexionstiefe weit tiber die Argumente hinaus, die fiir gewohnlich in
konkreten politischen Debatten angefithrt werden. Im praktischen Le-
ben fragt niemand in dieser Tiefe nach der RechtmafSigkeit moralischer
Regeln. So hilt auch Robert Alexy (1978) die Klarung dieser Debatte fiir
die Frage nach der Bedeutung der Diskursethik fiir unnotig. Thm scheint
die Diskursethik als Reflexionsverfahren tiber tatsichliche Argumenta-
tionszusammenhange besonders aufschlussreich zu sein. In Fillen, in de-
nen ein hoher Rationalisierungsanspruch besteht, wie das etwa in juristi-
schen Verfahren der Fall ist, konne die Diskursethik eine Handreichung
zur systematischen Bewertung der Konstellation der Beteiligten sein.

In politischen wie alltagsweltlichen Zusammenhiangen wird selbst-
verstandlich der Anspruch des verniinftigen Debattierens erhoben. Rea-
le Konflikte stellen sich aber selten als rationale Streitgesprache tiber die
Richtigkeit verschiedener Letztbegriindungen von Werten dar. Sie zei-
gen sich vielmehr als emotional gefiihrte Debatten, die von psycho-phy-
sischen Korper-Geist-Wesen gefiithrt werden. Dabei kann vorkommen,
dass die Werte, auf denen die jeweiligen Positionen letztendlich beruhen,

56

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

den Akteuren selbst nicht bewusst sind. Werthaltungen verbergen sich
in der Regel hinter Wahrheitsanspriichen und miissen erst einmal trans-
parent gemacht werden. Soziale Konflikte sind auch niemals ausschlief3-
lich Konflikte tiber nicht-normgerechtes Handeln. Sie dienen nicht sel-
ten auch personlichen Bediirfnissen, wie etwa der Selbstbehauptung,
einem Machtstreben oder der Vergeltung. Damit ibernehmen Diskurse
oft auch eine Stellvertreterfunktion fiir emotionale Befindlichkeiten, de-
nen der einzelne sich zwar mittels kognitiver Argumentationen iiber Mo-
ralstandards nihern kann, die aber auch andere Mittel nahelegen, wie
etwa Kompromissfindung, Nachteilsausgleich oder Anerkennungsstrate-
gien. Auch gibt eine Partei den Anspriichen einer anderen nicht nur dann
nach, wenn sie von dieser iberzeugt wird. Oftmals reicht menschliche
Empathie, um zu erkennen, dass bestimmte Dinge unseren Mitmenschen
derart wichtig sind, dass es wenig sinnvoll ist, sie von etwas Anderem
iiberzeugen zu wollen. Manchmal scheint es auch einfach nur geboten,
nicht auf den eigenen Uberzeugungen zu beharren. Ab einem bestimmten
Punkt muss es auch egal sein, aus welchen Griinden eine Person zu ihrer
Auffassung gelangt ist und es muss als Fakt anerkannt werden, dass sie
diese hat. »Es gehort ja tiberhaupt zur Definition eines politischen Sub-
jekts, dafs es etwas vertritt, was es nicht zur Disposition zu stellen bereit
ist und woriiber es in diesem Sinn auch nicht mit sich reden lif3t« (Liibbe
1978: 123). Es gibt also viele Griinde einzulenken, ohne dabei die Posi-
tion des Gegenlibers teilen zu miissen. Je besser wir aber die Gegenpar-
tei verstehen, desto einfacher wird uns dieser Schritt fallen.

Alle genannten praktischen Relativierungen der Moglichkeiten ratio-
naler Verstindigung zeigen, dass in Diskussionszusammenhingen eine
vermittelnde Instanz sehr hilfreich sein konnte. Im gesellschaftlichen Le-
ben ist dies auch angekommen, denn hiufig wird Mediation eingesetzt,
um eine Einigung widerstreitender Parteien zu befordern. Selbstver-
stindlich muss auch in der Mediation rational argumentiert werden und
es bedarf der kommunikativen Kompetenz aller Beteiligten. Im Gegen-
satz zur Diskursethik dient diese aber nicht dazu Werthaltungen rational
zu begrunden, sondern die jeweiligen Positionen gegenseitig verstandlich
zu machen. Ziel ist ein vermittelndes, nicht ein begriindendes Denken.
Die Begriindungszusammenhiinge mittels derer Personen ihre Uberzeu-
gungen auf Grundsatze zuriickfuhren, konnen vielfiltig sein. Technische
Machbarkeit, empirische Faktizitat, definitorische oder universalprag-
matische Fundierungen sind als Begriindung von Uberzeugungen vor-
stellbar. Verschiedene Haltungen konnen aber auch durch ihre histo-
rische Genese, eine Begriindung in Erfahrung, die Einschitzung ihrer
Umsetzbarkeit oder ihre emotivistische Qualitat begriindet werden. Die-
se Argumente konnen natiirlich auch als Werte verstanden und diskutiert
werden. Moral lasst sich nicht von Wahrheit trennen, denn jede Aussa-
ge stellt, sobald sie den Stellenwert einer Wahrheit fiir sich beansprucht,

57

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

damit auch automatisch einen Wert dar (Dewey 1995[1929]: 369ff.).
Wahrheiten werden nicht nur fir rational richtig gehalten, sondern im-
mer gleichzeitig auch emotional als orientierungsstiftend erlebt. Auch
werden sie aus bestimmten Griinden referiert und erfiillen einen Zweck
in der Argumentation. Uber Wissen, das in Wertbindungen griindet,
lasst sich aber nicht in gleicher Weise verhandeln, wie tiber Fakten (Joas
1997). Eine Verhandlung divergierender Werte kann kaum bis zu einer
endgiiltigen Klarung gefithrt werden. Sie muss auch nur so weit betrie-
ben werden, bis ein grundlegendes Verstandnis der Position des Anderen
erreicht ist. Einigungen ergeben sich in der Regel nicht durch einen in-
haltlichen Konsens, sondern im Wissen um den Dissens und das Wissen
um den Unfrieden, der bei mangelnder Anerkennung der anderen Posi-
tionen gestiftet wiirde.

Gelingt es einer Mediation in derartigen Dissenskonstellationen Ver-
stindigung zu stiften, bringt sie wertvolle Erlebnisqualititen hervor. Die
beteiligten Individuen werden sinnlich affizieren und sukzessive versohn-
lich gestimmt. Eine kognitivistische oder anderweitig universalistische
Begriindung von Moral wird in der Regel uiberfliissig. Emotionen von
Arger, Emporung oder Wut, die initial durch die Begegnung mit dem
fremden Ansinnen hervortraten, werden durch Verstindigung transfor-
miert. Wenn Ressentiments schwinden, dann 6ffnet sich die Wahrneh-
mung fiir das Gegentiber. Letztlich sind es dann dsthetische Momente des
Erahnens des Anderen in dessen individueller Unergriindbarkeit (Lévinas
19981963), die uns das Gefiihl geben nicht stehen zu bleiben, sondern
etwas zu lernen. Wir lernen etwas dartber, was auflerhalb unserer eige-
nen Uberzeugungen auch noch denkbar ist. Da die Beteiligten eine der-
artige Transzendenz der eigenen Uberzeugungen selten allein aus sich
selbst heraus leisten konnen, bedarf es der Vermittlung. Das Erleben von
Selbsttranszendenz aber gibt ihnen dann die Moglichkeit, ihre eigenen
Werte so umzuformulieren, dass Platz fur die Akzeptanz des Fremden
entsteht. Entsprechend kann auch die akademische Kritik als Medium
verstanden werden, um intersubjektiv »dauerhaftere und umfassendere
Werte zu erreichen und zu fixieren« (Dewey (1995[1929]: 377). Wenn
Argumente von ihrem behaupteten Status als Tatsachen befreit werden,
zeigt sich, inwieweit sie fiir welche Personengruppen von Belang sind
(Latour 2007). Thre Werthaltigkeit wird deutlich und so treten die Dis-
tinktionslinien der Positionen klarer zu Tage. Es wird deutlich, warum
die Parteien so vehement auf ihren Standpunkten beharren. Durch die
Mediation sollen die verschiedenen Positionen also nicht zu einer ver-
schmelzen, vielmehr miissen sie in den ihnen zugrundeliegenden Begriin-
dungszusammenhinge und Erlebnisqualititen und damit in ihrer Ernst-
haftigkeit gegenseitig Respekt erhalten. Dabei ist es nicht notwendig die
Innensichten der Positionen umfassend zu verstehen. Es bedarf lediglich
einer Beschreibungsformel, die den Parteien eine Inbezugsetzung ihrer

58

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

Positionen erlaubt. Diese Formel muss die Standpunkte aller Streitpositi-
onen auf eine gemeinsam diskutierbare Vergleichsebene projizieren. Da-
bei wird Kritik »zum Boten, zum Verbindungsoffizier, der die Stimmen,
die in provinziellen Zungen sprechen, einander verstindlich macht und
auf diese Weise die Bedeutungen, die ihnen eigen sind, sowohl erweitert
wie auch berichtigt« (Dewey 1995[1929]: 383). Die akademische Kritik
kann Vergleichsebenen entwerfen, auf Basis derer die Parteien eine gang-
bare Losung entwickeln konnen. Im Versuch eine praktische Synthese zu
befordert revitalisiert die Kritik die Dialektik.

Kritik zwischen Opposition und Mediation

Eine Kritik verstanden als Entunterwerfung richtet sich gegen Werte, die
fur alle Mitglieder einer Gemeinschaft verbindlich sein sollen. Universa-
listische Moralphilosophie erscheint als Bestrebung zur Macht. Die Kri-
tik der Diskursethik hingegen lehnt universelle moralische Grundsitze
nicht ab, sie beschrankt sie aber auf verfahrensethische Prinzipien der
Kommunikation tiber Werte. Die Position der Kritik als Mediation liegt
quasi zwischen Foucault und Habermas. Wie Foucault problematisiert
sie das Ideal der Theorie des kommunikativen Handelns und lehnt die
Vorstellung ab, Wissen konne sich in einem Diskurs von Machteffekten
unkontaminiert bilden. »Fir Foucault werden Diskurse durch Macht
erzeugt und konnen somit nicht durch bestimmte prozedurale Vorkeh-
rungen von Machteffekten, was ja Habermas wenigstens als grundsitz-
lich denkbar verteidigen muss, gereinigt werden« (Biebricher 2005: 123).
Eine Kritik als Mediation glaubt wie Foucault nicht daran, dass der Ap-
pell, sich an moralisch begriindbare Ideale zu halten, dazu fiihrt, dass
Menschen ihren strategischen Durchsetzungswillen aufgeben. Sie folgt
Foucault aber nicht in dem Glauben, dass man lediglich eine ool box zur
Visualisierung von Macht entwickeln miisse, ohne zu diskutieren, wie
diese Erkenntnisse tiber die Macht dann in konkrete Verantwortlichkei-
ten realer Akteure iibersetzt werden konnen. Kritik als Mediation tiber-
nimmt die Aufgabe in kontroversen Debatten verschiedene kontingente
Uberzeugungssysteme auf Werthaltungen hin zu untersuchen und die Be-
teiligten auf gangbare Wege der Verstindigung zu verweisen. Die Kritik
ist dann nicht mehr Agentin einer Wahrheit oder einer theoriegeleiteten
Analyse, sondern Agentin der Mediation.

In der akademischen Kritik verstanden als Opposition hingegen ste-
hen in der Regel ibermichtige Prinzipien einer Gesellschaft zur Debat-
te. So ist Foucaults Vorstellung von Kritik als einer »Kunst nicht der-
mafSen regiert zu werden« (1992[1978]: 12) auf die Wahrheitseffekte
eines alles durchdringenden Diskurses bezogen. Auch bei Judith But-
ler (2013[2000]) hat Kritik den Sinn der Entunterwerfung von den

59

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DER KRITIK UND DIE ROLLE DER VERSTANDIGUNG

normativen Zwiangen der Geschlechterrollen. Diese Formen der Kri-
tik wenden sich gegen eine entpersonalisierte Macht, die alle Lebens-
zusammenhinge und die Subjekte hervorbringt. Auch die iltere kriti-
sche Theorie hat sich sukzessive einer kulturpessimistischen Opposition
gegentiber der Totalitat der gesellschaftlichen Verhiltnisse verschrieben
(Horkheimer 1988[1937]; Horkheimer & Adorno 2006[1944]). Es kann
durchaus aufschlussreich sein, wenn derartige Kritik abstrakte Missstan-
de der gesellschaftlichen Verhiltnisse benennt. Eine Kritik aber, die sich
rein oppositionell versteht, kann sich letztlich nur in Agitation, politi-
schem Agonismus oder Antagonismus ergehen (Laclau & Mouffe 20013
Mouffe 2005). Rein oppositionelle Kritik kann letztlich nur den Flucht-
punkt einer linken Hegemonie oder einer Revolution anstreben. Beide
Szenarien sind hochgradig konfrontativ und es ist fraglich, ob sie tat-
sdachlich in dem MafSe wiinschenswert sein konnen, in dem sie propagiert
werden oder wurden. Wir tangieren hier die Unterscheidung von Gesin-
nungs- und Verantwortungsethik. Max Weber zufolge erfordert verant-
wortungsvolles politisches Handeln eine nicht unproblematische Verbin-
dung zwischen dem Bestreben, politische Ziele zu erreichen (Gesinnung)
und der Anerkennung der moglicherweise schidlichen Folgen, die die
unbedingte Erreichung dieses Zieles unter den aktuellen politischen Rah-
menbedingungen erzeugen konnte (Verantwortung), »denn das Problem
ist eben: wie heifle Leidenschaft und kiihles AugenmafS miteinander in
derselben Seele zusammengezwungen werden konnen?« (1958[1919]:
546). AugenmafS fasst Weber dabei als »Fahigkeit, die Realitdten mit in-
nerer Sammlung und Ruhe auf sich wirken zu lassen« (ebd.: 546). Dies
wurde hiufig als Selbstdistanzierung im Sinne rationaler Reflexion ge-
dacht, was hier als eine Stilisierung akademischer Rationalitit kritisiert
wurde. Gemeint hatte Weber aber eher eine Kontextualisierung der Ge-
sinnung beziiglich der negativen Wirkungen, die ihre konsequente Um-
setzung mit sich brachte. Diese erfordert den Verzicht auf die oben ge-
nannten konfrontativen Fluchtpunkte der Opposition. Es bleibt dann
aber nur die Hoffnung, irgendwie einen sich allenfalls langsam vollzie-
henden Prozess der Emanzipation in Gang setzen zu konnen, den die Kri-
tik derzeit aber nur bedingt zu theoretisieren weif$. An dieser Stelle muss
die Kritik einen vermittelnden Charakter annehmen.

Max Weber versteht aber Gesinnungsethik und Verantwortungsethik
nicht als absolute Gegensitze, sondern als »Erganzungen, die zusam-
men erst den echten Menschen ausmachen, den, der den >Beruf zur Poli-
tik< haben kann« (1958[1919]: 559). In diesem Sinne kénnen sich Op-
position und Mediation ergidnzen, doch scheint Mediation der derzeit
vernachldssigte Pol der Kritik zu sein. Die Theorie der Kritik vergisst
hiufig zu reflektieren, dass abstrakte oppositionelle Kritik, mochte sie
denn transformative Kraft erzeugen, auch in konkreten Situationen auf
konkrete Akteure uiibertragen werden muss. Es muss jemand kritisiert

60

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK, DIALEKTIK UND OPPOSITION

werden, Kritik muss in konkreten Akteurskonstellationen konkreten
Personen Verantwortung zuschreiben, damit eine Verhaltensinderung
angemahnt, neue politische MafSnahmen ergriffen oder Strategieanpas-
sungen durchgefithrt werden konnen. Nur so ldsst sich gesellschaftli-
che Transformation beférdern. Derartige Verantwortungszuschreibun-
gen geschehen aber nicht unangefochten, nicht ohne dass sie Gegenwehr
erzeugen wiirden. Dabei sind immer mehrere Deutungen der aktuellen
Zustinde moglich. Unerbittlich zeigt sich die Ambiguitit der Praxis. An-
geklagte Missstinde werden relativiert und es stellt sich die Frage der
Angemessenheit von Kritik ebenso, wie die Frage der Angemessenheit
der Rechtfertigungen. Wir sind auf der Suche nach einer Kritik, die das
Verhiltnis von Singuldrem, also den konkreten situativen Erfahrungs-
welten gesellschaftlicher Akteure, zu den lokalen kulturspezifischen Uni-
versalien beachtet, also den gesellschaftlichen Verhaltnissen, in denen die
zur Debatte stehenden konkreten Ereignisse stattfinden. Eine Konzepti-
on menschlicher Erfahrung kann die konzeptionelle Lucke zwischen sin-
guldrer Erfabrung und Erfabrungen von Universalitit schieflen (Dewey
1995[1929]). Sie 6ffnet damit die Debatte fur eine Betrachtung der Ver-
hiltnismafigkeit von Kritik, also der Frage, ob das adressierte anwesen-
de soziale Gegentuiber tatsichlich fur strukturelle Problematiken oder ein
personliches Leid verantwortlich gemacht werden kann. Es ergibt sich
ein Bild einer Verantwortung, welche nur in Beziehungen und nur durch
ein Interesse an und dem Respekt vor der Perspektive eines menschli-
chen Gegeniibers abgeschitzt werden kann. Im folgenden Kapitel wird
sich zeigen, dass sich diese Verantwortung nur bedingt auf allgemeine
Grundsitze fixieren ldsst, dass sie in den Anforderungen, die sie an die
Individuen stellt, sogar grundlegend paradox ist.

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Verantwortung —
Zwischen Zuriickweisung und
allzu bereitwilliger Annahme

Moralphilosophinnen und -philosophen beantworten die Frage, firr was
ein Mensch verantwortlich gemacht werden kann, sehr unterschiedlich
(Frankena 2017: 66ff.). Kann eine Person fiir alle ihre Handlungen ver-
antwortlich gemacht werden oder nur, wenn es auch eine Handlungsal-
ternative gegeben hatte? Wie verandert sich die Antwort, wenn es in der
fraglichen Situation zwar keine Alternative gab, die Person im Vorfeld
aber eine Entscheidung hitte anders treffen konnen? Macht dieser Um-
stand die Person dann schuldig? Mancher wiirde zudem fordern, dass
besagte entscheidende Weichenstellung tatsichlich auch >frei< getrof-
fen wurde, sich die Person also ohne dufSeren Zwang fuir einen falschen
Weg entschieden hat. Hier deutet sich schon an, dass die individuelle
Vorstellung von Entscheidungs- oder Handlungsfreiheit die Antwor-
ten bedingt. Konnen wir uns als eigenverantwortlich Handelnde anse-
hen, oder sind wir Marionetten der Zwinge der gesellschaftlichen Ver-
héltnisse? Sind wir in existenzialistischem Sinne zur Freiheit verdammt
oder in ein zutiefst >falsches Leben< eingebunden, in dem kein >Richti-
gesc moglich ist? Sind nicht vielleicht selbst unsere Wiinsche und Uber-
zeugungen so grundlegend von den Gepflogenheiten und Geschmacks-
urteilen unserer Zeit geprigt, dass uns gar keine Wahl bleibt, autonom
zu urteilen? Spitestens an dieser Stelle 16st sich jegliche Idee von Verant-
wortung auf. Willens- oder zumindest Handlungsfreiheit ist eine zentra-
le Voraussetzung von Verantwortung (u.a. Ingarden 1970; Jonas 1979,
1981; Apel 1990[1975]: 30). Ohne Agency oder Autonomie kann es
keine Verantwortung geben. Um zu einer sinnvollen Vorstellung von
Verantwortung zu kommen, miissen also auch diese Fragen diskutiert
werden (siehe Kapitel 3.4). Hier sollen sie vorerst zuriickgestellt wer-
den, denn die meisten Debatten, die unser gesellschaftliches Verstind-
nis von Verantwortung prigen, setzen die Moglichkeit freien Denkens
und Entscheidens voraus.

Einen Aufschwung nahm die Debatte um Verantwortung in den
1970er Jahren vor dem Hintergrund der zunehmenden Unkontrollier-
barkeit der Technologiefolgen in modernen Gesellschaften. Anlass zur
Diskussion gaben die Zerstorung der Natur, die Frage nach der Tragfa-
higkeit der Erde, die Gefahr eines drohenden Atomkriegs und insbeson-
dere die kaum vorstellbaren méglichen Folgen der Gentechnik. Aus die-
sen Debatten hat sich bis heute eine zwiespaltige Situation entwickelt:
»Verantwortung wird zunehmend gefordert, aber auch zunehmend als

62

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM ZEICHEN DER TECHNOLOGIEFOLGEN

Uberforderung abgewehrt« (Birnbacher 1995: 143). Heute lassen sich
im gesellschaftlichen Leben widerstreitende Tendenzen von Verantwor-
tungsiibernahme und -zuriickweisung beobachten. Dies liege, so Birnba-
cher, an einer Universalisierung von Verantwortung, in der der Geltungs-
bereich der Verantwortung sukzessive immer weiter ausgedehnt wurde.
Verantwortung rangiert zwischen burokratisierter Haftungsverantwor-
tung und weltgesellschaftlicher Solidaritatsverantwortung. In komple-
xitdtstheoretischen Vorstellungen von einer globalen Okologie, in der
der sprichwortliche Fliigelschlag eines Schmetterlings die Welt veridn-
dern kann, wird Verantwortung schliefSlich vollkommen entgrenzt. Dann
hat jede und jeder Einzelne Verantwortung fiir alles, aber auf eine derart
unspezifische Art und Weise, dass eigentlich gar kein Handeln mehr als
verantwortungsvoll angesehen werden kann. Wo also liegen die Gren-
zen der Verantwortung?

2.1 Verantwortung im Zeichen der Technologiefolgen

Hans Jonas (1979) erorterte in den 1970er bis 1980cer Jahren die Not-
wendigkeit einer Erneuerung der Ethik, indem er Verantwortung »zum
Grundprinzip einer unserem Zeitalter angemessenen Philosophie der
Moral erklart« (Bayertz 1995: 4). Durch seine technologischen Ent-
wicklungen, so Jonas’ These, schidige der Mensch Natur und Umwelt
in einer Weise, die den Fortbestand der eigenen Spezies gefihrde. Klas-
sische Ethiken seien implizit davon ausgegangen, dass die Natur un-
veranderlich sei. Deswegen sei Natur bisher nicht als Einflussbereich
menschlichen Handelns angesehen worden. Ethiken hitten sich auf den
unmittelbaren Umbkreis des einzelnen Menschen beschrankt. So sei es de-
ren zentrales Anliegen gewesen, Richtlinien fiir die Bewertung einzelner
Handlungen zu erarbeiten. Heute aber konne nicht mehr nur das Han-
deln des Einzelnen im Mittelpunkt der Betrachtung stehen, denn »es ist
der kollektive Titer und die kollektive Tat, nicht der individuelle Titer
und die individuelle Tat, die hier eine Rolle spielen« (Jonas 1979: 32).
Damit wird die Debatte um Verantwortung zu einer politischen Frage.
Es musse beachtet werden, dass die langfristigen Folgen menschlichen
Handelns nur abgeschitzt werden konnen, wenn auch bedacht wird,
dass Handlungsfolgen einen kumulativen Charakter haben. Eine tech-
nische Errungenschaft hat keine isolierbaren Effekte. Sie fithrt zu neuen
Erfindungen und diese wiederum zu neuen moglichen Schiadigungen des
Planeten Erde. So addieren sich die Wirkungen der Einzelhandlungen,
weil die Ergebnisse des einen Handelns nachfolgend die Voraussetzun-
gen neuen Handelns bilden. Jonas zufolge verdandert das die Vorausset-
zungen, unter denen moralisches Handeln gedacht werden muss. Moral

63

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

miisse sich primar an der Frage nach der Erhaltung der menschlichen
Art bemessen, denn diese stelle sich heute in existenzbedrohender Weise.

Trotz der Zielorientierung am Erhalt des menschlichen Lebens argu-
mentiert Jonas aber nicht im strengen Sinne teleologisch und keinesfalls
utilitaristisch. Zwar ist ihm das Ziel der Arterhaltung eine sinnvolle Ab-
sicht, doch begriindet er keine universelle Idee davon, welches indivi-
duelle Handeln im Sinne der Arterhaltung definitiv und letztbegriindet
als gut zu bewerten sei. Er betont, wie schon erwihnt, den kollektiven
Charakter der Verantwortung. In erster Linie benotige diese Verantwor-
tung relevantes Wissens. Ohne Wissen seien die Folgen des menschli-
chen Handelns nicht in den Griff zu bekommen. In diesem Sinne hatte
Jonas maf$geblichen Einfluss auf die Etablierung der Technikfolgenfor-
schung. Bis heute hat diese Forschung in vielen Bereichen mit relevan-
ten Erkenntnissen, etwa zur Verbesserung der Umweltqualitat (z.B. Ge-
wisserreinhaltung oder Luftqualitit), beigetragen.

Trotzdem aber kann die Entwicklung der Umweltdegradierung seit
den 1970er und 1980er Jahren erniichtern. In vielen Bereichen, wie bei-
spielsweise dem Klimaschutz, sind zwar einschligige Forschungsergeb-
nisse vorhanden, doch wurden kaum politische Beschliisse getroffen, die
die drohende Klimaerwarmung effektiv eindimmen konnen. Seit dem
1987 veroffentlichten Brundtland-Bericht geht es auch nicht mehr allein
um die Erhaltung der menschlichen Art, sondern um intergenerationelle
Gerechtigkeit, also um eine nachhaltige Entwicklung, die nicht tibermai-
Bigen Raubbau an den natiirlichen Ressourcen der Erde betreibt, sodass
den nachfolgenden Generationen die Moglichkeit bleibt, ihre Bediirfnis-
se zu befriedigen. Offensichtlich gelingt es aber nicht, einen gesamtgesell-
schaftlichen Wandel einzulduten, der dieser Verantwortung gerecht wird.
Dies hat zur Krise des Begriffs der Verantwortung beigetragen.

Furcht, Hoffnung, Wissen und Politik

Jonas stellt die Frage, inwieweit die zukiinftigen Folgen der sich selbst
verstarkenden Prozesse des menschlichen Handelns tiberhaupt abge-
schitzt werden konnen, und definiert damit eine besondere Bedeutung
umweltrelevanten Wissens im Zeichen der globalen Veranderungen.

»Unter solchen Umstinden wird Wissen zu einer vordringlichen Pflicht
tiber alles hinaus, was je vorher fiir seine Rolle in Anspruch genommen
wurde, und das Wissen mufl dem kausalen Ausmaf$ unseres Handelns
groflengleich sein. Die Tatsache aber, dafS es ihm nicht wirklich grofSen-
gleich sein kann, das heifst, daf§ das vorhersagende Wissen hinter dem
technischen Wissen, das unserem Handeln die Macht gibt, zurtuckbleibrt,
nimmt selbst ethische Bedeutung an.« (Jonas 1979: 28)

64

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM ZEICHEN DER TECHNOLOGIEFOLGEN

Technische Entwicklungen sind also notwendigerweise in der Welt, be-
vor deren Folgen iiberhaupt abgeschitzt werden konnen. Auch kann,
Jonas zufolge, die zunehmende Komplexitit der Technikfolgen von der
Wissenschaft nicht definitiv bestimmt, sondern allenfalls eingeschitzt
werden. Der Mensch lduft sich demnach quasi selbst hinterher. Er be-
schliefSst technologische Mafinahmen und zeitigt damit Folgen, ohne da-
bei deren tatsdchliches Ausmaf§ zu begreifen. Die Beobachtung der Tech-
nikfolgen im Sinne eines Monitorings kann dabei analog der Funktion
eines Fieberthermometers gedacht werden. Ein Fieberthermometer kann
eine Krankheit niemals aufhalten, es kann diese lediglich erkennbar und
bedingt in ihrem Verlauf prognostizierbar machen. Deswegen solle der
Wissenschaft unter diesen Bedingungen von Unsicherbeit, gerade weil sie
keine definitiven Antworten geben kann, eine besondere Rolle zukom-
men. Es muss gewahrleistet werden, dass Wissen schnell und wirksam
in die relevanten Entscheidungsinstanzen hineinwirkt.

Deswegen interessiert sich Jonas fiir Moglichkeiten, die 6konomische
Praxis des gesellschaftlichen Lebens politisch zu regulieren. In der 6ko-
nomischen Praxis werden die Entscheidungen gefillt, die letztlich fata-
le Entwicklungen antreiben. In der gesellschaftlichen Debatte um neue
Technologien stehen sich immer Befiirworter und Skeptiker gegeniiber.
Jonas zufolge miisse deswegen immer der mogliche positive Nutzen einer
Technologie mit deren moglichen negativen Folgen abgeglichen werden.
Da diejenigen Akteure, die von den jeweils zur Debatte stehenden Tech-
nologien profitieren, dazu tendieren, die Folgen dieser Technologien he-
runterzuspielen, konne allein eine »Heuristik der Furcht« (Jonas 1979:
63ff.) helfen, den Schaden zu begrenzen. Es miisste immer den schlechten
Prognosen der Vorrang gegeniiber den guten gewahrt werden, denn letzt-
lich gebiete allein die Furcht vor der Katastrophe eine Selbstbeschrin-
kung in der Anwendung von Technologien.

Mit diesem Entwurf einer >Heuristik der Furcht« widerspricht Jonas
dem von Ernst Bloch formulierten Prinzip >Hoffnungs, wonach sich eine
Gesellschaft einer >utopischen< Hoffnung hingeben miisse, um die ldh-
mende Haltung der Bewahrung, die aus Furcht vor Veranderung gebo-
ren werde, zu iiberwinden. Jonas aber erteilt der Uberzeugung, aus Hoff-
nung konne eine neue bessere Gesellschaft entstehen, eine Absage. Dies
gelte sowohl fir den kapitalistischen Fortschrittsgedanken wie auch fiir
das sozialistische Ideal des Marxismus. Vor dem Hintergrund der Tech-
nologieentwicklung konne es keine Hoffnung auf eine sich zwangslau-
fig vollziehende Verbesserung der Verhiltnisse geben. Selbstbeschran-
kung sei unausweichlich. Diese konne sich aber nicht freiwillig aus der
o6konomischen Praxis heraus entwickelt, sondern miisse notwendig poli-
tisch entschieden werden. Dieses Argument fithrt Jonas schliefSlich zu be-
denklichen, tendenziell anti-demokratischen Ansichten (vgl. hierzu auch
Banzhaf 2002: 72).

65

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

Jonas hilt eine Selbstbeschrinkung des Wohlstands fiir das Uberle-
ben der Menschheit fir unabdingbar. Dass sich aber aus einer freien Ge-
sellschaft heraus ein neues Bewusstsein des freiwilligen Verzichts entwi-
ckelt, ist fiir ihn kaum vorstellbar. Jonas zufolge miissen die Heuristik
der Furcht und entsprechend notwendige MafSnahmen der Selbstbe-
schrankung im Sinne des Umweltschutzes autoritativ durchgesetzt wer-
den. Die Verantwortung hierfiir konne »nur eine Elite ethisch und in-
tellektuell« (Jonas 1979: 263) tibernehmen. Auch denkt er an einen
»neuen Machiavelli« (ebd.: 267) und hilt die »Existenz einer Elite mit
geheimen Loyalititen und geheimen Zielsetzungen« (ebd.: 266) fur
moglich. Auch heute finden sich in der Okologiebewegung derartige an-
tidemokratische Gedanken. Sie lassen sich nicht nur in Verschworungs-
erzihlungen, sondern insbesondere auch im derzeit vernehmbar lauter
werdenden Ruf nach politisch regulierender Autoritit erkennen. Offen-
sichtlich, so die gefahrliche Ansicht, seien Demokratien nicht flexibel ge-
nug, auf die Anforderungen der Zeit zu reagieren, da unter den zuneh-
mend diverser werdenden Verhaltnissen zu viele Anspriiche auf einen
Nenner gebracht werden missten. Diese Einschiatzung bestarkt nicht
nur den Ruf nach der Vereinheitlichung des Volkes unter einer starken
Fithrung, sondern auch den nach einer linken Hegemonie (Laclau &
Mouffe 2001; Mouffe 2018).

Politischer Stillstand und Individualisierung der Verantwortung

Der politischen Starre beziiglich des Klimawandels begegnen Menschen
heute hiufig damit, dass sie Umweltschutz individualistisch interpretieren
und Verantwortung in die Sphire des Privaten verschieben. In der Dis-
kussion um Nachhaltigkeit wird vielfach folgendes Zitat aufgegriffen:
»Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung vertraglich sind mit der
Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden« (Jonas 1979: 16). In
diesem Prinzip aber bleibt der von Jonas betonte kollektive Charakter der
Verantwortung unerwahnt. Da sich viele Menschen offenbar kaum Ein-
fluss auf die gesellschaftlichen Bedingungen zuschreiben, liegt zudem eine
ausschlieflich individualistische Lesart dieses Zitats nahe. Heute ldsst
sich an vielen Lebensstilen ablesen, wie weitreichend 6kologische Ver-
antwortung auf individuelles Verhalten heruntergebrochen wurde. Nicht
selten wird Hoffnung in eine auf breiter Basis stattfindende, verantwor-
tungsvolle Verhaltensinderung gelegt, wodurch sich, so die Hoffnung,
bottom-up der Fullabdruck der Gesamtgesellschaft verandern konne.
Da gesellschaftliche Positionierungen immer in Abgrenzung zu ande-
ren Positionen geschehen, bringt jede Position damit quasi-natiirlich im-
mer auch eine oder mehrere Gegenpositionen hervor. Es wird also immer
diejenigen geben, die sich nicht beschrianken. Vor diesem Hintergrund

66

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

ist der Versuch, okologiebewusste, gerechtigkeits- und gleichheitsorien-
tierte Einsichten im Alltagsleben zu propagieren und zu verbreiten, zwar
nachvollziehbar, im Sinne einer politischen Verstandigung ist er ab einem
bestimmten Punkt aber kontraproduktiv. Wenn die individuelle Einstel-
lung aggressiv tiber den Rahmen des politischen Aktivismus hinaus als
Imperativ ins Alltagsleben getragen wird, dann besteht die Gefahr, dass
ein nervoses Klima der Hyperkritik entsteht (Edlinger 2015). Wir alle
kennen — zumindest sofern wir nicht Hardliner des Verzichts oder eines
konsequenten 6kologischen Lebensstils sind — den Anflug eines schlech-
ten Gewissens sowie die Bereitschaft zu einer Abwehrreaktion, die uns
beschleicht, wenn wir im alltiaglichen Leben Fragen zu unserem Kon-
sumverhalten beantworten sollen. Wir wissen von der Emporung, die
der Verdacht der Verantwortungslosigkeit zu erzeugen fihig ist, und wit-
tern die Gefahr diesen Vorwurf zu ernten. Neben feindschaftlichen All-
tagsatmosphiren bringt das auch politische Spaltung hervor. Dabei wird
die Art sozialer Spaltung provoziert, die Populisten so gerne haben, weil
sie darauf ihren Einfluss begriinden konnen. Die Beziehungen zwischen
politischen Lagern werden mit alltagsfeindlichen Emotionen aufgela-
den. Dies befordert ein Erleben von Demokratie als Gegnerschafts- oder
Feindschaftsverhiltnisse im Sinne einer radikalen Demokratie (Laclau &
Mouffe 2001). Im Sinne demokratischer Verstindigung sollte aber ge-
sehen werden, dass vielfiltige Beziehungsweisen denkbar sind. Hierzu
muss Jonas’ Hinweis auf den kollektiven Charakter von Verantwortung
ernst genommen werden, was eine weitergehende Betrachtung der gesell-
schaftlichen Vermittlungs- und Aushandlungsprozesse nahelegt.

2.2 Verantwortung im politischen Diskurs

Es ist durchaus nachvollziehbar, dass der mit dem Prinzip >Hoffnung«
assoziierten Idee von Fortschritt in unserem technologisierten Zeitalter
nicht mehr vertraut werden kann. Hans-Otto Apel (1990[1986b]: 183)
sieht es aber als bedenklich an, dass sich Jonas von dem Vertrauen in die
»immanente >Vernunft der Geschichte«« distanziert. Zwar sei es richtig,
dass weder im Marxschen noch im Hegelschen Sinne davon ausgegangen
werden konne, dass die Welt automatisch einem Besseren zustrebt, doch
gehe Jonas fehl in der Einschiatzung, dass die Frage, welche Entwicklun-
gen fiir den Menschen gut seien, vollstandig hinter die Frage, was fir den
Planeten besser sei, zurtcktreten solle. Dann drange sich namlich leicht
auch eine sozialdarwinistische Losung des Problems auf. SchliefSlich kon-
ne die Erde auch durch forcierte Schrumpfung der Weltbevolkerung ent-
lastet werden. Sicherlich kame eine nachhaltigere Wirtschaftsweise zu-
stande, wenn nur ausgewihlte Personen tiberleben wiirden. Demnach

67

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

fragt Apel (1990[1986b]: 185): »MufS also nicht ein entsprechender, so-
zial-emanzipativer Fortschrittsprozef$ auch mit der heute geforderten Be-
wahrung des Daseins und der Wiirde des Menschen immer noch ver-
kniipft sein?« Apel — und Jurgen Habermas liegt dieser Auffassung sehr
nahe — versteht seine Diskursethik deswegen ebenfalls als eine Verani-
wortungsethik. Allein durch die rationale Verhandlung und den vernunft-
gemiflen Gebrauch von Wissen im politischen Dialog wire tiberhaupt
denkbar, dass effektive Entscheidungen zugunsten einer Einschrankung
der Technikfolgen getroffen werden konnten. In diesem Sinne entwickeln
Apel (u.a. 1973[1972], 1989) und Habermas (u.a. 1992, 2015[1983])
das Prinzip >Diskurs< zu einem formalen Grundprinzip der Ethik.

Diskurs als ethisches Prinzip

Das Diskursprinzip kann nach Apel als grundlegendes Moralprinzip an-
gesehen werden, weil »jeder, der ernsthaft argumentiert, auch schon —
zumindest implizit — eine ethische Grundnorm anerkannt haben muss«
(Apel 1990[1975-88]: 46). Wer verstanden werden will, muss vorausset-
zen, dass so etwas wie ein verstandigungsorientiertes Sprechen tatsich-
lich auch den Austausch von Gedanken und Ideen ermoglicht. Idealer-
weise geht es beim Kommunizieren um den Versuch, das zu verstehen,
was der andere sagt, und zunichst die eigenen Interessen und Uberzeu-
gungen zurlickzustellen. Selbstverstandlich ist sich Apel bewusst, dass es
keine idealen, rein rationalen und herrschaftsfreien Diskurse gibt. Jeder,
der ernsthaft um Verstindigung bemiiht ist, miisse aber trotz besseren
Wissens »merkwiirdigerweise in seinem Publikum bereits die ideale Ar-
gumentationsgemeinschaft ansprechen« (ebd.: 202). Auf diese Weise ver-
sucht Apel das Prinzip Diskurs als letztbegriindetes moralisches Prinzip
abzuleiten (Apel 1989). Bekannterweise widerspricht Habermas dieser
Ansicht. Ihm zufolge konne der diskurstheoretische Grundsatz allenfalls
als universell angesehen werden. Einig sind sich Apel und Habermas aber
schlieflich darin, dass der diskurstheoretische Grundsatz die moralische
Grundlage von Verstindigung bilden kann, weil er sich als moralisches
Prinzip lediglich auf die Prozedur der Aushandlung, nicht aber auf die
zur Debatte stehenden Inhalte, bezieht. Im Sinne einer Verfabrensethik
gibt er keinerlei Hinweise darauf, wie individuelle ethische Ansichten des
praktischen Lebens bewertet werden sollen.

Diskursorientierung zwischen Gesinnung und Verantwortung

Apel und Habermas sind sich bewusst, dass nicht jeder, der ernsthaft ar-
gumentiert, sich automatisch auch der Metanorm der Konsensbildung

68

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

verpflichtet fuhlt. Vielmehr kann auch ernsthaft argumentieren, wer ein-
fach nur versucht, sein Gegentiber zu tauschen oder von seiner Meinung
zu iiberzeugen. Die Diskursethik unterscheidet deswegen auch die Idee
einer ethischen Kommunikation in einer idealen Kommunikationsge-
meinschaft, die auf Gleichberechtigung und Solidaritit abzielt, von der
strategischen Kommunikation realer Kommunikationsgemeinschaften,
bei denen es um die Selbstbehauptung in politischen Debatten geht.

Paradoxerweise sind nun aber Situationen vorstellbar, in denen ein
ethisches Kommunikationsverhalten unverantwortlich erscheinen mag,
beispielsweise wenn in einer politischen Aushandlungssituation eine Par-
tei vehement versucht, ihre Interessen durchzusetzen. In diesem Fall wire
es unangemessen, wenn die Vertreterinnen und Vertreter der anderen
Partei nicht gleichfalls versuchen wiirden, die Interessen derjenigen zu
schiitzen, die sie vertreten. Apel hilt in solchen Fillen eine strategische
Argumentation fur notwendig, die zwar keineswegs redlich oder aufrich-
tig ist, aber dem Zwecke einer langfristigen Durchsetzung des morali-
schen Prinzips der Diskursethik dienen soll. Apel (1990[1986a]: 141ff.)
schldgt hierzu ein moralisch-ethisches Erginzungsprinzip vor. Er sieht
darin eine moralische Langzeitstrategie sowie eine Auflosung des Weber-
schen Dualismus zwischen Verantwortungs- und Gesinnungsethik. Max
Weber (1958[1919]) hatte diese Unterscheidung auf politisches Handeln
bezogen, welches seines Erachtens niemals blind einer Gesinnung folgen
sollte, auch wenn diese das Gute verheifSt. Politik miisse immer auch ver-
antwortungsbewusst die realpolitischen Konsequenzen ihrer Entschei-
dungen im Auge behalten. Ahnlich soll das Erginzungsprinzip einer-
seits gewdhrleisten, dass ethisch orientierte Politik realpolitisch nicht von
strategischen Offensiven unterminiert wird, dabei aber gleichzeitig die
Bedingungen der gesellschaftlichen Kommunikation auf lange Sicht hin
zu einer gerechteren und freieren Debattenkultur fiihren.

Habermas (1992: 197) lehnt dieses Erganzungsprinzip ab, denn es
erfordere »ein seiner Struktur nach paradoxes Handeln: etwas soll zu-
gleich moralisch geboten sein und zweckrational angestrebt werden«.
Das sei schlichtweg unmoglich. Doch sein Argument bleibt dabei selt-
sam abstrakt. Er begriindet seine Ablehnung mit der Unvereinbarkeit
von deontologischer und teleologischer Ethik. Es mag sicherlich richtig
sein, dass sich diese ethischen Kalkiile nicht logisch konsistent verbin-
den lassen, doch besagt das keineswegs, dass man sich lebensweltlich
nicht fiir eine (unlogische) Mischung dieser Prinzipien entscheiden kann
oder situativ fiir das, was gerade geboten oder angemessen erscheint.
Ist es nicht vielmehr ein elementares Charakteristikum des tatsichli-
chen Lebens, dass es bestindig Kompromisse einfordert, dass es theore-
tische Einsichten immer nur gebrochen widerspiegelt? Ist nicht die Not-
wendigkeit von Ambiguititstoleranz eine zentrale Erfahrung, die immer
dann gefordert ist, wenn man versucht, Theorie auf Praxis zu beziehen?

69

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

Teleologische und deontologische Ethik mogen universaltheoretisch un-
vereinbar sein. Dies ldsst aber noch lange nicht den Schluss zu, dass sie
nicht — im Sinne gegenstandsbezogener Argumentationen — unterschied-
liche Positionen jeweils konsistent begriinden kénnen. Wenn eine Person
Griinde hat, die Voraussetzungen einer Situation neu zu bewerten, dann
kann sie auch zu einer neuen logisch konsistenten Auffassung gelangen.
In solchen Fillen aber kann der Sachverhalt nicht durch eine universa-
listische rationale Untersuchung gekldrt werden. Vielmehr ist das von
Apel angefithrte Theorem des performativen Widerspruchs interessant.
Es besagt, dass eine Argumentation dann gegenstandslos ist, wenn sich
innerhalb der Gedankenginge Beziige aufzeigen lassen, die bestimmten
Annahmen und Ideen widersprechen, die die argumentierende Person
zuvor selbst fiir ihre Argumentation festgelegt hat. Auf diese Weise lassen
sich partikulare Positionen einer prufenden immanenten Kritik unterzie-
hen. Dieses Argument ist auf eine ganz andere Art und Weise stichhaltig,
als es der Habermassche Verweis auf die Unvereinbarkeit verschiedener
theoretischer Ethikentwiirfe ist. Das Argument des performativen Wider-
spruchs bezieht sich allein auf die Binnenlogik einer konkret stattfinden-
den Argumentation, mit der naturlicherweise immer auch der Anspruch
verbunden ist, diese Argumentation sei logisch konsistent. Es kann also
zur Verdeutlichung von Ungereimtheiten beitragen.

Diskurs und Transzendenz

In jedem Fall muss ein verstindigungsorientierter Diskurs tiber die par-
tikularen Binnenlogiken hinausgehen. Sowohl Apel wie auch Habermas
halten hierfiir eine Rationalisierung und die Transparenz von Argumen-
tationen fir unabdingbar. Es ist Voraussetzung jeder Kommunikation,
dass versucht wird, sich durch nachvollziehbare Argumentation ver-
stindlich zu machen. Auf dieser Basis begriindet sich der Anspruch der
Diskursethik. Verstindigung stellt sich als ein moralisches Prinzip der
gesellschaftlichen Aushandlung dar, welches im Sinne eines » Gerechtig-
keits- und Verantwortungsprinzip von vornherein die Interessen aller Be-
troffenen beriicksichtigt« (Apel 1990[1987]: 281). Es entsteht die Vision
einer zwanglosen Aushandlungssituation, in der sich das bessere Argu-
ment durchsetzt, allein deswegen, weil alle Beteiligten dessen Stichhal-
tigkeit erkennen. »Die spezifisch moralische Fragestellung 16st sich vom
ego- (bzw. ethno-)zentrischen Bezugspunkt je meines (oder unseres) Le-
benskontextes und verlangt eine Beurteilung interpersoneller Konflikte
unter dem Gesichtspunkt, was alle gemeinsam wollen konnten« (Haber-
mas 1992: 124). Um dies zu ermoglichen schlagt Habermas zwei Grund-
prinzipien vor. Nach dem Diskursprinzip »D« sollen in einer Debatte nur
die »Normen Geltung beanspruchen diirfen, die die Zustimmung aller

70

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen Diskurses finden (oder fin-
den konnten)« (Habermas 2015[1983]: 103). Nach dem Universalisie-
rungsprinzip » U« muss dariiber hinaus jede giiltige Norm der Bedingung
geniigen, »dafS die Folgen und Nebenwirkungen, die sich jeweils aus ih-
rer allgemeinen Befolgung fiir die Befriedigung der Interessen eines je-
den Einzelnen (voraussichtlich) ergeben, von allen Betroffenen akzeptiert
(und den Auswirkungen der bekannten alternativen Regelungsmoglich-
keiten vorgezogen) werden konnen« (ebd..: 75-76).

Es ist unschwer zu erkennen, dass diese Prinzipien eine tiefgreifen-
de Rationalisierung gesellschaftlicher Diskurse erfordern. Ganz grundle-
gend fordern sie allen Beteiligten nicht nur kommunikative Kompetenzen
ab, sondern in wesentlich entscheidenderem Mafle auch die Fahigkeit,
vom eigenen Standpunkt zurticktreten zu konnen. Verantwortung lastet
damit auf dem Individuum, in Form des Appells, diese Rationalitit zu
leisten. Die Habermasschen Grundprinzipien erfordern eine zumindest
partielle Distanzierung von den eigenen Uberzeugungen. Gefordert ist
demnach eine rationale Selbsttranszendierung im Gesprach. Letztlich ist
es demnach die Verantwortung des Einzelnen, sich selbst zu einem der-
art rational befahigten Subjekt heranzubilden. Entsprechend wurde zeit-
geschichtlich auch Bildung und Qualititsjournalismus propagiert und
protegiert. Heute ist aber deutlich geworden, dass eine durchschnittli-
che Person derartige Selbstrationalisierung im Gesprich gar nicht leis-
ten kann, also notwendigerweise iiberfordert ist, diese Regeln in konkre-
ten Debatten anzuwenden. Hans Joas (1997: 284f.) betont auch, dass
Selbsttranszendenz viel wahrscheinlicher der affektiven Bindung an den
Gespriachspartner entspringt denn der rationalen Argumentation. Selbst-
transzendenz entsteht demnach weniger einem rationalen Verstehen der
Argumente des Anderen als vielmehr durch die Erfahrung, dass der An-
dere offensichtlich ebenso tiberzeugt von seiner Meinung ist, wie man
selbst. Im Gesicht des Anderen (Lévinas 1998[1963]) erscheint die Ah-
nung eines unendlich unergriindlichen fremden Kosmos.

Das Rechte und das Gute

Die Diskursethik, zumindest in der Habermasschen Ausdeutung, offen-
bart aber noch ein weiteres Problem. Wenn sie als Schlissel zu morali-
schem Verhalten verstanden wird, gewihrt sie dem Rechten, das in de-
mokratischen Prozessen beschlossen wurde, uneingeschrankten Vorrang
vor dem Guten (Joas 1997: 127ff.). Was im herrschaftsfreien Diskurs be-
schlossen wurde, muss schliefSlich verbindlich fiir alle Mitglieder einer
Gemeinschaft gelten. Damit wird aber das moderne Rechtswesen zum
alleinigen Integrationsmechanismus moderner Gesellschaften erhoben.
Es waren insbesondere die Kommunitaristen (vgl. hierzu die Beitrdge in

71

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

Honneth 1993 und Brumlik & Brunkhorst 1993) die darauf hinwiesen,
dass das nicht ausreicht, um moderne Gesellschaften in ihrer Diversitit
angemessen zu integrieren und zu regulieren. Die Habermassche Dis-
kursethik etabliert eine Trennung von Moral und Ethik, die Hans Joas
(1997) insofern fur verkiirzend hilt, als dass sie dem praktischen Leben
widerspricht. Trennt man Moral, als die Sphire universell geltender Nor-
men des Zusammenlebens von der Ethik, die man als eine Sphare par-
tikularer Gesichtspunkte beziiglich der Frage nach einem guten Leben
versteht, dann besteht die Tendenz ersteres der Gesetzgebung zu tiberant-
worten und zweites vollstindig der individuellen Willkiir zu tiberlassen.
Zwar erkennt auch Habermas die Grenzen der Duldsamkeit, denn als
Staatsbiirger muss man sich ganz offensichtlich mit den Konflikten um
Grenzziehungen beziiglich ethischer Fragen aller Art auseinandersetzten,
doch Jaeggi (2014[1987]: 31) zufolge ist »die Trennung von Moral und
Ethik faktisch haufig der erste Schritt nicht nur zu einer pragmatisch-
agnostischen Haltung, sondern auch zu einem faktischen Nonkognitivis-
mus in Bezug auf ethische Fragen, der ganz im Gegensatz zum erklar-
ten Kognitivismus in Bezug auf moralische Fragen steht.« Fiir politische
Prozesse wird dann vehement eine Rationalitit eingefordert, wahrend
die rationale Untersuchung personlicher Werthaltungen gleichzeitig als
unangemessen abgelehnt wird. Dies fiihrt tendenziell zu einer liberalen
Position, der zufolge sich Theorie eine >ethische Enthaltsamkeit< aufer-
legen sollte. Fragen der Ethik, also Debatten dariiber, was Personen in-
dividuell fiir gut ansehen, und welche Ansichten dabei Geltung erlangen
sollen, werden von der Diskursethik bewusst ins Private verlegt (Apel
1990[1987]; Habermas 1992; 2015[1983]). Auf der einen Seite kann
das als eine Errungenschaft betrachtet werden. Die Privatsphire wird —
und das auch zurecht — vom modernen Rechtsstaat vor Ubergriffen ge-
schiitzt. Dies ermoglicht aber auch eine von Jaeggi prominent kritisierte
Abschottung von Lebensformen im Privaten. Wenn Lebensformen zur
Privatsache erklart werden, dann ermoglicht dies auch, dass das Private
in manchen Lebensformen moglicherweise nicht mehr der Schutzraum
ist, den sich der moderne Rechtsstaat ertriumt, sondern zum Raum der
Unterdriickung und Gewalt wird. Auch Carol Gilligan (1988[1982]: 33)
spricht davon, dass »eine Moral des Rechts und der Nichteinmischung
wegen der in ihr ruhenden Moglichkeit, Gleichgultigkeit und mangeln-
de Anteilnahme zu rechtfertigen« durchaus erschreckend wirken kann.
Eine derartige akademische Haltung der Nichteinmischung manifestiert
sich in einem Kulturrelativismus, der durch die Orientierungslosigkeit,
die er bezuglich interkultureller Fragen erzeugt, in der Kritik steht, gesell-
schaftliche Polarisierungen anzuheizen (Edlinger 2015; Nassehi 20153
Weiss 20175 s. a. Kap 1.3).

Die Diskursethik vertritt ein striktes Primat des Rechten vor dem Gu-
ten. Was moralisch geboten sein soll, wird mittels rationaler Aushandlung

72

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

demokratisch beschlossen. Dies entspricht dem Selbstverstindnis eines
modernen Rechtsstaates. Kein Rechtssystem wird aber jemals alle Even-
tualititen des Lebens derart bedenken, dass alle Entscheidungen immer
auch von allen Beteiligten als gerecht empfunden werden (Hoffmann-
Riem 20071; Lotter 2012: 267ff). Jedes Rechtssystem braucht Ermessens-
spielrdume, in denen individuelle Ansichten dartiber, was im konkreten
Einzelfall fir gut empfunden wird, zumindest ansatzweise mitbedacht
werden konnen. Entsprechende Verfahrensweisen sind vielen Rechtssys-
temen auch implementiert, doch bietet sich, wie gezeigt werden wird,
ein weites Feld an Tatbestinden, die weiterhin als ungerecht empfunden
werden, weil sie keiner Gerichtsbarkeit unterliegen und auch niemals
justiziabel sein konnen. Vorfille, die derartiges Unrechtsempfinden her-
vorrufen, konstituieren ein weites Feld gesellschaftlich streitbarer Sach-
verhalte. Es ist dies das Feld der Kritik, nicht nur der Gesellschaftskritik
und der kritischen Theorie, sondern auch das der alltaglich gelebten Kri-
tik. Das dieses Feld heute weitgehend von einer oppositionellen Haltung
besetzt ist, wurde vorausgehend schon als problematisch thematisiert.

Instrumentalisierung der Rationalitit

Daran aber ist die Diskurstheorie nicht gescheitert. Warum demokra-
tische Verhandlungen, beispielsweise iiber Mafsnahmen gegen den Kli-
mawandel, bisher kaum durchschlagend wirksame Resultate erzeugt
haben, liegt auch daran, dass der moralische Imperativ des rationalen
Argumentierens instrumentalisiert wurde. Auf der einen Seite haben
Kompetenzinitiativen, wie etwa neoliberale think tanks, eine Politik der
Alternativlosigkeit hervorgebracht, wihrend der Forschung und der wis-
senschaftlichen Expertise auf der anderen Seite zusehends die Uberzeu-
gungskraft geraubt wurde, etwa durch scheinwissenschaftliche Korrup-
tionsversuche, wie im Falle der tabacco strategy (Oreskes & Conway
2010). Gleichzeitig ist auch in vielen gesellschaftlichen Bereichen eine
zunehmende Rationalisierung und Kontrolle nach Maf§gabe rechtlicher
und biirokratischer MafSstabe zu verzeichnen, wodurch der individuel-
len Vernunft oftmals uniiberwindbare Grenzen gesetzt werden. Regulie-
rungen, Normen und Vorschriften rauben Selbstwirksamkeit insbeson-
dere dort, wo trotz dringender Problemlagen angepasste praktikable
Einzelfalllosungen wegen allzu spezifischer Regeln nicht umgesetzt wer-
den durfen.!

Man konnte nun zu dem Schluss kommen, dass korrumpierende
strategische Kommunikation die ethisch-moralischen Anspriiche der

1 Beispielsweise wurde es im Herbst 2020 wihrend der COVID-19 Pandemie
Schulen verboten, privat gespendete Luftfilteranlagen zu betreiben.

73

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

Diskurstheorie ad absurdum gefithrt und damit der Biirokratie und au-
toritiaren Bestrebungen den Weg geebnet haben. Vielleicht hitte die Dis-
kurstheorie dem von Apel vorgeschlagenen Ergidnzungsprinzip mehr
Aufmerksamkeit schenken sollen. In diesem Sinne werden im Folgen-
den die Bedingungen untersucht, unter denen es angemessen erscheint,
zwischen strategischem Argumentieren und verstindigungsorientierter
Kommunikation, oder auch zwischen Kritik als Opposition und Kritik
als Mediation zu maandern. Bevor aber diese Frage diskutiert wird, noch
kurz ein Blick auf die jingeren Entwicklungen gesellschaftlicher Verant-
wortungsverhiltnisse.

2.3 Verantwortung nach der Verantwortungsethik

Die bisher genannten Autorinnen und Autoren haben den Begriff der
Verantwortung zu einer Schlisselkategorie der praktischen und der Mo-
ralphilosophie gemacht (Bayertz 1995; Banzhaf 2012). Damit war der
Begriff in den 1970er - 8oer Jahre prominent in den politischen Debat-
ten prasent. In den 8oern aber erlebte er mit der konservativen Revolu-
tion unter verandertem Vorzeichen eine weitere Konjunktur.

Der Aufstieg der Eigenverantwortung

Yascha Mounk (2017a) beschreibt eine schleichende Verlagerung von
strukturellen Uberlegungen auf der gesellschaftlichen Ebene (responsi-
bility) hin zu einer Betonung des Individuums und dessen personlicher
Verantwortung (accountability). Der kollektive Charakter der Verant-
wortung sei dabei sukzessive aus dem Blick geraten. In Ratgeberliteratur,
Kolumnen und der politischen Sprache werde an die Eigenverantwor-
tung des Einzelnen appelliert und so sei schliefSlich unsere gesamte mo-
ralische Vorstellungskraft tief von diesem Begriff erfasst worden. Selbst
unsere Vorstellungen von der Natur eines Wohlfahrtsstaates hitten sich
dadurch verandert.

Dem Individuum wird in nahezu allen Lebensbereichen zunehmend
Verantwortung zugeschrieben, so etwa fiir die eigene Gesundheit, Bil-
dung oder Zukunftsabsicherung. Um individuell Vorsorge treffen zu kon-
nen wird dem Individuum auferlegt, seine zukiinftigen Bediirfnisse schon
vorab zu ermitteln. Stillschweigend geht damit naturlich die Erwar-
tung einher, jede und jeder solle diesen Aufforderungen auch nachkom-
men. Im Umkehrschluss entstehen damit potenziell auch entsprechende
Schuldzuschreibungen. Fille von personlichen Notlagen erscheinen dann
allzu leicht als Fille verfehlter Eigenverantwortung. Damit entsteht auch

74

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG NACH DER VERANTWORTUNGSETHIK

die Tendenz zu Ansichten, die die Benachteiligten einer Gesellschaft pau-
schal diffamieren, wie etwa die folgende:

»Citizens exercise personal responsibility when they do the hard work
and make the prudent choices that will ensure they have enough money
to take care of their own needs. Citizens fail to exercise personal
responsibility, by contrast, when they are so lazy, or make such foolish
choices, that they wind up asking for collective assistance. Responsibility,
in short, has become a form of accountability for our actions.« (Mounk
2017b)

Mounk zufolge befinden wir uns heute in einem >Zeitalter der Verant-
wortungs, denn es habe sich eine Rhetorik der personlichen Verantwor-
tung durchgesetzt. Gerit eine Person in eine Notlage, dann wird das
tendenziell als eigenes Verschulden angesehen und es liegt nahe, dieser
Person den Anspruch auf Unterstiitzung durch die Gemeinschaft abzu-
sprechen. Implizit schwingt dabei die Einschitzung mit, Menschen sei-
en die alleinigen Souverine ihres Lebens. Wer erfolgreich ist, der glaubt
auch gerne, dass nur er allein fiir seinen Erfolg verantwortlich ist, dass
er eben die richtigen Entscheidungen getroffen und die richtigen Haltun-
gen habe. Nicht nur in Deutschland wurden derartige Auffassung etwa
im Prinzip des Forderns und Forderns in vielen Bereichen der Sozialpo-
litik eingefiihrt. Beztiglich einer entsprechenden Arbeitsmarktpolitik be-
deutet das beispielsweise, dass erwerbsfihige Hilfebediirftige alle sich
ihnen bietenden Moglichkeiten zur Beendigung oder Verringerung ih-
rer Hilfebediirftigkeit ausschopfen mussen. Tun sie das nicht, dann dro-
hen Sanktionen, bis zur Aussetzung der Hilfszahlungen. Dabei wird au-
Ber Acht gelassen, dass es letztlich einer Behorde obliegt zu beurteilen,
welche Mafsnahmen moglich und angemessen sind. Eine Behorde kann
dies aber — um Willkiir und Missbrauch auszuschliefSen — nur nach kla-
ren biirokratischen Vorgaben beurteilen. Damit wird paradoxerweise
das unmoglich gemacht, was ein solches System tiberhaupt nur gerecht
machen konnte: eine faire und angemessene, das heifst individualisier-
te Beurteilung des jeweiligen Einzelfalles. Es entsteht eine Atmosphire
der Kontrolle nach Vorschriften, in der individuelle Griinde allzu leicht
zu Ausreden degradiert werden. Das kommt einer strukturellen Verur-
teilung der Hilfebediirftigen gleich. Mounk (2017a/b) zufolge ist diese
strafende Haltung gegeniiber den Mitmenschen eine zutiefst verhdngnis-
volle Angelegenheit. Sie verkennt, was eine Gemeinschaft ihren Mitbiir-
gern als unverdufSerliche Rechte zuerkennen sollte: das Recht auf Wah-
rung der menschlichen Wiirde. Dies miisse allen Menschen, unabhingig
von deren Entscheidungen, zuerkannt werden.

Ebenso gerit sukzessive aus dem Blick, dass auch strukturelle Faktoren
Ursache individueller Notlagen sein konnen. In poststrukturalistischen
Betrachtungen wird deshalb in der Regel auch von einer Naturalisierung

75

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

dieser Art von Verantwortung ausgegangen. Die erhobenen Forderun-
gen nach Eigenverantwortung erfahren in den Subjektivierungsweisen
der Individuen eine Verkorperung und bewirken so einen vorauseilen-
den Gehorsam. Als Basis der Vorstellung individueller Verantwortung
lasst sich so beispielsweise eine individualisierende Biopolitik erkennen,
die zur Selbstvermessung und Selbstoptimierung veranlasst. Es entsteht
etwa die Aufforderung durch smart watches die eigenen Vitaldaten und
Bewegungsleistungen aufzeichnen. Auch eine neoliberale Wohnungspo-
litik findet auf diese Weise ihren Ausdruck in einem entfesselten Immo-
bilien- und Wohnungsmarkt und das responsibilisierte Verstandnis von
Sicherheit driickt sich in immer unubersichtlicheren Angeboten der Ver-
sicherungsbranche aus. Verantwortung erscheint heute als unhintergeh-
barer Imperativ. In poststrukturalistischer Perspektive hat sich die Rede
von Verantwortung als moralischer Grundsatz universalisiert und damit
als Macht etabliert. Weil aber in poststrukturalistischem Sinne jede Idee
einer universalisierten Moral als Unterdriickung erscheint, wird Verant-
wortung kategorisch zuriickgewiesen und Effekte von personlich emp-
fundener Verantwortung entsprechend als triigerisch empfunden und
zum gouvernementalen Machteffekt erklart.

Der kritische Poststrukturalismus strebt eine Entunterwerfung der
Subjekte von jeglichen moralischen Imperativen an. Die von den Befor-
derern der kritisierten Responsibilisierung erhobenen Argumente ent-
sprechen aber ironischerweise genau dieser poststrukturalistischen Lo-
gik. Bestimmte Verhaltensdispositionen einer Bevolkerungsmehrheit, so
wird argumentiert, miissen 6konomisch oder politisch als Vorausset-
zung betrachtet werden (subjektivierende Macht). Man miisse doch se-
hen, dass viele Menschen sich auf den Sozialleistungen, die lange Jahre
zu grofsziigig verteilt worden seien, ausruhen. Ebenso konne man auch
nicht einfach Marktprinzipen aushebeln, die den Menschen in Fleisch
und Blut tibergegangen (subjektiviert) seien. Man konne nicht einfach
okologisch nachhaltigere Waren produzieren, wenn sich nicht vorher et-
was am Konsumverhalten dndert. An dieser Stelle eriibrigt sich schliefs-
lich jede weiter Diskussion um Verantwortung, denn auf diese Weise
kann man sie fiir sich selbst beliebig ablehnen und anderen zuschrei-
ben. Wenn privilegierte Personen mit Entscheidungsbefugnissen auf die-
se Weise von ihrer eigenen gesellschaftlichen Verantwortung ablenken
und die Verantwortung derart unspezifisch den Unterprivilegierten zu-
schreiben, dann fiihlt man sich an Bruno Latours (2008: 53f) Essay »wir
sind niemals modern gewesen« erinnert. Dort erklart ein WeifSer, hier als
Sinnbild der personifizierten Moderne, in gespaltener Zunge einem Indi-
aner die Vorziige des modernen Denkens. Dabei wechselt er wiederholt
die Position. Je nachdem wie es ihm gerade passt, betont er dabei jeweils
die gestaltbare soziale Konstruktion oder die unhintergehbare Realitit
der sozialen Verhiltnisse.

76

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG NACH DER VERANTWORTUNGSETHIK

Doch die poststrukturalistische Kritik der Responsibilisierung eroffnet
eine wichtige Perspektive. Indem sie nahelegt, dass sich hinter dem Ruf
nach Verantwortung anderweitige politische oder 6konomische Interes-
sen verbergen konnen, verdeutlicht sie eindringlich den Missbrauch, der
im Namen der Verantwortung begangen werden kann. Damit dekons-
truiert sie aber nicht mehr als die politische Instrumentalisierung des
Begriffs, die durch dessen Reduktion auf Selbstverantwortung moglich
wird. Um dieser Unverbindlichkeit von Verantwortung zu entgehen,
muss gefragt werden, ob Verantwortung nicht doch auch ein wichtiges
Prinzip des menschlichen Zusammenlebens darstellt.

Die Rationalisierung der Verantwortung vor dem eigenen Gewissen

Responsibilisierung konnte nicht stattfinden, wenn es nicht auf brei-
ter gesellschaftlicher Basis eine grofle Bereitschaft gibe, Verantwor-
tung zu Ubernehmen und Zuschreibungen individueller Verantwortung
als gerechtfertigt zu empfinden. Woher aber kommt diese Bereitschaft?
Georg Picht (1969) zufolge ist die moraltheoretische Verwendung des
Begriffs der Verantwortung christlichen Ursprungs. Sie geht weit tiber
sozial kodifizierte Formen von Verantwortung, wie etwa rechtlich gege-
bene Haftung, Rechenschafts- oder Fursorgepflicht, hinaus. Zu der Ver-
antwortung, die man fir etwas oder fiir jemanden tragt, trete mit dem
christlichen Einfluss die Vorstellung, es gabe auch eine Verantwortung
vor einer hoheren Instanz. In der christlichen Vorstellung trage man Ver-
antwortung vor Gott. Picht zufolge erzeugt die Rede von Verantwortung
damit einen Bedeutungsiiberschuss, der erst einmal tiberhaupt nicht ab-
grenzbar ist, da die Instanz, vor der man Verantwortung tragt, der eige-
nen Position unermesslich iiberlegen ist. Der Wille Gottes ist letztlich un-
ergrindlich. Entsprechend kann ein Mensch es nicht vermeiden, sich auf
die ein oder andere Art schuldig zu machen. Im christlichen Sinne ist es
das Wesen der Stinde, dass man ihr niemals vollstindig ausweichen kann.

Picht argumentiert nun, dass Theologie und Seelsorge die Menschen
dazu erzogen haben, diesen Bedeutungsiiberschuss zu internalisieren und
ihr Dasein im Hinblick auf die Heilsgewissheit ihrer Seele auszurichten.
Im neuzeitlichen Denken sei dann schliefSlich das denkende Ich an die
Stelle Gottes getreten und zu dieser mafSgeblichen Instanz der sittlichen
Vernunft erhoben worden. »Deshalb wird die Verantwortung als Ver-
antwortung vor dem eigenen Gewissen, das heifdt als Verantwortung vor
sich selbst, als Selbstverantwortung verstanden« (Picht 1969: 320). Die-
ser Auffassung folgend entsteht fiir den modernen Menschen damit eine
Verpflichtung zu verantwortungsvollem Handeln, dessen Maf$stab aber
nun alleinig er selbst sein muss. Nicht mehr eine Institution, wie etwa
die Kirche, hat noch die Deutungshoheit, diesen Bedeutungsiiberschuss

77

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

zu explizieren. Naheliegend also, dass die Moralphilosophie mit zahlrei-
chen rationalen Angeboten versucht, diese Liicke zu schliefSen. Im auf-
klarerischen Sinne soll jede und jeder Einzelne befihigt werden, fiir sich
selbst gutes Handeln zu begriinden. Entsprechend ergibt sich heute der
Imperativ, dass jede und jeder fiir sich selbst die Pflicht hat, ihre oder sei-
ne personliche Verantwortung in Bezug auf die gesellschaftlichen Zeit-
fragen zu bestimmen. Die hierzu notwendigen Rationalisierungen von
Verantwortung konnen aber letztlich nur gelingen, wenn es moglich ist,
eindeutige objektive Kausalzusammenhinge zu bestimmen, die zwangs-
laufig zu wiinschenswerten oder eben nicht wiinschenswerten Ergebnis-
sen fithren. Das aber ist die Krux an der Sache. Wenn es beispielswei-
se um die groflen Selbstgefahrdungen moderner Gesellschaften durch
Hochtechnologie, Biotechnik und 6kologische Problematiken geht, dann
lasst sich kaum eindeutig bestimmen, wie individuelles Handeln ausge-
richtet werden miisste, um auf gesamtgesellschaftlicher Ebene risikomi-
nimierend wirksam zu sein. Zwar ist eindeutig, dass der Ausstof$ von
Treibhausgasen den Klimawandel antreibt. Keineswegs geklart ist aber
die Frage, ob nun politischer Aktivismus oder personlicher Verzicht ei-
nen grofSeren transformierenden Einfluss auf diese Zusammenhinge be-
wirken kann. Dies spiegelt sich beispielsweise in der Frage um nachhal-
tiges Konsumverhalten wider. Auf der einen Seite steht eine Position, die
den Konsumenten in mehrfacher Hinsicht als iiberfordert ansieht. Da-
mit wird Konsumentenverantwortung »zwar nicht obsolet, aber in ih-
rem Anspruch und ihren Moglichkeiten stark relativiert« (Grunwald
2018: 434). Menschen leben in politisch gewollten Strukturen und in
dieser Auffassung sind es die Rahmenbedingungen, Systemzwange und
Anreizsysteme, die geandert werden mussen. Die andere Seite sieht hin-
gegen eine »liberforderte Politik « und begreift den individuellen Konsum
als das maflgebliche Instrumentarium einer nachhaltigen Transforma-
tion (Paech 2018). Die Auffassungen von individueller Verantwortung
konnten also kontrarer nicht sein. Fur die einen ist sie der Konigsweg
zu einem moralisch guten Leben, fiir die anderen liegt in ihrer Betonung
entweder mafSlose Selbstiiberschatzung oder ein Versuch gouvernemen-
taler Steuerung oder gar Unterdriickung.

Die Heftigkeit und Vielfiltigkeit der Positionen zeugen von widerstrei-
tenden Tendenzen zwischen der Forderung nach einer Ausdebnung von
Verantwortung und Hinweisen auf die Grenzen menschlicher Verantwor-
tungsfahigkeit (Kaufmann 1995). Im Sinne der Diskursethik wunscht
man sich nun vielleicht, die unterschiedlichen Auffassungen wiirden pro-
duktive Debatten entstehen lassen, wodurch Mafinahmen beschlossen
werden konnten, die notwendigen Verantwortlichkeiten produktiv zu re-
gulieren. Die zunehmende politische Polarisierung verweist aber eher da-
rauf, dass Rationalisierungen von Verantwortung allzu leicht zu Dogmen
werden und damit unversohnliche Lagerbildungsprozesse bewirken.

78

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTLICHKEITEN UND DIE SOZIALE KODIERUNG

Dariiber hinaus bringt der Imperativ zur Eigenverantwortung psycho-
logische Problematiken mit sich, nicht nur weil er, sofern er ernst genom-
men wird, zwangslaufig in die Uberforderung fithren muss sondern auch,
weil er das Motiv der Schuld oder des sich Mitschuldigmachens in sich
trigt. Die zunehmende gesellschaftliche Uneinigkeit ist ein guter Grund
sich weiter auf die Suche nach Verantwortung zu begeben und sich vor
allem den Dimensionen von Verantwortung zuzuwenden, die auflerhalb
der engen Vorstellungen von Eigenverantwortlichkeit liegen.

2.4 Verantwortlichkeiten und die soziale Kodierung
von Verantwortungsbereichen

Der Idee der Eigenverantwortlichkeit zufolge kann eine Person nur fiir
eine Handlung vollumfinglich verantwortlich sein, die sie bewusst aus-
fuhrt, trotz besseren Wissens unterldsst oder wenn sie aus grober Un-
achtsamkeit heraus Fehler begeht, die sie hitte vermeiden miissen. Ver-
antwortung liegt demnach primar auf der Handlung und nur insofern
auf den Folgen dieses Handelns, als dass retrospektiv abgeschitzt wird,
ob die Wahrscheinlichkeiten des Eintreffens negativer Folgen absehbar
waren und richtig kalkuliert wurden (Nida-Riimelin 20171). Heutige
Rufe nach Verantwortung, etwa wenn die Verantwortung fiir den eige-
nen O0kologischen Fuflabdruck, die private Altersvorsorge oder individu-
elle Versicherungsportfolios eingefordert wird, folgen aber nur scheinbar
diesem autonomistischen Ethos der Eigenverantwortlichkeit durch rich-
tiges Handeln. Angesichts ihres zukunftsbezogenen Charakters zielen sie
darauf ab, bestimmte Ergebnisse zu produzieren, die ohne einen Begriff
kollektiver Verantwortung nicht verstanden werden konnen. Das richti-
ge Handeln steht im Zeichen eines gemeinschaftlichen Zieles.

»Im Gegensatz zum handlungsbezogenen Ex-post-Begriff der Verant-
wortung ist der Ex-ante-Begriff primir ereignis- und zustandsbezogen.
Das Ziel der Verantwortung ist primir die Herstellung bestimmter Gii-
ter und die Vermeidung bestimmter Ubel und nicht - wie in den >deon-
tologischen« Bereichen der Moral - die Ausfithrung oder Unterlassung
bestimmter Handlungen.« (Birnbacher 1995: 147)

Im Gegensatz zu Verhaltensnormen wird die Art und Weise, wie verant-
wortliches Handeln innerhalb eines Verantwortungsbereiches aussehen
konnte, nicht festgelegt. In einer Ex-ante Bestimmung von Verantwor-
tung werden allenfalls grob umrissene Ziele benannt und vielleicht eini-
ge konkretere Ergebnisse bestimmt, die winschenswerter Weise eintre-
ten oder ausbleiben sollten, etwa ein Versicherungsportfolio erstellen,
um sich damit vor Altersarmut zu schiitzen. Festzustellen, was genau

79

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

dazu getan werden muss, liegt im Ermessen der betreffenden Person.
Das Ziel aber ist ein gemeinsames; Altersarmut zu reduzieren bei gleich-
zeitiger Entlastung des Rentensystems. Ebenso werden bei Verantwor-
tungsbereichen innerhalb organisatorischer Strukturen Personen mit
komplexen Aufgaben, wie etwa der Leitung bestimmter Organisations-
einheiten betraut. In der Regel werden hierzu Verantwortungsbereiche
abgegrenzt innerhalb derer wiederum bestimmte Aufgabenbereiche aus-
gewiesen werden. Hier wird auf kooperative Verantwortung gesetzt, die
davon ausgeht, dass ein gewisses intersubjektives Verstandnis beziiglich
des zu erfiillenden Aufgabenbereiches existiert. Der Begriff der Verant-
wortung bezieht sich also primir auf die Mitwirkung an einer gemein-
samen Sache, die dem gesellschaftlichen Bereich zugeordnet ist, in dem
sich der Verantwortungsbereich befindet. Verantwortung tiberschreitet
also naturgemif$ das Individuum.

Wie Verantwortung das Individuum iiberschreitet

Bei kooperativer Verantwortung wird in der Regel ein common sense
uber die Prinzipien, Ziele und Zwecke des jeweiligen gesellschaftlichen
Bereiches vorausgesetzt. Ein wesentlicher Aspekt eines common sense
ist aber, dass er nicht im Einzelnen expliziert wird. Es wird angenom-
men, dass die jeweiligen Bewerberinnen und Bewerber fiir eine verant-
wortungsvolle Tatigkeit den notwendigen Kontext kennen, weil sie die-
se Kenntnis beispielsweise durch ihre berufliche Ausbildung gewonnen
haben. Mit der Ubernahme eines Verantwortungsbereichs werden ini-
tial weitgehend unbestimmte Schutz-, Fursorge- oder Aufsichtspflich-
ten tibertragen. In der Regel gibt es im Verlauf der Tatigkeiten dann re-
gelmifsige Abfragen an die Verantwortungspersonen, in denen diese ihr
Handeln darstellen oder begriinden miissen. >»Verantwortung« griindet
auf dem Wortstamm >antworten< (Banzhaf 2002; Nida-Riimelin 2011).
>Verantwortlich sein< bedeutet demnach so viel wie >eine Antwort schul-
dig sein< und >sich verantworten« so viel wie >jemandem Antwort ge-
ben«. Dies ist aber kein Appell an ein vollkommen autonomes Subjekt.
Die Griinde, die bei der Abfrage von Verantwortung zur Sprache kom-
men, liegen nicht im Individuum alleine, sondern Nida-Riimelin (2011)
zufolge in einer strukturellen Rationalitit. Diese stelle sich als ein Netz
von Begrundungsspielen dar, mittels derer Verantwortung im jeweiligen
gesellschaftlichen Zusammenhang verhandelt, akzeptiert oder zurtickge-
wiesen wird. Innerhalb dieser Begrindungsspiele existieren immer auch
spezifische Erklarungen dartber, was den kooperativen Charakter der je-
weiligen Praktiken konstituiert. Diese Erklarungen sind Aufforderungen,
nicht egoistisch eigenniitzige Ziele zu verfolgen, sondern seine Eigenin-
teressen hinter der Erreichung des gemeinsamen Zieles zuriickzustellen:

8o

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTLICHKEITEN UND DIE SOZIALE KODIERUNG

»Jeder einzelne triagt dann eine Verantwortung fiir diese kollektive ko-
operative Praxis. Diese Verantwortung ldsst sich nicht herunterbrechen
auf die Folgenabschitzung des eigenen Tuns« (ebd.: 123). Dies gelte in
ganz unterschiedlichen sozialen Zusammenhingen. So kénne man bei-
spielsweise seine Mitverantwortung fiir die Regierungsiibernahme einer
autoritativen Partei nicht zuriickweisen, wenn man diese gewahlt hat —
und sei das nur als Protestwidhler. Auch wenn die Stimme des Einzelnen
keineswegs den Ausschlag gegeben haben mag, so erwartet es doch die
demokratische Idee, dass man nach seiner Uberzeugung wihlt. Entspre-
chend habe man Nida-Riimelin zufolge seine Stimme dem Autoritaris-
mus gegeben. Derartige rationale Begriindungszusammenhinge wurden
die giiltigen von den ungiiltigen, die akzeptablen von den nicht-akzep-
tablen Griinden trennen und sich in allen Lebensbereichen und -stilen
nachweisen lassen.

Obwohl auf gesellschaftlichen Positionen immer nur Einzelperso-
nen mit entsprechender Verantwortlichkeit betraut werden konnen,
bleibt Verantwortung aber nicht auf den tatsachlichen konkreten Ein-
flussbereich dieser Einzelpersonen beschrinkt. Verantwortung ist sozi-
al kodiert, denn von Personen, die derartige Verantwortlichkeiten tiber-
nehmen, werden in der Regel auch bestimmte Kompetenzen erwartet.
Darunter zdhlen kognitive, kommunikative und moralische Fahigkei-
ten (Kaufmann 1995: 88ff.). Kognitive Fibigkeiten werden in der Regel
tiber entsprechende Ausbildungsginge oder spezielle innerbetriebliche
Qualifizierungsmafinahmen abgepriift und ausgebildet. Das Weiterler-
nen der Verantwortungspersonen wird mittels hierarchischer Systeme
von Karrierestufen honoriert. Kommunikative Fibigkeiten sind erfor-
derlich, da verantwortungsvolle Handlungsfelder hdaufig im Schnittfeld
vieler unterschiedlicher Meinungen und Positionen liegen und deswe-
gen auch entsprechend konflikttrachtig sein konnen. Es ist also wich-
tig, dass eine mit Verantwortung betraute Person ihre Entscheidungen
und ihr Handeln iiberzeugend darzustellen weifs. Ebenso muss sie kri-
tikfahig sein und andere Meinungen reflektieren und respektieren kon-
nen. Zu den moralischen Fibigkeiten gehort schliefSlich auch die Bereit-
schaft, die Regeln des Handlungsbereiches einzuhalten und auch dessen
grundlegende Werte, zumindest weitgehend, zu teilen. Im Konfliktfall
miussen die Verantwortungstragenden auch ihre personlichen Interessen
dem Verantwortungsbereich unterstellen. Verantwortlichkeit stellt sich
demnach als Verantwortung vor den Aufgaben einer gesellschaftlichen
Position dar, beispielsweise in der Politik, oder als Verantwortung vor
einer Institution als Arbeitgeber oder einem Auftraggeber.

In diesem Sinne kann auch zwischen Aufgaben- und Rechenschafts-
verantwortung unterschieden werden, wobei erste zukunftsorientiert
bestimmten Rollen, Funktionen und Amtern zukommt, bezieht zwei-
te sich auf bereits vollzogene Handlungen. In diesem Sinne vertritt Eva

81

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

Buddeberg (2011) einen diskurstheoretischen Begriff von Verantwor-
tung. Ahnlich wie Nida-Riimelin beschrinkt auch sie Verantwortung auf
begriindetes Handeln und versteht sie als auf rational oder sprachlich ex-
plizierbaren Griinden fufsend. Demnach wird mit jeglichem Handeln der
Anspruch verbunden, dass es auch gerechtfertigt werden kann und dieser
Anspruch auf Nachfrage auch eingelost wird. In diesem Sinne werden
bestimmte Aufgaben- und Verantwortungsbereiche auch durch expli-
zite Regelwerke reglementiert, etwa StraSenverkehr durch Verkehrsre-
geln, die Betreuung von Kindern durch padagogische Ziele oder hand-
werkliche Leistungen durch Gewihrleistungsanspriiche. Dies geschieht,
um einmal erreichte Standards nachhaltig zu sichern, erwiinschte Folgen
wiederholbar zu machen und um schidliche Verhaltensweisen zu unter-
binden. Erfahrungen werden tradiert damit nicht jede Einzelperson alle
erdenklichen Fehler erst einmal selbst machen muss. Entsprechend wer-
den Ausbildungsginge etabliert, um Individuen kompetent zu schulen
und die notwendigen Qualifikationen zu priifen. Fachbezogenes Wissen,
professionelle Verhaltensstandards, definierte Anforderungen und Leis-
tungsprofile sollen helfen, die Gefahr unerwinschter Ereignisse im Sin-
ne kooperativer Verantwortung zu minimieren.

Regulierung und Biirokratisierung

Die Betonung von Verantwortung zieht also ganz natiirlich eine zuneh-
mende Regulierung und Biirokratisierung aller Praxisbereiche nach sich,
die paradoxerweise wiederum das Gegenteil von Eigen- oder Selbstver-
antwortung gewdhrleistet. In ihrer Funktionsweise widersprechen sie der
Idee, dass jede Einzelperson, aus ihrer personlichen Erkenntnisfahigkeit
heraus, die jeweils situationsbezogen besten Entscheidungen treffen soll.
Regulierung und Biuirokratisierung beschrinken das Handeln, um un-
erwinschtes Verhalten zu vermeiden. Dariiber hinaus sollen sie der In-
stitution und der Verantwortungsperson auch Rechtssicherheit im Falle
eines Ungliicks oder einer Klage garantieren. Im ungiinstigsten Fall ver-
liert eine Aufgabe durch Regulierung aber den Charakter einer verant-
wortungsvollen Tatigkeit und es besteht die Gefahr, dass die Einhaltung
der Regeln zum Hauptaugenmerk wird. Dies widerspricht aber dem, was
wir in diesem Kapitel zunehmend als Verantwortung erkennen:

» Verantwortungsvolle Aufgaben sind dem Allgemeinverstandnis nach sol-
che, bei denen eine blofle Pflichterfiillung nicht geniigt. [...] >Verantwor-
tungsvolle Aufgaben« sind Aufgaben, deren Losung typischerweise nicht
im voraus feststeht, sondern ein charakteristisches Moment der Eigen-
standigkeit, einen Handlungsspielraum auf Seiten des Verantwortungs-
tragers voraussetzt, den er durch spezifische Qualititen seiner eigenen
Person »ausfillen< mufS.« (Kaufmann 1995: 82 mit Bezug auf Picht 1969)

82

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

Zur Erfullung verantwortungsvoller Aufgaben wird am besten flexibel
und sachorientiert vorgegangen. Am effektivsten werden sie erledigt, in-
dem eine aktuelle Handlungsstrategie am jeweils vorliegenden Gegen-
stand ausgerichtet wird. Je mehr aber der Gestaltungsspielraum einer
Stellung schwindet, desto mehr reduziert sich die Verantwortung fiir
den kooperativen Nutzen oder fur die Klientel, die von der Position be-
dient werden sollte. Von der Verantwortungsperson wird hauptsachlich
erwartet die Funktionsweise ihrer Position zu erhalten. Aus der Zustin-
digkeit fur die Erfullung einer Aufgabe wird die Zustiandigkeit fir ein
formales Amt. Unter derartigen Voraussetzungen kann sich eine >Dia-
lektik der Herrschaft« entfalten (Picht 1969: 338), in der Zustandigkeit
Gefahr lduft, rein als Regentschaft tiber einen Aufgabenbereich verstan-
den zu werden. Verantwortung rein in einem gesellschaftlichen AufSeren
zu verorten, im Diskurs (Buddeberg 2011) oder einer strukturellen Ra-
tionalitit (Nida-Riimelin 2011), beinhaltet demnach ebenfalls eine Ver-
kiimmerung des Verantwortungsbegriffs.

2.5 Die performative Beziehungshaftigkeit
von Verantwortung

Verantwortung kann, wie gezeigt wurde, weder auf eine normative
Selbstverpflichtung des Subjektes noch auf Begriindungsspiele, Diskur-
se, institutionelle Haftung oder dienstliche Pflichterfuillung innerhalb ei-
nes Verantwortungsbereiches reduziert werden. Wihrend die erste Auf-
fassung die menschliche Freiheit uberzeichnet, iiberbetont die zweite die
strukturelle Fremdbestimmung. Umfassende Eigenverantwortung kann
keinem Individuum abverlangt werden. Genauso wenig aber erschopft
sich Verantwortung ausschliefSlich in strukturellen Gegebenheiten. Es
muss also tiefergehend analysiert werden, unter welchen Bedingungen
sich Verantwortung tiberhaupt konstituiert.

Nicht all unser Tun wird auch tatsachlich auf Verantwortung hin be-
fragt. »Ein Zug entgleist, und alsbald stellt sich die Frage: Wer ist dafiir
verantwortlich? Das Entgleisen des Zuges ist keine moralische Hand-
lung« (Picht 1969: 325). Die Frage nach der Verantwortung geht in
diesem Falle nicht etwa vom Handlungssubjekt aus, sondern vom Ge-
schehen. Verantwortung im Sinne einer Rechenschaftspflicht taucht
uiberhaupt nur dann auf, wenn es einen konkreten Anlass gibt, Taten
oder die Folgen von Handlungen einer Bewertung zu unterziehen. Zwar
ist der Tater »immer ihr Urheber, aber dies allein 1af8t die Frage nach
seiner Verantwortung gar nicht auftauchen« (Ingarden 1970: 15). Es
kommt entscheidend darauf an, wie sich die Ereignisse entwickeln. Ver-
antwortung hat eine performative Dimension. Nur im Einzelfall kann

83

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

gefragt werden, was ursachlich fiir das Entgleisen des Zuges war. Bei der
sprichwortlichen »>Verkettung ungliicklicher Umstande« entstehen Un-
falle aus Ereignissen und Handlungen, die einzeln fiir sich genommen
wenig problematisch sind, die aber in ihrer sequenziellen Abfolge das
Ungliick herbeifithren. So kann ein externes Ereignis auf den gesam-
ten Arbeitszusammenhang einwirken und obwohl jede und jeder Ein-
zelne seinen Beitrag verantwortungsbewusst leistet, wird die spezielle
Besonderheit der Situation nicht erkannt, die Effekte addieren sich und
es kommt zu einem Ungliick. Soll nun die Verantwortung der einzelnen
Beteiligten bemessen werden, muss hinterfragt werden, welche indivi-
duellen Freiheitsgrade die Personen hatten, die Ereignisse des grofSeren
sozialen Zusammenhangs auf ihr eigene Weise zu gestalten oder zu be-
einflussen. Der individuelle Umgang mit der Verantwortung sollte also
ndher betrachtet werden.

Verantwortung und Vertrauen

Wenn sich verantwortungsvolle Titigkeiten also durch eine gewisse Un-
bestimmtheit der zu erfillenden Tatigkeiten auszeichnen, wie kann dann
der Einzelne dieses spezifische Mehr, diesen Bedeutungsiiberschuss ge-
genuber der reinen Pflichterfullung gewihrleisten? Wie kann er sich ei-
nen derartigen, mit dieser Vorstellung von Verantwortung benannten,
jedoch weitgehend unbestimmten, hoheren Anspruch zu eigen machen?
Der mit dieser Idee von Verantwortung verbundene Anspruch korreliert
mit dem Vertrauen, das in eine Person gesetzt wird, wenn ihr eine Auf-
gabe iibertragen wird. Die Ubernahme von Verantwortung schlief3t also
gleichzeitig das notwendige Vertrauen ein, diese Aufgabe angemessen zu
erfiillen. Gerade weil eine verantwortungsvolle Tatigkeit beztglich ih-
res konkreten Inhaltes, der konkreten Schritte der Umsetzung sowie der
zu erzeugenden Ergebnisse nur teilweise absehbar ist, benotigt die Per-
son, die diese Verantwortung tibernehmen soll, Vertrauen im Sinne eines
Handlungsspielraumes. Mit der Gewihrung dieses Handlungsspielrau-
mes kann sie ein Vorgehen entwickeln, fiir das es bisher keine eindeutigen
Regeln oder Handlungsanweisungen gibt oder geben kann. Ohne diesen
Vertrauensvorschuss wire Verantwortungsiibernahme also schlicht nicht
moglich: Verantwortung bedarf eines Vertrauensverhaltnisses.

In sozialen Kontexten der Verantwortungsiibernahme wird eine be-
sondere Beziechungsweise etabliert. Einer Arztin bringen wir insofern Ver-
trauen entgegen, als dass wir von ihr eine Behandlung nach bestem Wis-
sen erwarten. In der Regel hat sie dabei die Hoheit tiber dieses Wissen.
Als Patientin begeben wir uns damit in ein asymmetrisches Verhiltnis.
Wir erwarten aber auch, dass wir als ein individueller Mensch behandelt
werden. Wir erwarten, dass die Arztin unsere Leiden ernst nimmt und

84

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

selbst dann noch nach einer Ursache sucht, wenn sie schon alle gangigen
Erklirungen ausgeschlossen hat. Auflerdem erwarten wir, dass die Arz-
tin eine Krankheit erkennt, selbst wenn es keine dringlichen Anzeichen
gibt, in unserem speziellen Fall aber eher unauffillige Parameter in Zu-
sammenhang mit unseren individuellen Voraussetzungen und speziellen
Lebensumstinden auf eine Krankheit hindeuten. Die Arztin schitzt ihre
Patientinnen und Patienten aber nicht nur beziiglich des Gesundheitszu-
standes ein, sondern auch beziiglich deren Haltung ihrer fachlichen Au-
toritit gegeniiber. Verhalten wir uns der Arztin gegeniiber beispielsweise
skeptisch und kontrollierend, erreichen wir sehr wahrscheinlich das Ge-
genteil dessen, was wir damit bezwecken wollen. So eine Haltung konn-
ten wir beispielsweise dann entwickeln, wenn wir uns das medizinische
Wissen als eine harte Naturwissenschaft mit eineindeutigen Wahrheiten
vorstellen. Dann sind wir vielleicht davon tiberzeugt, dass jede Informa-
tion, die wir selbststindig recherchieren, zur gemeinsamen Wahrheitsfin-
dung beitrigt. Wir werden aber sicherlich enttiuscht, wenn wir erwar-
ten, dass die Arztin uns dadurch eine bessere individuelle Behandlung
zuteilwerden ldsst. Sehr wahrscheinlich wird sie uns nicht mehr als ihre
grundlegende Pflichterfiillung entgegenbringen. Sie tut dies dann aber
nicht aus verletzter Eitelkeit, sondern um ihrer Rechtssicherheit willen.
Sie wird annehmen, dass wir im Fall des Scheiterns einer Behandlung
ebenso emsig versuchen werden, ihr einen Fehler nachzuweisen. Sie wird
mit ihrer Behandlung nicht tiber die verbrieften giangigen Standards hi-
nausgehen, um im Falle eines unvorhergesehenen Zwischenfalles keine
Klage fiirchten zu miissen. Um erkennen zu kénnen, warum wir das von
ihrer Seite notwendige Vertrauen verspielt haben, miissen wir uns ver-
gegenwartigen, dass auch medizinisches Wissen weniger eindeutig und
standardisiert ist, als vielfach angenommen wird. Viele Symptome sind
keineswegs eindeutig und viele Standardmethoden oder Medikamen-
te sind auch nicht fir alle erdenklichen Patientengruppen untersucht
und getestet worden. Im Zweifelsfall wird sich fiir jede beliebige Uber-
zeugung auch eine entsprechende Quelle finden. Fiir eine individuelle
Behandlung miissen Arztinnen und Arzte unter Umstinden auch iiber
Standardannahmen hinausgehen und individuelle Behandlungen ohne
Erfolgsgarantie ausprobieren. Mit fast allen Therapieformen sind immer
auch gewisse Gefahren und Unsicherheiten verbunden. Streng genom-
men ist jede Therapie eine Einflussnahme auf den korperlichen Zustand
einer Patientin oder eines Patienten und Nebenwirkungen gefahrden ent-
sprechend die Unversehrtheit des Korpers. Bei fehlendem Vertrauensver-
hiltnis fiirchten Arztinnen und Arzte zu Recht Regressanspriiche in Fil-
len, in denen eine Behandlung nicht vollstindig und unmittelbar zum
Wohlbefinden einer Patientin oder eines Patienten beitrdgt. Im gericht-
lichen Streitfall kénnen Arztinnen und Arzte ihre Mafinahmen letztlich
nur durch den Verweis auf standardisierte Therapien rechtfertigen, die

85

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

im Zweifelsfall aber paradoxer Weise keine individualisierte Behandlung
erméglichen. Im Einzelfall sind es also immer Patientin und Arztin ge-
meinsam, die eine spezifische Verantwortlichkeit konstituieren, und zwar
in genau der individuellen Art und Weise, wie sie ein Vertrauensverhalt-
nis zueinander entwickeln. Durch ihre Beziehung bringen beide gemein-
sam diese Verantwortlichkeit hervor.

Mebr als die Summe der Beteiligten

Beziehungen resultieren aus aufeinander bezogenen Interaktionen zwi-
schen Einzelpersonen. Dabei bleiben die Ergebnisse aller Einzeltaten un-
ausloschlich im Gedachtnis der Beziehung erhalten. Was einmal getan
oder gesagt wurde kann nicht ungeschehen gemacht werden. Stellen wir
uns eine Person vor, die eine andere Person massiv schadigt, etwa eine
Autofahrerin, die unverschuldet eine Person totet oder schwer schadigt.
Unabhingig von der empfundenen Schuld oder Scham der Autofahrerin
stellt die Schwere der Schiadigung eine besondere Beziehung zwischen
dem Opfer, den Angehorigen des Opfers und der Taterin her. Das Ge-
schehene wird zukunftig keine unbefangene Begegnung zwischen den
Beteiligten mehr zulassen. Verantwortung ist also nicht nur ein morali-
sches Empfinden, sondern sie konstituiert sich mafsgeblich im Vollzug ei-
nes Geschehens. Sie bleibt in ihrem Wert oder Unwert tiber die Ereignisse
hinaus erhalten (vgl. auch Ingarden 1970). Auf diese Weise sind Bezie-
hungen mehr als die beteiligten Einzelpersonen. In ihrer Geschichtlich-
keit entwickeln sie eine Pfadtrigheit, die tiber die unmittelbaren Ent-
scheidungen der Einzelpersonen hinausgeht und die die Einzelpersonen
bei allen zukiinftigen Unternehmungen mitdenken miissen. Auch miis-
sen sie sich auf die Pfadabhingigkeit einer Beziehung beziehen, wenn sie
den Charakter einer Beziehung verdndern wollen. Inwiefern eine Person
nun Verantwortung fiir den sozialen Zusammenhang, in dem sie steht,
ibernimmt, bemisst sich in zwei beziehungshaften Dimensionen. Die
eine betrifft das Verhiltnis der Person zu anderen Menschen, die andere
beschriebt das Verhiltnis zum eigenen Selbst.

Erstens konkretisiert sich Verantwortung in einem gegebenen sozi-
alen Zusammenhang genau dann, wenn der spezifische Charakter der
Beziehungen der Einzelpersonen im konkreten Kontext einer Serie von
Ergebnissen thematisiert wird. Wird die Beziehungsebene thematisiert,
dann wird nach den konkreten Auswirkungen bestimmter Handlungs-
weisen einer Person auf eine andere Person gefragt. Verantwortung ist
konkreter Ausdruck der Interaktion individueller sozialer Akteure, die
einander gegenuber Erwartungen ausbilden und sich gegenseitig Ver-
pflichtungen zuschreiben, oder anders gesagt, die sich in ihren Subjek-
tivititen gegenseitig hervorbringen. Dies wird im folgenden Kapitel als

86

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

Transaktion beschrieben werden. Ahnlich wie Vertragspartner im Ver-
trag gegenseitige Pflichten, Anspriiche und Rechte explizit kodifizieren,
so findet das implizit in allen Beziehungen statt. Auch wenn sich Rechts-
anwiltinnen noch so sehr darum bemiihen: in Vertragen konnen nie-
mals alle gegenseitigen Erwartungen expliziert werden. Es besteht also
— tiber die Pflicht zur Einhaltung des Vertrages hinaus — eine Verantwor-
tung auch die weiteren impliziten Erwartungen des Partners zu respek-
tieren. Die Tatsache, dass nicht alle Anspriiche explizit festgelegt sind,
bedeutet keineswegs, dass keine weiteren Erwartungen bestehen wiirden.
Dariiber sind sich die Beteiligten in der Regel auch im Klaren. So sind
etwa Ehepartner dafiir verantwortlich, dass sie sich gegenseitig der tie-
feren Erwartungen und Anspruchshaltung des anderen versichern. Um
ihr Ehegeluibde, einander zu lieben und zu ehren, nachhaltig erfullen zu
konnen, miissen sie auch Veranderungen in diesen Haltungen wahrneh-
men. Ebenso iibernehmen Lehrerinnen und Lehrer Verantwortung fiir
Lernende besser, wenn sie nicht nur die Vermittlung von Lehrinhalten
im Blick haben, sondern auch andere, eventuell auch individuelle Erwar-
tungen ihrer Schiilerinnen und Schiiler, beispielsweise den Wunsch nach
abwechslungsreichem, interessantem Unterricht. Auch werden Lehrerin-
nen und Lehrer von Schiilerinnen und Schiilern motiviert, die sich ak-
tiv auf den Unterricht einlassen. Konkrete Verantwortlichkeit ergibt sich
demnach als reziproke Anerkennung von Erwartungen in gelebten Bezie-
hungsweisen. Einem fremden Menschen nicht die volle Wahrheit zu sa-
gen, ist in einem ganz anderen Maf§ verantwortlich oder unverantwort-
lich, als das unter Ehepartnern der Fall ist. Uber was Ehepartner sich
Rechenschaft ablegen sollten, muss wiederum in der konkreten Einzel-
beziehung bestimmt werden. Verantwortung wird durch Beurteilung in
die Welt gebracht, die immer vor dem Hintergrund der Geschehnisse und
der konkreten Beziehung der Beteiligten stattfindet.

Verantwortung findet dariiber hinaus immer auch in der Selbstreflexi-
on statt. Stellen wir uns noch einmal die Autofahrerin vor, die vollkom-
men unverschuldet einen Menschen im Straflenverkehr totet. Nehmen
wir an, sie hatte sich an alle Regeln gehalten und sei nach MafSgabe al-
ler méglichen Uberlegungen verantwortungsvoll gefahren. In jedem Fall
wird sie mit ihrem personlichen Gefiihl von Verantwortung konfrontiert
sein. Selbst wenn sie in gerichtlichen Prozessen oder von ihren Freunden
und Bekannten von allen Vorwturfen freigesprochen wird, so zeigen Er-
fahrungen aus der Psychotraumatologie, dass viele Menschen sich, selbst
bei nachgewiesener Unschuld, weiterhin Schuld beimessen. Die Autofah-
rerin wird sich beispielsweise fragen, ob sie nicht doch hitte vorsichti-
ger sein konnen, ob sie auch tatsichlich offen genug war, um alle mog-
lichen Vorzeichen wahrzunehmen. In welchem Mafle eine Person sich
auf diese Weise selbst Vorwiirfe macht, ist von individuellen Vorausset-
zungen abhingig.

87

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

2.6 Person, Personlichkeit und Personalitat

Mit diesen beiden Dimensionen der Verantwortung, die sich in den Be-
ziehungen eines Menschen zu anderen Menschen und seinem Verhaltnis
zu sich selbst ausdriickt, kommen wir dem nahe, was Personlichkeit und
Personalitat genannt wird (Kap. 3.7). Personlichkeit beschreibt die je-
weiligen Verhaltensdispositionen einer Person wihrend Personalitit zu-
dem auch noch die Entwicklung des individuellen Lebens einer Einzel-
person, also auch deren Lebensgeschichte und gesellschaftliche Stellung,
fasst. Personalitit wird, wie noch gezeigt werden wird (Kap. 3.5), kultur-
ubergreifend thematisiert, die hier gefithrte Debatte ist also nicht auf den
modern-christlichen Kulturkreis beschrinkt. Kulturelle Voraussetzungen
wirken zwar verstirkend oder mildernd auf Personlichkeitsmerkmale
und auch auf Faktoren wie Scham-, Schuld- oder Verantwortungsgefiih-
le, sie konstituieren diese aber nicht. Ebenfalls wird noch gezeigt wer-
den, dass es im Bereich von Personlichkeitsstorungen auch Menschen
gibt, die iiberhaupt keine oder nur in vermindertem MafSe Schuldge-
fithle empfinden konnen und gefragt, ob sie deswegen iiberhaupt in der
Lage sind, Verantwortung zu iibernehmen (Kap. 3.7). Subjektive Emp-
findungen von Verantwortung und Schuld sind zwar keine objektivierba-
ren Groflen, es kann aber versuchsweise die These erhoben werden, dass
Menschen ihrer Personlichkeit entsprechend mehr oder weniger Verant-
wortung empfinden und entsprechend individuell auch spezifische For-
men der Verantwortung tibernehmen wollen und konnen.

Personlichkeit und Verantwortung

Die meisten Menschen sind darin bestrebt personlich Verantwortung zu
iibernehmen (Mounk 2017b). Sie wollen ihr Schicksal selbst in die Hand
nehmen und sich um andere kiimmern. Sie wollen ihr eigenes Leben ge-
stalten und es mit dem Wohlergehen anderer oder mit etwas, das grofler
ist als sie selbst, verbinden. Eine von Carol Gilligan (1988[1982]: 32)
interviewte Person beschreibt das als ein »sehr starkes Gefuhl der Ver-
antwortung gegeniiber der Welt«. Dariiber hinaus findet sich ein intrin-
sischer Impuls zur kritischen Selbstbefragung. Menschen sorgen sich, wie
es eine andere Person ausdrickt, um »die Moglichkeit des Versaumnis-
ses, dass man anderen nicht hilft« (ebd.: 33). Mit ihrer Forschung tritt
Gilligan der bis dato mannlich dominierten intellektualistischen Lehr-
meinung entgegen, der zufolge sich Moralitit vor allem in der Fihigkeit
zur rationalen Begriindung des eigenen Handelns verwirklicht. Diese
Einschitzung wurde prominent von der Diskursethik vertreten und geht
auf die entwicklungspsychologische Forschung von Lawrence Kohlberg
zuriick. Demnach entwickelt sich die moralische Urteilsfahigkeit eines

88

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSON, PERSONLICHKEIT UND PERSONALITAT

Menschen in Stufen. Kohlberg entwickelte seine Theorie anhand von
Langzeitstudien mit vorwiegend mannlichen Probanden, die im Lau-
fe ihres Lebens zunehmend lernten, moralische Dilemmata bezugneh-
mend auf abstrakte moralische Prinzipien zu diskutieren. Gilligan zufol-
ge driickt sich in dieser Vorstellung die Sorge aus, die Menschen konnten
sich gegenseitig in ihren unverduflerlichen Grundrechten beschneiden.
Ein Verstandnis dieser Grundrechte und die Fahigkeit zur rationalen Be-
grindung des eigenen Verhaltens in Bezug auf diese Grundrechte wird
entsprechend als hochste Stufe der Moralentwicklung angesehen. Die-
ser klassische entwicklungspsychologische Reifebegriff erhebt die Refle-
xionstiefe des Moralverstindnisses einer Person zum Ideal, bezieht sich
also implizit auf die Geistesgeschichte der Aufklarung.

Gilligan* beschreibt eine alternative kontextbezogene Art des mora-
lischen Urteilens. Dabei ist weniger die rationale Begriindung des Han-
delns wichtig, als vielmehr das Gelingen sozialer Beziehungen und die
Wahrnehmung der Interdependenzen zwischen den beteiligten Einzelper-
sonen. Gilligans alternativer Reifebegriff stellt Fursorge im Sinne einer
Verantwortungstiibernahme fiir den unmittelbaren Lebenszusammen-
hang in den Mittelpunkt. Demnach entwickelt sich Verantwortung aus
der Erfahrung der unhintergehbaren Beziehungshaftigkeit des mensch-
lichen Lebens und gipfelt in der Mahnung an sich selbst, anderen gegen-
uber umsichtig, aufgeschlossen und vorsichtig zu sein.

Das der Mensch als soziales Wesen notwendig in soziale Gemeinschaft
eingebunden ist, beschreibt auch die Philosophie der Person. Dabei ist
Personsein nur durch Beziehung zu anderen méoglich und Verantwortung
nicht denkbar, ohne dass sich Menschen untereinander gegenseitig als
Personen anerkennen (Kap. 3.5). Auf diese Weise ldsst sich Verantwor-
tung als das tragende Netz der sozialen Praxis darstellen. Sie erscheint
als ein jeder menschlichen Begegnung innewohnendes Versprechen, sich
gegenseitig zu achten. In dieser Beziehungshaftigkeit ist Verantwortung
etwas aufSerhalb des Individuums Erscheinendes, in dem Sinne, als dass

2 Ich lose Carol Gilligans Werk hier bewusst aus dem Genderkontext, nicht
weil ich diesen nicht auch als wichtig erachte, sondern weil sie selbst sagt:
»Die andere Stimme, die ich zum Ausdruck bringe, ist nicht an ein Ge-
schlecht gebunden« (1988[1982]: 10). Gilligan setzt zwar bei der entwick-
lungspsychologischen Ausklammerung der Frauen an, es liegt ihr aber fern,
eine Dichotomie oder gar einen Bewertungskampf darum fiihren zu wollen,
welche Moralentwicklung nun besser sei, die mannliche oder die weibliche.
Sie versteht die klassische mannlich dominierte Entwicklungspsychologie
eher als zu sehr auf den Fokus einer rational begriindeten Rechte-Konzep-
tion der Moral fixiert, der sie einen alternativen Reifebegriff, basierend auf
einer Verantwortungskonzeption der Moral, zur Seite stellt. In diesem Sin-
ne versucht Gilligan durch ihre Arbeit »eine umfassendere Sichtweise des
Lebens beider Geschlechter zu gewinnen« (ebd.. 12).

89

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

sich die Folgen einer Tat und die damit eventuell ausgelosten Leidenser-
fahrungen anderer dem Individuum nicht zwingend unmittelbar erschlie-
Ben. Verantwortung zu iibernehmen erfordert demnach Aufmerksam-
keit. Will eine Person verantwortlich sein, dann darf sie sich auch einer
ehrlichen Beurteilung ihrer Selbst nicht verschliefSen. Manchmal treten
die Folgen unserer Handlungen erst ein, wenn wir langst weitergegangen
sind. Im Zweifelsfall muss also gezielt den Folgen der eigenen Handlun-
gen nachgespliirt und gefragt werden, was schlussendlich zuriickgelas-
sen wird. Verantwortung ist unermesslich, nicht weil sie als Verantwor-
tung vor Gott gedacht werden muss, sondern weil sie an den Grenzen
des eigenen Ichs den unerreichbaren Kosmos des anderen erkennen ldsst
(Lévinas 1998[1963]). Es ist eine Frage danach, ob ich mich von einem
Gegentuber affizieren lasse, ob ich achtsam der Verbindung zu ihm nach-
spiire. Dartiber hinaus beschwort Verantwortung auch die Achtsamkeit
gegenuber dem eigenen unergriindlichen Selbst, den emotionalen Bewe-
gungen in einem selbst, die weitgehend unkontrolliert stattfinden.

Die Art und Weise, wie eine Person diese doppelte Beziehungshaftig-
keit zu anderen und sich selbst lebt, wird als Personlichkeit bezeichnet.
Diese Dimension deutet Nida-Riimelin (2011) an, wenn er nicht nur
Handlungen, sondern auch personliche Haltungen und Einstellungen der
Verantwortung zurechnet. So benennt er explizit den Sitz der Verantwor-
tung in der Personlichkeit eines Menschen, fithrt das aber nur allgemein
auf die Verpflichtung zur Begriindung des eigenen Tuns, also auf Delibe-
ration im Sinne einer rationalen Verhandlung von Griinden zuriick. Aus
Ursachen, die Nida-Riimelin nicht weiter untersucht, wird eine indivi-
duelle Person von einigen Griinden eher affiziert als von anderen: einem
individuellen Menschen erscheinen einige Begriindungen angemessener
als andere. Ebenso ist sich Banzhaf (2002: 185) bewusst, dass das ge-
sellschaftliche Netz der Verantwortung, so wie er es sich vorstellt, nicht
automatisch triagt, denn es bedarf — und an dem Punkt schliefSt er lei-
der seine Betrachtung — der » Ausbildung einer verantwortlichen Grund-
haltung«.

Im nichsten Kapitel wird diese Spur aufgenommen und die Frage ge-
stellt, wie sich Verantwortung in der Herausbildung einer individuellen
Personlichkeit begrundet. Personlichkeit bezieht sich auf die eminente
Individualitit eines jeden einzelnen Menschen. Im Gegensatz zur Iden-
titat bestimmt sie aber nicht das >Was« eine Person ist, sondern vor al-
lem das >Wie« sie sich sozial verhilt. Personlichkeit ist mafSgeblich die
Art und Weise, wie Personen Beziehungen ausbilden. Die eigene Person-
lichkeit aber entzieht sich der direkten Kontrolle. Sie ist das, was jedem
Menschen als das ungebindigte Selbst, manchmal auch als ein innerer
Gegner, erscheint. Welche Einflussfaktoren sich auf Personlichkeitsbil-
dung auswirken und wie sich dabei ein individueller Wille zur Verant-
wortung manifestiert, wird im folgenden Kapitel umfassend beschrieben.

90

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSON, PERSONLICHKEIT UND PERSONALITAT

An dieser Stelle sollen jedoch zunichst weitere Dimensionen von Verant-
wortung betrachtet werden.

Die personale Dimension von Verantwortung

Georg Picht betont zwei Beziige, die eine Person ausbildet, einen in die
Natur und einen in die Geschichte. Die Verantwortung vor der Natur
entspricht einer Verpflichtung zum sorgsamen Umgang mit der Umwelt.
Die Verantwortung vor der Geschichte aber kniipft Picht an die Struk-
tur der Geschehnisse eines grofSeren zeitlichen Zusammenhangs. Dem-
nach gibt es in der Geschichte Ereignisse, »die dem gesamten Schicksal
einer Volkergemeinschaft oder eines Kulturkreises eine neue Wendung
geben und damit auch den Sinn der bisherigen Geschichte verandern.
Wer fuir ein solches Ereignis verantwortlich ist, der tragt damit eine Ver-
antwortung vor der Geschichte, und zwar vor der vergangenen wie vor
der zukuinftigen Geschichte« (Picht 1969: 329). In den 1960er Jahren
war dieser Verweis vor allem als ein Aufruf zur Aufarbeitung der NS-
Vergangenheit zu lesen, er ldsst sich aber auch umfassender verstehen.
Adolf Hitler und Josef Stalin werden fiir die Massenmorde ihrer totali-
taren Systeme verantwortlich gemacht, ebenso wie Personlichkeiten wie
Mahatma Ghandi oder Mutter Teresa fiir ihre humanitiren Verdienste
geehrt werden. Man zeugt diesen Personen aber nicht nur Verachtung
oder Anerkennung fur ihre Taten, sondern erhebt sie zudem auch in
eine Stellvertreterposition fiir das, was tiber ihre Taten hinausgeht. So
wurde Hitler zum Sinnbild fir unmenschliche Grausamkeit und Mutter
Teresa fur selbstlose Nichstenliebe. Damit wird darauf verwiesen, dass
diese Personen anderen Menschen »ein Beispiel geben« und impliziert,
dass auch die Taten derjenigen betrachtet werden sollten, die durch die-
se Personlichkeiten zu weiteren Taten animiert wurden. Heute gibt es
sowohl Neonazismus wie auch humanitire Hilfe. Die genannten Per-
sonen haben in ihrem zeitgeschichtlichen Kontext zukunftswirksame
Beziehungsweisen entwickelt. Im Gegensatz zu obigen Beispielen ist es
sicherlich wesentlich streitbarer, inwiefern Karl Marx fur die Grausam-
keiten des real existierenden Kommunismus verantwortlich gemacht
werden kann oder Adam Smith fir die Folgen des neoliberalen Kapita-
lismus mafsgeblich war. Derartige Fragen nach der Verantwortung von
Einzelpersonen fiir einen grofleren zeitgeschichtlichen Zusammenhang
werden tatsichlich immer wieder hergestellt. In jingerer Vergangenheit
etwa im Falle der Ermordung von Walter Lubke und den zunehmenden
Bedrohungen von Kommunalpolitikerinnen und -politikern, welche mit
der zunehmenden Hasskriminalitdt im Internet in Verbindung gebracht
werden. Diese Ereignisse werden auch im Hinblick auf die Mitverant-
wortung populistischer Politikerinnen und Politiker diskutiert, die in

91

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

ihren Reden entsprechend harsche Aussagen tiber politische Gegnerin-
nen und Gegner machen.

Prinzipiell erstreckt sich Verantwortlichkeit also tiber den gesamten
historisch-gesellschaftlichen Kontext, innerhalb dessen wohl jede Per-
son eine individuelle Sphire der Wirksambkeit besitzt. Diese hingt aber
nicht allein von ihr selbst ab, sondern wird auch vom zeitgeschichtlichen
Kontext mitbestimmt. Auf Fragen nach der historischen Wirkmachtig-
keit von Einzelpersonen konnen wohl niemals abschlieffende Antworten
erwartet werden. Dass sie dennoch gestellt werden verweist aber auf eine
besondere Dimension der Philosophie der Person. Neben der Personlich-
keit als eine Reihe von Verhaltensdispositionen gegeniiber sich selbst
und anderen wird Personalitit als eine Lebensleistung beschrieben, als
ein individueller Lebensweg an dessen Ende eine wie auch immer gear-
tete Errungenschaft steht, die einer Bewertung harrt. Es kann wohl an-
genommen werden, dass es keine Person gibt, die sich niemals die Frage
nach dem eigenen Beitrag am Weltgeschehen gestellt hat. Ein wesentli-
cher Aspekt von Verantwortungsiibernahme liegt wohl darin begriindet,
die eigene Position in verschiedenen gesellschaftlichen Kontexten zu re-
flektieren. » Wer diese Verantwortung ablehnen will, wer die bisherige
Geschichte vergifdt, der beraubt in genau dem gleichen Maf3e, in dem er
das tut, sich selbst der Moglichkeit, verantwortlich zu denken und zu
handeln« (Picht 1969: 329). Verantwortung zu tibernehmen, nicht nur
fuir sich selbst, sondern auch fiir die auf den eigenen Handlungen aufbau-
ende Taten anderer, fur vielleicht unerkannte Effekte des eigenen Han-
delns, fiir kausal den eigenen Taten nur unsicher zurechenbare Effekte
oder gar fir zukiinftige Wirkungen des eigenen Handelns, kann zurecht
nicht verbindlich eingefordert werden. Auch wenn niemand fiir derarti-
ge Wirkungszusammenhinge juristisch haftbar gemacht werden kann,
so entsteht doch ein Bediirfnis nach Bestimmung derartiger Verantwor-
tungszusammenhinge. Nicht selten kommen entsprechende Anschuldi-
gungen und Verantwortungszuweisungen aufs Tablett gesellschaftlicher
Aushandlung. Nicht selten sind diese Debatten hochgradig emotional
aufgeladen und haben entsprechend soziale Sprengkraft. Betrachtet man
sie in ihrer immanenten Beziehungshaftigkeit, dann besteht aber die
Hoffnung, dass sie durch Mediation effektiv vermittelt werden konnen.

2.7 Das Paradox der Verantwortung

Vorausgehend wurde der Verantwortungsbegriff derart entgrenzt, dass
er sich nun in unermessliche Weiten erstreckt, die der einzelne Handeln-
de niemals wird uberschauen konnen. Je weiterreichender wir die per-
formativen Effekte von Verantwortung fassen, desto mehr wird deutlich,

92

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

wie wenig wir Herr iiber Verantwortung sein konnen. Unsicherheiten
liegen nicht nur in der Abschitzung der jeweils aktuellen Handlungs-
bedingungen oder der eigenen Kompetenzen und Fihigkeiten. Auch die
Erwartungen unserer sozialen Partner sind kaum zu ergriinden. Sollten
wir vor dem Hintergrund dieser Unsicherheiten dann aber nicht in al-
len Alltagssituationen eine weit hohere Aufmerksamkeit aufbringen, als
wir das fiir gewohnlich tun? Oder sollten wir uns vielleicht genau davor
hiiten, weil eine gesteigerte Achtsamkeit eine unnatiirliche Anspannung
bewirkt, die ihrerseits wieder zu unerwiinschten Ereignisverldufen fiih-
ren kann? Konnen wir unserer situativen Wahrnehmung iiberhaupt ver-
trauen? Wie konnen wir iiberhaupt erkennen, wie andere uns wahrneh-
men? Konnen wir den Appellcharakter, den unser Handeln auf andere
austibt, uberhaupt bestimmen? Fiir wessen Taten wird uns einmal Ver-
antwortung zugeschrieben werden? Die Antwort auf diese Fragen kann
nur lauten, dass wir sie niemals werden abschiefSend beantworten kon-
nen. NaturgemifS kann eine Person in Momenten des Handelns niemals
all diese Verflechtungen tiberblicken. Je weiter wir also die Grenzen der
Verantwortung ziehen, desto dringlicher scheint die Frage zu werden, ob
wir bei all dieser Komplexitat iiberhaupt noch — und wenn ja wie — Ver-
antwortung bestimmen konnen.

Das Ich auf seinem Lebensweg durch die Gemeinschaft

Vielleicht hilft es erst einmal zu erkennen, dass unsere Wahl begrenzt
ist. In realen Situationen haben wir in der Regel immer nur eine be-
grenzte Auswahl an moglichen Handlungsoptionen und alle beinhalten
schon bestimmte Voraussetzungen fiir Verantwortung. In der Regel ste-
hen wir dabei vor dem Dilemma, dass wir uns mit der Wahl einer Option
gleichzeitig gegen eine andere oder mehrere andere entscheiden miissen.
Charles Taylor (1988) schligt versuchsweise vor, im Falle folgenreicher
Lebensentscheidungen ein stark wiblendes Subjekt anzunehmen. Mit
Rekurs auf Sartre erschliefit er Verantwortungsiibernahme als eine >radi-
kale Wahl, bei der es keinen Weg gibt, »um auf Grundlage von Vernunft
oder unter Berufung auf eine Art von iibergreifenden Erwagungen [...]
zu entscheiden« (ebd.: 29). Taylor versucht, diese Vorstellung der radi-
kalen Wahl als inkonsistent darzustellen. So konne man nur von »Wahl<
sprechen, wenn man sich auch tatsichlich auf Grundlage von Uberle-
gungen und Abwigungen entscheidet. Dann aber wire es keine >radika-
le« Wahl mehr. Anders wire es wiederum keine >Wahl¢, wenn die resul-
tierende Handlung nur ein reflexartiger Ausdruck von Praferenzen oder
ein kriterienloser unvermittelter Sprung ware. Damit kommt Taylor zu
dem Ergebnis, dass die radikale Freibeit des Existentialismus eine Illu-
sion sei. Ware sie moglich, dann wiirde sie eine »schreckliche Erfahrung

93

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

von Auflosung und Verlust« bedeuten, denn das »Versprechen des tota-
len Selbstbesitzes bedeutet in Wahrheit den totalen Selbstverlust« (ebd.:
38). Man wiirde dabei alle bis zu diesem Zeitpunkt erworbenen Be-
wertungsmafSstibe verlieren und gibe mit diesen Bewertungsmaf$stiben
gleichzeitig auch die eigene Identitat auf.

In diesem Gedanken zeigt sich das kommunitaristische Primat der Ge-
meinschaft. Die Gemeinschaft wird als einzige Moglichkeit der Identitats-
bildung aufgefasst. Wer die Werte der Gemeinschaft verletzt, der verliert
sich im Nichts. Dabei vergisst Taylor aber, dass eben diese Beschreibung
des >sich auflosenc treffend das Erleben einer Person beschreibt, die in
ein existenzielles moralisches Dilemma gerit. Auch innerhalb bestehen-
der Gemeinschaften entstehen Situationen, in denen grundlegende Wert-
mafSstabe unvereinbar gegeneinander abgewogen werden mussen. Rati-
onale Argumentationen erlauben dann keine Klirung und man kommt
nicht umhin in der ein oder anderen Art und Weise unmoralisch zu han-
deln. Vor diesem Hintergrund wirkt Taylors Haltung zutiefst intellektu-
alistisch. Taylor verkennt, dass Menschen manchen Situationen der sozi-
alen Praxis auch tatsichlich existenziell ausgeliefert sind. Die Erfahrung
absoluter Hilflosigkeit in der Fremdbestimmung durch dufSere Umstin-
de, insbesondere wenn diese mit Gewalt verbunden sind, wirkt trauma-
tisch und hat identititsdissoziierende Effekte. Solche Erfahrungen ent-
stehen in jeder Gemeinschaft, vielleicht sogar in besonderem MafSe in
Gemeinschaften, die besonders starke verbindliche Werte fiir sich rekla-
mieren. Aber nicht nur traumatisierende Situationen haben einen derar-
tigen Charakter. Viele Zukunfts-, Beziehungs- und Berufsentscheidungen
haben einen dhnlichen, wenn auch milderen >radikalen«< Charakter. Nicht
selten miissen wir uns an bestimmten Punkten unseres Lebens fiir einen
Weg und damit nicht selten zwischen widerstreitenden Werten, Bediirf-
nissen und Unwigbarkeiten entscheiden.

Wir mussen also den kommunitaristischen Gedanken des Vorrangs
eines gesellschaftlichen Wertesystems vor den individuellen Lebensent-
scheidungen schon allein deswegen zuriickweisen, weil auch innerhalb
eines etablierten Wertesystems immer soziale Situationen entstehen wer-
den, in denen sich WertmafSstibe konfligierend gegeniiberstehen. Eine
Gemeinschaft kann selbst der Grund fiir einen Identititsverlust werden,
namlich genau dann, wenn sie fur die individuelle Problemlage einer Per-
son keine geeignete Losung anbieten kann. In solchen Situationen lassen
sich Entscheidungen nicht durch Rickkehr in den Schof§ der Gemein-
schaft losen. Ebenso lassen sie sich auch nicht individualistisch durch
Gebrauch des eigenen Verstandes klaren. Derartige Entscheidungen kon-
nen nur transrational getroffen werden, also in einer iber die Rationa-
litat hinausgehenden Haltung, bei der zum Intellekt auch die gesam-
te emotionale, soziale und biophysische Kompetenz hinzugezogen wird
(genauer in Kap. 3.5). Es muss ein Entschluss zustande kommen. Welcher

94

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

Weg soll eingeschlagen werden? Diese Entscheidung muss in vollem Be-
wusstsein dariiber zustande kommen, dass die Unwigbarkeiten nicht zu
kontrollieren sind und dass mit diesem Weg mit Sicherheit auch negati-
ve Konsequenzen verbunden sein werden. Auch lisst sich nicht abschit-
zen, welchen Einfluss diese Entscheidung auf geliebte Menschen, die ei-
gene Familie, eine bestimmte Gruppe, eine Nation oder vielleicht sogar
die ganze Menschheit haben wird. Hinzu kommt, dass all unsere Uber-
legungen iiber die Auswirkung unserer Entscheidung keine gesicherten
Erkenntnisse darstellen, sondern lediglich Projektionen in eine unkla-
re Zukunft, die durchaus auch anders aussehen konnte. Der Charakter
der radikalen Wahl besteht also darin, dass hier eine Affizierung durch
rationale Griinde geschieht, die konfligierend, unvereinbar und wider-
streitend einen emotionalen Zustand der mentalen Paralyse entstehen
lassen. Derartige Prozesse binden das personale Erleben in besonders
hohem Maf3e. Eine Person kann eine derartige Entscheidung nicht voll-
stindig rational treffen. Dennoch gibt es aber verschiedene Grade des
Erlebens von Fremdbestimmung. In dem MafSe, in dem ein Individuum
glaubt, diese Entscheidung kontrollieren zu konnen, wird es sich auch als
selbstbestimmt wahrnehmen. Uberwiegen hingegen die unkontrollierba-
ren Rahmenbedingungen und die Unsicherheit dariiber, was in Zukunft
mit dieser Entscheidung verbunden sein wird, wird die Situation tenden-
ziell eher als schicksalshaft erlebt.

Die existenzialistische Betonung von Freiheit weist also darauf hin,
dass wir erst dann frei sind, wenn wir akzeptieren, dass wir uns nicht
einfach dazu entscheiden konnen Gutes zu tun. Vielmehr miissen wir uns
fiir einen Weg entscheiden, der vermutlich immer auch Schlechtes bringt.
Diese Entscheidung muss im Wissen darum getroffen werden, dass ein
einmal eingeschlagener Weg zumindest ein Stiick weit konsequent ge-
gangen werden muss, um abschitzen zu kénnen, ob er auf lange Sicht
zu einem annehmbaren Ergebnis fuhren wird. Es kann also die para-
doxe Aussage getroffen werden, dass Verantwortung nur im Bewusst-
sein genereller Ungewissheit tibernommen werden kann. Dieser Schluss
scheint auf den ersten Blick kontraintuitiv. Lehnen wir Verantwortung
nicht genau in dem Moment ab, in dem wir darauf hinweisen, dass wir
keine Kontrolle iiber unser Handeln haben? In der Regel werden wir von
anderen in solchen Fillen ja auch von Verantwortung freigesprochen.
Auf der anderen Seite aber deutet vieles darauf hin, dass Menschen sich
selbst die schirfsten Kritikerinnen und Kritiker sein konnen. Manche
Menschen kénnen sich bestimmte Vorfille nicht verzeihen, obwohl an-
dere sie schon lange vergessen haben. Wiederum anderen scheint derar-
tige Selbstkritik eher fremd zu sein, wodurch sie vermutlich in verstark-
tem MafSe die Kritik auf sich ziehen.

Verantwortung auf kontrollierbare Handlungsfolgen zu beschrianken
verkennt, dass wir fiir unsere nachsten Angehorigen am liebsten auch

95

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

die unerwarteten Gefihrdungen und Missgeschicke vorhersehen wollen.
Es verkennt, dass wir auch zu unseren selbstkritischen Tendenzen eine
Haltung entwickeln miissen. Um iiberhaupt einen eigenen Standpunkt
entwickeln zu konnen, ist es nicht nur notwendig eine kritische Haltung
zum eigenen Selbst zu entwickeln, sondern auch diese Kritik an einem
bestimmten Punkt ruhen zu lassen. Einerseits gehort es zur Verantwor-
tung, den eigenen Wiinschen, Bediirfnissen und Anliegen Grenzen zu
setzen, andererseits miissen wir unseren personlichen Beduirfnissen aber
auch gerecht werden. Alltiglich erleben wir diese Herausforderung als
eine Dialektik des Selbst, die uns zwischen Anpassung an die Gemein-
schaft und Selbstbehauptung schwanken lasst. Wir sind darum bemiiht
die Bedingungen unserer Gemeinschaft zu erkennen und die an uns ge-
stellten Anforderungen zu erfiillen. Dabei geraten wir aber immer wie-
der mit ihr in Konflikt und es entsteht ein Bediirfnis uns zu distanzieren.
Dem pragenden Einfluss der Gemeinschaft stehen individuierende Mo-
mente entgegen. Vielleicht ist im kommunitaristischen Sinne nachvoll-
ziehbar, dass die Gemeinschaft Identitit bestimmt, unsere Personalitiit
aber bringen wir in Dialektik mit unserer Gemeinschaft anteilig auch
selbst hervor. In einer emotionalen, praktischen und reflektierenden Aus-
einandersetzung mit unserer Gemeinschaft entwickeln wir einen person-
lichen Willen zur Verantwortung. Dies kann aber nur sehr bedingt als
eine Frage der Reflexion und der Rationalitiat angesehen werden. Ver-
antwortung zeigt sich auch in unserer emotionalen Verbundenheit mit
anderen und uns selbst. Wir miissen uns selbst darin vertrauen konnen,
welchen Menschen wir Glauben schenken, welche Kritik wir beherzigen
und welche wir getrost nicht beachten. Wir miissen diesen eigenen Stand-
punkt finden, um tiberhaupt handlungsfihig zu werden.

Die Asymmetrie von Beziehungen

Das Paradox der Verantwortung besteht also darin, dass man Verant-
wortung nur iibernehmen kann, wenn man versteht, dass man sie nie-
mals wird erfiillen konnen. Emmanuel Lévinas (1998[1963]: 214) be-
schreibt Verantwortung als eine Bewegung der Transzendenz, in der man
sich eines anderen Menschen wie eines gegentiberliegenden Briickenkop-
fes versichert. Ein Briickenkopf wird sein Gegenuiber niemals erreichen
konnen. Er muss sich aber auf dessen Existenz verlassen, um daraus die
Kraft schopfen zu konnen, die er braucht, um die Briicke zu halten. Ver-
antwortung ist die Kraft, die soziale Kohasion hervorbringen kann. Prin-
zipienbedingt liegt hierin aber eine Asymmetrie (Lévinas 1987[1980]:
311ff.). Ich kann die notwendige Verbindlichkeit und das notwendige
Vertrauen immer nur von meiner Seite her aufbringen. Ob dieser Ein-
satz auch auf Gegenseitigkeit beruht, werde ich niemals mit Gewissheit

96

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

sagen konnen. Auch werde ich nicht vorhersehen konnen, ob die ande-
re Seite ihr Bemiihen nicht vielleicht irgendwann aufkiindigt. Ich muss
in Vorleistung gehen, und zwar ohne zu wissen, ob ich jemals dafiir eine
Gegenleistung erhalten werde.

Meine soziale Position kann ich nicht holistisch betrachten. Sie er-
scheint mir nur schemenhaft in der Begegnung mit den Anderen. In der
>Heimsuchungs, die mir im Antlitz des anderen geschieht, werde ich auf-
gefordert, dem unergriindbaren anderen gerecht zu werden. Aus der Be-
gegnung mit dem Anderen entsteht der Impuls, die Verantwortung ihm
gegeniiber denkend zu fassen, um ihr gerecht werden zu konnen. Ver-
antwortung zeigt sich als Beduirfnis. Fur Lévinas geht Verantwortlich-
keit also dem Bewusstsein voraus (Mosés 1993; Buddeberg 20171). Nicht
das denkende Ich geht handelnd auf die Welt zu, vielmehr versucht es
dem affizierten Selbst zu Hilfe zu eilen. Verantwortung geht der Ratio-
nalitat voraus.

Lévinas zufolge kann Verantwortungsiibernahme nur eine einseitige
Bewegung sein, ein Aufbruch von Sich-selbst ausgehend hin zu dem an-
deren, allerdings ohne die Moglichkeit, diesen jemals zu erreichen. Da-
bei drangt es den Menschen immer wieder zu sich selbst zuriick. Er ist
geneigt eine Gegenleistung zu erwarten. Das Gefiihl von einem anderen
Menschen enttiuscht worden zu sein, ist eine solche Wiederkehr zu sich
selbst. Letztlich wird Verantwortung aber korrumpiert, wenn die not-
wendige Asymmetrie nicht ausgehalten wird. Verantwortung erfordert
auch das Vertrauen, dass ein Aufbruch von sich selbst nicht ins Leere
lauft. Verantwortlich richtet ein Mensch sein Werk demnach nicht auf
sich selbst, nicht auf den Eigennutz, nicht auf das identifizierende Ich-
sein, sondern auf sein soziales Sein:

»Aber der Aufbruch ohne Wiederkehr, der dennoch nicht ins Leere
fithrt, wiirde seine absolute Giite ebenso verlieren, wenn das Werk sei-
nen Lohn in der Unmittelbarkeit des Sieges verlangte, wenn es ungedul-
dig den Triumph seiner Sache erwartete. Die einseitige Bewegung wiir-
de sich in Gegenseitigkeit verkehren. Wiirde das Werk Ausgangs- und
Endpunkt einander gegeniiberstellen, so wiirde es sich in Gewinn- und
Verlustrechnungen verzehren, es ginge in kalkulierbaren Operationen
auf. Es wiirde sich dem Denken unterordnen. Die einseitige Tat ist nur
moglich in der Geduld; die bis ans Ende durchgehaltene Geduld be-
deutet fur den Handelnden: darauf zu verzichten, die Ankunft am Ziel
zu erleben, zu handeln, ohne das gelobte Land zu betreten.« (Lévinas
1998[1963]: 216)
Das Paradox der Verantwortung begriindet sich also nicht nur in der
prinzipiellen Offenheit der Zukunft, sondern auch in dieser prinzipi-
ellen Asymmetrie sozialer Beziehungen. Verantwortung ist nicht die
selbstherrliche Identifikation des Ich mit sich selbst. Das Ich entwirft
gute Grinde, warum sein Handeln gut und richtig ist. Verantwortung

97

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

erschopft sich aber eben nicht in zufriedenstellenden Antworten, die
eine Person sich selbst auf die Frage nach der Begriindung des eigenen
Tuns gibt. Verantwortung ist vielmehr der unbequeme Zweifel, iiber-
haupt auf dem richtigen Weg zu sein. Verantwortung kommt nicht zu-
riick zum Selbst, sondern greift immer weiter hinaus in Richtung des
Unbestimmbaren. Verantwortung muss auf viele, teils widerstreitende
Anspriiche antworten, und das im Wissen darum, niemals alle erfil-
len zu konnen. Verantwortung erwartet Kontrolle, erstreckt sich aber
in eine unbekannte Zukunft, in ein Netz komplexer Zusammenhinge,
in dem der sprichwortliche Flugelschlag eines Schmetterlings die Welt
verandern kann. Verantwortung tibernehmen bedeutet demnach, diese
Unbestimmtheit und Unsicherheit zu akzeptieren und trotzdem hand-
lungsfihig zu sein. Oder andersherum formuliert: wer nicht in Betracht
zieht, seine Handlungen konnten auch unbeabsichtigte, schiadliche Fol-
gen zeitigen, der kann letztlich gar nicht verantwortlich handeln. Ver-
antwortung bedeutet damit eine ganzheitliche Affirmation der prinzipi-
ellen Unsicherheit des sozialen Zusammenhangs, in den sich eine Person
gestellt sieht. Die mit der eigenen sozialen Position verbundenen Un-
wigbarkeiten mussen bejaht werden, also auch all das, was sich mog-
licherweise unverschuldet durch das Zutun anderer Menschen ergeben
konnte. Nur so kann auch die eigene Wirkung auf andere Personen als
etwas begriffen werden, fiir das jeder selbst — in eingeschranktem MafSe
— mitverantwortlich ist.

2.8 Unverantwortliche Wahrheiten

Nun hat die Akademia aber schon immer den Hang gehabt, aus dem
quéilenden Gefuhl dieser Ungewissheit heraus, wieder zuriick zur Identi-
fikation zu drangen. Die Suche nach Wahrheit ist ja gerade der Versuch,
die Ungewissheit zu besiegen und Gewissheit zu stiften. Wo aber liegen
die Grenzen der Rationalitit, an der sie beginnt, triigerisch zu werden?
Beziiglich der Regulierung und Burokratisierung wurde bereits ange-
sprochen, dass Rationalitit auch die Gefahr birgt Verantwortung zu kor-
rumpieren. Selbstverstandlich wire es unverantwortlich der Rationalitat
dort nicht zu folgen, wo sie eindeutig einen Weg zu gemeinschaftlich fir
gut befundenen Ergebnissen weist. Vor der menschlichen Diversitit, der
Multiplizitat der sozialen Wirklichkeit und der prinzipiellen Zukunftsof-
fenheit aber kann Rationalitit nicht alleine bestehen. Dies ldsst sich am
Beispiel der spieltheoretischen Untersuchungen iiber das Handeln unter
unsicheren Bedingungen verdeutlichen.

98

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN
#1 Das Gefangenendilemma

Das Gefangenendilemma ist ein Theorem, welches Entscheidungen in
Situationen unsicherer Solidaritdatsbeziehungen thematisiert’. In ver-
schiedenen Variationen etabliert es folgende Grundsituation: Zwei Per-
sonen werden eines Verbrechens beschuldigt. Sofern sie tatsichlich dieses
Verbrechens tiberfithrt werden konnten, wiirden sie jeweils die Hochst-
strafe (6 Jahre) erhalten. Nun wird zudem angenommen, dass es kei-
ne stichhaltigen Beweise gibt und dass beide Personen im Falle, dass sie
weiterhin miteinander kooperieren und die Tat leugnen, nur eine gerin-
ge Haftstrafe (2 Jahre) wegen anderer assoziierter Tatbestinde zu be-
furchten haben. Beide Personen werden nun getrennt voneinander ver-
hort und bekommen keine Moglichkeit sich abzusprechen. Gestehen sie
beide, bekommen sie wegen der Zusammenarbeit mit den Ermittlungs-
behorden eine verringerte Strafe (4 Jahre). Gesteht aber nur einer und
ist bereit den anderen zu beschuldigen, dann kann er von einer Kron-
zeugenregelung profitieren und musste nur mit einer einjahrigen Bewah-
rungsstrafe rechnen. Das Gefangenendilemma fragt nun danach welche
Entscheidung nach Mafgabe rationalen Uberlegens fiir das Individuum
die vorteilhafteste ist.

Der Spieltheorie zufolge lasst sich allein die Entscheidung, den Mit-
tater zu verraten, rational begriinden. Diese Entscheidung bringt zwar
nicht das absolut beste Ergebnis, ist aber die einzige Moglichkeit, die
von der Entscheidung der anderen Person unabhingig ist. Damit ist sie
die einzige souverine, autonome Moglichkeit. Im Sinne der Spieltheo-
rie ist Kooperation damit zwingend unverniinftig, weil niemals klar sein
kann, wie die andere Person sich entscheidet und deswegen immer mit
der Hochststrafe gerechnet werden muss (vgl. hierzu auch Nida-Riime-
lin 2011: 124). Bei diesem Theorem bleibt aber jegliche Idee einer ver-
bindlichen Beziehung zwischen den Gefangenen auflen vor. Das Gefan-
genendilemma wirkt genau genommen nur dann wirklich tiberzeugend,
wenn man sich die Verbrecher nicht allzu moralisch vorstellt.

Genau genommen wird das Gefangenendilemma aber erst wirklich
interessant, wenn es gegen seinen rationalistischen Strich gelesen wird.
Tatsachlich geht es um nicht weniger als die Frage, unter welchen Bedin-
gungen Menschen bereit sind, ihr bisheriges Leben aufzugeben und alle
damit verbundenen Verpflichtungen und Beziehungen aufzukiindigen. Es
ist nicht weniger als die Frage nach den Grenzen der Verantwortlichkeit

3  Das Gefangenendilemma wird in der politischen Theorie in Zusammenhang
mit kontraktualistischen Ansitzen (etwa bei Hobbes) diskutiert. Dabei geht
es um die Frage, wie aus einem ungeordneten Urzustand heraus Vergemein-
schaftung unter Menschen vorstellbar ist. In den Wirtschaftswissenschaften
ist es Grundlage vieler Szenarien (Vogt 2001).

929

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

fir das bislang gefiihrte Leben. Was muss gegeben sein, dass Menschen
bereit sind, ihre Versprechen dem Komplizen gegentiber aufzugeben und
von einem Moment auf den anderen vollig neue Voraussetzungen fiir das
eigene Leben zu akzeptieren? In diesem Sinne findet das Gefangenendi-
lemma hiufig in Spielfilmen als spannungsforderndes Element Verwen-
dung. Nicht selten ist es sogar ein entscheidendes Moment der Handlung.
Gelingt es den Ermittlerinnen oder Ermittlern die soeben festgenomme-
nen Verbrecherinnen so zu beeinflussen, dass sie einander verraten? Ge-
lingt es den moralisch integren Unterdriickten eines Unrechtsregimes,
sich nicht gegeneinander ausspielen zu lassen und so der autoritativen
Repression zu widerstehen? Das Gefangenendilemma ist nicht deswegen
interessant, weil wir mit seiner Hilfe erkennen konnen, wie wir uns in
derartigen Situationen am besten rational verhalten sollten. Es ist inte-
ressant, weil es unvermittelt Vorstellungen tiber die Moglichkeiten und
Grenzen gegenseitigen Vertrauens und verbindlicher Beziehungen in uns
hervorruft. Es ware langweilig, wenn die Figuren in den Spielfilmen im-
mer auf dieselbe Weise handeln wirden. Spannend ist doch gerade die
Offenheit der Situation und fiir die Zuschauerinnen und Zuschauer auch
die Suche nach Hinweisen darauf, wie stark die Beziehung der Figuren
untereinander wohl sein mogen. Werden sie zueinanderstehen oder sich
gegenseitig verraten? Ebenso ist es schauspielerisch nicht trivial die un-
zahligen Nuancen in konsistenter Abfolge so darzustellen, das dem Pu-
blikum das im Drehbuch vorgesehene Verhalten auch plausibel wird.

Die dramatische Spannung entsteht, weil die Gefangenen immer auch
die Option haben ihren Mitgefangenen zu vertrauen. Dariiber hinaus
aber muss diese Option auch in gewisser Weise plausibel erscheinen. Eine
bisher tiberhaupt nicht in Betracht gezogene Moglichkeit ware auch,
dass eine Taterin die Tat gesteht, sich selbst dabei die Hauptschuld ein-
raumt und dadurch die jeweilige Mittaterin entlastet. In diesem Fall hat-
te letztere womoglich mit einer noch weit geringeren Strafe zu rechnen,
ginge vielleicht sogar straffrei aus. Zudem konnte sich die bekennen-
de Person selbst eventuell auch mit einer leicht verringerten Haft kon-
frontiert sehen. Auch derartige Fille sind aus Spielfilmen bekannt, etwa
wenn Eltern sich vor die eintreffenden Gewaltherrscher stellen, um ihren
Kindern dadurch die Moglichkeit zur Flucht zu verschaffen oder wenn
Friedrich Schiller in »Die Biirgschaft« den Tyrannen zu den Gefangenen
sagen lasst: »Ich sei, gewdhrt mir die Bitte, in eurem Bunde der Dritte.«
Ins Gegenteil gewendet zeigt sich das Motiv des Gefangenendilemmas,
wenn es den Ermittelnden am Ende eines Krimis gelingt, die bis dahin
als Taterin geltende Person derart zu iiberlisten, dass sie diejenige Per-
son enttarnt, von der sie als Stindenbock fiir die Tat missbraucht wird.
Bezieht man das Gefangenendilemma also auf menschliche Zusammen-
héinge sozialer Beziehungen, dann offenbart es einen ungeahnten Reich-
tum moglicher Erkenntnisse.

I00

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN
Wer priferiert welche Losung?

Tatsdchlich ist die spieltheoretische Losung des Problems auch keinesfalls
die von Probanden in empirischen Studien bevorzugte Wahl (Vogt 2001).
In Studien wurde das Gedankenexperiment von einigen suggestiven Vo-
raussetzungen, etwa dem Szenario von Schuld, Verbrechen und Gefan-
genschaft, befreit und als folgenloses Spiel durchgefiihrt. Entgegen der
Annahmen zeigte sich, dass viele Menschen keineswegs die von der Spiel-
theorie als rational empfohlene Losung priferieren. Tatsdachlich wihl-
ten die Probanden sehr haufig die Moglichkeit der Kooperation. Dieses
Ergebnis hat das Gefangenentheorem in der Okonomie zu einem weit-
reichend diskutierten Phanomen gemacht. Auf diese Ergebnisse hin wur-
den unter anderem sehr unterschiedliche Modelle entwickelt, die versu-
chen das tatsachliche Verhalten der Versuchspersonen abzubilden. Diese
Entwirfe sollen hier nicht zur Diskussion stehen. Vielmehr ist die The-
se interessant, ein Studium der Okonomie koénnte dazu fithren, dass Stu-
dierende auf eine besondere Art und Weise mit dem Gefangenendilemma
umgehen (Frank, Gilovich & Regan 1993). Auf Basis vergleichender Stu-
dien zwischen fortgeschrittenen Studierenden und Studienanfingerinnen
und Studienanfingern wurde gar angenommen, dass ein Okonomiestudi-
um die Bereitschaft zu gesellschaftlicher Kooperation reduziert. Dies soll
hier als Inspiration gelesen werden, ob nicht eine Akkulturierung im Wis-
senschaftsbetrieb allgemein zu einer sich sukzessiv vertiefenden Bindung
an den Wert der Rationalitdt fithrt und ob es nicht so etwas wie einen
Rationaltits-Bias gibt, der die Wahrnehmung von Akademikerinnen und
Akademikern mit zunehmender Eindringtiefe in die akademische Welt
gegentiber der Wahrnehmung der Mehrheit der aufSeruniversitaren Men-
schen zu verzerren droht. Entsprechend konnte gefolgert werden, dass es
beim akademischen Arbeiten, wenn eine Anniaherung an das Verstandnis
der sozialen Welt angestrebt wird, weniger darum gehen sollte, eine rati-
onale Erklarung der Welt hervorzubringen, als vielmehr darum, all jene
lebensweltlichen Selbstverstiandlichkeiten, die die rationale Anschauung
der Wissenschaften gemeinhin als Irrationalititen ausweist, dem Verstand
zuganglich zu machen. Es ginge dann um die Vermittlung verschiedener
auf den ersten Blick unverstandlicher Standpunkte, also um Mediation.

Vor dem Hintergrund der Vielfiltigkeit dieser Spielarten des Gefan-
genendilemmas und der unterschiedlichen Bedingungen, unter denen sie
jeweils plausibel erscheinen, ist es dennoch kaum verwunderlich, dass
sich die wissenschaftliche Rationalitit so vehement an der einzig ratio-
nalen Losung dieses Problems aufhalt. Auch wenn es eine relativ uninte-
ressante und lebensferne Losung ist, so ist dies letztlich doch die einzige
Losung, die sich verallgemeinern lasst. Es ist die einzige Losung, die sich
von allen Rahmenbedingungen befreit und sich somit >ceteris paribus«
als gultig behaupten lasst.

I0I

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG
#2 Ceteris paribus

Folgendes Beispiel schildere ich aus meiner personlichen Erfahrung. In
einer Einfithrung in die Okonomie erklirte ein Dozent den Studierenden
das Prinzip des Pareto-Optimums. Er wihlte dazu das Beispiel eines Kin-
derspiels, bei dem verschiedene Kinder Gewinne in Form von kleinen Fi-
glrchen bekommen. Nun sind die Kinder aber mit ihrem jeweiligen Ge-
winn unzufrieden. Jedes Kind hatte, so die Annahme des Dozenten, eine
konkrete Rangliste, welche Figur es am liebsten haben mochte. Der Do-
zent entwarf also eine Matrix, in der drei Kinder mit Namen aufgefiihrt
waren, darunter die Figur, die sie erhalten hatten und darunter wiederum
ihre jeweilige Priferenzliste. Nun erklirte er die verschiedenen Moglich-
keiten, wie die Kinder durch Tausch ihrer Figuren ihre Position verbes-
sern konnen. Er wollte darauf hinaus, dass sich bei allen Moglichkeiten
immer ein sogenanntes Pareto-Optimum einstellt, und zwar immer ge-
nau dann, wenn jeder mogliche weitere Tausch fir eines der Kinder ei-
nen Nachteil bedeuten wiirde. Damit stelle sich zwar keineswegs immer
die insgesamt fiir alle beste Verteilung ein, in jedem Fall aber wire jeder
Tausch bis zu dieser Grenze immer eine Verbesserung.

In einem Fall hatte sich ein Gleichgewicht ergeben, wonach zwei Kin-
der ihre favorisierten Figuren bekommen hatten, wihrend ein Kind, in
diesem Fall zufillig ein Madchen, mit der Figur, die es am wenigsten
wollte, Vorlieb nehmen musste. In Wortmeldungen duflerten Studierende
den Einwand, dass es den Kindern, die ihre Wunschfiguren haben, miss-
fallen konnte, dass ein Kind am Ende so deutlich schlechter gestellt sein
sollte. Bezeichnenderweise nutzte der Dozent diese Wortmeldungen fiir
einen Witz. Er bestétigte, dass man nun naturlich annehmen konnte, dass
eines der bevorteilten Kinder, dasjenige das im gewihlten Beispiel auch
zufillig ein Junge war, in das benachteiligte Madchen verliebt sein konn-
te. Selbstverstiandlich konne man sich nun vorstellen, dass dieser Junge
seinen besseren Gewinn deswegen an das Madchen abgibt. Der Dozent
erntete Gelidchter als er schloss, dass der Junge dafiir aber sicherlich spa-
ter etwas Anderes von dem Madchen erwarten wiirde.

Der vielleicht erste Impuls wire, dies als einen sexistischen Witz ab-
zulehnen. Diese kleine Begebenheit erzihlt meines Erachtens aber mehr
uber die Wirtschaftswissenschaften und vielleicht sogar vieles iiber So-
zialwissenschaften. Das Beispiel sollte auch das Prinzip ceteris paribus
als eine grundlegende Annahme der Wirtschaftswissenschaften erkliren.
Das Prinzip besagt, dass Lehrsiatze immer nur ceteris paribus, also >un-
ter sonst gleichen Bedingungen« gelten. Ein Lehrsatz kann nur Geltung
haben, solange keine weiteren spezifischen Voraussetzungen Einfluss auf
den Ausgang der Geschehnisse haben. Offensichtlich konnen die Wirt-
schaftswissenschaften Liebe nur entweder als Austauschbeziehung ver-
stehen oder sie ins Reich der besonderen Voraussetzungen verbannen.

I02

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN

Die Art und Weise wie der Dozent den Impuls der Studierenden, die Kin-
der konnten die Situation als ungerecht empfinden, in das Reich aufSer-
halb des ceteris paribus verbannte, ist Anreiz das gewihlte Beispiel noch
einmal niher anzuschauen.

Warum wihlt der Dozent ein Kinderspiel als Beispiel? Vermutlich soll-
te das Beispiel die Einfachheit des Prinzips unterstreichen. Dariiber hin-
aus ist auch von Kindern bekannt, dass sie in bestimmten Momenten ein
sehr impulsives Wollen entwickeln. Vielleicht sollte das auch die Plau-
sibilitat des fur dieses Beispiel so wichtigen Strebens nach einem besse-
ren Ergebnis fur sich selbst erhohen. Es gibt also Anlass zu glauben, dass
der Dozent mit dem Beispiel eine Art Verwurzelung des Prinzips in der
menschlichen Natur unterstreichen wollte, nach dem Motto: Wenn so-
gar Kinder so handeln, dann muss es wohl einem grundlegenden Prinzip
entsprechen. In den Reaktionen der Studierenden wird aber augenblick-
lich deutlich, dass diese den Kindern ein weit facettenreicheres Sozialver-
halten zuschreiben. Es ist nicht schwer sich das enttduschte Gesicht des
benachteiligten Kindes vorzustellen, ebenso wie es vorstellbar ist, dass
die bevorteilten Kinder einen Wunsch entwickeln, die Ungerechtigkeit
der Situation auszugleichen. Der Impuls der Studierenden ging erst ein-
mal dahin, bei den Kindern einen Sinn fir Gerechtigkeit anzunehmen.

In diesem Sinne verwendet auch John Rawls das Pareto-Prinzip, um
zu erkliren, warum freie Mirkte niemals fair sein kénnen. »Das Prin-
zip erklart einen Zustand fiir optimal, wenn man ihn nicht so abin-
dern kann, daf§ mindestens ein Mensch besser dasteht, ohne dafS irgend
jemand schlechter dasteht« (Rawls 2012[1973]: 87-88). Nach diesem
Prinzip ist es undenkbar, dass in einer freien Welt jemand, der viel be-
sitzt, etwas abgeben konnte, nur damit jemand, der weniger hat, mehr
bekommt. Da die Ausgangsbedingungen aber niemals fiir alle Individu-
en gleich sein konnen, bediirfe es Rawls zufolge besonderer Mafsnah-
men, um Chancengleichheit herzustellen. Rawls hilt es fiir ungerecht,
wenn Menschen mit gleichen Befihigungen nicht auch die gleichen ge-
sellschaftlichen Stellungen erreichen konnten. Er widmet einen GrofSteil
seiner weiteren Argumentation deshalb der Frage, wie derartige Chan-
cengerechtigkeit politisch und administrativ erreicht werden kann. Ge-
gen diese Gedanken ist kaum etwas einzuwenden, aufSer dass Rawls da-
mit das Pareto-Prinzip als eine Art Naturgesetz akzeptiert. Vielleicht aber
ist ja der Impuls der Studierenden nicht ganz so falsch. Tendenzen eines
Sinnes fur Ungerechtigkeit werden von neuerer Forschung auch fur Pri-
maten bestétigt (z.B. Brosnan & Waal 2003). Vielmehr lasst sich sogar
fragen, ob die Menschen ohne Veranlagung zur Kooperation tiberhaupt
ihre zivilisatorischen Leistungen hitten erreichen kénnen. Die 6kono-
mische Betonung des Primats der Rationalitat des Eigennutzes erscheint
damit ein weiteres Mal eher als eine kulturell antrainierte Tendenz denn
als eine natiirliche Voraussetzung. Derart rationalistische Betrachtungen,

103

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

seien sie nun gerechtigkeitstheoretisch wie bei Rawls oder wirtschafts-
wissenschaftlich, schliefSen ein empathisches Wahrnehmen des Anderen
ebenso aus, wie ein Unrechtsempfinden im Angesicht des unterprivile-
gierten Gegeniibers. Das solipsistische Streben nach dem eigenen Vor-
teil wird zum Standard erklirt und damit der Verantwortung entzogen.
Es wird deutlich, warum die klassische Okonomie von neueren Ansit-
zen kritischer Wirtschaftswissenschaften nicht nur als weltfremd, son-
dern auch menschenfeindlich angesehen wird. Die Annahme des homo
oeconomicus wurde vielfach kritisiert und ich mochte hier nur ein Bei-
spiel fiir diese Kritik anfithren, um diese dann im Sinne dieser Abhand-
lung tiber Rationalitit weiterfihren zu konnen.

Im Theorem des Gefangenendilemma zeigt sich, wie Apel (1990[1987]:
277) es ausdriickt, eine »formal-egoistisch orientierte Kalkiilrationali-
tat«. Apel zufolge ergeben sich aus einer ckonomischen Logik, die al-
lein auf dem Prinzip des Eigeninteresses beruht, letztlich »Konsequen-
zen, die ein Handeln nur nach der Rationalitit des homo oeconomicus
als menschlich und gesellschaftlich untragbar erscheinen lassen« (ebd.:
278). Verdeckt werde dies lediglich durch die Tatsache, dass in vie-
len 6konomischen Theoremen meist ein Fairness-Prinzip implizit mit-
gedacht werde. So sei beispielsweise im Ideal der Vertragsfreiheit eine
Verpflichtung zur Vertragseinhaltung implizit, ohne die 6konomisches
Handeln generell unmoglich sei. Auch 6konomisches Handeln baue
demnach auf gewissen moralischen Grundsitzen auf, die aber durch
die alleinige theoretische Orientierung am Eigennutz niemals gewahr-
leistet werden konne. Berufe man sich ausschliefSlich auf den rational
begriindbaren Eigennutz, dann bliebe allein ein strategisches Interes-
se mit kriminellem Vorbehalt tibrig, das letztlich keine Verantwortung
kennt. Zwar wiirde ein prinzipielles Interesse an der Verpflichtung zur
Vertragseinhaltung bestehen, gleichzeitig aber auch die Absicht, einen
Vertrag »bei der erstbesten Gelegenheit, wenn keine Sanktionen zu be-
fuirchten sind [...] zu brechen, um fiir sich den parasitdren Surplus-Vor-
teil daraus zu ziehen, daf§ die anderen den Vertrag einhalten« (ebd.:
278).

Wie gesagt geht es an dieser Stelle nicht darum das 6konomische Den-
ken generell zu verurteilen. Vielmehr sollen diese Gedanken Anlass ge-
ben, die Rolle der Rationalitit bei derartigen Konstruktionen zu unter-
suchen. Nur so kann deutlich werden, dass sich die Problematik nicht
durch neue verbesserte Konzepte aus der Welt schaffen lasst, sondern
dass die Konsequenz vielmehr eine veranderte Haltung zur Rationalitat
sein muss (vgl. hierzu Kap 3.5).

104

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.9 Zwischenfazit:
Das Verhiltnis von Verantwortung und Rationalitit

Bezuglich der Frage nach der Aufgabe der Rationalitit kann die Philoso-
phie Lévinas’ (1987[1980]; 1998[1963]) noch einmal einen entscheiden-
den Beitrag leisten. Lévinas verdeutlicht, dass das sinnliche Empfangen
des Antlitzes eines sozialen Gegeniibers einen Appell an uns richtet, dem
wir nicht entkommen konnen. Im oben erlduterten Kinderspiel wird da-
von ausgegangen, dass jedes Kind genau weifS, welche Figur es am liebs-
ten hitte, welche ihr am zweitliebsten sei und so weiter. Dies verkennt
jedoch, dass Kinder bei einem solchen Spiel gerne versuchsweise die Fi-
guren wechseln. Damit liegt der Wert einer Figur aber nicht mehr im Be-
sitz dieser Figur, sondern in deren Verfigbarkeit im Spiel. Es ist vorstell-
bar, wie Kinder ihre Praferenzen im Spiel entwickeln. Das Pareto-Prinzip
lasst fiir diese performativen Aspekte keinen Platz. Wahlt ein Kind ei-
nen Réduber, greift ein anderes zum Gendarmen. Tatsdchlich gewinnt eine
Figur ihren eigentlichen Wert erst im Spiel. Nur mit komplementiren Fi-
guren lasst sich ein gemeinsames Spiel entwickeln. Kinder verlieren sich,
so lasst sich annehmen, viel leichter als Erwachsene in der unmittelbaren
Sinnlichkeit eines Spiels. Ins Spiel vertieft reagieren sie auf die Angebo-
te ihrer Gegeniiber. In dem Mafe, wie sie auf die Impulse der Anderen
antworten, iibernehmen sie Verantwortung fiir das gemeinsame Spiel. So
veriandern sich auch bestiandig ihre Priferenzen, was Erwachsene hiu-
fig nicht nachvollziehen konnen. Emporen sich Erwachsene doch nicht
selten dariiber, dass ihre Kinder allein aus einem intrinsischen Interesse
heraus, selten langfristig bei einer Sache bleiben. Viele Kinder reagieren
starker auf soziale Impulse als auf Vorsatze der Selbstdisziplinierung.
Dinge werden meist dann langweilig, wenn die Mitspieler das Interesse
an diesen Dingen verlieren. Spielen ist natiirlich nicht immer ausschliefs-
lich kooperativ, sondern kann auch kompetitiv verlaufen. Welches Kind
mochte nicht gewinnen? Auch wiinschen sich Kind oft etwas nur, weil
ein anderes Kind etwas Ahnliches besitzt. Der Figennutz ist beim Spie-
len nicht ausgeschaltet, doch wird er durch eine Gemeinschaftsorientie-
rung komplementiert.

Wir sehen nun deutlich, wie rationale Standardisierungen der Funkti-
onsweise des sozialen Miteinanders, hier etwa im Falle des Pareto-Prin-
zips, sowohl eine mitfithlende Emotionalitit wie auch performative As-
pekte des Miteinanders aufSer Acht lassen. Die wechselnden Priferenzen
der Kinder lassen sich nur als eine instabile Fluktuation bestimmen. Ge-
winn und Gliick werden nur in der Kategorie des Erwerbs oder Besitzes
stabil und langfristig kalkulierbar.

Es deutet sich an, dass Rationalitit nicht bedingungsloses Vertrau-
en entgegengebracht werden kann. Es ist aber auch anzuerkennen, dass

105

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

die Anstrengungen der Vernunft aus dem Wunsch heraus unternommen
werden, Verantwortung kalkulierbar zu machen. Rationale Bemiihun-
gen werden unternommen, um Regularien zu entwerfen und diese nach-
vollziehbar zu kommunizieren, um dadurch Verantwortung iiberhaupt
erst handhabbar zu machen. Rationalitdt darf also keinesfalls als Ge-
gensatz von Verantwortung angesehen werden. Aber Rationalitit kann
Verantwortung auch korrumpieren. Wo aber liegt die Grenze? Gibt es
vielleicht besondere Formen der Rationalitit, die derartige ungewollte
Effekte mit sich bringen?

Die Diskursethik legt ihr Hauptaugenmerk auf die verniinftige Ar-
gumentation als vordringliches Medium der Verstindigung unter Ge-
sprachspartnern. Im politischen und privaten Leben lasst sich aber viel-
fach beobachten, wie wenig das letztlich funktioniert. Auf der einen
Seite gibt es zwar eine Intensivierung burgerschaftlicher Partizipations-
verfahren, auf der anderen Seite aber beschranken einige Personenkrei-
se ihre politische Teilhabe zusehends ausschliefSlich auf den konfronta-
tiven Protest. In einer sich zunehmend fragmentierenden Gesellschaft
verschlieflen sich Binnenlogiken und partikulare Weltsichten zusehends
in voneinander getrennte gesellschaftliche Spharen. Die resultierende ge-
sellschaftliche Spaltung wird dann meist denjenigen zugeschrieben, die
sich abgehangt oder von gesellschaftlichen Aushandlungsprozessen aus-
geschlossen fithlen. Liegt aber das Problem nicht eher in der Erwartung
einer gesellschaftlichen Rationalitit, die diese Menschen — und das viel-
leicht zu Recht — weder leisten wollen noch konnen?

In dieser Betrachtung wird noch einmal deutlich, dass die zur Ver-
antwortung notwendige Selbsttranszendenz, das Uber-sich-selbst-hin-
ausgehen, nicht allein durch Rationalitat geleistet werden kann. Rati-
onalitdt reicht nicht aus, um Gewissheit zu erzeugen, also ein Weltbild
zu begrinden, das alle Eventualititen des Lebens zufriedenstellend er-
klaren konnte. Das Leben bedarf eines Umgangs mit dem Unbestimm-
baren, dem Ungewissen. Zwar bestimmt sich die Verantwortlichkeit ei-
nes bestimmten Individuums aus der spezifischen Form der von ihm zu
losenden Aufgaben. Aber es ist nicht allein der Verantwortungsbereich,
der ein entsprechendes Subjekt hervorbringt. Das Individuum muss eine
Eigenleistung erbringen, um seine gesellschaftliche Stellung verantwor-
tungsvoll auszufiillen. Ein Mensch wird auch nicht erst, wenn er in einen
Verantwortungsbereich hineinwichst, nicht erst durch die Rollentber-
nahme zu einem gesellschaftlichen Subjekt, sondern ist bereits vorgan-
gig als Person anzusehen. Eine Person gibt der iibernommenen gesell-
schaftlichen Position ein >individuelles Gesicht«. Dabei ist Rationalitit
sicherlich dann schadlich, wenn sie diesem individuellen Gesicht keinen
Raum ldsst, wenn sie Individuen nur in vorgegebene MafSstibe zwingt.
Wird dem Individuum ein Handeln entsprechend verabsolutierter Wis-
sensbestinde oder unumstofSlicher Regeln abverlangt kann es nicht mehr

106

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

verantwortlich handeln. Gesellschaftliche Rationalitit wird dann zu au-
toritarer Herrschaft. Dies ist vor allem von einer Rationalitit zu erwar-
ten, die sich nur nach ihrer inneren Schliissigkeit, also der Folgerichtigkeit
ihrer Schlussfolgerungen bemisst. Eine logozentristische Rationalitit, die
den Widerspruch nicht toleriert, verliert den Kontakt zu ihren lebendigen
Anwendungsbereichen. Schadlich ist auch eine Rationalitit, die, weil sie
Vagheit verabscheut, die Moglichkeit ihres eigenen Scheiterns systema-
tisch ausblendet. Dann wird Rationalitiat zum Selbstbetrug.

Es lassen sich auch Mechanismen identifizieren, die kognitive Ver-
zerrungen (cognitive bias), also systematische, unbewusste und fehler-
hafte Prozesse der menschlichen Informationsverarbeitung, begiinstigen
(Weber & Knorr 2020). So beschreibt etwa motivated reasoning die Tat-
sache, dass unser Denken unbewusst zu einem Ziel steuert, das uns wiin-
schenswert erscheint. Diese Funktion ergibt insofern Sinn, als dass wir
alltagspraktisch Probleme 16sen mussen. Wir nutzen unseren Verstand,
um Verbesserungen zu erzielen. Der Bestatigungsfehler (confirmation
bias), auch Bestdtigungstendenz oder Bestdtigungsverzerrung genannt,
besagt, dass wir Informationen, die unsere Ansichten bestitigen, hoher
gewichten, als solche, die uns im ersten Moment verstoren, weil wir sie
zunichst nicht einordnen konnen. Auch diese Verzerrung ist naheliegend,
denn wir konnen bestitigenden Informationen unmittelbar einen Platz
in unserem Denken zuweisen. Dadurch kénnen wir sie uns auch bes-
ser auf Anhieb merken. Anders als die instrumentelle Vernunft, die tech-
nisch-rational nur an der Erreichung eines Ziels interessiert ist, ohne an
die weiteren Folgen fiir das Gemeinwohl zu denken, entspringen die hier
beschriebenen Effekte nicht einer willentlichen Operationalisierung des
Denkens oder gar einer unredlichen Tduschung. Es sind dies Effekte, mit
denen sich das Ich sozusagen sselbst tiberlistet<. Dies sind Mechanismen
des Selbstbetrugs, die an sich selbst erst einmal wahrgenommen werden
miuissen, bevor man sie einhegen kann. Rationalitit sollte also immer die
Moglichkeit des Scheiterns der eigenen Schlussfolgerungen mitdenken.
Ungewissheit mahnt zur Aufmerksamkeit gegentiber den spezifischen Be-
dingungen des aktuellen Einzelfalles. Diese kritische Haltung der eige-
nen Vernunft gegeniiber fordert zwingend ein ernsthaftes Interesse an
den Wahrnehmungs- und Deutungsweisen anderer Menschen. Rationa-
litdt erfullt sich entsprechend nicht in einem Besser-Wissen, sondern in
einem Verstehen-Wollen. Nicht allein die fachliche Kompetenz, im Sin-
ne eines professionellen Wissens, oder ein lebenslanges Lernen im Sinne
der Anhaufung von Wissen ist demnach das Ziel, sondern auch zwingend
das bestindige Interesse an den Lebenserfahrungen anderer Menschen.

Den Ausfithrungen dieses Kapitels ldsst sich ein anthropologischer
Hinweis entnehmen, dem im nichsten Kapitel noch nachgespiirt werden
muss. Wie kann Kooperation als eine Voraussetzung menschlichen Han-
delns verstanden werden? Kooperation ist zwar empirisch beobachtbar,

107

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

aber nur schwer zu begriinden, weil sie rational betrachtet scheinbar
nur als vermittelte Kategorie, also von Bedingungen abhingig, erklir-
bar ist. Wenn wir annehmen, dass jemand nicht seinen eigenen Vorteil
in den Mittelpunkt stellt, dann wird ceteris paribus zufolge fast reflexar-
tig erwartet, dass dafur auch ein Grund genannt wird. Sollten nicht aber
eher diejenigen einer besonderen Rechtfertigungspflicht unterliegen, die
nur nach dem Eigennutz streben? Wenn sich Kooperation aber nicht auf
prinzipielle Dispositionen des Menschen zuriickfiihren ldsst, wenn sie le-
diglich eine Frage des sozialen Lernens ist, dann kann sie, wie eben die
Spieltheorie annimmt, nicht vorausgesetzt werden. Eine Orientierung am
Eigennutz als unmittelbarem, instinkthaftem Trieb leuchtet demnach ein.
Dass Kooperation in einer Gemeinschaft dem Nutzen aller dienen kann,
miisste eine Person hingegen erst einmal rational verstehen, um iiber-
haupt Griinde fiir die Uberwindung ihrer unmittelbaren Neigungen und
zum kooperativen Handeln zu haben. Ein Hauptanliegen des nichsten
Kapitels wird daher darin bestehen, die Rolle der Rationalitit im mensch-
lichen Verhalten und der intellektuellen Wirksambkeit zu bestimmen.

In diesem Kapitel wurde immer wieder auf das Bediirfnis hingewiesen,
Verantwortung rational zu begriinden. Von Hans Jonas tiber die Diskurs-
ethik bis zur Responsibilisierung wird hinter Verantwortung immer ein
verstehbarer Zusammenhang angenommen. Auch bei Erkldarungen, die
Verantwortung in der gesellschaftlichen Praxis oder im Diskurs verorten,
stellt sich Verantwortung zwar kontingent aber immer rationalisiert oder
rationalisierbar dar (Banzhaf 2002; Buddeberg 201 1). Auch Nida-Riime-
lin zeigt, dass die »lebensweltliche Tendenz der Hervorhebung einzelner
Prozesse und Ereignisse als verantwortlich bzw. ursichlich keineswegs so
irrational ist, wie es dem Naturwissenschaftler vielleicht zunichst schei-
nen mag« (Nida-Rumelin 2011: 21). Trotz einiger weitreichender Aus-
dehnungen der Verantwortung bis hin zu Fragen der Person, verbleiben
derartige Erklarung aber in einer kulturalistischen Vorstellung, wonach
sich Fragen der Verantwortung als Begriindungsspiele in die unterschied-
lichen Lebensformen einschreiben. Verantwortung ist in der strukturellen
Rationalitdt oder im Diskurs entindividualisiert. Handlungstheorien wie-
derum unterscheiden Handlungen allein beztglich unterschiedlicher Ra-
tionalitiaten. Ob nun >strategisches, >instrumentelle« oder >ethisch-kommu-
nikative Rationalitite, diese Terme beschreiben jeweils unterschiedliche
Nutzenorientierungen des Handelns. Aber selbst den Theoretikern der
Diskurstheorie erscheint so etwas wie sethisch-kommunikative Rationali-
tatcals Ideal, nicht aber als mogliche Realitit, denn diese konne sich allen-
falls in der Vollendung eines Telos begriinden (Apel 1990[1987]). Heute
hingegen erscheinen teleologische Erzihlungen, wie etwa das christliche
Heilsversprechen, die VerheifSungen des Idealismus oder die des klassi-
schen Materialismus, dekonstruiert. Die Hoffnung auf eine bessere Welt
erscheint Uberholt. So muss Apel (1969[1966]: 333) zufolge auch die

108

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

eschatologische Bedeutung des Begriffes der Verantwortung »eliminiert
werden, wenn man den Begriff so interpretieren will, wie es dem BewufSt-
sein des 20. Jahrhunderts entspricht«. Wozu also noch Verantwortung
iibernehmen, wenn die Ubernahme von Verantwortung nicht mehr als
Garant fiir gemeinschaftliches oder personliches Heil verstanden werden
kann? Wenn das gute Ziel nicht begriindet werden kann, dann entfallt
jede Berechtigung, Verantwortung einzufordern.

Aber Hoffnung ist aus dem menschlichen Dasein nicht wegzudenken.
Wie gezeigt wurde, wohnt dem Begriff der Verantwortung immer noch
ein Bedeutungsiiberschuss inne. Dieser bringt einen Zusammenhang an
Verweisen hervor, der sich tief in das menschliche Dasein, also in die an-
thropologischen Bedingungen des Menschseins verzweigt. Die Erkennt-
nis des Paradoxons der Verantwortung bricht das Primat der Rationalitit
im Verantwortungsdiskurs und weist darauf hin, dass sich Verantwor-
tung nicht allein durch Begriindung oder Rationalisierung kontrollieren
lasst. Wie aber, wenn nicht rational, ldsst sich Verantwortung erfassen?

Die Antwort muss im personlichen Erleben gesucht werden. Und so
werden in den Geistes- und Kulturwissenschaften zunehmend Gefiihle,
Affekte, Emotionen und Atmosphiren debattiert. Dabei wird das Primat
der Rationalitdt im akademischen Denken wenig in Frage gestellt. Es ist
aber nicht damit getan Gefiihle und Emotionen zusatzlich, also zu allem
anderen hinzunehmend, »auch noch« zu betrachten. Die Frage muss lau-
ten: Wie muss sich unsere Betrachtungsweise des Gesellschaftlichen ver-
dndern, wenn wir die Fundierung von Verantwortung im Erleben erkannt
haben? An dieser Stelle bedarf es einiger Begriffe, die hiaufig ausschliefSlich
religiosen Begriindungszusammenhingen zugeschrieben werden. Im Fol-
genden Kapitel wird entsprechend danach gefragt werden, wie sich Be-
griffe wie Scham, Hoffnung, Heil oder Demut anthropologisch begriin-
den lassen. Diese Begriffe deuten auf die Notwendigkeit und die Fahigkeit
hin, sich als in einem grofleren Kontext stehend empfinden zu konnen.
Dass dieser Kontext haufig von religiosen Vorstellungen beschrieben wird
bedeutet nicht, dass Transzendenz nicht auch postkonventional erreicht
werden kann. So wird der Mensch im Folgenden auch im Ruckgriff auf
einige neuere medizinische Erkenntnisse, in seiner biopsychophysischen
Konstitution erortert. Dies fundiert nicht nur seine prinzipielle Anlage zur
Kooperation, sondern auch Konsequenzen bezuglich unserer Vorstellung
von Diskursen. Es wird also nicht darum gehen Rationalitit als triigerisch
zu verdammen. Vielmehr geht es um die Frage, wie man sich ein sinnvolles
Verhiltnis zwischen rationaler Begriindung von Verantwortung einerseits
und angemessener Infragestellung rationaler Zuschreibungen von Verant-
wortung andererseits vorstellen muss. Es wird ein Bild entstehen, wie sich
Verantwortung in der Personlichkeitsentwicklung des Individuums als ein
individueller Wille zur Verantwortung ausbildet.

109

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Transaktionale Anthropologie

»Gott, gib mir die Gelassenheit, Dinge hinzu-
nehmen, die ich nicht indern kann, den Mut,
Dinge zu dndern, die ich andern kann, und die
Weisheit, das eine vom anderen zu unterschei-
den.«

Christliches Gebet (wahrsch. Reinhold Niebubr)

Es ist einem guten Leben ebenso abtriglich, wenn man gegen Dinge
kampft, die unabianderlichen Prozessen unterliegen, wie wenn man
schmerzhafte Zustinde hinnimmt, die man durch Uberlegung und Mut
dndern konnte. Obenstehendes Gebet kann als lebensweltliches Pendant
zur anthropologischen Frage nach dem Menschen gelesen werden, wie
sie von Emanuel Kant als zentrales philosophisches Grundproblem eta-
bliert wurde. Dabei formuliert er vier Fragen, von denen sich die ersten
drei Fragen »Was kann ich wissen, was soll ich tun, und was darf ich
hoffen?« verdichten in der vierten Frage »Was ist der Mensch?« (Schmidt
1976; Landgrebe 1976; Alphéus 2009). Demnach soll die Philosophie
erstens die Quellen des menschlichen Wissens, zweitens den praktischen
Umgang mit Wissen und schlieSlich die Grenzen der Vernunft bestim-
men. Auf die Frage nach dem Menschen bietet Kant also drei Teilant-
worten, eine Bestimmung der epistemischen Moglichkeiten von Erkennt-
nis, eine Formulierung moralischer Grundsatze fir richtiges Handeln
und eine Fassung des Lebenssinns (Sturma 2004: 268). Wihrend Kant
also versucht den Menschen in seiner Begabung zur Vernunft zu vermes-
sen, spricht das Gebet aus einer Position der Demut gegeniiber dem Le-
ben, in Erkenntnis der eigenen Schwiche. Beide Positionen treffen sich
an dem Punkt, an dem Kant, vor der Bedingtheit der Vernunft und der
Moral, den Glauben an einen Gott als durchaus vernunftig begreift (Al-
phéus 2009: 187), weil es, einfach formuliert, kein verniinftiges Argu-
ment gibt, mittels dessen die Existenz eines machtigen, unerkennbaren
Urgrunds des Seins definitiv ausgeschlossen werden kann.

3.1 Grenzen der Anthropologie

Im vorangegangenen Kapitel wurde gezeigt, dass Rationalitit danach
strebt, Verantwortung handhabbar zu machen, sie alleine aber niemals in
der Lage ist, Verantwortung zu gewahrleisten. Rationalitit ist demnach
nur verantwortungsvoll, solange sie versucht auch die Grenzen ihrer

IIO

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

selbst zu erfassen, welche sie aber paradoxer Weise niemals wird erken-
nen konnen. So beschreibt Kant, wie Fremdbestimmung und Selbstbe-
stimmung in einem grundlegenden Widerspruch zueinander stehen. Er
unterscheidet zwischen Naturkausalitit und einer Kausalitit menschli-
chen Handelns, die sich notwendig aus vernunftbedingten Einsichten er-
gibt. Er rdumt aber auch ein, die Kausalitdt durch Freiheit nicht wirk-
lich begreiflich machen zu kénnen (Sturma 2004: 272). Zumindest aber
versucht er die Spannungen zwischen Heteronomie und Autonomie, Na-
turnotwendigkeit und Freiheit, Naturkausalitidt und menschlichem Han-
deln zu zihmen. Oben zitiertes Gebet hingegen bittet darum, dass einem
die Grenze zwischen diesen Polen im alltaglichen Leben rechtzeitig be-
wusstwerden. Dabei ist dem Gebet implizit, dass die Haltung der Demut
nur gelingt, wenn man den grofSen Zusammenhang anzusprechen weif3,
dem man seine eigene Wirkmachtigkeit unterordnet. Das Gebet gibt die
Kontrolle ab und bittet, dass einem die Grenze der eigenen Handlungs-
fahigkeit von aufSen bewusst gemacht werde. Kant hingegen verpflichtet
die menschliche Vernunft dazu, diese Grenze zu erkennen.

Dieses Kapitel sucht einen Weg, der beide Positionen verbindet, ei-
nen Weg, Demut praktizieren zu konnen, ohne dabei auf religiose Be-
grundungen zuriickgreifen zu missen. Folgt man dieser Spur, dann diir-
fen nicht nur naturwissenschaftliche Argumente zugelassen werden, es
miissen auch phinomenologische, geisteswissenschaftliche Betrachtun-
gen erfolgen (Sturma 2004). Letztlich fiithrt auch Kant seine Betrachtung
bis in »die vollstindige Innenansicht des Menschen, die Totalitdt der
Selbsterfahrung, die keiner Erweiterung fahig ist«, bis in die »konkrete
Subjektivitat: das Ich-denke, das Ich will« (Schmidt 1976: 22). Eine an-
thropologische Position muss sich der erlebenden Position des Gebets,
sich in einem grofSeren, letztlich aber unergrindbaren Zusammenhang
wahrnehmen zu konnen, annahern. Es geht hier aber nicht um eine de-
finitive Bestimmung des Menschen, weder metaphysisch noch religios,
sondern eher um die Hoffnung durch bestandiges Fragen in die richtige
Richtung getrieben zu werden. Diese Betrachtung soll bewusst eine An-
naherung bleiben. Die folgende Bestimmung des Menschen soll in einer
Art zirkulirem Umbkreisen erfolgen. Einerseits werden auf Basis psycho-
logischer, sozialpsychologischer und neurophysiologischer Erkenntnis-
se Wesensmerkmale des Menschen bestimmt, wihrend diese Festlegun-
gen dann wiederum auf ihre Aussagekraft und wissenssoziologischen
Hintergrinde untersucht werden. Ein empirischer Blick auf post-positi-
vistisch bestimmbare Eigenschaften des Menschen wird also bestiandig
dialektisch an einer wahrheitsrelativistischen Kritik gemessen werden.
SchlieSlich soll aus dieser Betrachtung eine Vorstellung vom Menschen
erwachsen, die zur Erorterung von Fragen angemessener Kritik brauch-
bar ist. Dabei besteht das grundlegende Dilemma, dass ohne positives
Konzept keine Beschreibung eines Sachverhaltes moglich ist, nach der

ITII

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

postmodernen Kritik aber gleichzeitig die Kontingenz und Bedingtheit
positiver Konzepte im Bewusstsein bleiben mussen. Entsprechend soll
die Frage danach, was der Mensch ist, hier lediglich eingegrenzt wer-
den. Die formulierten Demarkierungen sollen aber weiterhin als poten-
ziell offen verstanden werden.

Was Anthropologie iiberhaupt kann

Axel Honneth und Hans Joas (1980) beschreiben die Debatte um die
Anthropologie der 1970er -8oer Jahre als Reaktion auf eine Kritik, die
sich gegen den Objektivismus oder Universalismus anthropologischer
Aussagen wendete. Anthropologie sei nicht mehr als Lehre grundlegen-
der Konstanten menschlicher Kulturen oder grundlegender Substanzen
der menschlichen Natur begriindbar. Intuitiv scheint Kritik auch gene-
rell jeglichem anthropologischen Bestreben zu widersprechen, geht es
ihr doch meist um Visualisierung der Kontingenz gesellschaftlicher Be-
dingungen. Honneth (1994) widerspricht dieser Auffassung, denn um
iiberhaupt etwas als >falsch< oder >kritikwiirdig« ansehen zu konnen, sei
eine Vorstellung von gelingendem menschlichen Sozialleben erforder-
lich. »Von einer >Pathologie« des gesellschaftlichen Lebens kann sinnge-
mafS nur dann gesprochen werden, wenn bestimmte Annahmen dartiber
vorliegen, wie die Bedingungen der menschlichen Selbstverwirklichung
beschaffen sein sollen« (ebd.: 49). In diesem Sinne impliziere jede Kri-
tik sozialphilosophische Annahmen. Honneth und Joas folgern, dass
Anthropologie die historische Wandelbarkeit menschlicher Verhiltnis-
se ebenso wie die Voraussetzungen menschlicher Verinderlichkeit re-
flektieren miisse. So konne die anthropologische Aufgabe darin gesehen
werden, die Angemessenheit sozialwissenschaftlicher Konzepte zu prii-
fen und gingige Erklarungsleistungen einer Kritik zu unterziehen. An-
thropologische Betrachtungen sollten also versuchen, den Menschen zu
begreifen, um dadurch sich selbst zu verstehen und der Wissenschaft
eine angemessene Rolle zuschreiben zu konnen. So erscheint » Anthro-
pologie als Selbstreflexion der Sozial- und Kulturwissenschaften auf ihre
biologischen Grundlagen und ihre normativen Gehalte in bestimmten
historisch-politischen Problemlagen« (Honneth & Joas 1980: 16). An-
thropologie wire demnach eine Voraussetzung fiir reflektiertes wissen-
schaftliches Handeln.

Wie gesagt, die zentrale anthropologische Frage ist die nach dem Stel-
lenwert der menschlichen Vernunft. Die Fahigkeit des Menschen, sich
zu seiner eigenen Natur zu verhalten, wird klassischer Weise als ein zen-
trales Alleinstellungsmerkmal des Menschen angesehen (u.a. Plessner
1975[1928]; Schmidt 1976; Spaemann 1996). Vernunft aber bleibt im-
mer auf das menschliche Leben bezogen, sie kann auch nur aus diesem

I12

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

heraus entstehen. Folgt die Natur strengen Gesetzen, wie kann es dann
sein, dass die Gedanken diesen Gesetzen nicht unterliegen und aus ei-
nem davon abgehobenen Selbst hervorgehen. Es bestehen Zweifel dar-
an, ob das, was von Menschen als freie Entscheidung erlebt wird, auch
tatsdchlich einem freien Willen entspringt. Diese Frage hat sich seit Kant
nicht wesentlich verandert. Wihrend aber die Existenz naturgesetzmafi-
ger Kausalitdten heute kaum ernsthaft bezweifelt wird, steht die Mog-
lichkeit freien Handelns und freien Willens bestandig auf dem Priifstand.
Hiufig wird sie im aktuellen sozial- oder geisteswissenschaftlichen Kon-
text tendenziell eher negativ beschieden. In vielen Theorien verliert sich
der Mensch in der AufSerlichkeit der Sequenzen geschichtlicher Ereignis-
se, innerhalb funktionaler Ausdifferenzierungen von Teilsystemen, einem
global computing, ergibt sich in quasireligioser Weise der ibermachtigen
Gaia oder er wird reduziert auf einen blofSen Diskurseffekt oder ein au-
tonomes psychophysisches System. Eine Sozial- und Geisteswissenschaft
aber, die sich um die Anerkennung eines MindestmafSes an freiem Den-
ken driickt, beschneidet sich in vielen Tiefendimensionen und delegiti-
miert sich dadurch letztlich selbst. Es wird sich auch zeigen, dass die Fra-
ge nach dem freien Willen gar nicht abschlieflend geklart werden muss,
um ihm eine aktuelle anthropologische Rahmung zu geben.

In anthropologischen Betrachtungen hat eine Kulturalisierung des
Menschen stattgefunden. » Als Naturwesen ist der Mensch so gut wie
tot« (Schmidt 1976: 28). Zwar hat er noch eine Natur, zu der er sich
im Gegensatz zu einem Tier, durch seine reflexive Verstandesbegabung
auch verhalten kann, doch priagen ihn in weit grofSerem MafSe die so-
zialen Verhiltnisse, in die er hineingeboren wird. Der Mensch entwi-
ckelt eine Kultur, »schafft sich eine zum Teil aus Fiktionen bestehende
Vermittlungsreihe fur das eigne Sein« (ebd.: 30). Dem Menschen wird
ein Uberleben iiberhaupt erst dadurch moglich, dass er sein degenerier-
tes natiirliches Wesen durch Kultur substituiert. Gleichzeitig wird er
aber weiterhin elementar von Residuen seiner Natur geprigt, denn sei-
ne biologischen Funktionen folgen beschreibbaren Mustern. Innerhalb
der begrenzten menschlichen Physiognomie ergibt sich aber eine hohe
Variabilitat. Ebenso ist auch innerhalb der Psyche eine hohe Variabili-
tat moglich. In seiner konkreten Auspragung lasst sich der Mensch also
nicht verstehen, er lasst sich lediglich an den ihn konstituierenden Pro-
zessen festmachen. Bei der Suche nach derartigen Prinzipien des mensch-
lichen Lebens stellen sich nun aber Fragen beziiglich der Grenzen zwi-
schen gesund und pathologisch. Diese Grenzen werden im Folgenden
immer wieder auftauchen und ihre Betrachtung erfordert eine dialekti-
sche Herangehensweise.

Einerseits muss gefragt werden, was vielleicht natiirlicherweise als
Schidigung oder Dysfunktion angesehen werden kann und welche Pha-
nomene als Resultat krankmachender sozialer Verhiltnisse erkannt

113

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

werden sollten. Andererseits miissen diese post-positivistischen Betrach-
tungen, um dabei nicht in den Utilitarismus einer Bioethik zu verfallen,
kritisch hinterfragt werden. Empirisch wird der Mensch als Naturwe-
sen heute von naturwissenschaftlichen Fachern wie Medizin, Psycho-
logie oder Neurophysiologie untersucht. Diese Disziplinen haben das
Bild vom Menschen maf$geblich verdndert und werden das auch in Zu-
kunft tun. Aber gerade die Zukunftsoffenheit naturwissenschaftlicher
Erklarungen fordert dazu auf, diese Erkenntnisse nicht unhinterfragt
in absolutem Sinne in gesellschaftswissenschaftliche Analysen zu inte-
grieren. Thre Suche nach den Prinzipien des Menschseins soll deswe-
gen durch eine phanomenologische Perspektive kontrolliert werden. Es
wird gefragt werden, welche naturwissenschaftlichen Annahmen sich
aus dem personlichen Erleben heraus auch bejahen lassen. Dem phino-
menologischen Standpunkt wird hier bewusst ein Primat zur Interpreta-
tion naturwissenschaftlicher Ergebnisse zugeschrieben. Der Wert natur-
wissenschaftlicher Theoriebildung bestimmt sich anhand ihres Bezuges
zu menschlichen Lebenswelten. Naturwissenschaftliche Forschung ist im
besonderen MafSe geeignet Alltagsiiberzeugungen zu irritieren. Da sie
auf der Beobachtung physischer Ereignisse und der Initiierung bestimm-
ter Messungen beruhen, erscheinen sie als faktisch. Die aus Messungen
resultierenden Daten besitzen aber ohne Interpretation keine Aussage-
kraft, geben selbst keine Hinweise auf die Grenzen ihrer Interpretierbar-
keit. Diese Unbestimmtheit ausschopfend, werden neue Ergebnisse gerne
mit dem Anschein bahnbrechender Neuerungen geschmiickt. Nicht sel-
ten werden weitreichende Versprechungen dariiber gemacht, was diese
Entdeckungen fiir die Menschheit bedeuten konnten und welches neue,
revolutiondre Licht sie auf das menschliche Dasein werfen. Aber natur-
wissenschaftliche Ergebnisse offenbaren die Grenzen ihrer Interpretier-
barkeit erst mit neuen zukiinftigen Erkenntnissen, deren Entwicklung
meist noch in unbestimmter Ferne liegt. Das Beispiel der Genetik* zeigt,

1 Ein anschauliches Beispiel hierfur ist die Genetik. Die Entdeckung des Ge-
noms hatte die Ansicht zur Folge, dass jedes Individuum ein festgefiigtes,
priagendes Muster an Erbanlagen besitzt. Gleichzeitig gelang es, einigen Ge-
nen spezifische Funktionen zuzuordnen. Der Schluss, dass die DNA-Sequenz
das Leben steuert, war entsprechend naheliegend. Dies gab der determinis-
tischen Auffassung Vorschub, jeder Einzelne sei in seiner personlichen Ent-
wicklung vorherbestimmt. In den 1970er Jahren aber gelang es der Verhal-
tensgenetik dynamische Interaktionen zwischen Umwelt und Personlichkeit
einerseits und Personlichkeit und genetischen Einfliissen andererseits nach-
zuweisen. »Platz fur genetischen Determinismus, wonach Personlichkeits-
merkmale umweltunabhingig an die nachste Generation vererbt werden, ist
in der modernen Verhaltensgenetik nicht — genauso wenig wie Platz fiir Um-
weltdeterminismus in modernen Lerntheorien« (Asendorpf & Neyer 2012:
45). Es entwickelte sich die Epigenetik als Teilbereich der Genetik. Unter

114

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

wie leicht bestimmte naheliegende Uberinterpretationen fiir sehr lange
Zeit zu einer Art common sense avancieren und wie dabei althergebrach-
tes niitzliches Wissen unangemessen diskreditiert wird.

Die naturwissenschaftlichen Theorien, auf die im Rahmen dieser Un-
tersuchung zuriickgegriffen wird, werden auch zukiinftig einem Wandel
unterliegen. Dabei ist nicht absehbar, welche davon langfristig haltbar
sind. Diese Untersuchung braucht deswegen eine unabgeschlossene Of-
fenheit und wenn moglich werden die Implikationen der Theorien, die
fur dieses sozialtheoretische Unterfangen von Belang sind, methodisch
gepruft. Hierzu dient ein phanomenologisches Prinzip. Den scheinba-
ren Implikationen naturwissenschaftlicher Forschung wird hier nur so
weit gefolgt, wie man das selbstreflexiv an sich selbst oder einer Be-
trachtung erlebbarer sozialer Vorginge tiberpriifen kann. Eine Richt-
schnur wird auch sein, ob diese Konsequenzen intersubjektiv in Form
von Lehreinheiten erfahrbar gemacht werden konnen. Dies geschieht in
der Auffassung, dass Theorie derartige erfahrungsbezogene Weltverbun-
denheit braucht, um nicht lediglich Thermik fiir Hohenfliige akademi-
scher Debatten zu erzeugen. Theorie soll, das ist die Uberzeugung hier,
gesellschaftliche Prozesse produktiv unterstiitzen. Dies ist keine Absa-
ge an die Rationalitat harter Wissenschaften. Die Faktizitit natur- und
sozialwissenschaftlicher Messungen und die logische Weiterverarbei-
tung dieser Daten muss honoriert werden. Es ist die Interpretation der
Ergebnisse, die unendlich viele Annahmen ins Spiel bringt und dabei,
durchaus rational auf logischen Schliissen aufbauend, intuitiv tiberzeu-
gende aber ungerechtfertigte Gedanken in die Welt bringt. Langfristig
kann die Uberzeugungskraft eines Gedankens aber nur bestehen, wenn
er bestiandig in moglichst vielen seiner moglichen praktischen und pra-
xisbezogenen Implikationen reflektiert, als annehmbar beurteilt und ge-
gebenenfalls modifiziert wird. Eine dhnliche Forderung formuliert auch
Hans-Otto Apel (1990[1983]: 39) vor dem Hintergrund der 6kologi-
schen Krise und Tragfahigkeitsdebatte: »Wissenschaftstheoretisch lauft
dies m. E. auf eine Vermittlung der Prinzipien kritisch-emanzipatorischer

bestimmten Bedingungen kann die Aktivitat der einzelnen Gene in der DNA
erhoht werden oder auch ganz abgeschaltet. So haben identische Stammzel-
len das Potenzial sich zu ganz unterschiedlichen Zellen zu entwickeln, bei-
spielsweise zu Leberzellen, in denen dann nur die Gene aktiv sind, die fiir
die Funktion der Leber notwendig sind. Es wurde auch deutlich, dass Um-
weltbedingungen derartige phianotypische Verinderungen am Genom be-
wirken. Es wird also nicht das Genom selbst, sein Genotyp, verandert, aber
die unterschiedlichen Aktivierungen einzelner Gene fithren dazu, dass man
aus dem Genom wesentlich weniger fiir die Zukunft eines Individuums ab-
lesen kann, als urspriinglich erwartet. Auch wurde erkannt, dass sich auf
diese Weise lebensweltliche Erfahrungen vererben konnen, eine Einsicht, die
in vielen traditionellen Sichtweisen bekannt ist.

115§

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Sozialwissenschaft mit quasi-biologischen, systemtheoretischen Impera-
tiven hinaus«. Anthropologie kann demnach eine kritische, auf konkre-
te Lebenswirklichkeiten bezogene Kontrolle naturwissenschaftlicher Er-
gebnisse leisten.

Ein anthropologischer Ansatz kann und muss demnach sowohl die
natiirlichen Voraussetzungen wie auch die Moglichkeit der gesellschaft-
lichen Priagung des Menschen in den Blick nehmen. Die Unterscheidung
von Positivismus und Konstruktivismus ist damit wohl die am meis-
ten Uberstrapazierte Dichotomie, denn um iiberhaupt sinnvoll forschen
zu konnen, miissen beide intellektuellen Bewegungen in ein vor dem
Forschungsgegenstand angemessenes Verhiltnis gebracht werden. Das
kommt letztlich einer Quadratur des Kreises gleich. Ausweg kann nur
sein, diese Anspriiche im Folgenden bestandig in einer sich gegenseitig
regulierenden Schwebe zu halten.

Was Anthropologie leisten sollte

»Anthropologie« bleibt auch im Sinne des angloamerikanischen Sprach-
gebrauchs interessant, wo sie vielfach als empirisches Projekt, eher im
Sinne von Ethnographie, verstanden wird (Honneth & Joas 1980). Bei-
de Aspekte des menschlichen Daseins, seine natiirliche Konstitution wie
auch seine kulturelle Pragung, lassen gleichermafSen Vielfalt entstehen.
Empirisches Arbeiten muss entsprechend dieser Erkenntnis fahig sein so-
ziale Multiplizitit in den Blick zu nehmen. Nicht nur die Writing Cul-
ture Debatte (u.a. Clifford 1993[1988]) offenbarte diesbeztiglich die Be-
grenzungen wissenschaftlicher Rationalitit. Bei genauer Untersuchung
tritt unter der Oberflache gingiger Begriffe eine infinite Diversitdt zum
Vorschein. Dies gilt nicht nur firr Identititskategorien wie >weiblich«
oder >mannlich« (Butler 2002[1988]), sondern zeigt sich auch in der Be-
trachtung weitgehend standardisierter naturwissenschaftlicher Begriff-
lichkeit wie etwa medizinischer Diagnosen (Mol 2002). Diese schein-
baren Monolithen offenbaren bei genauerem Hinsehen, in der Praxis
auf die konkreten Lebensumstande einzelner Menschen bezogen, viel-
faltig differenzierte Auspragungen. In dhnlicher Weise bestimmt Bruno
Latours (2007[2004]) symmetrische Anthropologie das Gesellschaftliche
abseits gangiger analytischer Kategorien. Es bediirfe einer flachen >Ak-
tant-Rhizom-Ontologie, um den Vernetzungen all jener zu einem be-
stimmten Zeitpunkt miteinander assoziierten Elemente nachzuspiiren.
Gesellschaft erscheint so als ein bestandiges >Sich-neu-versammeln< von
an der Praxis beteiligten menschlichen wie nicht-menschlichen Aktan-
ten, ein bestandiges Re-konfigurieren von Kollektiven, welche jeweils
nur im Moment ihrer Hervorbringung bestehen, stindig im Wandel und
standig in Bewegung sind. Im Sinne von Anthropologie als Erforschung

116

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZEN DER ANTHROPOLOGIE

tatsachlicher Lebenswirklichkeiten sollte eine theoretische Grundlegung
ein begriffliches Instrumentarium schaffen, das dazu befahigt Multipli-
zitdt und Diversitdt empirisch in den Blick zu nehmen. Dies wird insbe-
sondere in Kapitel 5 geleistet. Zuvor miissen aber in diesem Kapitel die
dazu notwendigen Grundlagen gelegt werden.

Was Anthropologie im vorliegenden Fall leisten soll

In der Singularitit jedes einzelnen situativen Ereignisses und der Pfadab-
héingigkeit von Ereignisketten entstehen menschliche Erfahrungen und
zwischenmenschliche Beziehungen. Die Menschen beeinflussen sich ge-
genseitig und so bildet sich etwas Gemeinsames. Multiplizitat besteht,
weil alle Beteiligten dieses Gemeinsame aus ihrer jeweiligen Position he-
raus zu begreifen versuchen. In der alltiaglichen Praxis beziehen sie sich
aufeinander, veranlassen sich gegenseitig zu Reaktionen und spinnen so
ein Netz aus mehr oder weniger starken Bindungen. In diesem Sinne
wird das Konzept der Transaktion als ein situatives sich gegenseitig Her-
vorbringen von Subjekten in Gemeinschaft beschrieben werden. Als an-
thropologisches Prinzip erzeugt es zwangsldufig Diversitiat. Das Kon-
zept der Transaktion ist lebensweltlich eng mit dem Konzept der Person
verbunden, das ebenfalls an die Vorstellung von Gemeinschaft gebun-
den ist. Mit der Absage an die metaphysischen Grundlegungen der Fra-
ge nach dem Menschen war auch geistesgeschichtlich ein »Ubergang von
der traditionellen philosophischen Anthropologie zur Philosophie der
Person« zu verzeichnen, denn an »die Stelle der umstandslosen Frage-
stellung >Was ist der Mensch?« trat ein Fragetypus von der Art >Was be-
deutet es, das Leben einer Person zu fithren?«« (Sturma 2004: 265). Der
Begriff der Person wird in Minimalfassung meist an die kognitive Fahig-
keit zu Bewusstheit gekniipft und mit dem besonderen moralischen Sta-
tus der Wiirde verkniipft (Kalckreuth 2019). Diese Wiirde wird als un-
hintergehbar und unveraufSerlich behauptet. Dariiber hinaus gibt es aber,
wie gezeigt werden wird, noch zahlreiche Dimensionen, die den Perso-
nenbegriff im weiteren Sinne erst interessant machen. Er nimmt Bezug
auf die spezifische Erkenntnisfahigkeit und die Erlebnismodalitidten des
Menschen. Damit assoziierte Phinomene wie etwa Liebe, Scham, Schuld,
Demut oder Hoffnung werden meist nur aus religioser oder zumindest
religionswissenschaftlicher Perspektive erklirt. Sie sollen hier aber eine
Grundlegung in einem anthropologischen Verstindnis erfahren.

Der klassische Personalismus zeichnet ein Bild von Menschen, die sich
in einer Gemeinschaft gegenseitig verbunden sind. Thm wird oft >hu-
manistische Blaudugigkeit« vorgeworfen. Jurgen Habermas zufolge wer-
de bei der Betonung der menschlichen Wiirde nicht selten vorschnell
auch von einer grundlegenden moralischen Gesinnung der Menschen

117

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

ausgegangen. »Die moralischen Alltagsintuitionen rechnen mit Perso-
nen, die von Haus aus einen Sinn fiir Gerechtigkeit haben, eine Konzepti-
on des Guten ausbilden, sich selbst als Quelle von legitimen Anspriichen
verstehen und sich auf die Bedingungen fairer Kooperation einlassen«
(Habermas 1992: 129). Dies sei aber keineswegs vorauszusetzen und
es sei zwischen Moral und Ethik zu unterscheiden. Moralische Grund-
sitze bediirfen Habermas zufolge einer rationalen, universellen Begriin-
dung. Ethische Prinzipien, also partikulare Ansichten daruber, was ein
gutes Leben auszeichnet, miissen indes Gegenstand von Aushandlungen
sein. Die Verhandlung ethischer Sachverhalte miisste dabei besonderen
moralischen Regeln folgen. So entwirft er die Prinzipien von Offentlich-
keit, Gleichberechtigung, Wahrhaftigkeit und Zwanglosigkeit, die eine
gerechte Verhandlung der verschiedenen Anspriiche gewahrleisten sol-
len. BekanntermafSen sind das die Prinzipien der von Habermas und Apel
entwickelten Diskursethik. Die Diskursethik geht davon aus, dass vor
allem Rationalitit und gesicherte moralische Prinzipien der Schliissel zu
guter Verstindigung sind.

Im vorangegangenen Kapitel wurde aber schon erklirt, dass die an-
gebotene entwicklungspsychologische Begriindung moralischer Reflexi-
onsfihigkeit nach Lawrence Kohlberg nicht ausreicht, um angemessen
zu reflektieren, woran gesellschaftliche Verstindigungsprozesse heute
so oft scheitern. Ein kritischer Personalismus begreift den Menschen
als emotionales Korper-Geist-Wesen, dass nur partiell intellektuell an-
sprechbar ist. Diese Auffassung betont die Wichtigkeit von Erziehung,
Erwachsenen- und Personlichkeitsbildung fiir eine demokratische Ver-
gesellschaftung. So ist John Dewey (1993[1916]: 426) der Auffassung:
»Philosophie ist die Theorie der Erziehung in ihrer allgemeinsten Ge-
stalt«. Es kann im Folgenden also nicht der Anspruch sein, den Men-
schen als moralisches Wesen sui generis zu begriinden. Vielmehr soll
seine Potenzialitit, moralische Reife zu entwickeln, anthropologisch aus-
gelotet werden.

3.2 Transaktion

Versteht man Anthropologie nicht als eine Frage nach dem unveranderli-
chen Wesen des Menschen, sondern lediglich als eine nach den unverin-
derlichen Voraussetzungen menschlicher Veranderlichkeit (Honneth &
Joas 1980), dann kann Transaktion als ein grundlegendes Prinzip begrif-
fen werden. Die Menschen verdandern sich transaktional, das heifSt sie ge-
hen in Interaktion miteinander iiber das, was sie fiir sich allein sein kon-
nen hinaus. Eine transaktionale Anthropologie bestimmt den Menschen
nicht in einem Wesen, das jedem Individuum gleichermafSen zukommt

118

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTION

und wonach alle Menschen dem Grund nach gleich sind, sondern in den
Effekten seiner spezifischen Umgangsweise untereinander, die es tiber-
haupt erst ermoglichen, dass menschliche Einzelwesen sich selbst und
andere als Individuen wahrnehmen. Der Mensch besitzt eine transaktio-
nale Sozialitdt, wonach sich Personen gegenseitig zu dem machen, was
sie sind. Dabei ist es dem Einzelbewusstsein naturgemif§ unmoglich, bei
sich zu bleiben, was den Wunsch befeuert, nach dem zu suchen, was un-
abhingig von anderen das Ureigene ist. Auf diese Weise entsteht die je-
weils spezifische, dynamische, strukturelle Heterogenitit einer mensch-
lichen Gemeinschaft.

An dieser Stelle kann ein Beispiel zur Veranschaulichung beitragen.
Stellen Sie sich vor, Sie miissen ein Amt besuchen. Dieses Amt betreten
Sie einerseits als Burgerin,* aber auch als Mitglied der Kategorie, in der
dieses Amt fir Sie zustiandig ist, beispielsweise als Einwohnerin beim
Einwohnermeldeamt oder als Arbeitslose beim Jobcenter. Die Situation
auf dem Amt bringt Sie also in einer spezifischen Identitit hervor, die in
Threm sonstigen Leben vielleicht nur eine untergeordnete Rolle spielt.
Sprechen wir Thnen zusitzlich das Wissen zu, dass ein Besuch auf diesem
Amt in der Regel sehr zeitaufwindig ist. Dieser Gedanke kann bei Thnen
unterschiedliche Dinge auslosen. Vielleicht sind sie genervt und reagie-
ren gereizt, vielleicht aber nehmen Sie es zum Anlass, ein gutes Buch mit-
zunehmen und die Wartezeit zu nutzen, um ein wenig vom Alltagsstress
zu entspannen. Thre Subjektivitit, also die Haltung, die Sie der Situation
entgegenbringen, hingt demnach nicht von der Identitidtskategorie ab, in
der sie dem Amt bedeutsam sind. Es werden auch die weiteren Umstin-
de Thres Lebens wichtig, etwa ob Sie Zeit haben oder ob Sie unter Ter-
mindruck stehen. Personliche Veranlagungen, wie etwa Nervositit oder
mangelnde Geduld spielen ebenfalls eine Rolle. Auch Thre Selbstwahr-
nehmung iibt einen Einfluss aus; beispielsweise, wenn sie biirokratische
Vorginge notorisch als Fremdbestimmung empfinden. Derartige Aspek-
te, so wird in der Regel angenommen, konnen wir beeinflussen, zum
Beispiel indem wir uns bewusst machen, wie sehr uns derartige Situatio-
nen >auf die Palme bringen< konnen. Dann entscheiden Sie sich vielleicht,
dass Sie lieber innerlich einen Schritt zurticktreten und negative Gefiih-
le erst einmal besanftigen, bevor Sie der Amtsperson begegnen. Ihr Ver-
halten hingt also auch ganz situativ von Threm Verhaltnis zu sich selbst
ab. Dariiber hinaus, und hierin tritt nun der transaktionale Charakter
hervor, wird es eine Rolle spielen, welche personlichen Eigenschaften die
Amtsperson hat und wie sie Thnen begegnet. Ist sie freundlich oder nicht?
Zeigt sie vielleicht Verhaltensweisen, die Sie an einen verhassten Leh-
rer Threr Schulzeit erinnern. In diesem Fall werden Sie sicherlich anders

2 Generisches Femininum, weil in diesem Beispiel an eine konkrete Person ge-
dacht werden soll

119

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

reagieren, als wenn Sie sie unerwartet als attraktiv empfinden. Derarti-
ge Prozesse miissen Thnen gar nicht bewusstwerden und doch prigen sie
mafSgeblich Thr Verhalten in dieser konkreten sozialen Situation. Durch
die unendliche Mannigfaltigkeit moglicher Bedingungen ist die Variati-
onsbreite moglicher Situationen nahezu unbegrenzt. Auch ist die spezi-
fische Ausprigung, die ihre Subjektivitit in dieser Situation annimmt,
nicht vom gesellschaftlichen Kontext der Situation (Amtsbesuch) de-
terminiert, sondern wird erst unter den konkreten Bedingungen der Si-
tuation hervorgebracht. Sie selbst wie auch Thr Gegeniiber nehmen auf
die konkrete Gestaltung ihrer Begegnung Einfluss, das ist Transaktion.

Das Beispiel deutet schon an, dass auf Basis einer transaktionalen An-
thropologie keine Gleichschaltung vorgenommen werden kann. Man
bringt sein soziales Gegenuber notwendigerweise als Jemanden her-
vor, der von einem selbst verschieden ist. Selbst innerhalb identititspo-
litisch engagierter Gruppen, also zwischen Menschen, die sich bewusst
einer gemeinsamen Kategorie zuordnen, gibt es Unterschiede, die sich
in praktischen Kontexten manifestieren und durchaus auch machtpoli-
tisch relevant sein konnen. Zwingende Folge des Transaktionstheorems
ist demnach die Uberzeugung, dass menschliche Gesellschaften immer
Diversitdt hervorbringen und dass menschliche Gesellschaften bestandi-
gem Wandel unterliegen.

Der Begriff Transaktion wurde von John Dewey und Arthur Bentley
(1991[1949]) urspriinglich als Bezeichnung fiir einen spezifischen er-
kenntnistheoretischen Weltzugang gewdhlt (vgl. auch Steiner 2014b).
Von der Astronomie Galileo Galileis, iber Isaak Newtons Mechanik,
Albert Einsteins Relativitdtstheorie bis zum Entwurf der Quantenphysik
durch Niels Bohr erkennen Dewey und Bentley ein sich zunehmend dif-
ferenzierendes physikalisches Weltbild. So wurden Objekte anfangs als
selbstwirksame Objekte betrachtet (self-action), etwa wenn einem Ge-
genstand das Bestreben zu Boden zu fallen als immanente Eigenschaft
zugesprochen wird, wie das im antiken Griechenland der Fall war. Die
physikalische Mechanik ersetzte diese Auffassung durch ein interakti-
ves System von Kriften und Gegenkriften (interaction), also eine Vor-
stellung, wonach die Masse der Erde eine Anziehungskraft auf besagten
Gegenstand ausubt. In diesen Fillen werden Phianomene von aufSen be-
obachtet, die Ergebnisse der Beobachtung durch den Beobachter nicht
beeinflusst. Mit Einstein und Bohr aber miissen physikalische Prozesse
zunehmend als beobachterabhingig angesehen werden. Messwerte sind
nicht mehr absolut, sondern vom Standpunkt der Messgerite abhingig
und schliefSlich beeinflusst die Messung sogar die beobachteten Vorgin-
ge. Transaktion ist demnach weder eine isolierte Erkenntnis noch eine
Erkenntnis, die eine bestimmte Person hat, noch ist sie ein isolierter Er-
kenntnisgegenstand. Transaktion ist die Gesamtheit der geschichtlichen
Situation, in der etwas erkannt wird.

I20

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTION

Ubertragen auf das soziale Leben lisst sich jeder einzelne Mensch zu-
gleich als wahrnehmendes wie auch wahrgenommenes Mitglied der je-
weils aktuellen sozialen Situationen begreifen. Demnach kann es ebenso
wenig einen aufSenstehenden Beobachter geben, wie eine objektive Fas-
sung dieser Situation moglich ist. Dies ist in den Geistes- und Sozialwis-
senschaften mittlerweile weitgehend Konsens und hat zahlreiche Unter-
suchungen zu Positionalititen in den Wissenschaften hervorgebracht.
Dariiber hinaus aber konnen auch die an der Situation teilnehmenden
Personen nicht mehr als selbststandige Entititen angesehen werden, son-
dern missen als Teil der Situation begriffen werden. Diese zweite Kon-
sequenz ist nicht ganz trivial und soll anhand der Beschreibung eines
Experiments, welches auch jede Leserin und jeder Leser selbst durchfiih-
ren kann, verdeutlicht werden.

Eine Ubung zu Diversitit, Identitit und Person

Im Rahmen eines Seminars zu Diversitit und Intersektionalitit fordere
ich die Teilnehmenden gerne dazu auf, sich bestimmten Kategorien zuzu-
ordnen. Sie sollen sich im Seminarraum auf einer fiir die entsprechende
Kategorie markierte Position gruppieren. Anfangs werden lebensprakti-
sche Unterscheidungen, wie etwa Vegetarier/Nichtvegetarier oder Pau-
schalreisende/Individualreisende, genannt.> Haben sich die Teilnehmen-
den positioniert, sollen sie ihre Vorurteile der anderen Gruppe gegeniiber
duflern. Anschlieflend werden die resultierenden Reaktionen und Emp-
findungen reflektiert. Nach einigen Durchgangen sollen sich die Teilneh-
menden in Minner und Frauen aufteilen, die Frauen auf der einen Seite
des Raumes, die Minner auf der anderen. Ich erklire nun, dass derzeit
gefordert wird, eine dritte Kategorie anzubieten und weise in der Mit-
te des Raumes eine Kategorie >divers< aus. Augenblicklich bekommt das
Experiment eine neue Qualitit. Den Teilnehmenden wird in diesem Mo-
ment klar, dass diese Aufforderung eine besondere Brisanz besitzt. Es
steht sofort die Frage im Raum, ob sich jemand outet, ob sich jemand
traut die Position dazwischen einzunehmen. Als Seminarleiter mute ich
den Teilnehmenden diese Spannung nicht allzu lange zu und beginne
diesen Effekt zu reflektieren. Die unertrigliche Spannung entsteht, weil
allen Anwesenden intuitiv klar ist, dass eine Person, die sich nicht mit
den konventionellen Geschlechterkategorien identifizieren kann, augen-
blicklich in eine Zwickmiihle gerit. Sie kann sich entweder dazu ent-
schliefSen sich zu outen oder sich zu verleugnen. An dieser Stelle kann

3 Die Universitit Freiburg stellt auf ihrem Internetportal fiir Gender und Di-
versity eine Reihe Ubungen fiir eine diversitit-sensible Lehre zur Verfiigung:
http://www.diversity.uni-freiburg.de/Lehre/LernenLehren.

I2T

0358 Access - ETm—


http://www.diversity.uni-freiburg.de/Lehre/LernenLehren
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.diversity.uni-freiburg.de/Lehre/LernenLehren

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

auf den sozialen Charakter der Situation hingewiesen und verdeutlicht
werden, dass sich die aktuellen Beziehungsweisen im Rahmen eines Se-
minars* eben nicht in den faktischen Zugehorigkeiten zu bestimmten
gesellschaftlichen Identititskategorien erschopfen diirfen. Vielmehr ver-
langt ein Seminar formalisierte Beziehungsweisen zwischen Lehrenden
und Lernenden und zwischen den Lernenden untereinander, um ein Ler-
nen ohne Ansehen der Person zu erméglichen.s

Alternativ zur binadren Einteilung in Mann und Frau schlage ich nun
eine graduelle Verteilung vor. Ich deklariere eine Wand des Raumes als
»absolut mannliche, die entgegengesetzte Wand als >absolut weiblich<. Im
Raum dazwischen sollen sich die Teilnehmenden nun entsprechend ihrer
personlichen Einschatzung verteilen. In der Regel werden nun Fragen ge-
stellt, was denn als >mdnnlich< oder >weiblich« gelten soll. Verweisen Sie
dann darauf, dass auf die Schnelle sicher keine verbindliche Definition
dieser Kategorien moglich ist und sich die Teilnehmenden an ihren je-
weils eigenen Vorstellungen orientieren sollen. Meiner Erfahrung nach
beobachten sich die Teilnehmerinnen und Teilnehmer nun gegenseitig
und suchen nach einer fiir sie angenehmen Position im Raum. Sie posi-
tionieren sich also nicht allein aus ihrer Selbsteinschitzung heraus, son-
dern in Wahrnehmung der Anderen. Das ist ein wichtiger Punkt fiir die
spitere Reflexion. ErfahrungsgemafS sind Frauen offener dafiir, sich in
Richtung der anderen Geschlechterkategorie einzuordnen als die Min-
ner. In der Regel ergibt sich eine Grenze auf der Hohe, auf der die ers-
te Frau sich in Richtung minnlicher Seite positioniert hat. Diese Grenze
wird initial meist von keinem Mann in Richtung weiblich tiberschritten,
ebenso wie sich initial in der Regel auch keine Frau méannlicher als ein
Mann positioniert. Nachdem dieses Phinomen von der Seminarleitung
angesprochen wurde und die Teilnehmenden tiber ihre Empfindungen
und Selbsteinschitzungen reflektiert haben, findet in der Regel auch eine
Uberschreitung dieser Grenze von beiden Seiten her statt. Es Lisst sich

4 Im universitiren Kontext hat dieses Experiment bisher funktioniert, es ist
aber leicht vorstellbar, dass der Verlauf des Experiments davon abhingig ist,
wie sehr die Teilnehmenden Hemmungen haben sich selbst aufSerhalb der
stereotypen Geschlechterdichotomie zu denken.

5 An diese Erfahrung lisst sich spater im Seminar ankniipfen und darstellen,
dass in das gemeinsame Lernen personliche Erfahrungen zwar einbezogen
werden konnen, dass dies die Inhalte in der Regel auch lebendiger und leich-
ter verstandlich macht, das Seminar aber keinesfalls eine Selbstpositionie-
rung einfordern diirfe. Die Privatsphdre muss immer gewahrleistet bleiben.
Die zu vermittelnden Inhalte eines universitiren Seminars sollten ohne An-
sehen der beteiligten Personen auf einer intersubjektiven Basis verstindlich
sein. An dieser Stelle ldsst sich auch eine Diskussion iiber die Moglichkei-
ten des Doing beziehungsweise Un-doing gender anschliefSen, wie auch eine
Debatte tiber Ansdtze der Critical Whiteness.

I22

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTION

zudem beobachten, dass sich die Anwesenden mit zunehmender Offen-
heit der Reflexion nachpositionieren und dass schliefSlich jede und je-
der Einzelne einen Platz findet. Dabei wird der Raum in der Regel recht
gleichmafig ausgefiillt. Es bilden sich nur selten Gruppen, fiir die es ja
letztlich auch keine Definition gibe.

In diesem Experiment wird deutlich, dass fiir die letztlich eingenom-
mene Position weniger die sozialen Kategorien als eher das Sich-gegen-
seitig-wahrnehmen und ein Sich-und-den-anderen-geniigend-Raum-las-
sen mafSgeblich ist. Alle bekommen eine eigene Position zugewiesen.
Durch das Experiment ist ein sozialer Raum entstanden, in dem sich die
Teilnehmenden als das, fur was sie am Ende stehen, gegenseitig transak-
tional hervorgebracht haben.

Die transaktionale Gemeinschaft und die Grenzen der Verstandigung

Im Gegensatz zur Interaktion, bei der wir davon ausgehen, dass bereits
ausgebildete Entititen miteinander in Austausch treten, gehen wir bei
Transaktion davon aus, dass sich die Teilnehmenden gegenseitig sozial
positionieren. Menschen bringen sich situativ in ihren Subjektivitiaten
bestandig neu hervor. Im Gegensatz zur Identitdit, die sich weitgehend
aus intellektueller Reflexion tiber das eigene Selbst speist, muss Subjek-
tivitat praktisch vollzogen werden. Ein Subjekt zu sein bedeutet nicht
nur eine gesellschaftliche Position einzunehmen, sondern auch betrof-
fen zu sein und Haltungen zu zeigen. Ein Subjekt kann, ebenso wie eine
Person, niemals fiir sich alleine sein. So wie Subjektwerdung eine soziale
Situation voraussetzt, erfordert Personalitit eine soziale Konstellation.
Eine Person kann also nur sein, wer sozial auf jemand anderen oder et-
was Anderes bezogen ist, wer in Beziehungen steht.

Diese Idee der sozialen Bedingtheit von Subjektivitit mag auf den
ersten Blick an die Debatte um den apriorischen Intersubjektivismus
erinnern (Frank 1993). Diese einst prominent von Frankfurter Sozio-
logen vertretene Auffassung baut auf dem Argument auf, dass Selbstbe-
wusstsein der Kenntnis sozialer Regeln bedarf und auch nur auf Basis
der Fihigkeit, die Perspektive des Anderen zu uibernehmen, moglich ist.
Demnach entsteht Subjektivitit als Epiphinomen sozialer Vergemein-
schaftung. Wihrend Identitit, als eine reflexive Bestimmung des eige-
nen Selbst innerhalb eines sprachlichen Bedeutungssystems, auf inter-
subjektive Verstindigung ausgerichtet ist, erfordert das Subjektwerden
zusitzlich emotionales Erleben und reaktives Verhalten. Subjektivitit
wird zwar von kognitiven Identititsbestimmungen tangiert, lasst sich
aber nicht darauf reduzieren. Selbstbewusstsein ist damit kein pures Er-
kennen, kein rein sprachliches Phinomen, sondern eine gelebte Gewiss-
heit. Sich-selbst-bewusst-zu-sein beschreibt eine erlebende Perspektive

123

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

der ersten Person. Zwar ist Subjektivitit von bewussten Uberzeugungen
uber die eigene Person gefarbt und sie fuhrt auch wieder in kognitive
Selbstbestimmungen zuriick, doch kann gelebte Subjektivitit keinesfalls
auf diese kognitiven Funktionen reduziert werden.

Fir Emmanuel Lévinas ist nicht Aktivitit, sondern Passivitit das
Schliisselcharakteristikum von Subjektivitit (Mosés 1993). »Die Bezie-
hung zum Anderen stellt mich in Frage, sie leert mich von mir selbst; sie
leert mich unaufhorlich, indem sie mir so unaufhorlich neue Quellen
entdeckt« (Lévinas 1998[1963]: 219). In seiner unerreichbaren Weite
erscheint der Andere »horizonthaft«. Er begegnet mir unmittelbar, das
heifdt nicht nur in seinem Typus, seiner sozialen Rolle oder Funktion, die
ihm eine erkennbare Form geben. Er erscheint mir auch in einer uner-
grindbaren Fremdheit. »Seine Anwesenheit besteht darin, sich der Form
zu entledigen, die ihn gleichwohl manifestiert« (ebd.: 221). Das, was den
Anderen so individuell macht, ldsst sich niemals begreifen. Der Ande-
re passt nicht in meine Begriffe. »Das absolut Andere spiegelt sich nicht
im BewufStsein. Es widersteht dem BewufStsein so sehr, daf nicht einmal
sein Widerstand sich in BewufStseinsinhalt verwandelt« (ebd.: 223). Da-
mit stirzt die Begegnung mit dem Anderen die Ichbezogenheit des Ichs
um, indem sie die Aufmerksamkeit im Aufsen fesselt. Die Begegnung mit
einem anderen Menschen fithrt mich aus mir hinaus, sie verstort meine
gewohnten Erklarungsleistungen und zwingt mich nach neuen Erkli-
rungen zu suchen. Damit fordert mich der Andere augenblicklich dazu
auf, iiber mich selbst hinauszuwachsen. Diesem verstorenden Moment
transaktionaler Subjektivitidt kann mit Neugier, aber auch Angst begeg-
net werden.

Lévinas zufolge mahnt dieses verstorende Moment, das durch das
Antlitz des Anderen ausgelost wird, zur Verantwortung. Jeder Begeg-
nung wohnt eine Aufforderung zur Gegenseitigkeit inne, doch muss sie
auch affirmativ vollzogen werden. Dann erzeugt sie den Wunsch, dem
Anderen gerecht werden zu wollen. Wird diese emotionale Verstorung
verdringt, dann wird Verantwortung zuriickgewiesen und die Bezie-
hung damit letztlich korrumpiert. Wird sie hingegen affirmiert, dann
fuhrt sie zu einem »Aufbruch ohne Wiederkehr« (vgl. Kap 2.7), einer
niemals endenden Suche nach Verantwortlichkeit. Ruhe oder Harmo-
nie kann sich dabei aber nur einstellen, wenn diese Suche nicht zwang-
haft wird. Hierzu muss die Suche nach Gewissheit (quest for certainty)
aufgegeben werden. Man muss sich vom Imperialismus und Egois-
mus des cogito 1osen und sich dem Einfluss des Anderen 6ffnen. Die
identifizierende Wahrheitssuche, die das Nichterfassbare eindeutig zu
benennen sucht, miindet zwangsldufig in Selbstiiberschitzung, denn sie
weigert sich die eigene Begrenztheit anzuerkennen. Lévinas beschreibt
dies als einen Egoismus, der die ganze Welt fiir sich vereinnahmen
mochte. Wirklich zu sich selbst findet demnach nur, wer den Hang zur

124

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTION

Selbstbestimmung, im zweifachen Sinne von Kontrolle und Identitit,
aufgibt.

Personen sind lebenslang in dieses innere Spannungsverhiltnis ge-
worfen. Im Aufeinandertreffen verschiedener Akteure erscheinen immer
wieder neue Appelle und Antworten. Es ergeben sich Beziehungskon-
stellationen, die aber keinesfalls statisch sind, sondern sich dynamisch,
entsprechend der gegenseitigen Einflussnahmen, bestindig weiterentwi-
ckeln. Transaktion erzeugt etwas, das sich nicht als Summe seiner Ein-
zelteile darstellen ldsst. Transaktion findet nicht zwischen festen Identita-
ten statt, sondern etabliert Beziehungen, die jeweils ganz eigene singuldre
Qualititen besitzen. Erst aus ihren Beziehungen heraus konnen Individu-
en retrospektiv ihre Identititen bestimmen. Versuche, das eigene Ich, das
Gegeniiber, die Natur eines Gegenstandes oder die duflerlichen Bedin-
gungen zu erfassen, finden immer nur rickwirkend statt. Niemals kann
sich ein Individuum der Kontextgebundenheit seiner Deutungsversuche
umfassend bewusstwerden. Die Produkte der eigenen Wahrnehmungen
und Kognitionen mussen dem Individuum notwendig als Gegebenhei-
ten gelten. Aus der Ich-Perspektive erscheinen die Dinge und die Anderen
als eigenstiandige Einheiten. Von auflen gesehen jedoch fuhren wir Be-
ziehungen zu all den Dingen und Personen unserer Wahrnehmung (vgl.
auch Plessner 1975[1928]).

Durch Transaktion entstehen Beziehungen und Bindungen. In dieser
Hinsicht ist die Gesellschaftstheorie tendenziell aber eher blind. Lange
wurde der Mensch als selbststindiges, zur Autonomie befihigtes We-
sen angesehen. Carol Gilligan® (1988[1982]) beschreibt eindrucksvoll,
wie klassischerweise Individuation als Scheitelpunkt der menschlichen
Entwicklung angesehen wurde. In dieser Ansicht kann sich ein Indivi-
duum vor allem durch Trennung, also indem es Beziehungen auflost,
entwickeln. So habe sich der »Wert der Ablosung, der Autonomie, der
Individuation und der naturgegebenen Rechte« (ebd.: 34) zum Ideal
entwickelt. Und tatsichlich lasst sich heute in den Kultur- und Geistes-
wissenschaften vielfach eine starke Konzentration auf den Begriff der
Identitit feststellen. Ebenfalls im Trend liegen ein vorwiegend indivi-
dualistisch verstandener Subjektbegriff oder das Gegenteil, die totale
Zurickweisung des Subjektbegriffs mit oder ohne Betonung gouverne-
mentaler Subjektivierungen. Auch der Begriff der Beziehung findet we-
nig Beachtung, zumindest insofern, als dass selten Fragen nach der Kom-
petenz zu guter Beziehungsarbeit gestellt werden. In gegebenen sozialen
Konstellationen wollen alle Beteiligten gehort und respektiert werden.
Gute Beziehungsarbeit macht die Ambiguititen konkreter Situationen
handhabbar. Sie macht die Diskrepanzen, die in der Unvereinbarkeit
verschiedener Meinungen grinden, ertragbar. Sie sensibilisiert fiir die

6 Ich lose Gilligans Arbeit hier bewusst aus dem Genderkontext.

125

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

»Erkenntnis der andauernden Bedeutung der Bindung im menschlichen
Lebenszyklus« (ebd.: 34), also die Erkenntnis, dass man fir Menschen,
zu denen man einmal eine Beziehung aufgebaut hat, immer ein Stiick
weit verantwortlich bleiben wird. Trennung schafft niemals Tabula Rasa.
In manchen Fillen - etwa in Gewaltbeziehungen — mag sie ein notwen-
diger Schritt sein, niemals aber kann sie eine vollstindige Befreiung von
allem, was der Andere bewirkt hat, erzeugen. Diese Durabilitit von Be-
ziehungen entsteht aus Transaktion. Weil wir uns als soziale Gegentiber
gegenseitig formen, hinterlassen wir auch immer etwas von uns in unse-
rem Gegeniiber, so wie dieser etwas von sich in uns zurticklasst.

Die Qualitdt von Transaktionsmustern, also die Qualitit von Beziehun-
gen, ist demnach ein zentraler Faktor jeglichen personalen Lebens. Man
kann sich selbst nur mit und durch den Anderen entfalten. Gleichzeitig ist
man, insbesondere in familidren Beziehungen, an bestimmte Einzelperso-
nen gebunden, denen man im Zweifelsfall auch kaum entkommen kann.
Nicht verwunderlich also, dass es auch Fille gibt, in denen Beziehungen
fur die beteiligten Personen zur Belastung werden. Dies kann nicht nur
in familidren Bindungen oder scheiternden Paarbeziehungen beobachtet
werden. Auch zwischen Nachbarn konnen sich Situationen etablieren, in
denen eine Seite unabinderlich davon uberzeugt ist, dass die andere sich
nicht richtig verhalte. Der bose Nachbar ist nicht nur ein sprichwortli-
ches Schreckgespenst. Auch zwischen Einzelpersonen in einer Dorfge-
meinschaft oder einer Stadtgesellschaft sind unverséhnliche Konstellatio-
nen denkbar. Die Frage, wie in solchen Fillen, wenn schon nicht Einigung
oder Versohnung, dann zumindest Zusammenleben stattfinden kann, ist
letztlich die Frage nach der Moglichkeit von Gemeinschaft (Kap. 4.6). Die
Idee einer transaktionalen Gemeinschaft darf keinesfalls repressiv im Sin-
ne einer Leitkultur auf Gleichschaltung hinauslaufen, sondern sollte auf
die Anerkennung der inharenten Diversitat jeglicher Vergemeinschaftung
bauen. Entsprechend bedarf es einer vertieften Betrachtung der Moglich-
keiten intersubjektiver Aushandlung von Differenzen, welches diese Ar-
beit im Konzept der Mediation leisten wird (Kap. 6). Es bedarf aber auch
einer Reflexion uber die Grenzen von Vermittlung.

»Zu einem Streit gehoren bekanntlich immer zwei.« Mit diesem Hin-
weis verweist man Streitende darauf, dass sie sich nicht einfach gegen-
seitig die Schuld zuschreiben sollen. Man mahnt sie, ihren Streit unter-
einander auszuhandeln und nicht selten hélt man sich damit dann auch
aus den Streitereien anderer heraus. Diese Haltung ist aber sehr voraus-
setzungsreich. Sie geht davon aus, dass die Streitenden in etwa gleich
stark sind. Beobachten wir aber beispielsweise einen Streit zwischen ei-
ner Erwachsenen’ und einem Kind, in dem sich beide gleichermafSen ag-

7 Generisches Femininum, da hier nur an eine entweder weibliche oder mann-
liche Person gedacht werden kann.

126

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTION

gressiv gegeneinander verhalten, dann liegt es nahe, das Verhalten der
Erwachsenen fiir unangemessen zu halten und gegebenenfalls auch ein-
zuschreiten. Die Auffassung, dass man sich besser aus dem Streit anderer
heraushalten solle, geht zudem von der Annahme aus, dass beide Parteien
gleichermaflen unter einem Streit leiden und somit auch gleichermafSen
ein Interesse daran haben ihren Streit beizulegen. Dies ist aber ebenfalls
nicht zwingend gegeben. Im Folgenden wird gezeigt werden, dass nicht
alle Menschen zu Verstindigung und Versohnung befihigt sind, dass
manche sogar notorisch Streit suchen oder fiir ihre Selbstbestitigung
brauchen. In solchen Fillen kann sich ein Streit endlos fortsetzen. Er
kann auch eskalieren und an Intensitit derart zunehmen, dass er schlief3-
lich nicht nur die Streitparteien betrifft, sondern die ganze Gemeinschaft.

Die Idee der transaktionalen Gemeinschaft bedarf demnach einer Fas-
sung der Grenzen akzeptablen Verhaltens. Wie beschrieben muss man
zum Aufbau von Beziehungen in Vorleistung gehen, ohne dabei zu wis-
sen, ob die eingesetzte Verantwortung erwidert wird. Dieser prinzipi-
ell asymmetrische Charakter von Beziehungen 6ffnet dem Missbrauch
eine Ture. Transaktionsmuster konnen asymmetrisch werden, wenn eine
Partei diesen Charakter von Beziehungen systematisch ausnutzt. Selbst
wenn eine der Parteien eine hohe Kompromissbereitschaft aufbringt und
bereit ist die Anspriiche der anderen Person zu respektieren, wird sich
nichts an dieser Beziehung dndert, sofern diese Person nicht in gleichem
Maf3e fiir die Bediirfnisse und Belange dieser Partei offen ist. Wenn nur
eine Partei einseitig gewillt ist, Fehler einzugestehen, dann werden diese
Zugestindnisse die andere Seite nicht automatisch auch dazu bewegen,
ihrerseits Fehlverhalten einzugestehen. Im Gegenteil, es kann auch ge-
schehen, dass sich diese Partei nun umso mehr in ihrer Position bestarkt
fiihlt und all ihre Vorwiirfe >jetzt erst recht< fur gerechtfertigt ansieht.

Aus transaktionaler Perspektive stellen sich derartige Beziehungen als
asymmetrisch dar. Eine der Parteien ist nicht offen dafiir, die Gegen-
seitigkeit anzuerkennen, die jeder Beziehung und jedem Streit zugrun-
de liegt. Sie verabsolutiert den eigenen Standpunkt und ist nicht fahig
oder willens hinter diesen zuriickzutreten. Auf dieser Basis ist keine Ver-
stindigung moglich. Wenn aber eine Partei eine andere unnachgiebig in
eine von ihr bestimmte Position zwingt, dann kann man von #ransak-
tionaler Gewalt sprechen. Falle in denen einzelne Menschen ihre Mit-
menschen wiederholt, trotz aller Vermittlungsversuche, in immer gleiche
Situationen zwingen, konnen schwere psychische Folgen bei den Betrof-
fenen zeitigen, auch wenn dabei keine korperliche Gewalt eingesetzt
wird. Generell zeigt sich transaktionale Gewalt Giberall dort, wo eine
Partei eine andere in eine von ihr bestimmte Lage dringt, ohne dass diese
Person eine Moglichkeit hitte, sich dieser zu entziehen. Transaktionale
Gewalt markiert die Grenzen der Verstindigung in der transaktionalen
Gemeinschaft.

127

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

3.3 Transaktionale Gewalt

»Es kann der Frommste nicht in Frieden bleiben,
Wenn es dem bosen Nachbar nicht gefallt.«

(Friedrich von Schiller, Wilhelm Tell,

4. Akt, 3. Szene)

Wird transaktionale Gewalt ausgeiibt, dann zwingt eine Partei eine an-
dere auf eine unterlegene Position. Transaktionale Gewalt etabliert eine
Asymmetrie in der Beziehung der Parteien. Nicht selten finden wir sie
in personlichen privaten Beziehungen. Transaktionale Gewaltbeziehun-
gen sind oft stabil und entwickeln nicht selten eine starke Bindungskraft.
Die Wurzeln der Gewalt liegen dabei oft in der Vergangenheit der Be-
ziehung. In der Regel etablieren sich transaktionale Gewaltasymmetrien
langsam, im Laufe der Zeit, sodass sie den Beteiligten nicht zwangslaufig
auch bewusst sind. Die unterlegene Partei empfindet dabei oft nur eine
unbestimmte Unzufriedenheit, die sie durch die Naturalisierung der Be-
dingungen, meist auch nur unzureichend zu benennen weifS. Die tber-
legene Partei erlebt sich auch nicht als Ursache der Ungleichheit, denn
auch sie empfindet meist ein Ringen mit den Schwierigkeiten des Lebens.
Sie sieht sich deswegen nicht als iiberlegen, sie kimpft vielmehr darum
Oberhand zu gewinnen.

Gewaltvoll werden Beziehung, wenn von einer Seite ungleichgewichtig
ein gewisses Aggressionspotenzial ausgeht. Die Aktion geht dann von der
dominanten Partei derart aus, dass die unterlegene Partei zwangsldufig
in eine fremdbestimmte Position rutscht. Der unterlegenen Partei bleiben
keine Freiheitsgrade, um diese Position abzuwenden. Dabei ist weniger die
Asymmetrie zwischen den Positionen das Charakteristikum der Gewalt,
als vielmehr die Art und Weise wie die Asymmetrie als Moglichkeit der
Ausiibung von Herrschaft genutzt wird. Es geht um den Missbrauch des
asymmetrischen Charakters menschlicher Beziehungen. So muss es nicht
als gewaltvoll erlebt werden, wenn die Wohnung, in der man lebt, von ei-
nem Investor tibernommen wird. Hatte man selbst nicht die finanziellen
Mittel, die Wohnung zu kaufen, dann wird das in der Regel als gerecht-
fertigt empfunden. Verfugen finanzstarke Investoren aber ohne Riickspra-
che oder Beachtung der Situationen von Mieterinnen und Mieter in ei-
ner Weise iiber moglicherweise ganze Hauserzeilen eines Viertels, sodass
dies erhebliche Einschrankungen fiir das Leben der Bewohnerinnen und
Bewohner bedeutet, dann wird das nicht zu Unrecht als Gewalt erlebt.

Transaktionale Gewalt kann vielfaltig motiviert sein. Sie geschieht des
okonomischen Profits wegen, aus gesellschaftlichem Machtstreben, aber
ebenso aus krankhafter Selbstwertproblematik der Taterinnen und Ti-
ter. Besonders perfide sind Fille aggressiven manipulativen Verhaltens.

128

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE GEWALT

Derartiges findet meist weit unterhalb der Schwelle der gesellschaftlichen
Wahrnehmung statt. Manche Menschen brauchen das Erlebnis der Uber-
legenheit zur Aufrechterhaltung ihres Selbstwertgefiihls. Oft etablieren
sich gewaltvolle Beziehungen im privaten Bereich und sind, wenn einmal
etabliert, sehr dauerhaft. Bei sich entwickelndem Aufbegehren der unter-
legenen Partei sind es dann kleine eingespielte Gesten, wie etwa neben-
sachlich erscheinende, abfillige personliche Bemerkungen, die die unter-
legene Partei schnell wieder auf den gewohnten Kurs bringt. Manchmal
werden rationale Begriindungen bemiiht, um die scheinbare Richtigkeit
der Machtasymmetrie in der Beziehung zu bestatigen, oder es werden
duflere Zwinge angefuhrt. Vielfach werden auch negative Konsequenzen
in Aussicht gestellt, sodass die unterlegene Partei schnell wieder in das
vertraute Muster der Ungleichheit zurtickkehrt. Dabei nimmt die tiber-
legene Partei die Unzufriedenheit der unterlegenen Partei entweder gar
nicht wahr oder sie zieht sogar Befriedigung aus der Kontrolle, die sie
uber die andere Partei hat. Die Transaktionen der Beteiligten gestalten
sich so, dass die unterlegene Partei diesen Kreislauf nicht zu durchbre-
chen weif3. Selbst nach intensiver Reflexion, intensivem Bemiihen und
auch wiederholten Versuchen einen anderen Umgang mit der dominan-
ten Partei zu etablieren, gelingt es den Unterlegenen nicht, derartige Be-
ziehungen nachhaltig zu veriandern.

Im Extremfall sprechen wir von psychischer oder emotionaler Ge-
walt, die, wie gezeigt werden wird, wenn sie tiber einen langen Zeitraum
und in jungen Jahren stattfindet, bei den Opfern tiefgreifende trauma-
tische Folgen zeitigen kann. Emotionale Gewalt stellt eine besondere
Form transaktionaler Gewalt dar. Oft werden die nichsten Angehori-
gen zur Zielscheibe. Meist werden sie ganz subtil mit immer neuen, sich
stindig wandelnden Bediirfnissen konfrontiert. Es werden doppeldeuti-
ge Aussagen getroffen oder widerspriichliche Anforderungen an sie ge-
stellt. Im Bemiihen diesen Anforderungen gerecht zu werden, mussen
die Opfer zwangslaufig scheitern und so rechtfertigen sich wiederum
erneute Vorwiirfe oder Strafen. Solche Beziehungsmuster bauen sich
iiber einen langeren Zeitraum auf und die unterlegene Partei weist hau-
fig auch eine Personlichkeitsstruktur auf, die derartiger Gewalt nichts
entgegenzusetzen hat. Trotzdem kann in solchen Fillen nicht von einer
Mitschuld der unterlegenen Partei gesprochen werden, denn hiufig be-
miiht sie sich nach Kriften Harmonie oder gegenseitiges Verstandnis
herzustellen. Dabei erkennt sie in der Regel aber nicht, dass genau die-
ses verzweifelte Bemithen den Taterinnen und Tatern die Macht iiber
sie verleiht, die diese zu ihrer personlichen Selbstbestitigung brauchen.

Emotionale Gewalt ist aber nicht in dem Sinne strategisch, als dass
sie eingesetzt wird, um bestimmte vorab bewusst anvisierte Ziele zu er-
reichen. Vielfach entspringt sie spezifischen Personlichkeitsmerkmalen
der beteiligten Personen, durch die sich bestimmte Interaktionsmustern

129

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

in Gang setzen, die zur bestindigen Reproduktion der Gewalt fithren.
Aber transaktionale Gewalt kann, wie gezeigt werden wird, auch stra-
tegisch sein. Auch der postpolitische Verweis auf die Alternativlosigkeit
bestimmter Entscheidungen kann als gewaltvoll erlebt werden. Einer ge-
ballten neoliberalen 6konomischen Kompetenzoffensive beispielsweise,
lasst sich kaum rational begegnen, denn es wird ein derart geschlossenes
Weltbild prisentiert, das alle Gegenargumente unangemessen oder gar
irrational erscheinen ldsst. Es ist zweitrangig, ob die Vertreterinnen und
Vertreter tatsdchlich so unbedingt an ihr Weltbild glauben oder ob hier
eine strategische Tauschung zur Erreichung bestimmter Ziele stattfindet.
Entscheidend ist, dass auf dieser Basis kein ernsthafter Austausch von
Ideen und Anspriichen stattfinden kann und, dass von aufSen gesehen, ein
sich wiederholendes Muster erkennbar ist, welches es rechtfertigt, von
einer Strategie zu sprechen. Um den Tatbestand der strategischen trans-
aktionalen Gewalt zu erfiillen, ist es demnach nicht notwendig, dass den
uberlegenen Parteien auch tatsdchlich bewusst ist, welche interpersona-
len Mechanismen sie in Gang setzen, entscheidend ist, dass diese wieder-
holt funktionieren und wahrnehmbare Asymmetrien erzeugen.

Eine Voraussetzung fiir transaktionale Gewalt ist, dass die Parteien,
denen Gewalt angetan wird, sich den Téterinnen und Tétern nicht ein-
fach entziehen konnen. In der Regel machen sich transaktionale Gewalt-
taterinnen und -tater nicht vollstindig klar, welche Wirkung sie auf die
unterlegenen Parteien haben. Vielleicht haben sie eine vage Ahnung, wel-
che sie aber erfolgreich zu verdringen wissen, sei dies aus mangelnder
Empathiefdhigkeit, narzisstischer Selbstiiberhohung, langjdhriger Recht-
fertigung des eigenen Verhaltens oder ganz simpel, weil sie eigentlich nur
gesellschaftlich etablierte Praktiken ausfiithren (vgl. Kap. 3.6-3.8). Trans-
aktionale Gewaltbeziehungen sind asymmetrisch dahingehend, dass eine
Partei die andere manipuliert und sich nicht auf eine mogliche Rationali-
sierung dieser Vorgange und die gegenseitige Anerkennung von Ansprii-
chen oder eine Beziehungstherapie einlisst. Eine derartige Ablehnung
jeglicher Art von Vermittlung ist fur alle Formen transaktionaler Gewalt
charakteristisch, bleibt nur die Frage, ob sie sich im Einzelfall von Medi-
ation einfangen und aufbrechen lasst. Ob die Parteien nun als Elternteil/
Kind, Ehepartner, Kollegen, Geschiftspartner, Nachbarn oder politische
Akteure aneinander gebunden sind, transaktionale Gewalt besteht nur,
solange in einer Beziehung der Anschein der Alternativlosigkeit gewahrt
werden kann. Die Herrschaft der Titerinnen und Titer brockelt, sobald
sie nicht mehr zwangsldufig als unauflosbar erscheint. Das kann das Ein-
fallstor fiir Mediation sein, doch wird dies kaum durch rein rationale
Argumentation gelingen. Insbesondere die Sonderfille emotionaler Ge-
waltbeziehungen lassen sich nicht auf Fragen verschiedener inhaltlicher
Standpunkte oder Perspektiven reduzieren, sondern miissen als irratio-
nale gewaltvolle Asymmetrien wahrgenommen werden. Damit markiert

130

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE GEWALT

emotionale Gewalt in besonderer Weise auch die Grenzen der hier ver-
tretenen Kritik als Mediation. Es ist von besonderer Bedeutung fiir die-
se Arbeit emotionale Gewalt zu verstehen, um sie erkennen und beurtei-
len zu konnen. Hierzu ist es hilfreich sich die Ursachen, Entstehung und
Reproduktion emotionaler Gewalt genauer anzuschauen.

Emotionale Gewalt

Emotionale Gewalt wird vor allem in Eltern-Kind-Beziehungen erforscht,
wo sie sich als emotionaler Missbrauch und emotionale Vernachlissi-
gung zeigt. Manchmal wird auch von psychischer oder seelischer Gewalt
gesprochen. In den 199o0er Jahren klang, Shelley A. Riggs (2017: 61) zu-
folge, »in der Literatur bereits an, dass emotionaler Missbrauch mogli-
cherweise die am weitesten verbreitete und zugleich vielleicht die zersto-
rerischste Form der Misshandlung sei«. Marije Stoltenborgh et al. (2015)
bestitigen in einer Metastudie, dass zwar deutlich mehr Forschung zu se-
xuellem und physischem Missbrauch gemacht wird, die Ergebnisse aber
nahelegen, dass emotionaler Missbrauch, was die Pravalenzraten angeht,
weltweit die hdufigste Form der Misshandlung ist. Im Gegensatz zu For-
men sexueller und physischer Gewalt, die relativ eindeutig als Gewaltan-
wendungen zu erkennen sind, ist es deutlich schwieriger zu entscheiden,
wann normales Erziehungsverhalten in unangemessenes Elternverhalten
umschligt. Es gibt keine Eltern, die immer alles richtig machen. Auch
kann emotionaler Missbrauch nicht an einzelnen Handlungen festge-
macht werden. Eine Bewertung muss sich am Charakter der Beziehung
orientieren. So warnt Werner Leixnering (2000: 11) fur die gezielte Pri-
vention und Intervention, etwa von Jugendamtern, vor einer »verkiirz-
ten Tater-Opfer-Ideologie«. Weil psychische Gewalt viele Gesichter tragt,
rdt er dazu, sich die Lebensbedingungen und Interaktionen von Familien
genau anzuschauen. Fiir jedes Kind muss in vielen Dimensionen ein in-
dividuell richtiges Maf$ an Erziehungspraktiken gefunden werden. We-
der zu viel noch zu wenig Autoritit sind der Entwicklung eines Kindes
zutraglich, selbiges gilt auch fiir Anleitung, Beaufsichtigung oder Kon-
trolle. Emotionaler Missbrauch findet Stoltenborgh et al. (2015) zufolge
nicht zuletzt deswegen so geringe gesellschaftliche Aufmerksamkeit, weil
Fragen des emotionalen Missbrauchs ein Nachdenken tuber grundlegen-
de Uberzeugungen beziiglich elterlicher Autoritit herausfordern. Schnell
entsteht die Vermutung, dass Elternrechte oder giangige Erziehungsprak-
tiken eingeschrankt oder in Frage gestellt werden sollen. Damit beriihrt
die Thematik des emotionalen Missbrauchs grundlegende politische Fra-
gen der Freiheit zur individuellen Lebensfiihrung.

Stoltenborgh et al. zufolge geht man irrtiimlicher Weise davon aus,
dass sexueller Missbrauch die schwersten Folgen fiir die Betroffenen

I31

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

habe. In einer Durchsicht mehrerer Studien zu den langfristigen Auswir-
kungen von emotionalem Missbrauch kommen auch Zurbriggen und
Hagai (2017: 238) zu dem Schluss, »dass emotionaler Missbrauch er-
hebliche Folgewirkungen hat, die in vielen Fillen stirker wiegen als die
Folgen eines physischen und sexuellen Missbrauchs«. Dieser Hinweis
soll hier auf keinen Fall als Argument fiir eine Rangfolge verschiedener
Gewaltarten und der Schwere ihrer Folgen verstanden werden. Es soll
hier lediglich die Gefdhrdung durch emotionale Gewalt verdeutlicht wer-
den. Auch im Bericht der bundesdeutschen Enqueten Psychische Gewalt
am Kind wird festgestellt: »Psychische Gewalt kommt sehr hiufig vor.
Wahrscheinlich in einem wesentlich grofSerem Ausmafs, als wir alle, in-
klusive meiner Person, das vermuten. Und: Psychische Gewalt tritt nicht
nur alleine auf, sie tritt zumeist auch als >stille Schwester« aller anderen
Gewaltformen auf« (Leixnering 2000: 8).

Riggs (2017) zufolge bietet die Bindungstheorie eine Moglichkeit,
Schlisselfaktoren in der Eltern-Kind-Beziehung zu identifizieren, die zu
langfristigen schweren Beeintrachtigungen des Kindes fihren und die
deswegen als emotionale Gewalt eingestuft werden konnen. Die Folgen
manifestieren sich dahingehend, dass die Kinder kein sicheres Bindungs-
und Sozialverhalten ausbilden konnen. Dartber hinaus werden sie in
der Entwicklung adidquater Emotionsregulation und Bewiltigungs-
strategien ebenso wie in der Ausbildung eines angemessenen Selbst-,
Fremd- und Weltverstindnisses beeintrachtigt. Zu den Schliisselfakto-
ren gehoren zuriickweisendes, zudringliches oder rollenumkehrendes
Elternverhalten. Die Entwicklung eines gesunden Bindungsverhaltens
auf Seiten der Kinder ist besonders gefihrdet, wenn Zuriickweisung
und Aufdringlichkeit in einem nicht nachvollziehbaren Wechselverhalt-
nis stehen, wenn Kinder also beispielsweise in einem Moment herab-
gewiirdigt werden, im nichsten aber schwerwiegende Verantwortung
ubertragen bekommen, wenn Antipathie, strenge Kontrolle oder Schuld-
zuweisungen sich unvermittelt mit Momenten mischen, in denen die
Elternteile Nihe oder Schutz bei den Kindern suchen. »Es sind insbe-
sondere die miteinander im Widerspruch stehenden und dabei simul-
tan erfolgenden Signale, welche die Bindungsbediirfnisse des Kindes im
gleichen Augenblick ansprechen und zurtickweisen, die fiir Konfusion
sorgen und das Kind in eine ausweglose Situation bringen« (ebd.: 66).

Um nun vom emotionalen Missbrauch von Kindern zu einem Be-
griff von transaktionaler Gewalt zu gelangen, muss gesehen werden,
dass emotional missbrauchte Kinder auch Schwierigkeiten im Umgang
mit Gleichaltrigen entwickeln. Sie entwickeln nicht selten ein patholo-
gisches Bindungsverhalten, dass auch ihre spiteren Paar- und Freund-
schaftsbeziehungen pragt. Dartiber hinaus treten auch weitere negative
Auswirkungen auf, wie etwa mangelnde Impuls- und Affektkontrolle,
emotionale Instabilitit oder geringe Selbstachtung bei gleichzeitig hohem

132

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE GEWALT

Aggressionspotenzial. Auch konnen sich ausgeprigte Feindseligkeit. Da-
ruber hinaus auch psychische Probleme wie Angst, Depression oder Hoff-
nungslosigkeit, posttraumatische Belastungsstorungen, Suizidalitit oder
Somatisierung und ganz allgemein Schwierigkeiten bei der alltiglichen Le-
bensbewiltigung und im sozialen Umfeld zeigen (Riggs 2017; Zurbriggen
& Hagai 2017). Die moglichen Folgen fiir die Lebenswege der Betroffe-
nen sind also vielfiltig. Generell aber lasst sich sagen, dass Menschen, die
emotionalen Missbrauch erlebt haben, in der Regel tiber unzureichende
interpersonale Kompetenzen verfiigen. Nicht selten werden Betroffene er-
neut zu Opfern, insbesondere, wenn sie in Beziehungen zu emotional ge-
walttdtigen Personen eintreten. Viele Betroffene werden aber auch selbst
zu Téterinnen oder Tatern. Beide Moglichkeiten liegen nahe, da eine fri-
he Pragung immer auch mit Nachahmung einhergeht. Emotional gewalt-
tatiges Verhalten wird nicht nur erlitten, sondern gleichzeitig auch erlernt
(Parens 2017; Zurbriggen & Hagai 2017). Riggs (2017) hat mit dem
Cycle of Emotional Abuse Model (CEA-Modell) beschrieben, wie emo-
tionaler Missbrauch zur Entwicklung bestimmter Personlichkeitsmerk-
male und gestortem Beziehungsverhalten im Erwachsenenalter beitragt.
Dies tragt dann wiederum dazu bei, dass die emotionale Gewalt in spi-
teren personlichen Beziehungen reproduziert wird (Zur intergenerativen
Weitergabe emotionaler Gewalt siehe insbesondere auch Brisch 2017). Ob
es den Betroffenen nun aber gelingt aus dem Kreislauf der Reproduktion
emotionaler Gewalt auszusteigen, hangt entscheidend davon ab, ob es ih-
nen im Laufe ihres weiteren Lebens gelingt, das, was ihnen versagte blieb,
nachzuholen und adiquate interpersonale Kompetenzen auszubilden.
Laut Henri Parens (2017) wird niemand feindselig oder bosartig ge-
boren. Bei gesunder frithkindlicher Bindung, einigermafSen durchschnitt-
lichen psychogenetischen Voraussetzungen und sofern keine weiteren
negativen psychodynamischen Prozesse einwirken, entwickeln Kinder
eine wohlmeinende Haltung gegeniiber anderen Menschen. Studien
zum Aggressionsverhalten von Kindern zeigten, wie Individuen, oder
auch Gruppen, wohlmeinende, feindselige oder gar bosartige Vorurteile
gegenuber anderen Individuen oder sozialen Gruppen entwickeln und
wann sie entsprechendes aggressives Verhalten an den Tag legen. Ins-
besondere Leidenserfahrungen, psychischer Schmerz und insbesondere
Traumatisierungserfahrungen erzeugen eine besondere Bereitschaft fiir
aggressives Verhalten und lassen bei Betroffenen im schlimmsten Fall
eine hochgradig feindselige Destruktivitat entstehen. Diese schlumme-
re dann in diesen Personen; »je nach Bedarf wie eine Bombenlast bereit
zur willentlich oder unwillentlich bewirkten Entladung« (ebd.: 158).
Ausléser sind nicht nur physische und sexuelle Gewalt. Auch seelische
Leiden, verursacht durch Vernachlissigung, ideologische Erziehungssti-
le oder seelische Gewalt fithren zu Verhaltensweisen, die sich in einem
Drang anderen die Schuld zu geben und damit in einem Drang Feinde

133

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

zu haben manifestiert. Da die Betroffenen konflikttrachtige Gefiihle ver-
drangen, werden diese unbewusst auf andere Personen projizieren und
am gewihlten Feind abgelassen.

Die initial wohlmeinende Haltung eines Kindes verwandelt sich also
nicht nur durch negative Vorurteile, die von aufSen induziert werden,
etwa in familidren oder kulturellen Kontexten, in eine feindselige Hal-
tung. Es ist »vielmehr in erster Linie unsere eigene aufgehiufte feindse-
lige Destruktivitat, unser eigener Zerstorungsdrang, der unser wohlmei-
nendes in ein boswilliges Vorurteil ummiinzt« (ebd.: 157). Demnach sind
die Griinde, warum jemand zu einer Gewalttiterin oder einem Gewalt-
tater wird, nicht allein den dufSeren Umstanden anzulasten, vielmehr hat
das Individuum selbst einen Anteil daran. Diese Einschdtzung wird sich
in diesem Kapitel sukzessive weiter verdichten.

Die Verweigerung von Verstandigung als transaktionale Gewalt

Menschen, die emotionalen Missbrauch erlebt haben, fehlt es, wie gesagt,
oft an interpersonalen Kompetenzen und damit an Kompromissbereit-
schaft. Gerne meiden sie ein offenes Gesprich iiber Konflikte (Riggs 2017).
Hieraus konnen sich Strategien zur Unterminierung jeglicher Rationali-
sierung und Mediation ergeben. Aus ihrer therapeutischen Arbeit fassen
Watzlawik, Beavin und Jackson (1972: 261ff) Strategien zusammen, die
ihre Patientinnen und Patienten nutzten, um sich aus Situationen zu befrei-
en, in denen ihnen abverlangt wird, tiber ihre Beziehungen zu reflektieren.
So beschreibt etwa Herr X sein Kommunikationsverhalten in der Familie:
»Mein Beitrag zu unseren Problemen ist, daf ich ein Gewohnheitsliigner
bin — andere Leute nennen es vielleicht ... hm, oh Unwahrheit oder Uber-
treibung oder Aufschneiden —, aber es ist wirklich Liigen ...« (ebd.: 277).
Diese Aussage erinnert nicht nur an das bekannte Liigenparadox, sie hat
den Autoren® zufolge auch eine entsprechende Wirkung. Mit dieser Aus-
sage entzieht Herr X der therapeutischen Situation die notwendige Ba-
sis, die ja grundlegend auf den Willen zur Verstindigung angewiesen ist.
Ebenso korrumpiert Herr X im Familienkontext damit auch jeden inner-
familidren Verstindigungsversuch. Tatsichlich begegneten den Autoren, in
vielen Aussagen ihrer Patienten, unterschiedliche Variationen des Liigen-
paradoxons. So konne eine Selbstdefinition als >dummc« dazu dienen, dhn-
liche Scharaden zu vollziehen, um sich nach Belieben in ein Gesprich ein
und wieder auszuklinken. Patienten, die diese Strategie verfolgen, geben,
sobald ihnen das Gesprich unangenehm wird, vor, sie wirden nicht mehr

8  Generisches Maskulinum. Tatsichlich ist eine Autorin in der Gruppe, doch
die korrekte Formulierungen »den Autoren und der Autorin« ist sperrig und
eventuell auch missverstiandlich.

134

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE GEWALT

verstehen, um was es gerade geht. Gleichzeitig horen sie aber aufmerksam
zu und kommentieren dann in den Momenten, in denen dies kaum von
ithnen erwartet wird. Diese Strategie erlaubt eine effektive Distanzierung
von der unangenehmen Gesprichssituation und produziert eine heimli-
che Uberlegenheit.

Watzlawik, Beavin und Jackson (1972) zufolge ist es auch moglich
durch einen Sprechakt, bewusst oder unbewusst, widerspriichliche Be-
deutungen zu erzeugen. Fiir die Angesprochenen entstehen dann un-
haltbare Situationen. Prototypisch zeige sich das in der Aufforderung
»sei doch mal spontanc. Eine Situation wird durch sie unhaltbare, weil
die Befolgung der Aufforderung ihre Verwirklichung ausschliefSt. Man
kann definitionsgemaf$ nicht auf Kommando spontan sein. Auch dieses
Grundthema kann facettenreich variiert werden. Etwa in dem Vorwurf:
»es sollte dir ein Vergniigen machen, mit den Kindern zu spielen — wie
anderen Vitern« (ebd.: 280). Bei allen Verhaltensformen, die naturge-
mafS nur spontan sein konnen oder eine intrinsische Motivation voraus-
setzen, fithrt das Einfordern entsprechenden Verhaltens zu unhaltbaren
Situationen. Dariiber hinaus konnen solche Situationen auch das Ergeb-
nis komplexerer Interaktionszusammenhange sein. Unhaltbare Situatio-
nen sind insbesondere dann besonders effektiv, wenn sie eine Paradoxie
nicht nur auf der inhaltlichen Ebene des Gesagten, also nicht nur auf der
Bedeutungs- sondern auch auf der Beziehungsebene etablieren. Wenn die
Rahmenbedingungen widerspriichlich und unlogisch sind, dann ist kein
konsequentes, begriindetes Verhalten moglich.

Diese Perspektive betrachtet aber nur die Pragmatik einzelner Sprech-
akte. Ganz simpel, aber durchaus ebenso effektiv, ist die Taktik unver-
mittelt grundlegende Meinungen zu dndern. Hat sich unter Partnern ein
bestimmter Gedanke als eine wichtige Grundlage der gemeinsamen Be-
ziehung etabliert, dann ist er in dem Sinne implizit geworden, als dass
er fiir selbstverstindlich angenommen wird. Andert nun eine Partei un-
vermittelt ihre Meinung in solch einer Frage, dann zerstort sie dadurch
den common sense der gemeinsamen Transaktionsdynamik und andert
damit, von einem Moment auf den anderen, die gesamten Bedingungen
allen weiteren Geschehens. Es werden grundlegende Selbstverstandlich-
keiten des gemeinsamen Lebens revidiert, was eine tiefe Verunsicherung
erzeugt. Selbstverstiandlich sollten in einer Beziehung auch grundlegende
Meinungsinderungen moglich sein und eine wiederholte Debatte tiber
scheinbare Selbstverstandlichkeiten kann einer Beziehung natiirlich auch
guttun, aber derartige Verdanderungen grundlegender Bedingungen kann
auch als Machtmittel missbraucht werden. Dies geschieht, wenn solche
Meinungsianderungen hiaufig und einseitig erfolgen, wenn sie nicht kom-
muniziert und mit der absurden Erwartung verbunden werden, dass das
Gegentiber die neuen Bedingungen erfillen soll, ohne sie zu kennen. Es
gibt Personen, die in der Erwartungshaltung leben, dass ihre Partner

135

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

ihnen ihre Bediirfnisse sozusagen von den Augen ablesen. Das Opfer ist
dann allzeit panisch bemiiht herauszufinden, welche Regeln in der Be-
ziehung nun gerade gelten.

Familien sollten als Systeme betrachtet werden (u.a. Watzlawik,
Beavin & Jackson 19725 Leixnering 2000). Dysfunktionale Familienbe-
ziehungen sind nur moéglich, wenn sich alle Familienmitglieder in gewis-
ser Weise daran beteiligen. Kinder sind dabei Opfer, weil sie die Bedin-
gungen des menschlichen Sozialverhalten ja gerade durch den Kontakt
zu den Erwachsenen erst erlernen sollen. Um aber der weiteren gesell-
schaftlichen Bedeutung emotionaler Gewalt niher zu kommen, miis-
sen wir ihre Wirkungen auf die gesellschaftliche Ebene transponieren,
sie also ein Stiick weit aus der Familie 16sen und in andere gesellschaft-
liche Bereiche tibertragen. Emotionale Abhingigkeit ist nicht nur inner-
halb von Familienbeziehungen moglich, sie kann sich auch zwischen
Freundinnen und Freunden etablieren. Im beruflichen Kontext bilden
sich nicht nur 6konomische Abhingigkeiten. Auch in diese Kontexte
fuhlen sich Menschen emotional eingebunden, ebenso wie in Nachbar-
schaften, politische Zusammenhiange oder Stadtgesellschaften.

Von der Privatsphire in offentliche Bereiche

Emotionale Gewalt tritt nicht nur im privaten Bereich auf. Sie manifestiert
sich auch auf gesellschaftlich hoheren Ebenen. Zu entsprechenden Pha-
nomenen zihlen beispielsweise Stalking und Mobbing. Beide Phanomene
zeichnen sich in der Regel durch eine zeitliche Kontinuitit aus. Im Gegen-
satz zur hiuslichen emotionalen Gewalt, die sich im Schutzraum der Fami-
lie verschliefSen kann und diesen pervertiert, verlangen diese Phinomene
den Téterinnen und Téter bewusste Strategien der Tarnung ab. Derartige
Gewalt findet zwischen Menschen statt, die nicht, oder nicht mehr in ei-
ner engen privaten Beziehung stehen und geschehen in (teil)6ffentlichen
Ridumen, am Arbeitsplatz, auf der StrafSe oder im Internet. Bei diesen Pha-
nomenen ist nicht immer eindeutig zu kliren, ob sie der Unzulanglichkeit,
etwa einem pathologischen Minderwertigkeitskomplex einer aggressiven
Einzelperson, entspringen, oder, ob sie bewusst strategisch rationalisiert
aus Freude an der Manipulation anderer Menschen eingesetzt werden.
Mit Formen des emotionalen Missbrauchs haben sie gemein, dass sie ge-
richtlich nur schwer in den Griff zu bekommen sind. Sofern den Titerin-
nen und Tater keine anderen Tatbestinde zur Last gelegt werden kon-
nen, kampfen die Opfer haufig sehr lange fur letztlich nur unzureichende
Sanktionen, welche aber schlieflich das Opfer kaum schiitzen konnen. Die
manipulative Kraft der Taterinnen und Titer ist kaum zu kontrollieren.
Aber manipulativen Personen gelingt es auch grofSere soziale Zusam-
menhinge in ihrem Sinne zu beeinflussen. Sie sind nach Parens in einem

136

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE GEWALT

ganz allgemeinen, grundlegenden Sinne aggressiv. »Aggressivitat< meint
hier nicht mehr und nicht weniger als »ein biologisch generierter inne-
rer Drang, die eigene Person und die eigene Umgebung zu >traktieren«
(also in irgendeiner Weise handelnd aufzutreten), zu kontrollieren und
zu bezwingen« (Parens 2017: 147). Diese Form minimaler Aggression
scheint ein anthropologisches Moment zu sein, denn Parens zufolge, ist
sie schon bei kleinen Kindern angelegt. Minimalaggressive Kinder han-
deln nicht aus einem konkreten Streben nach Macht heraus, vielmehr ist
es ihnen wichtig zu spiiren, dass die eigenen Handlungen etwas auslo-
sen. Der Ursprung psychischer Gewalt ist Parens zufolge oftmals weniger
strategische Uberlegung als eher personliche Unzufriedenheit, Langewei-
le oder ein Minderwertigkeitsgefiihl, dass nach Linderung verlangt. Es
gehe nicht darum die Situation in Richtung eines bestimmten Zieles zu
beeinflussen, sondern ganz allgemein darum, irgendeinen unspezifischen
Einfluss auszuiiben, um einem empfundenen Unbehagen zu entkommen.
Dieser Einfluss suggeriert Kontrolle. Personen, die so etwas tun, haben
niemals gelernt, sich von gefithltem Unbehagen emotional zu distanzie-
ren. Sie haben niemals geeignete Strategien zu dessen Linderung erlernt.
Vielmehr brechen sie in unkontrollierten Aktionismus aus, und versu-
chen rein mittels der Bewegung ihrer Aktivitat, ihre Unzufriedenheit zu
tberdecken. Es geht diesen Personen ausschliefSlich darum sich selbst
zu behaupten. Rainer Sachse begreift Manipulation als eine bestimmte
Kombination von Image und Appell. Eine manipulative Person tduscht
ihre Mitmenschen, indem sie ein unzutreffendes Bild (Image) von sich
vermittelt. Dadurch sollen sie zu Handlungen veranlasst werden (Ap-
pell). »Man will nicht nur, dass der Interaktionspartner etwas glaubt,
man will, dass er etwas tut! Man will z.B. bewundert werden, gelobt
werden, bestétigt werden, Anerkennung erhalten« (Sachse 2014: 3). Ei-
ner manipulativen Person geht es nicht um die Sache der Gemeinschaft,
einer manipulativen Person geht es um den eigenen Gefithlshaushalt.
Um derartigen Phanomenen gesellschaftlich zu begegnen, ist ein tiefe-
res Verstandnis des Selbsterhaltungsmodus transaktionaler Gewalt von
Noten. Um verstehen zu konnen, warum manipulative Personlichkeiten
so verzweifelt an derartigen Verhaltensweisen festhalten, muss man se-
hen, dass sie in einem Paradox gefangen sind, dass sie lebenslang unter
einen Leidensdruck stellt (Sachse 2000; 2014). Wie schon erwihnt nei-
gen Personen, die ein mangelndes Selbstbild ausgebildet haben, dazu,
anderen Personen Schuld zu geben. Auch konnen sie nicht ohne Fein-
de auskommen (Parens 2017). Unterschwellig erleben sie sich selbst als
minderwertig, versuchen aber dieses Gefiihl zu verdriangen und es vor
sich selbst und nach auflen hin zu verstecken. Sie fiirchten nichts mehr,
als dem Schmerz der eigenen Minderwertigkeit zu begegnen. In ihrem
Bemiuhen, Souverdnitit vor sich selbst und anderen darzustellen, sind
sie kaum kritikfahig. Den Versuch ein Konfliktthema auf eine rationale

137

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Verstandigungsbasis zu bringen, erleben sie als Gefihrdung ihres An-
sehens und nicht selten als Aggression. Womoglich miissten sie Zuge-
stindnisse machen, woméglich die eigene Position revidieren, sie hitten
Unrecht gehabt und dagegen wehren sie sich vehement. Ganz entgeht es
diesen Personen aber nicht, dass sie hdufig aggressives Verhalten an den
Tag legen und, dass das in zwischenmenschlichen Beziehungen hiufig zu
Problemen fiihrt. Sie befiirchten also schon im Voraus, Kritik konne sie
mit ihren inneren, emotionalen Konflikten konfrontieren. In erster Linie
schiitzen sie sich also vor Selbstreflexion. Paradoxerweise wire aber das
das Einzige, was sie langfristig aus dieser Falle herausfiihren konnte. Ma-
nipulative Menschen kdmpfen um ihr idealisiertes Selbstbild, von dem
sie insgeheim eigentlich wissen, dass es unzutreffend ist. Sachse (2014:
5) beschreibt die Funktion derartiger Selbsttauschung folgendermafen:
»Eine realistische Selbsteinschitzung hitte zur Folge, dass die Person
unzufrieden ist, sich minderwertig fiihlt, ein >schlechtes Gewissenc hat,
sich schimt o. A. Und diese negativen Affekte kann die Person vermei-
den, indem sie ein Selbst-Image aufmachi«. Trotz teilweise enormem
Leidensdruck setzen manipulative Personen alles daran, den einmal vor
sich selbst errichteten Schein aufrecht zu erhalten. Sie suchen auch in der
Regel keine Hilfe, weil sie fiirchten dort ihrer eigenen Unzulanglichkeit
begegnen zu miissen. Der Drang, den anderen die Schuld zu geben,
erhilt diese Illusion aufrecht. In den Augen dieser Personen ist man also
entweder Freund, solange man ihnen uneingeschriankt zustimmt oder
eben Feind, von dem sie annehmen, dass er gegen sie intrigiert.

In Transaktion mit derartigen Personlichkeiten wird man immer nur
verlieren konnen. Je gezielter derartige Beeinflussungen erfolgen, desto
stirker konnen gemeinschaftliche Aktivitdt manipuliert werden. Wih-
rend teilnehmender Beobachtungen in Selbsthilfegruppen, konnte ich
mehrfach beobachten, wie eine einzige Personlichkeit die zeitweise oder
endgultige Handlungsunfihigkeit einer ganzen Gruppe bewirkte. Oft
verlassen die anderen Mitglieder nach und nach die Gruppe, denn es ver-
langt der Gruppe viel ab, sich gegen die Intrigen einer derartigen Person
zu formieren und sie etwa durch einen gemeinschaftlichen Beschluss aus
der Gruppe auszuschliefSen.

Auf den ersten Blick scheint diese Darstellung der einseitigen Mani-
pulation vielleicht dem Konzept der Transaktion zu widersprechen, wo-
nach sich Subjekte ja erst in der Begegnung untereinander gegenseitig
hervorbringen. Tatsichlich gibt es manipulative Personlichkeiten auch
immer nur in Verbindung mit Personen, die auf deren manipulative Ver-
haltensweisen zumindest anfanglich ansprechen. Es kann aber trotzdem
nicht von einer Mitschuld der Betroffenen gesprochen werden. Mani-
pulative Personen haben derartige Verhaltensweisen perfektioniert. In
Transaktionen haben sie einen brisanten initialen Vorteil, weil sich an-
dere Personen, entsprechend ihrer wohlwollenden Vorurteile (Parens

138

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE GEWALT

2017), erst einmal selbst untersagen, ihnen derart schwerwiegend nega-
tive Verhaltensweisen zu unterstellen. Es wird spater noch beschrieben
werden (3.7), dass durchschnittlichen Menschen die Erlebensweise einer
manipulativen Personlichkeit derart fremd ist, das sie gar nicht erkennen
konnen, wie perfide diese handelt. Manipulative Personen gehen Bezie-
hungen ein, ohne jemals die dazu eigentlich notwendige Verbindlichkeit
erbringen zu wollen. Sie konnen so die Asymmetrie menschlicher Bezie-
hungen effektiv nutzen, um sich zumindest zeitweise zur bestimmenden
Instanz unterschiedlichster sozialer Zusammenhinge, seien dies Freizeit-
gruppen, Birgerinitiativen oder Kollegenkreise, zu machen. Nicht selten
gelingt es ihnen auch diese langfristig zu kapern. Letztlich geht es diesen
Personlichkeiten aber nicht darum eine Situation oder einen sozialen Zu-
sammenhang in einer produktiven Weise voranzutreiben, sondern allein
darum, Einfluss zu nehmen und gefithlt Oberwasser zu behalten. Selbst
wenn sich die Geschehnisse fur alle ungtinstig entwickeln, wird eine ma-
nipulative Personlichkeit zahlreiche Griinde dafiir finden, warum wieder
einmal die anderen versagt haben. Nicht selten aber gelingt es ihnen ein-
zelne Menschen gezielt unter ihren Einfluss zu stellen und dazu bedienen
sie sich einer gezielten Strategie.

Die Zerstorung der Selbstwirksamkeit

Damit eine Person iiberhaupt den Impuls zu sozialem Handeln hat, ist
es notwendig, dass sie davon ausgeht, mit ihren Handlungen auch etwas
erreichen zu konnen. Glaubt eine Person nicht daran, dass sie eine be-
stimmte Aufgabe meistern kann, dann wird sie sich dieser kaum stellen.
Albert Bandura (1993; 2001) hat das zentrale psychologische Motive
der Selbstwirksamkeit (self-efficacy) erforscht und eine sozial-kognitive
Theorie (social cognitive theory) formuliert. Seine Studien zeigen, dass
wenn man Menschen ihr Gefiithl von Selbstwirksamkeit zerstort, dies
nachweislich negative Auswirkungen auf deren tatsiachlichen Leistun-
gen hat. Sagt man Probanden, dass ihre Leistung in einem Experiment
ihre intellektuellen Fahigkeiten widerspiegelt, dann erbringen sie darauf-
hin schlechtere Leistungen als in vorangegangenen Durchliufen. Offen-
sichtlich erhoht die Tatsache, dass ein Versuch als eine Prafung personli-
cher Qualititen ausgegeben wird, den Druck auf die Probanden so stark,
dass deren Selbstvertrauen geschwicht wird. Probanden denen aber ge-
sagt wurde, dass gute Leistungen zeigen, wie viel sie bereits gelernt ha-
ben, waren in der Folge hoch motiviert besser zu werden. Sie erlebten
in hoherem Maf3e ein Gefiihl personlicher Wirksamkeit und brachten
auch tatsichlich bessere Ergebnisse hervor. Annahmen und Uberzeugun-
gen uber die eigene Wirksambkeit beeinflussen demnach die tatsachlichen
Leistungen. Laut Bandura geschieht dies auf zwei Arten. Erstens kann

139

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

eine starke Selbstwirksamkeit entweder direkt die Gedachtnisleistung
verbessern oder zweitens die intensivierte kognitive Anstrengung einer
Person kann indirekt dazu fiihren, dass sich die gedanklichen Leistungen
erhohen. Daraus lasst sich schliefsen, dass ein Vergleich der Leistungen
zwischen Menschen, in erster Linie denjenigen hilft, die ohnehin schon
besser abschneiden. Sich selbst als besser zu erleben, bewirkt einen posi-
tiven Feedback-Effekt. Dieser wiederum hilft, die Leistungen nochmals
zu verbessern. Personen steigern ihre Anstrengungen auch, je mehr sie
ihre Umwelt als kontrollierbar wahrnehmen. Im Gegensatz dazu kann
ein geringes Gefiihl von Selbstwirksamkeit, Depressionen und Angstzu-
stinde hervorrufen.

Selbstwirksamkeit ist also kein unwesentlicher Faktor. Aaron Anto-
novsky (1997) hat ihr in seinem Konzept der Salutogenese eine zentrale
gesundmachende Wirkung zugeschrieben. Die Salutogenese ist ein Ge-
genentwurf zum biomedizinischen Konzept der Pathogenese, wonach
Pathogene von aufSen auf den menschlichen Korper einwirken und die-
sen erkranken lassen. Das Konzept der Salutogenese hingegen basiert
auf der Vorstellung, dass es nicht nur die Zustande >gesund« oder >krank«
gibt, sondern dass Menschen sich bestandig in einem Prozess des Ge-
sundwerdens befinden. Die Salutogenese gilt heute in der Sozialen Ar-
beit als ein wichtiges Instrument zur Forderung individueller Resilienz
gegeniiber sozialen und gesellschaftlichen Stressoren. Wichtigster Fak-
tor der Gesundung ist demnach ein Gefiihl der Kohirenz, das Anton-
ovsky (ebd.: 16) beschreibt, als »ein durchdringendes, andauerndes und
dennoch dynamisches Gefiihl des Vertrauens«. Demnach ist die Zersto-
rung von Selbstwirksamkeit ein ernstzunehmender Angriff auf die Ge-
sundheit eines Menschen.

Die Fihigkeiten, die eine Person zeigt, stellen nicht deren inharente
Eigenschaften dar. Die Fihigkeiten einer Person sind intra- wie auch in-
terpersonell beeinflussbar. Individuelle Annahmen tber die eigenen Fa-
higkeiten konnen die Entfaltung der eigenen Potenziale behindern oder
verbessern und ebenso beeinflussen subtile Botschaften von auflen die
tatsachlichen Fahigkeiten einer Person. Damit gibt es Moglichkeiten ge-
zielt auf die Selbstwirksamkeit von Menschen einzuwirken. Manipula-
tive Personen konnen gezielt wunde Punkte im Selbstverstindnis von
Menschen nutzen, um deren Selbstwertgefiihl und Selbstwirksamkeit
anzugreifen. Wenn Menschen in bestimmten Punkten bereits an sich
zweifeln, dann ist es ein Leichtes, sie immer weiter in die Vorstellung
ihrer eigenen Minderwertigkeit zu treiben. Derartige Angriffe sind je
nach Opfer tiefgehend individualisiert und konnen so unterschwellig
geschehen, dass sie von Dritten kaum wahrgenommen werden. Die Op-
fer misstrauen schliefSlich den eigenen Gefithlen und Wahrnehmungen,
da sie von anderen Menschen keine Bestitigung fiir ihr Erleben erhal-
ten. Dies zeitigt nachhaltige traumatische Folgen fir diejenigen, die auf

140

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE GEWALT

diese Weise in eine unterlegende Rolle geraten. Wir konnen transaktio-
nale Gewalt nun also auch als eine Vorgehensweise sehen, die die Selbst-
wirksamkeit von Menschen beeintrichtigt und es stellt sich nun die Fra-
ge, ob diese Effekte nur auf interpersoneller Ebene funktionieren oder,
ob sie nicht auch in gesellschaftlichen Praktiken tiefgreifend institutio-
nalisiert sind und strategisch eingesetzt werden.

Strategische transaktionale Gewalt

Damit der Begriff der »Strategie« Sinn ergibt, muss einer Praktik eine
planvolle Zielstrebigkeit zugeschrieben werden kénnen. Damit ein stra-
tegisches Vorgehen aber als gewaltvoll erkennbar wird, muss die Asym-
metrie menschlicher Beziehungen gezielt ausgenutzt und die Selbstwirk-
samkeit der Betroffenen beeintrachtigt werden. Untersuchen wir diese
Differenzierung an einem Beispiel, dass gemeinhin wohl kaum als ge-
waltvoll angesehen wird.

Stellen wir uns dazu eine Investorin® vor, die ein nur lose bebautes
Areal innerhalb eines weitgehend dichten Stadtteils entdeckt. Sie sieht
hier enormes Entwicklungspotenzial, denn die umliegende Bebauung ist
deutlich dichter. Die Stadtverwaltung, so ihre Uberlegung, kann eine
Nachverdichtung auf diesem Grundstiick kaum ablehnen. Wenn die In-
vestorin aber bemerkt, dass die Anwohnerinnen und Anwohner die Frei-
flichen auf diesem Areal auf Grund der angenehmen Aufenthaltsqualitit
gerne als Treffpunkt und Erholungsort nutzen, dann wird ihr unmittel-
bar klar sein, dass sie strategisch vorgehen muss. Sie wird sich als ers-
tes bei den Eigentiimern eine Option auf das Grundstiick sichern. Dann
wird sie bei der Stadt eine Bauvoranfrage stellen und bei positivem Be-
scheid das Grundstiick erwerben. Trotz einsetzender Biirgerproteste wird
das geplante Bauvorhaben nun kaum noch zu verhindern sein.

Das gesamte Vorhaben folgt einem strategischen Timing. Gegeniiber
den Eigentiimern darf die Groéfle des Bauvorhabens nicht deutlich wer-
den, denn sonst konnten dieses das Bauvorhaben entweder ablehnen
oder Informationen an die Bewohnerschaft weitergeben. Die Stadtver-
waltung wiederum sollte nach Méglichkeit keine Ahnung von der tat-
sachlichen Nutzung und Bedeutung des Areals fiir die Anwohnerinnen
und Anwohner haben. Geschickte und planmafSig versucht die Investo-
rin also zu verhindern, dass sich die Beteiligten rechtzeitig austauschen.
Sie versucht die tatsichliche Bedeutung des Bauvorhabens zu verschlei-
ern. Gelingt ihr das, bleibt schliefSlich keine Moglichkeit das Bauvorha-
ben zu verhindern. Die Stadt kann allenfalls noch verschirfte Auflagen

9  Generisches Femininum, da man sich hier intuitiv wahrscheinlich eher einen
Mann vorstellen wiirde.

141

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

erlassen, wie beispielsweise die Verpflichtung einen Architektenwett-
bewerb zu initiieren. Auf diese Weise kann sie vielleicht noch den An-
schein von Offenheit und Wahlmoglichkeit suggeriert. Tatsdchlich aber
stehen alle Rahmenparameter, wie etwa Geschosszahl, Anzahl der Wohn-
einheiten etc., schon in der positiv beschiedenen Bauanfrage fest. In ei-
nem solchen Verfahren wurden zwar keine gesetzwidrigen Handlungen
ausgefiihrt, es wurde genau genommen noch nicht einmal jemand belo-
gen oder getduscht. Gleichzeitig aber wurden sowohl die Anwohnerin-
nen und Anwohner wie auch die Stadtverwaltung — ohne dass diese dies
iiberhaupt ahnten — in eine von der Investorin bestimmte Position ge-
bracht und es ist auch anzunehmen, dass sie sich, wenn die Sache durch-
sichtig wird, in gewissem MafSe manipuliert fithlen. Aber erfullt das den
Tatbestand der Gewalt?

Tatsdachlich wird das Vorgehen immobilienwirtschaftlicher Akteu-
re heute von vielen Menschen als gewaltvoll erlebt. Steigende Mieten
driangen soziookonomisch benachteiligte Bevolkerungsgruppen aus an-
gestammten Lebenszusammenhingen. Die Innenstadte sind zusehends
den Einkommensstarkeren vorbehalten und die gesetzlichen Rahmen-
bedingungen scheinen bestehende soziookonomische Asymmetrien noch
zu verscharfen. Wenn immobilienwirtschaftliche Akteure manipulativ
auf Stadtplanungs- und Gesetzgebungsverfahren einwirken, ist es dann
nicht naheliegend, dass sich Mieterinnen und Mieter ausgeliefert fith-
len und dass sie in ihrer Selbstwirksamkeit leiden? Nimmt man hinzu,
dass der Investorin ab einem bestimmten Punkt klar sein musste, dass
die Anwohnerinnen und Anwohner bei Umsetzung des Bauvorhabens
einen enormen Verlust an Lebensqualitit erleiden werden, dann wird
eine gewisse Aggression ihres Handelns deutlich. Insofern liefSe sich die-
ses Beispiel durchaus als ein Fall von transaktionaler Gewalt verstehen.

Aber nicht jedes manipulative Handeln wird auch zwangslaufig als
Gewalt erlebt. So ist es beispielsweise die Aufgabe einer Fuhrungsper-
son, die anstehenden Arbeiten so zu takten, dass der Gesamtprozess so
reibungslos wie moglich vonstattengeht. Dabei muss die Fithrungsper-
son auch die einzelnen Arbeiterinnen und Arbeiter kennen und wissen,
unter welchen Bedingungen sie ihre Arbeit jeweils am effektivsten ver-
richten konnen. Unter Fithrungskompetenz versteht man auch, zu wis-
sen, wie die einzelnen Arbeiterinnen und Arbeiter >zu nehmen sind<, also
wie man sie am besten anspricht, wie man sie motivieren und ihre Bereit-
schaft an einem gemeinsamen Ziel mitzuwirken erhoht. Eine geschickte
Mitarbeiterfithrung kommt also gefihrlich nahe an den Tatbestand der
Manipulation heran. Im Idealfall wird sie aber von allen Beteiligten als
positiv empfunden. Das Gefiihl, Gewalt zu erleben, hingt also nicht nur
von dem durch die Handlung einer anderen Person erfahrenen Zwang
ab. Auch verantwortungsvoll gefithrte Arbeitnehmerinnen und Arbeit-
nehmer spiiren den Zwang den Anweisungen ihrer Vorgesetzten folgen

142

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

zu mussen. Das Gefiihl, Gewalt zu erleben, hingt von den benachtei-
ligenden Wirkungen der wirksamen Institutionen ab. Auf diese Weise
kann transaktionale Gewalt in verschiedenste soziale Praktiken einge-
schrieben und naturalisiert sein.

Strategische, transaktionale Gewalt hat viele Gesichter. Sie findet sich
in kleinen Trickbetriigereien ebenso, wie im Handeln einflussreicher Per-
sonlichkeiten. Sie dient der Durchsetzung 6konomischer Vorhaben eben-
so, wie der puren Lust am Manipulieren anderer Menschen. Sie ist durch
den Umstand charakterisiert, dass eine aggressive Partei eine zweite Par-
tei in eine bestimmte Position zwingt, ohne ihr dabei eine Wahl zu lassen.
Die aggressive Partei tut das obwohl ihr der Schaden fiir die Betroffe-
nen eigentlich bewusst sein misste. Einige Tatbestinde transaktiona-
ler Gewalt (z.B. Betrug) stellen eindeutige Straftatbestinde dar, andere
jedoch sind rechtlich kaum in den Griff zu bekommen. Einige sind als
Unrecht anerkannt (z.B. Stalking, Mobbing) andere wiederum finden
noch wenig Beachtung (z.B. emotionale Gewalt). Viele Formen transak-
tionaler Gewalt werden womoglich niemals zufriedenstellend gesetzlich
reglementiert werden konnen. Die Schwierigkeit besteht darin, dass es
mit zunehmender Privatheit und Subtilitdt der eingesetzten Manipulati-
on immer schwieriger wird, transaktionale Gewalt iiberhaupt zu erken-
nen, geschweige denn sie eindeutig zu bewerten und sichtbar zu machen.
Das Wissen tiber diese Formen der Gewalt erzeugt also weniger Hand-
habe tiber die Taterinnen und Titer, als dass es die Leiden der Opfer er-
kennbar macht und zu einer Befihigung sich selbst zu schiitzen beitragt.

Im Folgenden wird deutlich werden, dass nicht alle Menschen glei-
chermaflen dazu neigen, derartige gewaltvolle Handlungen auszufiihren.
Wir muissen demnach die Voraussetzung, die derartiges Handeln begiins-
tigt, ndher untersuchen. Dies bedarf auch einer Betrachtung der Mog-
lichkeit von Handlungs- und Willensfreiheit.

3.4 Handlungsfreiheit und Verantwortung

»Der freie Wille ist eine Illusion. Eltern haften
trotzdem fiir ihre Kinder. «

(Geyer 2004: 14)

Im vorangegangenen Kapitel kamen verschiedene Vorstellungen von
Verhalten und Handeln unreflektiert zum Einsatz. Im Falle emotiona-
ler Gewalt sind wir von unfreien Individuen ausgegangen, wihrend im
Falle strategischer emotionaler Gewalt von Intentionen die Rede war.
Strategisch gewaltvolles Handeln wurde als Ausfithrung gewaltbesetzter
Praktiken benannt. Es wurde auch beschrieben als basierend auf einem

143

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Vorteil, der durch frithzeitige Reflexion der Rahmenbedingungen des
Handelns erworben wird, wodurch sich gegeniiber anderen Parteien ein
Wissensvorsprung ergibt. Dieser erlaubt es einer strategisch handelnden
Person schliefSlich eine tiberlegene Position einzunehmen und die an-
deren, in eine von ihr fiir sie vorgesehene Position zu drangen. All dies
scheint die Moglichkeit autonomen Handelns zu implizieren. Auf der an-
deren Seite wurde Subjektivitit, als situativ hervorgebracht beschrieben,
was irgendwie zu implizieren scheint, dass Individuen wenig Einfluss auf
das soziale Geschehen haben, in das sie eingebunden sind. Die Annahme
souverdner Handlungsautonomie, im Sinne eines vollig freien Denkens
und Entscheidens, muss wohl offensichtlich zuriickgewiesen werden. Da-
mit steht diese Betrachtung in einer Reihe mit anderen subjektkritischen
Positionen (Volbers 2017). Bisher ist aber noch keineswegs geklirt, in
welcher Form Individuen in die Prozesse der gesellschaftlichen Transak-
tion eingebunden sind. Die Natur von Handlungszusammenhingen und
der mogliche willentliche Einfluss des Einzelnen darin, bedarf noch ei-
ner niheren Betrachtung.

Die Frage der Handlungsfreibeit

Wie kann der Glaube an die menschliche Autonomie und Handlungs-
freiheit gerechtfertigt werden, wenn man gleichzeitig von einer gesetz-
mifSigen Natur ausgeht? Diese Frage steht, wie schon angedeutet, seit
Kants Grundlegung der philosophischen Anthropologie im Raum. Kant
konnte aber weder die Ursachen noch die genaue Funktionsweise von
Handlungsautonomie bestimmen. Trotzdem schrieb er der menschlichen
Handlungsfreiheit, analog den Gesetzen der Natur, eigene Gesetzmi-
Bigkeiten zu. Diese Freiheit sei aber nicht per se jedem Menschen gege-
ben, denn »iiber Autonomie verfiigen nur solche Wesen, die fiir Griin-
de empfinglich sind sowie aus Griinden verallgemeinern, differenzieren
und handeln kénnen« (Sturma 2004: 277). Die Begabung des Menschen
zur Vernunft wird klassischerweise als Voraussetzung fiir Freiheit ange-
sehen. Mit dem Status als Person verbindet sich schliefSlich auch noch
ein Anspruch von moralischer Verantwortlichkeit. Diese Verantwortung
formuliert Kant bekanntermafSen in Form seines kategorischen Impera-
tivs, wonach man nur nach einer Maxime handeln solle, aus der heraus
man sich wiinschen kann, sie wiirde ein allgemeines Gesetz werden. >Ka-
tegorisch« ist dieser Imperativ bekanntermafSen, weil ohne seine Geltung
keine Vergesellschaftung moglich ist. Wenn alle Menschen einander nur
als Mittel zum Zweck verwenden wiirden, dann gibe es kein Vertrauen
unter den Menschen. Auch wenn Vertrauen im tatsachlichen Leben sehr
hdufig enttduscht wird, so ist eine Gesellschaft, in der niemand jemals
einem anderen vertraut, gar nicht denkbar. Eine derartige Gesellschaft

144

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

wirde sich entweder gar nicht erst formieren oder unweigerlich zerfal-
len. Im Gegensatz zu optionalen oder fakultativen Imperativen ist der
kategorische Imperativ also notwendig gultig. Auf diese Weise beweist
Kant, dass sich mittels der Vernunft allgemeine Gesetze begriinden las-
sen. Diese Gesetze erreichen zwar geltungstheoretisch nicht den gleichen
Stellenwert wie Naturgesetze, doch sind sie seiner Ansicht nach in ihrer
Begriindung offensichtlich ebenfalls objektiv. Ebenso wie die Kausali-
tat natiirliche Vorginge hervorbringt, so erscheint die Vernunft in dieser
Logik der Schliissel zu begriindeten Uberzeugungen und Handlungsan-
leitungen zu sein.

Damit hat Kant Handlungsfreiheit einflussreich als Funktion des Geis-
tes konzipiert. Demnach kann der Mensch durch Nachdenken Mittel
ersinnen, um wunschenswerte Ziele zu erreichen. Nun bedeutet diese
Handlungsautonomie aber noch lange nicht, dass der Mensch auch ei-
nen freien Willen hat. Vielleicht bin ich frei, meine kognitiven Entschliis-
se in Handeln umzusetzen, wie kann ich mir aber sicher sein, dass meine
Gedanken tatsichlich frei sind? Wer sagt mir, dass ich nicht sozusagen
von einer Instanz auflerhalb meiner Selbst gedacht werde? Diese Denkfi-
gur taucht in entsprechenden skeptizistischen Theoremen, wie etwa dem
Zombie-Theorem oder der Gehirn-im-Tank-Hypothese, immer wieder
auf. So wurde auch in den 198oer Jahren, vor dem Hintergrund eines
zunehmend strenger gedachten naturwissenschaftlichen Determinismus,
eine Debatte tiber die Willensfreiheit gefithrt (Betzler 2001). Bis heute
hat diese Frage an Relevanz kaum eingebiifSt. Die Entwicklung der Na-
turwissenschaften schreitet immer weiter voran und zunehmend versu-
chen nun die Neuro- und Biowissenschaften ebenfalls den Einfluss des
menschlichen Geistes zu vermessen.

Die neurobiologische Dekonstruktion des freien Willens.

Ein von Christian Geyer (2004) herausgegebener Sammelband thema-
tisiert die neurobiologische Kritik an der Willensfreiheit. Haufig wird
darin auf die in den spaten 1970er Jahren durchgefiihrten Libet-Expe-
rimente Bezug genommen. Diesen Experimenten zufolge lasst sich eine
vorbereitende Hirnaktivitdt messen, schon vor dem Zeitpunkt, an dem
ein Proband eine Entscheidung bewusst trifft. Diese neurologischen Stu-
dien werden nicht selten als der endgiiltige Beweis dafiir angefiihrt, dass
der freie Wille nur eine Illusion ist. Zu den wichtigsten Neurobiologen,
die diese These vertreten, zihlen Wolf Singer und Gerhard Roth. Singer
(2004) zufolge ist es die Funktionsweise unseres Gehirns, die ein zusam-
menhingendes Weltbild aus fragmentartigen Wahrnehmungsereignissen
konstruiert. Demnach ist das Gehirn ein hochst selektiver Kognitionsap-
parat, der sich entwicklungsbedingt auf die fiirr unser menschliches Leben

145

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

relevanten Funktionen ausgerichtet hat. » Zusitzlich zu dieser Optimie-
rung der Signalaufnahme kam es darauf an, die verfiigbare Information
moglichst schnell in zweckmifSige Verhaltensreaktionen umzusetzen«
(ebd..: 38). Das Gehirn folgt also einem festgeschriebenen Programm.
Roth (2004) erklirt, dass es heute mittels neuronaler Stimulation mog-
lich sei, bei Probanden handlungsvorbereitende Prozesse experimentell
zu initiieren. Die Probanden hitten dann das Gefiihl, eine bestimmte
Handlung ausfithren zu wollen. Roth folgert daraus, »dafS die klassisch-
philosophische wie auch alltagspsychologische Aussage sMein Arm und
meine Hand haben nach der Kaffeetasse gegriffen, weil ich dies so ge-
wollt habe!« nicht richtig ist« (ebd..: 91). Ist es deswegen aber gerecht-
fertigt, wie Roth vorschlagt, zu behaupten, »mein Gehirn hat entschie-
den!« (ebd..: 92)? In dieser Frage hat sich die Debatte um Willensfreiheit,
wie einige Autoren behaupten (Searle 2004; Geyer 2004; Pothast 2011),
iiber die Jahre nicht wesentlich weiterentwickelt, denn immer noch ste-
hen sich Deterministen, die den freien Willen fiir eine Illusion halten,
und diejenigen, die den freien Willen nicht aufgeben wollen, unverséhn-
lich gegentuiber und vermittelnden Positionen mangelt es an substanzi-
eller Erklarungskraft. So uiberzeugt weder der Kompatibilist, der beide
Positionen fur vereinbar halt, noch der Epiphanomenalist, der den frei-
en Willen als etwas ansieht, das lediglich auf neurobiologischen Prozes-
sen aufsetzt, dabei aber keinen Einfluss auf diese hat.

Betrachten wir die Frage aus einer phinomenologischen Perspektive.
Ist denn die Kritik der Neurobiologen tatsidchlich so grundlegend? Wir
begreifen uns doch keineswegs, wie das die Gegner des freien Willens be-
haupten, lediglich »als Wesen, die tiber Intentionalitit verfigen, die fi-
hig sind zu entscheiden, initiativ zu werden und zielbewufst in den Ab-
lauf der Welt einzugreifen« (Singer 2004: 41). Zu unseren menschlichen
Erfahrungen zihlen doch ebenso Momente des Scheiterns und des Ir-
rens. Wir fithlen uns doch ebenso oft von unserem eigenen Selbst getrie-
ben, wie auch von den gesellschaftlichen Bedingungen zu etwas genotigt.
Auch vereinfacht Singer, wenn er schreibt, »wir erfahren unsere Gedan-
ken und unseren Willen als frei, als jedweden neuronalen Prozessen vor-
gingig« (ebd.: 44). Wer sich nur ansatzweise mit Meditationstechniken
auseinandergesetzt hat, der hat an sich selbst beobachten konnen, wie
Gedanken entstehen, wie man sie betrachten und auch wieder ziehen las-
sen kann. Ebenfalls ist es eine gangige Erfahrung, dass es manchmal ge-
horig Zeit braucht, sich einer Sache bewusst zu werden. In Situationen,
die eine radikale Wahl erfordern — wie sie in Kapitel 2 als fir Verantwort-
lichkeit charakteristisch beschrieben wurden — brauchen wir oft sehr
lange dazu, eine Entscheidung zu treffen. Dass Neuronen dabei »unab-
lassig feuern« ist beinahe korperlich erlebbar. Problematische Lebensla-
gen gehen mit Stresszustanden einher, in denen weitreichende Selbstori-
entierung notwendig ist. Auch Singer gibt zu, dass sich neurobiologisch

146

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

nicht erklirt lisst, nach welchen Kriterien das Gehirn aus Sinnesdaten
schliefSlich Wahrnehmungsurteile macht und warum Produkte gedank-
licher Prozesse schliefSlich koharent und stimmig erscheinen konnen.
Ebenso gestehen Neurobiologen ein, dass es noch nicht moglich ist, na-
turwissenschaftlich zu ergriinden, was es bedeutet »etwas zu glauben, zu
wollen oder verliebt zu sein« (Roth 2004: 97). Bei der Bestimmung der-
art komplexer Zustinde des menschlichen Erlebens ist auch der Neuro-
loge auf Schilderungen seiner Versuchspersonen angewiesen.

Der Sammelband schliefst mit der Erstiibersetzung einer spiteren Ar-
beit des Urhebers der einflussreichen Libet-Experimente. In leicht ge-
geniiber seiner urspriinglichen Konzeption modifizierten Experimenten
konnte Benjamin Libet (2004[1999]) nachweisen, dass Versuchsperso-
nen eine Veto-Moglichkeit haben. Sie konnen einem neuronal entstande-
nen Willen zu handeln widerstehen und somit verhindern, dass sie eine
Titigkeit tatsachlich auch ausfiithren. Ob aber auch dieses Veto wieder-
um auf neuronale Prozesse zuriickgefithrt werden kann, kann Libet zu-
folge nicht geklart werden. Er verweist diesbeziiglich auf eine »unerklarte
Liicke< zwischen physischen Phinomenen und Phinomen des subjekti-
ven Erlebens. Er kommt schliefSlich zu dem Ergebnis, »dafs die Existenz
eines freien Willens zumindest eine genauso gute, wenn nicht bessere
wissenschaftliche Option ist als ihre Leugnung durch die deterministi-
sche Theorie« (ebd.: 357).

John Searle weist darauf hin, dass die Debatten um Willensfreiheit
meist bis ins Auflerste polarisiert sind. Entweder man glaubt an die Frei-
heit oder eben nicht. Dadurch wird alles dazwischen verdringt, etwa die
Frage, was es bedeutet, dass wir unser alltigliches Leben eigentlich gar
nicht gestalten konnten, wiirden wir nicht an ein gewisses Maf$ an Frei-
heit glauben. Stellen wir uns vor wie wir ohne die Annahme eines frei-
en Willens in einem Restaurant bestellen mussten: »Wenn Sie also zum
Kellner sagen, >Sehen Sie, ich bin Determinist — che ser4, sera, ich werde
einfach warten und sehen, was ich bestelle«, dann ist ihnen diese Weige-
rung, Thren freien Willen auszutiben, nur als eine Threr Handlungen ver-
standlich, wenn Sie sie als die Ausiibung Thres freien Willens auffassen«
(Searle 2004: 18).

Winsche, Begierden und Leidenschaften grunden weitgehend in bio-
logischen Funktionen unseres Selbst, oder sie sind durch Sozialisation
entstanden. Der freie Wille aber wire unsere Moglichkeit diese zu zi-
geln und langfristig zu transformieren. Streng genommen kann er aber
nicht aus natiirlichen kausalen Prozessen hervorgehen. Searle (ebd.: 20)
zufolge sollte aber dringend angenommen werden, »daf$ es mogliche Er-
klarungen natiirlicher Phanomene gibt, die nicht deterministisch sind«.
Auch er verweist auf die >Liickes, die sich im menschlichen Erleben zwi-
schen vorbereitenden Bedingungen und dem Entschluss zur Ausfithrung
einer Handlung auftut.

147

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE
Was passiert in der Liicke?

Viel beachtet und diskutiert wurde unter anderem Harry G. Frankfurts
Hierarchie des Wiinschens (2001[1971]). Demnach hat der Mensch
zwar keine unmittelbare Willensfreiheit, denn sein Wille entspringt in
erster Linie seinen momentanen Wiinschen. Dabei unterscheidet Frank-
furt aber zwischen Wiinschen erster Ordnung (first-order desires), wel-
che sich direkt auf Handlungen beziehen, wie beispielsweise eine Ziga-
rette rauchen zu wollen, und Wiinschen hoherer Ordnung (higher-order
desires), welche sich auf Wunsche niedriger Ordnung beziehen. Dies ist
beispielsweise der Fall, wenn eine Person versucht mit dem Rauchen
aufzuhoren. Sie wiinscht dann, sie konne den Wunsch eine Zigarette zu
rauchen, ablegen. Willensfreiheit ergibt sich nach Frankfurt erst aus einer
Reflexion iiber die eigenen Wiinsche, wenn es gelingt sogenannte »>Vo-
litionen< zu entwickelt. Als Winsche zweiter Ordnung entsprechen sie
dem Wunsch, einen Willen zu haben, wie etwa wahrhaftig das Rauchen
aufgeben zu wollen. Ein Wille ist demnach ein Wunsch, der durch Refle-
xion stark genug geworden ist, um auch tatsichlich handlungseffektiv
werden zu konnen. Die Ausbildung eines derartigen Willens ist demnach
Voraussetzung fiir freies Handeln.

Freiheit ist Frankfurt zufolge nicht nur von dufferen Zwingen wie
Handlungsbeschrankungen abhingig, sondern auch von inneren Zwén-
gen. Erst in der Uberwindung innerer Zwinge konstituieren sich Men-
schen als Personen, denn »nur bei Personen kann es zu einer Disharmo-
nie zwischen den Wiinschen kommen, die handlungswirksam sind, und
den Wiinschen, von denen sie mochten, dafs sie handlungswirksam sind«
(Guckes 2001: 7-8). Dies lasst sich am Beispiel eines Drogensiichtigen
erklaren. Dieser kann seinem Wunsch, eine Droge zu nehmen, nachgeben
und doch gleichzeitig den Wunsch haben, er hitte den Willen der Dro-
ge zu widerstehen. Unabhingig davon, ob es diesem Menschen tatsich-
lich gelingt, einen Willen zu entwickeln, der stark genug ist, die Sucht zu
iiberwinden, konstituiert sich darin eine Person als selbstreflexives We-
sen. Ein Drogenstichtiger aber, der gar nicht wiinscht, nicht drogenab-
hingig zu sein, der also gar keinen Wunsch hoherer Ordnung ausbildet,
den nennt Frankfurt einen triebhaften >Wanton¢, der die Chance zu in-
dividueller Freiheit verspielt.

Frankfurts Thesen wurde vielfiltige Kritik entgegengebracht (siehe
hierzu Betzler 2001). In diesem Zusammenhang interessant ist aber ins-
besondere die Ansicht, seine Auffassungen seien rein subjektivistisch und
lieSen die Quelle der Wiinsche aufSer Acht. Diese Kritik wurde mittels
dufSerst abstrakter Gedankenexperimente formuliert, beispielsweise mit
der Annahme eines Gehirnimplantats, dass von einer anderen Person ge-
steuert wird, welche dann bestimmte Reaktionen beim Triger des Im-
plantats auslosen kann. So wirde diese Person unbewusst dem Willen

148

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

dieser Person folgen, ohne sich dessen bewusst werden zu konnen. Eine
fremdbestimmte Kontrolle konne, so die These, deswegen niemals ausge-
schlossen werden, auch wenn der Betreffende noch so sehr davon iiber-
zeugt ist, er hitte seinen Willen auf autonomen Reflexionen iiber sein
eigenes Verhalten aufgebaut. Hierin lassen sich unschwer skeptizisti-
sche Theoreme erkennen. Nun mag man von derart wirklichkeitsfer-
nen Gedankenexperimenten halten was man will, mit Jonas (1981: 68)
gesprochen sind sie wohl eher »ein Geschopf der Theorie und nicht der
Erfahrung«. Sie zeugen aber davon, dass sich ein so grundlegender Skep-
tizismus wohl niemals auf rein rationalem Wege wird ausraumen lassen.
In keinem Fall aber kann der skeptizistische Zweifel, mit intellektualis-
tischen Gedankenkonstrukten, die derart der gewohnlichen Erfahrung
widersprechen, den Anspruch eines Gegenbeweises erfiillen.

Eine andere Erklirung davon was »in der Licke« passiert, zielt auf
die Bestimmung von Verantwortung ab, denn die Frage der Willens-
freiheit hat eine lebenspraktische Konsequenz. Je nachdem wie wir die
Frage nach der Freiheit beantworten; ob wir annehmen unfreie Spiel-
bille naturwissenschaftlicher Kausalitdten zu sein oder ob wir glauben
uber unser Schicksal bestimmen zu konnen, wird es uns moglich Verant-
wortung einzufordern oder jegliche Verantwortung von uns weisen. Fiir
Hans Jonas’ Verantwortungsethik (1979) war diese Frage derart zentral,
dass er sie bei ihrer Grundlegung erst einmal aussparte und sie in einer
Monographie gesondert behandelte. Vehement wehrt er sich darin ge-
gen einen naturalistischen Determinismus des Seelenlebens, denn »da-
nach wiren wir Puppen der Weltkausalitidt. Damit aber wird der Lehre
von der Verantwortung jeder Boden entzogen« (Jonas 1981: 17). Jonas
grindet seine Argumentation auf dem, was er »Ausloserprinzip< nennt.
Demnach kann ein Impuls (Wille), der auf die Nervenbahnen wirkt,
uber die biochemischen Informationsverarbeitungssysteme, die Muskel-
aktivitaten bis zu den Wirkungen in der dufSeren Welt naturdetermi-
nistisch nachverfolgt werden. Damit sei aber noch keineswegs geklart,
wie diese initiale Reizung des Nervensystems zustande kam. Die Natur-
wissenschaft habe hierfur lediglich zwei unbefriedigende Erklarungen.
Diese besagen, dass sie »entweder gemaf§ dem >Unbestimmtheitsprinzip<
ein reines Zufalls-Ereignis im vorhandenen Quantenfeld war; oder dafS
sie deterministisch aus der vorangehenden Verteilung folgte« (ebd.: 74).
Jonas verortet nun den Einfluss des Mentalen in der Wahl dieses Aus-
l6sers. Er versteht ihn als mental determiniert, wihrend alles was auf
ihn folgt schliefSlich physikalisch determiniert ist. Die Folgen eines der-
art winzigen Ausloseimpulses konnen sich zu ungeheurer Wirksamkeit
auswachsen. Dies entspricht dem fast schon sprichwortlich geworden
komplexitatstheoretischen Motiv der moglicherweise weltverandern-
den Wirkung des Fliigelschlags eines Schmetterlings. An der Grenze der
physischen Dimension findet Jonas zufolge ein energetischer Austausch

149

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

mit einer psychischen Dimension statt. Jonas ist davon iiberzeugt, »dafs
in dem mentalen Intervall zwischen input und output ein Prozefs vol-
lig anderer Ordnung als der physischen liegt« (ebd.: 79). Diese Vorstel-
lung erinnert auch an medizinische Grundlagenforschung im Bereich der
Psychoneuroimmunologie™ wie auch an das biopsychosoziale Modell
der Entstehung von Krankheiten**. Auch hier werden Wechselwirkun-
gen zwischen psychischen und physischen Vorgingen beschrieben. Of-
fenbar wollte Jonas der stringenten Logik und Faktenbezogenheit, mit
der die Naturwissenschaften in der Regel die Beziehung zwischen Psyche
und Physis behandeln, mit gleichartigen Argumenten begegnen. So inspi-
rierte Jonas den Physiker Kurt Friedrichs zu einem Briefwechsel tiber die
Verortung der Willensfreiheit in der Quantenphysik (Dieser Briefwech-
sel ist in Ausziigen abgebildet in Jonas 1981: §9ff.).

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass es bisher keine verbindliche
Beschreibung der Vorginge >in der Liicke« gibt. Fur unsere Zwecke muss
diese Frage aber auch nicht endgiiltig geklart werden. Fiir unsere Zwecke
reicht es festzustellen, dass offensichtlich viel fur eine derart komplexi-
tatstheoretische Auffassung des Menschen als biopsychosoziales Wesen
spricht. Selbst ein gelingender, naturwissenschaftlicher Nachweis von
Willensfreiheit wirde auch noch lange keinen Aufschluss dartber geben,

10 Umwelteinflisse, zwischenmenschlichen Beziehungen und Lebensstile kon-
nen die Funktion des Immunsystems eines Menschen beintrichtigen. Die
Psychoneuroimmunologie erforscht die hierbei zugrunde liegenden bioche-
mischen Zusammenhinge. Botenstoffe des Zentralen Nervensystems wir-
ken auf das Immunsystem und vice versa. Selbst die Funktion unserer Gene
ist nicht statisch, sondern kann durch psychische Faktoren beeinflusst wer-
den. (Schubert 201 1; Bauer 2012[2002])

11 Das biopsychosoziale Krankheitsmodell betrachtet die Entstehung von
Krankheiten nicht als direkte Folge eines einzigen krankmachenden Faktors,
sondern als komplexe Wechselbeziehungen zwischen einer biologischen, ei-
ner psychischen und einer sozialen Integrationsebene. In der medizinischen
Grundlagenforschung gilt dieses Modell derzeit als die plausibelste Vorstel-
lung. Dass es in der Arbeit von Kliniken, Arztpraxen, Gesundheitsadminis-
tration und Gesundheitsdienstleistern kaum eine Rolle spielt, liegt daran,
dass es nicht weniger als einen grundlegenden Paradigmenwechsel verlangt.
»In der Praxis ist dies verbunden mit der Wahrnehmung des Patienten als
ganzen Menschen, mit korperlichen, psychischen und sozialen Bediirfnissen.
Und es geht auch um Orientierung an Gesundheit, nicht nur an Krank-
heit« (Pauls 2013: 27). Die Wechselwirkungen zwischen sozialen Faktoren,
Umwelteinfliissen und den biologischen Mechanismen des Korpers bilden
ein komplexes System. Die Zustinde der Geist-Korper-Einheit Mensch sind
emergent. Das heif3t, dass sich keine einfachen Ursache-Wirkungsmechanis-
men identifizieren lassen. Die vielfiltigen Wechselwirkungen lassen Zustan-
de entstehen, die nicht direkt auf bestimmte Ursachen zurtickgefithrt wer-
den konnen. (Egger 2005; Pauls 2013)

150

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

was diese Freiheit phanomenologisch, also im menschlichen Erleben be-
deutet. Wir wiissten noch lange nicht, wie sie genutzt werden kann oder
wie wir mit ihr umgehen konnten. Es geht vielleicht weniger darum, Wil-
lensfreiheit zu bestreiten oder zu beweisen als vielmehr zu fragen, wie
sie gewinnbringend genutzt werden kann. »Nicht darum kann es also
gehen, die Freiheit und Verantwortlichkeit der Menschen als der Hand-
lungssubjekte prinzipiell zu bestreiten [...] sondern sie als Potential soli-
darischer Verantwortung zu mobilisieren« (Apel 1990[1975]: 30). Hier-
zu wenden wir uns spater noch einmal den Arbeiten Frankfurts zu, zuvor
aber einige erste Inspirationen zu den moralphilosophischen Grenzen
menschlicher Freiheit.

Freibeiten und Tugenden

Wie schon angedeutet unterschiedet sich die Frage nach der Moglich-
keit eines freien Willens von der nach Handlungsautonomie. Sie ist noch
weitreichender, denn sie erfordert die Moglichkeit auf biologische Impul-
se oder tiefgreifende Pragungen Einfluss zu nehmen, aus denen Wiinsche
und Bediirfnisse entstehen. Um Verantwortung zu ibernehmen, brauche
ich letzten Endes diese Willensfreiheit. Um Verantwortung zu iiberneh-
men geniigt es nicht, wenn meine Handlungen lediglich einem rational
fur richtig erkannten Grundsatz folgen. Demnach lage Verantwortung
in so etwas wie der Zugelung des Willens, was tugendethisch auch als
Ausbildung von Tugenden formuliert werden konnte.

Martha Nussbaum (2000) tritt in aristotelischer Tradition fiir die
Wichtigkeit der Entwicklung von Charaktertugenden ein. Dabei stellt
sich natiirlich die Frage inwiefern wir diese Prozesse willentlich, ratio-
nal oder vernunftgeleitet gestalten konnen. Sie kritisiert dazu Kants de-
ontologische Auffassung, wonach eine moralische Handlung darin be-
steht, die eigenen aggressiven Gefithle und eigenniitzigen Neigungen
rational zu kontrollieren. »Kant halt diese Leidenschaften fiir angebo-
ren und unabanderlich« (ebd.: 62). Seines Erachtens haben sie sogar die
Macht die Vernunft zu korrumpieren. Rationalitidt kann demnach bei-
des, stichhaltige moralische Urteile begrinden, ebenso wie offensichtlich
unmoralisches Verhalten rechtfertigen. Nach Kant entspringen Recht-
fertigungen des eigenen unmoralischen Verhaltens den Leidenschaften
der Menschen und werden deswegen unbewusst ausgefihrt. »Unsere
Leidenschaften beginnen zu >verniinfteln< und an diesen guten Gedan-
ken herumzukritteln« (ebd.: 62). Fur Kant kann Moral deswegen nur
am Tun bemessen werden. Handeln muss sich an Maximen orientie-
ren, die universell begriindet wurden. Deswegen stehen fur ihn Geset-
ze oder Regeln im Mittelpunkt des moralischen Handelns. Nussbaum
verweist nun aber darauf, dass Rationalitit die Aufgabe, menschliche

I51

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Leidenschaften im Sinn anerkannter Regeln zu ziigeln, faktisch kaum
erfiillt. Gerade in liberalen Gesellschaften steht vor allem die Verwirkli-
chung individueller Freiheiten an oberster Stelle, obwohl es weitgehend
Konsens ist, dass diese Freiheiten ihre Grenze an der Freiheit der anderen
finden sollten (Mill 2014[1859]; Rawls 2012[1971]). Nussbaums zufol-
ge miissen sich Menschen deswegen moralisch bilden. Sie kénnen dies,
indem sie mittels moralphilosophischer Fragen ihre Handlungen selbst-
kritisch bewerten. » Auf diese Weise kommen wir uns selbst zuvor und
errichten im Denken Bollwerke gegen unsere allzu starken Neigungen,
die Wiirde anderer zu verletzen« (Nussbaum 2000: 65). Es geht ihr um
die Ausbildung nicht-relativer Werte. In aristotelischer Manier folgt sie
der Auffassung, »dafS es vom menschlich Guten respektive von einer ge-
deihlichen menschlichen Entwicklung nur eine objektive Auffassung ge-
ben konne« (ebd.: 229). Nussbaum fithrt das bekanntermaflen in eine
Formulierung menschlicher Befihigungen, die es den Menschen erlau-
ben sollen, ihr Leben freiheitlich zu entwickeln. Ihre Konzeption eines
guten Lebens soll explizit Pluralitit ermoglichen.

Vielfach aber werden Tugenden kulturrelativistisch als feststehen-
de Ideale bestehender Gemeinschaften gedacht. Wie leicht die Annah-
me feststehender Tugendideale in ein wertkonservatives Denken fihren
kann, lasst sich insbesondere bei Alasdair Maclntyre (1987) nachvollzie-
hen. Allzu leicht etabliert sich der Imperativ, die moralischen Regeln der
Gemeinschaft miissten bedingungslos geachtet werden. Werte und Tu-
genden sollten aber, so mein Appell an dieser Stelle, dringend dynamisch
gedacht werden. Moralische Regeln sind grundlegend als Gegenstand
der bestindigen Reflexion zu verstehen. Um die Gefahr eines Wertkon-
servatismus zu verhindern, soll im Folgenden auch nicht von Tugenden,
sondern von Personlichkeiten die Rede sein. Beziiglich Personlichkeit
gibt es keine Ideale, lediglich konkrete Ausstattungen mit Personlich-
keitsmerkmalen (traits), die innerhalb eines weiten Spektrums an Kom-
binationsmoglichkeiten ein mehr oder weniger moralisch gutes Leben
erlauben. Es wird spater noch deutlich werden (Kap 3.7), dass im Ge-
gensatz zu den tugendethischen Idealen in personlichkeitsethischer Auf-
fassung, Personlichkeit immer Individualitit bedeutet und deswegen Di-
versitit in einer Gemeinschaft unumganglich ist.

Die tugendethische Inspiration, wonach der Einzelne wirkliche Frei-
heit nur dann erlangen kann, wenn es ihm gelingt, seine Person mit den
Anforderungen des Gemeinwesens in Einklang zu bringen, soll hier
aber erst einmal aufgenommen werden. Dabei sollen aber die Untie-
fen des Wertkonservativismus sorgsam umschifft werden. Es besteht
die Gefahr, dass die Betonung moralischer Grundsitze Repression er-
zeugt und der Ruf nach gemeinsamen Werten zu scheinheiligem Mo-
ralisieren verkommt. Orientierung soll im Folgenden deswegen nicht
definierbare Tugenden oder Werten bieten, sondern eine spezifische

I52

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

phianomenologisch erfahrbare Dialektik des Wortes >freic. Was heifst es
denn frei zu sein? Ist das gleichbedeutend mit alles tun was einem be-
liebt oder mit sich frei fiihlen? Wie ist es, wenn man einen Drang, eine
Leidenschaft oder einen Wunsch verspiirt, von dem man weifs, dass
die Erfiillung andere schadigen wiirde? Kann man frei sein, wenn man
weifs, dass die Freiheit, die man sich nimmt, andere schadigt? Fiihlt
man sich in solch einem Fall nicht eher von seinen Leidenschaften be-
herrscht, obwohl man in freier Entscheidung genau das tut, was man
mochte? In diesen Fragen erscheint Freiheit als eine Funktion der Bezie-
hung eines Menschen zu anderen und zu sich selbst. In diesem Gedan-
ken entdecken wir nicht nur die psychologische Definition von >Person-
lichkeit« (siehe Kap. 3.7), sondern auch das Theorem der Transaktion,
dass auf die Verbundenheit von interagierenden Einzelpersonen und der
darin immanenten Beziehungshaftigkeit verweist. Die Idee der Freiheit
in Gemeinschaft, findet sich interessanterweise nicht nur in westlichen
Philosophieseminaren, sondern beispielsweise auch in der Bantuethik
Ubunto und afrikanischen Vorstellungen von Personalitdt. Dies konn-
te ein Hinweis darauf sein, dass es sich hierbei um ein anthropologi-
sches Phanomen handelt.

Exkurs: Ubunto als transaktionale Ethik und afrikanische
Vorstellungen von Person

Dem Motiv der Transaktion erwichst eine Ethik, wie sie sich beispiels-
weise im Ubunto-Sprichwort >I am because you are< ausgedriickt. Ubun-
to basiert auf der Vorstellung einer Interdependenz aller Wesen des Uni-
versums und wird auch als Grundlage guter menschlicher Beziehungen
in afrikanischen Gesellschaften angesehen (Khosa 1994). Im Sprichwort
»A person is a person through other persons« driickt sich auch die Auf-
fassung aus, dass das Ansehen als Person von der Menschlichkeit der
Beziehungen zu anderen abhingt. Im Sinne einer transaktionalen Ethik
wird man durch den Anderen zu dem, was man schliefllich ist. Konse-
quenter Weise erfordert dies, dass man sich vorrangig fiir die Position des
Anderen interessiert. Dies steht in deutlichem Gegensatz zum individua-
listischen Verstandnis wonach man sich in einer Gemeinschaft behaup-
ten muss. Es widerspricht auch dem modernen Verstandnis von Bildung
als einem lebenslangen Lernen, verstanden als Erlernen verbiirgten gesi-
cherten Wissens und bewihrter Fahigkeiten. Diese Kompetenzen sollen
das Individuum von den Subjektivitiaten anderer unabhingig machen. In
transaktionaler Perspektive ergibt sich hingegen die Aufforderung, offen
fiir die Perspektive anderer zu sein und damit aktiv sein Wissen tiber de-
ren Sichtweisen zu erweitern. Hierdurch entstehen ein anderes Wissen
und eine andere Kompetenz. Es entsteht eine differenzierte Vorstellung

153

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

von der eigenen Lebensgemeinschaft und die Fahigkeit gemeinschafts-
orientiert zu handeln.

Der westliche Humanismus geht, so Reuel Khosa (1994), vom Dik-
tum, der Mensch ist das Maf aller Dinge, aus. Demnach kann das, was
Menschlichkeit ausmacht, rational bestimmt werden. Indem man das
Verhalten einer Person an transzendental begriindeten Werten misst — so
die Idee — kann man auch priifen, ob sie in einem Individuum verwirk-
licht sind oder nicht. Im Gegensatz dazu verweist Ubunto in erster Linie
auf Moglichkeiten, die eigene Menschlichkeit zu entwickeln. Das kann
aber nicht durch Befolgen dogmatischer Vorsatze des richtigen Han-
delns geschehen, sondern sich lediglich in der situativen Angemessen-
heit des alltiaglichen Handelns verwirklichen. Damit unterscheidet sich
eine transaktionale Ethik elementar von transzendentalphilosophischen
Ethiken, die eine Letztbegrundung grundlegender Werte anstreben, und
damit hauptsichlich von Rationalitat und vom aufklarerischen Ideal des
Intellekts getrieben sind. Eine transaktionale Ethik unterscheidet sich
beispielsweise vom Liberalismus, der in der Entfesselung individueller
Freiheit, den effektivsten Antrieb zur 6konomischen Entwicklung des
Gemeinwohls sieht. Sie unterscheidet sich auch von der Ethik des U#-
litarismus, die alles Handeln daran bemisst, ob es das Wohl einer sozi-
alen Gruppe fordert oder nicht. Letztere ist dann nicht weit von iden-
titdtspolitischen Ethiken entfernt, denn die soziale Bezugsgruppe muss
natiirlich irgendwie abgegrenzt werden, was allzu leicht Verweise auf
eine Identitdt, Abstammung, Ethnizitit oder Nationalitit auf den Plan
ruft. An dieser Stelle zeigt sich ein Ubergang zu kollektivistischen Ethi-
ken, die das Individuum als der sozialen Organisation untergeordnet an-
sehen. Demnach erfiillt sich das wahre Wesen des Menschen in der Un-
terordnung unter den Willen der Gemeinschaft. Indem der Mensch sich
der Gemeinschaft unterstellt, erfullt er dieser Auffassung zufolge, nicht
nur seine Bestimmung als soziales Wesen, er kann auch gleichzeitig das
hochstmogliche Maf$ an individueller Handlungsfreiheit erreichen. Der-
artiger Kollektivismus fand seine realen Auspragungen in den sozialis-
tischen, kommunistischen und faschistischen Bewegungen des 20. Jahr-
hunderts. Individualismus und Kollektivismus stellen sich damit als zwei
gegensatzliche Auffassungen vom Verhiltnis zwischen Individuum und
Gemeinschaft dar.

Khosa (1994) beschreibt Ubunto als einen dritten Weg zwischen den
westlichen Entwiirfen individualistischer und kollektivistischer Ethiken.
Das Verhiltnis zwischen Individuum und Gesellschaft wird in Ubun-
to nicht als ein hierarchisches, sondern als ein symmetrisches gedacht.
»The ~community« is the >I« writ large — and the >« is the >community«
individualised« (ebd.: 8). In diesem Sinne ist Ubunto tendenziell spiri-
tuell und religios, denn es kann nicht rational begriindet werden, son-
dern muss emotional erlebt werden. Die eigene Position muss nicht als

154

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

etwas rein Individuelles, sondern als in vielfiltigen Beziehungen stehend
erkannt werden.

»In a real sense all life is inter-related. The agony of the poor impoverishes
the rich; the betterment of the poor enriches the rich. The manager’s
success at managing depends on the co-operation of the managed. The
white man’s long term prosperity is reliant on the black man’s well-being
and hope for prosperity. We are inevitably our brother’s keeper because
in the broader scheme of things we are our brother’s brother. Whatever
affects one directly affects all indirectly.« (ebd.: 10)

Demnach umschliefSt ein einzelnes Individuum sowohl das Allgemeine
einer Gemeinschaft als dass es sich auch als etwas Besonderes separiert.
In dem Mafle in dem diese Gegensitze als Harmonie erlebt werden, ver-
wirklicht sich schliefflich die Menschlichkeit des Ubunto. Freiheit ver-
wirklicht sich demnach nicht im Tun, sondern im Erleben.

Dies spiegelt sich auch in afrikanischen Vorstellungen des Personseins
wider. Kwasi Wiredu (2004: 16) zufolge grunden afrikanische Konzep-
tionen von >Person< auf einem Lebensprinzip; » A human being is held to
consist of a variable number of elements, one of which typically might be
called the life principle, that is, that in a person whose presence makes
him alive and whose absence makes him dead.« Das Sein wird als ein
dynamisches Prinzip lebendiger Krifte begriffen. Sofern ein Mensch sei-
ne Eingebundenheit in diese Krifte erkennt, entwickelt er auch die Be-
reitschaft und die Fahigkeit, Verpflichtungen in der Gemeinschaft zu er-
fullen und erwirbt sich so einen Status als >Person«. Personalitit wird
demnach auch als eine Errungenschaft angesehen. Nach Didier Kapha-
gawani (2004) lasst sich Personalitit zusammenfassend charakterisieren
als a) kommunalistisch, weil es die Natur des Menschen darin bestimmt
ein Leben in Vergemeinschaftung zu fihren, was sich im schon zitierten
»I am, because we are; and since we are, therefore I am« ausdriickt, b)
normativ, da eine Person die Verantwortung trigt, sich mit der eigenen
Individualitdt zum Wohle der Gemeinschaft in die Gemeinschaft einzu-
bringen und ¢) dialektisch, da der Mensch sowohl als Tier als auch als
Vernunftwesen angesehen wird. Dabei werde so Kaphagawani aber nicht
die Vernunft als Schliissel der Individualitit angesehen, sondern >in the
heart lies the personality of manc. Letzten Endes sind es also die mensch-
lichen Empfindungen, die fiir die Fithrung der Intelligenz verantwortlich
sind. Personalitdt verwirklicht sich in der mitfuhlenden Hinwendung zu
den Mitmenschen. Im Gegensatz zum modernen Individualismus be-
deutet Bildung und Lernen nicht, moglichst viel Wissen anzuhiufen, um
sich selbst dadurch zu profilieren. Es geht nicht darum moglichst vie-
le Fahigkeiten und Kompetenzen zu erlernen, die die eigene Person vor
anderen auszeichnen. Lernen bedeutet vielmehr die Sichtweisen seiner

155

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Mitmenschen zu erfassen, um sich so in einer eigenen Position im sozia-
len Geflecht von Positionen verorten zu kénnen.

Vertiefte Betrachtung der Willensfreibeit

Wie schon angedeutet sollen anthropologische Fragen hier nicht ab-
schliefend geklart werden, doch soll die Moglichkeit tatsachlicher Wil-
lensfreiheit auch nicht vorschnell verworfen werden. Frankfurts spitere
Arbeiten schliefSen gut an obige Betrachtung afrikanischer Vorstellungen
von Person an. Als Reaktion auf die einsetzende Kritik entwickelt Frank-
furt in seinen spiteren Arbeiten ein Modell der Identifikation woraufthin
Monika Betzler (2001) eine neue Rezeption Frankfurts vorschlagt, die
auch diese Arbeiten beriicksichtigt. Frankfurt entwickelt einen Begriff
des >caring<«. Mit diesem Begriff mochte er das, was einem Menschen tat-
sachlich langfristig im Leben wichtig ist, in den Blick bekommen. Er geht
davon aus, dass auch anhaltende Lebensziele in dem Sinne dispositional
sind, als dass sie einem urspringlich leidenschaftlichen Impuls entsprin-
gen. Er weist aber darauf hin, dass sie im Laufe des Lebens vielfach ra-
tional reflektiert werden miissen, nicht nur, weil die Person, auf Kritik
anderer reagieren muss, sondern auch, weil es immer wieder praktische
Hindernisse bei der Verwirklichung langfristiger Ziele gibt. »In diesem
Zusammenhang gilt es vor allem die Frage zu beantworten, wie es uns
gelingt, uns mit manchen unserer Einstellungen zu identifizieren, mit
anderen nicht. Inwiefern ist uns eine Einstellung >eigen< und eine ande-
re >fremd« oder >auflerlich<?« (Betzler 2001: 20). So erkennt Frankfurt,
dass es moglich ist »einige der Wiinsche der Person als in einer Weise ihr
wesenseigen aufzufassen, in welcher dies andere nicht sind« (Frankfurt
2001[1987]: 124).

Auch wenn Frankfurt es nicht so benennt, dann fordern seine Uber-
legungen dazu auf, sich auf die Suche nach Selbsterfahrung zu begeben.
»Es sind diese Handlungen des Ordnens und der Ablehnung, der Inte-
gration und Separation, die ein Selbst aus dem Rohmaterial des inne-
ren Lebens schaffen« (ebd.: 130). Dies kann keine momentane Leistung
sein, sondern gestaltet sich als ein langerfristiger Prozess, innerhalb des-
sen ein Individuum sich mit seinen eigenen Wiinschen, Antrieben und
Leidenschaften auseinandersetzen muss. »In dem MafSe, in dem sie sich
durch eine Entscheidung mit einem Wunsch identifiziert, konstituiert
sich die Person« (ebd.: 129). Frankfurt zu Folge ist es also entscheidend,
ob ein Mensch eine derartige personliche Integration seines Selbst leis-
tet oder nicht. Auch erkennt er, dass es nicht immer gelingen kann, sich
von konfligierenden inneren Antrieben zu befreien, es aber doch mog-
lich ist, sich zweifelsfrei (wholebearted), also von ganzem Herzen, von
bestimmten Winschen zu distanzieren, auch wenn diese dadurch nicht

156

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANDLUNGSFREIHEIT UND VERANTWORTUNG

verschwinden. Die menschliche Befahigung zum Gebrauch der Vernunft
erlaubt eine Reflexivitat tiber die eigenen inneren Krifte und Triebe und
kann sich, sofern dies der Wille ist, der Aufgabe den eigenen Willen zu
bilden annehmen. »Folglich hiangt in dieser Hinsicht die Vernunft vom
Willen ab« (ebd.: 137). In dieser Perspektive etabliert sich, dhnlich wie
in der Ubunto-Ethik, ein Primat des empfindenden menschlichen Wesens
tiber seine theoretische Einsichtsfahigkeit, bei nur bedingter Moglichkeit
der Umkehrung dieses Einflusses, einer Einflussnahme der Vernunft auf
die eigenen emotionalen Dispositionen.

Dies fithrt Frankfurt zu der Frage nach der Moglichkeit des Errei-
chens von Gliick. Dies ist sicherlich nicht als simple Erfullung von Wiin-
schen zu betrachten, sondern vielmehr in dem zu suchen, was einem
Menschen wirklich wichtig ist. Dies kann nicht einfach etwas sein, dem
ein Mensch nur durch seine Leidenschaften zustrebt, sondern muss et-
was darstellen, das er auch mittels eines reflektiert gefassten Urteils als
wertvoll erachtet (Frankfurt 2001[1997]). Entscheidend ist Frankfurt zu
folge, dass wenn einer Person etwas wirklich wichtig ist, sie nicht be-
reit ist den zugrundeliegenden Wunsch einfach aufzugeben, selbst dann
nicht, wenn dessen Befriedigung unmoglich erscheint und das Festhal-
ten an diesem Wunsch deswegen auch zukiinftig kaum Befriedigung
verspricht. Und das fithrt ihn wieder zuriick zum Willen, der darin be-
steht an einer Sache festzuhalten. »Im Kern geht es aber gerade nicht
um Gefiibl, Uberzeugung oder Erwartung, sondern um Willen« (ebd.:
208). Leider reflektiert Frankfurt dann nicht weiter tiber die Bedingun-
gen autonomer Willensbildung, sondern wendet sich der Frage zu, wie
sehr sich Fille, in denen man etwas braucht oder etwas liebt, dem frei-
en Willen und der willentlichen Kontrolle entziehen. Vielleicht kommt
man an dieser Stelle analytisch auch nicht weiter, in jedem Falle aber
verteidigt Frankfurt eine beschrinkte Moglichkeit der Willensfreiheit,
die aber weniger in der Vernunft als mehr in einer emotionalen Aus-
gleichsbewegung zu suchen ist.

Willensfreiheit oder human agency lisst sich demnach in bedingtem
MafSe in einer langfristigen Fithrung des eigenen Lebens erreichen. Den
Uberlegungen Frankfurts zufolge kann sie nur in Bezug auf reflektier-
te Sachverhalte entstehen und wird nur in Situationen wirksam, fur die
eine Person ihr Verhalten schon im Vorfeld konditioniert hat. So wird
ein Mensch, dem es beispielsweise wichtig ist, sich fur Bildung einzu-
setzen, aus freiem Willen heraus niemals einer Schliefung von Schulen
oder einer Kiirzung von Personalmitteln in Schulen zustimmen. Nun
kann man sich aber nicht auf alle moglichen Situationen vorbereiten.
Es wird immer wieder Situationen geben, die einen unvorbereitet tref-
fen. Im Folgenden wird noch deutlich werden, dass derartige Situation
durchaus das Potenzial haben ein Leben nachhaltig zu beeinflussen, bei-
spielsweise wenn in der Unmittelbarkeit einer Situation, sozusagen im

157

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Eifer des Gefechts, Dinge geschehen, die spater Scham auslosen, weil das
eigene Verhalten reflexiv vor den eigenen Moralvorstellungen kaum zu
rechtfertigen ist.

3.5 Der transaktionale Mensch

Die bisherigen Uberlegungen erlauben es uns an dieser Stelle eine sub-
jektkritische Position zu formulieren, die gleichzeitig aber auch bestimm-
te Freiheitsgrade der Subjektivitit bestimmt. John Dewey (1995[1929]:
205ff.) ist der Ansicht, dass der Mensch im Zuge des Individualismus
der Moderne aus dem gemeinschaftlichen Leben herausabstrahiert wur-
de und, dass dadurch das Subjekt, als autonome Funktion des Geistes,
quasi erfunden wurde. Das Denken der Aufklirung hat das Bewusst-
sein als Basis und Notwendigkeit fir Subjektivitit etabliert (vgl. auch
Frank 1988; Reckwitz 2008). Es war die Uberzeugung entstanden, der
Mensch konne mittels des Geistes nicht nur die Welt, sondern auch sich
selbst erkennen. René Descartes erhob den Geist zu einer eigenstiandi-
gen Instanz, der res cogitans, indem er ihn vom Materiellen unterschied.
In der Selbstvergewisserung des >ich denke also bin ich« erkennt sich das
Subjekt als Gegenstiick zur Objekthaftigkeit der ihm dufSeren Welt. Das
Subjekt kann der Kognition aber nur als ein fester Bezugspunkt dienen,
wenn es als eine Instanz angesehen wird, die dem Denken vorausgeht
(Volbers 2017). Im kartesianischen Sinne liegt das Subjekt entsprechend
aller Erfahrung zugrunde.

Diese Auffassung wurde wohl am popularsten im Poststrukturalismus
kritisiert. Demzufolge charakterisiert nicht das autonome Denken den
Menschen vielmehr unterwerfen sich Individuen unbewusst den kultu-
rellen Ordnungen ihrer Gemeinschaften. Um diese Akkulturierungen zu
verstehen, wurden verschiedene Forschungsheuristiken entworfen, u.a.
von Michel Foucault, Jaques Lacan, Judith Butler und Ernesto Laclau
(Reckwitz 2008). Gemeinsam ist ihnen, dass sie danach fragen, wie Sub-
jektivitdt innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung entsteht. >Identitat«
wird dabei als die zentrale Komponente des Subjekts betrachtet. Sie wird
verstanden als »die Identifizierung der einzelnen Person als Wesen mit
bestimmten Eigenschaften in Differenz zu anderen im Rahmen der kul-
turellen Subjektordnung« (ebd.: 79). Gesellschaftliche Subjektpositio-
nen werden durch Identititen reprasentiert, die durch diskursive Kon-
texte fixiert sind. Individuen orientieren sich an diesen Vorstellungen
und eignen sich diese zum Zwecke der Selbstvergewisserung und Selbst-
beschreibung an. Vermittelt durch die gesellschaftliche Praxis geschieht
es dann, dass diese Identititen den Individuen auch korperlich einge-
schrieben werden.

158

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

Die Stirke dieses >poststrukturalistischen< Denkens liegt — wie der
Name schon andeutet — darin, die bestindige Reproduktion bestehender
Strukturen erkldren zu kénnen. Dabei werden diese Strukturen aber als
historisch kontingent angesehen. Verdndern sich Strukturen, dann muss
es aber auch ein Moment des Wandels geben, welches Butler (1997) bei-
spielsweise im iterativ-performativen Charakter von Praktiken erkennt.
In der Praxis ist keine Situation der anderen identisch und so miissen
Praktiken im Vollzug immer neu hervorgebracht werden. Jeder einzel-
nen Ausfithrung einer Praktik ist damit auch die Moglichkeit der Abwei-
chung inhérent. Letztlich kann man sich aber nur erfolgreich >subjekti-
vieren, wenn man auch die praktische Kompetenz entwickelt, Praktiken
situativ auszufithren. Deswegen hat das Subjekt in dieser Vorstellung
kaum Freiraum zur Gestaltung der Praktiken, gleichwohl erkennt auch
Butler (2002[1988]: 304) >Identitit< in gewissem Maf3e als »eine Menge
von Moglichkeiten« an. Bei Foucault erhilt das Subjekt einen Funken
von Autonomie dadurch, dass es aktiv an seiner Subjektivierung mitwir-
ken muss, »wenn es denn wabhr ist, dafl es keinen anderen, ersten und
letzten Punkt des Widerstands gegen die politische Macht gibt als die
Beziehung seiner selbst zu sich.« (Foucault 2016[1981/82]: 313). Tech-
nologien des Selbst seien Foucault zufolge derjenige » Typus von Prak-
tiken [...], denen er zuspricht, sich — zumindest potenziell und auch nur
partiell und momenthaft — aus der Umklammerung des Macht-Wissens
zu losen« (Miinte-Goussar 2015: 120). Dabei arbeitet sich diese Philo-
sophie »an dem philosophischen Problem ab, die Freiheit eines Hand-
lungsvermogens zu begriinden, das — so die Annahme — durch Determi-
nation und Unterwerfung hergestellt wird. [...] Sie tut dies jedoch um den
Preis des erneuten Versuches, die >Eigentlichkeit des Subjekts< zu begriin-
den, also Subjektphilosophie nach der Subjektphilosophie zu betreiben«
(Keller 2014:81). Mit dieser vagen Ahnung von gesellschaftlicher Wi-
derstiandigkeit etabliert sich der Poststrukturalismus als Informant akti-
vistischer Politiken. Demnach existiert ein eigentliches >Ich<, das darauf
wartet, entdeckt zu werden, d.h. aus der Unterdriickung befreit und ver-
wirklicht zu werden. Es wird erkennbar, wie diese Position dazu tendiert
das Ich zum alleinigen Daseinsgrund zu machen und, dass Gemeinschaft
dadurch tendenziell als Zwangsveranstaltung erscheint.

Diese Uberlegungen wirken aber nicht nur wegen dieser Erklirungs-
licke nicht umfassend iiberzeugend. Auch Dewey steht dem rein er-
kenntnistheoretischen Subjektbegriff kritisch gegentiber. Er erkennt aber
zudem eine soziale Komponente in der modernen Betonung von Sub-
jektivitat. »In jedem Falle ist ein Individuum nicht linger einfach et-
was Partikulares, ein Teil, der seine Bedeutung ausschliefSlich in einem
Ganzen hat, sondern ein Subjekt, ein Selbst, ein charakteristisches Zen-
trum von Begehren, Denken und Hoffen« (Dewey 1995[1929]: 212f.).
Dewey denkt dieses Selbst in einer notwendigen Sozialitit. Es ergibt sich

159

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

ein Subjektbegriff, der das Individuum als eine erlebende, handelnde und
denkende Instanz innerhalb einer Gemeinschaft darstellt. >Subjekt« be-
zeichnet demnach in erster Linie die Stellung eines Individuums inner-
halb eines momentanen Geschehens. Demnach ist ein Individuum, wie
schon zuvor gesagt wurde, nur dann ein Subjekt, wenn es sozial auf je-
mand anderen oder etwas Anderes bezogen ist. Ein Subjekt zu sein bedeu-
tet, affiziert zu sein und das wiederum bedeutet, dass ein Individuum nur
in sozialen Konstellationen und nur in Situationen zum Subjekt wird. Ein
Subjekt zu werden bedeutet Beziehungen mit anderen zu leben, von an-
deren sozial angesprochen zu werden, aktiviert zu werden und durch die
eigenen Reaktionen wiederum andere zu aktivieren. Ein Subjekt nimmt
nicht nur eine gesellschaftliche Position ein, sondern ist elementar be-
troffen und entwickelt Haltungen. Im Gegensatz dazu entsteht Identitdit
durch ein tiber sich selbst nachdenken, also den Versuch, das Wesen sei-
nes eigenen Selbst in Kategorien zu fassen. In diesem Sinne ist das Selbst
dem identititsproduzierenden Geist ein zu beobachtendes Gegeniiber,
ein Phinomen, das immer wieder iiberrascht und das niemals umfassend
ergrindet werden kann. Das eigene Selbst ist niemals vollstindig kon-
trollierbar. Jeder Mensch kennt die Erfahrung, sich im Nachhinein tiber
das eigene Verhalten zu drgern. Nicht immer erscheinen die eigenen Re-
aktionen im Riuickblick zielfiihrend oder angemessen gewesen zu sein.
Nun ist es aber genau dieses Erleben von Getriebenheit, dieses Aus-
geliefertsein, das ein Fenster fiir Selbstwirksamkeit eroffnet: eine, wenn
auch geringe Moglichkeit der human agency. In der Produktion von
Gewissheit muss Denken notwendig scheitern (Dewey 1998[1929]), es
kann aber im Nachdenken tiber das eigene Verhalten wichtige Erkennt-
nisse generieren. In einer Heuristik von Versuch und Irrtum (¢rial and er-
ror) wird die Irritation zum Initial der Selbstreflexion. Der Geist hat in
dieser Auffassung weniger einen prospektiven als einen reflexiven Frei-
heitsgrad. Es ist ihm unmaglich einen definitiv funktionierenden Plan zu
entwickeln, er hat aber seine Starken darin uber das Scheitern zu resii-
mieren. Er erscheint nicht als eine unabhingige, an den Dingen der Welt
zweifelnde Instanz. Vielmehr ist er eine integrale Funktion des menschli-
chen Erlebens. Aus dem physischen Sein heraus, verbunden mit einer re-
aktiven Emotionalitit, geht eine selbstreflexive Haltung gegeniiber dem
Selbst hervorgehen, die man >Geist< nennt. Dewey (1995[1929]: 214)
unterscheidet dabei zwischen >Individuen mit Geist< und >individuellen
Geistern«. Zwar sind alle menschlichen Individuen mit Geist ausgestat-
tet, doch gelingt es nicht allen, sich durch Reflexion derart zu emanzipie-
ren, dass sie sich iiber konventionalisierte Ansichten ihrer Gesellschaft
oder innere Triebe hinwegsetzen konnen. Sich die eigenen erworbenen
Dispositionen zu situativem Verhalten bewusst zu machen und an deren
Verdnderung zu arbeiten, bedarf der Personlichkeitsbildung. Der Geist
reflektiert das soziale Verhalten und erméglicht die Weiterentwicklung

160

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

der Fahigkeiten in sozialen Kontexten zukunftig intuitiv auf eine Weise
zu reagieren, die mehr als zuvor einem gewtinschten Verhalten entspricht
und damit auch einem selbstgewahlten Ziel dienen kann. Der Geist er-
halt seine Funktion damit auf der Ebene der Vergemeinschaftung, der
Reflexion zwischenmenschlicher Affizierungen. Im Vergleich zum post-
strukturalistischen Denken findet hier also eine Verschiebung von Indi-
viduum und Identitit zu Person und Personlichkeit statt.

»Der Begriff der Person hat den zusitzlichen Vorteil, daf§ er nicht wie
der des Individuums als Gegenbegriff zur Gesellschaft (oder Gemein-
schaft) verstanden werden kann. In ihm steckt vielmehr ein Verweis auf
die notwendige Sozialitit des Individuums und auf einen spezifischen
Typus sozialen Lebens, fiir den die Personalitit jedes Individuums kon-
stitutiv ist.« (Joas 2011: 86)

Die Frage nach der Identitét ist die Frage nach dem >Ich«. Sie fithrt, wenn
man so will, aus der Lebendigkeit des Lebens heraus, denn die Frage
nach dem was ich sein will, evoziert unmittelbar Entwiirfe von nicht
existenten Idealzustinden. Hingegen ist die Frage nach der Person, eine
nach dem angemessenen Verhalten. Sie fithrt ins hier und jetzt, in meine
Zufriedenheit oder Unzufriedenheit mit mir selbst und meinen sozialen
Fihigkeiten. Damit findet eine Verschiebung der Aufmerksamkeit von
der Subjektposition hin zu Beziehung statt. Es ist demnach weniger in-
teressant welchen Platz ein Individuum in der gesellschaftlichen Struktur
einnimmt, als vielmehr wie es die transaktionalen Dynamiken ko-kon-
stitutiver sozialer Relationen beeinflussen kann.

Das anthropologische Zentrum: Die Dialektik des Selbst

Wie bereits erwihnt, kann transaktionale Gewalt das Empfinden der
Selbstwirksamkeit eines Menschen beschidigen. Damit wird die Bereit-
schaft und Fahigkeit zur Lebensbewiltigung reduziert. Bestimmt hat sich
jeder Mensch schon einmal als fremdbestimmt erlebt und hat dennoch —
oder vielleicht gerade deswegen — mit aller Kraft versucht, der Situation
Herr zu werden. Haben wir aber schliefSlich eine Herausforderung nach
langer Auseinandersetzung bewailtigt, dann haben wir — sicherlich nicht
ganz ohne Grund - auch das Gefiihl etwas geleistet zu haben. Meist ha-
ben wir dann auch den Eindruck, etwas gelernt zu haben. Wir nehmen
etwas aus dieser praktischen Auseinandersetzung mit, wir halten einen
bewahrenswerten kognitiven Inhalt fest. Nicht grundlos erleben wir uns
in diesen Momenten als handlungsfihig. Wir halten uns mit Recht fiir
wirksam, wenn wir einer Idee, einem Gedanken folgend in die Gescheh-
nisse eingreifen. Es mogen viele Entwiirfe von Losungsversuchen geschei-
tert sein, aber schliefSlich nehmen wir uns retrospektiv doch berechtigter

161

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Weise als tragende Kraft unserer Lebensbewiltigungsprozesse wahr. Un-
ser Ich war aber eben nicht nur rational, sondern auch emotional als auch
praktisch beteiligt. Unsere Leistung bestand nicht allein darin die richti-
ge Losung gefunden, sondern auch darin unsere Motivation aufrechter-
halten, Enttduschungen iiberwunden und Fertigkeiten erlernt zu haben.

Der Begriff der >Erfahrung« kann diese Dialektik zwischen Ausgelie-
fert-Sein und partieller Selbstwirksamkeit angemessen beschreiben. Zu
lernen, in einer Gesellschaft kompetent zu handeln, ist Teil des notwen-
digen in dieser Gesellschaft Erfabren-werdens. Der Umstand, dass in ei-
ner Gesellschaft bestimmte ganz konkrete Erfahrungen auf breiter Basis
gemacht werden, heifst aber noch lange nicht, dass alle Individuen die-
se Erfahrungen auch auf die genau gleiche Art und Weise machen. Auch
bedeutet es nicht, dass sie dadurch am Ende genau die gleichen Haltun-
gen, Fihigkeiten, Dispositionen und Uberzeugungen gewonnen haben
werden**. Das Erfahren-werden kann als ein gestaltbarer, kreativer Pro-
zess angesehen werden. Dabei werden Individuen auch Erlebnisse zuteil,
die ganz allein ihre eigenen sind; sie machen Erfahrungen. Im Zuge die-
ses Erfabrungen-machens begegnen dem Individuum bestimmte Quali-
taten, die individuelle dispositionale Faktoren ansprechen und dadurch
Emotionalititen bewirken. Diese Qualititen bieten dem Individuum die
Moglichkeit, sich seiner selbst gewahr zu werden. »Unterhalb und inner-
halb dieser Geschehnisse, nicht aufSerhalb von ihnen oder ihnen zugrun-
deliegend, finden sich jene Ereignisse, die Selbste genannt werden« (De-
wey 1995[1929]: 226f.). Dabei kann das Individuum die Situation aber
immer nur bruchstiickhaft erkennen. Im Eifer des Gefechts erscheint das
eigene Eingebundensein in die Situation und das eigene Verhalten in die-
ser Situation nur schemenhaft. Dies entspricht der oben schon beschrie-
benen Erfahrungen, sich selbst nicht als souverin agierend, sondern eher
als re-agierend, ja fast getrieben zu erleben.

Der Geist fiihrt also keine solipsistische Operation aus. Er bezieht sich
auf praktische Gegebenheiten innerhalb eines sozialen Zusammenhangs.
Es wird deutlich, dass Geist allein auf der Ebene »der Vergemeinschaf-
tung, der Kommunikation und Teilhabe« hervorgebracht wird (ebd.:
261). Denken hat die Aufgabe, Probleme zu 16sen. Probleme stellen

12 Dewey 1995[1929] wendet sich mit dem Beispiel eines Hauses gegen die
Kritik, Erfahrung sei notwendig individualistisch. »Nach dieser Logik ver-
schwinde ein Haus aus der raumlichen und materiellen Welt, wenn es mein
Haus wird« (ebd.: 217). Auch wenn Erfahrungen von Individuen gemacht
werden, so weist die menschliche Funktion Erfahrungen zu machen wie ein
Haus bestimmte feste Charakteristika auf. »Ein Haus hat eine Struktur; im
Vergleich zu der Desintegration und dem Zusammenbruch, die ohne ihr
Vorhandensein eintreten wiirden, ist diese Struktur fest. Gleichwohl ist sie
nicht etwas AufSerliches, dem sich die Verianderungen, die im Erbauen und
Benutzen des Hauses liegen, zu unterwerfen haben« (ebd.:83).

162

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

uberhaupt erst den Impuls dar iiber bisherige Selbstverstandlichkeiten
nachzudenken. Diese Auffassung wird sowohl vom kritischen Rationa-
lismus wie auch der kritischen Theorie geteilt; auch wenn sie sich die-
se Denktraditionen tiber die Natur der Probleme kaum uneiniger sein
konnten (vgl. Popper 1969; Adorno 1969). Die pragmatistische Betrach-
tung dehnt diese Idee aber auf die gesamte Lebensspanne des Individu-
ums aus. Human agency stellt sich demnach als Fihigkeit dar, die eigene
Priagung zu hinterfragen und die Dispositionen des eigenen Verhaltens
zu korrigieren. Dies kann auch als Aufforderung zur Personlichkeitsbil-
dung gelesen werden und ist Voraussetzung fiir einen kritischen Geist.

Diese Auffassung wird durch alle bisher referierten Arbeiten zu Hand-
lungs- und Willensfreiheit gestutzt. Die Stichhaltigkeit dieser Vorstel-
lung lasst sich aber auch phinomenologisch begrinden. Die beschrie-
benen Prozesse sind dem Erleben jedes Einzelnen zuginglich. Wer hat
sich nicht schon einmal darum bemiiht, die Verfahrensweisen eines be-
stimmten gesellschaftlichen Feldes kennen zu lernen, beispielsweise beim
Eintritt in eine Berufsausbildung oder eine weiterfiihrende Bildungsein-
richtung. Dies stellt ein Bemuhen dar, in einem gesellschaftlichen Be-
reich kompetent zu werden, um schliefSlich professionell darin agieren
zu konnen. Dies kann nur gelingen, wenn man sich an die Bedingungen
des Funktionierens dieses Praxisfeldes anpasst. Gleichzeitig aber wird es
immer wieder Momente geben, in denen die dort geltenden Regeln und
Verfahrensweisen zu Konflikten fiihren. So werden alle Personen in al-
len Praxisfeldern frither oder spater mit Einschrankungen konfrontiert
sein, die ihren Willen sich anzupassen auf die Probe stellen. Diese Erfah-
rungen triggern Uberlegungen, ob die aktuellen Bedingungen tatsichlich
als unabanderliche Voraussetzungen betrachtet werden miissen oder, ob
das eigene Empfinden des Missfallens nicht etwas Signifikantes benennt;
etwas, was nicht nur die eigene Person betrifft, sondern ein allgemeines
Problem deutlich werden ldsst. Dann stellt sich eine Person vielleicht die
Frage, ob der eigene Unwille hier nicht ein produktiver AnstofS sein soll-
te, etwas an den gesellschaftlichen Bedingungen zu verbessern. In diesem
Rahmen spielen sich nicht nur die kleinen alltdglichen zwischenmensch-
lichen Auseinandersetzungen ab, sondern auch die groffen Dramen um
whistle blower oder der Widerstand gegen Unrechtsregime in dem Men-
schen ihr Leben fur die Freiheit und Gerechtigkeit riskieren (Kap. 4.3).
Die Bereitschaft zur Anpassung gerat mit dem Impuls der Selbstbehaup-
tung in Konflikt.

Diese Dialektik des Selbst kann jede Einzelne und jeder Einzelne durch
aufmerksame Beobachtung der eigenen Lebensvollziige bestitigt finden.
Wenn man sich selbst beispielsweise dabei ertappt, irritiert zu sein, wenn
andere die Dinge nicht auf die gleiche Weise tun wie man selbst. Die
eigenen Gewohnheiten gehen auch mit Erwartungen an die Mitmen-
schen einher. Auch wird es, selbst wenn man sich noch so sicher im

163

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Funktionieren erlernter Praktiken eingerichtet hat, unweigerlich gesche-
hen, dass diese Praktiken ab und an scheitern. Es konnen Probleme auf-
treten, die eine neue spezielle Losung erfordern. Nicht immer reicht es
aber zur Problemlésung aus, sein Wissen tiber konventionalisierte Prak-
tiken zu erweitern, sich also Rat bei einer Fachfrau oder einem Fach-
mann zu holen. Im eigenen Nachdenken tiber mogliche Losungen des
Problems aber scheint sich das Problem nur noch weiter zu zementieren.
Das Leben gleicht dann einem Ritsel, fiir dessen Losung ein guter Ein-
fall notwendig ist. Dieser aber stellt sich meist dann ein, wenn man ihn
am wenigsten anstrebt. All diese Erfahrungen berichten vom Scheitern
konventionalisierter Praktiken und der Schwierigkeit der Selbstbehaup-
tung innerhalb der gesellschaftlichen Verhiltnisse.

Die Dialektik des Selbst fasst zudem das zusammen, was Carol
Gilligan (1988[1982]: 191) als Divergenz von Identitit und Intimitit
beschreibt. Damals hat sie das als divergierende Genderperspektiven bei
der Ausbildung von Geschlechteridentitiaten unter Jugendlichen wahr-
genommen. So »sprechen mannliche und weibliche Stimmen in der Re-
gel von der Wichtigkeit verschiedener Wahrheiten, erstere von der Rolle
der Trennung fur die Definition und der Ermachtigung des Selbst, letz-
tere von einem fortlaufenden ProzefS der Bindung, der die menschliche
Gemeinschaft erschafft und am Leben erhilt.« Aber Gilligan betont, dass
erst wenn beide Erfahrungen verbunden werden, vollstindige Menschen
entstehen. Sie beschreibt, wie unter den klassischen Rollenverhiltnissen,
letztlich sowohl Minner als auch Frauen, durch Schliisselerfahrungen im
spateren Verlauf ihres Lebens, die jeweils andere Seite entdecken. Min-
ner erleben verantwortungsvolle Bindungen durch die Erfahrung von
Intimitat, wihrend Frauen ihrem Selbst auf eine intensive Weise begeg-
nen, wenn Entscheidungen getroffen werden miissen, in denen das bis
dato geltende Gebot, es allen recht zu machen, nicht zu halten ist. Mit
fortschreitender Gleichstellung ist es heute hoffentlich jeder Einzelnen
und jedem Einzelnen, zumindest prinzipiell moglich, beide Perspektiven
simultan zu entwickeln. In einer transaktionalen Perspektive erscheint
die Verwirklichung dieses Anspruchs sogar als Kern symmetrischer Be-
ziehungen, der nur erfiillbar ist, wenn es beiden Partnern in der Bezie-
hung moglich ist, beide Pole ihrer jeweiligen Dialektik des Selbst, also
sowohl Selbstbehauptung wie auch Anpassung, in fiir sie angemessener
Weise zu etablieren.

In der Dialektik des Selbst sind alle Bewegungen des Selbst immer
praktisch, emotional und intellektuell zugleich. Ob eine Idee gut ist, zeigt
das Gefiihl an, ob sie tatsachlich funktioniert, kann sich aber erst im Tun
bestitigen. Treten kleinere Probleme bei der Umsetzung auf, dann lassen
sich diese vielleicht rational 16sen und ein Gelingen wird schliefSlich mit
einem Erfolgserlebnis abgeschlossen und konstituiert somit eine Lerner-
fahrung. Auf diese Weise projiziert sich das Prinzip der Transaktion, als

164

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

ein Beeinflusst-werden und Einfluss-nehmen, direkt auf die Bewegungen
des Selbst. Dabei versucht das Individuum die Bilanz des Verhiltnisses
von Gepragt-werden zu Prigen zu Gunsten des Pragens zu verschieben.
Inwieweit dieses Vorhaben gelingt, ist weniger eine Frage des Intellekts
als der aufmerksamen Weltzugewandtheit. Die Frage nach Handlungs-
autonomie stellt sich damit auch nicht als eine Frage dar, die man mit ja
oder nein beantworten konnte. Sie konstituiert vielmehr eine individu-
elle Suche nach einem angemessenen Leben unter den jeweils individuel-
len Lebensbedingungen. Bewerte ich meine Wirksamkeit zu hoch, dann
kann es sein, dass ich gegen Dinge ankdmpfen, die ich nicht zu dndern
im Stande bin. Unterschatze ich hingegen meine Wirksamkeit, dann lau-
fe ich Gefahr lange unter Bedingungen zu leiden, die ich nicht ertragen
musste, weil ich durchaus den Einfluss besitze, sie zu verandern. Es wird
deutlich, dass in diesem Zwiespalt allein die reine Vernunft nicht aus-
reicht. Den eigenen Einflussbereich auszuloten und gegebenenfalls aus-
zuweiten, bedarf eines empfindsamen, bedachten und experimentieren-
den Handelns innerhalb der Ereignisse des Lebens.

In standiger Selbstbefragung — Was kann ich andern, was muss ich er-
tragen und was bin ich bereit zu akzeptieren? — entwickelt der Mensch
eine Vorstellung davon, was gegeben (wahr) und was akzeptabel (gut)
ist. Uberzeugungen und Beurteilungen sind in stindigem Fluss, und die
Vorstellung von dem, was wahr ist, kann nicht von der Vorstellung des
Guten getrennt werden (Dewey 1995[1929]: 369ff.). Werte und Wahr-
heiten lassen sich nicht voneinander trennen. Uber Werte kann aber nicht
auf die gleiche Weise verhandelt werden, wie iber Wahrheiten (Joas
1997). Die Menschen fithlen sich an Werte gebunden. Werte konnen
nicht einfach wegdiskutiert werden. Im Falle der Verletzung oder Erfiil-
lung von Werthaltungen entstehen emotionale Irritationen, die im posi-
tiven wie im negativen Sinne den Gleichlauf der Alltaglichkeiten durch-
brechen. Der Weg zur Erkenntnis der eigenen Werthaltungen fithrt nur
iiber den Umweg des Gewahrwerdens von Gefiihlen.

Die Dialektik des Selbst kann als ein grundlegendes anthropologisches
Prinzip verstanden werden. Sie zeigt sich als das Dringen, Winschen und
Hoffen eines Individuums, sich in die gesellschaftlichen Prozesse einzu-
bringen und darin einen Platz zu finden, sich gleichzeitig aber auch da-
rin zu behaupten. Diese Prozesse sind zu bestimmten Zeiten und in be-
stimmten Raumen unweigerlich auf besondere Weise kulturell gerahmt
und zeigen jeweils historisch kontingente Vorstellungen dariiber, wie ein
Mensch zu sein habe, wo die Grenzen akzeptablen Verhaltens liegen und
welche intersubjektiven Umgangsformen das gesellschaftliche Leben in
einer Gemeinschaft bestimmen sollten. Damit transponiert sich die Dia-
lektik des Selbst in eine anthropologische Grundlegung des Begriffs der
Person, welcher hdufig allzu vorschnell als ausschliefSlich religios oder
humanistisch bestimmbar angesehen wird.

165

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE
Zur anthropologischen Bestimmung der Person

Dieter Sturma (2004: 281) sieht die moderne Philosophie der Person
schon bei Kant begriindet, denn diese »umfafSt finf Bereiche von Fi-
higkeiten und Eigenschaften der Person als verniinftiger Natur: 1. der
Zusammenhang von Sinnlichkeit und Verstand, 2. die Identitdt des
SelbstbewufStseins tiber die Zeit hinweg, 3. die dem dufSeren Beobachter
zugingliche Identitit, 4. Autonomie und 5. Selbstzweckhaftigkeit«. Im
sich selbst geniigenden, verstandesmafSig reflektierten Leben eines Men-
schen stehen demnach die Selbst-I1dentitit, also die Wahrnehmung der
eigenen Existenz als ein >Ich¢, und verschiedene personale Identititen,
also die kognitiven Konstruktionen Anderer iiber diese Person, in ei-
nem gegenseitigen Konstitutionsverhaltnis zueinander. Helmut Plessner
(1975[1928]: 300) erklart, »dafs die individuelle Person an sich selbst
individuelles und »allgemeines< Ich unterscheiden muf$«. Menschen mus-
sen sich demnach bestindig fragen, wie sie wohl von anderen gesehen
werden und wie sie selbst sich sehen. Dies ergebe sich aus einem zentra-
len Charakteristikum des Menschen, welches Plessner als eine exzentri-
sche Positionalitdt« bestimmt. Weil alle Menschen sich beide Sichtweisen
aneignen miissen, sehen sie die Welt nicht allein aus ihrer Mitte heraus.
In dieser Vorstellung ldsst sich neben einem situativen transaktionalen
Moment auch eine Dimension der reflexiven Selbstfithrung ausmachen.
So bezieht Sturma (2004) den Begriff der Person »auf ein selbstreferen-
tielles Subjekt von Aktivititen, das Anspriiche erhebt, Erwartungen hegt
und Verpflichtungen erfullt, gleichzeitig aber auch Adressat von Ansprii-
chen, Erwartungen und Verpflichtungen anderer Personen ist« (Sturma
2004: 282). Demnach hat die Betrachtung des Begriffs der Person zwei
distinkte Dimension, die sich bei intensivierter Betrachtung schlieSlich
aber wieder vermischen. Anfanglich aber lisst sich sicherlich trennen,
zwischen einerseits der Frage danach, wie sich Personsein als ein indivi-
dueller lebenslanger Prozess der Integration einzelner Individuen in einer
Gesellschaft darstellt, also wie Individualitdt kontextgebunden entsteht,
und andererseits einer Frage nach der Begrundung eines allgemeinen
Prinzips von Personalitit.

Das individuelle Sein als eine Person

Clifford Geertz zufolge hat jede Kultur ihre eigene Vorstellung davon,
worin sich eine Person erfolgreich verwirklicht. »Uberall auf der Welt
haben die Menschen symbolische Strukturen entwickelt, mit deren Hil-
fe Personen nicht nur schlichtweg als Personen, als blofle Angehorige
der menschlichen Gattung verstanden werden, sondern als Reprisen-
tanten bestimmter distinkter Kategorien von Personen, als besondere

166

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

Individuen« (Geertz 1987[1966]: 137). In diesem Sinne umfasst der Per-
sonenbegriff, wie in einer Kultur Ansehen erworben oder verspielt wer-
den kann, also letztlich wie Status strukturell verteilt wird. In der Regel
kann man sein Ansehen als Person graduell mehren, je erfolgreicher man
den zugewiesenen Platz innerhalb dieser Strukturen mit seinen individu-
ellen Fahigkeiten ausfillt. Dabei stofSt man aber an die in einer Gesell-
schaft gegebenen strukturellen Grenzen, etwa Klassen- oder Statushier-
archien und in der Regel zeigt sich am Umgang mit diesen Restriktionen,
wie eine Person als individuelles Wesen mit seiner Gemeinschaft koope-
riert. Das individuelle Ansehen bemisst sich, abseits struktureller Status-
hierarchien, also auch daran, wie eine Person, auf der ihr eigenen Positi-
on, eine Gemeinschaft befordert, voranbringt oder behindert. Auf diese
Weise wird der individuelle Lebensweg als eine personale Einheit kon-
zipiert.

Zum Teil ist dieses Person-werden schon in der kulturellen Ausstat-
tung einer Gemeinschaft vorgezeichnet, es gibt aber auch Freiheitsgra-
de der Gestaltung. Michael Quante (2012: 176) schldgt vor >Personc
als Lebensform zu begreifen, denn es gebe »Weisen der Sozialisation,
die zur Ausbildung von personaler Autonomie fihren« und solche »die
zwar zur Ausbildung einer Personlichkeit, nicht aber zur Entwicklung
einer autonomen Personlichkeit fithren«. Die Eingliederung einer Person
in einen gesellschaftlichen Rahmen geschieht aber nicht nur als ein Ge-
priagt-werden, sondern auch durch Selbstwirksamkeit. Schlieflich ist die
Entwicklung von Personalitidt »zum einen als aktivisches Selbstverhalt-
nis des menschlichen Individuums begreifbar und zum anderen als Bio-
grafie nachvollziehbar« (ebd.: 155). In jedem Fall aber bildet die jewei-
lige kulturelle Rahmung den Bezugspunkt zur Bestimmung der in einer
Gesellschaft geltenden Bedingungen zur Konstitution personalen Anse-
hens und personlicher Entwicklung des Einzelnen. Derartige kulturelle
Bestimmungen der spezifischen Moglichkeiten in einer Gemeinschaft,
lassen sich aber nur aus einer AufSenperspektive oder in geschichtlicher
Riickschau bestimmen. Derart »dichte< Beschreibungen bestimmter kon-
kreter, historisch kontingenter Vergesellschaftungsformen und deren im-
manenter Prozesse des gegenseitigen Zuschreibens bestimmter Status-
wiirden aber stellen Maria-Sibylla Lotter (2012) zufolge ein »maximales«
Verstindnis von Personalitdt dar. Dies misse von einem >minimalen«
Verstiandnis unterschieden werden. Ein minimales Verstindnis erlaubt
es, den Begriff der Person universell zu gebrauchen, im Sinne einer abs-
trakten »Vorstellung vom Menschen als einem moralisch ansprechba-
ren Wesen und Trager von Verantwortung« (ebd.: 29). Auf diese Weise
konne der Begriff der Person als Mittel der Verstindigung, tiber kultu-
relle Grenzen hinweg, gute Dienste leisten und »Schnittstellen von ethi-
schen Systemen« darstellen (ebd.: 33). Der Begriff bedeutet dann nicht
mehr, aber auch nicht weniger, als dass einem Individuum — das vielleicht

167

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

auf irgendeine Weise als andersartig empfunden wird — die Anerkennung
als gleichberechtigtes Mitglied innerhalb einer grofleren Gemeinschaft
zuteilwird. Dies fithrt zur Formulierung eines allgemeinen Prinzips von
Personalitit.

Personalitit als Prinzip

Unter dem Untertitel » Versuche iiber den Unterschied zwischen >etwas«
und >jemand«« liefert Robert Spaemann (1996'3) die wohl anschaulichs-
te Darstellung der Implikationen des Personenbegriffs. Sich zum eige-
nen Menschsein verhalten zu konnen, ist nach Spaemann Grundvor-
aussetzung fir Personalitit. In dieser Auffassung stimmt er mit vielen
sozial-anthropologischen Denkerinnen und Denkern tiberein. Man mis-
se sich nach Spaemann aber davor hiiten, den Personenstatus zwingend
von Bewusstsein abhingig zu machen, denn dann konne man Menschen
mit verminderten kognitiven Fihigkeiten den Personenstatus aberken-
nen, etwa Babys, Behinderten, Debilen oder genau genommen sogar Be-
wusstlosen oder Schlafenden. Weil der Personenstatus aber in moder-
nen Rechtssystemen Rechtsanspriiche iiberhaupt erst begriindet, hitte
das schwere Folgen fuir die Betroffenen. Es musse deswegen als charak-
teristisch angesehen werden, dass ein Individuum mit dem Status als Per-
son die Mitgliedschaft in einer Anerkennungsgemeinschaft gleichberech-
tigter Subjekte erhalt, wodurch eine besondere Form des Verhiltnisses
der Subjekte zueinander konstituiert wird. Spaemann versteht Persona-
litit demnach als eine besondere Beziehungsweise der Menschen unter-
einander.

Das menschliche Dasein ist gegeben, das Personsein aber wird in freier
Anerkennung wahrgenommen, indem man sich die Positionen der ande-
ren ebenfalls menschlichen Wesen vergegenwartigt. Im Begriff der Per-
son begriindet sich Spaemann zufolge ein gegenseitiges Versprechen. Im
Prinzip ist dies das Versprechen, dass man ein soziales Gegentiber in des-
sen Konstitution als ebenfalls menschliches Wesen respektiert und mit
ihm auf eine wertschitzende Art und Weise umgeht. Grundvorausset-
zung hierfiir ist die Annahme, dass es sich bei meinem Gegentiber um ein
Wesen handelt, dass mir selbst gleicht. Nur unter diesen Voraussetzun-
gen kann eine respektvolle Kommunikation auf Augenhohe stattfinden.
»Die Person ist ein Versprechen. Personsein bedeutet die Einnahme eines

13 Als christlich konservativer Theoretiker verdeutlicht Spaemann einige As-
pekte seines Denkens leider an sozialpolitisch ungliicklichen Beispielen, wie
der (Homo-)Ehe oder Abtreibung. Diesen Ansichten wird hier nicht gefolgt.
Spaemanns theoretische Uberlegungen sind weder von diesen Positionen ab-
hingig noch fiihren sie zwingend zu diesen Meinungen.

168

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

Platzes in der Gemeinschaft aller Personen« (ebd.: 237). Menschen, die
Versprechen nicht halten, die ihre Mitmenschen tauschen oder Vertrau-
en missbrauchen, leben demnach auf Kredit. Sie zehren von der sozialen
Kohirenz ihrer Gesellschaft, die sich durch die Redlichkeit aller ande-
ren konstituiert. Sie nutzen das aus, was wir mit Lévinas schon als prin-
zipielle Asymmetrie von Beziehungen beschrieben haben. Sie nutzen aus,
dass gute Beziehungen einen Vertrauensvorschuss erfordern, den andere
bereit sind zu geben. Der Begriff der Person transponiert diese Asymme-
trie nun auf eine gesellschaftliche Ebene.

Um einer gelingenden Vergesellschaftung willen muss die Wiirde der
Person allen Menschen als Vertrauensvorschuss gewihrt werden. Ein
zentrales Postulat einer Philosophie der Person ist demnach: »Die Aner-
kennung als Person kann nicht erst die Reaktion auf das Vorliegen spezi-
fisch personaler Eigenschaften sein« (ebd.: 256). Sie muss vorausgesetzt
werden. Spaemann erklirt das am Beispiel der kindlichen Entwicklung:
»Tatsichlich entwickelt ein Kind ja erst die fiir Personen charakteristi-
schen Merkmale, wenn es angenommen wurde und eine entsprechende
mitterliche Zuwendung erfihrt. Die Zuwendung scheint am Anfang zu
stehen und das Personsein sich ihr zu verdanken« (ebd.: 252). Diese Idee
hat beispielsweise Implikationen fiir Fragen sozialer Integration oder In-
klusion. Es ist unméglich in einer Gemeinschaft zu einem vollwertigen
Mitglied zu werden, wenn man diesen Status nicht tatsichlich als Vo-
rausleistung zugeschrieben bekommt. Wie sollen beispielsweise Immig-
rantinnen oder Immigranten erfahren, was es in letzter Konsequenz be-
deutet Biirger eines noch unbekannten Einreiselands zu sein? Sie miissen
die damit verbundenen Rechte doch erst einmal erleben konnen, bevor
sie den Status als Buirger als Ziel eines lingeren und wahrscheinlich auch
anstrengenden Prozesses der Integration anvisieren konnen.

Der Status als Person ist Voraussetzung dafiir, sich als Person entfalten
zu konnen. Er ist Voraussetzung dafiir, ein Leben selbstbestimmt inner-
halb einer Gemeinschaft entwickeln zu konnen. Damit ist er die Grund-
lage zur freien Gestaltung der Einzigartigkeit des eigenen individuellen
Lebensvollzugs. Personsein ladsst sich deswegen nicht auf Identititen re-
duzieren. Personales Leben ldsst sich nicht als »Weise des Lebens< be-
schreiben. Personen »sind nicht eine solche Weise, sondern verhalten
sich zu ihr« (ebd.: 81). Personen haben Distanz zu dem, was sie sind. Sie
ordnen sich in soziale Kategorien ein, um anzuzeigen wie sie grundle-
gend verstanden werden wollen, doch gleichzeitig liegt hinter diesen Ka-
tegorien ihre spezifische Einzigartigkeit. » Personen sind Seiende, die sich
zugleich zeigen und verbergen« (ebd.: 89). Personen nehmen Positionen
im gesellschaftlichen Leben ein, doch geben sie diesen Positionen ein je-
weils individuelles Gesicht. Ein Individuum besitzt folglich nur dann
die volle Wiirde einer Person, wenn es nicht nur als Vertreter einer Ka-
tegorie wahrgenommen wird, sondern wenn seiner Individualitit auch

169

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Wertschiatzung entgegengebracht wird. »Ich werde angeschaut. Und
wenn dieser Blick nicht ein objektivierender, musternder, abschitzender
oder blof§ begehrlicher ist, sondern dem eigenen Blick in Gegenseitigkeit
begegnet, dann konstituiert sich fiir das Erleben beider, was wir Person-
sein nennen« (ebd.: 87).

Die fiir eine Person charakteristische Wiirde konstituiert sich in An-
erkennung der spezifischen Andersartigkeit des einzelnen Gegeniibers
bei gleichzeitiger, prinzipieller Gleichheit aller menschlichen Wesen. Die
prinzipielle Gleichheit verwirklicht sich demnach paradoxer Weise in
der gegenseitigen Gewahrwerdung der Andersartigkeit jedes Einzelnen.
Lévinas (1998[1963]) spricht von der Unendlichkeit des Anderen, die al-
lenfalls als >Spur« erkennbar ist. Wir erahnen die Fulle der personlichen
Erfahrungen des Anderen in deren Unterschied zur eigenen Erfahrungs-
welt. »Personsein ist fuir andere erfahrbares Fiir-sich-sein und Erfahrung
des Fiir-sich-seins anderer« (Spaemann 1996: 89). Demnach steht eine
Person solitdr in der Gemeinschaft. Sie verfugt tiber einen ganz eigenen
Schatz an Erfahrungen und weif3, dass dieser letztlich von niemandem
geteilt werden kann. Sie kann sich in ihrer personlichen Wahrnehmung
des Lebens verstindlich machen und dabei andere Menschen suchen, die
ahnlich empfinden, doch letztlich bleibt sie alleine.

Dieses Alleinsein bedeutet fiir eine Person nun aber nicht automa-
tisch auch Einsamkeit, sofern wir Einsamkeit als leidvolles Vermissen
zwischenmenschlicher Bindung verstehen. Ob das der Fall ist, hingt
vielmehr von den emotionalen Anspriichen einer Person und der Qua-
litat ihrer sozialen Beziehungen ab. Tatsdchlich bedarf das solitire
Alleinsein des Lebens ein Management, denn es kann auch entgleiten.
So kann ein hedonistisches Individuum beispielsweise sich selbst feiern
und viele Sozialkontakte haben und dennoch in der AufSerlichkeit sei-
nes Beziehungsverhaltens einsam bleiben. Ein neurotisches Individuum
hingegen ergeht sich vielleicht in Selbstzweifel, isoliert sich sozial und
vereinsamt ebenfalls. Niemals hat ein Individuum die vollstindige Kon-
trolle dartber, wie es sozial eingebunden ist, denn naturgemaf sind da-
ran auch noch andere Menschen beteiligt. Die spezifischen Lebenssitu-
ationen spielen ebenso eine Rolle, wie allgemeine soziale Bedingungen,
welche fir gewohnlich unter dem sperrigen Begriff des >sozialen Kli-
mas« gefasst werden. Was aber den Einfluss des Individuums angeht, so
wird dieser geprigt von dem, was im Folgenden als die Personlichkeit
eines Menschen bestimmt wird. Personlichkeit wird sowohl in der Art
und Weise des Verhiltnisses eines Menschen zu sich selbst als auch in
dessen Orientierungen, Haltungen und Verhaltensweisen anderen Men-
schen gegentiber bestimmt werden. Zuvor sollen aber noch einige prin-
zipiellen Gedanken zur eminenten Sozialitit des menschlichen Daseins
formuliert werden.

170

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TRANSAKTIONALE MENSCH
Die Wiirde der Person

Im Gegensatz zum Begriff der Identitit, der in erster Linie zu Identitits-
kategorien und Identitatspolitiken fithrt, ist im Begriff der Person Diver-
sitdt angelegt. »Sein als Selbstsein heifst: Sein ist wesentlich plural. [...]
Es gibt das Wissen, dafs es den Anderen als Anderen gibt. Denn ich weif3,
dafs ich selbst der Andere des Anderen bin und nicht aufgehe in dem, als
der ich von dem Anderen gewufst werde« (Spaemann 1996: 75). Eine
Person kann also niemals in einer Identititskategorie aufgehen, vielmehr
bestimmt sie sich tber ihre Differenz zu gangigen sozialen Identitaten.
Das Potenzial, das in einem derartigen Personsein begriindet ist, kann
man aber nur durch Selbsttranszendenz begreifen. Es bedarf einer tiber
sich selbst hinauswachsenden Erkenntnis des sozialen Zusammenhangs,
in den man eingebunden ist. In ihr liegt nicht nur die Erkenntnis der
eigenen Positionalitit, sondern auch die Erkenntnis wie unverzichtbar
die Anderen fiir einen selbst sind. Auch wenn die Fahigkeit zu derarti-
ger Reflexivitit als wesentliches Charakteristikum menschlichen Lebens
angesehen werden kann, so muss sie dennoch aktiv geleistet werden. In
der Selbsttranszendenz sind einer Person die anderen Personen gleicher-
mafSen wichtig, wie sie selbst sich wichtig ist. Die hochste Form dieser
Selbsttranszendenz »heift Liebe« (ebd.: 124). Auch Max Scheler erkennt
Liebe als einen Akt in dem eine Person fiir eine Andere einzigartig und
unvertretbar wird, was auch ihrem Selbstverstandnis entspricht, wonach
auch sie selbst ebenfalls nicht austauschbar ist (Kalckreuth 2019). In der
gegenseitigen Anerkennung liegt demnach das hochst Gut der Mensch-
lichkeit. Dies ist aber nicht im Menschen an sich zu finden, sondern in
der besonderen Qualitit, die menschliche Beziehungen annehmen kon-
nen, wenn diese durch gegenseitige Wertschatzung gepragt sind.

»Darum sprechen wir nicht von einem Wert des Menschen, sondern von
seiner Wiirde. Mag der Wert von zehn Menschenleben grofier sein als der
eines einzigen, die Wiirde von zehn Menschen bedeutet nicht mehr als die
eines einzigen Menschen. Personen sind tiberhaupt nicht addierbar. Sie
bilden miteinander ein Beziehungssystem, das jeder Person im Verhiltnis
zu allen anderen einen einmaligen Platz anweist. « (Spaemann 1996: 196)

In dieser Erkenntnis der unentrinnbaren Sozialitit des Menschen liegt die
Auffassung begriindet, dass die gesamte Gemeinschaft ihre Wirde ver-
liert, wenn nur einem einzigen Mitglied dieser Gemeinschaft diese Wurde
aberkannt wird. Auf dieser Basis konstituieren sich die Menschenrechte,
als unveriufSerliche Rechte jedes einzelnen Individuums. Ein Individuum
kann diese Rechte nicht abtreten, denn deren Verletzung wiirde die Integ-
ritdt der gesamten Gemeinschaft in Frage stellen.

In dieser Erkenntnis sind die Menschenrechte keine spezifisch westli-
che Erfindung. Hans Joas (20115 2015) schreibt ihre Entstehung unter

171

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

anderem dem Druck zu, den die biirgerrechtlichen Bewegungen in den
USA und Lateinamerikas auf die herrschenden Eliten ausiibten. Er er-
kennt in der Etablierung der Menschenrechte einen Prozess der Sakra-
lisierung der Person, den er aber explizit nicht als ausschlieflich religio-
sen Prozess fasst. Vielmehr beschreibt er ihn als eine Intensivierung der
affektiven Bindung an die Vorstellung, jedes Individuum solle als unver-
letzlich angesehen werden. Ansatze derartiger Sakralitit der Person fan-
den sich Joas zufolge schon in der Achsenzeit, in der Bibel, im antiken
Griechenland, in Indien (religiose Denker des Atman), bei Buddha und
in China bei Konfuzius. »Man kann die >Allgemeine Erklarung der Men-
schenrechte« deshalb das Resultat eines gegliickten Prozesses der >Werte-
generalisierung« nennen, d.h. einer Verstindigung zwischen einer Vielfalt
von beteiligten Denk- und Kulturtraditionen« (Joas 2015: 74).

Es mehren sich also die Hinweise darauf, dass Personalitit als ein an-
thropologisch begriindbares Gut aufgefasst werden kann. Personalitit
begriindet sich letztlich in der Empathie- und Leidensfahigkeit des Men-
schen. Im Wissen darum, dass ich anderen Leid zufiigen kann, versuche
ich dies zu verhindern und begegne meinen Mitmenschen achtsam. In
dieser Formulierung wird deutlich, dass im Komplex der Person noch
viele weitere menschliche Regungen zu finden sind. Zur Grundlegung
eines Verstindnisses von Personen sind deswegen noch einige Begrif-
fe interessant, welche normalerweise eine religiose oder zumindest reli-
gionswissenschaftliche Begriindung erhalten. Hierzu gehoren >Scham,
»Schuld<, >Demut, »Vergebung« oder auch >Gewissen«. Diese betreffen
in besonderer Weise »das Verhiltnis der Person zur Welt als Ganzheit«
(Kalckreuth 2019: 77) und sollen im Folgenden anthropologisch ge-
pruft werden.

Perspektiven der Ganzheitlichkeit —
Scham, Schuld, Demut, Vergebung und Gewissen

Der Begriff der >Personc« ldsst sich, so Moritz von Kalckreuth, noch rela-
tiv einfach in bestimmten physischen und mentalen Fihigkeiten zuzig-
lich des besonderen normativen Status der Wiirde begriinden. Hingegen
scheitere die anthropologische Rationalitit oft an Begriffen wie >Selig-
keit¢, »Verzweiflung¢, -)Demut« und >Ehrfurcht«. Dabei beschreiben die-
se Begriffe zentrale Erlebnismomente menschlichen Lebens. »Der Selige
empfindet sich in volligem Einklang mit dem Leben und der Welt, und
dieser Einklang durchdringt all sein Wollen, Erleben und Handeln, eben-
so wie das Leiden des Verzweifelten die verschiedensten Lebensvollzii-
ge fundiert und in ihnen hervorbricht« (Kalckreuth 2019: 75f.). Demut
stellt sich als eine dankbare, dienstbare Haltung einer Person gegeniiber
der Welt dar. Eine Person erlangt Demut in der Erkenntnis, dass sie nicht

172

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

alles beeinflussen kann. Dahingegen zeigt eine Person Ehrfurcht, wenn
sie anerkennt, dass es etwas gibt, was sie nicht vollstindig begreifen
kann; etwas, was sie aber trotzdem oder gerade deswegen wertschatzt.
Auch Begriffe wie sScham¢, >Schuld<, >Reue« und >Vergebung« deuten auf
dhnliche Weise in Richtung des personlichen Heils. Damit beriihren sie
religiose oder religionswissenschaftliche Interessen, doch »sollte eine
Theorie der Person in der Lage sein, diese Phinomene zu beriicksichti-
gen und angemessen zu artikulieren« (ebd.: 82f.).

Beztiglich der Dialektik des Selbst erscheint Demut als Schliisselkate-
gorie. Sie markiert die Grenze der Selbstbehauptung, die jede Person zie-
hen muss, will sie nicht in einem Kampf gegen Windmiihlen jeden Bezug
zur Realitit verlieren. Jede Person muss fiir sich den Bereich abgrenzen,
in dem sie eine Einflussnahme ihrerseits nicht mehr fir sinnvoll erach-
tet. Dazu ist es notwendig ein Stiick weit hinter das eigene aktuelle Be-
finden zuruckzutreten. Um die eigenen Winsche und Empfindungen als
unangemessen erkennen zu konnen, ist es notwendig sich selbst in einem
grofseren Bild zu sehen. Wird dieses »Groflere, wie immer es auch vor-
gestellt wird, als machtiger als das eigene Selbst anerkannt, dann kann
das eigene Partikulare hintenangestellt werden. Religionen bieten ihren
Glaubigen Weltbilder an, die dieses grofSe Ganze beschreiben und damit
Demut ermdglichen sollen. Das religiose Weltbilder ein derartiges Hin-
ter-Sich-Selbst-Zuriicktreten begiinstigen, bedeutet aber nicht, dass De-
mut nicht auch sikular denkbar ist. Dies verlangt aber nicht zwingend
ein dquivalentes sikulares Weltbild. Zwar sind auch nichtreligiose Vor-
stellungen verfiigbar, etwa die Natur als etwas, das alles Leben hervor-
bringt, oder die komplexititstheoretische Vorstellung einer planetaren
Okologie. Auch vor diesen Vorstellungen lasst sich Demut empfinden.
Aber sich selbst in derartigen Weltbildern zu verorten, ist nicht die ein-
zige Moglichkeit nichtreligioser Selbsttranszendenz. Eine weitere Mog-
lichkeit liegt darin, eine personliche Befihigung zur Ambiguitatstoleranz
zu entwickeln. Ambiguititstoleranz ist nicht mehr, aber auch nicht we-
niger als die Fahigkeit, die Tatsache zu akzeptieren, dass man nicht alles
verstehen und kontrollieren kann. Es ist die Fahigkeit Mehrdeutigkei-
ten, Unsicherheiten und Widerspriichlichkeiten aushalten und dulden zu
konnen. Sie ist der Verzicht auf ein geschlossenes Weltbild. Sie erfordert
keine Abkehr von wissenschaftlichen Bestrebungen, die dem Zweck die-
nen, bestimmte Aspekte des Lebens besser handhaben zu konnen. Die
Suche nach endgiiltiger Gewissheit, als der Anspruch auf umfassendes
eineindeutiges Wissen, muss aber aufgegeben werden. Dies ist in einem
spirituellen Erleben von Ganzheitlichkeit moglich, einer Ganzheitlich-
keit, die keiner abschlieflenden Erklirung bedarf, sondern im Gegenteil
Ursprung partikularer Erkenntnisse werden kann.

Charles Sanders Peirce beschreibt, wie Denken transzendente Er-
fahrungen hervorbringen kann. Im Gegensatz zur Deduktion und der

173

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Induktion beschreibt er die Abduktion als eine nicht zwingend folge-
richtige Art des Schlieflens. »Deduktion beweist, dass etwas sein muss;
Induktion zeigt, dass etwas tatsdchlich wirksam ist; Abduktion deu-
tet lediglich darauthin, dass etwas sein kann« (Peirce 1992[1931]:
5.171 [eigene Ubersetzung]). Die Abduktion bringt eine naheliegende
Erkenntnis hervor, welche aber noch weiteren Priifungen unterzogen
werden muss. Fiir die Wissenschaften sind Abduktionen unabdingbar,
denn sie sind die einzige Moglichkeit zur Entwicklung von Hypothesen.™
Abduktionen kénnen aber, im Gegensatz zu den anderen genannten
Schlussfolgerungsweisen, nicht willentlich produziert werden. Abduk-
tionen bediirfe eines Einfalls, einer neuen Idee, die nicht auf Komman-
do produziert werden kann. Der abduktive Schluss muss sich einstellen.

»The abductive suggestion comes to us like a flash. It is an act of in-
sight, although of extremely fallible insight. It is true that the different
elements of the hypothesis were in our minds before; but it is the idea
of putting together what we had never before dreamed of putting to-
gether which flashes the new suggestion before our contemplation. «

(ebd.: 5.1871)

Neue Einsichten erhilt man Peirce zufolge am ehesten in einem Zustand
des >musing<, welchen er als einen lockeren, entspannten und spieleri-
schen Zustand des Geistes beschreibt. Dieser setzt idealerweise nicht
an einem bestimmten Ziel oder Zweck an. Musing beginnt mit einem
sdrinking in<, einem Eintauchen in einen veridnderten Bewusstseinszu-
stand, in dem kreative Eindriicke und Assoziationen entstehen (Peir-
ce 1992[1935]: 6.459). Derartige Bewusstseinszustande fordern die In-
tuition und so konnen ganzheitliche Erfahrungen entstehen, die auch
mit Erkenntnis einhergehen konnen. Es ist dies eine Spiritualitit, die

14 Durch induktive Verallgemeinerung kann man nur zu Aussagen gelangen,
die begrifflich auf derselben Ebene operieren wie die Pramissen. Man kann
keine neuen Begriffe einfiihren und somit auch keine Erklirungen fiir das
beobachtete Phinomen. Demnach kann man induktiv keine Theorien ent-
wickeln, aus denen man Hypothesen fiir Priifverfahren ableiten konnte. Im
Hypothetiko-Deduktivismus wurde diese Vorstellung dahingehend aufge-
weicht, dass Induktion nun die Aufgabe iibernehmen kann, Hypothesen
durch Beobachtung einer vorhergesagten Wirkung zu bestdtigen. Im Logi-
schen Empirismus wurde das zur Bestdtigungstheorie ausformuliert, doch
klart dies nicht den Ursprung von Hypothesen. Diesbeztiglich wurde ver-
sucht Hypothesen als eine Ableitung aus einer besonderen Art der Induktion
zu beschreiben; aus einem Schluss auf die beste Erkldrung. Selbstverstind-
lich bleibt auch das Induktionsproblem davon unberiihrt. Es bleibt weiter
problematisch, dass sich die Wissenschaft auf allgemeine Sitze griindet, wel-
che sie aber nicht logisch aus Einzelbeobachtungen ableiten kann. Person-
lich scheint mir die Idee der Abduktion, als einer im Moment ihres Auftre-
tens nicht weiter begriindeten Idee, eine angemessene Vorstellung zu sein.

174

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

einerseits zutiefst magisch, zugleich aber auch vollig profan ist. Eine Per-
son bringt ihren Geist zur Ruhe und macht das Bewusstsein empfanglich
fiir Ideen. Es kann sich eine schopferische Kraft entfalten und im besten
Fall entstehen Vorstellungswelten, die in ihrer Klarheit und erkenntnis-
stiftenden Wirkung emotionale Begeisterungsstiirme auslosen. Gleich-
zeitig sollte sich die Person, die derartige Einsichten empfingt, aber da-
riiber bewusst sein, dass die Giiltigkeit dieser Ideen in der Praxis noch
gepriift werden muss.

Wie gesagt, hierbei konnen verschiedenste Vorstellungen helfen, die
notwendige Offenheit des Geistes zu erzeugen. Nicht jedes Glaubens-
system hat aber auch entsprechende Praktiken kultiviert, denn in ihnen
wird der einzelne zu Erkenntnis befihigt, was sich im Zweifelsfall auch
gegen die Deutungshoheit religioser Autoritaten richtet. In der Episte-
mologie traditioneller Heiler im sudlichen Afrika erfullt beispielswei-
se der Ahnenglaube eine derartige Funktion (vgl. Thornton 2015; Gei-
selhart 2018b). Die Vorstellung eines wie auch immer gearteten grofsen
Ganzen lenkt die Aufmerksamkeit von momentanen Befindlichkeiten zu
der fur die Kreativitit notwendigen Demut. Dabei wird aber nicht nur
eine dogmatische Wahrheit aus einem Wissenssystem auf einen gegen-
wirtigen Gegenstand ubertragen, das wire eine Deduktion. Das wire
die Doktrin einer religiosen Herrschaft. Festgefiigten Weltbilder ist die
Tendenz eigen, inspirierte Imaginationen vorschnell zu schliefSen. Welt-
bilder konnen aber unterschiedlich offen fiir Eigenleistungen der Indi-
viduen sein. Allein der Verzicht auf eine dogmatische Wahrheit erlaubt
es, dass eine neue Synthese von hoher Plausibilitit und Uberzeugungs-
kraft entsteht und mit ihr gleichzeitig auch das Bewusstsein, dass die-
se Idee, so verlockend sie auch sein moge, noch gepriift werden muss.
Es entsteht die wohl urspriinglichste Form der Wissensgenerierung, eine
geerdete Spiritualitat, fantasievoll, glanzvoll und erkenntnisreich im Er-
leben und gleichzeitig profan, weil von den erworbenen Erkenntnissen
nur das auf lange Sicht ins Wissen eingeht, was sich an der Realitat be-
wihrt. Der Entdeckungskontext von Aussagen ist also keineswegs irre-
levant, denn je nach spezifischer Befihigung ist eine Person iiberhaupt
nur in der Lage, eine derart undogmatische Offenheit und Kontextsen-
sibilitat herzustellen.

In diesem Sinne ldsst sich auch Deweys Begriff der asthetischen
Erfahrung als ein Erleben von Ganzheitlichkeit erklaren. So ist das
Erleben von Kunst keine besondere Weise der Erkenntnis, vielmehr
»ist die Kunst in den realen Lebensprozessen vorgezeichnet« (Dewey
1980[1934]: 34). Jede Erfahrung konstituiert sich nur im Abschluss ei-
nes langer wihrenden Prozesses von Betrachtung, Bearbeitung und Re-
flexion. Abschluss bedeutet aber nicht Abbruch, sondern Vollendung.
Es wird eine Lehre gezogen, ein Wissen konsolidiert. Dem Abschluss ei-
ner Erfahrung wohnt immer ein dsthetisches Moment des Erlebens inne.

175

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Auch eine wissenschaftliche Arbeit kann nur retrospektiv als intellek-
tuell bezeichnet werden. Im Verlauf ihrer Erarbeitung stellt sie einen
Erfahrungsprozess dar, der ebenso praktisch wie auch emotional ist.
Kommt sie zu einem Abschluss, dann stellt sich trotz ihrer zutiefst the-
oretischen Natur, vor dem Hintergrund der durchlebten Anstrengungen,
der wechselnden Gefiihle von Enttduschung und immer wieder neuer
Hoffnung, schliefSlich ein Hochgefiihl ein. Dewey (ebd.: 59) zeigt, »daf$
die Asthetik nicht von auflen in die Erfahrung eindringt, weder iiber
eitlen Luxus noch iiber eine transzendentale Idealitit, sondern dafS sie
die gelauterte und verdichtete Entwicklung von Eigenschaften ist, die
Bestandteil jeder normalen ganzheitlichen Erfahrung sind«. So gehort
zu jeder Erfahrung auch Leidenschaft, aber nicht im Sinne tiberman-
nender Gefuhle, wie etwa Wut, Hysterie oder Euphorie. Leidenschaft
liegt vielmehr im ernsthaften Bestreben, die Herausforderungen des Er-
fahrungsprozesses zu meistern. Die gegebenen Materialien, Gedanken,
Gefuhle, Praktiken und Situation missen bestindig geordnet werden,
damit sie immer wieder neu situativ einen Sinn ergeben. In einem gelin-
genden Abschluss erreichen sie fur einen Moment Anmut und Wiirde.
Das soziale Leben erreicht Wiirde und Schénheit durch die Asthetik der
Erfahrung, die der Verwirklichung des vollen Potenzials der menschli-
chen Spezies innewohnt.

Scham, Schuld, Gewissen und Vergebung miissen als emotionale Ele-
mente verstanden werden, die alle sozialen Erfahrungsprozesse not-
wendig begleiten und charakterisieren. So missen Empfindungen von
Scham als Voraussetzung von Personalitit begriffen werden (Lotter
2012: 77). Scham ist die Scheu davor, angeschaut zu werden, anderen
Personen moglicherweise ein Objekt der Bewertung zu sein. Eine Person
erlebt Scham nur in der Vorstellung des Blickes anderer Personen. Da-
bei macht sich eine Person begreiflich, was ein Gegeniiber womoglich an
ihr wahrnehmen konnte. Diese Versuche sich von auflen so anzuschauen,
wie andere es tun, konstituiert eine urspriingliche Erfahrung, »die mit
der Erfahrung der eigenen Verletzlichkeit und dem Gefiihl verbunden
ist, zu sein, was man nicht sein will« (ebd.: 9o0). Damit stellt Scham eine
spezifische Weise der bewussten Selbstbeziehung dar, durch die eine Per-
son Uberhaupt erst moralisch ansprechbar wird. Eine Person, die keine
Scham empfindet, wird auch niemals Schuld empfinden konnen oder ein
schlechtes Gewissen haben konnen. Ohne Scham ist auch der Wunsch
nach Vergebung ebenso wie die Bereitschaft zu vergeben unmoglich. Lot-
ter zufolge zeigen Kulturvergleiche, dass Scham universell auftritt und
auch in vielen Kulturen als Basis des Personseins angesehen wird. Auch
ist Scham »nicht abtrennbar vom Gewahrwerden der eigenen Verletz-
lichkeit als Mensch unter Menschen durch unberechenbare psychische
und physische Gewalt« (ebd.: 88). SchliefSlich kann nur eine Betrachtung
von Scham »die intersubjektiven Voraussetzungen zur Herausbildung

176

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

eines Selbstbewusstseins und zur Internalisierung moralischer Gesichts-
punkte verstindlich machen, ohne die auch kritische und hochrationa-
listische Formen moralischer Reflexion nicht moglich sind« (ebd.: 79).

Ebenso stellt auch Schuld eine Beziehungsweise dar. Sie kann nur zwi-
schen Menschen treten, die schamfihig sind. Schuld sollte nicht allein
als etwas begriffen werden, dass jemandem von aufSen zugewiesen wird.
Ein derartiges Verstindnis von Schuld wird kirchlichen Zusammenhin-
gen oft unterstellt. Auch Rechtssysteme objektivieren Schuld zum Zwe-
cke der eindeutigen Zuschreibung. Schuld hat aber einen spezifischen
Beziehungscharakter. Ein Individuum kann nur Schuld gegeniiber einer
durch sie verletzte andere Person empfinden. Schuld wird fiir ein Verhal-
ten empfunden, dass man riickwirkend als falsch erkennt. Damit wird
auch klar, dass es einen weiten Bereich von Schuld gibt, der nicht rechts-
fahig ist. Schuld und Schuldgefiihle sind moglicherweise die Aspekte,
die Beziehungen am nachhaltigsten pragen, denn Schuld etabliert in Be-
ziehungen eine tiefempfundene Asymmetrie. Schuld ist immer ein wenig
spekulativ. Wenn sich eine Person einer anderen Person gegentiber schul-
dig fiihlt, dann geht sie davon aus, dass diese andere Person verargert,
gekrankt oder verletzt ist. Wie aber genau die andere fuhlt, das kann sie
nicht mit Bestimmtheit sagen. Mochte sie aber die schuldbeladene Situ-
ation auflosen, dann muss sie herausfinden, was die andere Person emp-
findet. Vielleicht ist sich eine Person aber auch nicht sicher, ob die andere
Person iiberhaupt Kenntnis von dem Fehlverhalten hat, fiir das sie sich
schuldig fihlt. Vielleicht empfindet eine Person aber auch Schuld, weil
sie schon lange etwas verheimlicht. Dann weifs sie, dass es diese Person
sehr verletzen wiirde herauszufinden, dass sie getauscht wird. Manchmal
wird Schuld auch gegeniiber abstrakten Instanzen, etwa dem Gemein-
wohl oder der Natur, empfunden. So abstrakt diese aber auch sein mo-
gen, es steht immer die Vorstellung einer Verletzung menschlicher Prin-
zipien dahinter, also immer der Bezug auf das Soziale.

Schuld kann viele Gesichter annehmen, sie kann als generalisierte Sto-
rung ebenso auftreten, wie als kleines Versaumnis unter Freunden. Fiir
eine sich schuldig fithlende Person ist sie aber immer eine zutiefst ver-
unsichernde Angelegenheit, die sich durch die Befiirchtung auszeichnet,
die Situation konne sich womoglich nicht auflosen lassen, ohne dass et-
was von der Schuld zuriickbleibt. Wie es sich tatsdchlich verhilt und ob
Ausgleich oder Versohnung moglich sind, kann letztlich nur durch ein
praktisches Verfahren ans Licht kommen. Was der Rahmen sein muss,
in dem eine Schuld aufgelost oder gesiihnt werden kann, kann nur im
Einzelfall entschieden werden. Unter Freunden mag dazu eine Ausspra-
che ausreichen. Was aber in grofSeren MafSstiben geeignet ist, dazu gibt
es keine verlasslichen Erkenntnisse, nur verschiedenste Ideen von Kriegs-
verbrecherprozessen, tiber Versohnungskommissionen bis zu religiosen
Stihneritualen.

177

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Wenn aber Versohnung geschehen soll, dann muss sie auf Gegensei-
tigkeit beruhen. Wo eine Partei die Verantwortung fir ihre Taten tber-
nimmt, braucht es eine andere, die bereit ist zu verzeihen. Man kann nie-
mandem verzeihen, der kein Schuldbewusstsein hat. Solange eine Titerin
oder ein Tiater darauf besteht, dass ihre Taten gerechtfertigt sind, kann
man ihr nicht verzeihen, denn sie hat das in der Personalitdt begriinde-
te Versprechen, andere Menschen in ihrer Verletzlichkeit sorgsam zu be-
handeln, nicht nur gebrochen, sie weigert sich dariiber hinaus auch noch
auf die interpersonelle Ebene gegenseitiger Anerkennung von Wiirde zu-
ruckzukehren. »Verzeihung kommt erst in der Versohnung voll an ihr
Ziel« (Spaemann 1996: 251). Wie wichtig diese Fragen sind, ldsst sich
erahnen, wenn man sich vergegenwirtigt, dass im sozialen Miteinander
Verletzungen unvermeidlich sind. Eine grundlegende Bereitschaft und
auch die Fihigkeit zu verzeihen ist deswegen konstitutiv fiir Personali-
tat und Vergemeinschaftung. Das Versprechen den anderen niemals nur
als Mittel, sondern immer auch als Zweck zu begreifen, sichert des an-
deren autonome selbstbestimmte Stellung, welche aber durch die Unzu-
langlichkeiten des menschlichen Lebens notwendigerweise immer wieder
verletzt wird. » Verzeihung ist also Signum der Person, dem Versprechen
komplementar. Beide statuieren eine Differenz zwischen personaler Iden-
titat und faktischem So-sein in der Zeit« (ebd.: 251). Die Bereitschaft zu
verzeihen ist damit auch die Vorausschau auf eigenes Fehlverhalten, die
dem anderen so verzeiht, wie sie hofft, dass ihr verziehen wird.

Praktiken der Verstindigung und moralisches Bewusstsein

Aber selbst, wenn alle Beteiligten Versohnung tatsachlich anstreben, so
braucht es doch soziale Praktiken, um einen Versohnungsprozess auch
tatsdchlich zu verwirklichen. Dazu muss man sich iiber konkrete Verant-
wortlichkeiten einzelner Personen verstindigen. Wie wir gesehen haben,
ist Verantwortung nicht ohne die Annahme der Moglichkeit von Hand-
lungsfreiheit denkbar. So konstatiert auch Michael Quante (2012: 150):
»Personalitit, Personlichkeit, Autonomie und Verantwortung bilden ein
dichtes und irreduzibles Geflecht aufeinander verweisender, sich parti-
ell bedingender und voraussetzender sowie sich gegenseitig erhellender
Begriffe«. Der Begriff der Verantwortung bedarf einer Vorstellung von
»Person¢, denn was sollte denn kritisiert werden, ohne dass der Anspruch
erhoben wiirde, es musse jemanden geben, der auch Verantwortung fiir
die Veranderung der kritisierten Zustinde tibernehmen kann. Wie ge-
zeigt wurde ist Verantwortung kontextabhingig (Kap. 2). Verantwor-
tung ist unbestimmbar. Sie lasst sich allenfalls in den Formen ihres prak-
tischen Vollzuges oder den Kontexten ihrer Anwendung naherungsweise
bestimmen (Ingarden 1970; Lotter 2012). Damit Individuen aber nicht

178

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TRANSAKTIONALE MENSCH

volliger Orientierungslosigkeit ausgesetzt sind, muss Verantwortung in-
stitutionell fiir unterschiedliche gesellschaftliche Bereiche, wie beispiels-
weise Recht oder Okonomie, bestimmt werden. Dabei wird sie jeweils in
spezifischer Weise auf den emotional menschlichen Komplex von Schuld,
Moral, Sanktion und Gerechtigkeit bezogen. In jedem dieser gesellschaft-
lichen Bereiche wird versucht, dieses hoch streitbare Gemenge fiir die je-
weils anstehenden Aufgaben handhabbar zu machen.

So werde nach Lotter (2012) im Strafrecht beispielsweise die Frage
der Schuldfihigkeit einer Person in Verbindung mit der Angemessen-
heit des StrafmafSes diskutiert. Dies geschihe, um dem Empfinden von
Gerechtigkeit Genlige zu tun, im Bewusstsein dariiber, dass die moder-
ne Aufteilung von Recht und Moral nicht zwangslaufig auch Gerech-
tigkeit erzeugt. In der modernen Rechtsstaatlichkeit wird nach Maf3ga-
be eines verfassten Rechtes geurteilt. Zwar erzeugt das Rechtssicherheit,
also die Freiheit im Rahmen des rechtlich Erlaubten handeln zu konnen,
ohne willkiirlich sanktioniert zu werden. Gleichzeitig aber wiirden ob-
ligatorische Strafen ohne Ansehen der besonderen Umstinde einer Tat,
grofSe Ungerechtigkeiten erzeugen. Das moralische Bewusstsein ware
beispielsweise emport, wenn eine Person, die eine Straftat willentlich
und zum Zwecke der Selbstbereicherung begangen hat, das selbe Straf-
mafS erhielte, wie eine Person, die eine dhnliche Tat unter Zwang oder
Androhung von Gewalt begangen hat. Das moderne Recht beinhaltet
also eine strukturelle Inaddquatheit, denn es bezieht sich nur indirekt
und vermittelt auf die normativen Erwartungen der Gesellschaftsmit-
glieder. Indem sich das moderne Recht auf objektivierte Regelungen
beruft, kann es das situative Gerechtigkeitsempfinden der Streitpartei-
en nicht immer integrieren, »wihrend sich Fragen der Gerechtigkeit in
traditionellen Gesellschaften meist darauf konzentrieren, ob ein sozia-
ler Konflikt auf einer gemeinsamen normativen Grundlage und auf eine
Weise gelost wird, die den Betroffenen gerecht wird« (ebd.: 236). Ent-
sprechend ist die Frage der Verantwortung im modernen Verstindnis
auch geteilt in eine rechtliche Verantwortung und eine Restunsicher-
heit, die es notwendig macht, dass nach der gerichtlichen Klarung eines
Streitfalles weiter uiber tiefgreifendere Ursachen und Schuldfragen nach-
gedacht werden muss. Lotter zufolge besteht ein zutiefst menschlicher
Wunsch, ndmlich der, es gidbe eine transzendentale moralische Instanz:
Diese ist verbreitet in der Auffassung »die Moral miisse hoher sein als
das Recht, sie miisse Standards fiir die kritische Beurteilung konventio-
neller und rechtlicher Standards vorgeben« (ebd.: 240). Verantwortlich-
keit hat also, zumindest bezuglich des Gerechtigkeitsempfinden, keine
fest definierbaren Grenzen. Jeder gesellschaftliche Versuch sie abschlie-
Bend zu institutionalisieren, muss zwangslaufig an den Unwigbarkei-
ten der Praxis scheitern. Verantwortlichkeit ist also letztlich immer vom
Einzelfall abhingig.

179

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Der Versuch das Wesen von Personalitit kulturell zu bestimmen, soll-
te deswegen entschieden zuriickgewiesen werden. Im Gegenteil, derarti-
ge Versuche zerstoren die Stiarke des Begriffes der Person, die darin liegt,
Beziehungen tiber kulturelle Grenzen hinweg zu erméglichen.

»Die Uberzeugung, dass Begriffe wie Person auch auf Menschen an-
wendbar sind, die anders leben und denken als >wir< — wo auch immer
man die Grenze des kulturellen >wir< und der ihm unterstellten gemein-
samen Intuitionen ziehen mochte —, ist weder ein blofSes Erfahrungswis-
sen, noch ergibt sie sich analytisch aus dem Begriff Mensch. Sie driickt
die Bereitschaft aus, auch anders denkende und fithlende Menschen als
Personen anzuerkennen, und ist somit selbst eine notwendige Bedingung
der interkulturellen Kommunikation. Eine Kommunikation im eigent-
lichen Sinne kann nur zwischen Personen stattfinden: zwischen Men-
schen, die einander (mehr oder weniger) respektieren, weil sie sich als
moralisch ansprechbare verantwortungsfahige Wesen — und nicht als
vollkommen fremdartige, ganzlich unberechenbare Angehorige der Spe-
zies Mensch — wahrnehmen« (ebd.: 13).

Damit liegt im Begriff der Person das Potenzial Praktiken der Verstandi-
gung anzuleiten und letztlich auch fur das hier formulierte Projekt einer
Kritik als Mediation. Hierzu muss aber klar sein, welche Art moralischen
Bewusstseins wir Personen zuschreiben und wie wir die moralische Inte-
gritat von Einzelpersonen bewerten konnen. Eine universalistische Mo-
ralphilosophie, die auf rationaler Basis allgemeine Prinzipien der Moral
formuliert, evoziert zwangsldufig eine deskriptive Moralphilosophie, die
die Beurteilung einzelner Menschen beziglich ihres Verstandnisses der-
artiger moralischer Grundsitze durchfiihrt. Prototypisch ist das in der
von Lawrence Kohlberg formulierten kognitiven Entwicklungstheorie
des moralischen Urteils verwirklicht. Demnach wird der Grad der Mo-
ralentwicklung eines Menschen am Abstraktionsgrad der Griinde be-
messen, die dieser Mensch fiir sein Handeln angibt. Das verkennt nun
aber die praktische Dimension von Moral, die sich im alltdglichen empa-
thischen Miteinander unter Menschen entfaltet, wo sich Entscheidungen
nach Mafsgabe einer empfundenen Angemessenheit situativ ergeben und
sich moralisches Handeln an den Erfordernissen sozialer Beziehungen,
gesellschaftlicher Aufgaben und Rollen orientiert (Gilligan 1988[1982]).
In diesem Sinne sind soziale Kompetenzen, also die intuitiven und emoti-
onalen Fahigkeiten der unmittelbaren Beurteilung von Situationen wich-
tiger als die kognitiven Fahigkeiten zur intellektuellen Reflexion, fiir die
in den Situationen naturgemaf$ die Zeit fehlt.

»Dabher ist die Ausbildung der Fahigkeit, Konkretes differenziert zu er-
fassen, von unverzichtbarer und in vielen Hinsichten primirer mora-
lischer Bedeutung. Eine Person kann die Uberzeugung hegen, anderen
Menschen in Schwierigkeiten nach Moglichkeit helfen zu sollen (und dies
auch auf postkonventionelle Weise formulieren), ohne je in eine solche

180

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHARAKTER UND PERSONLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

Gelegenheit zu kommen, weil sie die psychische und soziale Lage ihrer
Mitmenschen schlichtweg nicht wahrnimmt. Auch bei voller Entwick-
lung der logischen Fihigkeiten kann es ihr an der dafiir erforderlichen
Sensibilitit, Lebenserfahrung und Empathie fehlen« (Lotter 2012: 347).

Diese affektive Dimension von Verantwortung lasst rationalistische Ver-
suche der Bestimmung von Moral ungeniigend erscheinen. Verantwor-
tung muss also in Fragen nach der Beziehungsfihigkeit, Empfindsamkeit
und Sozialorientierung von Menschen gesucht werden. Moralische Reife
lasst sich nicht rational begriinden, sie bedarf einer emotionalen und le-
benspraktischen Orientierung auf die Mitmenschen und auf sich selbst.
Diese Fragen konstituieren, wie im Folgenden gezeigt werden wird, das
Feld der Personlichkeitspsychologie.

3.6 Charakter und Personlichkeit
in der Sozialpsychologie

Im Nachklang des zweiten Weltkrieges wurde intensiv die Frage disku-
tiert, wie es dazu kommen konnte, dass so viele Menschen, die unter der
Herrschaft der Nationalsozialisten geschehenen grausamen Taten nicht
nur stillschweigend duldeten, sondern auch aktiv ausfithrten. In den
Debatten lassen sich zwei widerstreitende Positionen ausmachen. Wih-
rend die einen fragen, wie >ganz normale Minner« diese unaussprechli-
chen Graueltaten begehen konnten (z.B. Arendt 2007[1963]; Browning
1994), vertreten andere die Auffassungen, wonach diejenigen, die zu
Mordern geworden waren, spezifische individuelle oder kollektive Vo-
raussetzungen teilten (z.B. Goldhagen 1996; Cesarani 2004; Stangneth
2011). Erstere sehen eine furchtbare Banalitit des Bosen am Werk, die
sich in der kalten Burokratie des Volkermordes ausdriickt und darin,
dass so viele Menschen sich hatten hinreiflen lassen, Dinge zu tun, die sie
unter normalen Umstanden niemals getan hitten. Das Bose manifestiert
sich in dieser Auffassung nicht in einer grausamen Boswilligkeit, sondern
darin, dass Menschen nicht rechtzeitig nachdenken. Sie geraten durch die
Macht situativer Ereignisse und einen Hang zum Selbstbetrug in einen
Strudel von Ereignissen, der schliefSlich das Schlechte in ihnen hervor-
bringt. Die zweite Position widerspricht den Argumenten der Tédterinnen
und Titer, wonach es einen besonderen Befehlszwang oder unhintergeh-
bare Zwinge des Zeitgeistes gegeben habe. Diese Aussagen seien ledig-
lich Schutzbehauptungen und dienten der Zurtiickweisung von Verant-
wortung. Diese Perspektive sucht die Ursache im einzelnen Individuum,
in dessen Biographie, speziellen mentalen Voraussetzungen oder dessen
Charakter. Dieser Auffassung zufolge verharmlost und relativiert die

181

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Rede von der Banalitdt des Bosen die Naziverbrechen und hilf den Ta-
terinnen und Tater ihre Verteidigungsstrategien durchzusetzen. Schlief3-
lich verschleiere sie nicht nur Schuld und Verantwortung, sondern auch
den Blick darauf, dass Nazi-Netzwerke auch weiterhin noch bestehen
und weiterhin planvoll agitieren. Die andere Seite hilt dagegen, dass
die Erkenntnis, ganz gewohnliche Menschen konnten unter spezifischen
Umstdnden zu Griueltiterinnen und -titern werden, keineswegs jegli-
che individuelle Verantwortung leugne. Sie schliefle auch eine Verurtei-
lung von Verbrecherinnen und Verbrechern nicht aus. Im Gegenteil, diese
Auffassung sensibilisiere fur die individuelle Verantwortung jedes Ein-
zelnen. Da Schuld nicht dem Abnormalem zugeschrieben werden kann
und sie auch nicht als etwas dem Menschen Auflerliches angesehen wer-
den kann, miissen sich alle Menschen in der Gefahr reflektieren, auch sie
selbst konnten unter gegebenen Umstanden derartige Taten ausfiihren.
Es stand die Frage im Raum, ob sich bestimmte Charakteristika identifi-
zieren lassen, die nur bestimmte Personen dazu pradestinieren unter au-
toritaren Bedingungen unmenschliche Taten auszufiihren.

Vom autoritdren Charakter zur Psychologie des Bosen

Im amerikanischen Exil ging Theodor W. Adorno mit einer Arbeitsgrup-
pe der Frage nach, wie es dazu kommen konnte, dass faschistisches Ge-
dankengut im Nazideutschland so bereitwillig akzeptiert wurde. Dabei
gingen die Forschenden von der Hypothese aus, »dafs die politischen,
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Uberzeugungen eines Individu-
ums ein umfassendes und kohirentes, gleichsam durch eine >Mentali-
tiat< oder einen >Geist« zusammengehaltenes Denkmuster bilden, und dafs
dieses Denkmuster Ausdruck verborgener Ziige der individuellen Cha-
rakterstruktur ist« (Adorno et al. 1995[1950]: 1). Soziales und reaktives
Verhalten wurde gemeinsam mit Anschauungen betrachtet. Man suchte
nach einer Verbindung von Reaktions- und Verhaltensmustern zu spezi-
fischen Uberzeugungen, die die Forschenden vorab als charakteristisch
fiir den Faschismus identifiziert hatten. Das kommt einer Vermischung
von Psychologie und Ideologiekritik gleich.

»Was das Individuum in Gegenwart anderer sagt; was es sagt, wenn es
sich sicher vor Kritik fuhlt; was es denkt, aber nicht sagen will; was es
denkt, aber sich selbst nicht eingestehen will; was es geneigt ist zu den-
ken und zu tun, wenn es den verschiedensten Appellen ausgesetzt ist;
— alle diese Phinomene konnen als Teile einer einzigen Struktur aufge-
faflt werden« (ebd.: 6).

Grundlage dieser Struktur ist der Charakter. Er bringt das Verhalten
eines Individuums hervor, bestimmt durch Reaktionspotenziale, deren

182

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHARAKTER UND PERSONLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

Ursache spezifische Bediirfnisse (Triebe, Winsche, emotionale Impul-
se) sind. Der autoritdre Charakter wurde entsprechend als die Ursa-
che spezifischer mit dem Faschismus assoziierter Meinungen, Attituden
und Wertvorstellungen angesehen. Es entstand die F-Skala (Faschismus-
Skala). Sie sollte eine Messung der individuellen Neigungen einzelner
Menschen, autoritdren Strukturen zu unterliegen, ermoglichen.

Fragen nach Autoritdt und Gehorsam standen auch auf der For-
schungsagenda des 1961 durchgefiihrten Milgram-Experiments. Aus-
gangspunkt war auch hier die Tatsache, dass:

»von 1933 bis 1945 Millionen unschuldiger Menschen auf Befehl syste-
matisch umgebracht wurden. Es wurden Gaskammern gebaut, Todesla-
ger bewacht, tigliche Leichenquoten mit der gleichen Effizienz produ-
ziert wie Gerite auf dem FlieBband. Derart unmenschliche Prozeduren
entsprangen vielleicht dem Gehirn eines einzelnen, doch konnten sie in
solchem Ausmaf nur durchgefithrt werden, wenn eine grofSe Zahl von
Menschen seinen Befehlen gehorchte.« (Milgram 1997[1974]: 17).

Es wird erzdhlt, dass Stanley Milgram sich schon als zwélfjahriger,
judischer Junge fragte, ob so etwas wie der Holocaust auch in seiner
Heimat den USA stattfinden konne (Zimbardo 2008: xiii). Offensicht-
lich aber fand er die Antworten seiner Lehrerinnen und Lehrer nicht sehr
tiberzeugend. Sie versicherten ihm, dass dies unmoglich sei, weil in den
USA nur friedliebende, gottesfiirchtige Menschen leben wiirden, die kei-
ne Nazi-Mentalitit besaflen.

Seine Experimente waren folgendermafSen aufgebaut. Einer Versuchs-
person wurde der Auftrag erteilt, einer anderen Person, die als eigent-
licher Proband*s ausgegeben wurde, elektrische Schlidge zu versetzen.
Die Versuchspersonen waren sich also nicht dariiber bewusst, dass in
Wirklichkeit ihr Verhalten untersucht wurde. Die Stromschliage wurden
mit dem Vorwand gerechtfertigt, die Untersuchung befasse sich mit den
Auswirkungen von Strafe auf das Lernen. Die Versuchsperson sollte die
Stromstirke kontinuierlich erhohen, selbst wenn der scheinbare Pro-
band bettelte aus dem Experiment entlassen zu werden oder qualvolle
Schmerzen vorspielte. »Fur die Versuchsperson ist die gegebene Situati-
on kein Spiel; ihr Konflikt ist heftig und deutlich erkennbar« (Milgram
1997[1974]: 20). Immer, wenn die Versuchsperson zogerte, gab der Ver-
suchsleiter'® ihr den Befehl einen Elektroschock auszuteilen. Die Situati-
on war bewusst so gestaltet, dass die Versuchsperson einen klaren Bruch
mit der Autorititsperson herbeifiihren musste, um das Experiment zu
beenden. Einige protestierten, aber in der Summe zeigten die Versuche,
dass ein hoher Prozentsatz dem Versuchsleiter gehorchte, »gleichgultig,

15 Generisches Masikulinum, da einerseits technischer Term und weil man sich
hier auch nur eine einzelne Person vorzustellen hat.
16 Generisches Maskulinum, s.o.

183

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

wie heftig das Opfer unter Schock auch fleht, gleichgiiltig, wie schmerz-
haft die Schocks zu sein scheinen, gleichgiiltig, wie sehr es darum bittet,
erlost zu werden« (ebd.: 21). Insgesamt wurden etwa zwei Drittel der
Versuchspersonen in die Kategorie >gehorsamc« eingestuft.

Das von Philipp Zimbardo 1971 durchgefiihrte Stanford-Prison-Ex-
periment thematisiert ebenfalls Gewaltphdnomene, die unter Bedingun-
gen von Autoritit beobachtet werden konnten. Das Experiment sollte
urspriinglich das Verhalten in Gefangenschaft untersuchen. Dazu wur-
de versuchsweise ein echtes Gefiangnisleben nachgestellt. Versuchsper-
sonen waren zufallig in Warter und Gefangene eingeteilt worden. Nach
nur wenigen Tagen musste das Experiment vorzeitig abgebrochen wer-
den, weil die Gewalt eskalierte. Die von den Psychologen kunstlich ge-
schaffene Welt setzte Prozesse in Gang, die zeigten wie »eine Vielzahl von
scheinbar nebensichlichen situativen Variablen, etwa soziale Rollen, Re-
geln, Normen und Uniformen, so machtige Auswirkungen auf alle in ih-
rem System verstrickten Beteiligten entfalten konnten« (Zimbardo 2008:
412). Allein eine Verdnderung der situationalen Umstande kann offen-
sichtlich eine >Entmenschlichung« bewirken, sodass » Good People Turn
Evil«, wie Zimbardo es im englischen Untertitel seines Buches »Der Lu-
zifer-Effekt« ausdriickt.

Beide Studien wurden heftig kritisiert. Uber die Frage, ob dies an eini-
gen methodischen Schwichen lag, oder daran, dass die Experimente die
sozialen Dynamiken und die Gewaltbereitschaft der Versuchspersonen
unterschitzt hatten und damit die Tendenzen eines jeden Menschen zur
bedingungslosen Befehlsbefolgung und mehr noch, zur Entfesselung des
eigenen Aggressionspotenzials so schonungslos aufgedeckt haben, soll
hier nicht diskutiert werden. Bleibt die Frage, ob es ethisch gerechtfer-
tigt ist, Versuchspersonen Situationen auszusetzen, in denen sie mogli-
cherweise unliebsame Eigenschaften ihrer Konstitution als menschliche
Wesen offenbaren und welchen Stellenwert dieses sozialpsychologische
Wissen haben kann. Diese Frage scheint vielen Menschen sehr unan-
genehm zu sein. »Die meisten Menschen verstecken sich hinter ego-
zentrischen Voreingenommenheiten, die die Illusion erzeugen, man sei
aufSergewohnlich. Solche eigenniitzigen Schutzschilde ermoglichen uns
den Glauben, ein jeder von uns konne in einer beliebigen Priifung sei-
ner personlichen Integritat iiberdurchschnittlich gut abschneiden« (ebd.:
4). Auch der Impuls die Schuld fir die Nazi-Verbrechen ausschliefSlich
in individuellen Voraussetzungen der Taterinnen und Téater zu suchen,
ist demnach ein allzu einfacher Versuch, sich selbst vorzumachen, man
selbst sei vor jeglicher Manipulation gefeit. Die Vorstellung man selbst
wirde unter dhnlichen Umstdnden niemals derartige Verbrechen begehen,
sei aber Zimbardo zufolge eine gefdhrliche Illusion. Diese Haltung ma-
che auch den méglichen Nutzen sozialpsychologischer Untersuchung des
Menschen fiir eine kritische Selbsterkenntnis der Menschheit zunichte.

184

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHARAKTER UND PERSONLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

In den 1970er Jahren fuhrte Henri Tajfel eine Reihe weniger dramati-
schere, dennoch aber ebenso einschligige Experimente durch. Auf Grund-
lage der gewonnenen Ergebnisse formulierte er das Minimal-Gruppen-
Theorem und die Theorie sozialer Identitdten (Tajfel 1970; 1978; Tajfel
& Turner 2005). Eine Reihe von Versuchspersonen wurden in Gruppen
eingeteilt. Diese Einteilung beruhte auf vollig abstrakten Gruppenbezeich-
nungen, die keinerlei Bezug zum realen Leben der Versuchspersonen hat-
ten. Obwohl diese Gruppen rein fiktiv waren, zeigten die Teilnehmenden
deutliche Tendenzen die eigene Gruppe gegentiber den anderen zu bevor-
zugen. Sie sollten zwischen verschiedenen Modi Geld zu verteilen wih-
len. In der Regel entschieden sich die Probanden interessanterweise nicht
firr eine Losung, die ihrer eigenen Gruppe den grofStmoglichen Profit ein-
brachte, wenn dabei auch die anderen Gruppen viel gewannen. Mehr-
heitlich wurde eine Moglichkeit gewahlt, bei der der Unterschied des Ge-
winns zwischen der eigenen Gruppe und den Anderen am grofSten war,
auch wenn in diesem Falle fur die eigene Gruppe nicht das Maximum er-
reicht werden konnte. Die Experimente wurden als Beleg fiir die eminen-
te Allgegenwirtigkeit von Gruppenzuschreibungsprozessen gelesen und
zeugen von der menschlichen Tendenz zum Wettbewerb innerhalb dessen
sich Gruppenzugehorigkeiten als soziale Identititen etablieren.

Wie leicht Menschen individuelle Verhaltensweisen aufgeben, hatte
bereits Elias Canetti (2015/2016[1960]) in seinen Untersuchungen zu
massenpsychologischem Verhalten beschrieben. In Schilderungen eige-
ner Erfahrungen beschreibt er das Gefiihl, gegen den eigenen Willen
von Ereignissen mitgerissen zu werden und folgert daraus, dass es im
Menschen einen anthropologischen Trieb gibt, in der Masse aufzugehen.
Dieser stehe im Widerstreit zum Personlichkeitstrieb, also dem Wunsch
nach Individualisierung. An dieser Stelle sei lediglich auf die Analogie
zur schon beschriebenen Dialektik des Selbst hingewiesen, die Anpas-
sung und Selbstbehauptung als widerstreitende Weltzugange des Indivi-
duums beschreibt. Offensichtlich lassen sich diese Tendenzen bis zu den
Extremen von mitlduferischer Assimilation und politischem Widerstand
gegen Unrechtsregime fortschreiben.

Es gibt also zahlreiche psychologische und sozialpsychologische Ef-
fekte, die nahelegen, dass es nur allzu leicht ist, Menschen dazu zu be-
wegen, uber ihr Moralempfinden hinauszugehen und Gewalt in Form
von Erniedrigungen, Folter und Totungen anzuordnen oder auszufiih-
ren. Da sich psychologische Studien in der Regel darum bemiihen, dass
ihre Versuchsgruppen die Gesamtbevolkerung moglichst gut reprisentie-
ren, kann dies auch kaum auf die individuelle Bosartigkeit einzelner In-
dividuen zuriickgefiihrt werden. Die These von der Banalitit des Bosen,
die Hannah Arendt (2007[1963]) aufgrund ihrer Beobachtung der Ver-
handlung gegen den NS-Verbrecher Adolf Eichmann entwickelt, scheint
in diesem Licht plausibler zu werden. Arendt war der Uberzeugung, dass

185

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

die Bemithungen der Staatsanwaltschaft nicht zielfithrend gewesen wa-
ren. Eichmann sollte als sadistisches Ungeheuer dargestellt und mog-
lichst offentlichkeitswirksam verurteilt werden. Arendt sah das Problem,
dass das Gericht unglaubwiirdig erscheinen konne, da die Vorwiirfe in
dieser Konsequenz nicht zu beweisen waren. Sie beschreibt Eichmann
als fantasielosen Burokraten, als gewohnlichen Karrieristen, der dem
NS-Regime gesetzestreu ergeben war und fest davon tiberzeugt gewe-
sen war, nur Befehle befolgt zu haben. Er habe »sich nur, um in der All-
tagssprache zu bleiben, niemals vorgestellt, was er eigentlich anstellte«
(ebd.: 56). Weder sei er ein Monster noch in besonderem MafSe bose ge-
wesen. Die Banalitidt des Bosen zeigt sich Arendt zufolge vor allem da-
rin, dass er kaum zu eigenstindigem Denken fihig sei. Vielmehr ver-
stecke er sich hinter klischeehaften Phrasen und einer biirokratischen
Amtssprache. »Er war nicht dumm. Es war gewissermafen schiere Ge-
dankenlosigkeit — etwas, was mit Dummbheit keineswegs identisch ist —,
die ihn dafiir pradisponierte, zu einem der grofsten Verbrecher jener Zeit
zu werden« (ebd.: 57).

Fur derartige Aussagen erntete Arendt massive Kritik. Es wurde ihr
vorgeworfen, sie sei der Verteidigungsstrategie Eichmanns aufgesessen.
Die Verteidigung konzentrierte sich vor allem darauf, die Verantwortung
Eichmanns herunterzuspielen. Tatsachlich aber seien so Hans Momm-
sen (2007) die Befehlsstrukturen innerhalb des NS-Regimes nicht so ein-
deutig ausgepragt und absolut hierarchisch gewesen, wie vielfach ange-
nommen. Die umfassende Manipulation des totalitiren Systems habe
sich dadurch ausgezeichnet, dass es viele Grauzonen und Geheimhal-
tungsstrategien gab. Dies entspricht auch Arendts Auffassung von tota-
ler Herrschaft, die nur durch die Verbreitung eines Gefuhls der Unsicher-
heit iberhaupt moglich wird. Insofern hat Mommsen zufolge Arendts
Perspektive bis heute Erklarungspotenzial.

»Hannah Arendts Darlegungen uber die psychologische Wirkung der
von totalitiren Systemen betriebenen terroristischen Manipulation, der
moralischen Abstumpfung und der Rolle von Pseudorechtfertigungen
des Verbrechens bieten einen unentbehrlichen Schliissel, um den Tatbe-
stand zu begreifen, daf§ viele Deutsche, darunter Inhaber von hohen Po-
sitionen innerhalb des NS-Regimes, subjektiv glaubwiirdig bezeugten,
von der systematischen Vernichtung des europiischen Judentums nichts
gewufSt zu haben.« (ebd.: 15)

Spater haben Biographien Eichmanns (Cesarani 2004; Stangneth 2011)
belegt, dass er die Konzentrationslager besucht hatte. Er wusste also
zweifelsfrei, was dort vor sich ging. Er war Augenzeuge und trotzdem
anderte er nichts an seinem Verhalten als Verantwortlicher fiir die Juden-
deportationen. In dieser Darstellung wird die Emporung tiber Arendts
These nachvollziehbar. Milgram (1997[1974]: 22) formuliert aber:

186

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHARAKTER UND PERSONLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

»Irgendwie hatten die Leute das Gefiihl, die monstrésen Taten, die
Eichmann veriibte, konne nur eine brutale, perverse, sadistische Per-
sonlichkeit, eine Inkarnation des Bosen begangen haben. Nachdem
ich in unseren Experimenten gesehen habe, daf§ sich Hunderte norma-
ler Durchschnittsmenschen der Autoritit unterordneten, gelange ich
zwangsldufig zu dem Schluff, daf Hannah Arendts Konzept von der
Banalitit des Bosen der Wahrheit niherkommt, als man sich vorzustel-
len wagen wiirde.«

Hier schliefft auch Zimbardo (2008) an; als er als psychologischer
Sachverstindiger das Gerichtsverfahren gegen Sergeant Ivan >Chip«
Frederick begleitet. Dieser war der Austibung von Folterungen im Mi-
litargefangnis Abu Ghraib angeklagt. Wie schon im Stanford-Prison-
Experiment beobachtet Zimbardo auch in diesem Fall eine Entmensch-
lichung (dehumanisation), die sich aus einer Verbindung verschiedener
dynamischer psychologischer Prozesse ergeben hatte. Zu diesen Pro-
zessen zdhlte er: Deindividualisierung, Gehorsam gegeniiber Autoritit,
Passivitiat im Angesicht von Gefahr, Selbstrechtfertigung und Rationa-
lisierung. Ahnlich erkennt Milgram (1997[1974]) als Quelle der Auto-
ritatshorigkeit: situative Bindungsmechanismen, Rechtfertigungen, Ge-
wohnung und einen >Gegen-Anthropomorphismuss, der bewirkt, dass
Individuen in situativen Vorkommnissen jegliche menschliche Verant-
wortung leugnen und die Geschehnisse als unpersonliche, systemische
Vorginge begreifen, denen sie selbst untergeordnet sind. Zudem stellt
Milgram eine Herabwirdigung der Opfer fest, mittels derer die Be-
deutung der eigenen gewaltvollen Handlungen gegen die Opfer abge-
schwicht werden. Diese Herabwiirdigung der Opfer sei zwar nicht Vo-
raussetzung fur die Misshandlungen, sie diene aber der retrospektiven
Rechtfertigung des eigenen Verhaltens. Viele Versuchspersonen protes-
tierten gegen die Anweisungen, gehorchten aber gleichzeitig. Das zeugt
Milgram zufolge davon, dass der Ungehorsam gegen eine Autoritdt nicht
nur Worte erfordert. Vielmehr muss ein Mensch auch die Fahigkeit ha-
ben, seine Uberzeugungen und Wertmaf3stibe in tatsichliches Handeln
umzusetzen.

Zimbardo argumentiert fiir eine Integration verschiedener Perspek-
tiven. Psychologische Erkenntnisse tiber das individuelle Verhalten in
sozialen Situationen miisse man sich wie gesellschaftswissenschaftliche
Erkenntnisse tiber Verhaltenstendenzen vorstellen. Sie konnten prob-
lematische Situationen aufzeigen. Dariiber hinaus miissen aber immer
auch die personlichen Voraussetzungen des Einzelnen Betrachtung fin-
den. »Ein fundiertes Verstindnis der Dynamik menschlichen Verhal-
tens erfordert, dass wir Ausmaf$ und Grenzen personlicher Macht, si-
tuativer Macht und systemischer Macht erkennen« (Zimbardo 2008:
xvi). Mochte man unerwiinschtes Verhalten von Einzelpersonen oder

187

03:11:58. A - Er—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Gruppen dndern oder verhindern, dann erfordert das demnach drei
Perspektiven. Erstens ergibt sich die Handlungsmacht einer Person aus
den personlichen Stirken, Tugenden und Schwachstellen, die sie in eine
bestimmte Situation hineinbringt. Dartiber hinaus muss zweitens der
Komplex der Macht der Situation untersucht werden. Demnach sind in
gegebenen Verhaltenssituationen situative Krafte wirksam, welche ver-
dndert oder vermieden werden konnen. Dies kann so Zimbardo einen
grofseren Einfluss auf die Reduzierung unerwiinschten individuellen Ver-
haltens haben als Appelle an die personliche Verantwortung. Drittens
ist aber auch noch die Macht des Systems zu betrachten, die sich aber
in der Regel hinter einem Vorhang der Verschleierung verbirgt. Leider
konnen aber weder Verhaltensinderungen noch Veranderungen der Si-
tuation herbeigefiihrt werden, wenn nicht die systemimmanenten Vor-
schriften und Regulierungen vollstindig verstanden sind. In diesem Sin-
ne ist es Zimbardo zufolge unangemessen, dass das Gericht im Falle Ivan
Frederick keinerlei strafmildernde Griinde gelten liefs. Er emport sich da-
ruber, dass die Verantwortung hoherer Stellen nicht anerkannt wurde.
So »klage ich ein Quartett hochrangiger Militiroffiziere an und erhebe
dann den Vorwurf der Mittiterschaft gegen die zivile Befehlsstruktur der
Bush-Administration« (ebd.: xix).

Zimbardo ist der Meinung, dass Frederick als Mitldufer, der er sicher-
lich war, zweifelsohne der Banalitit des Bosen unterlag. Er wird aber nicht
miide zu betonen, dass der Versuch, die situativen und systemischen Bei-
trige zum Verhalten einer Person zu verstehen, diese Person nicht von ih-
rer Verantwortung fiir unmoralische, illegale oder bose Taten entbindet.
Es ist durchaus moglich, sich den situativen Kriften und dem System zu
widersetzen. Wir konnen »lernen, wie wir uns gegen sie zur Wehr setzen
konnen. In allen Situationen, die wir betrachtet haben, hat es immer eini-
ge wenige gegeben, eine Minderheit, die aufrecht geblieben sind« (ebd.:
413). Auch im Milgram-Experiment weigerten sich einige Personen die
Stromschlige auszufiihren. Es gibt also die Moglichkeit den Zwingen
und Versuchungen der Situation zu widerstehen. In diesem Sinne erkennt
Arendt im Interesse an den NS-Prozessen auch eine grundlegende Frage:

»Sie betrifft das Wesen und Funktionieren der menschlichen Urteils-
kraft. Was wir in diesen Prozessen fordern, ist, daf$ Menschen auch dann
noch Recht von Unrecht zu unterscheiden fihig sind, wenn sie wirklich
auf nichts anderes mehr zuriickgreifen konnen als auf das eigene Urteil,
das zudem unter solchen Umstinden in schreiendem Gegensatz zu dem
steht, was sie fiir die einhellige Meinung ihrer gesamten Umgebung hal-
ten missen. Und diese Frage ist um so ernster, als wir wissen, daf$ die
wenigen, die unbescheiden genug nur ihrem eigenen Urteil trauten, kei-
neswegs identisch mit denjenigen waren, fiir die die alten Wertmafsta-
be mafigebend geblieben oder die sich von einem kirchlichen Glauben
leiten liefSen.« (Arendt 2007[1963]: 64)

188

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHARAKTER UND PERSONLICHKEIT IN DER SOZIALPSYCHOLOGIE

Der Widerstand gegen das Naziregime ging nicht etwa von den konser-
vativen Werten kirchlicher oder moralischer Institutionen aus, sondern
von Menschen deren individueller Wille zur Verantwortung sie, aus wel-
chen Griinden auch immer, zur Gegenwehr mahnte. Aber wie gestaltet
sich Verantwortung heute? Ein verbindlicher moralischer Standpunkt
scheint heute noch weit schwerer zu identifizieren zu sein. Wie kann man
sich in der vernetzten globalisierten Welt sicher sein, dass man mit der
nachsten einfachen Tatigkeit nicht Mitschuld an einem himmelschreien-
den Unrecht tragt. Wir erkennen die in Kapitel 2 diskutierte Frage nach
der Verantwortung des Einzelnen bei gleichzeitiger Ohnmacht vor den
Verhiltnissen. Bei der Wahl gesellschaftliche Bedingungen hinzunehmen
oder sich gegen sie zur Wehr zu setzen; in dieser Dialektik des Selbst,
steht heute nicht nur Gehorsam im Konflikt mit Widerstandigkeit. Auch
Eskapismus steht im Widerstreit zu politischer Bildung.

Moralisches Verbalten und Personlichkeitsentwicklung

Zimbardo (2008: 420) weist darauf hin, dass die Bildung der eigenen
Person eine langfristige Angelegenheit ist: »Ich mochte Sie vor kor-
rupten Siinden und kleinen Ubertretungen warnen, zum Beispiel vor
Schummeln, Liigen, Schwatzhaftigkeit, Verbreiten von Gertichten, La-
chen uber rassistische oder sexistische Witze, Spott und Schikanen —
denn das konnen kleine Schritte zu grofleren Suindenfillen sein.« Es
ist kaum zu erwarten, dass eine Person, die sich regelmifSig in kleinen
Dingen einen Vorteil verschafft, sich dann in groflerem MafSstab fiir
Gerechtigkeit einsetzt. Wenn eine Person, in Fillen kleiner Vorteilsnah-
men, Nervenkitzel oder Genugtuung empfindet, dann ist eher davon
auszugehen, dass diese Empfindungen noch einmal gesteigert werden,
wenn grofSere Ressourcenkontingente zur Disposition stehen. Wie eine
schleichende Entmenschlichung kann sich Zimbardo zufolge aber auch
eine Kultivierung moralischen Tuns nur iiber einzelne alltagliche, situa-
tive Entscheidungen ergeben. Ebenso unbeachtet wie einzelne Individu-
en langsam in unsoziale Verhaltensweisen abgleiten, bilden andere eine
moralisch gefestigte Personlichkeit aus. Die einen verlieren, iiber eine
Serie kleiner Ereignisse unmoralischen Handelns, langsam den Kontakt
zu ihren gemeinschaftsorientierten Moralempfindungen oder ihrer Fa-
higkeit situativ wahrzunehmen, wenn anderen Unrecht zu Teil wird.
Sie verstricken sich in ein Gemenge von Unehrlichkeiten und Selbsttau-
schungen. Andere hingegen — und auch das geschehe Zimbardo zufolge
ganz alltaglich, unbeachtet im Kleinen — stirken sukzessive ihre mora-
lische Integritit und Empathie. Auf diese Weise entwickeln sie die Fa-
higkeit, moralisch heikle Situationen zu erkennen und erhohen fur sich
die Chance, sich im Ernstfall von situativen Kriften und Autorititen

189

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

lossagen zu konnen. Zimbardo setzt der Banalitit des Bosen damit eine
banality of heroism entgegen.

Auch wenn diese erste Darstellung von Personlichkeitsbildung sehr
schwarz-weif$ gezeichnet ist, so macht sie doch deutlich, dass Menschen
einen Einfluss auf ihre Personlichkeitsentwicklung haben kénnen. Zim-
bardo vertritt in seinen frithen Studien noch einen Begriff von Person-
lichkeit, wonach diese sich anhand aktueller Verhaltensformen identifi-
zieren lasst. Infolge der Beobachtungen im Stanford Prison Experiment
gilt sein erstes Interesse der Frage, wie es moglich ist, dass Personlich-
keitsveranderungen so plotzlich auftreten konnen. Dieser Begriff von
Personlichkeit, lasst langfristige Aspekte der Entwicklung von Wider-
standssensibilitdt durch Personlichkeitsentwicklung aufser Acht. Diese
formuliert er schliefSlich in einem 10 Punkte Programm zum Widerstand
gegen schadliche gesellschaftliche Einflisse (ebd.: 415ff.).

Es verdichten sich also zunehmend die Hinweise, dass eine Ubernah-
me von Verantwortung lediglich durch den balancierten Ausgleich zwi-
schen Selbstbehauptung in und Anpassung an die Gemeinschaft moglich
wird. Die Dialektik des Selbst muss sensibel und reflektiert gefithrt wer-
den, sodass eine gemeinwohlorientierte Entwicklung der eigenen Person-
lichkeit bei gleichzeitiger Achtung der eigenen individuellen Bedurfnisse
erreicht werden kann.

3.7 Personlichkeitspsychologie

Es ist erstaunlich, wie wenig Beachtung dem Begriff der Personlichkeit
in aktuellen geistes- und gesellschaftswissenschaftlichen Debatten zu-
teilwird. Wahrscheinlich liegt das daran, dass Personlichkeit intuitiv
als die individuelle Ausstattung einzelner Menschen angesehen wird,
auch wirken grundlegende Definitionen von Personlichkeit auf den ers-
ten Blick individualistisch. »Unter der Personlichkeit eines Menschen
wird die Gesamtheit seiner Personlichkeitseigenschaften verstanden: die
individuellen Besonderheiten in der korperlichen Erscheinung und in
Regelmifigkeiten des Verhaltens und Erlebens« (Asendorpf & Neyer
2012: 2). Dieses regelmifSige Verhalten und Erleben kann aber nur in-
nerhalb sozialer Prozesse stattfinden und ist damit grundlegend sozial.
Die Frage nach der Personlichkeit bezieht sich ganz grundlegend auf Di-
mensionen des sozialen Zusammenlebens. Die Personlichkeitspsycho-
logie unterscheidet individuelle Verhaltensdispositionen hinsichtlich ih-
rer sozialen Funktionen und Eigenschaften. Es lasst sich auch zwischen
einer allgemeinen Personlichkeitspsychologie und einer differentiellen
Personlichkeitspsychologie unterscheiden, wonach ersterer die Aufga-
be zukommt, zu kliren, welche Eigenschaften bei Menschen iiberhaupt

190

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONLICHKEITSPSYCHOLOGIE

vorkommen konnen, wihrend zweite untersucht, wie sich Menschen
voneinander unterscheiden. »Da sich Personlichkeit aber haufig erst da-
ruber definiert, was jemanden >einzigartig« macht und somit wie man
sich von anderen Personen unterscheidet, fliefSt dadurch eine differenti-
elle Perspektive mindestens indirekt immer mit ein« (Rauthmann 2017:
4). Der Personlichkeitspsychologie ist die Sozialitit des Menschen also
immer implizit, denn schlieSlich ist ein Sich-unterscheiden nur in ei-
nem sozialen Zusammenhang und vor dem Hintergrund der Uberein-
kunft iiber die soziale Bedeutung bestimmter Eigenschaften moglich.
Damit steht die Personlichkeitspsychologie ganz im Zeichen der zuvor
beschriebenen Philosophie der Person, denn sie sucht nach allgemei-
nen Prinzipien der Entwicklung, der Organisation und des Ausdrucks
von Personen.

Personlichkeitspsychologie und das Primat der Individualitit

Ahnlich wie die Philosophie eine Person als Solitir in Gemeinschaft
erkennt, so betonen auch Psychologen, »dafs das hervorragende Kenn-
zeichen des Menschen seine Individualitit ist« (Allport 1970[1949]: 3).
Gordon Willard Allport zufolge sollte die Individualitit eines Menschen
als Gestalt begriffen werden. Dabei ist die Bandbreite moglicher Varia-
tionen menschlicher Individuen uniiberschaubar grof. Zwar teilen alle
Menschen eine gemeinsame Grundkonstitution, aber »niemand ist nor-
mal (im Sinne von durchschnittlich)« (ebd.: 7). Die generellen Prinzipien
des biologischen und psychischen Funktionierens sind allen gemein, aber
allein die genetisch moglichen Unterschiede sind unerschopflich und hin-
zu kommen noch biochemische Variationen der Korperfunktionen, die
sich jeweils ebenfalls innerhalb weiter Grenzen individuell ausprigen.
Allport zufolge untersucht die Wissenschaft leider allzu oft nur abgrenz-
bare Funktionen in deren natiirlicher Kausalitit. In der Regel verliert sie
dabei das Interesse »an der gegenseitigen Abhingigkeit von Teilsystemen
innerhalb des ganzen Systems der Personlichkeit« (ebd.: 8). Eine Person
sollte seines Erachtens aber sowohl nomothetisch, in ihrer menschlichen
Natur, also auch idiographisch, in ihrer Individualitit, erfasst werden.
Das verlangt von der Personlichkeitspsychologie ein bestindiges Alter-
nieren zwischen Universalitit und individueller Spezifizitit. Dabei muss
man sich Allport zufolge an einem Primat der Individualitit orientieren.

Individualitdt erschopft sich nach Allport nicht in der Summe der in
einer Person verwirklichten Eigenschaften. Zwar lassen sich diese Ei-
genschaften katalogisieren und messen. So erfullten Personen sowohl
universelle Normen (die menschliche Natur betreffend), gruppenspezi-
fische Normen (typisch innerhalb von sozialen Zusammenhingen) als
auch individuelle Normen (die fur eine bestimmte Person typischen

191

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Verhaltensweisen). Ahnlich rekonstruiert Rauthmann (2017: 14) vier
Personlichkeitsbereiche, wozu er erstens die Morphologie der biologi-
schen Merkmale zahlt. Diese sind zwar in dem Sinne universell, als dass
sie an sich jedem Menschen zukommen, doch lassen diese Merkmale ein
breites Spektrum individueller Auspragungen zu. Zweitens kommen auch
grundlegende Dispositionen als zeitlich stabile Tendenzen des Erlebens
und Verhaltens jedem Menschen zu. Auch diese erfahren eine jeweils in-
dividuelle Auspriagung. Drittens beschreibt Rauthmann Adaptationen,
die jeweils fiir sich genommen kontextualisiert sind, also von bestimm-
ten Menschen auf gewisse Orte, Zeiten, Entwicklungsschritte und soziale
Rollen bezogen werden und welche diesem Menschen dann auf eine ganz
spezifische Weise zukommen. SchliefSlich gibt es noch Narrative, worun-
ter Selbst- und Identititsmerkmale zihlen, die eine Person im Laufe ihres
Lebens ausbildet. Mochte man also eine Personlichkeit fassen, dann kon-
nen die individuellen Eigenschaften, die eine Person auf diesen Ebenen
zeigt, nicht einfach aufaddiert werden. Ein Mensch »hat sicherlich viele
Attribute, die charakteristisch sind fiir die menschliche Art, und viele, die
den Angehorigen seiner Kultur zukommen: aber bei ihm sind sie alle zu
einem einzigartigen idiomatischen System verwoben. Seine Personlichkeit
enthalt nicht drei Systeme, sondern nur eins« (Allport 1970[1949]: 14).

Die Herausbildung eines individuellen Lebens, mit eigener individu-
eller Sinngebung, sollte als die Entwicklung eines inneren Systems be-
griffen werden. Dies funktioniert nicht nur aus biologischen und dyna-
misch-psychologischen GesetzmifSigkeiten heraus, sondern entwickelt
sich auch durch intrapersonelle Kausalitdten. So ist es dann etwa mog-
lich, dass ein konkretes Ereignis von vielen Anwesenden miterlebt wird,
aber nur auf eine einzelne Person eine nachhaltig prigende Wirkung
hat. Dies ist moglich, wenn dieses Ereignis auf besondere Weise mit der
spezifischen momentanen oder konstitutionellen, psychischen Gestalt
dieser Person korrespondiert (ebd.: tof.). Diese Prozesse konstituieren
nicht zuletzt auch ein Feld sozialer Erfahrungen, innerhalb dessen auch
dem Geist, im Sinne einer reflexiven Intelligenz, eine wirksame Rolle
zukommt. »Das Personlichkeitssystem ist ein komplexes Produkt der
biologischen Ausstattung, der kulturellen Formung, des kognitiven Stils
und des geistigen Tastens« (ebd.: 5§64). Eine zentrale Aufgabe der Per-
sonlichkeitspsychologie liegt demnach nicht allein darin, Personlichkei-
ten zu beschreiben, sondern auch darin die Bedingungen der Personlich-
keitswerdung zu klaren.

Transaktionale Personlichkeitspsychologie

Der Prozess der Herausbildung einer Personlichkeit wird in der Psycholo-
gie zunehmend als ein #ransaktionaler Prozess verstanden (Asendorpf &

192

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONLICHKEITSPSYCHOLOGIE

Neyer 20125 Asendorpf 2014; Rauthmann 2017). Die Vorstellung, dass
Personlichkeiten als offene Systeme zu begreifen seien, die in Transakti-
on mit ihrer Umwelt stehen, geht auf den oben schon zitierten Gordon
Allport zuriick. In dessen eigener Forschung wurde sie aber lange von
einem Interesse an Personlichkeitsmerkmalen (personality traits) tiber-
deckt. Eine Forschung zu Personlichkeitsmerkmalen interessiert sich in
erster Linie fir die Konstanz und mittelfristige Stabilitit individueller
Verhaltensdispositionen. Die transaktionale Personlichkeitspsychologie
fragt dariiber hinaus auch, ob und wodurch es langfristig zu Verande-
rungen von Personlichkeitsstrukturen kommt (Asendorpf & Neyer 2012:
263ff.; Rauthmann 2017: 439ff.). Sie baut auf einem dynamisch-interak-
tionistischen Paradigma auf, welches von einer Wechselwirkung zwischen
Umwelt und Individuum ausgeht. »Die Umwelt beeinflusst Personlich-
keitsveranderungen, die Personlichkeit beeinflusst Umweltveranderun-
gen« (Asendorpf & Neyer 2012: 39ff.). Die Bedeutungen der Begriffe
>Transaktion<und >Interaktion« liegen dabei sehr nahe beieinander. In der
Regel ist von >Interaktionen< die Rede, wenn konkrete Einflussnahmen
handelnder Individuen gemeint sind, wihrend der Begriff >Transaktion<
auf einer abstrakteren Ebene Verwendung findet, wenn der spezifische
Charakter der gegenseitigen Beeinflussung diskutiert wird.
Personlichkeit ist das Resultat sozialer Prozesse. Die lange Zeit ak-
zeptierte klassisch-sozialisationstheoretische Sicht, wonach vor allem das
gesellschaftliche Umfeld die Personlichkeitsentwicklung eines Menschen
pragt, wurde abgelost. » Anlass war die Erkenntnis zu Beginn der sieb-
ziger Jahre, dass Korrelationen zwischen elterlichem Erziehungsstil und
kindlicher Personlichkeit auch durch das Kind selbst bedingt sein kon-
nen« (Asendorpf 2014: 351). In dieser Perspektive sind drei Grundannah-
men zentral. Einerseits die mittelfristige Stabilitidt von Personlichkeiten.
Zweitens, die Plastizitdt, also die Moglichkeit, dass sich Personlichkeiten
wie auch die Umwelten von Personen trotz Stabilitat verandern konnen,
und drittens, dass dies durch dynamische Transaktionen geschieht. Dies
konnen sein: »(a) Prozesse innerhalb der Person, (b) Prozesse in oder von
ihrer Umwelt, (c) Einfliisse von der Person auf die Umwelt und (d) Ein-
flisse von der Umwelt auf die Person« (Rauthmann 2017: 439). Das dy-
namisch-interaktionistische Modell der transaktionalen Personlichkeits-
entwicklung geht von einer gegenseitigen Hervorbringung von Person
und Umwelt aus. Die resultierenden Auswirkungen konnen derart tief-
greifend sein, dass sogar genetische Veranderungen nachweisbar sind. »Im
Verlauf der Personlichkeitsentwicklung kommt es zu einer dynamischen
Interaktion von genetischen und Umweltbedingungen der Personlichkeit,
die durch die Personlichkeit vermittelt wird« (Asendorpf & Neyer 2012:
45). So zeigte die Verhaltensgenetik, dass lebensweltliche Erfahrungen
Auswirkungen auf die Genregulierung haben konnen. »Gene sind kei-
ne Autisten«, sie reagieren insbesondere auf Stress (Bauer 2012[2002]:

193

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

20ff.; 163ff.). Dies kann insbesondere bei Patientinnen und Patienten
mit PTBS (posttraumatischer Belastungsstorung) untersucht werden,
denn diese weisen einen generell erhohten Stresspegel auf. Es wurde die
dauerhafte Aktivierung stressrelevanter Gene nachgewiesen, die zu ei-
ner erhohten Freisetzung des Corticotropin-releasing Hormons (CRH)
und damit verbunden zu einem dauerhaft erhohter Cortisonspiegel fith-
ren. Diese Verdnderungen betreffen den sogenannten Phinotyp des
Genoms, nicht die DNA-Sequenz an sich, diese bleibt unverdndert. Sie
betreffen also die Funktionsweise der Gene. Da diese Veranderungen vor
allem die Angstregulation beeinflussen, haben sie direkten Einfluss auf
das Sozialverhalten der Betroffenen. Es gilt demnach als nachgewiesen,
dass soziale Erfahrungen auf die Erbsubstanz einwirken und umgekehrt.
Gleichzeitig wurde auch gezeigt, dass Psychotherapie derartigen Veran-
derungen effektiv begegnen kann.

Soziale Bedingungen haben aber nicht nur Auswirkungen auf Person-
lichkeitsmerkmale. Sie haben auch unmittelbare Konsequenzen fiir die
Gesundheit eines Menschen. So wurde beispielsweise nachgewiesen, dass
psychische Faktoren in direktem Austausch mit dem Immunsystem ste-
hen. Botenstoffe des zentralen Nervensystems wirken auf das Immunsys-
tem und vice versa. Diese Erkenntnis begrindet nicht nur das neurowis-
senschaftliche Paradigma der Personlichkeitspsychologie (vgl. Asendorpf
& Neyer 2012), sondern auch die medizinische Disziplin der Psycho-
neuroimmunologie (vgl.: Schubert 2011; Bauer 2012[2002]). Demnach
ist der Mensch als ein komplexes biopsychosoziales System zu verste-
hen. Verschiedene Riickkopplungskreislaufe steuern Effekte auf unter-
schiedlichen Integrationsebenen von Gesundheit und Krankheit (biome-
dizinisch, psychologisch und 6ko-sozial) (vgl. Egger 2005; Pauls 2013).
Auch bei Personen, die ungewollt an Einsamkeit leiden, wurde eine Er-
hohung des Corticotropin-releasing Hormons (CRH) gemessen. Weil
dies immundepressiv wirkt, besteht in stressbelasteten Lebenssituatio-
nen oder bei Depressionen ein erhohtes Krankheitsrisiko. So ist zum Bei-
spiel die Zahl und Funktionstuchtigkeit von NK-Zellen, deren Aufgabe
es ist, infizierte oder bosartige Zellen zu toten, stark eingeschrankt. Pa-
tienten mit Posttraumatischer Belastungsstorung erkranken deswegen
auch weit haufiger an Lungenerkrankungen, rheumatischen Erkrankun-
gen, Herz-Kreislauf-Erkrankungen und Krebs. Sie haben auch eine deut-
lich niedrigere Lebenserwartung. Es gibt zudem Hinweise darauf, dass
Stress unmittelbar die Anfilligkeit fur Infektionskrankheiten erhoht, die
Wundheilung verlangsamt sowie Entziindungen und Altern begiinstigt
(Glaser & Kiecolt-Glaser 2005).

Generell kann man von einer biologischen Speicherung biographi-
scher Erfahrungen sprechen (Bauer 2012[2002]). Gesundheit und Per-
sonlichkeit hdngen direkt miteinander zusammen. Der Grad des Wohl-
befindens einer Person beeinflusst entscheidend deren Wahrnehmung

194

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONLICHKEITSPSYCHOLOGIE

von Situationen und ihr soziales Verhalten. Individuen konnen korper-
liche Erfahrungen machen, die sie nachhaltig priagen, aber auch ihre
korperliche Erscheinung — insbesondere korperliche Attraktivitit — pro-
duziert spezifische pragende Erfahrungen. Zudem erleben Personen al-
tersbedingte Verinderungsprozesse. Im Ubergang der Pubertit unter-
liegt ein Individuum besonderen Prozessen, die dafiir sorgen, dass nach
Ablauf dieser Phase ganz andere Beziehungen zu den Mitmenschen
moglich und notwendig sind. In diesem Fall sind das natiirliche biolo-
gische Reifungsprozesse, die selbstverstindlich auch mit entsprechen-
den Verdnderungen der Personlichkeit einhergehen. Zudem bilden sich
Rangordnungscharakteristika aus, die dadurch bestimmt sind, dass sich
Individuen in sozialen Systemen wahrnehmen.

Die transaktionale Personlichkeitspsychologie versteht Personlich-
keitsverdnderung als sozialen Prozess, der durch vielfiltige Faktoren be-
einflusst wird. Damit macht die Personlichkeitspsychologie Personlich-
keitsveranderungen auch bis zu einem gewissen Grad vorhersagbar, doch
darf dabei keine strikte Kausalitit im Sinne einer Ursache-Wirkungs-
Beziehung angenommen werden (Asendorpf & Neyer 2012: 284). Viel-
mehr muss von Einflissen ausgegangen werden, die nur die Moglichkeit
bestimmter Personlichkeitsveranderungen erhohen oder verringern, also
von probabilistischen Wenn-dann-Beziehungen. Kein Individuum wird
notwendigerweise aggressiv, weil es von den Eltern geschlagen wird. In
der Personlichkeitspsychologie wird deswegen nicht von >Ursachens, son-
dern von >Bedingungen< gesprochen und jede Personlichkeit geht ent-
sprechend auf ein mehr oder weniger komplexes Zusammenspiel der-
artiger Bedingungen zuriick. Heute gibt es zahlreiche Forschungen zu
Einflussfaktoren und Moglichkeiten von Personlichkeitsveranderungen
(Asendorpf & Neyer 2012: 263ff.; Rauthmann 2017: 417ff.). Zusam-
menfassend lasst sich sagen, dass davon ausgegangen wird, dass Person-
lichkeitsveranderungen zwar iiber die gesamte Lebensspanne stattfinden,
diese Veranderungen sich im Erwachsenenalter jedoch deutlich reduzie-
ren. Generell wirken bei der Entwicklung einer individuellen Personlich-
keit biologische (z.B. entwicklungsphysiologische Lebensphasen, Rei-
fung), umweltbedingte (z.B. Rollenbilder, Gruppenerwartungen, Kultur)
und interpersonelle Prozesse (z.B. Selbstregulation, Identitatsbildung) zu-
sammen. Personen konnen sich beispielsweise durch Erwerb von Fihig-
keiten und Fertigkeiten, die Reflexion von Wertvorstellungen, oder in ih-
rer Selbstwahrnehmung weiterentwickeln. In diesen Bereichen versucht
eine Person in der Regel planmafig und freiwillig zu wachsen. Person-
lichkeitsmerkmale (traits) erweisen sich dabei als relativ konstant; wei-
terentwickeln lisst sich vor allem der Umgang mit diesen Merkmalen.

Viele Personlichkeitsverdnderungen treten auch unfreiwillig auf, etwa
wenn eine Krankheit der Nerven die Reizbarkeit erhoht oder wenn ein
Schicksalsschlag einen Menschen unerwartet in den Moglichkeiten zur

195

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Verwirklichung seiner Wiinsche einschrankt. Einsamkeit oder eine chro-
nische Krankheit konnen einen Menschen tiber die Jahre mit Bitter-
keit erfiillen. Im Kontext dieser Untersuchung macht es deswegen Sinn
von Personlichkeitsentwicklung nur dann zu sprechen, wenn Menschen
sich derartiger Verdnderungsprozesse bewusst sind und diese auch in
der ein oder anderen Weise selbst steuern. Unter Personlichkeitsverin-
derungen, seien demnach diejenigen Variationen zu versammeln, de-
nen ein Individuum unwillentlich unterliegt. Diese Unterscheidung wird
in der Personlichkeitspsychologie heute in der Regel nicht getroffen,
da das aktive Verandern von Personlichkeit nicht Teil der modernen
Personlichkeitspsychologie ist (Rauthmann 2017: 7). Im Rahmen von
Theorietraditionen, die heute als >klassisch< gelten konnen, etwa lern-
theoretischen, humanistischen oder phanomenologischen Ansatzen, ist
dies aber durchaus Thema gewesen. Um der Frage nach der selbst-
gefiibrten Personlichkeitsentwicklung niher zu kommen, muss diese
Untersuchung also an einem bestimmten Punkt wieder den Ausgang
aus der Personlichkeitspsychologie finden. Die Tatsache der relativen
Stabilitat von Personlichkeitsmerkmalen und deren zunehmende
Stabilisierung im Laufe des Lebens, gibt aber Anlass, zuvor noch
diesen Bereich zu betrachten. Dabei wird nochmals deutlich werden,
dass der Terminus >Personlichkeit«, auch wenn er auf den ersten Blick
auf die individuelle Ausstattung eines Menschen abzuheben scheint,
auf elementare Weise Charakteristika der sozialen Orientierung eines
Menschen bezeichnet.

Personlichkeitsmerkmale

In der Regel wird in der Personlichkeitspsychologie zwischen stabilen Ei-
genschaften (¢raits) und momentanen Zustinden (states) von Personen
unterschieden (Rauthmann 2017: 8ff.). Die Forschung zu Personlich-
keitsmerkmalen beschiftigt sich mit der Frage, wie Menschen in einem
Bereich der Normalitdt voneinander abweichen. Eine giangige Klassifi-
zierung zur Charakterisierung von Personlichkeiten sind die fiinf Fakto-
ren der Personlichkeit, die oft auch als die >big five< bezeichnet werden.
Hierzu zahlen 1) Offenheit fiir neue Erfahrungen, 2) Gewissenhaftig-
keit, 3) Extraversion, 4) Vertraglichkeit und §) Neurotizismus (Asen-
dorf & Neyer 2012: 103ff; Rauthmann 2017: 22). Offenbeit fiir neue
Erfabrungen bezieht sich auf die intellektuelle Neugierde eines Men-
schen, also auch auf dessen Sinn fiir Kunst und Kreativitit. Gewissen-
haftigkeit bestimmt den Grad an Ordnung, Ausdauer und Zuverlas-
sigkeit, die eine Person an den Tag legt. Extraversion bezeichnet einen
Sinn fiir Geselligkeit und Aktivitdt, wahrend die Vertriglichkeit misst,
wie freundlich, geduldig und hilfsbereit eine Person anderen gegeniiber

196

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONLICHKEITSPSYCHOLOGIE

ist. Neurotizismus hingegen verweist auf Nervositit, Angst und Stim-
mungsschwankungen. Diese fiinf Merkmale wurden mittels einer lexi-
kalischen Faktorenanalyse als linear unabhingige Dimension menschli-
chen Verhaltens bestimmt und mehrfach bestitigt. Sie stellen demnach
unabhingige Freiheitsgrade dar, was bedeutet, dass Individuen, die auf
der einen Dimension eine Verdnderung erfahren, nicht zwangsldufig
auch ihre Position auf einer der anderen Skalen verdndern. Eine Person
kann durch Bestimmung dieser fiinf Faktoren individuell charakterisiert
werden. Dies ist sowohl firr Erwachsene als auch fiir Kinder moglich.
Uber weitere sprachwissenschaftliche Forschungen wurde die Giiltigkeit
der big five auch fiir die englisch-, deutsch- und niederlandischsprachige
Bevolkerung nachgewiesen. Wird ein Vergleich mit anderen kulturellen
Hintergriinden angestrebt, dann empfehlen einige Arbeiten aber eine
Reduktion auf drei Faktoren (Saucier & Goldberg 2001). Manchmal
wird auch ein sechster Faktor vorgeschlagen. Ebrlichkeit/Bescheidenbeit
wird als moglicherweise ebenfalls interkulturell giiltig diskutiert (Ashton
et al. 2004; Rauthmann 2017: 279). Die Personlichkeitspsychologie hat
standardisierte Verfahren entwickelt, diese Merkmale zu messen. Dabei
konnen metrische Skalen zum Einsatz kommen. In der Tatsache, dass auf
allen Dimensionen jeweils unabhangige Werte moglich sind, deutet sich
die schiere Vielfalt moglicher individueller Auspragungen an. Individuen
lassen sich untereinander vergleichen (komparativer Ansatz) wie es auch
moglich ist einzelne Individuen zu charakterisieren und im zeitlichen Ver-
lauf auf Personlichkeitsveranderungen zu untersuchen.

Auffillig ist der soziale Charakter der big five Kategorien. Bei den
Faktoren Extraversion und Vertriglichkeit ist er offensichtlich. Vertrag-
lichkeit bezieht sich direkt auf den Umgang mit anderen Menschen, also
auf Fragen danach, wie sehr eine Person auf Harmonie bedacht ist oder
wie freundlich und vertrauensvoll sie auftritt. Extraversion steht in di-
rektem Kontakt mit Geselligkeit, schliefSlich kann man am besten mit
animierenden Menschen ausgelassen und frohlich sein. Gleichzeitig wird
aber auch deutlich, dass ein Unvermogen auf diesen Dimensionen den
sozialen Riickzug einer Person wahrscheinlich machen. Auch Offenheit
und Gewissenhaftigkeit tragen in der Regel zu sozialer Beliebtheit bei.
Mit kreativen Menschen wird es selten langweilig und eine gewisse Ver-
lasslichkeit ist auch gerne gesehen. Auch auf dieser Dimension scheint es
von Vorteil zu sein, einen hohen Wert zu erzielen. Neurotizismus hinge-
gen scheint anders gelagert. Angste, Nervositit und pessimistisches Den-
ken stellen fiir soziales Miteinander eher Disqualifikationskriterien dar.
Genauso aber kann auch Gewissenhaftigkeit zu Zwanghaftigkeit werden
und Offenheit fiir Neues, zur flatterhaften Suche nach dem immer neuen
Kick. Ohne ein gesundes Mafd an Angsten und angemessener Kenntnis
realer Gefahren wire sicher auch kein sicheres Leben moglich. In einer
sozialwissenschaftlichen Betrachtung lassen sich die fiinf Dimensionen

197

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

als Fragen nach der Qualitit des sozialen Miteinanders begreifen und
erscheinen alle in einer gewissen Ambivalenz. Die Personlichkeitspsy-
chologie nimmt diesbeziiglich aber, wie schon erwihnt, keine Bewertun-
gen vor. Daran anschliefSend lasst sich auch feststellen, dass alle Person-
lichkeitsmerkmale in allen denkbaren gesellschaftspolitischen Kontexten
gelebt werden. So mag zwar das ein oder andere Merkmal in bestimm-
ten Kontexten eher einen Nachteil, in anderen eher einen Vorteil darstel-
len. Aber Menschen suchen sich die politischen Verhiltnisse, in denen
sie leben, nicht aus und so versammelt sich unter jedem Regime immer
die gesamte Bandbreite von Veranlagungen. Die priagende Wirkung der
Verhiltnisse privilegiert aber nachgewiesenermafSen Personlichkeitsent-
wicklungen, die ihren sozialen Umgangsweisen entsprechen.

Geselligkeit und Vertraglichkeit sind Attribute, die in wahrscheinlich
allen sozialen Kontexten zur Beliebtheit beitragen, wohl auch in rechts-
extremen Kreisen. Das erklirt vielleicht, warum giangige Personlich-
keitstest im Stanford Prison Experiment kaum praskriptives Potenzial
hatten, vielmehr dienten sie dazu das Sample der Probanden moglichst
homogen und durchschnittlich zu halten. Die Werte, die die Probanden
auf der von Adorno et al. (1995[1950]) entwickelten Faschismus-Skala
(F-scale of authoritarianism) erhielten, die, wie schon diskutiert, auch
ideologiespezifische Aspekte berticksichtigte, korrelierte hingegen mit
der Verbleibdauer der Probanden im Versuch (Zimbardo 2008: 194).
Je starker die Teilnehmenden an Strenge, konventionelle Werte und Ge-
horsam gegeniiber Autoritidten glaubten, desto leichter gliederten sie
sich in die Bedingungen des Gefangnisses ein. Diejenigen hingegen, die
einen niedrigen Score erzielten, konnten am schlechtesten mit den Be-
lastungen umgehen.

Einen personlichkeitsethischen Charakter erhilt diese Betrachtung
also erst durch eine Verbindung mit den zuvor beschriebenen Betrach-
tungen zum Begriff der Person, in der personlichkeitspsychologische
Faktoren mit Fragen der moralischen Reife verbunden werden. Bevor
aber derartige Fragen weiter erortert werden, soll hier noch erwahnt
werden, dass auch die Psychologie Grenzen der Akzeptanz im Bereich
moglicher Personlichkeitsauspragungen kennt, namlich dort, wo diese
als pathologisch beschrieben werden und der Behandlung bediirfen. Wir
erkennen demnach in der Psychopathologie neben dem Rechtssystem ein
weiteres Repressionssystem'” moderner Gesellschaften.

17 Der Begriff der Repression wird hier beziiglich der Beschneidung von Per-
sonlichkeitsrechten gedacht, die durch eine Diagnose moglich wird, auch
wenn diese nicht der Bestrafung, sondern dem Schutz der betroffenen Per-
son vor sich selbst dient.

198

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONLICHKEITSPSYCHOLOGIE
Personlichkeitsstorungen

Allein die Variationen im Bereich des >normalen«< Verhaltens zeigen, wie
elementar die Frage nach der Personlichkeit fiir das soziale Miteinan-
der ist. Dariiber hinaus gibt es aber auch Personlichkeitsmerkmale, die
als pathologisch beschrieben werden. Mit Foucault (1969[1961]) konn-
te man nun einwenden, dass das, was beziiglich psychischer Erfahrungs-
welten als krankhaft angesehen wird, hochgradig historisch kontingent
ist. Dies ist ein gewichtiges Argument, man sollte ihm meines Erachtens
aber nicht so weit folgen, als das man annimmt, es sei deswegen gene-
rell ungerechtfertigt bestimmte psychische Zustidnde als pathologisch zu
klassifizieren. Es ist eine empirische Tatsache, dass es Menschen gibt, die
einen anderen Menschen toten konnen, ohne dabei Schuldgefiihle oder
Unrechtsbewusstsein zu empfinden. Solche Fille kommen tatsachlich vor
und sie als >pathologisch« zu bezeichnen markiert zurecht die Grenzen
hinnehmbaren Verhaltens in einer sozialen Gemeinschaft. Sicherlich ist
es eine Frage der gesellschaftlichen Aushandlung, wo die Grenze zwi-
schen >gesund«< und >krank« verlauft, aber genau deswegen ist es auch
sinnvoll, sich die entsprechenden wissenschaftlichen Disziplinen anzu-
schauen, die sich mit derartigen Fragen beschaftigen.

Betritt man den Bereich der Psychologie der Personlichkeitsstorungen,
dann wird die sozialwissenschaftliche Bedeutung unmittelbar plausibel.
Personlichkeitsstorungen dufSern sich vor allem in dysfunktionalem so-
zialem Verhalten, weswegen »Personlichkeitsstorungen als Beziehungs-
oder Interaktionsstorungen aufgefasst werden konnen« (Sachse 2000:
282). Das ICD-10-GM Version 2020 (DIMDI 2019), in der deutschen
Anpassung (German Modification GM) der Internationalen statistischen
Klassifikation der Krankbeiten und verwandter Gesundbeitsprobleme
der WHO, definiert folgendermafSen:

Personlichkeitsstorungen sind ein » Ausdruck des charakteristischen, in-
dividuellen Lebensstils, des Verhiltnisses zur eigenen Person und zu an-
deren Menschen. [...] Sie verkorpern gegentiber der Mehrheit der betref-
fenden Bevolkerung deutliche Abweichungen im Wahrnehmen, Denken,
Fithlen und in den Beziehungen zu anderen. Solche Verhaltensmuster
sind meistens stabil und beziehen sich auf vielfiltige Bereiche des Verhal-
tens und der psychologischen Funktionen. Haufig gehen sie mit einem
unterschiedlichen Ausmaf personlichen Leidens und gestorter sozialer
Funktionsfihigkeit einher.« (DIMDI 2019: 186)

Entsprechend dieser Definition gibt es eine Reihe von Personlichkeits-
storungen, unter denen vor allem die betroffenen Personen selbst leiden.
Menschen mit den entsprechenden Krankheitsbildern suchen wegen ih-
res Leidensdruckes nicht selten auch psychotherapeutische Hilfe. Da-
riiber hinaus aber gibt es Personlichkeitsstorungen unter denen weniger

199

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

deren Trager, als vielmehr deren Mitmenschen leiden. Menschen mit der-
artigen Storungen stehen nur unter relativ geringem Leidensdruck und
lassen sich entsprechend weniger bereitwillig auf eine Behandlung ein.
Drei dieser Personlichkeitsstorungen werden unter der Bezeichnung der
>dunklen Triade« (dark triad) versammeln. Darunter werden Personlich-
keitsstrukturen gefasst, die sich vor allem durch einen herzlos-manipu-
lativen Stil zwischenmenschliche Beziehungen zu gestalten auszeichnen
(Paulhus & Williams 2002.). Die dunkle Triade umfasst den Narzissmus,
den Machiavellismus und die Psychopathie.

Eine Narzisstin oder ein Narzisst neigt dazu sich selbst zu iberhohen
und giert nach Anerkennung. Sie oder er fiihlt sich nur wohl, solange es
ihm oder ihr gelingt den Anschein von Uberlegenheit aufrechtzuerhal-
ten. Insgeheim aber besteht ein wenig ausgeprigtes Selbstwertgefiihl.
Dies kompensieren diese Persénlichkeiten durch demonstrative Uberle-
genheit und dufsere Erfolge. Kritik sehen sie als Gefahr fur ihre >Fassade<
und deswegen reagieren Narzisstinnen und Narzissten iiberheblich bis
aggressiv auf Kritik oder durch Abwertung der sie kritisierenden Person.

Einer Machiavellistin oder einem Machiavellisten ist zur Erreichung
ihrer oder seiner Ziele jedes Mittel recht. Sie oder er handelt berechnend
und riicksichtslos. Eine machiavellistische Person intrigiert, manipuliert
und nutzt andere Menschen aus. Dabei kennen diese Personen die Re-
geln sozialen Verhaltens sehr gut und sie sind in der Regel auch gut da-
rin, andere glauben zu machen, sie wiirden diese einhalten. Tatsichlich
aber brechen sie kontinuierlich diese Regeln.

Einer Psychopathin oder einem Psychopathen fehlt zudem noch die
Angst vor Konsequenzen. Der Riicksichtslosigkeit sind keine Grenzen
gesetzt. Eine psychopathische Person handelt weniger berechnend als
eher impulsiv. Dabei fehlt diesen Personlichkeiten das Mitgefuhl, oder
zumindest konnen sie sich effektiv von diesem abtrennen. Psychopathin-
nen und Psychopathen werden auch hiufig straffallig, Manner haufiger
als Frauen, weswegen diese Storung lange als ein rein mannliches Pha-
nomen angesehen wurde.

Man geht davon aus, dass in subklinischen Formen, also Formen, die
keiner Behandlung bedirfen, viele Menschen zu gewissen Teilen antiso-
ziale Eigenschaften der dunklen Triade besitzen. Da sie diese aber nicht
so ausschliefSlich und konsequent ausleben, kommt es zu keiner sozia-
len Dysfunktionalitit. Die Forschung zu Personlichkeitsstorungen kon-
zentrierte sich lange auf die Analyse einzelner pathologischer Fille wird
aber zunehmend mit der allgemeinen Personlichkeitspsychologie verbun-
den. Dabei zeigt sich, dass von einem graduellen Ubergang von >normal«
zu >abnormal< ausgegangen werden muss. »Unterschiede zwischen >ge-
sund«<und >krank«sind eher quantitativer als qualitativer Natur« (Rauth-
mann 2017: 8). Es wurde festgestellt, dass sich Personlichkeitsstorungen
im Prinzip als Extremauspriagungen der big five darstellen lassen. Da

200

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONLICHKEITSPSYCHOLOGIE

die Personlichkeitstypen des Narzissmus, Machiavellismus und der Psy-
chopathie aber aus sozialen und therapeutischen Problemfelder heraus
entwickelt wurden, sind sie als Krankheitsbilder in der akademischen
Personlichkeitspsychologie nicht unumstritten. In der internationalen
Klassifikation psychischer Krankheiten werden sie auch so nicht ver-
wendet. So findet sich die psychopathologische Personlichkeit im ICD 1o
unter »dissoziale Personlichkeitsstorung« mit der Kennung Féo.2. Hier
versammeln sich amoralisch, antisozial, asozial, psychopathisch und so-
ziopathisch gestorte Personlichkeitsbilder. Die narzisstische Personlich-
keitsstorung wurde unter >andere spezifische Personlichkeitsstorungenc«
F60.8 subsumiert, wo zudem exzentrische, haltlose, passiv-aggressive,
psychoneurotisch unreife Personlichkeitsziige zu finden sind (DIMDI
2019: 187, 188; Asendorpf & Neyer 2012: 1165 214). Dem Machia-
vellismus hingegen kam interessanterweise noch nie Krankheitswert zu.
Obwohl viele Handlungen von Machiavellistinnen und Machiavellisten
eindeutig unsozial sind, werden sie von diesen Personen aber in Kenntnis
moglicher Folgen und Konsequenzen bewusst gewagt. Deswegen werden
sie nicht als Ausdruck einer dysfunktionalen Psyche angesehen.

Die klinische Psychologie wendet sich damit eher von komplexen
Krankheitsbildern ab und identifiziert pathologische Personlichkeits-
merkmale kleinteiliger. Der dunklen Triade kommt aber in sozialen Kon-
texten, wenn es um die Erklarung schwieriger Beziehungen geht, noch
grofse Bedeutung zu. Der Erkliarungsgehalt dieser Kategorien zeigt sich
heute vor allem im subklinischen Bereich, also dort, wo keine thera-
peutische Behandlung stattfindet, wo die Personlichkeitsmerkmale noch
nicht den Status einer Storung angenommen haben, sei es, weil sie we-
niger stark ausgeprigt sind oder weil sie noch nicht diagnostiziert wur-
den. Dies konnen im Prinzip alle sozialen Zusammenhinge sein, in denen
einzelne Menschen in besonderem MafSe negativ auffallen, weil andere
Personen von ihrem Verhalten in nicht winschenswerter Weise betroffen
sind, etwa am Arbeitsplatz (Schiiler-Lubienetzki & Lubienetzki 2017).

Und auch hier wieder Relativismus

Es ist wenig tiberraschend, dass es auch Diskussion dariiber gibt, ob die
Personlichkeiten der dunklen Triade nicht eher als wirksame soziale Sti-
le mit jeweils durchaus positiven Qualititen aufgefasst werden sollten
(vgl. bspw. Jonason, Li & Teicher 2010). In dieser Perspektive befihi-
gen die Eigenschaften der dunkeln Triade Menschen zu enormer Durch-
setzungsfahigkeit und damit auch zu extremer Leistungsfihigkeit. Um
sich aber die Tragweite dieser Frage bewusst zu machen, ist es hilfreich,
zwischen emotionaler und kognitiver Empathie zu unterscheiden. Wah-
rend bei ersterer wirkliches Mitgefiihl entsteht, eine Person also selbst

201

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

mitleidet, wenn sie eine leidende Person sieht, findet bei zweiter nur ein
Erkennen der Situation des Leidenden statt. Eine Person mit rein kogniti-
ver Empathie versteht die sozialen Zusammenhinge, ohne aber von ihnen
emotional ergriffen zu werden. Sie sieht beispielsweise den Schmerzaus-
druck eines Menschen, erkennt eine Verletzung und schlussfolgert daraus,
dass diese Person leidet. Die Vertreterinnen und Vertreter der Auffassung
die Personlichkeiten der dunklen Triade sollten wertfrei als soziale Sti-
le angesehen werden betonen die positiven Effekte, die von emotionaler
Unberiihrtheit ausgehen konnen, so etwa im Falle von Ersthelferinnen
und Ersthelfern oder Rettungssanititerinnen und -sanitatern. Menschen,
die beim Anblick von Verletzten emotional iberwiltigt werden, konn-
ten Rettungseinsitze gar nicht ubernehmen. Aber Teilnahmslosigkeit be-
ziiglich der emotionalen Regungen der Mitmenschen kann niemals ein
zentraler Wert irgendeiner Qualifizierung sein. Das Fehlen von Empa-
thie schafft eine emotionale Leerstelle, die gefiillt werden mochte. Eine
Rettungssanitaterin, die in ihrer beruflichen Tatigkeit ihr Beduirfnis nach
Nervenkitzel befriedigt, kann kaum wiinschenswert erscheinen. Kogniti-
ve Empathie bei fehlendem Mitgefiihl ist auch die Voraussetzung fur ma-
nipulatives oder sadistisches Sozialverhaltens. Ohne das Verstindnis der
menschlichen Wirkungszusammenhinge, bei gleichzeitiger Entkopplung
von Mitgefiihl, ist die zielorientierte Beeinflussung oder das willentliche
Quilen anderer Person gar nicht moglich. Psychopathinnen und Psycho-
pathen finden oftmals einen Kick in derartiger Uberlegenheit (Benecke
2013). Die emotionale Distanz der Taterinnen und Titer ist deren Op-
fern in der Regel derart fremd, dass sie gar nicht begreifen, was vor sich
geht. Aus diesem Grund sind >normale< Menschen Psychopathinnen und
Psychopathen hilflos ausgeliefert. Derartige Asymmetrien transaktionaler
Gewalt zeigen deutlich, dass Personlichkeitsstorungen ein Thema gesell-
schaftlicher Verhandlungen und Regulierung sein miissen; dass das Wis-
sen iiber Personlichkeit und Personlichkeitsbildung auch eine wichtige
Ressource sein kann, die soziale Kompetenz aller Menschen zu stiarken.

Fehlende Empathie kann kaum als Voraussetzung fir verantwortungs-
volle Tatigkeiten angesehen werden. Um auch empfindsamen Menschen
den Umgang mit menschlichem Leiden moglich zu machen, sind sozia-
le Praktiken der Supervision besonders wichtig. So sollten beispielswei-
se Arztinnen und Arzten oder Rettungssanititerinnen und -sanititern
regelmidfSig die Moglichkeit der Reflexion erlebten Leides gegeben wer-
den. Dies kann verarmender emotionaler Abstumpfung oder Traumati-
sierung wirkungsvoll entgegenwirken. Das Wissen tiber die Moglichkeit
psychopathologischen Verhaltens ist damit im sozial- und gesellschafts-
wissenschaftlichen Interesse.

202

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.8 Person und Personlichkeit in der
Sozial- und Gesellschaftstheorie

Es ist erstaunlich, wie sehr die Sozial- und Geisteswissenschaften Fragen
der Personlichkeit vernachldssigen. Personlichkeitsprofile lassen sich fiir
allerlei Zwecke erstellen und das wird in vielen Bereichen auch getan,
etwa bei Bewerbungsgesprichen, in Assessmentcentern oder in Partner-
vermittlungsportalen. Dabei muss nicht zwingend auf die big five Fak-
toren zuriickgegriffen werden. Im Prinzip kann hierfiir jede Eigenschaft
abgepriift werden, die im jeweiligen Kontext relevant zu sein scheint.
In manchen gesellschaftlichen Bereichen werden Personlichkeitstest zur
Feststellung der Eignung von Individuen fiir bestimmte Tatigkeitsberei-
che durchgefiihrt. Es gibt also eine gesellschaftliche Relevanz dieses Wis-
sens, welches von den sozial- und geisteswissenschaftlichen Disziplinen
kaum reflektiert wird. Die Personlichkeitspsychologie mahnt selbstver-
standlich, dass klar sein muss, dass derartige Rankings niemals Aussagen
dariiber zulassen, wie einzelne Menschen tatsachlich mit zukiinftigen
Herausforderungen umgehen werden. Sie konnen aber als quantitative
Indizien dafiir gewertet werden, dass tatsichlich bestimmte qualitative
Prozesse stattfinden, die bestimmte Verhaltensweisen wahrscheinlicher
machen und andere unwahrscheinlicher. Die Personlichkeitspsychologie
betont dabei auch, dass der einzelne Mensch immer einen gewissen Ein-
fluss auf sein Verhalten besitzt. In der Perspektive eines kritischen Per-
sonalismus geht es darum, diesen Beitrag des Individuums konzeptionell
zu fassen und der Kritik zugdnglich zu machen.

Wann wird manipulatives Verhalten pathologisch?

Ein Ansatz zur Erkliarung asozial manipulativer Personlichkeiten wird
von Rainer Sachse im Modell der doppelten Handlungsregulation vorge-
schlagen. Dieses Modell interaktionellen Handelns »beschiftigt sich mit
Intentionen und Handlungen, die auf andere Personen gerichtet sind«
(Sachse 2000: 283). Menschen regulieren ihre Handlungen auf zwei
Ebenen. Solange eine Person auf der Motivebene ihre Intentionen trans-
parent macht, handelt sie authentisch. Verbirgt sie aber ihre eigentlichen
Ziele und Bediirfnisse, dann tritt sie in eine Spielebene ein. Menschen
mit Personlichkeitsstorungen sind Sachse zufolge in einem Geflecht dys-
funktionalen Sozialverhaltens gefangen, welches sie selbst bestandig re-
produzieren und welches sie sukzessive auf die Spielebene einschrankt.
Sie verlassen die Motivebene in der Regel, weil sie im Falle von Auf-
richtigkeit keine fiir sie zufriedenstellende Interaktion erwarten. » Wenn
ich mich authentisch verhalte, werde ich abgelehnt oder nicht beachtet.

203

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Die >Losung¢ liegt dann darin, dass ich mich nicht mehr authentisch
verhalte, dass ich meine Ziele tarne und versuche, Interaktionspartner
zur [sic] >manipulieren<« (Sachse 2000: 283). Derartiges Verhalten wirkt
aber notwendiger Weise negativ auf die Person zurtck, egal, ob es er-
folgreich ist oder nicht. Bei Erfolg kann die Person nicht annehmen, um
ihrer selbst willen akzeptiert zu werden, da sie ja nicht aufrichtig gewe-
sen war. Im Falle des Misserfolges bestatigt sich ihre dissoziale Annahme
sogar direkt. Die erlebte Zurtickweisung durch andere festigt die Erwar-
tung abgelehnt zu werden und damit die unaufrichtigen Verbaltenssche-
mata. Die manipulative Person steckt in einem Dilemma. Einerseits
weilS sie, dass sie durch ihr unauthentisches Verhalten niemals um ihrer
selbst willen akzeptiert werden wird, gleichzeitig aber verschaffen ihr
die manipulativen Verhaltensweisen zumindest ein wenig Befriedigung.
Sie erhalt Aufmerksamkeit und somit ein gewisses Maf$ an Kontrolle.
Diese Art der Handlungsteuerung werde, so Sachse, schliefSlich an
dem Punkt pathologisch, an dem sie zum primiren Interaktionsmodus
einer Person wird. Aufmerksamkeit wird dann zum Selbstzweck. Dies
kann sich in vielerlei Hinsicht transformieren. So konnen auch ande-
re personliche Werte, die rein um der Besanftigung des Gefihls eines
grundlegenden Ungeniigens willen verfolgt werden, zu primiren Zielen
werden, etwa gutes Aussehen, beruflicher oder 6konomischer Erfolg,
gesellschaftlicher Status oder Berithmtheit. Derartige Erfolge verschaffen
kurzfristige Hochgefithle und vermitteln einer derart dysfunktionalen
Personlichkeit die Illusion >auf dem richtigen Weg zu sein<. Derartiges
»Gluck« ist aber in hohem Mafse vom Erfolg dieser dufSerlichen Faktoren
abhingig. Dabei empfinden die Person vielleicht sogar einen Mangel
an authentischem sozialem Miteinander, sie bezieht diesen aber nicht
mehr auf das eigene Unvermogen. Vielmehr erscheint dieser Zustand
als notwendiger Preis fiir ein erfolgreiches Leben. Auf diese Weise wird
der Mangelzustand schliefSlich auf lange Sicht hin akzeptiert** und ma-
nipulatives Verhalten als Mittel zur Erreichung personlichen Erfolges
gerechtfertigt. Eine sozialdarwinistische Erklarung der Welt liefert auch
schnell die notwendigen Hintergrundannahmen. Genau genommen ist
diese Rechtfertigung aber tautologisch, erklirt sie das eigene Unvermo-
gen doch nur dadurch, dass sie es auf die gesamte Gemeinschaft proji-
ziert. In Einzelfallen mag es manipulativen Personen gelingen eine derar-

18 An dieser Stelle ldsst sich an unterschiedliche Beschreibungen sozialer Patho-
logien ankniipfen. Die Marxsche These der Verdinglichung beschreibt bspw.
den Effekt, dass personliche Entwicklungspotenziale fiir ein soziales Mit-
einander, die man als Mensch eigentlich besitzt, nicht verwirklicht werden
konnen (Honneth 1994). Sicherlich haben die dufleren Lebensbedingungen
viel mit derartigen Prozessen zu tun, sie sollten aber nicht gleichermaflen fiir
alle Individuen vorausgesetzt werden.

204

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSON UND PERSONLICHKEIT

tige Fassade aufrechtzuerhalten, haufig bricht sie aber in sich zusammen,
wenn Schicksalsschldge oder beeintrichtigende Aspekte des Lebens, wie
Altern oder Krankheit, dazu fihren, dass die durch manipulatives Ver-
halten erlebte Selbstwirksamkeit schwindet. Dann sehen sich derart dys-
funktionale Personen auf sich selbst zuriickgeworfen. Haufig aber bleibt
die Fassade lange erhalten und wir erkennen darin einen psychologi-
schen Mechanismus, der effektiv das soziale Gewebe gegenseitiger Ver-
antwortung zerschneidet. Dieser destruktive Einfluss lasst sich nicht auf
Strukturen zuriickfihren. Er geht strategisch von Einzelpersonlichkei-
ten aus, die um ihrer personlichen Selbstregulierung willen, transaktio-
nale Gewalt ausiiben.

Um auf Eichmann zuriickzukommen

Der israelische Generalstaatsanwalt Gideon Hausner attestierte Eich-
mann eine >satanische Personlichkeit< (Cesarani 2004: 1of). Er scheiterte
aber letztlich daran, ihm diese nachzuweisen. Die Annahme, der Volker-
mord an den Juden sei schon sehr frithzeitig beschlossen und von Hitler
befohlen worden, stellte sich riickwirkend als Irrtum heraus. Eichmann
war, Cesarani zufolge, sehr lange Experte fiir die planvolle, >nachdriick-
lich unterstiitzte« Auswanderung von Juden gewesen. Als diese Plane
sukzessive scheiterten wurde er zum Verantwortlichen fiir Massende-
portationen. 1941/42 hat er nachweislich gehort und mit eigenen Augen
gesehen, dass im Osten Massentotungen vorgenommen wurden, an de-
nen er sich indirekt beteiligte. »Eichmann musste erfahren, was es hiefs,
ein >Volkermorder« zu sein, und sich dann dafiir entscheiden, einer zu
sein« (ebd.: 22). Cesarani spricht von einer schrittweisen Radikalisie-
rung Eichmanns. Es hitte viele Wendepunkte im Leben Eichmanns ge-
ben konnen, Momente, in denen er sich aber jeweils bewusst fur seine
SS-Karriere entschied, obwohl ihm die unmenschlichen Konsequenzen
zunehmend vor Augen traten. Eichmann sei also fiir sein Handeln in vol-
lem Umfang verantwortlich zu machen.

Im Rahmen dieser Untersuchung stellt sich nun natiirlich die Frage,
ob Eichmann moglicherweise ein Psychopath war. Die Debatte um die
Person Eichmann hatte ja wie erwahnt ihren Ausgang wahrend seines
Prozesses 1961 genommen. Erste Systematiken zur Erkennung von Psy-
chopathie wurden aber erst in den 7oer Jahren u.a. von dem Kriminal-
psychologen Robert Hare vorgestellt. Er entwickelte eine Psychopathie
Checkliste (PCL), die den Grad antisozialer Personlichkeitsmerkmale
misst. Sie ist heute als ein relativ verldsslicher Indikator zur Einschatzung
der Psychologie von Straftaterinnen und Straftidtern anerkannt und spielt
bei der Einschatzung der Einsichtsfahigkeit sowie bei Fragen der Haft-
entlassung und Bewihrung eine Rolle. Nun kann nicht ausgeschlossen

205

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

werden, dass Eichmann auf dieser Checkliste einen relativ hohen score
in Richtung Psychopathie erreicht hitte. Dafur spricht die Einschitzung
Bettina Stangeths (2011: 14), die vor allem narzisstische Ziige erkennen
lasst: »Eichmann beobachtete seine Wirkung jederzeit genau und ver-
suchte, die jeweilige Konstellation optimal fiir seine Zwecke auszunut-
zen«. Threr Auffassung zufolge ist auch die Vorstellung von Eichmann
als einem passiven Befehlsempfanger widerlegt, denn er hat noch im ar-
gentinischen Exil aktive nationalsozialistische Netzwerkarbeit betrieben.
Auch Cesaranis Untersuchungen stellen Eichmann letztlich als Ideologen
und Fanatiker dar, doch unterscheidet sich seine Biographie sehr von den
psychopathologischen Verbrecherinnen- und Verbrecherbiographien,
die die Kriminalpsychologin Lydia Benecke (2013) beschreibt. Eichmann
war kein Psychopath, wie das die von Benecke beschriebenen Serienmor-
der waren. Auch dhnelt er nicht der psychopathischen Mutter, die ohne
einen Anflug von Schuldbewusstsein und Mitgefiihl ihre eigenen Kin-
der hintergeht und finanziell ruiniert. Zum Vollbild eines Psychopathen
fehlen Eichmann die nicht kontrollierbare Impulsivitit, der grenzenlose
Eigennutz oder die unstillbare Gier nach dem Nervenkitzel, die letztlich
nur noch durch die gewalttitige Kontrolle anderer Menschen befriedigt
werden kann. Und so kommt Cesarani (2004: 28) zu der Einschitzung,
dass »so gern wir Eichmann auch als psychotischen Menschen sihen,
also als jemanden, der sich von uns unterscheidet — er war es nicht«.

In allen diesen Fillen erscheint das Bose nun doch wieder in einer er-
schreckenden >Banalitit«. Nicht, weil es in seinen Auswirkungen nicht
unfassbar grausam wire, sondern weil es fiir die Taterinnen und Tater
so wenig Bedeutung zu haben scheint. Das Leben der anderen Personen
scheint ihnen so nebenséichlich und unbedeutend zu sein. Es bleibt nun
aber die Frage, was erschreckender ist, die Psychopathie von Massen-
mordern oder die langsame Radikalisierung eines Adolf Eichmann. So-
fern wir nicht selbst von der Psychopathie als krankhafter Storung be-
troffen sind, bedroht sie uns von auflen. Sie ist uns derart fremd, dass
wir es kaum fur moglich halten, dass Menschen so anders empfinden
und vollig gewissenlos handeln konnen. In dieser Naivitit laufen wir
Gefahr von Psychopathen getduscht und deren Opfer zu werden. Das
Wissen um die Moglichkeit des langsamen Abgleitens in die Radika-
lisierung aber bedroht uns von innen heraus. Es fuhrt uns vor Augen,
dass wir in unseren Lebensweg hineinwachsen, dass uns das, was uns
anfangs vielleicht noch als ein moralischer Zwiespalt erscheint, schnell
zur Gewohnheit werden kann. Auch wird klar, dass uns, je linger wir ei-
nen Weg bereits beschritten haben, ein Umkehren zunehmend mehr An-
strengungen abverlangen wird. In unserer jeweils eigenen Dialektik un-
seres Selbst tragen wir alle einen Kampf zwischen Gut und Bose in uns,
und wenn wir ehrlich sind, dann fillt es uns nicht immer leicht zu ent-
scheiden, beispielsweise beziiglich des Klimawandels oder der sozialen

206

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSON UND PERSONLICHKEIT

Gerechtigkeit, ob wir noch Teil der Losung oder schon Teil des Pro-
blems geworden sind.

Der kritische Personalismus und Fragen der Repression

Im Angesicht der Tatsache wie elementar Personlichkeiten das soziale
Miteinander beeinflussen konnen, erscheint die mangelnde sozialwis-
senschaftliche Auseinandersetzung mit dem Thema geradezu fahrlissig.
So erkldrt Manfred Lutz (2009) warum Adolf Hitler niemals als psy-
chisch krank kategorisiert worden wire. Hitler hitte sich selbst niemals
als leidend prisentiert und zudem ist er nach MafSgabe seiner ganz eige-
nen Vorstellung im Leben sehr erfolgreich gewesen. Leidensdruck und
lebensweltliches Scheitern sind aber in den heutigen psychologischen
Versorgungssystemen Grundvoraussetzungen fiir die Kategorisierung
einer Symptomatik als handlungsbediirftiger Krankheit. So bleibt auch
der Psychologe John Gartner (Gartner, Buser & Cruz 2018) mit seiner
Donald Trump betreffenden Initiative erfolglos. Er argumentierte, dass
man sich laut dem psychologischen Diagnosehandbuch bei der Diagnos-
tik an beobachtbarem Verhalten orientieren solle. Auf dieser Basis kon-
ne Trump eindeutig als psychisch krank ausgewiesen werden. Er emp-
finde deswegen eine >Verpflichtung zu warnenc« (duty to warn). Er rief
psychiatrisch arbeitende Berufsgruppen dazu auf, einer Petition zu fol-
gen, die forderte, Trump des Amtes zu entheben.™ Diese Petition bekam
uber 70.000 Unterschriften, aber selbst bei noch groflerem Zuspruch,
hitte sie niemals erfolgreich sein konnen. Wie schon erwihnt, eine Per-
son muss einen Leidensdruck empfinden und die Bereitschaft zeigen,
sich auf eine Behandlung einzulassen, damit iiberhaupt eine Diagnos-
tik stattfinden darf.

Diese Regelung ist auch sinnvoll. Das Psychiatriewesen kann nicht
die gleiche repressive Gewalt libertragen bekommen, wie das Gerichts-
wesen. Vor Gericht muss die Angemessenheit repressiver Mafsnahmen
auf Basis expliziter gesetzlicher Regulierungen moglichst objektiv ge-
prift werden. Das Psychatriewesen hingegen kann repressive Gewalt
nur zum Schutz einer kranken Person vor sich selbst oder in Anbe-
tracht akuter Gefahrdung dritter Personen einleiten. Trotzdem sind die
Zustande brisant, insbesondere beztiglich der zuvor als >dunkel< be-
schriebenen Personlichkeitstypen, die sich ja gerade dadurch auszeich-
nen, dass die Betroffenen sich selbst kaum als krank betrachten. Diese
Menschen sind oft sehr erfolgreich darin, sich das zu nehmen, was sie
mochten. Erreichen sie ihre gesteckten Ziele, dann leiden sehr hdufig
ihre Mitmenschen. Derartige Personen begeben sich aber nur selten in

19 https://www.change.org/p/trump-is-mentally-ill-and-must-be-removed

207

0358 Access - ETm—


https://www.change.org/p/trump-is-mentally-ill-and-must-be-removed
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.change.org/p/trump-is-mentally-ill-and-must-be-removed

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Behandlung. Lutz zufolge behandelt unsere Gesellschaft deswegen die
Falschen. Oft sind diejenigen, die fir krank erklart werden, entweder
Personen, die in ihrer Andersartigkeit eigentlich harmlos sind oder so-
gar Personen, die am Wohle der Gemeinschaft interessiert sind und an
den Schwierigkeiten des sozialen Miteinanders verzweifeln. So liegt der
Schluss nahe, dass sozial orientierte Menschen oft das Nachsehen ha-
ben, wahrend jene, die sich wenig um das Wohl anderer scheren, sogar
oftmals im Vorteil sind.

Die Relevanz der dunklen Triade wird insbesondere in subklinischen
Formen deutlich, also in Fillen in denen noch nicht von Personlichkeits-
storungen gesprochen werden kann. Hans-Joachim Maaz sieht gar die
gesamte Gesellschaft in einer narzisstischen Falle. »Die Grenzen zwi-
schen >noch normal< und >schon pathologisch« sind fliefSend, und durch
das, was >allec machen, ist ihre Bewertung verzerrt. So kann die Mehr-
heit einer Bevolkerung extrem selbstentfremdet und hochpathologisch
leben, ohne dass das wahrgenommen wird, weil eben >alle« so sind«
(Maaz 2012: 46). Maaz zufolge lasst sich der gesellschaftliche Impe-
rativ der Unabhingigkeit heute nur verwirklichen, wenn man keinen
Schmerz mehr empfindet, denn dann braucht man auch keinen Trost.
Es bediirfe einer bestindigen narzisstischen Kompensation, die zur Ver-
driangung des Fiithlens und des Schmerzes eine stindige Ablenkung durch
Animation und Aktion brauche. Dies offenbare sich im allgegenwirti-
gen Streben nach Wachstum, Macht, Konsum und Besitz und sei in der
modernen Konsum- und Mediengesellschaft ebenso wie in der Politik
zu beobachten.

Nun scheint es doch etwas tibertrieben eine ganze Gesellschaft auf
die Couch zu legen. Es kann aber anerkannt werden, dass die gegen-
wartigen gesellschaftlichen Bedingungen eine narzisstische Kompensa-
tion durchaus unterstiitzen und der Gewahrwerdung narzisstischer Ten-
denzen in der eigenen Personlichkeit eher zuwiderlaufen. Auf jeden Fall
scheint der Narzissmus zumindest in dem MafSe pravalent zu sein, als
dass seine dunklen Charaktereigenschaften gemanagt werden miissen
(Kruse 2016; Schiiler-Lubienetzki & Lubienetzki 2017; Schneck 2018).
Es ist elementar zu wissen, wie mit Narzisstinnen und Narzissten umge-
gangen werden kann, nicht zuletzt, weil sie in vielen sozialen Kontexten
auftauchen und dort entsprechend ihrer Neigungen agieren. So wurde
gezeigt, dass Narzisstinnen und Narzissten auf Fremde anfangs einen
sehr positiven Eindruck machen, da sie in der Regel charmant sind, sich
meist gut kleiden und selbstsicher auftreten (Asendorpf & Neyer 2012:
215). Bei Vorstellungsgespriachen kann dies durchaus von Vorteil sein.
Allerdings wandelt sich diese Bewertung nach gewisser Zeit ins Nega-
tive, was im Falle einer Anstellung dann schnell zu Problemen fiihrt.
Da sich durch manipulative Verhaltensweisen aber sehr effektiv ein
Netz von Abhidngigkeiten und Zwingen aufbauen ldsst, konnen sich

208

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSON UND PERSONLICHKEIT

Christof Schneck (2018) zufolge ausgepragte narzisstische Zugen im
Managementbereich sogar karrierebegiinstigend auswirken. Die damit
verbundenen negativen Auswirkungen auf den Betrieb miissen aber ge-
mildert werden. Durch geeignetes Training kann es bei betroffenen Fiih-
rungskriften gelingen, die Empathiefihigkeit zu erhohen, das Geltungs-
bediirfnis und den Hang zu paranoider Wahrnehmung zu lindern und
einen konstruktiven Umgang mit Macht zu etablieren. Demnach ist
»ein konstruktiver Umgang mit narzisstischen Phinomenen ein zentra-
ler Erfolgsfaktor fiir Manager, ihre Unternehmen und Organisationen«
(ebd.: 100). Die narzisstischen Tendenzen Eindruck zu schinden und
manipulatives Verhalten einzusetzen gehen Sandra Kruse (2016) zu-
folge in der Regel auch mit einer Kompetenz einher, Gefiihle glaubhaft
vorzuspielen. Dies kann insbesondere bei Kundenkontakten im Dienst-
leistungssektor von Vorteil sein. Dabei zeigt sich Narzissmus zumindest
in kurzfristigen sozialen Kontakten durchaus ambivalent. Die Gefiihle
sind auch nicht zwingend in allen Fillen nur vorgespielt. Weil Narziss-
tinnen und Narzissten im Falle eines erfolgreichen Verkaufs auch ihr
personliches Bedurfnis von Aufmerksamkeit befriedigen konnen, seien
sie zum Teil auch authentisch, was ihre Uberzeugungskraft enorm er-
hohen kann. Insgesamt aber sollten »Personen mit den dunklen Cha-
raktereigenschaften Narzissmus, Psychopathie und Machiavellismus
nur bedingt an den >Grenzen der Organisation« [...] eingesetzt werden«
(ebd.: 76). Daruber hinaus konnte bestatigt werden, dass das Medienge-
schaft narzisstische Personlichkeiten anzieht und, dass narzisstische Per-
sonen darin auch tatsichlich Erfolg haben (Asendorpf & Neyer 2012:
215). Es gibt auch Hinweise darauf, dass sich Psychopathinnen und
Psychopathen in Businessberufen am erfolgreichsten und auch langfris-
tig durchsetzen, nicht zuletzt, weil die Geschiftswelt heute Flexibilitat
und Wandlungsfahigkeit erfordert (Babiak & Hare 2007). Eine gewis-
se Riicksichtslosigkeit erscheint dabei, wenn nicht gar notwendig, dann
zumindest angemessen.

Heidrun Schiiler-Lubienetzki und Ulf Lubienetzki (2017) hingegen
betonen die schidlichen Auswirkungen der dunklen Triade und bezeich-
nen diejenigen, die Arbeitszusammenhinge vergiften, als >Toxiker«. Sie
berichten aus ihrer Beratungstatigkeit zum Betrieblichen Gesundbeits-
management (BGM): »Menschen gehen morgens mit Angst aus dem
Haus und furchten das erste Aufeinandertreffen mit Kollegen oder Vor-
gesetzten, die durch ihr Verhalten ein Klima von Schrecken und Will-
kiir schaffen« (ebd.: 3). Sofern sich ein vergiftetes Klima unabsichtlich
eingeschlichen hat, hilft oft ein einfaches Team-Coaching, doch gibt es
auch Fille in denen das Betriebsklima vorsitzlich, subtil und nachhal-
tig vergiftet wird. Dies geht dann von Menschen aus, die im wahrsten
Sinne des Wortes als gesundheitsgefdhrdend eingestuft werden konnen.
Diese Menschen machen Schiiler-Lubienetzki und Lubienetzki zufolge

209

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

tatsichlich andere Mitarbeiter krank und es entstehen den betroffenen
Unternehmen dadurch nicht selten erhebliche Kosten. Derartige Verhalt-
nisse erfordern eine personliche Situationsanalyse der Opfer, denn letzt-
lich sei jede Toxikerin und jeder Toxiker anders. Eine betroffene Person
miisse zuallererst eine personliche Resilienz entwickeln und dann ein
Netzwerk gegen die Toxikerin oder den Toxiker aufbauen. Fihrungs-
krifte missten zudem bereit sein, Personalmafinahmen durchzusetzen.

In dieser Beschreibung wird die gesamte Brisanz derartiger Fragen
deutlich. Muss eine betroffene Person nun in gleicher Weise gewaltta-
tig werden und ebenfalls intrigieren? Muss sie mit den gleichen Waf-
fen zuriickschlagen? Kann sie das tiberhaupt? Eine Auseinandersetzung
mit schwierigen Personlichkeiten lduft offensichtlich zwangslaufig auf
einen Machtkampf hinaus, der vor dem Hintergrund der spezifischen
Personlichkeitsmerkmale derartiger Personen dufSerst schwer zu fiih-
ren ist. Wie schon erwihnt konnen derartige Probleme weder recht-
lich noch therapeutisch gelost werden. Solange kein Straftatbestand
vorliegt, konnen kaum Disziplinarmafinahmen verhingt werden und
solange keine Krankheitseinsicht vorhanden ist, auch kein therapeu-
tischer Prozess. Das ist ein weiterer Hinweis darauf, dass es in Ge-
sellschaften ein weites Spektrum unangemessenen Verhaltens gibt, das
keine gerechtfertigte Repression zuldsst. Es ist deswegen von grofler
Relevanz ein gesellschaftliches Bewusstsein tiber derartige Prozesse so-
wie deren Ursachen und Wirkungen zu schaffen. Bestimmte Verhal-
tensweisen konnen auf einer subtilen Ebene manipulative Asymme-
trien bewirken und damit als transaktionale Gewalt charakterisiert
werden. Dariiber zu wissen ist nicht nur wichtig, um die Leiden der
Opfer anerkennen zu kénnen, sondern auch um sich selbst vor derar-
tigen Handlungen zu schiitzen. Dartiber hinaus erlaubt es auch solche
Verhaltensweisen an sich selbst zu erkennen und davon Abstand neh-
men zu konnen.

3.9 Zwischenfazit:
Erkenntnisse einer transaktionalen Anthropologie

Die wohl zentralste Erkenntnis einer transaktionalen Anthropologie ist,
dass Rationalitit nicht der uneingeschrinkte Souverin tiber die Hand-
lungsfreiheit des Individuums ist. Leicht erscheint sie dem Individuum
aber als solcher. »Weil das ja klar ist!< gaukelt sie uns vor. Wirklich ver-
antwortungsvoll Handeln konnen wir aber nur, wenn wir rationalen
Konzepten nicht bedingungslos folgen, so gut sie auf den ersten Blick
auch begriindet zu sein scheinen. In Kapitel 2 wurde gezeigt, dass Verant-
wortungsibernahme bedeutet, Entscheidungen unter Bedingungen von

210

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

Unsicherheit treffen zu miissen und, dass Rationalitit dabei nicht im-
mer der beste Ratgeber ist. Dieses Kapitel hatte unter anderem die Auf-
gabe zu klaren, welche Rolle wir der Rationalitdt unter diesen Voraus-
setzungen sinnvollerweise zuschreiben konnen.

Verantwortung erfordert es, Entscheidungen zu treffen. Wollen wir
dies begriindet tun, dann miissen wir uns selbstverstandlich iiber re-
levante Zusammenhinge informieren. Wir sollten moglichst viele ra-
tionale Erkldarungen und Problematisierungen anhoren und reflektie-
ren. In gegebenen Situationen gibt es aber immer eine Vielstimmigkeit
widerstreitender Positionen. Dabei ist es weder moglich sich alle Be-
grindungen anzuhoren noch diese in jeweils allen Details zu erinnern.
Oft erinnern wir uns an ein Argument, weil wir es zum Zeitpunkt, als
wir es horten, tiberzeugend fanden, sind aber unfihig es in seinem Be-
grimdungszusammenhang darzustellen. Wenn wir tiber aktuelle gesell-
schaftliche Themen sprechen, dann sprechen wir immer tiber komplexe
Zusammenhinge und gesellschaftliche Komplexitat lasst sich naturge-
mifl nicht umfassend verstehen und erkennen. Es ist auch nicht not-
wendig diese Komplexitit in ihrer Fulle zu begreifen, sie muss aber im-
mer mitgedacht werden, denn dann fihrt sie zu der Erkenntnis, dass es
ab einem bestimmten Punkt der Informationstiefe nicht mehr moglich
ist, rational zu entscheiden, welchen Argumenten wir uneingeschrankt
trauen konnen. Letztlich beruhen alle Argumenten in irgendeiner Wei-
se auf der Zeugenschaft anderer und wir miissen entscheiden, welchen
Zeugen wir Glauben schenken mochten. Es ist notwendig zu erkennen,
dass man auf Zeugenschaft angewiesen ist, weil man nicht alles eigen-
standig tiberpriifen kann. MafSgabe ist nicht das eigene Denken, son-
dern die Qualitit der Zeugen.

Mochte man in dieser Untibersichtlichkeit der Welt eine Haltung ein-
nehmen, dann bedarf es einer wie auch immer gearteten Spiritualitit,
die auf einer Uiber die Rationalitat hinausgehenden Ebene Orientierung
gibt, welchen Hinweisen man folgen sollte und welchen nicht. Eine Per-
son kann diese Spiritualitat wagen, indem sie sich einem verdnderten
Bewusstseinszustand annahert. Es kann ihr gelingen, ein Stiick weit hin-
ter ihre aktuellen Befindlichkeiten zurtickzutreten und sich selbst in ei-
nem grofleren Rahmen zu erkennen. In dieser Demut kann sie dann
moglicherweise einen Weg als gangbar, moralisch gut und zielfithrend
erkennen. Eine sich anschliefSende empirische Kontrolle der Erkenntnis-
se schafft Vertrauen in die Zeugenschaft der Inspirationen.

Die Wichtigkeit dieses Prozesses fur die menschliche Orientierung wird
nicht zuletzt davon unterstrichen, dass es historisch gesehen unzihlige
Versuche gab, einen Rahmen fiir Selbsttranszendenz zu definieren. Viele
religiose und wissenschaftliche Welterklarungen konnen an dieser Stel-
le als Wegweiser dienen und demjenigen, dem es gelingt, die Deutungs-
hoheit in dieser Frage zu erlangen, dem kommt fast augenblicklich auch

21T

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

Macht iiber diejenigen zu, die in Demut die Giltigkeit der Rahmende-
finition anerkennen. Wir sehen an dieser Stelle aber auch das Einfalls-
tor fiir gegenhegemoniale Entwiirfe ebenso wie fiir Verschworungser-
zdhlungen, die sich nicht in Demut ergeben wollen. Was insbesondere
in Verschworungsnetzwerken ausgenutzt wird, ist das menschliche Be-
durfnis nach Gewissheit. Wer individuelle Freiheit verabsolutiert, sich
also nicht in eine gegebene Weltdefinition einordnen maochte, gleichzei-
tig aber unfahig ist, Unsicherheit zu ertragen, der strebt bedingungs-
los nach rationaler Erklarung. Im Zweifelsfall reicht es dann nicht
aus, die aktuelle Meinungsvielfalt in ihrer Widerspriichlichkeit zu er-
kennen. Die aktuellen Verhaltnisse mussen eine Ursache haben und so
entsteht die wilde Vermutung, dass ein grofSer Plan hinter den aktuel-
len Vorgangen steht (Appel & Mehretab 2020). In der Eigenkonstruk-
tion einer Wahrheit wird ein Argument deutlich, dass Klarheit schafft.
Die Indizien fugen sich zu einem Gesamtbild und ein Plan, der stra-
tegisch der Unterdriickung dient, wird erkennbar. Wo Offenheit nicht
ertragen wird, da wird das Weltbild zwanghaft geschlossen. Es ist dies
der Grund, warum die hier beschriebene Spiritualitit nicht heilig dog-
matisch werden darf, sondern konsequent empirisch geerdet werden
muss. Abduktionen kénnen nicht nur erhellen, sondern auch zutiefst
irrefihrend sein.

Welchen Erklarungen wir auch immer Glauben schenken, um der Ver-
antwortung willen sollten wir unser Weltbild niemals abschliefSen. Der
Geist sollte offen blieben fiir Irritationen der Praxis, denn diese konnen
die Ungereimtheiten des Denkens aufzeigen. Bleiben Erkenntnisgewinn
und empirisches Interesse in einem permanenten Austausch, dann kann
letztlich die personliche Lebenserfahrung zu einer Richtschnur fiir das
eigene Leben werden. SchliefSlich kann ein gelingendes Leben auch Ver-
trauen in die personliche Erkenntnisfihigkeit schaffen. In einer derarti-
gen Transrationalitit wird Denkens prozessual verstanden. Denken ldsst
sich nicht auf kognitive Erkenntnisse beschrianken, sondern ist ein Strom
praktischer Tatigkeiten, die auch emotional begleitet und kontrolliert
werden missen. Erkenntnis ist auch nicht einfach das Endergebnis eines
willentlich prozessierten, folgerichtigen SchliefSens. Erkenntnis stellt sich
ein, wenn sich der Geist 6ffnet, wenn es gelingt Lehren zu ziehen und
diese festzuhalten. Aber Erkenntnisse mussen auch immer wieder losge-
lassen werden und der Sinnlichkeit des Lebens tiberantwortet werden.
Diese Art der Spiritualitit erzeugt rationale Erklarungsleistungen, erhalt
sich dabei aber die Offenheit gegentiber der Welt. Sie ist zutiefst magisch
und zugleich vollig profan. Es gibt dabei keine Veranlassung, das Den-
ken aufzugeben. Im Gegenteil, es ist die Aufforderung aktiv und inspi-
riert zu denken, sich dabei aber immer eine Skepsis gegeniiber den eige-
nen Erkenntnissen zu bewahren. Es gilt zu wissen, dass sie fehlgeleitet
sein konnten. Schliefflich muss die Suche nach Gewissheit aufgegeben

212

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

werden. Mehrdeutigkeiten, Unsicherheiten und Widerspriichlichkeiten
miissen ausgehalten und gedulden werden. Erst wenn erkannt wird, dass
es nicht moglich ist alles zu verstehen und zu kontrollieren, ist es mog-
lich die Verantwortung fiir uns selbst und fiir andere zu erkennen. Wir
erkennen die Notwendigkeit immer wieder neue, andere Sichtweisen
einzubeziehen, und erkennen uns selbst als Personen in einer Gemein-
schaft. Gemeinwohlorientierung bedarf der Fahigkeit zur Selbsttrans-
zendenz und das erfordert den Einsatz der gesamten psychophysischen
Fahigkeiten einer Person. Demut zeigt sich in dieser Auffassung gegen-
iiber den Unwigbarkeiten des Lebens. Dazu bedarf es der Ambiguitits-
toleranz, die nicht mehr, aber auch nicht weniger ist, als die Fahigkeit
Widerspriichlichkeiten akzeptieren zu konnen. Ob wir als Person zu
derartiger Selbsttranszendenz fahig sind, ist eine Frage der Personlich-
keitsentwicklung. Unsere Verantwortung, sofern wir sie denn wahrneh-
men wollen, liegt letzten Endes darin, lebenslang aktiv in unserer Per-
sonlichkeit zu wachsen.

Um nicht triigerischen Uberzeugungsleistungen theoretischer Er-
klirungen zu erliegen, ist in besonderem Mafle ein Wissen uber die
menschliche Erkenntnisfiahigkeit wichtig. Die Kognitionsforschung
gibt Auskunft tiber kognitive Verzerrungen (cognitive bias) denen un-
ser Denken unterliegen kann (Weber & Knorr 2020). Motivated reaso-
ning und der confirmation bias (Bestitigungsfehler) wurden am Ende
des letzten Kapitels schon als systematische, unbewusste und fehler-
hafte Prozesse der menschlichen Informationsverarbeitung erwahnt.
Aus sozialpsychologischen Betrachtungen ladsst sich diesen nun noch
eine Reihe psychologischer Mechanismen hinzufiigen, die die Wahrneh-
mung moralisch gebotenen Handelns schwichen und damit rationalen
Dogmen sowie situativen und systemischen Einfliissen Durchsetzungs-
kraft verleihen. Hierzu gehoren psychologische Blockaden, im Sinne
einer Passivitdt im Angesicht von Gefahr, Selbstrechtfertigung, im Sin-
ne des Herunterspielens des eigenen Einflusses (sofern Unrecht erkannt
wird), rechtfertigende Rationalisierung, im Sinne des Erfindens eines
Grundes fiir das Handeln (um das Unrecht nicht erkennen zu miissen),
Deindividualisierung, im Sinne einer Deklassifizierung der Opfer, situ-
ative Bindungsmechanismen, bspw. durch Manipulation eines anderen
Menschen, Gewohnung, oder schlicht Geborsam gegeniiber Autoritdt
(zusammengestellt nach Zimbardo 2008 und Milgram 1997[1974]).
Auch kann eine Person personliche Werte dogmatisch zur Besdnftigung
eines moralischen Unwobhlseins einsetzten oder um ein empfundenes
Ungenuigen zu kompensieren. Dann strebt die Person vielleicht nach
gutem Aussehen, beruflichem oder 6konomischem Erfolg, gesellschaft-
lichem Status oder Berithmtheit. Im Vergleich zu derart konkreten Gii-
tern scheint der Wunsch nach sozialem Miteinander leicht abstrakt und
unerreichbar. Anstatt auf etwas zu hoffen, was es eventuell gar nicht

213

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

gibt, namlich >wahre Gemeinschafts, scheint das Streben nach dem per-
sonlichen Nutzen unmittelbar gewinnbringend. Derartige Orientierun-
gen und Prozesse entscheiden tiber den Grad der Gemeinwohlorientie-
rung einer Person.

Die Vorstellung, eine egalitare gerechte Gesellschaft konne sich lang-
fristig allein durch rationale Selbstregulierung der Individuen im Sinne
des Gemeinwohles, wodurch sich eine humane Gesinnung auf breiter
Basis durchsetzt, ist unrealistisch und dysfunktional. Sie ist unrealistisch
nicht nur, weil zu viele psychologische Mechanismen rationale Uberle-
gungen verzerren konnen, sondern insbesondere auch, weil die Orien-
tierung des Menschen am Gemeinwohl nur ein Teil der Dialektik des
Selbst ist. Der andere Teil strebt nach Selbstbehauptung. Auf beiden
Seiten liegt der Autoritarismus. Die totale Anpassung der Gefolgschaft
bildet das notwendige Gegenstiick zur totalen Selbstbehauptung eines
Fuhrers. In einer Gemeinschaft wird es immer Personen geben, die be-
dingungslos gehorchen und andere, die versuchen sich uneingeschrankt
durchzusetzen. Die Vorstellung die egalitire Gesellschaft konne sich al-
lein durch >menschlich-werden< verwirklichen ist auch deswegen dys-
funktional, weil selbst wenn alle ihr personliches Wohl hinter das Ge-
meinwohl zuriickstellen wiirden, die menschliche Erkenntnisfahigkeit
niemals ausreichen wiirde, die Komplexitit der gesellschaftlichen Ver-
hiltnisse im Gesamten zu erfassen. Gemeinschaft kann niemals eine
Konsensveranstaltung sein. Es wird niemals eine allseits geteilte Sicht
der Dinge geben und immer Fille, in denen das Gemeinwohl verletzt
wird. Deswegen brauchen Gemeinschaften Repressionssysteme — aktu-
ell das Gerichtswesens und die Psychiatrie. Ein kritischer Personalismus
zieht aber aus der Bedingtheit von Prozessen der Personlichkeitsent-
wicklung den Schluss, dass die Grenzen zwischen >erlaubt< und >ver-
boten« sowie zwischen >krank< und >gesund« bestandig Gegenstand der
gesellschaftlichen Auseinandersetzung bleiben miissen. Zudem sollten
Repressionen nicht als Vergeltung begriffen werden und es muss auch
das Ziel sein, Repression zu minimieren.

Soziale Prozesse sind auf elementare Art und Weise von Personlich-
keiten geprigt. Dieses Buch mochte sich aber von Diagnosen und Ka-
tegorien losen und den Blick zunehmend auf das Zwischen-den-Identi-
taten und auf das Zwischenmenschliche richten, also auf die Qualitit
menschlicher Beziehungen. Der Begriff der Personlichkeit beschreibt
das Verhaltnis einer Person zu sich selbst und zu anderen. Mittels ih-
rer Personlichkeit geben Individuen den von ihnen eingenommenen ge-
sellschaftlichen Stellungen und Positionen ein individuelles Gesicht.
Menschen sind nicht nur Arztinnen oder Arzte, Verwaltungsbeamte
oder Eltern, sondern immer auch eine individuelle Person. Menschen
konnen die Handlungsspielrdume auf ihren gesellschaftlichen Positi-
onen unterschiedlich nutzen. Sie erfillen ihre Rollen, Aufgaben und

214

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

Pflichten in fiir sie charakteristischer Weise und haben so Anteil an
der Konstruktion der kollektiven Vorstellungen dariiber, was von die-
sen Positionen zu erwarten ist. Personen konnen ihre Aufgabe auch
in unterschiedlichem MafSe als Dienst an ihrer Gemeinschaft verste-
hen. Welche Personlichkeiten sich in welchen gesellschaftlichen Fel-
dern etablieren, etwa in bestimmten Handlungszusammenhingen der
Okonomie, den Medien oder der Politik, bestimmt den gelebten Stil
dieser Praxisfelder. Demnach ist nicht ganz nachvollziehbar, dass un-
sere individualisierte Gesellschaft kaum gesellschaftstheoretische De-
batten dariiber fithrt, welche Personlichkeitsmerkmale fiir welche ge-
sellschaftlichen Positionen wiinschenswert sind oder vielleicht sogar
notwendig erscheinen.

Personlichkeit ist nur bedingt gestaltbar. Personlichkeitsmerkmale
sind relativ wirkmichtige Verhaltensdispositionen. Sie determinieren
das Verhalten eines Individuums aber nicht vollstandig. Personlich-
keitsmerkmale stellen relativ stabile Eigenschaften dar, die eine Per-
son vor allem durch ihre psychophysischen Voraussetzungen und den
Einfluss ihrer sozialen Umwelt erwirbt. In beschranktem MafSe hat
eine Person mittels eigener kognitiver Leistungen aber auch Einfluss
auf ihre Personlichkeit. Langfristig kann sie willentlich Dispositio-
nen beeinflussen. Zudem lassen sich, durch Reflexion iiber die eigenen
charakterlichen Verhaltenstendenzen, Strategien entwickeln, mit den
eigenen Prigungen umzugehen, das heift Sorge zu tragen, dass uner-
wiinschte Verhaltenstendenzen das soziale Leben nicht negativ beein-
flussen. Solche Strategien der Selbstbeherrschung lassen sich habitu-
alisieren und so kann langfristig eine selbstgefiithrte Veranderung der
eigenen Personlichkeit erreicht werden. Handlungsfreiheit oder human
agency stellt sich damit als Verantwortung fur die eigene Personlich-
keitsentwicklung dar.

Eine weitere wichtige Erkenntnis aus diesem Durchgang durch die
Philosophie der Person und der Personlichkeitspsychologie ist, dass
Menschen elementar unterschiedlich sind und, dass sie vor allem un-
terschiedlich empfinden. Vielfach hilft die eigene Intuition, andere
Menschen zu verstehen. Es empfiehlt sich aber keineswegs die eige-
nen Empfindungen und Situationsdefinitionen auch bei anderen un-
kritisch vorauszusetzen. Der andere ist und bleibt immer ein zu ei-
nem gewissen Teil fremdes Wesen. Einen anderen Menschen kennen
zu lernen, ist immer ein Abenteuer, ebenso wie es ein Abenteuer ist,
sich selbst kennen zu lernen. Die Philosophie der Person verdeutlicht,
dass es kategorische Imperative der Vergemeinschaftung gibt, ohne die
Vergemeinschaftung nicht gelingen kann. Hierzu gehort die Kantsche
Aufforderung den Anderen niemals nur als Mittel zum Zweck zu ge-
brauchen, der Spaemannsche Hinweis auf das Versprechen zur gegen-
seitigen Achtung, das jeder menschlichen Begegnung immanent ist und

215

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

die Lévinassche Mahnung, die Aufforderung zur Verantwortung im
Antlitz des Gegentibers wahrzunehmen. Viele Menschen erfiillen diese
Imperative, wenn auch nicht zu jeder Zeit, dann doch zumindest weit-
gehend. Diese Prinzipien sind in der unhintergehbaren Sozialitit des
Menschen angelegt. Wer nach ihnen lebt, erlebt ihre Unverzichtbarkeit
und hilt sie fir selbstverstandlich.

Doch Begegnungen konnen auch toxisch werden. Es gibt Menschen
die subtil manipulieren und die in Bezichungen angelegte Asymme-
trien zu ihrem Zwecke ausnutzen. Dies als transaktionale Gewalt zu
bezeichnen eroffnet in erster Linie die Moglichkeit, die Leiden der Op-
fer zu erkennen. Es bietet weniger die Moglichkeit die Tédterinnen und
Titer zu sanktionieren, denn viele Arten dieser Gewalt entziehen sich
der Gerichtsbarkeit. Es erlaubt aber auch sich selbst und andere zu
schutzen. Bei einer Personlichkeitsentwicklung, die sich in einem Be-
reich des >Normalen« bewegt, wird eine Person seine Mitmenschen nie-
mals unreflektiert verurteilen. Die Perspektive, dass soziale Spannun-
gen willentlich erzeugt werden, ist vielen Menschen intuitiv fremd.
Soziale Spannungen werden von den meisten Menschen als unange-
nehm empfunden und sie verspturen den Impuls auch selbstkritisch
nach dem eigenen Schuldanteil zu suchen. Sich als Opfer manipulati-
ven Verhaltens zu erkennen, bedeutet hingegen eine einseitige Verur-
teilung des anderen und liegt >normalen< Personen deswegen intuitiv
fern. Ein Wissen tiber Personlichkeitsstorungen ist demnach vor al-
lem wichtig, um sich vor den méglichen Folgen toxischer Begegnung
zu schiitzen. Da aber wie gesagt jede Person in gewissem MafSe auch
manipulativ handelt, mahnt es auch dazu, sich selbst zu fragen, ob im
eigenen Verhalten nicht auch manchmal zu gedankenlos mit anderen
verfahren wird. Das Wissen der Personlichkeitspsychologie ist also zu-
dem relevant, um manipulative Verhaltensweisen an sich selbst erken-
nen und ablegen zu konnen.

Gemeinschaft ist notwendig divers. Ebenso wie andere in gewissem
Mafe >speziell< sind, so ist man das selbst auch. Akzeptiert eine Per-
son das als anthropologische Voraussetzung, dann wird sie immer in-
teressiert sein, die Perspektive anderer zu erfahren und wird in Kon-
fliktfallen immer auch die Moglichkeit in Betracht ziehen, selbst falsch
zu liegen. Erkennt sie dartuber hinaus, wie sie andere beeinflusst und
wie sie von anderen beeinflusst wird, so erkennt sie die unhintergehba-
re Beziehungshaftigkeit des menschlichen Lebens. Es entsteht Verant-
wortung als der Appell diese Beziehungshaftigkeit nicht zum Nachteil
anderer auszunutzen, sondern die eigene Abhingigkeit von den Ande-
ren zu akzeptieren. Nur durch Affirmation dieser personalen Konsti-
tution lasst sich eine Balancierung der Belange der Mitmenschen und
der eigenen Bediirfnisse erzielen. Die Dialektik des Selbst ist als Wi-
derstreit angelegt, den jede Person als ein spannungsvolles Alternieren

216

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

zwischen Anpassung an die Gemeinschaft und Selbstbehauptung er-
lebt. Es ist notwendig sich selbst als bedingtes Wesen innerhalb gesell-
schaftlicher Normen zu erkennen. Dazu muss man diese Normen aber
erst selbst konzeptionieren und in das soziale Geschehen hineinproji-
zieren. Die Verantwortung der Selbstfithrung und -regulierung besteht
also darin eine personliche Haltung zu den Konventionen der Gesell-
schaft zu entwickeln, sie moglichst zutreffend zu erfassen und sie mafs-
voll in Frage zu stellen. Personlichkeitsentwicklung ist demnach eine
zutiefst soziale Angelegenheit. Es ist unmoglich sie nur aus sich selbst
heraus zu betreiben.

Personlichkeitsentwicklung hiangt wesentlich von gangigen Prakti-
ken der sozialen Umwelt ab. Vermittlung und Versohnung benotigen
Praktiken innerhalb derer sie erlebt, erfahren und erlernt werden kon-
nen. Quilende Gefiihle, wie Schuld oder Scham, finden nicht zwingend
ihren Ausdruck und ihre Auflésung in Entschuldigungen und Verzei-
hen. In einer Gemeinschaft muss es etablierte Vorbilder fiir derartige
Verfahrensweisen geben, damit sie von den Mitgliedern reproduziert
werden konnen. Jede Gesellschaft bereitet die Rahmenbedingungen fiir
die Personlichkeitsentwicklung ihrer Mitglieder und erhalt in der Folge
die Personlichkeiten, die sei heranzieht. Schlieflich wird sie dann zu ei-
ner Gesellschaft dieser Personlichkeiten. Verantwortungsbewusste Men-
schen kénnen sich nur in einer Gesellschaft entwickeln, die einen leben-
digen Austausch ihrer Mitglieder im Sinne gegenseitiger Wahrnehmung
und Anerkennung unterstiitzen. Selbsttranszendenz, im Sinne der Fahig-
keit sich in Gemeinschaft erkennen zu konnen, hingt in hohem MafSe
davon ab, ob auch die verschiedenen Lebenswirklichkeiten eine Offent-
lichkeit in dieser Gemeinschaft finden. Es muss Gelegenheiten geben,
anderen Lebensstilen respektvoll zu begegnen. Eine Gesellschaft, die ge-
meinwohlorientierte Personlichkeiten hervorbringen mochte, muss ent-
sprechende Prozesse der Vermittlung ermoglichen.

Wie aber kann sich die akademische Kritik an derartigen Verstandi-
gungsprozessen beteiligen? Im Folgenden wird es die Herausforderung
sein, eine entsprechende Vorstellung von Kritik als Mediation zu ent-
werfen. Ubernimmt Kritik den Anspruch der Vermittlung, dann darf sie
sich auf keinen Fall rein auf ihre rationale Uberzeugungskraft verlassen.
Sie sollte auch den psychophysischen Teil des Menschen ansprechen, der,
wie gezeigt wurde, Ausgangs- und Zielpunkt der Vernunft ist. Rationa-
litat ist unabdingbar. Sie nistet sich in die psychophysischen Wirkungs-
zusammenhinge des Menschen ein, um ihn entweder aufmerksam zu
beraten oder selbsttauscherisch in die Irre zu fithren. Von ihrer Rationa-
litat kann sich eine Person aber nur gut beraten lassen, wenn sie person-
lich kritikfahig ist und auch das Kritisieren erlernt hat. Dieser Erkennt-
nis folgend sollte Kritik versuchen, Effekte von Vermittlung, Beratung
und Versohnung zu produzieren, die als wohltuend und friedenstiftend

217

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRANSAKTIONALE ANTHROPOLOGIE

empfunden werden. Ein positives Erleben und damit auch ein Erlernen
von Kritik kann gelingen, wenn die Kritik Konzepte entwickelt, die ver-
schiedene Lebenswirklichkeiten gegenseitig verstindlich machen, wenn
sie Mediation zu ihrer Aufgabe macht.

218

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kritischer Personalismus und
die Grenzen der Gemeinschaft

In diesem Kapitel wird das transaktionale Verstindnis des Menschseins
auf seine Implikationen bezuglich einer Idee von Gemeinschaft unter-
sucht. Dabei werden in einem ersten Schritt nur einige grundlegende
Momente benannt, die es im darauffolgenden Kapitel ermoglichen, me-
thodologische Prinzipien fir die kritische Analyse abzuleiten. Die wei-
tergehende Integration in eine gesellschaftstheoretische Perspektive er-
folgt schlieSlich im letzten Kapitel.

4.1 Subjektivitdt und Realitdt(en)

Wird soziales Handeln mittels des Theorems der Transaktion beschrie-
ben, dann erscheint Subjektivitit als soziale Haltung, die weniger dem
Geist entspringt, als dass sie einer Person in einer Situation passiv zu-
teilwird. Die Art und Weise, wie ein Mensch angesprochen wird, be-
stimmt elementar dessen Haltung in einer gegebenen Situation. Dem-
nach haben Individuen Subjektivitit nicht in der gleichen Weise, wie sie
Dinge besitzen oder Eigenschaften haben. Wir sind niemals wir selbst
im Sinne eigenstindiger Wesen: Zwar konnen wir uns Ziele setzen und
Handlungen planen, doch wie wir letzten Endes tatsachlich reagieren,
hangt nicht allein von unserem Willen ab, sondern wird in entscheiden-
der Weise auch vom Verlauf der Geschehnisse bestimmt. Zudem ist auch
unser Wille zu grofsen Teilen das Produkt unserer gesellschaftlichen Pra-
gungen. Der Mensch ist kein autonomes Verstandeswesen. Der Termi-
nus >Subjektivitit« verweist auf den jeweiligen sozialen Zusammenhang,
in dem wir aktuell zu Subjekten werden. Subjektivitit ergibt sich in je-
der sozialen Begegnung neu jedoch nicht immer auf vollkommen ande-
re Art und Weise - auf lange Sicht bleiben wir als Person erkennbar. Es
ist aber durchaus moglich, dass wir selbst uns nahestehenden Menschen
fremd erscheinen, wenn wir von den spezifischen einzigartigen Bedin-
gungen einer besonderen Situation in sensiblen Personlichkeitsmerkma-
len getriggert werden. Auch kann uns ein auflergewohnliches Gesche-
hen derart tiefgreifend pragen, dass wir im Folgenden nicht mehr der
gleiche Mensch sein werden.

Ein Individuum entwickelt in allen seinen Lebenskontexten spezifi-
sche Verhaltensweisen. »Ein Individuum als ein Mitglied verschiedener
Gruppen kann in sich selbst geteilt sein und im wahren Sinne widerstrei-
tende Ichs besitzen oder ein vergleichsweise desintegriertes Individuum

219

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

sein« (Dewey 1996[1927]: 160). Den Menschen in der Moglichkeit ei-
ner mehrfachen Ausprigung seines Ichs zu denken, ist zum Teil auch Ele-
ment des poststrukturalistischen Denkens (Butler 1999: 85; vgl. hierzu
Keller 2014), etwa im Motiv der Uberdeterminierung. Diese entsteht,
wenn in einer Situation mehrere widerstreitende Subjektpositionen ei-
nes Individuums gleichzeitig zum Tragen kommen. Beispiel hierfiir ist
etwa ein Lehrer, der sein eigenes Kind unterrichten soll. In transaktiona-
ler Perspektive geht es aber um mehr als um rollenspezifische Subjekt-
positionen. Es geht darum die Prozesse situativer Subjektwerdungen zu
verstehen. Um zu verdeutlichen, wie tiefgreifend Briiche innerhalb ei-
nes Individuums sein konnen, konnten Dissoziative Identitdtsstorungen
(DIS) angeschaut werden, die insbesondere dann entstehen, wenn Kin-
der massive Missbrauchserfahrungen erleben. Die Kinder spalten dann
einen Teil ihres Erlebens in eigenstandige Personlichkeitsanteile ab. We-
niger extrem klingt das auch in den im vorangegangenen Kapitel ge-
schilderten Berichten iiber Menschen an, die in autoritiren Situationen
zu Handlungen motiviert wurden, die sie unter normalen Bedingungen
niemals durchgefiihrt hitten. Zur Illustrierung hier ein weiteres Beispiel
aus meiner empirischen Arbeit.

#1 Muti Ritual

Am 4. November 20711 titelte die Zeitschrift The Voice in Botswana
»Muti Ritual Left My Baby HIV+«. Der Artikel bezog sich auf einen
Fall, in dem ein Kind im Verlauf einer traditionellen Heilpraktik mit
dem HI-Virus infiziert wurde. Voller Erschrecken iiber sich selbst be-
richtete die Mutter, wie sie einem gefihrlichen Ritual tatenlos zuge-
schaut hatte. Bei diesem Ritual waren sie, der Vaters und das Kind in
die Haut geritzt und ihr Blut an der Wunde vermischt worden. Dadurch
sollten die Familienbande gestirkt werden. Zum Zeitpunkt des Ritu-
als wussten Vater als auch Mutter tiber ihren HIV-positiven Status Be-
scheid und das Baby war nur durch die aufwindige Teilnahme an ei-
nem Prevention of Mother To Child Transmisson (PMTCT)-Programm
gesund zur Welt gekommen. Da sowohl Vater als auch Mutter die An-
steckungswege kannten, war es fur mich als jungem Forscher unver-
standlich, warum niemand das Ritual verhindert hatte. Erst spatere For-
schungen machten mir deutlich, wie getrennt die Welten der modernen
Medizin und des traditionellen Lebens sind und dass sie jeweils ganz
eigene inkommensurable Voraussetzungen haben. Eine Teilnahme in je-
weils einer dieser Welten erfordert ein Switchen zwischen weitreichen-
den Erklarungs- und Erlebniszusammenhingen in dessen Verlauf sich
schliefSlich auch die Wahrnehmung verandert. Es deutet also viel darauf
hin, dass Menschen, je nach Kontext, in dem sie sich gerade befinden,

220

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONLICHKEITSBILDUNG ALS SCHLUSSEL ZUR HANDLUNGSFREIHEIT

divergierende Selbstverstandnisse haben, deren Unvereinbarkeit ihnen
hiufig wenig bis gar nicht bewusst ist.

4.2 Personlichkeitsbildung als
Schliissel zur Handlungsfreiheit

Wenn Subjektivitit vom Kontext abhingig ist, dann hat man nicht per
se eine spezifische Haltung oder Meinungen. Einmal in eine Situation
gestellt, passt man sich intuitiv dem gegebenen Rahmen an. Wer kennt
nicht die Erfahrung, schon einmal eine Meinung vertreten zu haben,
nicht wirklich aus eigener Uberzeugung heraus, sondern hauptsichlich,
weil ein Gegeniiber sich in besonders provokanter Weise gedufSert hat?
In Situationen wird man affiziert, also biophysikalisch aktiviert und
emotional involviert. Eine Situation verlangt dem Individuum Reaktio-
nen ab und in der Unmittelbarkeit des Geschehens ist es niemals mog-
lich vollkommen Herr der Situation zu sein. Im Eifer des Gefechtes ist
nicht immer eine rationale Steuerung des eigenen Verhaltens moglich,
vielmehr basieren Reaktionen weitgehend auf individuellen, erworbenen
und angeborenen Dispositionen. Diese Dispositionen geben einem Indi-
viduum ein charakteristisches Verhalten, machen es als Person erkennbar
und werden deswegen als >Personlichkeit< dieses Menschen bezeichnet.

Jedes Individuum entwickelt eine ganz eigene, individuelle Personlich-
keit. Diese ldsst sich in unterschiedlichen Dimensionen bemessen. Eine
gangige Charakterisierung kann auf Basis der sogenannten big five vorge-
nommen werden (Kap 3.7). Hierzu zahlen Offenheit fir neue Erfahrun-
gen, Gewissenhaftigkeit, Extraversion, Vertraglichkeit und Neurotizis-
mus. Diese Dimensionen spannen ein weites Feld auf, innerhalb dessen
eine unendliche Variabilitit moglich ist. Die Personlichkeitspsychologie
spricht auch von Individualitit als Gestalt. Demnach sind Personlichkei-
ten immer einzigartig und folglich Gemeinschaften immer notwendig di-
vers. Zu dieser Diversitdt unter den Personlichkeiten kommen noch die
vielfaltigen individuellen Lebenswege, die letztlich die Personalitdt der
Individuen konstituieren. Jeder Mensch hat seine einzigartige Geschich-
te und etabliert sich auf einem bestimmten Platz in einer sozialen Ge-
meinschaft. Dieser Platz kann auch nur von dieser Person eingenommen
werden und so bestimmt eine Person zum Teil auch den Platz, der ande-
ren Mitgliedern der Gemeinschaft noch zur Verfiigung steht. Gemeinsam
lasst sich aber auch Platz fur verschiedenste Personlichkeiten schaffen.
Herrschaft hingegen lasst sich verstehen als territoriale Demarkierung ei-
nes moglichst grofsen Gebietes fiir anpassungswillige Gefolgsleute.

Jede Einzelperson ist in einen bestindig fortschreitenden Strom von
Ereignissen eingebettet, den sie nicht vollstandig rational erfassen kann.

221

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

Das ist aber kein Grund, dem Menschen alle Moglichkeiten der Selbstbe-
stimmung abzusprechen. Die Idee der menschlichen Freiheit muss aller-
dings gegeniiber einer rationalistischen Auffassung stark eingeschrinkt
werden. Das Individuum kann seine situativen Subjektwerdungen nicht
direkt und unmittelbar beherrschen. Es kann aber danach streben, lang-
fristig seine Dispositionen zur Subjektwerdung in gewiinschtem Sinne
zu verdndern. Hierzu muss ein Individuum Einfluss auf seine Person-
lichkeitsentwicklung nehmen. Human agency beschrankt sich demnach
auf die reflexive langfristige Entwicklung der eigenen Person und Per-
sonlichkeit.

Die transaktionale Personlichkeitspsychologie benennt drei Einfluss-
faktoren der Personlichkeitsentwicklung (Kap. 3.7). Es sind dies 1) in-
dividuelle psychophysische Voraussetzungen, 2) soziale und natiirliche
Umwelteinflusse sowie 3) eigene kognitive Leistungen. Letzteres korres-
pondiert mit dem, was die philosophische Anthropologie hiufig als die
Fihigkeit, sich zu seinem eigenen Menschsein verhalten zu konnen, be-
schrieben hat. Im vorangegangenen Kapitel wurde schon dargelegt, dass
Erkenntnisse der Neurowissenschaften die Annahme einer derartigen re-
flexiven Einflussnahme auf das eigene Selbst unterstiitzen. Es besteht of-
fenbar die Moglichkeit, dass Menschen Handlungen, denen sie sich ge-
rade situativ zugeneigt fithlen, unterdriicken konnen. Vieles spricht auch
dafur, dass langfristig die Praferenzen des eigenen Willens beeinflusst
werden konnen. Selbstgesteuerte Personlichkeitsentwicklung kann aber
nur stattfinden, wenn eine Person die Briiche ihres eigenen Selbst wahr-
nimmt und sich ehrlich und aufrichtig in ihren sozialen Beziigen reflek-
tiert. Wenn Menschen sich den dazu notwendigen Prozessen verweigern,
kann eine soziale Personlichkeitsentwicklung auch ausbleiben. Person-
liche Weiterentwicklung ist immer mit schmerzhaften Eingestdndnissen,
Scham- und Schuldgefiihlen verbunden. Sie erfordert eine Form von De-
mut (Kap 3.5).

4.3 Personalitit, moralische Reife und Widerstand

In seiner individuellen Personlichkeit verwirklicht ein Individuum letzt-
lich auch einen Grad an moralischer Reife, welcher geistesgeschichtlich
lange als eine Funktion allein der Rationalitit begriffen wurde. Reife be-
darf aber auch der Fahigkeit zur sozialen Kontextualisierung seiner selbst
(Gilligan 1988[1982]; Lotter 2012: 347). Dazu sind soziale Kompeten-
zen, Sensibilitat, Lebenserfahrung und Empathie notwendig. Personlich-
keitsentwicklung erschopft sich nicht in der Entwicklung rationaler Fa-
higkeiten. Sie erfullt sich ebenso in der Entwicklung von Beziehungen zu
anderen Menschen und zur Gemeinschaft. Um diesen Komplex fassen

222

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONALITAT, MORALISCHE REIFE UND WIDERSTAND

zu konnen, wurde im vorangegangenen Kapitel das Konzept der Dia-
lektik des Selbst eingefiihrt. Es beschreibt die innere Spannung eines In-
dividuums zwischen Anpassung an die Gemeinschaft und der Selbstbe-
hauptung innerhalb der Gemeinschaft. Diese Spannung wird von jedem
Individuum auf individuelle Weise erlebt und muss von jeder Person ei-
genstindig bewiltigen werden. Ebenso, wie ein Individuum unwillkiir-
lich die Regeln einer Gemeinschaft internalisiert, wenn es in sie hinein
sozialisiert wird, reibt es sich auch an den gesellschaftlichen Bedingun-
gen. Eine Person entwickelt in der ihr eigenen Dynamik der Dialektik
ihres Selbst eine Vorstellung davon, was ihr als Voraussetzungen ihres
Daseins uniiberwindlich gegeben ist. Diese Dinge wird sie fur unverin-
derlich ansehen. Ebenso entwickelt sie eine Vorstellung davon, was kon-
tingent und verdnderlich ist. Diesbeziiglich wird sie in der Regel auch
Hoffnung hegen, die Verhaltnisse verdndern zu konnen. Gegebenenfalls
wird sie sich auch mit aktivistischen Bestrebungen gegen die Verhiltnis-
se zu Wehr setzen.

Die Dialektik des Selbst begleitet den gesamten Lebensweg einer Per-
son. Die Aktivitiaten, mit der eine Person versucht diese Dialektik zu ge-
stalten, werden dabei nicht nur Einfluss darauf haben, welche gesell-
schaftliche Position sie anstrebt, sondern werden auch bestimmen, wie
sie die Stellung, die sie zu einem gegebenen Zeitpunkt erreicht hat, aus-
fillt. Mit ihrer Personlichkeit gibt eine Person der gesellschaftlichen Stel-
lung, die sie einnimmt, ein individuelles Gesicht. Egal wie sie handelt, es
sind in jedem Fall immer andere Menschen von ihrem Handeln betrof-
fen. Griindet eine Person einen Betrieb oder eine Familie? Viele derartige
Lebensentscheidungen werden vor dem Hintergrund des Selbstvertrau-
ens getroffen, die mit diesen Entscheidungen einhergehenden Heraus-
forderungen auch meistern zu konnen. Dabei entstehen immer diverse
Verantwortlichkeiten, nicht nur eindimensional fur die Beschiftigten des
Betriebes oder die Mitglieder der Familie. Teilweise mit diesen konfligie-
rend entsteht auch Verantwortung fur die Kundschaft, den Ressourcen-
verbrauch des Betriebes oder die Freundschaften, die die eigenen Kinder
einmal schlieflen werden. Was befihigt ein Individuum dazu, diese un-
begrenzte Verantwortung zu ubernehmen?

Verantwortung hat, wie in Kapitel 2 beschrieben wurde, einen para-
doxen Charakter. Eine Person die Verantwortung ibernehmen mochte,
muss das in dem Wissen dartber tun, dass sie sie nicht vollstindig wird
beherrschen konnen. >Catch-22< bezeichnet unter anderem das Dilem-
ma, dass, um eine verantwortungsvolle Entscheidung treffen zu konnen,
deren Folgen eigentlich schon bekannt sein miissten. Entscheidet man
sich fiir eine Vorgehensweise, dann entscheidet man sich gleichzeitig ge-
gen andere Optionen und letztlich wird man niemals wissen, was ge-
schehen wire, hitte man sich anders entschieden. Lebensentscheidun-
gen lassen sich in der Regel nicht umkehren. Einmal getroffen bringen

223

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

sie Konsequenzen in die Welt, fiir die schliefSlich eingestanden werden
muss. SchliefSlich kann es geschehen, dass der Anspruch der Verantwort-
lichkeit auch von auflen an das Individuum herangetragen wird. So wird
es immer Menschen geben, die die von einer Person gewihlten Hand-
lungsoptionen fiir die Falschen halten. Als Person muss ich also immer
davon ausgehen, kritisiert zu werden. Verantwortung zeichnet sich da-
durch aus, dass es nicht moglich ist, sie vollstindig zu bedienen. Verant-
wortung zu Ubernehmen bedeutet entsprechend, trotz dieser Unsicher-
heit zu handeln. Verantwortung erfordert eine zur Verantwortung fahige
Personlichkeit, die im Moment des Handelns aufrichtig bereit ist, auch
fur die entfernten Folgen ihres Handelns einzutreten. Diese Haltung be-
darf der Ausbildung eines Selbstverhiltnisses, das den Umgang mit eige-
nen Verfehlungen reguliert.

Personlichkeit umfasst das Verhiltnis einer Person zu anderen und zu
sich selbst. Die Personlichkeit entwickelt sich entlang des gesamten Le-
bensweges. Dabei gilt es den eigenen wie auch den Anspriichen anderer
Menschen gerecht zu werden. Personlichkeitsentwicklung ist damit un-
trennbar mit der Entwicklung eines individuellen Willens zur Verantwor-
tung verbunden. Die Banalitit des Heldentums wie auch die des Bosen
(Kap 3.6) stellen Attraktoren der Selbstwerdung dar und alltaglich gilt
es, sich an vielen kleinen Abzweigungen in Richtung des einen oder des
anderen zu entscheiden. Damit lasst sich Verantwortung nicht auf mo-
ralische Uberlegungen reduzieren. Viele Entscheidungen miissen in Ab-
wagung widerspriichlicher Werte getroffen werden. Das erfordert mora-
lische Reife im Bewusstsein dariiber, dass rationale Prinzipien nicht nur
Gutes hervorbringen werde. Ein populires, seit der Antike diskutiertes
Beispiel hierfiir ist der Tyrannenmord, der als eine akzeptable Ausnah-
me von der moralischen Regel >du sollst nicht toten< dargestellt werden
kann, ohne dass dadurch die Regel generell fur ungiiltig erklart werden
muss. Aber auch die Frage nach der Angemessenheit sozialen Wider-
stands ladsst sich in diese Problematik einordnen.

#2 Widerstand und Extremismus

Antworten auf die Frage, welche Art von Widerstand in einer Gesell-
schaft legitim ist, lassen sich zwischen zwei Polen positionieren, die ex-
emplarisch von der Position Martin Luther Kings (1984[1958]) auf der
einen Seite und Henri David Thoreau (2014[1849]) auf der anderen Sei-
te dargestellt werden konnen. King war der Meinung, dass sich ziviler
Ungehorsam der Gerichtsbarkeit der Gemeinschaft unterstellen muss.
Die Ernsthaftigkeit und Stichhaltigkeit eines politischen Anliegens zei-
gen sich dieser Auffassung zufolge darin, dass eine Aktivistin oder ein
Aktivist auch den Willen zur gemeinschaftlichen Problemlosung zeigt

224

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONALITAT, MORALISCHE REIFE UND WIDERSTAND

und mit ihrem Protest deswegen, wenn moglich, im Rahmen des Geset-
zes bleibt. Sollte trotzdem eine Bestrafung durch die Gesellschaft erfol-
gen, dann solle diese gewaltfrei hingenommen und mit legalen Mitteln
in Frage gestellt werden. Der gewaltfreie Aktivismus Kings bezieht seine
Schlagkraft letztlich daraus, dass die Offentlichkeit staatliche Repressi-
on in solchen Fillen als Unrecht empfindet.

Thoreau hingegen vertrat die Meinung, ein Mensch sei lediglich sei-
nem eigenen Gewissen verpflichtet und habe, wenn er von einem Un-
rechtsstaat zum Erfillungsgehilfen gemacht werde, sogar die Pflicht das
Gesetz zu brechen. Sowohl Mahatma Ghandi wie auch King benennen
Thoreau als Quelle der Inspiration. Thoreau hat aber nicht nur gewalt-
losen Widerstand geprigt. Zwar hat er niemals explizit Gewalt als legi-
times Mittel des Widerstands benannt; er spricht von zivilem Ungehor-
sam. Indirekt aber klingen strengere Tone an, wenn er die Moglichkeit
einer Revolution andenkt: »Doch nehmt ruhig an, dafs dabei auch Blut
vergossen werden mufSte. Wird denn nicht gewissermafSen Blut vergos-
sen, wenn das Gewissen verletzt ist? « (ebd.: 16). Von Thoreau beeinflusst
war auch der US-amerikanische Terrorist Theodore Kaczynski, der als
Unabomber bekannt wurde. Dieser totete in den 1980er und 9oer Jah-
ren drei Menschen mittels Briefbomben und verletzte 23. Er hatte eine
vielversprechende Karriere als Universitatsprofessor aufgegeben, um —
wie Thoreau — ein Leben als Einsiedler in der Wildnis Montanas zu fiih-
ren. Von dort aus hatte er auch seinen Kampf gegen die industrielle Ge-
sellschaft gefithrt. Das Manifest des Unabombers,™ das postalisch bei der
New York Times und der Washington Post einging, ldsst aber keine Wut
erkennen. Es liest sich in weiten Teilen als rationale Gesellschaftsana-
lyse, in der aus der Unreformierbarkeit der industriell-technologischen
Gesellschaft auf die Notwendigkeit von Revolution geschlossen wird.
Kaczynski beschreibt die wilde Natur und das unreglementierte Leben
als ein bedingungslos zu verteidigendes Gut. Er versteht seine Taten in
der Verantwortung fiir etwas Gutes.

Diese Beispiele zeigen eindriicklich, wie vielfaltig sich der Wille zur
Verantwortung letztlich auspragen kann. Die Psychologie der Person-
lichkeit erlaubt es, diese Vielfalt zu verstehen. Dabei zeigt sich insbeson-
dere die ambivalente Rolle der Rationalitit, die sowohl in den Dienst
der Mitmenschlichkeit gestellt werden kann, wie sie auch der Rechtfer-
tigung von Gewalt und Unmenschlichkeit dienen kann. Welche mensch-
lichen Regungen des Mitgefiihls oder moralische Grundsitze opfert ein
Mensch der Erreichung eines von ihm als in ubergeordneter Weise fiir
sgut« empfundenen Ziels? Kein Extremismus kommt ohne Begrindung
seiner Gewalt aus. Alle Extremisten rechtfertigen sich in der ein oder

1 Online verfugbar unter: https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/
Kaczynski%20-% 20Unabomber % 20Manifesto.pdf

225

0358 Access - ETm—


https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf
https://www.freewebs.com/PHILTECHVALUES/Kaczynski%20-%20Unabomber%20Manifesto.pdf

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

anderen Weise. An welchem Punkt aber setzt sich ein Mensch ber die
Konventionen seiner Gemeinschaft hinweg und folgt seiner personli-
chen Uberzeugung und ab welchem Punkt wird das Verhalten dieses
Menschen fiir die Gemeinschaft untragbar? In der Perspektive des kri-
tischen Personalismus wird der transaktionale Charakter des Extremis-
mus transparent. Die Frage des Extremismus stellt sich regelmiafSig dann,
wenn zivilgesellschaftliche Bewegungen tiefgreifenden gesellschaftlichen
Wandel fordern, ihre Proteste und Argumente aber vor den hartnacki-
gen Persistenzen bestehender Strukturen scheitern und es deswegen zu
Ernuichterung unter den Aktivistinnen und Aktivisten kommt. So wurde
diese Debatte auch in der Studentenbewegung der 1960er Jahre gefithrt
und von Einzelpersonen und Gruppierungen unterschiedlich beantwor-
tet. Dies fuhrte bekanntermafsen auch zur Grundung der bewaffneten
Terrorgruppe RAFE.

4.4 Der Wolf im Schafspelz, oder das Rechte
und das Gute

Die Frage nach dem Rechten und dem Guten entspringt direkt der Di-
alektik des Selbst. Als verantwortliche Person kommt man manchmal
nicht umhin, unmoralische MafSnahmen zum Zwecke eines als hoher-
wertig empfundenen Guten einzusetzen. Es wird wohl niemals eine uni-
verselle Moral geben, die in allen erdenklichen Einzelfillen die richtige
Losung anzeigt. Diese Problematik projiziert sich auf die gesellschaft-
liche Ebene, denn es wird sich auch niemals ein Rechtssystem entwi-
ckeln lassen, dass in allen erdenklichen Einzelfallen dem Gerechtigkeits-
empfinden aller Menschen gerecht werden konnte. Werte und Normen
stehen bestidndig in einer Herausforderung durch die Praxis. Eine Ge-
sellschaft braucht deswegen ein kontinuierliches Forum fiir ethische De-
batten. Dies wird insbesondere vor dem Hintergrund des weiten Feldes
unethischer Verhaltensweisen deutlich, die nicht gerichtsfihig sind, weil
sie kaum aufSerhalb der konkreten Situationen, in denen sie stattfinden,
beurteilt werden konnen. Fiir derartige Verhaltensweisen wurde im vo-
rangegangenen Kapitel der Begriff der transaktionalen Gewalt gewihlt
(Kap 3.3).

Transaktionale Gewalt findet statt, wenn in Interaktionszusammen-
hiangen eine oder mehrere unterlegene Personen keine Moglichkeit ha-
ben, der von der dominanten Person fiir sie vorgesehenen Position zu ent-
kommen. Diese Gewalt basiert meist auf subtiler zwischenmenschlicher
Beeinflussung, also Manipulation oder Unehrlichkeit. Nicht selten baut
diese Gewalt auf pathologischen Personlichkeitsmustern auf. In Paar-
beziehungen oder Familienkonstellationen, die auf solchen Prinzipien

226

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WOLF IM SCHAFSPELZ, ODER DAS RECHTE UND DAS GUTE

fuflen, lisst sich transaktionale Gewalt von einem Beobachter oftmals
nur in langfristiger Koprasenz mit den Beteiligten identifizieren. Was vor
Dritten, etwa in Gerichtsprozessen, gedufSert wird, spiegelt selten das wi-
der, was sich in Momenten der privaten Interaktion abspielt. Dabei sind
sich die Beteiligten der Pathologien ihrer Verhaltensweisen oftmals gar
nicht bewusst. Die Unterlegenen leiden unter den Verhiltnissen, konnen
die ihnen zuteilwerdende Aggression aber kaum benennen. Oftmals be-
stirken sie intuitiv die Sichtweisen der Taterinnen und Téter sogar und
erhohen damit deren herabsetzende Wirkung. Nicht allein, dass der Wolf
einen Schafspelz trigt, das Schaf riickt diesen auch noch zurecht, wenn
er zu verrutschen droht. Vielleicht leiden auch die Téterinnen und Titer.
Bei der reflexiven Betrachtung ihres eigenen Tuns verlieren sie sich aber
in der Regel in Selbsttauschung.

Sofern keine Straftatbestinde vorliegen, sind solche Fille nur selten
gerichtsfahig. Einige Phanomene, wie etwa Mobbing oder emotiona-
ler Kindesmissbrauch sind Grauzonen der Justiz und kénnen meist nur
uber Umwege geahndet werden. Andere Phanomene stellen zwar Straf-
tatbestinde dar, wie etwa Stalking, geschehen aber oft so unterschwel-
lig, dass sie kaum erfolgreich nachgewiesen und somit auch nur einge-
schrankt verhandelt werden konnen. Selbst wenn Sanktionen verhangt
werden, etwa ein Verbot, sich einer Person zu nihern, dann sind diese
Verbote kaum wirkungsvoll, wenn die Taterin oder der Tater dem Opfer
wirklich schaden méchte. Gerichtsverhandlungen sind naturgemaf$ den
alltdglichen Situationen enthoben, Zeugenaussagen in der Regel vage,
sodass sie leicht umgedeutet werden konnen. Auch sprechen die Anwail-
tinnen und Anwilte fiir ihre Klienten und so kann es selbst extrem ge-
walttatigen Taterinnen oder Tatern, die ihre Aggressionen im Privat-
leben kaum im Griff haben, gelingen, in Gerichtsverhandlungen einen
souverdnen Eindruck zu machen. Hier wird die schone Rede zur wah-
ren Rede, weil den Richterinnen und Richtern letztlich wenig Rechtfer-
tigung bleibt, den geschonten Darstellungen und den gutherzigen Beteu-
erungen zu misstrauen.

Das Verhdiltnis zwischen dem Rechten und dem Guten
als Frage der Personlichkeit

Hans Joas (1997: 257ff.) fasst die philosophische Diskussion um die
Frage nach dem Verhiltnis zwischen dem Rechten und dem Guten zu-
sammen und kommt zu dem Schluss, dass die Frage, so wie sie haufig
gestellt werde, miifSig sei. Es konne nicht darum gehen, entweder dem
Guten oder dem Rechten ein Primat tiber das andere zuzuschreiben.
Es gehe eher um die Frage, was von beidem situativ, auf aktuelles Ver-
halten bezogen, Prioritit erhalten solle. Die Frage nach dem Verhaltnis

227

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

des Guten zum Rechten ist Joas zufolge keine ausschliefSlich akademi-
sche Frage, sondern zu weiten Teilen eine praktische. Die Frage nach
dem Guten und dem Rechten stellt sich nicht nur beztiglich politischer
Fragen der Legitimierung von Macht. Im Kleinen dufert sie sich in der
alltiglichen Uberzeugung, dass reines regelkonformes Handeln effektiv
Kreativitdt zunichtemacht. Der sprichwortliche »Dienst nach Vorschrift<
verhindert progressive Dynamik und somit die Leistungsfiahigkeit ei-
nes jeden Arbeitszusammenhangs. In weiten Teilen gilt die Uberzeugung,
dass Regeln einschriankende Wirkung haben und nicht selten wird ange-
nommen, dass ein kontrolliertes Ubertreten von Regeln Hochstleistun-
gen Uberhaupt erst ermoglicht. Das sprichwortliche >thinking outside the
box« ist immer auch ein Denken am Rande der bisherigen Regelungen.
Das viel beschworene >Verlassen der Komfortzone«, also das iiber die
bisher bekannten Verfahrensweisen hinausgehende Ausprobieren neuer
Ideen, soll, so das Versprechen, zu unerwarteten innovativen Ergebnis-
sen fithren. Nicht selten aber fithrt es auch in eine moralisch fragwiir-
dige Grauzone.

Gesellschaftliche Praktiken sind konventionalisiert und der Phanotyp
einer Praktik markiert immer auch die Grenzen ihrer bisherigen Regle-
mentierung. Vorhandene Ermessensspielraume bis an die Grenzen aus-
zureizen, stellt nicht selten den Vorstof§ in einen Bereich des Regel- oder
Wissensvakuums dar. Die Etablierung neuer Praktiken geschieht im bis-
her unbedachten Bereich gesellschaftlicher Aufmerksamkeit. Die Miss-
achtung geltender Auflagen kann Zeit sparen. Vielleicht ldsst sich da-
durch auch ein Versinken in administrativen Tétigkeiten verhindern und
Freiraum schaffen, fiir engagierteres und inhaltsbezogenes Arbeiten. Be-
stimmt hat sich fast jede Arbeitnehmerin und jeder Arbeitnehmer schon
einmal mit derartigen Fragen konfrontiert gesehen. Wie viel der ihr auf-
gebiirdeten Biirokratie soll sie gewissenhaft ausfithren und an welcher
Stelle ist es besser, die Krifte fiir die >eigentlichen< Aufgaben aufzuspa-
ren? Die Frage, ob nun das Rechte oder das Gute vordringlich zu be-
achten sei und unter welchen Umstanden dem einen oder dem anderen
der Vorzug gegeben werden solle, bricht sich demnach runter bis auf die
alltdgliche Ebene der individuellen Lebensbewiltigung und manifestiert
sich letztlich im individuellen Willen zur Verantwortung. Dadurch wer-
den nicht nur Innovation und Exzellenz moglich, sondern auch Machen-
schaften am Rande der Kriminalitat.

Es wire zu kurzgefasst, Verantwortung nur auf die Einhaltung oder
Missachtung von Regeln innerhalb fest formalisierter gesellschaftlicher
Bereiche zu beziehen. Verantwortung beschrankt sich nicht nur auf Si-
tuationen, in denen eindeutig bestimmt werden kann, was richtig und
was falsch ist. Die alltdgliche Erfahrung verdeutlicht die Zukunftsoffen-
heit des Handelns. Wir konnen immer nur vermuten, was wir mit unse-
rem Verhalten bewirken. Mit der Einhaltung von Regeln bewirken wir

228

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WOLF IM SCHAFSPELZ, ODER DAS RECHTE UND DAS GUTE

zwar kontrolliert, dass wir nicht vom Rechtssystem oder von unseren
Vorgesetzten zur Verantwortung gezogen werden konnen. Verantwor-
tung aber empfinden wir vor allem dort, wo Unsicherheiten in unseren
Ermessensspielriumen bestehen oder dort, wo wir bewusst Regelungen
ubertreten, um in unseren Augen >Gutes< zu tun. Dort sehen wir uns als
individuelle Person gefragt und miissen auch personlich fiir die getroffe-
nen Entscheidungen geradestehen.

»Wir konnen zwar ehrlich danach trachten, das Gute zu vermehren oder
ausschliefflich im Sinne des Rechten zu handeln, aber dies verspricht uns
keine GewifSheit, dafl dies mit den Handlungen, zu denen wir uns ent-
schlieflen, und all den Folgen und Nebenfolgen, die wir so verursachen,
auch tatsichlich gelingt.« (Joas 1997: 267)

Es ist dieser risikobehaftete Charakter des Handelns, der, so Joas, ei-
nen doppelten Schluss zuladsst. Auf der einen Seite kann nur der Dis-
kurs, im Sinne von Habermas, als die einzig mogliche und universale
Begrindung eines Rechtssystems betrachtet werden. Das schliefSe aber
die Erkenntnis nicht aus, dass aus Sicht der Akteure und in Betrach-
tung der kontingenten Bedingungen, unter denen diese ihre Handlun-
gen ausfiihren miissen, die resultierenden Rechtssysteme niemals voll-
stindig gerecht sein konnen. Es stellt sich demnach die Frage nach den
Verfahren der Rechtsfindung und inwieweit ein Rechtssystem die si-
tuativen Bedingungen und die Gesinnung der Taterin oder des Taters
wihrend der Tat in die Urteilsfindung einbeziehen kann. Hierfiir ha-
ben Rechtssysteme ganz vielfaltige Regelungen dazu geschaffen, was
im Einzelfall als mildernder Umstand gewertet werden kann und wel-
che Straferleichterungen dadurch ermdoglicht werden. In die andere
Richtung aber, also in der Ahndung trickreicher Umgehungen des Ge-
setzes, sind Rechtssysteme in der Regel weniger schlagkriftig. Uber-
tretungen miussen erst auf einer gesellschaftlichen Ebene thematisiert
werden. Auch miissen entsprechend Gesetzesanpassungen vorgenom-
men werden, damit Gerichte derartige Falle bearbeiten konnen. An
dieser Stelle erscheint die Wichtigkeit politischer Offentlichkeiten und
verstandigungsorientierter Kommunikation. Dartiber hinaus ist auch
fraglich, inwieweit die Repressionssysteme des Rechtsstaates (Gerichts-
wesen, Psychiatrie und Polizei) tatsichlich vor grenziiberschreitendem
Verhalten schiitzen oder ob sie nur ein retrospektives Sanktionieren
ermoglichen. Der kritische Personalismus tritt in erster Linie nicht zur
Begriindung von Repression an, sondern zur Befihigung des Einzelnen,
sich selbst zu einer kritik- und gemeinschaftsfihigen Personlichkeit zu
machen. Trotzdem — oder gerade deswegen — miissen aber die Grenzen
der Repression betrachtet werden.

229

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

4.5 Gemeinschaft und die Regulierung
unangemessenen Verhaltens

Menschliches Verhalten und Handlungen resultieren nur zum Teil aus er-
worbenem Wissen oder trainierten Kompetenzen. In hohem MafSe sind
sie das Produkt von Personlichkeitsmerkmalen und somit durch Affek-
te bedingt. Generell — und in besonderem MafSe in Konfliktfillen — ha-
ben Menschen Schwierigkeiten zu erkennen, in welchen Werthaltungen
sie gerade angesprochen werden. Die Tatsache, dass Werthaltungen un-
bewusst unsere Uberzeugungen prigen und damit auch das, was wir fiir
wahr halten bestimmen, macht eine rein rationale Klarung von Konflik-
ten unmoglich. Es erfordert eine Betrachtung auf der Beziehungsebene,
die am besten von einer dem Konflikt auflenstehenden Warte gefiihrt
wird. Hierin begriindet sich der Nutzen von Mediation. Eine Idee von
Mediation ist aber nur vor dem Hintergrund einer Vorstellung von Ge-
meinschaft sinnvoll, die imstande ist Multiplizitit und Diversitit integ-
rativ zu denken, einer Vorstellung von Gemeinschaft, die aus transaktio-
nalen Beziehungen hervorgeht.

Wenn hier die gesellschaftlichen Repressionssysteme der Rechtspre-
chung und der Psychopathologie anerkannt werden, dann wird damit
keineswegs eine Normierung der Gesellschaft akzeptiert. Im Bereich des-
sen, was psychologisch als gesund anerkannt wird, konnen sich Person-
lichkeiten unendlich weit ausdifferenzieren und solange etwas nicht ge-
setzlich verboten ist, besteht auch Freiheit fiir individuelle Tatigkeiten.
Die Tatsache aber, dass andere Menschen von Einzelpersonlichkeiten
in Mitleidenschaft gezogen werden konnen, muss ebenfalls anerkannt
werden. Demnach sind auch regulative Institutionen notwendig. Wird
zur Reflexion dieser Institutionen aber Personlichkeit als zentrale Kate-
gorie vorgeschlagen, so liegt der Einwand nahe, dass dieses Programm
Gefahr lduft, sich zur Gesinnungspolizei zu wandeln. Im vorausgegan-
genen Kapitel wurden deswegen auch Fragen der Psychopathologie und
die Auswirkungen von Personlichkeitsstorungen fiir das gesellschaftli-
che Leben behandelt. Es wurde auf die rechtliche Situation hingewiesen,
die Individuen zurecht vor entmiindigenden Ubergriffen der Gemein-
schaft schiitzt. Die Notwendigkeit der gesellschaftlichen Repressions-
systeme wird damit nicht ohne den Hinweis anerkannt, dass die Gren-
zen des Erlaubten und des Pathologischen bestandig kritisch reflektiert
werden mussen.

Eine Kritik der Entunterwerfung (Foucault 1992[1978]) verbleibt
leider allzu haufig in der Feststellung historisch naturalisierter Aus-
schlussmechanismen, ohne dabei die Frage nach deren Rechtfertigung
zu stellen. So kommt beispielsweise Roberto Esposito (2010: 39) zum
Schluss, der Personenbegriff miisse abgelehnt werden, weil er nicht nur

230

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEMEINSCHAFT UND DIE REGULIERUNG UNANGEMESSENEN VERHALTENS

die Anerkennung innerhalb einer Gemeinschaft, sondern damit auch die
Moglichkeit der AusschlieSung konstituiere. Wer als Person anerkannt
wird, der wird in die Gemeinschaft der Menschen eingeschlossen, aber
die Kategorie wire »vollkommen tberfliissig, wiirde sie mit der Kate-
gorie des Menschen zusammenfallen« (ebd.: 39). Demnach ermogliche
es der Begriff, andere Menschen zu unterwerfen. Esposito zufolge hatte
die Philosophie der Person ihre Bliitezeit nach dem Zweiten Weltkrieg.
Er versteht sie als Reaktion auf den Nationalsozialismus, dessen perver-
tierte Auffassungen von einem Volkskorper sich seiner Meinung nach
aus biologischen Auffassungen des Menschen als in erster Linie triebhaf-
tem Wesen speiste. Da eine Philosophie der Person dieses Paradox sei-
ner Meinung nach niemals wird auflosen konnen, bediirfe es einer Kritik
der Biopolitik, wie auch Giorgio Agamben (2002) sie fithrt. »Wahrend
die biopolitische Stromung das Verhalten des Menschen in die Dichte
seines somatischen Grunds einschreibt, beschrankt sich das personalis-
tische Denken darauf, das hierarchische Verhaltnis einer absoluten Vor-
herrschaft des Korperlichen vor dem Rationell-Geistigen umzukehren:
anstatt es als solches zu bekampfen« (Esposito 2010: 35).

Espositos Argumentation ware nachvollziehbar, wire nicht bekannt,
dass Menschen dazu neigen, Ausschliisse aus ihren Gemeinschaften zu
vollziehen. Im Sinne eines kritischen Personalismus geht es deswegen
darum, diese Ausschliisse zum Gegenstand einer analytischen Kritik zu
machen. Dass Ausschliisse faktisch stattfinden, wird auch die biopoliti-
sche Kritik nicht verhindern konnen. Ausschliisse aber prinzipiell abzu-
lehnen kann auch als Verweigerung der Verantwortung fiir potenzielle
Opfer von verbrecherischen und pathologischen Personlichkeiten ange-
sehen werden. Ein kritischer Personalismus erkennt die Notwendigkeit,
in einer Gemeinschaft bestindig nach den Grenzen akzeptablen Verhal-
tens zu fragen.

Personalitit in Gemeinschaft

Eine Person zu sein beinhaltet das Paradox, dass man als Mensch nur
durch die anderen zu dem wird, was man ist und damit genau genom-
men niemals man selbst sein kann. Es bedeutet eine einzigartige Stellung
innerhalb eines sozialen Gefuiges einzunehmen, also einerseits integriert
zu sein und dennoch solitdr zu stehen. Der Terminus >Personalitat« steht
fiir die Auffassung, dass sich die Einzelpersonen einer Anerkennungsge-
meinschaft ihren sozialen Raum derart aufteilen, dass jede darin einen
spezifischen Platz erhilt. Der Begriff eines transaktionalen, beberbergen-
den Raumes umfasst diese Vorstellung, wonach sich Einzelpersonen in
gegenseitiger Abgrenzung zueinander auf ihre jeweiligen Plitze mano-
vrieren. Die Prozesse, wie diese Platzzuweisungen zustande kommen,

231

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

sind Gegenstand der transaktionalen Anthropologie und ein kritischer
Personalismus untersucht diese sozialraumlichen Allokationen auf resul-
tierende Asymmetrien.

Gemeinschaften sind in dieser Auffassung notwendigerweise divers.
Dies resultiert aus den Paradoxien, die Verantwortung und Personali-
tit aufspannen. Es gibt keinen richtigen Weg, die Dialektik des Selbst zu
einem gelingenden Ergebnis zu fithren, nur unendlich viele individuelle
Lebenswege. Diese daraufthin zu vergleichen, ob sie mehr oder weniger
gelungen sind, verbietet sich von selbst. Auch sind die Voraussetzungen,
die ein Individuum mitbringt, ebenso idiosynkratisch wie die Einfliisse,
denen es unterliegt. Nur die reflexiven kognitiven Leistungen bilden ei-
nen vom Individuum selbst bestimmbaren Freiheitsgrad, der aber eben-
so in hohem Mafle von den Rahmenbedingungen seines individuellen
Lebens abhingig ist. Ein kritischer Personalismus muss die Andersartig-
keit jedes einzelnen Mitglieds einer Gemeinschaft wertschitzen. Er darf
lediglich die individuellen Konstruktionen von Verantwortung und das
daraus resultierende gemeinschaftsbezogene Handeln einer Person be-
werten. Zur Debatte steht demnach nicht, welchen Kategorien eine Per-
son entspricht, sondern wie sie ihre Verantwortlichkeit begreift und wie
sie Verantwortung lebt.

Klassischer und kritischer Personalismus

Der klassische Personalismus hat den Begriff der Person vor allem an
der Fahigkeit des Menschen zum Vernunftgebrauch festgemacht und ihm
damit den speziellen Status der Wiirde attributiert. Es wird aber keine
Philosophie des Unpersonlichen (Esposito 2010) bendtigt, um erkennen
zu konnen, dass nicht der Teil der Person heilig sein sollte, der der Ver-
nunft unterliegt, sondern der Teil, auf den ein Individuum keinen Einfluss
hat. Das Paradox der Verantwortung zeigt, dass eine Person auch fiir das
verantwortlich ist und gemacht werden kann, was sie nicht beeinflussen
kann. Wir stellen uns immer sowohl aktiv selbst in Verantwortung wie
wir auch gleichzeitig passiv in sie gestellt werden. Dabei ist Verantwor-
tung letztlich niemals vollstandig erfiillbar. Gelingt es einer Person nicht,
ihrer Verantwortung nachzukommen, so hat sie legitimen Anspruch auf
Beistand und Unterstiitzung durch die Gemeinschaft. Dies gilt selbst-
verstandlich nur, sofern sie diese Verantwortung nicht willentlich kor-
rumpiert oder sie in Gedankenlosigkeit vernachlissigt. Dann steht eine
Person zu Recht in der Kritik. Im kritischen Personalismus ist es dem-
nach die missbrauchliche Verwendung der Vernunft, die Repression ge-
rechtfertigt erscheinen lasst, nicht wie im klassischen Personalismus die
Unfihigkeit zum Gebrauch der Vernunft. Auf diese Weise entsteht eine
positive Beschreibung von Begriffen, die von einer gouvernementalen

232

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEMEINSCHAFT UND DIE REGULIERUNG UNANGEMESSENEN VERHALTENS

Liberalismuskritik so haufig ausschliefSlich negativ konnotiert werden.
Hierzu zdhlen etwa >Fursorges, »Verantwortung« oder >Gemeinschaft«.
Aus einer personalistischen Perspektive lassen sich gegenseitiger Res-
pekt, Ambiguititstoleranz und Gemeinwohlorientierung als notwendige
Werte von Vergemeinschaftung unter Menschen erkennen. Es ldsst sich
aber auch erkennen, dass diese Werte weder bei allen Individuen voraus-
gesetzt werden konnen noch, dass sie tatsachlich immer und auch in al-
len denkbaren sozialen Situation geboten sind.

Das personalistische Denken betont, dass die gesellschaftlichen Aus-
schliisse, die eine Gemeinschaft praktiziert, auf alle Mitglieder zurtck-
fallen. Das Unrecht, dass in einer Gemeinschaft geschieht, charakterisiert
die gesamte Gemeinschaft. Der Umgang mit denjenigen, die am Rande
der Gemeinschaft stehen, konstituiert die Wiirde derer, die sich im Zen-
trum befinden. Mit dem Blick auf Straftaten oder psychische Erkran-
kungen wire es unverantwortlich zu bestreiten, dass zumindest zeitwei-
lige Einschrankungen der Personlichkeitsrechte notwendig sind. Es sind
Umstande denkbar, unter denen Einzelpersonen sich selbst gefihrden.
Ebenso konnen einzelne Menschen unter Umstinden eine Gefahr fur
andere Menschen darstellen, der sich die gefahrdeten Personen nicht er-
wehren konnen und der sie unverschuldet zum Opfer fallen. Es ist nach-
vollziehbar, dass eine Gemeinschaft versucht, ihre Mitglieder vor der-
artigen Ereignissen zu schiitzen. Ebenso ist es nachvollziehbar, dass in
einer Gesellschaft bestimmte Handlungen zu Straftatbestinden erklirt
und sanktioniert werden. Selbiges gilt fiir Beziehungen nach aufSen. Es ist
nachvollziehbar, dass Gemeinschaften dariiber entscheiden wollen, wen
sie in ihren Kreis aufnehmen. Es besteht aber immer auch eine Verant-
wortung nach aufSen. Bei allen Prozessen der Vergemeinschaftung gilt es
immer die menschliche Wiirde zu wahren. In diesem Sinne ist der Perso-
nenbegriff nicht ein Begriff, der zu Ausschliissen beitragt, sondern das
Regulativ, Ausschliisse wenn moglich zu vermeiden oder, wenn sie doch
notwendig erscheinen sollten, so gut es geht menschlich zu gestalten.

Da sich der kritische Personalismus dariiber im Klaren ist, dass Per-
sonlichkeiten immer ein Produkt der sozialen Verhaltnisse sind, miissen
diese Verhaltnisse immer darauf untersucht werden, inwiefern sie nicht
vielleicht selbst das grenziiberschreitende Verhalten produzieren, dass
sie glauben sanktionieren zu miussen. Ein wesentlicher Fokus einer Ge-
meinschaft sollte also auf der Reflexion ihres gemeinschaftlichen Mitei-
nanders und ihrer Auflenbeziehungen liegen und dabei mussen insbeson-
dere die etablierten Aushandlungs- und Konfliktpraktiken in den Blick
genommen werden. Im Idealfall sollten sowohl die inneren als auch die
dufseren Beziehungen einer Gemeinschaft symmetrisch und gewaltfrei
sein und Kommunikation sollte gleichberechtigt stattfinden. Aber wel-
che Art von Gesellschaft konnte diese Ideale verwirklichen und wenn das
nicht moglich ist, ihnen dann zumindest nahekommen?

233

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

4.6 Doch welche Gemeinschaft?

Das wohl grofite Feldexperiment zu Gemeinschaftsbildung ereignete sich
in den USA der 1960er und 7oer Jahre. Grundlage war die Verschmelzung
der kulturellen Boheme San Franciscos, der Hi-Tech-Industrie des Silicon
Valley, dem unternehmerischen Eifer der Yuppies und der Hippie-Kultur
(Barbrook & Cameron 1995). Es bildete sich eine gegenhegemoniale Kul-
tur, die insbesondere die Griindung zahlreicher Lebensgemeinschaften mit
sich brachte. Nach Aussage mancher Autoren (Turner 2006; Issitt 2009)
l6sten sich viele dieser Kommunen innerhalb weniger Jahre wieder auf.
Hingegen betonen andere Autoren (Bates & Miller 1995) deren Persis-
tenz, denn Mitte der 1990er Jahre seien nachweislich iiber roo Kommu-
nen bekannt und vermutlich existierten unzahlige weitere. Es sind zwei
Perspektiven auf dieselben zeitgeschichtlichen Vorginge, wobei sich die
ersten Autoren fiir >virtual communities< interessieren, wihrend die zwei-
ten untersuchen, wie sich kommunale Formen des physischen Zusammen-
lebens entwickelten. Sowohl den Protagonistinnen und Protagonisten der
digitalen Revolution als auch den Griinderinnen und Griindern der Kom-
munen fehlte das Vertrauen in das politische System der USA, dass sie von
den herrschenden Eliten korrumpiert sahen. Thr Glaube an die Unrefor-
mierbarkeit der Politik bewirkte in beiden Lagern eine Abkehr von politi-
schem Handeln. In ihrer Herrschaftskritik machten die einen die Technolo-
gie zum Hoffnungstrager fiir einen gesellschaftlichen Wandel, die anderen
glaubten eher, dass die notwendigen gesellschaftsverandernden Krifte von
einem Bewusstseinswandel ausgehen miissten. Neue Lebensgemeinschaf-
ten sollten die Wiege veranderter Lebensweisen werden. Es waren dies
zwei Seiten derselben Medaille, die kontrirer nicht erscheinen konnten.

Die einen griindeten Netzwerk-Foren, die die Sprache der Kybernetik
und der Wirtschaftswissenschaften verbanden und trieben damit die Ent-
stehung einer >Kalifornischen Ideologie« (Barbrook & Cameron 1995)
voran. Dies war der optimistische Traum einer digitalen Vernetzung als
elektronischer Agora, in der jeder seine Meinung ohne Angst vor Zen-
sur duflern kann, dem Internet als >information market place< oder der
Moglichkeit eines kybernetischen Kommunismus, in dem politische Ent-
scheidungen maschinell und herrschaftsfrei getroffen werden sollten. Die
durch das Internet vernetzten personal computer sollten einen ermich-
tigenden Individualismus, kollaborative Gemeinschaft und spirituel-
le Kommunion hervorbringen. Dieser gegenhegemoniale Traum fuhrte
schlieSlich in zweifelhafte Allianzen mit konservativen Kriften und in
den 1990er Jahren, mit der »New Economy<, zu einem Ausverkauf der
egalitiren Ideale.

Die Kommunarden der Lebensgemeinschaft arbeiteten hingegen im
Stillen an der Vision eines erneuerten Lebens. Fur ihren gegenhege-
monialen Traum suchten Sie sich ein Stiick Land oder schafften sich

234

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DOCH WELCHE GEMEINSCHAFT?

anderweitig einen Freiraum, um dort nach ihren Ideen ein soziales Le-
ben zu etablieren. Ihre Kommunen waren sehr unterschiedlich verfasst,
einige waren hierarchisch organisiert, andere hatten charismatische Fiih-
rer, die meisten aber versuchten ein herrschaftsfreies Zusammenleben
durch unstrukturierte Gleichheit zu erreichen (Miller 1999: 166ff.). In
einigen Kommunen funktionierte das eher schlecht, andere wiederum
entwickelten effektive Verfahren, gemeinschaftlich Entscheidungen zu
treffen. In keinem Fall aber konnte der Alltag vollkommen unreguliert
bleiben: »A great many communes that began without rules adopted, at
a minimum, a work-rotation schedule, often with some kind of whee-
led chart for assigning duties. And even the most anarchistic commune
could adopt an occasional rule that made inescapable common sense«
(ebd.: 169). Es zeigte sich, dass auch egalitires Leben nicht ohne Regeln,
nicht ohne Institutionen auskommt. Auch wenn jede der Kommunen, die
langer iiberdauerten, ihre jeweils eigene Geschichte hat, so fasst Timothy
Miller (ebd.: 228ff.) folgende Erfolgsfaktoren zusammen. Demnach ent-
wickelten erfolgreiche Kommunen ein nachhaltiges Verhiltnis von Frei-
heit und Gemeinschaft. In der Regel wurde der Level des Teilens tiber die
Jahre niedriger und die Betonung der Wichtigkeit von Privatheit nahm
zu. Zudem hatte das enge Zusammenleben in der Regel die Erarbeitung
verschiedener Formen der Konsensbildung und der Konfliktlsung not-
wendig gemacht. So unterschiedlich die Hippie-Kommunen auch wa-
ren, in der Regel organisierten sie sich nach vier grundlegenden sozialen
und wirtschaftlichen Grundsitzen. So wollten sie kollektiv, kooperativ,
kommunal und divers sein. Nicht selten vertraten sie anfangs die Idea-
le der Offenheit und Herrschaftsfreiheit, mussten aber nicht selten fest-
stellen, dass »Faulenzer und sogar Ganoven« die aufgebauten Struktu-
ren iibernehmen wollten (Bates & Miller 1995: 372). Es entstand so die
Notwendigkeit, die Gemeinschaft zu schiitzen, sie nach auflen abzugren-
zen oder zumindest die Institution einer gemeinsamen Beratung iiber die
Aufnahme neuer Mitglieder entscheiden zu lassen.

Bis heute leben diese Ideen eines egalitiren kommunalen Zusammenle-
bens in zahlreichen Initiativen weiter. Nicht nur anarchistische Gruppen
versuchen sich weiterhin an herrschaftsfreien Formen des Zusammenle-
bens, die selbstverstindlich auf die ein oder andere Weise institutionell
verfasst sein miissen. Dabei kann aber zwischen Institutionen, die die hie-
rarchische Struktur biirokratisch verfasster Gebilde stiitzen und solchen,
die eine egalitire Ordnung stabilisieren, unterschieden werden. Letzte-
re konnen als »herrschaftsfreie Institutionen« gelten (Haude & Wagner
2019[1999]). Auch in der Idee der >kleinen Netze« (Korczak 1981) wur-
de Nihe und Distanz als Schliissel einer Architektur fiir Wohnsiedlungen
angesehen, die lokale Gemeinschaftsbildung effektiv unterstiitzen kénn-
ten. In der globalen Bewegung fiir ein >Recht auf Stadt< werden alltidglich
die unterschiedlichsten demokratischen Beteiligungsverfahren erprobt

235

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

(Holm & Gebhardt 2011). Je nach Initiative geht es dabei auch darum
eine egalitare Stadtgesellschaft in Stadr Statuten gesetzlich zu verankern.

Konnte den Hippies in den 1960er—70ern noch ein etwas naives
Menschenbild nachgesagt werden, so haben sich die Ansichten bis heu-
te deutlich qualifiziert: »The hippies tended to have a naive optimism
about human nature, a belief that if one could simply be rescued from
the night-mare of American culture and placed in a supportive setting,
one would respond in kind and contribute to group harmony« (Ba-
tes & Miller 1995: 373). Aber nicht fir jede und jeden erfiillte sich der
Traum von der Gemeinschaft gleichermaflen und so erlebten die Hippie-
kommunen eine hohe Fluktuation. Selbiges hatten wohl auch akephale
Jager und Sammlergruppen in Afrika zu verzeichnen (Haude & Wag-
ner 2019[1999]). Nicht alle Kommunarden entwickelten sich automa-
tisch zu egalitiren friedliebenden Mitmenschen, nur weil sie in einen
herrschaftsfreien Raum eintraten. Die Erfahrungen zeigen, dass Akzep-
tanz und Offenheit eine Grenze erfahren miissen. Es muss die Moglich-
keit geben, die Gruppe zu verlassen oder eine Person zum Verlassen der
Gruppe aufzufordern.

Was in kleinen personlichen Gemeinschaften funktioniert, kommt
moglicherweise in grofferen Gemeinschaften an eine Grenze. Im Fal-
le des Ausschlusses einer Person ist es fiir eine lokale Lebensgemein-
schaft leicht, sich moralisch zu entlasten, etwa mit dem Argument, dass
ausgeschlossene Personen sicherlich anderswo eine fiir sie passende Le-
bensgemeinschaft finden werden. In einem staatsbiirgerlichen Zusam-
menhang aber kénnen Menschen nicht einfach weitergeschickt werden.
Nicht umsonst hat Hannah Arendt darauf hingewiesen, dass Menschen
auch das Recht, Rechte zu haben, zugesprochen werden sollte (Schulze
2015). Rechte zu haben erschopft sich nicht darin abstrakte Anspriiche
zu erhalten. Eine Person muss auch als Mitglied einer Gemeinschaft er-
scheinen, innerhalb derer sie diese Rechte einfordern kann. Es braucht
also auch ein Recht darauf, in ein Beziehungssystem integriert zu wer-
den, innerhalb dessen eine Person nach ihren Handlungen und Meinun-
gen beurteilt wird. Im Zusammenhang dieser Arbeit ldsst sich hier ein
besonderes Recht erkennen: Das Recht kritisiert zu werden, zu kritisie-
ren und Kritikfahigkeit gelehrt zu bekommen. An dieser Stelle wird eine
Problematik des Ideals herrschaftsfreier Gemeinschaften deutlich. Sofern
sie nicht als kleine lokale Gemeinschaften gedacht werden, miissen sie
auch die Personen integrieren, die das System ihrer Herrschaftsfreiheit
zu korrumpieren versuchen, sei es aus einem Willen zur Macht heraus
oder zu anderweitig personlichem Vorteil.

Ethnographinnen und Ethnographen haben mafSgeblich zur Erfor-
schung egalitirer oder akephaler Gemeinschaften beigetragen. Dabei
haben sie sich Rudiger Haude und Thomas Wagner (2019[1999]) zu-
folge nicht immer wohlwollend mit der Idee der Herrschaftsfreiheit

236

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DOCH WELCHE GEMEINSCHAFT?

auseinandergesetzt. Insgesamt jedoch hitten sie so viel Material zu-
sammengetragen, dass diese Idee heute als eine ernst zu nehmende Op-
tion erscheine und auf keinen Fall mehr als >primitiv< angesehen werden
konne. Im Gegensatz zu einem >naiven Anarchismus« vertreten Hau-
de und Wagner die Auffassung, dass herrschaftsfreies Zusammenleben
Institutionen benotigt, die Herrschaft regulieren, die gleichzeitig aber
selbst nicht repressiv sein durfen. Nicht selten wird in diesem Zusam-
menhang auf Erfahrungen von Gemeinschaften des subsaharischen Af-
rika verwiesen.

Von Afrika lernen

Alternative demokratische Ideen der Aushandlung sind nicht nur Ge-
genstand afrikanischer Philosophien (vgl. hierzu Wiredu 1997; Wiredu
2015[1998]; Teffo 2004), sondern in vielen Teilen noch lebendige tra-
ditionelle Praxis. In Botswana beispielsweise besteht eine lange Traditi-
on konsensorientierter kommunaler Beratungen. Der >kgosi< als Stam-
mesfithrer nimmt dabei eine entscheidende Rolle ein. Da er nicht auf
eine exekutive Gewalt zur Durchsetzung seiner Beschliisse zuruickgrei-
fen kann, erfullt er seinen Fuhrungsanspruch, indem er sich fir einen
lebendigen, ehrlichen Austausch unter den Mitgliedern seiner lokalen
Gemeinschaft verantwortlich zeigt. In vielen afrikanischen Gemein-
schaften ist eine Art Dorfversammlung die Institution, in der das ge-
schieht; in Botswana ist das die »kgotla<. In der Verfassung Botswanas
wurde bewusst die Moglichkeit erhalten, dort weiterhin auch Streit-
fille oder Anklagen verhandeln zu konnen und es steht im >house of
chiefs, einer verfassten Kammer der nationalen Regierung, auch im-
mer wieder zur Debatte, wie weit die Befugnisse der tribalen Gerichts-
barkeit gehen sollten. Die Beratungen in der kgotla werden im Idealfall
so lange gefiihrt, bis jede Person ausreichend Gehor gefunden hat und
schliefflich gemeinsam Mafinahmen beschlossen werden konnen. Kwasi
Wiredu (2015[1998]: 174) beschreibt die hierbei zugrundeliegende
Uberzeugung folgendermaflen: »Menschen haben die Fihigkeit, sich
durch ihre Differenzen hindurch bis zum tiefsten Grund der Identitat
ihrer Interessen durchzukdmpfen«. Demnach kénnen Menschen nach
ergiebiger Beratung die Interessen der Gemeinschaft als ihre eigenen er-
kennen und so demokratisch tiber zukunftige Wege entscheiden. Hierzu
sind oft sehr zeitaufwindige Beratungen notwendig, die durch die Uber-
zeugung gerechtfertigt sind, dass erlebtes Unrecht und Konflikte, tiber
die direkt involvierten Parteien hinaus, immer einen grofSeren Kreis an
Personen beeintrachtigen. Demnach hat die Gemeinschaft ein Interes-
se an einer Befriedung oder Klarung personlicher Streitfille. Diese Tra-
dition geht also auch mit einer spezifischen Auffassung von Privatheit

237

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

einher. Durchaus bekannt ist beispielsweise die Redeweise, dass es zwei
Menschen braucht, um ein Kind zu zeugen, ein ganzes Dorf aber, um es
zu erziehen. Damit ist gemeint, dass Kinder von einem reglementieren-
den Einfluss auflerhalb des Elternhauses sehr profitieren konnen, weil sie
lernen, dass sie eben nicht nur von den (manchmal zu sehr) wohlwollen-
den Eltern bewertet und sanktioniert werden.

Auch traditionelle afrikanische Gesellschaften kommen also nicht
ohne Institutionen aus, auch wenn diese weniger strafen, als dass sie
eher eine Funktion der Stabilisierung von Gleichheit erfiillen. So kann
auch Hexerei als eine >herrschaftsfreie Institution< angesehen werden. Als
eine Institution, die Verhalten reglementiert, dabei aber ohne eine ord-
nungssichernde Gewalt, wie etwa eine Polizei, auskommt. Um dies ver-
stehen zu konnen, mussen wir gingige Vorstellungen von Hexerei ab-
legen. Hexerei wird, wenn nicht einfach als Aberglaube ignoriert, oft
ausschliefSlich im Hinblick auf ihre bosartigsten Auswirkungen behan-
delt. So wird sie im Kontext der UN auf Hexen- und Ritualmorde re-
duziert (WHRIN 20713). Unbestritten finden ungeheuerliche Menschen-
rechtsverletzungen statt. Tatsachlich werden unschuldige Menschen der
Hexerei bezichtigt, sozial ausgegrenzt und in extremen Fillen sogar er-
mordet. Auch ist nicht zu leugnen, dass sogenannte >witch doctors« ver-
einzelt Menschen, meist Kinder, regelrecht schlachten, um Korperteile
zur Zubereitung von Zaubermedizinen zu ernten (Ashforth 1998; Hund
2000). Derartige Vorfille reprasentieren aber nicht das Wesen von He-
xerei. Einige Ethnographen sehen ganz andere alltidgliche Dimensionen
von Hexerei (Ashforth 1998; Geschiere 1997). Demnach ist Hexerei im
Korper zentriert und eine Tragerin oder ein Triager von »bad spirits<kann
diese auch unbewusst in Kraft setzten. Hexerei ist als soziale Kraft in
lokale Lebenszusammenhinge oder engste Familienbande eingewoben,
in denen Eifersucht, Neid oder Missgunst haufige Attribute von Bezie-
hungen sind. Innerhalb dieser Gemeinschaften uibernimmt Hexerei die
Aufgabe der sozialen Regulierung im Sinne von Gleichheit und Gerech-
tigkeit. Der Glaube an sie etabliert Uberzeugungen, wonach Eifersucht,
Neid und Missgunst Zwietracht in einer Gemeinschaft sihen. Diese Ge-
fuhle gegeniiber einer Person zu haben und sie eventuell sogar in mysti-
sche Handlungen gegen sie umzusetzen, bedeutet sie zu verfluchen und
kommt der Hexerei gleich. Es kann aber nicht verborgen bleiben, wenn
jemand bose Krifte (bad spirits) nutzt und es gibt auch Moglichkeiten,
diese auf den Anwender zuriickzulenken. So kann Hexerei immer auf
die Person zuriickfallen, die einen Fluch ausspricht. Demnach gilt es
weder eifersiichtig, neidisch noch missgtinstig zu sein, um nicht selbst
von dunklen Kriften beherrscht zu werden. Gleichzeitig gilt es, nicht zu
prahlen, nicht unfreundlich oder geizig, sondern grofiziigig zu sein, um
zu vermeiden, dass andere Menschen diese Gefiihle gegen einen entwi-
ckeln. Hexerei gemahnt also zur Selbstregulierung im Sinne von Egalitit.

238

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEMEINSCHAFT UND DIE FAHIGKEIT DES INDIVIDUUMS

Erich Leistner (2014) argumentiert sogar, dass — zumindest in Stdafri-
ka — die von der UN angeprangerten gewalttitigen Ausschreitungen ge-
gen angebliche Hexen als eine Reaktion auf die nationale Gesetzgebung
angesehen werden konne. Demnach fihlten sich lokale Gemeinschaften
hilflos, nachdem den traditionellen Autorititen die Verantwortung fiir
Fille von Hexerei entzogen worden waren. Damit funktioniert Hexerei
nicht mehr als regulierende Institution.

4.7 Gemeinschaft und die Fahigkeit
des Individuums zur Selbstregulierung

Auch in modernen Gesellschaften gilt es ein weites Feld unsozialer Ver-
haltensweisen, das rechtlich unreglementiert bleibt, dynamisch und
transparent zu halten. Nur so konnen Einzelpersonen zur MafSigung ih-
res Verhaltens und die Gemeinschaft zur Regulierung grenziiberschrei-
tenden Verhaltens befahigt werden. Die afrikanischen Beispiele inspirie-
ren die Vorstellung von lokalen Mediationsprozessen, die in Familien,
Freundeskreisen, Nachbarschaften oder Betrieben stattfinden konnten.
Dabei konnten nicht nur die jeweiligen Streitparteien hinzugezogen, son-
dern auch die jeweils weitere Gemeinschaft um Rat gebeten werden.
Doch derartige Prozesse bedurfen Menschen, die fihig sind sich in einem
sozialen Zusammenhang zu erkennen. Auf Hexerei als regulativen Glau-
ben mochte man heute natiirlich ebenso wenig setzen, wie auf verbindli-
che religiose Vorstellungen anderer Art. Eine transzendierende sikulare
Spiritualitit aber, wie sie in Kapitel 3.5 als Transrationalitit beschrieben
wurde, konnte ebenfalls diese Aufgabe tibernehmen. Sie ermoglicht es
dem Individuum hinter seine aktuellen Befindlichkeiten zuriickzutreten
und sich in seinen transaktionalen Beziigen zu erkennen. Entsprechend
wiirde eine Person auch das Angebot von Mediation befiirworten und
wenn notwendig wahrnehmen.

Der kritische Personalismus stellt zudem ein Wissen iiber Prozesse der
Personlichkeitsbildung zur Verfiigung. Dies ist notwendig, damit sich In-
dividuen selbstgefiihrt in freiheitliche Formen der Vergemeinschaftung
eingliedern konnen, ohne dabei ihre eigenen Bediirfnisse zu verleugnen.
Dariiber hinaus lisst es Richtlinien erkennen, nach denen bestehende re-
pressive Institutionen im Sinne eines egalitiren Gemeinwohls bewertet
und wenn moglich zu herrschaftsfreien umgestaltet werden konnen. Aus
der Ambiguitit, die gesellschaftliche Institutionen immer mit sich brin-
gen, kann nicht auf deren Uberfliissigkeit geschlossen werden. Vielmehr
sollte die Uberzeugung folgen, dass Institutionen der bestindigen Kon-
trolle und Kritik aus moglichst vielen unterschiedlichen sozialen Positi-
onen heraus unterzogen bleiben sollten.

239

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHER PERSONALISMUS UND DIE GRENZEN DER GEMEINSCHAFT

Gemeinschaft kann niemals ein Konsens- oder Harmonieprojekt sein.
Gemeinschaft entwickelt zwangsliufig Dissensdynamiken. Die Art und
Weise, wie diese in Offentlichkeiten verhandelt werden, welche Stim-
men in politischen Entscheidungsprozessen Gehor finden und wie die-
se in Entscheidungen einbezogen werden, bestimmt schlieflich die de-
mokratische Kultur einer Gemeinschaft. Wird dies lediglich als ein Spiel
von Agonismen oder gar Antagonismen im Sinne kritischer Oppositio-
nen verstanden, dann liegt Lagerbildung und das Streben nach Herr-
schaft nahe. Im Sinne einer kritischen Mediation gilt es, gesellschaftliche
Dissensbeziehungen dynamisch zu halten und Dogmen zu vermeiden.
Da Personlichkeitsentwicklung elementar von den sozialen Gegebenhei-
ten gepragt wird, erlaubt nur gelebte Verstindigung die Entwicklung
kommunikativer Personlichkeiten. Nur wer die wohltuenden Effekte
von Verstandigung erlebt, wird die hierzu notwendigen Personlichkeits-
merkmale, wie etwa Offenheit, Demut oder Ambiguititstoleranz, aus-
bilden konnen. Negative Gefiihle, wie Scham und Schuld, miissen zuge-
lassen werden, um sie reflektieren zu konnen. Nur in der Reflexion von
Verfehlungen wird Versohnung moglich. Gemeinschaft sollte ein sozia-
les Klima erzeugen, welches ihren Mitgliedern erlaubt, diese Fahigkeiten
zu entwickeln. Egalitire Vergemeinschaftung benotigt Individuen, die
zur gemeinwohlorientierten Selbstregulierung befahigt sind. Damit die
akademische Kritik hierzu einen Beitrag leisten kann, ist eine spezifische
Haltung notwendig. Diese soll im Folgenden herausgearbeitet werden.

240

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Methodologische Grundlagen
einer Kritik als Mediation

Gesellschaftliche Verhiltnisse, so lehren es die jiingeren Geistes- und So-
zialwissenschaften, sind in der Regel naturalisiert, also der gesellschaftli-
chen Praxis derart implizit, dass sie nicht ohne weiteres erkannt werden
konnen. Wir unterliegen alltdglich einer Verblendung und kénnen dabei
gar nicht wissen, wo diese beginnt und wo sie endet. Damit Missstande
deutlich werden, gilt es diese Zusammenhinge in kritischem Sinne auf-
zudecken. Grofle Denkerinnen und Denker haben verschiedene Heuris-
tiken vorgeschlagen, denen wir folgen konnen, um die verborgenen As-
pekte des gesellschaftlichen Lebens sichtbar zu machen.

Im Rahmen dieser Untersuchung sind dabei insbesondere die Vorge-
hensweisen interessant, die auch empirische Feldforschung vorsehen.
So versucht beispielsweise eine Ethnographie der Multiplizitdt (bspw.
Mol 2002) die Verblendung aufzulosen, die sich aus kategorialem Den-
ken ergibt. Die Kategorien der wissenschaftlichen Weltbeschreibungen
sind nicht so homogen, wie sie erscheinen. Was theoretisch als eine En-
titat behauptet wird, dass teilt sich bei niherem Hinsehen in viele Ein-
zelfille auf, die alle irgendwie besonders sind. Was strukturell als ein
Phianomen beschrieben werden kann, fachert sich unter dem ethnogra-
phischen Blick unendlich weit auf. Es ergibt sich das Bild einer infiniten
Vielfiltigkeit. Wie aber ldsst sich darin wieder ein Blickpunkt fixieren?
Was kann der Analyse noch als Ausgangspunkt dienen, wenn alle Kate-
gorien derart unbestimmt sind? An welchem Detail kann eine neue Be-
schreibung noch ansetzen? Auch wird die Orientierung zudem von der
Erkenntnis erschwert, dass eine Beschreibung des Fremden oder des an-
deren immer vom Blick des Beschreibenden gepragt ist. An dieser Stelle
ist also eine Reflexion tiber Fragen des Verstehens und der Positionali-
tat des Forschenden unumganglich.

5.1 Anthropologie und Positionalitat

Die Anthropologie hat eine lange Tradition darin, sich mit der Mog-
lichkeit des Fremdverstehens auseinanderzusetzen. Die Writing Cul-
ture-Debatte hat diese Thematik exemplarisch zu Geltung gebracht
(Clifford 1993[1988]). Insbesondere wurde die Methode der teilneh-
menden Beobachtung als ein Mittel zur Erzeugung ethnographischer
Autoritit analysiert. Auch andere gangige Garanten des Fremdver-
stehens hermeneutischer Ethnographien standen auf dem Priifstand.

241

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

Etwa wurde >Feldforschung« als ein Mythos entlarvt, der kaum tiber-
zeugend durch ein >Vor-Ort-gewesen-sein< oder die dokumentarische,
beobachtende Haltung des Forschenden und seiner objektivierenden
Leistung begriindet werden kann. Ahnlich hatte zuvor schon Clifford
Geertz (1987[1974]) den Skandal um die Veroffentlichung der Tagebii-
cher Bronistaw Malinowskis (1989[1967]) aufgegriffen, um verstehen-
de Ethnographien zu dekonstruieren. Diese Tagebiicher hatten einen
Schock ausgelost, denn darin zeigte sich der Urvater der Methode der
teilnehmenden Beobachtung keineswegs als der emphatische, sensible
Forscher, als welcher er von vielen Ethnologinnen und Ethnologen bis
dato angesehen worden war. Vielmehr offenbarten die Biicher die nega-
tiven Gefithle Malinowskis beziiglich der langen Forschungsaufenthal-
te, der ihm unvertrauten Umgebungen und der fremden Menschen. Also
fragte Geertz (1987[1974]: 290): »Was wird aus dem Verstehen, wenn
das Einftihlen entfillt? « Als Antwort entwarf er eine interpretative An-
thropologie, die nicht mittels eines hermeneutischen Verstehens, sondern
mittels semiotischer Deutung die allgemeinen Zeichen des sozialen Le-
bens interpretieren sollte. »Es geht nicht darum, eine innere geistige Kor-
respondenz mit seinen Informanten herzustellen [...]. Es geht vielmehr
darum, herauszufinden, wie sie sich tiberhaupt selber verstehen« (ebd.:
292). Demnach sollen die Forschenden in eine Tiefenstruktur der kul-
turellen Voraussetzungen lokaler Selbstdeutungen vorstofSen, die selbst
den Beforschten nicht unmittelbar zugéanglich ist. Damit wurde dem Ver-
stehen eine Absage erteilt.

Asymmetrien des Forschens

James Clifford (1993[1988]) weist darauf hin, dass sich das Problem
der anthropologischen Autoritit mit Geertz’ Vorschlag keineswegs auf-
lost, denn die Forschenden bleiben schliefSlich die definitorische Instanz
der Fremdbeschreibung. Diesbeziiglich versuchte die Entwicklung dialo-
gischer oder multiperspektivischer Ethnographien Abhilfe zu schaffen. Es
wurde vorgeschlagen, dass Ethnographien auch den Forschungsprozess
darstellen, und zwar derart, dass dabei auch lokale Informantinnen und
Informanten, Guides sowie Ubersetzerinnen und Ubersetzer als Mitauto-
ren zu Wort kommen und gewiirdigt werden. In bisherigen anthropolo-
gischen Arbeiten wurden lokale Partner meist nur indirekt zitiert. Hier-
durch wiirde aber, so die Kritik, lediglich so etwas wie »indigene Rede«
inszeniert. Nun sollten die lokalen Perspektiven durch die Verwendung
direkter Rede >dialogisch« aufgewertet werden. Eine Kollagierung wort-
licher Zitate der Beforschten und der Informanten kénne, so die Idee,
der Vorstellung von Kultur als polyphonem Raum besser gerecht wer-
den. Clifford zufolge ist Kultur keine Einheit, sondern ein »schopferischer

242

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANTHROPOLOGIE UND POSITIONALITAT

Dialog« von Einzelstimmen und Subkulturen. Ebenso sei Sprache zu ver-
stehen als ein » Wechselspiel und ein Kampf regionaler Dialekte, profes-
sioneller Jargons, typischer Alltagsrede, der Rede unterschiedlicher Al-
tersgruppen, Individuen und so fort« (ebd.: 142).

Letztlich aber wird die Problematik der anthropologischen Autoritat
auch von dieser Einsicht nicht aufgehoben. »In jeder Ethnographie sind
auf Erfahrung gegriindete, interpretatorische, dialogische und polypho-
ne Prozesse — durchaus im Widerspruch zueinander — wirksam. Aber eine
koharente Prisentation setzt einen kontrollierenden Autorititsmodus vo-
raus« (ebd.: 151). Die Spannung zwischen der tatsichlichen Multiplizitat
des Forschungsfeldes und der Autoritit derjenigen, die diese Multiplizitat
zum Zwecke der Beschreibung ordnen, lasst sich wohl niemals vollstin-
dig auflosen. Letztlich bleiben die Forschenden diejenigen, die den For-
schungsprozess leiten, diejenigen, die die Auswahl der Zitate treffen, die-
jenigen, die die Mittel zur Veroffentlichung einwerben, und diejenigen,
die eine Leserschaft in den Blick nehmen. Somit fungieren sie letztlich als
Mittler zwischen den Beforschten und einer akademischen Leserschaft.
Die Forschenden nehmen also immer eine privilegierte Position ein.

Es stellt sich also die Frage, ob diese privilegierte Position nicht auch
verantwortungsvoll ausgefiillt werden kann. So lassen sich Abstufun-
gen in der Kluft zwischen den Forschenden und den untersuchten Per-
sonen denken. Die dialogische Anthropologie formulierte beispielsweise
das Ideal der volligen Gleichberechtigung im Gesprich. »Bei einer per-
fekten Symmetrie in jedem Moment des Gesagten ist es schwer vorstell-
bar, wie sich eine der Parteien als Ethnograph und die anderen als An-
dere definieren lieSen« (Tedlock 1993: 275). Findet ein >echter Dialog«
statt, dann sind die Gespriachspartner >vollstindig zusammenc«. Solan-
ge gesprochen wird, ist auch die Thematik notwendig offen. »Solange
tatsdchlich ein Dialog stattfindet, ist keine umfassende Metaerzihlung
moglich. Wenn die an einem Dialog beteiligten Partner einen Punkt vol-
liger Ubereinstimmung erreichen sollten, wiren sie nicht mehr miteinan-
der im Dialog« (ebd.: 272). Ethnographie stellt sich in dieser Perspektive
als Phinomenologie der Asymmetrie, des Andersseins oder der Fremd-
heit dar. Genau genommen ldsst sie dann aber keine Beschreibung des
Fremden mehr zu.

Bruno Latour (2008) schwebt fiir seine symmetrische Anthropolo-
gie aber nicht nur eine Gleichberechtigung zwischen Gesprachspartnern
vor. Er mochte mehr als nur eine symmetrische Stellung von wissen-
schaftlichen und alltagsweltlichen Erklarungen, vielmehr privilegiert er
die alltiglich stattfindende Verschneidung von Kategorien und das all-
tagsweltliche Iterieren von Bedeutungen, gegeniiber den wissenschaftli-
chen Strategien kategorialer Reinigung. Fiir empirische Arbeiten schligt
er deswegen vor, sich weniger den Fragen, die sich aus den Definitio-
nen der disziplindren Kategorien ergeben, zuzuwenden, als vielmehr den

243

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

Verbindungen zu folgen, die die Alltagsbegrifflichkeiten praktisch auf-
spannen. Damit riicken auch die sozialen Ereignisse und die Erklarungs-
leistungen der gesellschaftlichen Akteure in den Mittelpunkt. Sie werden
zur ersten Quelle der Rekonstruktion von Gesellschaft. Im Sinne einer
flachen Ontologie geht es nicht darum, Tiefenstrukturen der Bedeutung
unterhalb der Oberfliche der Geschehnisse zu entdecken, allein die Ge-
schehnisse sind das Ganze der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Das Ge-
sellschaftliche besteht lediglich aus situativen Momenten und Ereignis-
sen. Die Forschenden verlieren ihre privilegierte Stellung. Sie werden zu
so etwas wie Protokollanten oder Dokumentatoren, die das Soziale aus
Einzelereignissen zusammensetzen.

Dem Verstehen kommt in diesen Ansitzen ebenfalls kein Platz mehr
zu, vielmehr verschiebt sich der methodische Blickpunkt zusehends zur
Frage, aus welcher Position heraus die soziale Wirklichkeit in den Blick
genommen wird.

Professionelle Positionalitdt

Pierre Bourdieu bemiiht sich gar nicht um die Erklarungsleistungen der
Akteure der Praxis, sondern nimmt bewusst einen distanzierten Stand-
punkt ein. Die von ihm beschriebene Logik der Praxis versteht er als eine
Objektivierung, die den an der Praxis Teilnehmenden quasi naturgemafs
verschlossen bleiben muss. Wiirde den Beteiligten bewusst, wie elementar
der Austausch der von ihm beschriebenen Kapitalsorten die Geschicke ih-
rer sozialen Gruppe lenkt, dann konnten sie nicht mehr so unbedarft an
der sozialen Praxis teilnehmen. Die Erkenntnisse seines praxeologischen
Blickes konnen den Betroffenen auch niemals vermittelt werden, denn sie
machen letztlich nur vom wissenschaftlichen Standpunkt aus Sinn. Seine
Analyse der Lebensstile und des Austausches von Kapitalsorten stellt ge-
wollt eine soziologische Auflenperspektive dar. Im Sinne einer Soziologie
der Soziologie in Anerkennung der Soziologie als Beruf entwirft Bourdieu
(1993: 366) eine Analyse des Homo academicus und versteht darunter
eine » Objektivierung der Stellung des Forschers im universitiren Bereich
und der >Verzerrungenc« [biais], die der Organisationsstruktur der Disziplin
innewohnen «, Damit stellt Bourdieu bewusst keine Verbindung zu den von
ihm Beforschten her. Seine Perspektive ist exklusiv wissenschaftlich, sie in-
teressiert sich explizit nicht fiir die Erklarungsleistungen der Beforschten.
Nicht umsonst wirken die Beschreibungen der Lebensstile, die Bourdieu in
den »feinen Unterschieden« entwirft, teilweise zynisch. Bourdieu bestimmt
die Methodik seines professionellen Blicks, er bestimmt damit seine pro-
fessionelle Positionalitdt, blendet damit aber die anthropologisch stritti-
gen Fragen aus. Sollte nicht gefragt werden, wie die Beforschten selbst die
Analyse bewerten? Strittig ist doch, ob sich die Beforschten nicht vielleicht

244

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANTHROPOLOGIE UND POSITIONALITAT

unfreiwillig bestimmten Wertungen unterzogen sehen. Auch bleibt unre-
flektiert, welche Auswirkungen diese wissenschaftliche Beschreibung mog-
licherweise auf die lokalen Lebenswelten haben konnte. Was ist mit impli-
ziten Bewertungen, die die Forschenden unbewusst vornehmen, weil sie
sich ihnen aus ihren personlichen akkulturierten Sichtweisen aufdriangen?
Wie konnen derartige Effekte vermieden werden? Diese Fragen lassen sich
deutlich schwerer beantworten, und zeigen, dass die Frage nach der Posi-
tionalitit der Forschenden weiterhin unbeantwortet ist.

Identitatspolitische Positionalitdten

In seinen spiteren Arbeiten entwickelt Bourdieu die Vorstellung einer
reflexiven Anthropologie, die seinen fritheren distanzierten Standpunkt
aufzuweichen scheint. In der Riickschau auf seine empirischen Arbei-
ten, die zur Formulierung seiner Theorie der Praxis fithrten, schreibt
er: »Ich mufSte also, wie mir scheint, ohne tiberhaupt Gefallen daran
zu finden, mich stindig iiber mein Verhaltnis zum Gegenstand befra-
gen« (Bourdieu 1987: 33). Dieser Gedanke von Selbstreflexivitiat war
unter anderem fur die Entwicklungsforschung von nachhaltiger Attrak-
tivitat (Dorfler, Graefe & Muller-Mahn 2003; Lippuner 2005; Graefe
& Hassler 2006; Deffner, Haferburg, Sakdapolrak, Eichholz, Etzold &
Michel 2014). Hatte doch die Post-Development-Debatte nicht nur gan-
gige Theorien von Entwicklung, sondern sogar die Sinnhaftigkeit der
Entwicklungsidee iiberhaupt, elementar in Frage gestellt. Eine reflexi-
ve Sozialgeographie sollte sich, mittels eines relationalen Denkens, je-
derzeit ihrer eigenen privilegierten Positionalitit bewusst sein und die
gingigen Dualismen von >entwickelt« versus >unterentwickelt< oder von
globalem Siiden versus globalem Norden durchbrechen. Ahnliche Posi-
tionalitatsbestimmungen werden heute von einer reflexiven Ethnogra-
phie (z.B. Davles 2007), den Post-Colonial Studies (z.B. Denzin, Loncoln
& Tuhi-wai Smith 2008) und feministischen Studien (z.B. Laliberté &
Schurr 2016) eingefordert. Die Erkenntnis, dass Wissensproduktion vom
Verhiltnis der Forschenden zu den Beforschten abhingt, erfordert eine
sich-selbst-identifizierende Verortung der Forschenden innerhalb histo-
risch gewachsener, globaler, hierarchischer Verhiltnisse. Hinzu kommen
weitere asymmetrische Differenzkategorien. Die Intersektionalitdtsfor-
schung benennt neben den klassischen Kategorien von gender (Sexuali-
tit), class (Herkunft) und race (Ethnizitit) mittlerweile zahlreiche wei-
tere diesbeziiglich relevante soziale Kategorien (z.B. Degele & Winker
2008; Knapp 2008). Mit der Zugehorigkeit zu privilegierten Gruppen,
so die Annahme, sind auch strukturelle Vorteile und nicht selten auch
bestimmte Sichtweisen verbunden, die, sofern sie unreflektiert bleiben,
den gesamten Prozess der Forschung prigen.

245

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

Offen bleibt aber, wie denn eine Erkenntnis dieser Positionalititen von-
stattengehen soll. Nun kann man als ilterer weifSer Mann zwar einsehen,
dass man eine gegeniiber anderen Personen >privilegierte« Position ein-
nimmt, man erkennt dadurch aber noch lange nicht den Bias der eigenen
individuellen Wahrnehmung. Die Mahnung zur Reflexion der eigenen Po-
sitionalitdt kann also allenfalls zu erhohter Achtsamkeit gegeniiber an-
deren Perspektiven mahnen. Es berechtigt aber nicht — so die vielfach ge-
duflerte Kritik — andere benachteiligte Perspektiven zu untersuchen und
beschreiben zu wollen. Diese Einschitzung beruht auf dem Argument,
dass privilegierte Personen bestimmte Erfahrungen von Unrecht und Un-
terdriickung niemals machen. Sie werden diese Erfahrungen deswegen
auch niemals in der gesamten Tragweite verstehen konnen. Mit der Be-
stimmung der Sprecherposition einer Autorin oder eines Autors geht also
lediglich die Verortung einer wissenschaftlichen Arbeit im globalen Sys-
tem der Wissensproduktion einher. Fiir die methodologischen Uberlegun-
gen dieses Kapitels ist es an dieser Stelle wichtig festzuhalten, dass mit der
Forderung nach Reflexion differenztheoretischer Positionalitdten ein Er-
kennen der eigenen kulturellen Pragung und dem damit einhergehenden
Bias weder geleistet noch gefordert wird. Da die Moglichkeit des Verste-
hens verneint wird, liegt zudem auch die Abkehr von der empirischen Er-
forschung fremder Lebenswelten nahe. Bevor diese Zusammenhinge tief-
ergehend reflektiert werden, soll zuvor der Vollstindigkeit halber noch
eine weitere Art der Positionalitidt angesprochen werden.

Forschungsevozierte Positionalititen

Zusatzlich zu professionellen und identitdtspolitischen Positionalitaten
entwickeln sich im Laufe des praktischen Forschens auch situative Be-
gegnungen und Beziehungen. Da sich Subjektivitit immer nur inner-
halb situativer Bedingungen konstituiert, finden im Forschungsprozess,
im Kontakt mit den Beforschten, von Moment zu Moment gegenseitige
Positionierungen statt. Stefan Hirschauer (2017) betont, dass es neben
dem doing difference immer auch die Moglichkeit des undoing differen-
ce gibt. Im Verlauf des Forschungsprozesses geraten Forschende wieder-
holt in soziale Konstellationen, von denen sie ganz unmittelbar affiziert
werden. Man kann von situativ-transaktionaler Positionalitdt oder von
forschungsevozierter Positionalitit sprechen. Die Analyse derartiger per-
sonlicher Prozesse kann entscheidende Hinweise zur Entwicklung des Er-
kenntnisprozesses liefern. Tatsachlich sind diese Positionalititen fur ei-
nen anthropologischen Forschungsprozess unabdingbar. Sie konnen aber
immer nur retrospektiv betrachtet werden, denn im Moment des Erle-
bens sind sie naturgemaf$ unhintergehbar. Sie erscheinen den Forschen-
den allenfalls als Irritationen, Momente des Unverstindnisses oder des

246

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANTHROPOLOGIE UND POSITIONALITAT

Scheiterns. In der Regel sind sie mit negativen Gefiihlen verbunden. Es
ist deswegen wichtig, sich diese Empfindungen zu vergegenwirtigen. Es
sind die verstorenden Momente der Affizierung durch die Beforschten,
die Hinweise auf die eigenen unerkannten Pragungen geben konnen. In
Affizierungen werden die bisher unhinterfragten Uberzeugungen ange-
sprochen, die es, um eines angemessenen Fremdverstehens willen zu er-
kennen gilt. Vielleicht war der posthum skandalisierte Malinowski genau
deswegen ein so erfolgreicher Ethnologe, weil er seine negativen Gefiih-
le seinen Tagebuichern anvertraute und dabei dartuber reflektierte. Er hat
sie nicht verleugnet oder weggedriickt. So schreibt er in seinem Tagebuch
iiber die Kommunikation mit seiner spateren Frau Elsie Rosaline Mas-
son (E. R. M):

»In the morning felt well and energetic. Wrote E. R. M., and diary. [...]
Went to Teyava with the Kudukway Kela people. There I got mad at
some little girls. I tried to chase them away, but they wouldn’t go. Went
back to the road, under a tree. The niggers™ were getting on my nerves,
and I could not concentrate. [...] I tried to formulate for E. R. M. the
importance of keeping a diary as a means of self-analysis.« (Malinowk-

s1 1989[1967]: 284)

Liest man diese Zeilen, dann ist kaum vorstellbar, dass derselbe Autor fiir
den Versuch bekannt wurde, den Eurozentrismus anderer Ethnographen,
etwa den Alfred Radcliffe-Browns, zu iiberwinden. Malinowski pladier-
te dafiir, die Missionsstationen zu verlassen und den Menschen vor Ort
zuzuhoren. Das Heraustreten aus einer zeitgeschichtlichen Episteme ist
wohl immer nur schrittweise moglich. Die Worte des Tagebuches sind
auch Zeugen zeitgeschichtlichen Sprechens und es spricht viel dafiir, dass
Malinowski die Unangemessenheit des eigenen Verhaltens in selbstkriti-
scher Reflexion erkannt hat. Von derartiger Selbstreflexion ist sicherlich
immer nur ein partielles Heraustreten aus dem eigenen Verblendungs-
zusammenhang zu erwarten, dass aber langfristig auch ein unlearning
von Privilegien bewirken kann. Malinowski war sich wohl der metho-
dologischen Wichtigkeit derartiger Selbstkritik bewusst, hatte sie aber in
seinen Schriften konsequent verleugnet. So wurden seine posthum ver-
offentlichten Tagebiuicher zu einem wichtigen Dokument fiir die Selbst-
reflexion der Ethnographie als wissenschaftlicher Disziplin.

Obwohl diese Art der Reflexion also eine wichtige Steuerungsfunkti-
on innerhalb des Forschungsprozesses tibernehmen kann, ist sie im aka-
demischen Betrieb nicht immer erwiinscht. Versuche junger Forschen-
der sich selbst als erlebendes Ich in die Analyse einzubringen, werden
schnell als >jugendliche Emotionalitit«< abgetan (Burckhardt-Seebass

1 Dieses Wort wird hier trotz seines diskriminierenden Hintergrundes als Zeit-
dokument belassen, da es in diesem Zusammenhang um den Zwiespalt zwi-
schen herabsetzendem Verhalten und der Erkenntnis dieses Verhaltens geht.

247

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

2003: 147). Leicht vorstellbar, dass dies den Objektivitatsvorstellungen
etablierter Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler widerspricht und
entsprechend als autobiographische Nabelschau empfunden wird. Eine
am Ideal der wissenschaftlichen Objektivitit geschulte Kollegin wird
darin wahrscheinlich instinktiv den Versuch erkennen, mangelnde me-
thodische Klarheit und Konsequenz hinter oberflachlichen Gefiihlen der
Authentizitdt zu verstecken. Dieser Vorwurf ist auch nicht ganz unbe-
rechtigt, denn nicht selten schliefSen derartige Bemithungen mit unhalt-
baren Bekenntnissen zu selbstlosen, verantwortungsvollen Motiven.

Es lasst sich also nachzeichnen, wie Verstehen sukzessive unterminiert
wurde. Im Folgenden wird aber beschrieben, dass eine Reflexion der ei-
genen Positionalitit nicht aus der reinen Selbstschau erwachsen kann,
sondern nur mittels einer Hinwendung zu fremden Lebenswelten ge-
schehen kann, im Versuch zu verstehen als einer zeitweisen Ubernahme
von Parteilichkeit.

5.2 Von strukturellen Benachteiligungen
zu Fragen der Parteilichkeit

Heute ist die Forderung nach Reflexion der eigenen Positionalitit in
der empirischen Forschung allgegenwirtig. Dahinter steht die Uberzeu-
gung, dass der Blick des Forschenden initial gefirbt ist, dass er blinde
Flecken aufweist, wodurch Aspekte, die fur die Beforschten besonders
relevant sind, nicht erkannt werden konnen. Hierdurch, so die Annahme,
wiurden Interpretationen privilegiert, die allenfalls bestehende Vorurteile
oder Stereotype reproduzieren. Es besteht die Gefahr, dass Forschende —
aus einer iiberlegenen Position heraus — die Beforschten gedanklich ein-
und unterordnen und sie damit quasi erneut >gedanklich kolonialisierenc.

Betrachten wir den Ursprung identititspolitischen Denkens, dann
muss der evident politische Charakter des Entstehungskontextes be-
trachtet werden. Der identitatspolitische Aktivismus argumentiert aus
einer Position der Eigenparteilichkeit. Es darf aber nicht tibersehen wer-
den, dass es nicht der Wahrheitseffekt der identitatspolitischen Argumen-
tation ist, der einer sozialen Bewegung politische Schlagkraft verleiht.
Es ist vielmehr die Parteilichkeit anderer, nicht selbst betroffener Perso-
nen, die notwendig ist, um das Potenzial fiir politische Verdnderungen
hervorzubringen. Damit dies geschehen kann, miissen moglichst viele
Menschen die aktuell zur Debatte stehenden politischen Anliegen nach-
vollziehen konnen, und hierfiir ist eine Vermittlung der Problematik not-
wendig. Dies kann aber nur geschehen, wenn auch alle das Recht haben,
uber diese Problematik zu sprechen. Ich mochte diese Zusammenhiange
an einem Beispiel illustrieren.

248

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT
#1 BlackLivesMatter

Im Mai 2020 gingen die Bilder von Georg Floyd um die Welt, wie er
von einem weifSen Polizisten minutenlang zu Boden gedriickt wird. Ein
Video zeigt, wie er stirbt, wihrend vier weitere Polizisten das brutale
Vorgehen ihres Kollegen offensichtlich dulden. Georg Floyds mehrfa-
che Bitte um Lockerung des Griffes »I can’t breath« wurde zum Symbol
der Unterdriickung schwarzer Menschen. Seit langem reprasentiert die
Black-Lives-Matter-Bewegung die Erfahrungen von Menschen nichtwei-
Ber Hautfarbe, die alltaglich strukturelle Benachteiligungen erleben, und
so entlud sich unter #BlackLivesMatter eine Welle von Protesten gegen
Rassismus und Polizeigewalt. Landesweit solidarisierten sich auch wei-
e Menschen und auch weifSe Polizistinnen und Polizisten iibernahmen
auf Kundgebungen die Geste des Niederknieens, mit der Schwarze ihren
Protest als friedlich markieren. Es wurden Bilder des (weifSen) Sheriffs
von Michigan bekannt, der demonstrativ seine Kampfausristung (riot
gear) abgelegt hatte und sich mit den Worten »I want to make this a pa-
rade, not a protest« unter die Demonstranten gemischt hatte. Eine welt-
weite Solidarisierung mit den friedlichen Protesten entstand.* Der weife
Streetartkiinstler Banksy sprach wohl vielen nichtschwarzen Menschen
aus der Seele, als er seine Empfindungen beztiglich der Situation folgen-
dermafSen beschrieb: »at first I thought I should just shut up and listen
to black people about this issue. But why would I do that? It’s not their
problem. It’s mine.« Die Zugehorigkeit zur sozialen Gruppe der Weifsen
hatte offenbar auch ein Gefiihl von Verantwortung fiir die Gewalt her-
vorgerufen, die von Mitgliedern der eigenen Gruppe ausgeht. So erleben
viele weifsSe Mensch die Ungerechtigkeit gegen people of colour als ein
Problem, das auch sie betrifft. Sie erkennen, dass es offensichtlich nicht
nur Einzelfille oder Einzelpersonen sind, von denen diese Gewalt aus-
geht. Das Erkennen von Rassismus als strukturellem Problem schafft bei
vielen den Wunsch nach Uberwindung der Rassengrenzen.

Viele Weifle reihten sich auch unter #AllLivesMatter in die Proteste
gegen Rassismus und Polizeigewalt ein. Diese solidarischen Aktivititen
aber schiirten Emporung auf Seiten schwarzer Aktivistinnen und Ak-
tivisten. Zum Teil wurden sie als »vorsitzliche Farbenblindheit« oder
als eine Nivellierung der faktischen Ungleichheit verstanden. Wie aber
lassen sich diese Reaktionen verstehen? Lassen wir einmal aufler Acht,
dass #AllLivesMatter spiater auch von rechter Seite instrumentalisiert
wurde, und gehen fir diese Betrachtung von einer integrativen Inten-
tion der #AllLivesMatter-Vertreterinnen und -Vertreter aus. In diesem

2 Dass diese Proteste spiter politisch instrumentalisiert wurden und sowohl
Gewalt von linker als auch rechter Seite geschah, ist in diesem Zusammen-
hang erst einmal nebensichlich.

249

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

Fall macht die Unterscheidung von Positionalitit und Parteilichkeit die
Situation erklirbar. Offensichtlich erkennen viele WeifSe die Berechti-
gung der Proteste. Es ist also durchaus nachvollziehbar, dass sich Weifle
aus ihrer Positionalitit heraus darum bemiihen, eine solidarische Hal-
tung zu entwickeln, die nicht in Verdacht gerit, sie wollten aus der Po-
sition von Schwarzen sprechen. Es ist tatsdchlich nicht leicht, sich als
WeifSer ein angemessenes Verhalten gegeniiber Schwarzen vorzustellen,
dass nicht in hohem MafSe herausfordernd wire. Auf keinen Fall soll-
te man Schwarzen das Gefiihl geben, dass sie anders sind, gleichzeitig
sollte man aber sicherlich auch deutlich machen, dass man um deren
Benachteiligung weifS. Der grofite Fehler wire aber, den Anschein zu
erwecken, als glaubte man, ganz genau zu wissen, was schwarze Men-
schen erleben. Aus welcher Position heraus solidarisiert man sich also?
Der Schluss, dass alle Leben wichtig sind, ist naheliegend. So spiegelt
sich in #AllLivesMatter — sofern nicht von rechts instrumentalisiert —
der Grundsatz der Gleichheit wider, der ja letztlich die verfassungsma-
Bige Grundlage fiir Gleichberechtigung und Gleichbehandlung darstellt.

So verstandlich die Haltung auch ist, verkennt sie doch, dass sich da-
raus eine ganz andere Parteilichkeit ergibt. Der Fokus verschiebt sich
von den konkreten rassistischen Ungerechtigkeiten gegentiber Schwar-
zen zu einem abstrakten menschenrechtlichen Gesichtspunkt. Dies ist
insofern unangemessen, als dass es in diesem konkreten historischen
Moment nicht darum geht, >wahr«< zu sprechen, sondern darum, eine
politische Bewegung zu stirken. So begriindet die Uberzeugungen hin-
ter #AllLivesMatter auch sein mogen, in diesem Moment geht es nicht
um holistische politische Argumentationen, sondern um eine empathi-
sche Unterstiitzung des Antriebs der Bewegung. Es geht um Mitgefiihl
fiir das systemische strukturelle Unrecht, das mit Georg Floyd ein kon-
kretes Gesicht bekommen hat. Es geht in diesem Moment, im Angesicht
der faktisch offenkundigen Ungerechtigkeit, darum, Partei zu ergreifen.
Derartige Proteste sind eine Bewegung von unten nach oben, aus dem Er-
eignis ins Bewusstsein, nicht andersherum, vom Bewusstsein in die poli-
tische Rede. Fiir Letzteres ist analytische Schirfe vonnoten, fiir Ersteres
aber Parteilichkeit. Dass dieser Unterschied heute weitgehend verwischt
ist, ist auch in der Logik der Identitatspolitiken begrundet.

Identitatspolitiken: vom Aktivismus in die Wissenschaft

Identitdtspolitiken haben ihren Ursprung nicht nur im feministischen
Denken, sondern haben insbesondere durch die Third World Women
und People of Color (PoC) in den USA der 1970er Jahre Auftrieb er-
halten. Im erstmals 1977 veroffentlichten Manifest » A Black Feminist
Statement« bekannten schwarze Frauen, dass sie sich weder von der

250

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT

Biirgerrechtsbewegung noch vom Feminismus vertreten sahen (Com-
bahee River Collective 1981[1977]). Das Hauptargument der schwar-
zen Aktivistinnen war, dass weder schwarze Minner noch weifSe Frau-
en die Erfahrungen teilen, die schwarze Frauen alltaglich machen, und
sie deswegen auch nicht begreifen konnen, wie die Uberschneidung se-
xistischer, rassistischer und kapitalistischer Machtverhiltnisse ganz be-
sondere Diskriminierungserfahrungen hervorbringt. Als Literaturwissen-
schaftlerin greift bell hooks? (1981) in » Ain’t [ a Woman« ein beriihmtes
Zitat der Abolitionistin und Frauenrechtlerin Sojourner Truth auf und
betont, dass die Weiblichkeit schwarzer Frauen von den unterdriicken-
den Lebensbedingungen unterminiert wird. Damit weist sie darauf hin,
dass sich die Belastungen nicht auf simple Weise addieren. Das Zusam-
menspiel verschiedener Formen der Diskriminierung bringt vielmehr
spezifische Lebenswirklichkeiten hervor. Es entstanden Ansitze der In-
tersektionalitdt, die derartige Mehrfachbenachteiligungen in den Blick
nahmen. Wichtige Autorinnen waren Deborah K. Kings (1988), Patricia
Hill Collins (1990) und insbesondere die Juristin Kimberlé Crenshaw
(1989). Seitdem haben die Identitatskategorien race, class und gender in
akademischen Kreisen zusehends Aufmerksamkeit gefunden. Trotz viel-
faltiger Kritik am Bild der intersection, also der Strafenkreuzung, an
der sich verschiedene Benachteiligungen treffen, biindeln und/oder tiber-
schneiden, fungiert >Intersektionalitit< heute als eine giangige begriffliche
Klammer fiir identitatspolitische Forderungen nach Anerkennung und
Gleichberechtigung. Heute ist die Intersektionalititsforschung aus der
akademischen Landschaft nicht wegzudenken und leistet einen wertvol-
len Beitrag zur Bewusstwerdung struktureller Diskriminierungen.

Identitdtspolitiken: von der Wissenschaft zuriick in die Praxis

Fanden die Identitatspolitiken also erfolgreich ihren Weg in die Wissen-
schaften, so zeigen sich allerdings gewisse Problematiken beim Uber-
gang von der Wissenschaft zuriick in die Praxis. Werden Kategorien von
Identitaten, Lebensformen oder Klassen strukturanalytisch nachgewie-
sen, dann erhalten sie den abstrakten Charakter gesellschaftlicher Enti-
taten. Solange sie in politischen Kontexten als empirische Konzepte an-
gesehen werden, kann sich unter #BlackLivesMatter noch jede Latina,
jede Homosexuelle und auch jede solidarische WeifSe einreihen. Im poli-
tischen Protest konnen Aktivistinnen und Aktivisten Gleichbehandlung
von Schwarzsein, Frausein oder divergenten sexuellen Lebensstilen ein-
fordern. Ihre Argumente bekommen Schlagkraft durch die Prasenz auf

3 Gloria Watkins wihlte den indigenen Namen ihrer GrofSmutter Bell Hooks
zu ihrem Pseudonym, welchen sie bewusst in Kleinschreibung verwendet.

251

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

der Strafle und Schiitzenhilfe erst in zweiter Linie durch den wissen-
schaftlich analytischen Nachweis struktureller Ungerechtigkeiten. Die-
ser Transfer von der Politik in die Wissenschaft ist aber wichtig, weil ein
solider Nachweis von Benachteiligungen den politischen Kampf stiarken
kann. Problematisch wird es allerdings, wenn diese Kategorien nicht
mehr als empirische, sondern als analytische Konzepte zuriick in die Pra-
xis iibersetzt werden sollen. Wissenschaftliche Identitatskategorien sind
langst nicht mehr so tolerant wie politische. Sollen politische Mafinah-
men eingefiihrt werden, dann muss festgelegt werden, welche Vorausset-
zungen eine Person erfiilllen muss, um einer Kategorie zu entsprechen.
Das identifizierende Denken kann nicht anders als zu kolonialisieren.
Im politischen Kontext fithrt das zwangsldufig zu einem Kampf um
Deutungshoheiten. So wurden Debatten dariiber gefiihrt, wie die klassi-
schen Identitatskategorien von Geschlecht (Sexualitit), Klasse (Herkunft)
und Rasse (Ethnizitit) angemessen auf europaische Kontexte tibertra-
gen werden konnen. SchlieSlich fithrte das zu der Erkenntnis, dass diese
Kategorien als sozial konstruiert und variabel angesehen werden sollten
(z.B. Degele & Winker 2008; Mayer 2018). Dabei wurden auch mogli-
che weitere Kategorien, die mit diskriminierenden sozialen Effekten ein-
hergehen, diskutiert. Letztlich wurden bis zu dreizehn Kategorien identi-
fiziert, die es wert seien, betrachtet zu werden (Lutz & Wenning 20071).
Diese Unbestimmtheit aber ist politisch wenig zielfithrend. Sollen politi-
sche MafSnahmen eingefiihrt werden, muss geklidrt werden, wer in eine
Kategorie fallt und welche Nachteile ausgeglichen werden sollen. Nahe-
liegend, dass sich benachteiligte Gruppen die Deutungshoheit tiber ihre
Identitiat nicht nehmen lassen wollen, dass sie selbst tiber die Definition
ihrer Gruppe entscheiden mochten. In ihrem Kampf um Emanzipation
fiirchten Aktivistinnen und Aktivisten — aus guten Griinden — eine erneute
Kolonisierung ihrer Identitit durch die Deutungshoheit einer Mehrheits-
gesellschaft. Es entsteht ein berechtigter Anspruch auf Eigenparteilichkeit.
In der Betonung der Unhintergehbarkeit von Eigenparteilichkeit wird
Zugehorigkeit zu einem politischen Argument und es entspinnt sich nicht
selten folgende Logik. Es wird davon ausgegangen, dass die Privilegier-
ten niemals die Ansichten der Unterdrickten verstehen konnen. Mit dem
Verweis auf die Unmoglichkeit von Reprisentation, im Sinne der genau-
en Abbildung, lasst sich das auch akademisch begriinden (Foucault & De-
leuze 2002[1972]). Popularisierte Formen poststrukturalistischen Denkens
konzentrieren sich oft auf die gegenhegemonialen, identititspolitischen
Aspekte der Arbeiten ihrer Vordenkerinnen und Vordenker, insbesonde-
re Foucault und Butler. Demnach bringt die Zugehorigkeit zur akademi-
schen Elite auch automatische strukturelle Vorteile und bestimmte Stand-
punkte mit sich. Hegemoniale Wissensproduktionen gelten als historisch
mitverantwortlich fiir bestehende Machtasymmetrien. Mit diesem Argu-
ment wehren sich viele Aktivistinnen und Aktivisten gegen Versuche, ihre

252

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT

Lebensrealitit zu beschreiben. Als Konsequenz erscheint es nur angemes-
sen, im eigenen Namen sprechen zu wollen und sich den Versuch, von
anderen beforscht zu werden, zu verbieten. Im Gegenzug unterlisst eine
aus dieser Auffassung resultierende Forschung natiirlich auch jeden Ver-
such, andere Lebenswirklichkeiten zu untersuchen. An dieser Stelle setzt
dann auch bekanntermafSen Gayatri Spivaks (2008[1988]) Kritik an. Sie
weist darauf hin, dass unterdriickte Minderheiten dringend Unterstiitzung
im Sinne politischer Re-prisentation durch michtigere Fursprecherinnen
und Fiirsprecher benotigen. Im Sinne einer transaktionalen Anthropolo-
gie wird aufSerdem verkannt, dass sich gesellschaftliche Beziehungsweisen
nur verandern konnen, wenn die Bereitschaft besteht, die jeweils anderen
verstehen zu wollen und es zuzulassen, von anderen verstanden zu werden.

Eigenparteilichkeit und Opferrhetorik

Sicherlich ist gute eigenparteiliche Forschung moglich. Dass bestimmte
Minderheitenphdnomene nicht im Fokus der Mehrheitsgesellschaft stehen,
gibt insbesondere Vertreterinnen und Vertretern dieser Minderheiten An-
reize, ihre Erfahrungen mit wissenschaftlichen Methoden zu objektivieren.
Der methodische Nachweis struktureller Diskriminierung und Benachtei-
ligung sowie die Darstellung der systematischen Ausblendung dieser Zu-
sammenhinge durch die Mehrheitsgesellschaft sind eine tragende Saule
von Identitatspolitiken. Diese Arbeit kann selbstverstandlich auch im eige-
nen Interesse gemacht werden. Problematisch wird es aber, wenn der ob-
jektivierte Nachweis von Benachteiligung durch eine simple Opferrhetorik
ersetzt wird. Wenn davon ausgegangen wird, dass ein tiefer Einblick in die
Lebenswirklichkeit marginalisierter Menschen notwendig ist, um ein Ver-
standnis fiir die Dringlichkeit der Anliegen dieser Gruppe zu entwickeln,
und zusitzlich davon ausgegangen wird, dass dieser Einblick nur durch
eigenes Erleben gewonnen werden kann, dann liegt der Schluss nahe, dass
dieser Einblick gar nicht vermittelt werden kann. Es gibt dann auch kei-
nen Grund mehr, diese Erfahrungen erkliren und objektivieren zu wollen.
Das Erleben von Leid wird dann zum Maf§ der Wahrheitsfahigkeit einer
politischen Position. Die emotionale Faktizitit des Erleidens wird zum Be-
leg fiir die Richtigkeit des politischen Anspruchs. Das ist der Versuch, aus
subjektivem Erleben so etwas wie objektive Unparteilichkeit zu erzeugen.

#2 Personliches Leid als MafSstab der Kritik
In Kapitel 1 wurden schon Fille aus dem Critical Whiteness-Kontext be-

schrieben, die zeigen, wie aus derartigen Haltungen pauschal gegen Per-
sonen vorgegangen wird, die man fiir privilegiert ansieht. Wenn es das

253

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

Ziel ist, individuellen Personen, die als Vertreterinnen oder Vertreter ei-
ner Mehrheitsgesellschaft angesehen werden, einen Eindruck davon zu
verschaffen, wie es sich anfiihlt, nicht als individueller Mensch, sondern
nur als Mitglied einer Kategorie wahrgenommen zu werden, dann ver-
schiebt sich der Fokus vom Kampf gegen Ungleichbehandlung zuguns-
ten der Vergeltung. Als padagogisches Mittel ldsst sich das kaum recht-
fertigen. Vielleicht mag es im Einzelfall ganz heilsam sein, es verkennt
aber, dass allein iiber die phanotypische Erscheinung nicht festgestellt
werden kann, ob die betreffende Person nicht etwa auch eigene Diskri-
minierungserfahrungen gemacht oder schon ein gewisses Bewusstsein fur
Ungleichheitsverhaltnisse hat.

Mit welcher Begriindung lasst sich Leid zum Maf$stab erheben? Im
Schmerz des personlichen Leids ist der Einzelne das alleinige Zentrum des
Universums. In einem populdr gewordenen Text beschreibt die Critical
Whiteness-Aktivistin Hengameh Yaghoobifarah (2016) wie sie eigentlich
eine schone Zeit auf einem Festival verbringen wollte. Schon die Anreise
beschreibt sie als Hollenqual. Selbst freundliche Gesten hatte sie als absto-
Bend empfunden. Auch von Menschen, die ihr wohl offensichtlich wohl-
gesonnen waren, fuhlte sie sich angegriffen. Dabei ist ihre Kritik an der
unbedachten kulturellen Aneignung ethischer Elemente von Minderheiten
durch die weifle Mehrheitsgesellschaft sicherlich nicht ganz ungerechtfer-
tigt. Sie beschreibt aber alle Menschen als Abziehbilder von Subkulturen
und unterstellt ihnen pauschal white supremacy. Wahrscheinlich »weil
mein Selbsthass oder einfach der Wunsch, die Welt brennen zu sehen, mich
manchmal iiberschiittet« (ebd.: 0.S.). Die Einzige, die als differenziertes
reflektiertes Individuum erscheint, ist die Autorin selbst, alle anderen sind
nichts als Prototypen verkorperter struktureller Unterdriickung.

Im Sammelband »BeifSreflexe « wird an vielen konkreten Beispielen auf-
gezeigt, wie sich derartiges Verhalten »in autoritirem Gehabe, Sprechver-
boten oder Vorgaben erschopft, wie man sich zu kleiden oder zu lieben
habe« (laLove 2017: 37). Dagegen verwehrt sich wiederum Yaghoobifa-
rah. Sie wirft den Autorinnen und Autoren vor, ihr das Recht abzuspre-
chen, sich angemessen gegen ihr entgegengebrachte Gewalt zu wehren. Es
wurde behauptet: »das sei keine Gewalt. Man soll also die Klappe hal-
ten, denn es konnte ja noch schlimmer sein. Wann es dann schlimm ge-
nug ist, bleibt die Frage« (Yaghoobifarah in: Noll 2017: 0.S.). Gleichzei-
tig bemangelt sie ein fehlendes Feingefiihl im Miteinander. » Mir fehlt das
Zugestandnis eines Lernpotenzials des Gegeniibers. Es gibt einige Leute,
bei denen du seit Jahren schon versuchst, eine Kritik zu formulieren, die
aber nichts lernen« (ebd.: 0.S.). Offensichtlich sind die anderen fiir Ya-
ghoobifarah nur ein zu belehrendes Gegentiber. Sie verkennt, dass Trau-
mata nicht durch Vergeltung heilen, sondern durch Wiederherstellung der
durch Gewalt zerstorten Vertrauens- und Bindungsfihigkeit. Sie verkennt,
dass sich Leid nur politisieren ldsst, wenn man aus dem Zentrum des

254

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON STRUKTURELLEN BENACHTEILIGUNGEN ZU FRAGEN DER PARTEILICHKEIT

eigenen Erlebens heraustritt und wieder den Anschluss an verstindigungs-
orientierte Praktiken seiner Mitmenschen sucht. Yaghoobifarah tappt da-
mit offensichtlich in die Reprisentationsfalle, aus der sie sich selbst so
dringend befreien mochte. Da sie selbst andere so bereitwillig mit diffa-
mierenden Kategorien versieht, muss sie wohl annehmen, dass andere dies
ebenso tun und in ihr nicht mehr sehen als ebenfalls nur eine >Kategoriex.

Kritik an der Opferrbetorik

Diese Art von Eigenparteilichkeit ist nicht dazu imstande, Solidarititsbe-
ziehungen zu férdern. Aus diesem Grund regt sich aus antirassistischen
und queeraktivistischen Kreisen auch massive Kritik gegen derartige Hal-
tungen (Arslanoglu 20105 Burschel 2012; Perinelli 2015; laLove 2017).
Die Kritik richtet sich gegen Praktiken, die einen Wettbewerb der Benach-
teiligung produzieren, die den Autorinnen und Autoren zufolge ihren Ur-
sprung in der akademischen Geschlechterforschung einer Berliner Univer-
sitat haben. Dort wirden vehemente Markierungspolitiken praktiziert und
von dort aus in aktivistische Kreise getragen. Bei diesen Markierungsprak-
tiken muss, wer sich an einer Diskussion beteiligen will, zunachst seine Po-
sitionalitit bezeugen. Oben genannte Autorinnen und Autoren sehen es
als problematisch an, wenn einzelne Aktivistinnen und Aktivisten den al-
leinigen Vertretungsanspruch fiir bestimmte Identititskategorien erheben.
Diese Art von Identitatspolitik zerstore die urspriinglichen Intentionen an-
tirassistischer, feministischer und queerer Bewegungen, die eigentlich da-
rauf angelegt seien, gegenseitige Akzeptanz zu befordern. Ein gemeinsamer
Kampf gegen Sex- oder Rassismus werde dadurch unmaglich.

Derartige Argumente sind keineswegs neu. Schon den Griinderinnen
des schwarzen Feminismus in den USA wurde vorgeworfen, die Biirger-
rechtsbewegung zu spalten (Combahee River Collective 1981[1977]).
Als Historiker und Mitglied von Kanak Attak betont Massimo Perinel-
li (2015) aber, dass die Black Power- und die Frauenbewegung damals
eine Dynamisierung erfahren hitten. Die Argumente konnten gleichwohl
nicht so einfach aus dem US-Kontext auf Deutschland tibertragen wer-
den. Es durften nicht einfach Identitdtsfragen im Vordergrund stehen,
wihrend Kontextfaktoren kaum reflektiert werden. Insbesondere die
Kategorie der >Rasse< sei kaum auf Deutschland ubertragbar. In Analo-
gie zur US-amerikanischen Arbeitsteilung zwischen schwarzer und wei-
Ber Bevolkerung seien es hierzulande die Gastarbeiterinnen und Gast-
arbeiter, die minderbezahlte und unterprivilegierte Arbeiten ausfiihren.
Deren langjahriger Kampf um Emanzipation wird Perinelli zufolge kaum
wahrgenommen. Ohne Bezug auf 6konomische Kontexte konne aber die
Frage, wer als herrschende Klasse angesehen werden kann, relativ will-
kiirlich beantwortet werden.

255

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

5.3 Die Eigenparteilichkeit der Identititspolitiken

Diese Erorterung soll nicht als Argument gegen jede Art von Identi-
tatspolitik missverstanden werden. Sie soll nur Anlass geben, den Hin-
tergriinden einiger Konfliktlinien nachzuspiiren. Es besteht hier eine
prinzipielle Schwierigkeit, die nicht pauschal gelost werden kann. Eigen-
parteilichkeit oder Parteilichkeit ist nicht per se abzulehnen. Man kann
und sollte sich auch als Akademikerin oder Akademiker situativ und zu
bestimmten Zeiten politisch positionieren, das erfordert allein die Ver-
antwortung, in die man als Mensch geworfen ist. Die akademische Kri-
tik sollte dies aber nicht ohne fundierte Begriindung tun.

In der Regel lehnt die akademische Kritik einfache Parteilichkeiten
ab. Sie versteht sich nicht als Vertretung partikuldrer Anspriiche, son-
dern nimmt fir sich in Anspruch, gesellschaftliche Verhiltnisse, struktu-
relle Problematiken oder soziale Fehlentwicklungen begriindet in Frage
zu stellen. Axel Honneth (1994) hat gezeigt, dass alle gdngigen Arten der
Gesellschaftskritik einen spezifischen Bezugspunkt fixieren, vor dessen
Hintergrund sie die aktuellen Gegebenheiten als pathologisch vermessen.
Der akademischen Kritik liegt demnach ein objektivierender Anspruch
zu Grunde, der aber paradoxerweise von der Forderung nach Reflexi-
on von Positionalitit auf undurchsichtige Art und Weise verschleiert
wird. Wir haben schon gesehen, dass eine Objektivierung identititspo-
litischer Positionen durch einen Nachweis struktureller Benachteiligun-
gen eine fundierte Kritik gesellschaftlicher Verhiltnisse ermoglicht. Es
geht dann aber nicht um partikulare Interessen einzelner Aktivistinnen
oder Aktivisten, sondern um nachgewiesene Benachteiligungsstrukturen.
Dieser Nachweis kann beispielsweise anhand verschiedener Indikato-
ren oder einer Analyse ungleichheitsreproduzierender Praktiken erfol-
gen. Um derartige Analysen durchfiithren zu konnen, ist es aber nicht
zwingend erforderlich, dass die Forschenden auch der benachteiligten
Identitdtskategorie angehoren. Diese Art der Forschung ist auch nicht
zwingend eigenparteilich, selbst wenn sie von Vertreterinnen und Ver-
tretern einer benachteiligten Identititskategorie durchgefithrt wird. Die
Methoden der Forschung objektivieren die Aussagen zu nachvollziehba-
ren, uiberpriifbaren Argumenten.

Haufig entsteht aber der Eindruck, dass die Grenzen von Parteilich-
keit und Objektivitit bewusst verwischt werden, um sie unkenntlich zu
machen. So kritisiert Donna Haraway (1995[1988]) den Begriff der >Ob-
jektivitat< in den Wissenschaften. Stichhaltig ist ihr feministisches Ar-
gument, dass Wissenschaft hiufig von Mannern gemacht wird, welche
sich bemtuihen, ihre Forschungsergebnisse von ihrer Person unabhangig
zu machen. Richtig ist auch, dass geschichtlich dabei haufig bestimmte
Aspekte, die besonders Frauen betreffen, nicht erkannt oder unterschitzt
wurden. Das gibt Feministinnen Anlass, ein >wir< zu erkennen, welches

256

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE EIGENPARTEILICHKEIT DER IDENTITATSPOLITIKEN

nicht nur von dieser Wissenschaft kaum beachtet, sondern gar als Son-
derfall, als irgendwie anders markiert wird. Naheliegend ist auch, dass
Haraway das am weiblichen Korper festmacht: »Das imaginierte >wir«
sind die verkorperten anderen, denen es nicht erlaubt ist, keinen Korper
zu haben, keine begrenzte Perspektive und damit auch keinen unaus-
weichlich disqualifizierenden und belastenden Bias« (ebd.: 73). Damit
dekonstruiert Haraways den Objektivitatsanspruch der mannlich domi-
nierten Wissenschaft und beschreibt deren Perspektive als zutiefst diskri-
minierend. »Dieser Blick schreibt sich auf mythische Weise in alle mar-
kierten Korper ein und verleiht der unmarkierten Kategorie die Macht
zu sehen, ohne gesehen zu werden sowie zu repisentieren und zugleich
der Repriasentation zu entgehen. Dieser Blick bezeichnet die unmarkier-
te Position des Mannes und des WeifSen« (ebd.: 8o).

Konsequent wire es nun, wenn Haraway den Begriff der Objektivi-
tat aufgeben wiirde. Sie ist aber der Meinung: » Feministische Objektivi-
tat bedeutete dann ganz einfach situiertes Wissen« (ebd.: 80). >Situiert«
ist dieses Wissen in Korpern und deswegen ist es, wie sie sagt »partial«.
>Partial< hat im Englischen eine doppelte Bedeutung. Es bedeutet einer-
seits so viel wie >partiell, also steilweise< wie auch >parteiisch<. Diese
Unschirfe eroffnet Haraway die Moglichkeit eine besondere Epistemo-
logie fur feministische Wissenschaften zu definieren. Sie spricht von einer
Vielstimmigkeit partialen, verortbaren, kritischen Wissens. Verkorpert
versuchen die Individuen die Welt zu ergriinden und erreichen Objekti-
vitit, solange sie nicht versuchen, iiber diese Partialitit hinauszugehen,
denn »nur eine partiale Perspektive verspricht einen objektiven Blick«
(ebd.: 82). Eine Person kann also, wenn sie nur fiir sich selbst spricht,
objektiv sprechen. Haraway ist dabei bewusst, dass allein aus einer >par-
tialen« Perspektive keine soziale Organisation entstehen kann, und so
fordert sie, dass die partialen Perspektiven offen bleiben miissen fiir An-
schliisse an Netzwerke, um eine Politik der Solidaritit und eine Episte-
mologie der Diskussionszusammenhinge hervorzubringen.

In Haraways Auffassung besteht eine seltsame Spannung zwischen
»>Objektivitit« und >Partialitdt«. Diese Begriffe lassen sich nur in Uber-
einstimmung bringen, wenn unter Objektivitit eine vollstindige Repra-
sentation des Forschungsgegenstandes verstanden wird. Diese lisst sich
selbstverstiandlich nur im situativen, emotionalen, authentischen Spre-
chen uber sich selbst erreichen. Rational wissenschaftliche Explikationen
konnten dies Haraway zufolge niemals erreichen, da sie den Anspruch
des Auf-lange-Sicht-giiltig-Seins in sich triigen. Diese Vision der alleini-
gen Wahrheit partialer Weltsichten ist im Einklang mit dem Interview, in
dem sich Michel Foucault und Gilles Deleuze (2002 [1972]) gegenseitig
in der Atomisierung der Welt iiberbieten. Zuerst streitet Deleuze (ebd..:
383) jede Tiefenstruktur des Wissens ab: »Es gibt keine Reprasentation
mehr, es gibt nur noch Aktion, Aktion der Theorie, Aktion der Praxis

257

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

in Beziehungen von Verbindungselementen oder Netzwerken«, worauf
Foucault (ebd.: 384) kurze Zeit eine Vision situierter Verantwortung
formuliert: »Die Rolle des Intellektuellen besteht nicht darin, sich >et-
was vorweg oder etwas seitab« zu platzieren, um die stumme Wahrheit
aller auszusprechen; sie besteht vielmehr darin, dort gegen die Formen
einer Macht zu kimpfen, wo er zugleich Gegenstand und Instrument die-
ser Macht ist: in der Ordnung des »Wissens«, des >Bewusstseins< und des
>Diskurses«.« Diese Position verkennt, dass rational wissenschaftliche
Explikationen Authentizitat weder erreichen konnen noch wollen. Ob-
jektivitat bedeutet auch nicht zwangsliaufig absolute Wahrheit, sondern
intersubjektiv nachvollziehbare Evidenz. Wenn man aber den Anspruch
der Objektivitit sofort verliert, sobald man versucht, die Lebenswelt an-
derer zu verstehen oder zu beschreiben, wie soll sich daraus eine Offen-
heit fur Anschliisse an andere Meinung ergeben? Ist das, was Haraway
propagiert, nicht lediglich ein Aufruf zum wahrhaftigen Ausdruck der ei-
genen Befindlichkeit? Kann sich aus dieser Vision wirklich mehr als nur
ein bestandiges Ausdricken partieller Meinungen ergeben? Es ist voll-
kommen unklar, wie diese Vision Vergemeinschaftung oder demokrati-
sche Beschliisse ermogliche konnte, denn das bedarf zumindest des Ver-
suchs der Herstellung intersubjektiver Giltigkeit.

Amartya Sen (2010: 183ff.) schligt eine alternative Terminologie
vor. Er weist darauf hin, dass positionsgebundene Beobachtungen nicht
zwingend subjektiv sind. Seines Erachtens kann man von positioneller
Objektivitdt sprechen, wenn bestimmte Aussagen von allen Personen,
die bestimmbare spezifische Voraussetzungen teilen, bestatigt werden. So
wird beispielsweise jeder gesunde Mensch ohne Vorwissen die Erde als
festen Bezugspunkt annehmen und die Sonne als sich bewegendes Ob-
jekt. Die geozentrische Sichtweise war keine Verblendung, sondern der
Ausdruck gesunder Weltwahrnehmung, die nur mittels technischer Hilfs-
mittel zum heliozentrischen Weltbild weiterentwickelt werden konnte.
Ebenso im Falle einer Fata Morgana. Wenn ein Mensch unter den fiir
eine Fatamorgana entscheidenden Bedingungen eine Luftspiegelung
sehen kann, dann ist er nicht etwa sehbehindert. Vielmehr wirde etwas
mit seinen Augen nicht stimmen, wenn er die Fatamorgana nicht sehen
konnte. Derartige Effekte sind, so betont Sen, keine subjektiven Konst-
ruktionen des Geistes, sondern objektivierbare Phinomene der Lebens-
wirklichkeit dieser Menschen. Diese Idee lasst sich auch auf positionale
Sichtweisen verschiedener Lebensformen tibertragen. So muss ein bio-
logischer Mann wohl davon ausgehen, dass biologischen Frauen ihre
Weiblichkeit von mannlicher Seite regelmifSiig mehr oder weniger ge-
waltvoll bewusst gemacht wird. Diese Tatsache lasst sich mit objektivie-
renden Methoden als giiltig etablieren. Objektivieren bedeutet in diesem
Zusammenhang intersubjektiv begriinden und tatsichlich wird Identi-
tatspolitik auch in solchen Fillen in besonderem MafSe emanzipatorisch

258

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

wirksam, wenn es ihr gelingt, strukturelle Benachteiligungen aufzuzei-
gen und nachzuweisen.

Im Gegensatz zur Idee eines partialen Wissens, dass in seiner Perspek-
tivitat objektiv, aber solitar ist (Haraway), ist in der Idee einer positio-
nalen Objektivitit (Sen) eine Vermittlung angedacht. Der Anspruch der
Objektivierung bestimmter Erlebensweisen ergibt nur Sinn, wenn dies
als Argument der Vermittlung eingesetzt wird. Eigenparteilichkeit wird
dann problematisch, wenn sie in ihrem Ausdruck nicht die Verstehenska-
pazititen anderer adressiert. [dentitdtspolitik kann sich effektiv vor die-
ser Falle schiitzen, indem sie sich nicht der Aufgabe des Verstehens ver-
weigert und fragt, was an der eigenen Position oder den Positionen der
Mitglieder verschiedener Gruppe objektivierbar ist. Solange sie das tut,
wird sie nicht auf simple Art eigenparteiisch. Sie wird nicht zur totalen
Opposition, denn es geht ihr darum, valide Argumente gegen Ungleich-
heiten, Ungerechtigkeiten oder Benachteiligungen zu formulieren. In Ka-
pitel 3.5 wurde gezeigt, dass die partiale Perspektive, das solitare Per-
son-Sein nicht vermittel- oder tiberwindbar ist. Dadurch wird aber der
Versuch, die Lebenswirklichkeit anderer Menschen zu begreifen, nicht
sinnlos. Es ist nicht notwendig, die Lebenswirklichkeit der anderen um-
fassend nachempfinden zu konnen. Zur Verstandigung ist es lediglich
notwendig, dass ihre Haltungen beziiglich einer zur Debatte stehenden
Streitfrage verstanden werden. Ein identifizierendes Denken, dass nur
sich selbst in den Blick nimmt, wird weder den anderen noch sich selbst
jemals begreifen oder verstindlich machen konnen.

5.4 Identifizierendes versus vermittelndes Denken

Sowohl Objektivitdt als auch die Reflexion der eigenen Positionalitit
beruhen auf identifizierendem Denken. Identitidten konnen aber niemals
abschliefSend definiert werden. Wenn in poststrukturalistischem Sinne
von >Iteration« oder >Differenz< die Rede ist, dann zeigt sich darin eine
fundamentale Kritik an der Moglichkeit von Identitit. Es entsteht der
Eindruck, dass die Vertreterinnen und Vertreter eines sogenannten >re-
lationalen Denkens<, wenn sie beispielsweise von der Bedingtheit einer
Kategorie durch das von ihr Unterschiedene sprechen, etwas anstreben,
was ich hier als >vermittelndes Denken< bezeichnen mochte. Warum dann
aber der Begriff der Identitit in diesem Denken weiterhin eine so funda-
mentale Rolle spielt, ist unbegreiflich. Miisste man nach der grundsitz-
lichen Kritik, die der Begriff der >Identitdt< bereits erfahren hat, nicht zu
dem Schluss kommen, dass diese Kategorie in vielen Fillen wenig ge-
eignet ist? Stellt man anstelle des Begriffes der >Identitit« hingegen den
Begriff der >Beziehung« in den Mittelpunkt, dann kommen die Prozesse

259

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

in den Blick, mittels derer sich die Beteiligten in konkreten Verhalt-
nissen und Situationen gegenseitig bestimmen. Eine Untersuchung ver-
sucht dann nicht, durch Heraustreten aus dem praktischen Zusammen-
hang, die Struktur zu sehen, um dadurch unparteiisch zu werden. Sie
beschrinkt sich auch nicht allein auf eine partiale Perspektive. Sie ver-
bleibt im Zusammenhang und versucht alle Parteien in deren gegen-
seitigen Abhédngigkeiten zu verstehen und zu respektieren. Ihr Ziel ist
in erster Linie eine Position der Allparteilichkeit, in der sich die gegen-
seitige Ko-Konstitution der Beteiligten erkennen ldsst. Allparteilichkeit
kann nicht durch die Hinwendung zu nur einer Seite erreicht werden,
vielmehr muss der Dissens zwischen den Parteien in den Blick genom-
men werden. Das folgende Beispiel aus eigener Forschung verdeutlicht
die Suche nach verschiedenen positionalen Objektivititen in der kon-
kreten Situation eines gesellschaftlichen Dissenses.

#3 HIV und Commercial Sex Work in Botswana

Am 26.04.2006 wurde auf dem Sender Botswana Television (BTV) im
Abendprogramm >The EYE« eine Talkshow gesendet. Da ich zu dieser
Zeit Forschungsarbeiten zu den sozialen Folgen von HIV in Botswana
und den individuellen und kollektiven Umgangsweisen mit der Krank-
heit durchfuhrte, hatte ich die Moglichkeit bei der Aufzeichnung anwe-
send zu sein. Bei der Talkshow stand die Frage zur Debatte, ob Prosti-
tution (commercial sex work) legalisiert werden solle, um eine bessere
HIV-/AIDS-Pravention unter Prostituierten zu erméglichen. Die Sendung
beginnt mit Bildern einer niachtlichen Strafle. Autos und Lastwagen sind
nur schemenhaft zu erkennen und gelegentlich erleuchten Scheinwerfer
ein paar nackte Frauenbeine in Stockelschuhen, knappen Hoéschen oder
kurzen Rocken. Eine Sprecherin stellt den Zusammenhang von Pros-
titution und HIV und AIDS her und erklirt, dass viele Menschen in
Botswana die Legalisierung der Prostitution fiir unmoralisch halten.
Dann stellt der Moderator Alpheons Moroke seine Gesprachspartner
im Studio vor. Auf dem Podium befinden sich Andrew Kiptoo, der Pro-
jektkoordinator der Selbsthilfeorganisation COCEPWA (Coping Centre
for People living with HIV and AIDS), Duma Boko, ein Rechtsanwalt
und Mitglied von BONELA (Network on Ethics, Law and HIV/AIDS),
der auch als Dozent an der Universitit von Botswana lehrt, sowie Kabo
Hiri-Khudu, eine Dozentin des Instituts fiir Sozialarbeit, ebenfalls von
der Universitdt von Botswana.

Duma Boko beginnt, indem er eine unerwartete Tatsache prasentiert.
Er erklart, dass Prostitution in Botswana entgegen der weit verbreiteten
Meinung gar nicht illegal sei. Sie sei lediglich ein Tabu-Thema. Tatsdch-
lich werde Prostitution vom Gesetzbuch iiberhaupt nicht bedacht: »The

260

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

question with relation to prostitution is whether under the criminal law
of Botswana prostitution is a criminal offense. And the answer, interes-
tingly, is a resounding >NO««4. Weil Prostitution nicht illegal sei, konne
sie folglich auch gar nicht legalisiert werden. Es sei allerdings auch ein
Fakt, dass Frauen, die sexuelle Dienstleistungen anbieten, in Botswana
oft wegen des Tatbestands des Herumlungerns (loitering) festgenommen
und bestraft wiirden. Da keine gesetzlichen Regeln existierten, seien Pros-
tituierte in Botswana in besonderem Mafe der Willkiir von Polizei und
Freiern ausgeliefert. Die derzeitige Situation fordere die Marginalisie-
rung von Prostituierten und somit die Ausbreitung von HIV und AIDS.

Die Mitarbeiterin der Abteilung fiir Sozialarbeit der Universitit von Bo-
tswana, Kabo Hiri-Khudu, hingegen hat eine entgegengesetzte Meinung.
Bevor man dariiber nachdenke, Prostitution zu legalisieren, solle erst er-
forscht werden, welche Folgen das haben konne. Threr Meinung nach
wiirde die Legalisierung ein Ansteigen der Prostitution nach sich ziehen.
Es bestiinde die Gefahr, dass sich eine Sexindustrie etabliert: »In count-
ries where it is legal, you can find that sex trade... it now becomes a busi-
ness. You have sex bars, you have hotels, where sex is a common thingx«.
Es konnten auch Sextouristen nach Botswana kommen. Sie beruft sich
auf Statistiken, die belegen, dass in Landern mit legaler Prostitution zum
Beispiel der Missbrauch von Kindern hoch sei. Dieses Problem existiere
in Botswana derzeit gar nicht. Eine Legalisierung der Prostitution wiirde
folglich die Verbreitung derartiger Phinomene férdern und somit auch
die Ausbreitung von HIV und AIDS begiinstigen. Aus ihrer Sicht wire
eine Legalisierung keine Forderung der sexuellen Selbstbestimmung, denn
Frauen wiirden sich nicht freiwillig prostituieren: »commercial sex work
is disempowering to women«. Andrew Kiptoo, der Projektkoordinator
von COCEPWA, betont vor allem, dass man nicht leugnen solle, dass es
Prostituierte gibt: » The whole situation is moralised. Maybe accepting
that they exist will be the first step«. Aus seiner Sicht lasst sich eine sinn-
volle HIV-Priventionsarbeit nur dann bewerkstelligen, wenn man Zugang
zu den relevanten Risikogruppen hat. Eine auf diese Zielgruppen zuge-
schnittene Praventionsarbeit liefSe sich derzeit nicht leisten, da Prostitution
und Homosexualitit in Botswana im Verborgenen stattfanden.

Als Beobachter halte ich zu diesem Zeitpunkt Kabo Hiri-Khudus Ein-
stellung fur wenig uberzeugend. Thre Behauptung, Prostitution wiirde
Kindesmissbrauch nach sich ziehen, schien mir wenig begriindet, insbe-
sondere weil es natiirlich nicht stimmt, dass es diesen zu diesem Zeit-
punkt nicht gab. Auch war kurz zuvor in der Wochenzeitung Mmegi
(24.04.2006) ein Artikel erschienen, der unter dem Titel »Legalise Sex
on the Fringes« BONELA als Organisation darstellte, die eine offene

4 Alle in der Folge nicht weiter spezifizierten wortlichen Zitate sind der Auf-
zeichnung der Sendung the EYE vom 26.04.2006 entnommen.

261

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

Debatte tiber kontroverse Themen wie Prostitution und Homosexua-
litat inititeren mochte: »The Botswana Network on Ethics, Law and
HIV/AIDS (BONELA) says it wants all marginalised people to have
a voice and to be involved in the prevention of HIV. That is why it is
calling for open discussions on controversial issues surrounding sex
workers and homosexuality « (Mmegi, 24.04.2006). In diesem Artikel
hatte BONELA schon die Kritik Kabo Hiri-Khudus vorweggenommen
und erklart, dass eine Legalisierung von Prostitution und Homosexua-
litat keineswegs das Bediirfnis nach unerwiinschtem sexuellem Verhal-
ten erst produzieren wiirde. »BONELA argues, these activities already
exist in society and should be included in strategies concerning HIV/
AIDS« (ebd.). Insbesondere weil BONELA langst auf ihre Argumente
reagiert hatte, erschien mir die Position der Dozentin fiir Sozialarbeit
lediglich wie der Platzhalter fiir eine allgemeine konservative Position.
Diese Einschatzung wurde auch dadurch bestirkt, dass Kabo Hiri-Khu-
du, wihrend der Talkshow nicht viel Substantielles hinzufiigen konnte.
Vielmehr schien sie mir sogar kurzsichtig und stur auf ihrer Position zu
beharren, insbesondere als sie auf ihre fruheren Erfahrungen angespro-
chen wurde. Sie hatte als Polizistin gearbeitet und war dabei auch mit
Prostitution konfrontiert worden. »When I worked as a police officer
it was illegal ... We used to assume that it is illegal«.

Schnell hatte ich die Analysekategorien sMacht« und >Gender« bemiiht
und die Position Kabo Hiri-Khudus erschien mir das Produkt der pa-
triarchalen Tswana-Gesellschaft zu sein. Dass sie als Frau diese Positi-
on vertrat, betrachtete ich als Naturalisierung, als einen Effekt, der ihr
die kontingenten Bedingungen als natiirliche GesetzmafSigkeit erscheinen
liefs. Ich sah in ihrer Position auch eine Perpetuierung von Genderunge-
rechtigkeit, die im Falle von Prostitution die Verantwortung allein den
Frauen zuschreibt. Diese meine Interpretation wurde von Dumo Boko
bedient, als er einwandte, dass derzeit lediglich das Angebot von sexu-
ellen Dienstleistungen verurteilt wirde, nicht aber die Rolle der Freier.
Kabo Hiri-Khudu wies wiederholt auf die schwierigen Umstinde von
Sexarbeiterinnen’ hin, wobei es ihr aber kaum gelang, diese Argumente
auf die zur Debatte stehende Frage nach einer Legalisierung der Prosti-
tution zu beziehen. Die Position von BONELA schien mir die rationa-
le Stimme der unterdriickten Minderheit zu sein, die im Sinne der Men-
schenrechte, den Gleichheitsgrundsatz fiir ihre Klientel einfordert und
sich fiir eine Ermachtigung der Prostituierten einsetzte.

Meine Einschitzung dnderte sich, als mir die Asymmetrie meiner Be-
wertung bewusst und suspekt wurde. Dabei war mir Andrew Kiptoo
behilflich, nicht weil er mir die Position Kabo Hiri-Khudus hitte erklai-
ren konnen, vielmehr weil er sich unschliissig zeigte, ob die Situation

5 Sie sprach tatsdchlich nur von Frauen.

262

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

tatsdchlich so eindeutig war, wie von BONELA behauptet. Mir wurde
bewusst, dass ich die Position Kabo Hiri-Khudus ablehnte, obwohl ich
sie eigentlich nicht nachvollziehen konnte. Ich begann gezielt nach Hin-
weisen zu suchen, die ihre Position stirken. Ich stellte mir die Frage, wel-
che Erfahrungswirklichkeit diese Position rechtfertigen wiirde und nach
einigen Recherchen gelangte ich schliefSlich zu folgenden Hinweisen.

Bei nidherer Betrachtung zeigten sich einige Argumente Kabo
Hiri-Khudus nicht mehr ganz so abwegig, sie wirkten nur unter der
von Duma Boko und der Redaktion eingefiihrten Argumentation etwas
fehl am Platz. Kabo Hiri-Khudus Argumente passten nicht in die Logik,
die durch die Frage nach der rechtlichen Stellung der Prostituierten eta-
bliert wurde. Thre Betonung der marginalisierten Stellung der Prostitu-
ierten schien diesen nicht die volle Autonomie zuzusprechen, wodurch
ihr Beharren auf traditionellen Vorstellungen entmiindigend erschien.
Sie argumentierte aber im Hinblick auf die jiingere Generation, auf die
Verantwortung gegeniiber Heranwachsenden und die Vorbildfunktion
der Gesellschaft. Es kann tatsachlich nicht einfach als irrelevant abge-
tan werden, wenn sie sagt: » Around Westafrika a lot of young girls were
being shipped to countries like Netherlands for them to go into this busi-
ness. Their parents will be told that: >You know what, they are going to
get good education, they are going to get good jobs.« [...] And the first
three days or four, they have been raped, they don’t give any consensus
into this business. « Es ist keineswegs unbegriindet, wenn sie betont, dass
auch legale Bordelle Mddchen und Frauen brauchen, welche nicht im-
mer auf legalem Wege beschafft und in die Prostitution gezwungen wer-
den. Zwar ist es fraglich, ob sich Madchenhandel und Zwangsprostitu-
tion innerhalb legaler Strukturen besser bekimpfen lassen als in einer
Situation, in der Prostitution generell verboten ist. Auch gibt es keinen
Hinweis darauf, dass Sextourismus bevorzugt dort stattfindet, wo Pros-
titution legal ist, allerdings scheint eine breite gesellschaftliche Akzep-
tanz von Konkubinat und kiuflichem Sex, Sextourismus zu beférdern
(Cohen 1996: 250f). Sieht man also Kabo Hiri-Khudus Angst, eine Le-
galisierung konne Prostitution moralisch etablieren, dann erscheint ihre
Sorge durchaus gerechtfertigt.

Kabo Hiri-Khudu bringt die Thematik auch mit lindlichen Lebens-
welten in Verbindung. In Bars oder an Plitzen an denen khadi (traditi-
onelles Bier) gebraut und ausgeschenkt wird, werden nicht selten auch
sexuelle Dienstleistungen angeboten (Helle-Valle 1999). Kabo Hiri-Khu-
du stellt die Frage, wie sich ein junges Madchen wohl fithlen miisse, das
in solch einem Zusammenhang missbraucht wurde. Wenn Prostitution
tatsachlich legal werden wiirde, dann kdme dies ihrer Meinung nach ei-
ner nachtriglichen Legitimierung der Tat gleich. Sie begriindet das mit
den drmlichen Lebensverhiltnissen. Auf den ersten Blick erscheint dieses
Argument nicht gerade plausibel, denn die Gegenseite versucht ja gerade

263

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

sexuelle Selbstbestimmung zu fordern. Dabei miisste selbstverstandlich
auch geklirt werden, unter welchen Bedingungen Prostitution gesetz-
lich nicht toleriert werden diirfte, etwa wenn junge Miadchen zu sexu-
ellen Dienstleistungen gezwungen wiirden. In einem anderen Licht aber
erscheint ihr Argument valide. Bedenkt man, dass es vor allem eine 6ko-
nomische Unsicherheit ist, die Frauen in die Prostitution treibt (Cohen
1996; Helle-Valle 1999), dann sieht man, dass viele Frauen die Hoffnung
hegen, iiber Beischlaf lingerfristige Beziehungen anzubahnen. Da dies zu
Beginn nicht als Prostitution angesehen wird, und die Madchen auch im
Weiteren an einen Ausstieg denken, findet niemals eine vollstandige Pro-
fessionalisierung dieser Tatigkeit statt. Tatsachlich gibt es in Botswana
auch traditionelle Formen von 6konomisch-sexuellen Austauschbezie-
hungen, die sich strukturell von professionellen Bordellbetrieben unter-
scheiden. Die Beziehungen zwischen den Partnern sind dann meist von
langerer Dauer und nicht nur auf sexuelle Dienstleistungen beschrankt.
Derartige Austauschbeziehungen werden immer weitgehend im infor-
mellen Bereich bleiben. Es ist demnach fraglich, ob eine Legalisierung
die Rolle dieser Sexarbeiterinnen tatsichlich stirken wiirde und ob sie
tatsichlich zu einer verbesserten HIV-Privention fithren konnte.

Diese Asymmetrie des Sexgewerbes wird in der Debatte um Legali-
sierung von Prostitution haufig vergessen. Dieses Gefille lasst sich im
Ubrigen auch zwischen Zentraleuropa und den peripheren Staaten fest-
stellen. Wo sich die Autoritit der Eltern mit Armut und der Hoffnung
auf einen finanzkraftigen Mann mischt, dort stellt sich die Frage nach
der Zustimmung eines Mddchens auf eine ganz andere Art und Weise als
in einer liberalen westlichen Gesellschaft.

Von der All- zur Uberparteilichkeit

Zwar erscheint eine Losung der Frage, wie nun mit Prostitution in
Botswana verfahren werden soll, eher weiter entfernt als zuvor, doch kon-
nen nun die richtigen Fragen gestellt werden. Mein Argument an dieser
Stelle ist aber kein inhaltliches, sondern ein methodisches. Die Untersu-
chung erreichte einen vertieften Einblick nicht durch Reflexion der Posi-
tionalitdt des Forschenden oder gar durch dessen Selbstverortung inner-
halb einer Rangfolge von Identitatskategorien. Sie gewann Tiefe durch
eine sukzessive Anniherung an die jeweils spezifischen Positionen aller
Einzelparteien. Schliissel war eine Haltung der Allparteilichkeit, wie sie
in Mediationsprozessen als Richtlinie gilt (Schafer 2017). Dabei geht es
darum, allen Meinungen und Bediirfnissen gleichermafen mit Respekt zu
begegnen. Als Hinweis darauf, dass Allparteilichkeit noch nicht erreicht
ist, kann gelten, wenn eine der Positionen als unbegriindet zuriickgewie-
sen wird, ohne dass der Versuch des Verstehens erfolgt wire. Hierfiir

264

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTIFIZIERENDES VERSUS VERMITTELNDES DENKEN

konnen sich die Forschenden eine einfache Kontrollfrage stellen. Weifs ich
von jeder Position, welchen lebensweltlichen Erfahrungen sie entspringt?
Fillt die Antwort negativ aus, wird eine Position als unbegriindet ange-
sehen, ohne dass sie erklart werden kann, dann ist das ein Hinweis dar-
auf, dass der Forschungsprozess noch nicht abgeschlossen werden sollte.
Um Allparteilichkeit zu erreichen, miissen die jeweiligen Einzelpositi-
onen herausgearbeitet werden. Es gilt zu ergriinden, was fiir bestimmte
gesellschaftliche Positionen generalisierbar ausgesagt werden kann. Das
erfordert zuhoren und verstehen wollen. Dabei bedeutet Verstehen aber
nicht automatisch auch Akzeptieren. Es geht auch explizit nicht um ein
einfuhlendes Verstehen, das versucht das gesamte Empfinden einer Per-
son oder Personengruppe zu begreifen, sondern um das Verstindnis ei-
ner Haltung innerhalb eines Dissensverhaltnisses. Hier lasst sich der Dis-
sens als methodologischer Ankerpunkt fur die Untersuchung erkennen.
Wenn erkannt wird, warum Personen bestimmte Meinungen vertreten,
aus welchen Erfahrungen sich diese Meinungen jeweils speisen, dann
verliert man damit nicht automatisch auch die Fahigkeit, weiterhin eine
kritische Haltung einzunehmen. Im Gegenteil, in der Allparteilichkeit
entstehen erst die Ressourcen fur eine angemessene Kritik, die tuber die
Einzelpositionen hinausgehend auch die Rahmenbedingungen des Dis-
senses thematisieren sollte, also letztlich iiberparteiisch werden sollte.
Es gibt zwei Moglichkeiten, diese Kritik zu justieren, um von All- zu
Uberparteilichkeit zu gelangen. Erstens kann das durch eine Betrachtung
der Beziehungsebene erreicht werden. In gesellschaftlichen Debatten brin-
gen sich die Parteien immer transaktional gegenseitig hervor. Ein Begriff
von transaktionaler Gewalt (Kap 3.3) ist Voraussetzung, um verdeckte
Asymmetrien erkennen zu konnen. Zudem ist ein Wissen iiber Person-
lichkeitspsychologie wichtig, um die Beteiligten in ihrer Offenheit, Red-
lichkeit oder Strategiestarke einschitzen zu konnen. In obigem Beispiel
wirken Kabo Hiri-Khudus Argumente vor allem deswegen so wenig tiber-
zeugend, weil sie nicht ihren eigenen Diskurs fithren kann. Wahrend die
Gegenseite ihre Argumentation vorbereitet und gedanklich klar umris-
sen hat, kann sie nur auf ihre Lebenserfahrung und ihr Wissen tiber die
lebensweltlichen Note vieler Frauen insistieren. Um verstindlich zu sein,
miisste sie aber ihre Argumentation von einem ganz anderen Ausgangs-
punkt her aufbauen. Hierzu hat sie in der gegebenen Situation aber gar
keine Moglichkeit. Allein durch die Exposition der Thematik ergibt sich
eine transaktionale Asymmetrie. Eine kritische Mediation wiirde hier die
Wahrung von Verfahrensgerechtigkeit anmahnen. Dabei wiirde sie, selbst
wenn sie die unterlegene Position stirkt, dennoch nicht parteiisch wer-
den. Der stirkeren Position eine nicht gehérte Meinung verstiandlich zu
machen, greift nicht auf die inhaltliche Ebene eines Dissenses durch. Hier-
zu hat die Mediation verschiedene Moglichkeiten, etwa kann sie durch
gezieltes Nachfragen der schwicheren Position nochmals die Chance fiir

265

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

eine Erklarung geben oder durch Paraphrasierung des Gesagten Klarheit
fiir die Position erzeugen oder auf mogliche Missverstandnisse hinweisen.

Zweitens greift eine kritische Mediation nicht auf die inhaltliche Ebe-
ne durch, wenn sie auf objektivierbare gesellschaftliche Rahmenbedin-
gungen verweist. So kann eine Mediation Sachexpertise einbringen, so-
fern diese fiir die Verhandlung der zur Debatte stehenden Fragen von
Relevanz ist. Sie kann dazu anregen, Expertinnen und Experten zu kon-
sultieren, um qualifizierte Entscheidungen zu ermoglichen. Genauso
kann Mediation mit Widerspriichen zu allgemeinen gesellschaftlichen
Prinzipien oder gemeinschaftlichen Anliegen verfahren. Partiell lassen
sich hier insbesondere Formen der immanenten Kritik anwenden (Stahl
2013), denn es ist davon auszugehen, dass die Parteien nichts beschlie-
3en wollen, was ihren eigenen Grundsitzen widerspricht. Sofern die Me-
diation die Verhandlungen lediglich iiber diese Beziige informiert, wird
sie nicht parteiisch.

Mediation hat sogar die Verpflichtung darauf zu achten, dass die Par-
teien nicht etwas beschliefSen, was in rechtlicher Hinsicht problematisch
werden konnte, denn so hitten die Beschliisse letztlich keinen Bestand
(Berger & Ukowitz 2005). Bei Konflikten handelt es sich auch nur in
den seltensten Fillen um reine Interessenkonflikte, sondern vielfach um
Wertkonflikte. Fragen von Gerechtigkeit sind deswegen von grofSer Be-
deutung (Montana 2003), und eine Mediation muss fihig sein, ein Ver-
stindnis davon zu erzeugen, dass viele Verstindnisse von Gerechtigkeit
moglich sind (vgl. auch Sen 2010). So kénnen etwa Verteilungs-, Ver-
fahrens-, Austausch- oder Vergeltungsgerechtigkeit, zu konfligierenden
Sichtweisen fithren, wobei alle eine gewisse Berechtigung haben. Zudem
gehort es zur Ethik der Mediation, dass keine Vereinbarungen auf Kos-
ten von Dritten oder der Allgemeinheit beschlossen werden. Das wiirde
dem Gedanken der Konfliktlosung widersprechen, denn damit wiirde
das Problem nicht behoben, sondern nur verlagert. Es ist also durchaus
vertretbar, wenn Mediation beispielsweise Fragen internationaler oder
sozialer Gerechtigkeit oder Problematiken des Klimawandels auf die zu
verhandelnden Sachverhalte oder Streitpositionen bezieht und auf mog-
liche Konfliktfelder hinweist.

An dieser Stelle wird die Rolle einer akademischen Kritik als Media-
tion zum ersten Mal sichtbar. Viele der hier genannten Themengebiete
sind akademische Wissensgebiete. Die akademische Kritik kann komple-
xe Sachverhalte auf gesellschaftliche Dissensverhaltnisse beziehen und
verschiedene Positionen in Bezug auf relevante Wissensbestande infor-
mieren. Dies fordert den Forschenden eine bestimmte Haltung ab. In kei-
nem Fall diirfen sie theoriegeleitet vorgehen. Sie miissen sich selbst als
Lernende zeigen und bereit sein, im Angesicht der Praxis tiber ihr aka-
demisches Verstindnis hinauszuwachsen.

266

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.5 Die Verantwortung der Forschenden

Auch eine Forscherin, die sich allparteilich einen Dissens anschaut, kann
sich nicht sicher sein, dass sie nicht doch unbemerkt eine gewisse Prife-
renz fiir die eine oder andere Seite entwickelt. Deswegen gilt es auf einer
ganz personlichen Ebene Verantwortung fiir den Mediationsprozess zu
ubernehmen. Hierzu reicht es nicht aus, giangige Ethikrichtlinien oder
bestimmte Prinzipien wissenschaftlichen Arbeitens, die sich aus den ge-
wihlten Methoden ergeben, moglichst gewissenhaft umzusetzen. For-
schende miissen aufgeschlossen die Moglichkeit zulassen, dass ihre aka-
demischen Kategoriensysteme und Uberzeugungen aufbrechen. Derart
offene Forschungsprozesse erzeugen oftmals Unsicherheit und Orien-
tierungslosigkeit. Das Konzept der forschungsevozierten Positionalitdt
zeigt aber, dass diese Gefiihlszustinde notwendig sind, denn letztlich
konnen einem nur die eigenen emotionalen Bewegungen als Anhalts-
punkt fiir eine Reflexion der eigenen Selbstverstindlichkeiten dienen.
Vom Schreibtisch aus ist es unmaglich, die eigene Positionalitit zu be-
stimmen, sie kann nur im Kontakt mit einem fremden Gegentuiber erfah-
ren werden. Alles, was augenblicklich starke Gefiihle auslost, was ein-
deutig positiv oder absolut negativ erscheint, bedarf einer Priifung, denn
die Welt ist erfahrungsgemafs niemals schwarz-weifS. Vertrauen sollte
man hingegen in Ambiguititen und Ambivalenzen setzen, denn in die-
sen Fillen scheint die Meinungsbildung schon deutlich fortgeschritte-
ner zu sein. Eine transaktionale Anthropologie stellt die Verantwortung
der Forschenden als eine Aufforderung zur Personlichkeitsentwicklung
als Forscher dar. Dabei ist aber die Praxis die Lehrmeisterin, nicht die
Theorie.

Die Grounded Theory (Strauss & Corbin 1996) ist darauf angelegt,
gegebene Terminologien zu durchbrechen und neue empiriebasierte Be-
schreibungen zu entwickeln. Das Forschungsfeld wird mittels eines zy-
klischen Prozesses des Interpretierens von Daten und wiederholten Riick-
wendungen zur Theorie exploriert. Hierzu stellt die Grounded Theory
konkrete Konzepte zur Verfligung. Beim theoretischen Sampling werden
die Forschenden aufgefordert, trotz moglicherweise schliissig erscheinen-
der Theoretisierung des Untersuchungsgegenstandes nochmals analyti-
sche Uberlegungen dariiber anzustellen, welche Interviewpartner mog-
licherweise bisher noch nicht bedachte Perspektiven anbieten konnten.
Die Frage nach der theoretischen Sittigung hingegen fordert die For-
schenden auf, zu entscheiden, wann ihre prinzipiell niemals vollstindig
abschliefSbaren Forschungen einen Stand erreicht haben, an dem sie der
Veroffentlichung gerecht werden.

»Sobald der Forscher iiberzeugt ist, dass sein analytischer Bezugsrah-
men eine systematische, gegenstandsbezogene Theorie darstellt, dass er

267

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

eine hinldnglich genaue Kennzeichnung der untersuchten Sachverhalte
enthilt und dass er in eine Form gebracht worden ist, die anderen For-
schern die Moglichkeit gibe, ihn zu verwenden, wenn sie im gleichen
Feld zu arbeiten hitten — dann kann er seine Ergebnisse mit Zuversicht
veroffentlichen. Er ist tiberzeugt von seinem eigenen Kenntnisreichtum
und vermag keinen Grund zu finden, diese Uberzeugung zu dndern. Dies
ist kein Willkiirakt, sondern ergibt sich aus den Miihen, die der Forscher
auf sich genommen hat, um seine Auffassungen zu tiberpriifen.« (Glaser
& Strauss 1993[1979]: 96)

Hiermit weisen Barney Glaser und Anselm Strauss darauf hin, dass die
Ergebnisse der Forschung in dem Sinne anwendbar sein sollen, als dass
sie weitergehenden Forschungen als Orientierung dienen konnen. Dies
aber nicht wegen ihres Wahrheitsgehaltes oder ihrer theoretischen Kon-
sistenz in Zusammenhang mit anderen Theorien, sondern im Sinne eines
Weiterdenkens, eines Fortschreitens von Theoriebildung als Verstindnis
von Welt. In dieser Auffassung ist jede Theorie nur eine Pause im ewi-
gen Strom des Denkens. Dartiber hinaus fordert die Grounded Theory
die Forschenden zur theoretischen Sensibilitit auf, also zur bestindigen
Weiterentwicklung ihrer Fahigkeiten »Einsichten zu haben, den Daten
Bedeutung zu verleihen, [...] zu verstehen und das Wichtige vom Unwich-
tigen zu trennen« (ebd.: 25). Insbesondere die Anspriiche der theoreti-
schen Séttigung und der theoretischen Sensibilitit machen deutlich, dass
die Grounded Theory Anspriiche an die Personlichkeitsentwicklung der
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler als forschende Subjekte stellt.

Ziel der vergleichenden Methode der Grounded Theory ist es, die Wi-
derspriiche zwischen theoretisch induzierten Uberzeugungen und empi-
rischen Befunden aufzuzeigen, um die Betrachtung dabei sukzessive zu
prazisieren. Letztlich soll die Theorie qualifiziert werden, nicht die Pra-
xis. Es geht nicht darum, in der Praxis zu intervenieren, sondern zutref-
fendere Theorien zu entwickeln, die natiirlich dann auch kompetenteres
Handeln zulassen. Hier 16st sich der Eurozentrismus der Kulturanth-
ropologie oder der Entwicklungsforschung auf. Denn denkt man das
konsequent weiter, dann stehen damit die westlichen Konzepte auf dem
Priifstand. Sie werden nicht theoriegeleitet als per se iiberlegen angese-
hen, sondern anhand der Praxis auf ihre Giiltigkeit hinterfragt. Mit der-
artiger Methodik und ihrem Anspruch, multiperspektivisch zu forschen,
sucht eine transaktionale Anthropologie nach integrierenden Konzep-
ten, die tiber bereits bestehende Theorien hinausgehen. Tendenziell kehrt
sie den Blick damit um und fragt, was man von den Marginalisierten,
dem Fremden, dem Nicht-Hegemonialen fiir eine gemeinsame Weiterent-
wicklung lernen kann. Sie attribuiert das Fremde nicht als riickstindig,
unterentwickelt, unaufgeklirt oder mystisch verblendet, sondern sucht
im Impuls des Verstortseins durch das Unbekannte den weiterfithren-
den Gedanken — den Gedanken, der die Unzuldnglichkeit der eigenen

268

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT: DER DISSENS ALS METHODOLOGISCHER ANKERPUNKT

Uberzeugungen offenbart. Es ist das Fremde, das Unerwartete, was uns
die eigene Pragung bewusst machen kann. Dies kann nur gelingen, wenn
die unangenehmen Gefiihle eines Nicht-Herr-der-Situation-Seins ausge-
halten werden. Um verantwortlich zu forschen, muss dem Fremden ein
Vertrauensvorschuss gegeben werden. In dem, was uns unangenehm af-
fiziert, liegt moglicherweise ein bisher unerkannter Sinn.

5.6 Zwischenfazit: Der Dissens als methodologischer
Ankerpunkt einer Kritik als Mediation

Aus transaktionaler Perspektive ist die Forderung nach einer Reflexion
von Positionalitit illusorisch, sofern dadurch eine Qualifizierung des
forschenden Blickes erreicht werden soll. Zwar ist sie hilfreich, um er-
hohte Achtsamkeit zu erzeugen, doch kommen dabei allzu leicht nur
die augenfilligsten Positionalititen zum Tragen. Sofern die Forderung
nach Reflexion von Positionalitdt eine Objektvierung des Standpunkts
der Forscherin oder des Forschers anstrebt, impliziert sie das Ideal von
Unparteilichkeit, lauft aber Gefahr unangemessene Eigenparteilichkeit
zu erzeugen. Nicht in einer noch so intensiven Selbstschau kann man
die eigenen Privilegien erkennen. Im Gegenteil, je mehr man sich auf
sich selbst konzentriert, desto weiter entfernt man sich von der Er-
kenntnis der Beziehungshaftigkeit sozialer Verhiltnisse und nahert sich
einem identifizierenden Denken an, das Ungleichheitskategorien eher
repetiert, als dass es sie aufbricht. Die Reflexion der eigenen Positiona-
litat kann, wie gezeigt wurde, auch triigerisch sein und die notwendi-
ge Offenheit eher verhindern als befordern. Somit triagt die Forderung
nach Reflexion der Positionalitdt forschungspraktisch kaum zur Ver-
besserung der Ergebnisse bei. Sie kann weder willentlich prozessiert
noch iiberprift werden. Eine Reflexion der eigenen Pragung kann al-
lenfalls in einem empirischen Forschungsprozess geschehen. Allenfalls
kann ihr der Weg bereitet werden, und die Grounded Theory formuliert
einige Ideen zur Schaffung hierfiir giinstiger Bedingungen. Das Sprich-
wort >Ich bin, weil es dich gibt< besagt, dass ich mich nur in der Be-
ziehung zu anderen erkennen kann. Ich muss den anderen erforschen,
um mich selbst erkennen zu koénnen. Erst im Versuch, das bisher Un-
bekannte zu verstehen, ist im Spivakschen Sinne ein unlearning der ei-
genen Privilegien moglich. Dabei kann es aus der Sicht einer transak-
tionalen Anthropologie nicht um die Erfassung emischer Perspektiven
gehen. Es geht nicht um ein going native, das ein vollstindiges Eintau-
chen in eine andere Kultur anstrebt. Nicht einfuhlendes Verstehen ist
das Ziel, sondern das Erkennen bestimmter Begriindungszusammen-
hiange divergierender Positionen in Dissenszusammenhangen. Es geht

269

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN EINER KRITIK ALS MEDIATION

um die Fahigkeit, >in eigenen Worten« die Anliegen >fremder« Position
erklaren zu konnen.

In der Untersuchung eines umstrittenen Gegenstandes lassen sich die
jeweiligen Perspektiven besser untersuchen als in der Betrachtung ihrer
jeweiligen Identititen, denn im Dissens nageln sie sich gegenseitig fest. In
ihren Auseinandersetzungen lassen sie eine Beziehung erkennen. In der
Untersuchung ihrer Identitit zerfillt jede Gruppe in individuelle Person-
lichkeiten. Mit dem Blick auf Beziehungsweisen aber werden die Bruch-
linien der Praxis innerhalb lokalisierbarer Lebenszusammenhinge zum
Gegenstand der Analyse. Der beobachtbare Dissens wird zum methodi-
schen Ankerpunkt, und es eroffnet sich die Moglichkeit, identifizieren-
des Denken aufzugeben und ein vermittelndes Denken zu entwickeln.
Dabei sollen die Meinungen und Bediirfnisse aller Parteien gleicherma-
en Aufmerksambkeit finden. Mediation folgt in einem ersten Schritt dem
Grundsatz der Allparteilichkeit. Dieser erfordert es, den Standpunkten
aller Parteien mit dem gleichen Respekt zu begegnen (Schifer 2017). Be-
mitht sich eine Mediatorin oder ein Mediator um ein Verstindnis meh-
rerer Parteien, dann kann die Sprache zu einem verbindenden Medium
werden, das, wie Dewey sagt, die verschiedenen »provinziellen Zungen«
gegenseitig verstandlich macht.

Bruchlinien der Praxis haben sich aber immer aus historischen Pfad-
abhingigkeiten ergeben und gefestigt, sodass sie sich im Heute in beob-
achtbaren Dissensereignissen zeigen. Die historischen Wurzeln sind den
Parteien aber selten bewusst, auch mag es noch weitere Wissensbestin-
de geben, die von der Mediation in den Vermittlungsprozess eingebracht
werden konnen. Zudem steht Mediation auch in der Rolle als Hiiterin
des Verfahrens tiber den Konfliktparteien. Zwar enthilt sie sich inhalt-
licher Positionen, ist aber in der Verantwortung, nicht zur Erfullungsge-
hilfin machtiger Parteien zu werden, und muss sich deswegen um einen
Ausgleich bestehender Asymmetrien bemiihen. In diesem Sinne sollte
eine Mediation kritisch Uberparteilichkeit anstreben.

Zusammenfassend lassen sich verschiedene Grade der Parteilich-
keit folgendermaflen differenzieren. Unparteiisch ist, wer eine ir-
gendwie objektivierte Position einnimmt, was mit allen Schwierig-
keiten des Objektivitatsbegriffes verbunden ist und deswegen nicht
selten ungewollt auf simplifizierende Art und Weise eigenparteiisch
wird. Allparteiisch hingegen ist, wer sich um ein Verstandnis aller Po-
sitionen bemiiht und diesen gleichermaflen Respekt entgegenbringt.
Uberparteilichkeit zeichnet sich schliefSlich durch eine vermittelnde
Titigkeit aus, die die Asymmetrien der Beziehungen der Beteiligten
sieht und die Dissensbeziehungen tiber weitere gesellschaftliche Be-
dingungen informiert.

270

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Zentrale Aspekte einer Kritik
als Mediation

An dieser Stelle soll das Konzept der Mediation fiir ein akademisches, for-
schendes Arbeiten entwickelt werden. Das ist nur moglich, wenn zunachst
andere, bereits etablierte Formen der Mediation betrachtet werden.

6.1 Was ist Mediation?

Mediation ist ein anerkanntes Verfahren der Vermittlung zwischen diver-
gierenden Interessen, das in vielen Facetten zur Klarung von Streitfragen
oder bei VertragsschliefSungen eingesetzt wird. In der Regel findet Medi-
ation als Vermittlung in Ko-Prasenz zwischen Einzelpersonen statt. Die-
se werden in diesem Zusammenhang auch >-Medianden< genannt. Me-
diation findet in privaten Zusammenhingen vielfach Anwendung, etwa
als Familientherapie, bei Ehestreitigkeiten oder Scheidungen. Sie kommt
aber ebenso in 6konomischen Zusammenhiangen und der internationa-
len Diplomatie zum Einsatz. Der vermittelnde Anspruch von Mediation
findet sich in verschiedenen Ansitzen oder Modellen, etwa in der aufler-
gerichtlichen alternative dispute resolution (ADR), im Businessbereich,
beispielsweise in der Harvard Methode >getting to yes«< (Fisher & Ury
1991[1981]), in Methoden der transitional justice zur Aufarbeitung von
Verbrechen beim Ubergang von autoritiren Regimen zu demokratischen
Ordnungen (fiir einen kurzen Uberblick siehe Heinz 2005) oder auch in
Methoden des Tadter-Opfer-Ausgleichs. Grundidee der Mediation ist es,
durch Transparentmachung der unterschiedlichen Sichtweisen der be-
teiligten Parteien, gegenseitiges Verstindnis zu erzeugen und dadurch
Annidherung zu ermoglichen. Dabei gilt die Regel, dass die Mediatorin
oder der Mediator nur fiir das Verfahren, nicht aber fir die Inhalte ver-
antwortlich ist. Die Beteiligten sollen lediglich darin unterstiitzt werden,
ihre Angelegenheiten untereinander zu verhandeln.

»Da Handlungen nichts Allgemeines sind, sondern konkrete Eingriffe in
einer je besonderen Situation, ist es nur mit Blick auf die je einzigartigen
Hintergriinde moglich, sich richtig zu verhalten [...] Entsprechend lautet
die Frage nicht, ob der Betreffende konventionell oder universalistisch,
richtig oder falsch denkt, sondern wie es dazu kommt, dass sich eine Si-
tuation fiir ihn so oder so ausnimmt, was dabei ausgeblendet wird und
wie seine Sicht zu erweitern wire.« (Lotter 2012: 348)

Eine zentrale Aufgabe der Mediation ist der Ausgleich von Asymme-
trien unter den Medianden. Deswegen ist es auch eine notwendige

271

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

Voraussetzung, dass diesbeziiglich keine uniiberwindbaren Hindernis-
se bestehen. Die Beziehung zwischen den Medianden darf nicht durch
Gewalt oder eingeschrinkte Eigenverantwortlichkeit einer der Parteien,
etwa durch schwere psychische Storungen, Sucht oder Demenz, geprigt
sein (Schafer 2017). Mediation kann dort zum Einsatz kommen, wo
keine strafrechtlich relevanten Tatbestinde vorliegen und dabei soll die
Klarung des strittigen Sachverhaltes auch nicht wie in einem Gerichts-
verfahren einer autoritativen Entscheidungsinstanz tiberlassen sein. Me-
diation ist nicht repressiv, denn sie stellt sich nicht als eine tibergeord-
nete definitorische Gewalt dar. Mediation nimmt die Beteiligten in die
Pflicht, in Gegenseitigkeit, eine geeignete Losung zu finden. Damit dient
sie der Schlichtung oder, im Falle des Zustandekommens rechtsverbind-
licher Vereinbarungen, auch der Rechtsschopfung.

Mediation ist nur sinnvoll, wenn dabei auch Beschlisse gefasst wer-
den, die rechtsgiiltig sein konnen. Um dies zu gewahrleisten, muss Me-
diation auf vielfiltige Weise mit dem Gerichtswesen verzahnt sein (Ber-
ger & Ukowitz 2005; Miahler 2005). Die Kommission der Européischen
Gemeinschaften entwarf entsprechende Rahmenbedingungen und auch
auf Landerebene wurden zahlreiche Gesetze erlassen’. Diese kliren vor
allem die grundlegenden Kompetenzen und Regeln von Mediation und
das Zusammenspiel mit dem Gerichtswesen, so etwa die Moglichkeit der
Aussetzung von Fristen oder Fragen der Verschwiegenheit und der Zeu-
genpflicht der Mediatorinnen und Mediatoren. Diese sind als Hiiter der
Verfahren dafur verantwortlich, dass Transparenz beziiglich der rechtli-
chen Voraussetzungen, unter denen eine Einigung tiberhaupt nur rechts-
wirksam werden kann, besteht. Entsprechend sind auch Ausbildungs-
wege fiir Menschen mit juristischen und psychosozialen Grundberufen
entstanden, die diese Kernkompetenzen vermitteln.

Mediatorinnen und Mediatoren sind dazu angehalten, die Inhalte
der Verhandlungen den Medianden zu tiberlassen. Sie sehen sich in der
Pflicht die Grundsitze des Verfahrens zu wahren. Ahnlich wie in der Dis-
kursethik ldsst sich hier eine verfahrensethische Orientierung erkennen.
Zu den Grundsitzen, die eine gleichberechtigte und gerechte Mediation
gewihrleisten sollen, gehoren Allparteilichkeit, Ergebnisoffenbeit, Frei-
willigkeit und Vertraulichkeit (Schifer 2017: 23). Im Prozess sollen alle
Parteien ihre Anspriiche in einem zukunftsoffenen Verfahren formulie-
ren. Alle Parteien sollen wihrend des ganzen Verfahrens freiwillig am
Prozess teilnehmen und alle Informationen, die als vertraulich eingestuft

1 Auf Basis des von der EU-Kommission entworfenen »Griinbuchs« iiber
alternative Verfahren zur Streitbeilegung im Zivil- und Handelsrecht ent-
standen in Deutschland beispielsweise 1999 das Gesetz zur Forderung der
aufSergerichtlichen Streitbeilegung oder 2003 das Bundesgesetz tiber Medi-
ation in Zivilrechtssachen (Berger & Ukowitz 2005).

272

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WARUM IST MEDIATION KRITISCH?

werden, dirfen den Kreis der Beteiligten nicht verlassen. Mediation hat
demnach neben dem Ausgleich von Asymmetrien auch die Wahrung der
Rechtssicherheit zur Aufgabe.

In einem ersten Schritt geht es darum die Einzelpositionen in der Art
und Weise zu rekonstruieren, in der sie ihren Vertreterinnen und Vertre-
tern als konsistent erscheinen. Mediatorinnen und Mediatoren mussen
allen Parteien gleichermafSen zur Offenlegung ihrer Interessen verhelfen.
Sie mussen auch darauf achten, dass es nicht einer Partei gelingt, mit ih-
rer Auffassung die uneingeschrankte Deutungshoheit zu erlangen. Auf
diese Weise konstituiert sich Allparteilichkeit. Im nichsten Schritt geht es
dann aber nicht um eine Dekonstruktion der partikularen Auffassungen,
sondern um eine gemeinschaftliche Ergriindung von Verstindigungspo-
tenzial. In manchen Spielarten hilft Mediation bei der Aufarbeitung ge-
schehenen Unrechts, doch ist sie immer losungsorientiert auf eine veran-
derte Zukunft gerichtet. Primir sollen nicht die jeweiligen Verfehlungen
oder Auslassungen der einzelnen Sichtweisen thematisiert werden. Wenn
moglich sollten Vorwiirfe vermieden werden, denn es geht vielmehr um
die partizipative Herstellung eines gemeinsamen erweiterten Verstehens-
horizonts, der nur darauf beruhen kann, dass die Anspriiche der anderen
verstanden und zu einem gewissen Teil anerkannt werden. Eine derart
wertschitzende Untersuchung (appreciative inquiry, sieche Cooperrider &
Srivastva 1987), die das Innovationspotenzial und die vorhandenen Fa-
higkeiten in den Blick nimmt, hat sich in der Organisationsentwicklung
als deutlich erfolgreicher erwiesen, als kritische Ansitze, die sich auf Fehl-
schlige, Probleme und unbewaltigte Verantwortlichkeiten konzentrieren.

Im Folgenden soll nun das Programm einer akademischen Mediati-
on formuliert werden. Dabei konnen die Vorgaben interpersoneller Me-
diation nur bedingt Orientierung bieten. Am besten ldsst sich mit einer
grundlegenden Frage beginnen: Inwiefern kann Mediation uberhaupt
kritisch sein?

6.2 Warum ist Mediation kritisch?

Im Kapitel zuvor wurde schon Uberparteilichkeit als Charakteristikum
akademischer Mediation in Aussicht gestellt. Im Gegensatz zur interper-
sonellen Mediation muss sich ein kritisches akademisches Forschen von
den konkreten empirischen Einzelfillen 16sen. Die akademische Mediati-
on muss tiber die Beobachtung konkreter Streitfille zwischen konkreten
Einzelpersonen hinausgehen, um einen breiteren gesellschaftlichen Dis-
sens erkennen zu konnen. Thre Betrachtung ist nicht auf einen konkreten
Einzelfall begrenzt. Sie versucht einzelne Streitfille analytisch zu fassen
und mit anderen Streitfillen zu vergleichen. Interpersonelle Beziehungen

273

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

miissen abstrahiert werden, um gesellschaftliche Beziehungsweisen erken-
nen zu lassen. Hierfiir ist eine kritische Haltung unumginglich. Keine der
Einzelpositionen darf unhinterfragt Geltung erfahren. Verfahrensgrund-
satze der Mediation konnen nur gewiahrleistet werden, wenn Machtasym-
metrien in den Beziehungsweisen erkannt und ausgeglichen werden. Hin-
zu kommt relevantes Kontextwissen, das, wenn es einbezogen wird, die
Einzelpositionen zusitzlich in Frage stellt. Eine akademische Kritik als
Mediation darf also nicht nur eine Position kritisieren, sondern muss meh-
rere in den Blick nehmen. Dadurch entsteht ein Fokus auf den Dissens,
welcher aber 16sungsorientiert analysiert werden sollte. Die Einzelpositi-
onen missen nicht beztuglich des Unrechts- oder Wahrheitsgehaltes ihrer
Auffassungen kritisiert werden, sondern dahingehend, in welcher Weise
sie eine Auflosung des Dissens verhindern. Durch eine Analyse des Dissens
entsteht eine Bezugsebene, auf die alle Parteilichkeiten projiziert werden.

Diese >Losungsorientierung« der Mediation erwartet es, dass auch sin-
guldre Ereignisse, die den Dissens stellenweise uberwinden, in den Blick
genommen werden. Eine akademische Kritik als Mediation nimmt deswe-
gen nicht nur aktuelle Dynamiken des othering oder des doing differen-
ce zur Kenntnis, sondern auch Fille des undoing difference (Hirschauer
2017). Es geht nicht allein um eine Visibilisierung sozialer Reproduk-
tionsverhaltnisse, denn das alleine hat kein vermittelndes Potenzial. Es
miissen auch gelingende Konfliktlosungen analysiert werden. Es ldsst sich
erst nach Verantwortung fragen, wenn auch Chancen der Uberwindung
von Stereotypen und Vorurteilen in den Blick genommen wurden. Erst
wenn Moglichkeiten der Uberwindung von Ungleichheit, Ungerechtig-
keit, Rassismus oder Sexismus zu Bewusstsein gebracht wurden, kann
auf deren Umsetzung gedringt werden. Gleichzeitig konnen dann auch
die Griinde in Frage gestellt werden, mit denen manche Akteure sich ge-
gen eine Umsetzung entsprechender MafSnahmen strauben. Mediation ist
also in vielfaltiger Weise kritisch, nur bewegt sich ihre Kritik auf einer ver-
fahrensethischen Ebene. Die akademische Mediation nimmt sich zur Auf-
gabe derartige gesellschaftliche Dissenskomplexe zu beschreiben und fiir
die politische und gesellschaftliche Aushandlung zuginglich zu machen.
Der ethische Grundsatz, dass dabei niemals Dritte geschadigt werden dur-
fen, gibt der wissenschaftlichen Kritik zudem die Moglichkeiten eine gan-
ze Reihe akademischer Kompetenzen in die Debatte einflieSen zu lassen.

6.3 Akademische Kompetenz in der Mediation
In gesellschaftlichen Debatten herrscht oftmals eine gesteigerte Emoti-
onalitdt. Gesellschaftliche Konflikte resultieren nur selten aus Streit um

einfache Besitz- oder Interessenkonflikte, die dadurch gekennzeichnet

274

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AKADEMISCHE KOMPETENZ IN DER MEDIATION

sind, dass alle Parteien das gleiche unteilbare Gut besitzen mochten
oder sich gegenseitig bei bestimmten Zielerreichungen behindern. Der-
artige Interessenkonflikte lassen sich meist gut auf einer Sachebene ver-
balisierbarer Anspriiche verhandeln. Gesellschaftliche Konflikte gehen
aber sehr haufig iiber das hinaus, was noch sachlich verhandelt werden
kann. Oft liegt ihnen das Erleben tiefer Verletzungen der Wirde zu-
grunde, weil die Gegenseite scheinbar zentrale Werte verletzt oder die
individuelle Freiheit oder Selbstverwirklichung massiv eingeschrankt
hat. In der Regel driickt sich in politischen Meinungsverschiedenheiten
und gesellschaftlichen Debatten immer eine Vielstimmigkeit aus, die ein
hochst inkonsistentes und kaum tiberschaubares Begriindungs- und Be-
ziehungsgeflecht von Argumenten hervorbringt. Darin finden sich dann
ganz individuell mehr oder weniger nachvollziehbare Beztige auf Ge-
rechtigkeits- oder Freiheitsdeutungen mit ganz unterschiedlichen Gra-
den der logischen Konsistenz.

Ein akademisches Wissen tiber sozialphilosophische Konzepte wie
etwa Normen, Werte, Gerechtigkeit, Freiheit oder Verantwortung ist
hilfreich, um ethische Logiken sichtbar zu machen. Nicht selten erschei-
nen manche Argumente intuitiv plausibler als andere und den unterlege-
nen Parteien fillt es schwer, ihre Positionen zu vertreten. Auch nehmen
gesellschaftliche Konflikte oftmals Bezug auf historische oder zeitgenos-
sische gesellschaftliche Ereignisse. Gesellschaftliche Akteure beziehen
sich hiufig — dabei aber nicht immer bewusst — auf zentrale gesellschaft-
liche Debatten oder zeitgeschichtliche Problematiken. Auch in diesen Be-
reichen kann eine akademische Kompetenz klirende Hinweise liefern.
Um in solchen Fillen tiberparteiliche Impulse geben zu konnen, bedarf
es der grundlegenden akademischen Kompetenz zur Abstraktion und zur
gesamtgesellschaftlichen Kontextualisierung. Erst wenn die Positionen
aller Parteien verstanden wurden, offenbart sich eine Vergleichsebene,
auf der die dringende Dissenslinie deutlich zu erkennen ist.

Die Motivation zur Konfliktlésung bedarf dabei einer geographischen
Perspektive. Ohne Annahme eines Raumes gibt es keine Notwendig-
keit zur Konfliktlosung. Mediation geht davon aus, dass die Parteien
von einem gesellschaftlichen Raum beherbergt werden, den sie sich tei-
len missen. In diesem Raum stehen die Streitparteien auch nicht allei-
ne. Ein Konflikt betrifft nicht selten noch weitere Anwesende. Mediati-
on und andere Verfahren der kooperativen Entscheidungsfindung sind
auch nur sinnvoll, wenn dabei keine Vereinbarungen zustande kommen,
die dem Gemeinwohl widersprechen, denn das wiirde die grundlegende
Intention derartiger Verfahren korrumpieren. Vereinbarungen, die nur
den Beteiligten dienen und unbeteiligte Dritte schadigen, tragen nicht
zur generellen Befriedung innerhalb des grofSeren gesellschaftlichen Zu-
sammenhangs bei. Derartige Vereinbarungen verschieben die Konflikte
nur auf spatere Zeitpunkte oder verlagern sie auf andere gesellschaftliche

275

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

Gruppen. Nimmt man also an, dass es meist die ehedem schon Benach-
teiligten sind, die weniger Zugang zu solchen partizipativen Verfahren
haben, dann liegt nahe, dass derartige Vereinbarungen nur zu wachsen-
der gesellschaftlicher Ungleichheit beitragen. Mediation hat die Aufgabe
derartige Konfliktverschiebungen zu verhindern. Es kommen also auto-
matisch Fragen des Gemeinwohls in den Blick. Die akademische Kritik
erreicht Uberparteilichkeit also nicht nur durch die Vermittlung zwi-
schen den Parteien, sondern auch durch ihre Vermittlungsleistungen der
Anspriiche der weiteren Gemeinschaft.

In diesem Sinne kann die akademische Kritik als Mediation ein brei-
tes Themenfeld der Philosophie, Geistes- und Sozialwissenschaften fiir
Vermittlung in Wert setzen. Hierzu gehoren u.a. Themen des Gemein-
wobhls, der Produktionsverhiltnisse, Fragen der Globalen Gerechtigkeit,
des Klimawandels, der Entfremdung von Arbeit, individueller Selbstver-
wirklichung oder Freiheit. Insbesondere das geographische Interesse be-
tonend, kommen auch Fragen der politischen Steuerung und Entwick-
lung auf unterschiedlichen Ebenen der Organisation hinzu, von lokalen
Initiativen uiber Stadtgesellschaften hin zu sozialen Bewegungen oder na-
tionalen oder internationalen Akteuren. Es eroffnet sich ein weites Wir-
kungsfeld in dem gesellschaftliche Dissenslinien auf gemeinwohlorien-
tierte Vermittlung hin untersucht werden kénnen.

Einen besonderen Fokus bildet dabei die Entstehung gesellschaftlicher
Asymmetrien, also Fragen von Macht, Herrschaft und Gewalt, die eine
Kritik als Mediation in spezifischer Weise als eine kritische Orientierung
auszeichnen. Hierfiir ist der Begriff der transaktionalen Gewalt insofern
entscheidend, als dass er Ereignisse zur Diskussion bringen kann, die
nicht justiziabel sind, aber dennoch von den unterlegenen Parteien als
gewalttitig oder zutiefst ungerecht empfunden werden. Die Bandbreite
transaktionaler Gewalt reicht von impliziten Mechanismen individueller
psychologischer Beeinflussung tiber strategisch manipulatives Manage-
ment bis hin zu strukturellen Benachteiligungen.

6.4 Kritik als Mediation und Fragen
von Macht, Herrschaft und Gewalt

Im ersten Moment mag es irritieren hier zu lesen, dass Kritik als Medi-
ation keine abschlieffende Machtdefinition benétigt. Es wird angenom-
men, dass sich Macht wenn moglich tarnt, sich also selten offen zeigt.
Tendenziell versucht sie zu verheimlichen, wie sie iiber Menschen zu
bestimmen trachtet. Kritik, die sich als Opposition gegen naturalisier-
te, also nicht offensichtliche, gesellschaftliche Macht-, Herrschafts- und
Gewaltverhiltnisse versteht, bedarf deswegen dezidierter Machtbegriffe

276

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK ALS MEDIATION UND FRAGEN VON MACHT, HERRSCHAFT UND GEWALT

mittels derer sie versucht diese Verhaltnisse zu visibilisieren. Fiir eine Kri-
tik als Mediation sind diese Machtbegriffe auch keineswegs obsolet. Im
Gegenteil, jeder Machtbegriff sollte in seinen spezifischen Stirken ge-
nutzt werden. Wenn sich zeigt, dass ein Akteur mittels seiner Verfigungs-
gewalt iiber Ressourcen seine spezifischen Interessen verwirklicht, dann
kann man das mit Giddens’ Strukturationstheorie sehr gut beschreiben.
Zeigen sich aber implizite Uberzeugungen, denen sich die Beforschten
in vorauseilendem Gehorsam unterwerfen, dann scheint eine Gouver-
nementalitdtsperspektive angemessen. Aus pragmatistischer Perspektive
erscheint es kontraproduktiv einen spezifischen eigenen Machtbegriff
entwickeln zu wollen (Hewitt 2007; Kertscher 2008). Vielmehr beschrei-
ben alle Macht- und Gewaltbegriffe eine relevante Wirkungsweise und
bieten damit ein jeweils eigenes analytisches Instrumentarium an. Dem-
nach gilt es konkrete Machtanspriiche zu bewerten, und zwar in Bezug
auf deren Wirkung. Dienen sie dem Gemeinwohl, etwa weil sie effekti-
ve soziale Organisation und Wohlstand begriinden, oder beinhalten sie
in untragbarem MafSe Gewalt und Zwang? Erfillen Machtbeziehungen
den Tatbestand der Herrschaft, also der Verfugungsgewalt bestimmter
Individuen tber andere?

Das Verhiiltnis von Macht und Gewalt

Es existieren verschiedene Auffassungen uber das Verhiltnis von Macht
und Gewalt. Hannah Arendt (1970) zufolge wird Gewalt nur dort aus-
geiibt, wo ein Machtdefizit herrscht. Demnach ist Gewalt instrumentell,
weil sie zur Umsetzung spezifische Mittel benotigt (Waffen, Kampftech-
niken etc.). Macht hingegen kann sich ihrer Meinung nach auf eine Basis
von Unterstiitzerinnen und Unterstiitzer verlassen. Ohne Macht kann kein
politisches System bestehen. »Ohne das Vertrauen der Massen hitte we-
der Hitler noch Stalin Fithrer bleiben kénnen« (Arendt 2009[1955]: 774).
Gewalt ist demnach eher ein Ausdruck von Ohnmacht. Arendt (1970:
57) zufolge sind Macht und Gewalt »Gegensitze: wo die eine absolut
herrscht, ist die andere nicht vorhanden«. Dabei sind sie aber sehr unglei-
che Gegner, denn Macht kann Gewalt erzeugen, und diese Gewalt wiede-
rum kann Macht vernichten. Gewalt kann aber niemals Macht erzeugen.

Pierre Bourdieu (1987) sieht hingegen eher ein dialektisches Verhaltnis,
in dem Macht etwas ist, was kontinuierlich, auch unter Einbeziehung von
Gewalt, hergestellt werden muss. Je mehr Macht dabei aber auf >nackte«
Gewalt verzichtet und sich >sanfter< Formen symbolischer Gewalt bedient,
umso mehr personlichen Einsatz bedarf es zu ihrem Erhalt. Die Michtigen
konnen sich »die Arbeit, die Dienste, die Giiter, die Ehrenerweise, die Ach-
tung der anderen nicht aneignen, ohne diese fiir sich personlich zu »gewin-
nen, ohne sie an sich zu binden, kurz, nicht ohne ein personliches Band

277

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

von Mensch zu Mensch zu kniipfen« (ebd.: 236f.). In Bourdieus Darstel-
lung erscheint Macht perfide, da sie heimlich und verdeckt operiert. Es
erscheint deswegen weit notwendiger, sich gegen diese heimlichen For-
men von symbolischer Gewalt zu wenden, als gegen die offensichtlichen
Fille 6konomischer oder physischer Gewalt, die Armut oder korperliche
Versehrtheit produzieren. Ahnlich ergibt sich das auch aus Michel Fou-
caults (1978: 35) Vorstellung von einer Macht, »die Korper durchdringt,
Dinge produziert, Lust verursacht, Wissen hervorbringt, Diskurse produ-
ziert; man muss sie als produktives Netz auffassen, das den ganzen sozi-
alen Korper uberzieht«. Derart subtile sich den vordergriindigen Wahr-
nehmungsweisen und Bedirfnissen der Menschen anbiedernde Macht
verlangt umso mehr nach dem aufmerksamen Analytiker, der »die Kunst
nicht dermafSen regiert zu werden« (Foucault 1992: 12) beherrscht. Es be-
steht die Gefahr derartige Macht zu ubersehen, sie vielleicht sogar unbe-
wusst zu unterstiitzen. Derartige Machtkonzeptionen lassen damit leicht
einen generalisierten Zweifel und eine bestindige Wachsamkeit notwen-
dig erscheinen (vgl. auch Bourdieu & Wacquant 1996: 269ff.).

Eine auf Vermittlung ausgerichtete Kritik kann mit diesen Fragen deut-
lich entspannter umgehen. Anders als in der 6konomistischen Sichtweise
Bourdieus oder der genealogischen Sichtweise Foucaults erscheint Macht
nicht per se als etwas gegen das sich Kritik oppositionell im Sinne ei-
ner Entunterwerfung oder Visibilisierung erheben muss. Wie Bourdieu
sagt, Macht muss auch tatsichlich von Menschen tiber Menschen ausge-
bt werden, und sei es, dass sie unbewusst systemimmanente Macht aus-
uben. Letztlich muss immer tatsdchlich auch gehandelt werden. Macht
muss konkret ausgefithrt werden, in konkreten Praktiken implizit sein.
Es gilt nun zu fragen, inwiefern dabei Herrschaft stattfindet, also For-
men von Gewalt identifiziert werden konnen. Die Frage nach Herrschaft
unterscheidet, ob Macht Ungleichheit und Ungerechtigkeit hervorbringt
(Haude & Wagner 2019[1999]) und damit als gewaltvoll und ungerecht
erlebt wird. Macht kann auch nivellierend wirken, dann wird sie als ge-
recht empfunden. Es wird immer ein gewisses MafS an Ungleichheit in
menschlichen Gemeinschaften geben. Es werden sich immer Machtbe-
ziehungen herausbilden. Jede Initiative, die etwas zu erschaffen versucht,
wird Menschen auf den Plan rufen, die daran teilhaben oder davon pro-
fitieren wollen. Fur alle Unternehmungen ist die Biindelung von Kriften
notwendig und damit ist zwangslaufig die Notwendigkeit der Koordinie-
rung verbunden, die im Zweifelsfall auch Einzelpersonen tberantwortet
werden muss. Da Macht produktive Effekte haben kann, wire es kon-
traproduktiv eine Person, die iiber gute Filhrungsqualititen verfiigt, nicht
auch mit Fihrungsaufgaben zu betrauen. Diese Person wird die ihr tiber-
antwortete Verantwortung aber nur erfiillen konnen, wenn sie auch mit
dem Vertrauen ausgestattet wird, dass sie mafsvoll mit der ihr iberant-
worteten Weisungsbefugnis umgeht. Hierin verwirklicht sich schlieflich

278

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK ALS MEDIATION UND FRAGEN VON MACHT, HERRSCHAFT UND GEWALT

ein wichtiger Aspekt von Verantwortung (Kap 2.6). Gleichzeitig bedarf es
aber auch Vorkehrungen gegen Machtmissbrauch. In jeder Gemeinschaft
werden sich implizite und explizite hegemoniale Diskursstrukturen bilden.
Ohne intersubjektiv geteiltes Wissen, ein gewisses Maf$ an gesellschaftli-
cher Organisation und konventionalisierten Praktiken wiissten die Mit-
glieder einer Gemeinschaft kaum, wie sie sich verhalten sollten. Institu-
tionen ermoglichen soziale Organisation und ohne Institutionen gibe es
keine Handlungssicherheit. Luc Boltanski schreibt Institutionen deswe-
gen auch eine stabilisierende Funktion zu. Sie erlauben den Individuen ein
Mindestmafs an Selbstvergewisserung. Doch gleichzeitig sind sie auch Ma-
nifestation symbolischer Gewalt und miissen in dieser Funktion der Kri-
tik unterzogen werden. »Das Problem mit den Institutionen besteht dar-
in, dafS sie so notwendig wie fragil sind, so wohltuend wie betriigerisch«
(Boltanski 2011: 131). Entsprechend resumiert er: »Keine Institution ist
auf der Hohe ihrer selbst, sie kann es nie sein. Und das ist gut so. Ohne
Bedauern konnte man daher zugeben, dafS sie nichts anderes sind als mehr
oder minder gut geratene Arrangements« (ebd.: 226). Dem lasst sich mit
Ridiger Haude und Thomas Wagner (2019[1999]) begegnen, dass Insti-
tutionen sehr wohl weniger herrschaftskonstitutiv sein konnen, und zwar
dadurch, dass sie Egalitat sichern und Machtkonzentration verhindern.
In einer Gemeinschaft wird es immer Dissens geben. Dissens zwischen
denjenigen, die von bestimmten Institutionen profitieren und denjenigen,
die — oftmals von der 6ffentlichen Wahrnehmung unerkannt — von den
Regelungen benachteiligt werden. Die offentliche Mediation derartiger
Dissenslinien ist ein probates Mittel der Machtregulierung. Macht sollte
immer in konkreten Konstellationen und Beziehungen gesehen und be-
wertet werden. Es ist wichtig zu fragen, ob Macht noch in wiinschens-
wertem Sinne produktiv ist, also ob sie noch in vertretbarem MafSe der
Gemeinschaft dient oder ob sie unhaltbare Ungerechtigkeiten hervor-
bringt. Eine auf Vermittlung ausgerichtete Kritik setzt bei Leidenser-
fahrungen an und tberprift, ob sie das Produkt von Machtasymme-
trien sind. Im Sinne kleinerer Manipulationen ubt jede Person auf die
eine oder andere Art Macht uiber andere Menschen aus. Das bedeutet
aber nicht zwingend Gewalt. Der Begriff der transaktionalen Gewalt
versucht die Trennlinie zu fassen, an der manipulatives Verhalten in Ge-
walt umschlagt (Kap 3.3). Dies geschieht, wenn sich in sozialem Han-
deln ein Herrschaftsanspruch — strukturell oder interpersonell — ver-
birgt, ob das nun in privaten Beziehungen, Hierarchien am Arbeitsplatz
oder politischen und 6konomischen Verhaltnissen geschieht. Am Begriff
der Gewalt erscheint die Trennlinie zwischen einer auf Freiwilligkeit be-
ruhenden Macht, die im Sinne eines Win-Win-Verhiltnisses, Reziprozi-
tat anbietet und einer Macht, die einen Zwang erzeugt, der vorwiegend
dem Nutzen einer iiberlegenen Partei dient. An der Schwelle dieses Uber-
gangs erscheint Autoritit als die Vorstellung man kénne Zwang durch

279

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

ein uiberlegenes Wissen rechtfertigten, als eine Haltung, die von sich be-
hauptet das Wohl der Gemeinschaft im Blick zu haben oder das Wohl des
Unterlegenen besser zu kennen als dieser Selbst. Unter welchen Bedin-
gungen aber kann es gerechtfertigt sein anzunehmen, man kénne besser
fiir andere entscheiden, als es diese selbst konnen. An diesem Ubergang
operiert der Begriff der transaktionalen Gewalt. Er skaliert Gewalt her-
unter zur Frage nach dem Ubergang von legitimer Autoritit durch Fiir-
sorge-, Vertretungs- und Weisungsbefugnis zu illegitimer Austibung von
Herrschaft durch unangemessenen Zwang.

6.5 Raume und Formen der Kritik als Mediation

Der Hinweis darauf, dass Macht immer konkrete Handlungen zu ihrer
Herstellung oder Aufrechterhaltung erfordert, bestimmt, dass Kritik als
Mediation immer eine lokalisierte Kritik sein muss. Da sie lokalisierte
Praktiken in den Blick nimmt, die durch prominente individuelle Bezie-
hungen oder auch generalisierte Beziehungsweisen gepragt sind, ist sie
eine kritische Geographie. Thr Blick auf in etablierte Beziehungsweisen
eingelassene Machtverhiltnisse und Gewaltphanomene lasst sich auf un-
terschiedliche Riume anwenden.

Theorie als Mediation in historisch gewachsenen Riumen

Doreen Massey (2005) zufolge ist Raum die Dimension, in der sich
das Soziale vollzieht. Raum wird durch Multiplizitit geschaffen. In der
Wechselseitigkeit vielfiltiger gesellschaftlicher Positionen ist Raum nicht
homogen. Er wird von Einflissen uiberregionaler und globaler Entwick-
lungen durchdrungen. Doch trotz dieser Inkonsistenzen und Zerrissen-
heit bilden sich ortsspezifische Pfadabhangigkeiten heraus, die einen Ort
unverwechselbar und einzigartig machen und es erlauben, ein Ortsbe-
wusstsein (sense of place) zu entwickeln. Der Ort ist Treffpunkt (meeting
place), an dem sich die unterschiedlichsten Einflisse aus unterschiedli-
chen Sphiren, von lokal bis global, zu einem situativen Geschehen ver-
dichten. Demnach kann man einen Ort nur verstehen, wenn man iiber
ihn hinausdenkt.

In dieser Perspektive erscheinen politische und gesellschaftliche Po-
sitionen als historisch gewachsene Lager, die aber keinesfalls auf ein-
fache Identitdten reduziert werden konnen. In der Multiplizitit ihres
Entstehens lassen sie sich nicht eindeutig fassen. Es haben sich in der
Regel aber lokale Praktiken entwickelt, die bestimmte Dissenslinien her-
vorbringen entlang derer sich Stereotype und Vorurteile perpetuieren. In

280

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RAUME UND FORMEN DER KRITIK ALS MEDIATION

der ein und anderen Weise miissen alle Beteiligten auf sie Bezug nehmen
oder sie in der ein oder anderen Form bedienen. Folgt man diesen Dis-
senslinien, dann entpuppen sich Vorurteile schnell als inaddquate Be-
schreibungen, denn Stereotype haben wenig mit den spezifischen Rea-
lititen einzelner Menschen zu tun. Hier ldsst sich kaum ein homogenes
Bild erkennen. Interessant ist aber, dass die Personen, die einem bestimm-
ten Lager zugerechnet werden, auf die Vorurteile der anderen Parteien
in der Regel auf eine dhnliche Art und Weise antworten. Das Einzige
was tatsiachlich festzustehen scheint, ist also, wie auf den Dissens re-
agiert wird. Es lassen sich Praktiken identifizieren, die die gesellschaftli-
chen Dissenslinien perpetuieren. Der Dissens ist transaktional. Im Dis-
sens bringen sich die Parteien bestandig gegenseitig hervor. Der Dissens
aber, so stabil er auch ist, ist historisch gewachsen und lisst sich in der
Regel schon lange nicht mehr auf einfache Art und Weise explizieren,
denn sonst konnten ihn die Beteiligten wahrscheinlich auch selbst leicht
uberwinden. Dies ldsst sich an einem empirischen Beispiel verdeutlichen.

#1 Traditional healing in Bostwana

Obwohl das von der WHO ausdrucklich gewtnscht und gefordert wird,
gelingt es in Botswana nicht, eine Zusammenarbeit zwischen modernen
Arzten und traditionellen Heilern zu etablieren. Eine genealogische Per-
spektive hilft, die gegenseitige Ko-Konstitution der Heilsysteme in ihren
spezifischen lokalisierten Formen zu verstehen (Geiselhart 2018a). Da-
bei zeigt sich, dass sich traditionelle Heilerinnen und Heiler im Faden-
kreuz zwischen Hexereidiskursen, gesundheitspolitischen Anspriichen
und durch die Christianisierung etablierten Glaubensvorstellungen be-
finden. Die Ablehnung traditioneller Methoden von Seiten der modernen
Arztinnen und Arzte konkretisiert sich entsprechend in Vorwiirfen des
Mystizismus und der Irrationalitit. Es lasst sich eine Hegemonie von Ra-
tionalititsvorstellungen erkennen, die mit der Kolonialisierung und der
Einfithrung eines demokratischen Staatswesens Einzug hielt und dem die
emanzipatorischen Bestrebungen der lokalen Heilervertretungen nichts
entgegenzusetzen haben. Im Gegensatz zu siidamerikanischen Kontexten
in denen Schamaninnen oder Schamanen oft die Wortfuhrer der politi-
schen Bewegungen indigener Bevolkerungsgruppen waren, funktioniert
dieser Verweis auf die traditionelle Kultur in Botswana vor allem des-
wegen nicht, weil sich die fiihrende Partei aus einer traditionellen Linie
fuhrender Stammesoberhaupter konsolidiert hat und selbst Traditions-
verbundenheit fur sich beansprucht. Zudem schwicht die offensichtli-
che Effektivitit der modernen Medizin beziiglich der Behandlung von
Infektionskrankheiten und der Vorbeugung vor diesen durch Hygiene,
die Stellung der traditionellen Medizin.

281

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

In allen gesellschaftlichen Bereichen entwickeln sich Distinktionsli-
nien und Ungerechtigkeiten lokalspezifisch und historisch. Viele kriti-
sche Perspektiven nehmen fiir sich in Anspruch die Historizitit des Den-
kens in den Blick zu nehmen, doch konzentrieren sie sich haufig auf eine
Kritik des Status Quo. Eine Kritik als Mediation bleibt aber nicht beim
Befund eines westlich hegemonialen medizinischen Verstindnisses ste-
hen. Der Dissens offenbart sich in vorliegendem Fall als ein moralischer
Konflikt, wenn man sieht, dass hinter den Heilsystemen unterschiedli-
che Vorstellungen von Heilung stehen, die aber kaum jemals reflektiert
werden. So vertritt die moderne Medizin eine Vorstellung von Heilung
im Sinne von >cure<, also der physischen Gesundung, wihrend traditi-
onell ein Begriff von >healing« vertreten wird, der eine Harmonisierung
nicht nur der korperlichen Funktionen, sondern auch der sozialen Bezie-
hungen und spirituellen Bezuge zum traditionellen Glaubenssystem be-
schreibt. Durch ethnographische Perspektiven auf emische Sichtweisen
allein lasst sich aber noch lange kein Beitrag zur Verstindigung leisten.
Die Heilsysteme erscheinen nun allenfalls als inkommensurabel, weil
ihre Terminologien unvereinbar zu sein scheinen. So haben Betrachtun-
gen mit Bezug auf Foucault die Auffassung hervorgebracht, dass alle
Heilsysteme historisch gewachsen und kontingent sind. » Analyses of sys-
tems of knowledge and how they alter over time have undermined the
solidity of scientific >truth« or fact. The result is a certain convergence of
the scientific with the traditional: no longer can a facile contrast be made
between >primitive< and >scientifice, at least in the sphere of thought«
(Last 1986: 8). Aus dieser Erkenntnis folgt aber nicht mehr als das Pos-
tulat, dass allen Heilsystemen Geltung und Respekt zuteilwerden soll-
te, nicht aber wie ein gegenseitiges Verstandnis erreicht werden konnte.
Auch in postkolonialen Perspektiven wird die historische Trennung zwi-
schen traditioneller und moderner Medizin hiaufig zwar nachgezeichnet,
nicht aber werden Ansitze zu deren Uberwindung entwickelt.

Eine kritische Mediation kann das leisten. Als komplementar kon-
nen die Heilsysteme dann begriffen werden, wenn eine Vergleichsfolie
geschaffen wird, die es ermoglicht sie auf ein integratives Verstindnis
zu beziehen. Verschiedene Medizinsysteme werden nur dann vergleich-
bar und erscheinen nur dann gleichermafSen sinnvoll, wenn sie auf ein
gemeinsames gedankliches Fundament gestellt werden. Der empirische
Befund des obigen Beispiels, dass sich der Dissens vor allem in Vorwiir-
fen der Irrationalitit manifestiert, legt eine Untersuchung der jeweiligen
medizinischen Praktiken beziiglich Fragen nach deren Rationalitit nahe.
Auf diese Weise kommen die spezifischen medizinischen Episteme der
Heilssysteme in den Blick (Geiselhart 2018b). In den Diagnosepraktiken
der Heilsysteme lassen sich unterschiedliche Regime von Schlussfolge-
rungsweisen nachweisen. Dabei zeigt sich, dass die traditionellen Prak-
tiken der Diagnostik, die in der Regel mittels eines Orakels erfolgen, zu

282

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RAUME UND FORMEN DER KRITIK ALS MEDIATION

grofsen Teilen einem abduktiven Schlussfolgern entsprechen. Abduktion
bezeichnet einen lediglich naheliegenden, aber keineswegs folgerichti-
gen Schluss, der aber probeweise als zu iiberpriifende Annahme dienen
kann. Allein die Nutzung von Abduktion macht traditionelle Praktiken
aber keineswegs irrational, denn auch die Naturwissenschaften nutzen
Abduktion, um Hypothesen zu entwerfen. Das gilt auch fiir die moder-
ne Medizin, doch darf die Abduktion hier nicht zur Diagnostik einge-
setzt werden. In der modernen Medizin stellt eine Diagnose eine deduk-
tive Ableitung von nomologischem Wissen dar. Hieraus erfiillt sich der
spezifische Wahrheitsanspruch einer modern-medizinischen Diagnose.
Irrational wire es, wenn die traditionellen Heilerinnen und Heiler fiir
ihre abduktiven Diagnosen, denselben Wahrheitsanspruch geltend ma-
chen wiirden. Dies ist aber keineswegs der Fall. Sie behaupten nicht, dass
ihre Diagnosen folgerichtige Schlussfolgerung sind und schreiben ihnen
auch lediglich den gerechtfertigten Hypothesencharakter zu. Tatsich-
lich tiberpriifen Heilerinnen und Heiler die Richtigkeit ihrer Diagnosen
in der weiteren Behandlung immer wieder. Zudem liegt die Verantwor-
tung immer auch ein Stiick weit in der Hand der Klienten, die die Diag-
nose auch jederzeit ablehnen konnen. Im Gegensatz zur modernen Me-
dizin stellt das keinen Angriff auf die Autoritit des Behandelnden dar.
Damit ist die traditionelle Diagnose, obwohl sie im Vergleich mit mo-
dernen Diagnosen nicht in der gleichen Strenge folgerichtig ist, auf kei-
nen Fall irrational. Intuitiv aber iibertragen viele modernen Arztinnen
und Arzte ihre Vorstellung vom Stellenwert einer Diagnose und unter-
stellen der traditionellen Medizin den gleichen Anspruch. An dieser Stel-
le wird der Dissens als Missverstiandnis deutlich; als ein Missverstandnis,
das nicht nur die Anerkennung der traditionellen Medizin untergrabt,
sondern auch die Funktionsweise traditioneller Therapien verstellt. Das
fithrt letztlich auch dazu, dass die Gesundheitsadministration Botswanas
versucht Auflagen festzulegen, die eine Ausiibung traditioneller Prakti-
ken unmoglich machen wiirden. Der Dissens begriindet sich also letztlich
darin, dass von Seiten der modernen Arzte und Gesundheitsadministra-
tion angenommen wird, die traditionelle Medizin funktioniere epistemo-
logisch wie die moderne Medizin. Da die traditionelle Methode auf ein
intuitives Entdecken bisher nicht bedachter moglicher Annahmen tiber
den Lebenszusammenhang des Klienten ausgerichtet ist und damit alle
bisherigen Deutungen tberschreitet, kann diese aber als transrational be-
zeichnet werden. Ein theoretisches Konzept von Transrationalitit kann
in diesem Fall als Angebot einer akademischen Kritik als Mediation zur
Verstiandigung beider Episteme angesehen werden. Theoriebildung ist
in diesem Fall nicht mehr Agent der Wahrheit, der Dekonstruktion ein-
zelner Positionen oder der Rekonstruktion indigener Weltanschauun-
gen, sondern Mediator. Beide Heilsysteme konnen entsprechend der ein-
gesetzten Schlussfolgerungsweisen und dem formulierten Anspruch als

283

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

gleichermafSen konsistent verstanden werden, weil sie grundlegende Ar-
ten des Schlussfolgerns teilen aber unterschiedlich kombinieren, um da-
mit unterschiedliche Anspriiche zu verfolgen. Sie muissen nicht mehr nur
aus moralischen Uberlegungen heraus abstrakt als gleichberechtigt an-
erkannt werden, sondern kénnen auf einer intellektuellen Basis gegen-
seitig verstanden werden. Das Konzept der Transrationalitit kann ver-
mittelnd wirken, weil es den abwertenden Vorwurf der Irrationalitit in
eine wertschiatzende Perspektive verwandelt.

#2 Stigma und Diskriminierung

Ein weiteres Beispiel offenbart klarer den Unterschied zwischen einer
Kritik als Mediation und einer Kritik als Opposition. Erving Goffman
(1990[1963]) beschreibt Stigmatisierungen als Effekte der Abweichung
von der gesellschaftlichen Norm. Damit gelingt es ihm treffend, die Lei-
den der Betroffenen zu beschreiben. Seine Arbeit ist bestens dazu geeignet,
Emporung tiber gesellschaftliche Ungerechtigkeiten zu erregen. Da Empo-
rung auch das Initial von Aktivismus ist, wird Goffmans Arbeit nicht sel-
ten genutzt, um Aufmerksamkeit fiir die Lage von Betroffenen zu erzeu-
gen. Das ist insofern paradox, weil Goffman die Verhaltnisse in gleichem
Maf8e naturalisiert, wie er sie kritisiert. In seiner Perspektive gibt es fiir die
Betroffenen keinen Ausgang aus der Problematik ihres Stigmas. Sie miis-
sen die Rolle annehmen, die die >Normalenc fiir sie bereithalten. Tatsich-
lich duflert Goffman sich sogar diffamierend iiber Aktivistinnen und Ak-
tivisten, etwa wenn er diese als stur bezeichnet: »Finally, the person with
a shameful differentness can break with what is called reality, and obstin-
ately attempt to employ an unconventional interpretation of the charac-
ter of his social identity« (ebd.: 21). Ist es also nur stur, wenn sich aktivis-
tische Bewegungen, wie etwa die amerikanische Biirgerrechtsbewegung
oder der Feminismus formieren und wie ist es dann zu erkliren, dass sie
deutliche Erfolge zu verzeichnen haben. Goffmans Kritik kann diese Er-
folge nicht erkldren. Eine transaktionale Perspektive, die fiir ein bestimm-
tes Stigma die lokalspezifische Ko-Konstitution von Diskriminierung und
Stigmatisierung untersucht, ist hingegen deutlich aufschlussreicher. Nie-
mand erlebt Stigma, ohne dass ihn jemand anderes diskriminiert. So kon-
nen verortete Praktiken identifiziert werden, die das Leid der Betroffenen
mehren und ebenso auch Praktiken der Bewaltigung, die den Betroffenen
Erleichterung verschaffen (Geiselhart 2009). Auf diese Weise lassen sich
auch Akteure identifizieren, die einer Integration zutraglich sind und sol-
che, die auf eine verstarkte Diskriminierung und Ausgrenzung hinwir-
ken. Diese Perspektive kann Hinweise fiir politische Maf§nahmen geben.

Bei diesen Formen der Mediation bewegt sich die akademische Kri-
tik in einem Raum theoretischer Konzepte, die in situierten Praktiken

284

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RAUME UND FORMEN DER KRITIK ALS MEDIATION

implizit sind, sodass dadurch ein dissensstabilisierendes Handeln per-
petuiert wird. Folgt man der Diskursethik, dann ist in solchen Fillen
eine Verallgemeinerung notwendig »welche die Beteiligten nétigt, den
sozialen und geschichtlichen Kontext ihrer je besonderen Lebensform
und ihrer partikularen Gemeinschaft zu éiberschreiten und die Perspek-
tive aller moglicherweise Betroffenen einzunehmen« (Habermas 1992:
124). Da aber alles Wissen fallibel ist und immer auch kontextbezo-
gen, kann daraus keine universale, theoretisch begriindete Moral folgen,
sondern lediglich eine Verfahrensethik. Moraltheorie ist demnach allen-
falls »ein Geschaft rationaler Nachkonstruktion, wenn sie aus morali-
schen Alltagsintuitionen den Gesichtspunkt der unparteilichen Beurtei-
lung interpersoneller Handlungskonflikte herausarbeitet« (ebd.: 125).
Nun kann aber genau dieses rationale Nachkonstruieren Thema einer
Kritik als Mediation sein. Dadurch dndern sich aber die Anspriiche der
Theoriebildung. Es ist nicht mehr das Ziel eine kontextunabhangig giil-
tige Theorie zu entwerfen, sondern ein Theorem zu entwerfen, das in ei-
ner gesellschaftlichen Konfliktlage ein gegenseitiges Verstindnis und Ver-
standigung ermoglicht; und diese Aufgabe kann auch noch wesentlich
konkretere Anwendung finden.

Subkulturelle Sphdren und Raume der politischen
und administrativen Steuerung

Kritik als Mediation etabliert die Geistes- und Sozialwissenschaften in ei-
ner gesellschaftlichen Beraterrolle. Diese ist nicht allein auf theoretisches
Arbeiten beschriankt. Zunehmend wird von Universitaten outreach ge-
fordert. Sie sollen Partnerschaften mit Gemeinden, Unternehmen, Schu-
len und Behorden eingehen. Im Sinne einer dritten Mission (third mis-
sion) sollen sie zusitzlich zu ihrer ersten Mission — der Lehre — und der
zweiten — der Forschung — nun auch in die Gesellschaft hineinwirken. Es
gibt verschiedene Moglichkeiten wie sich Akademikerinnen und Akade-
miker vermittelnd in regionale Kontexte einbringen konnen.

In Mikromodellen deliberativer Demokratie, wie z.B. Biirgerjurys, Pla-
nungszellen oder National Issues Foren (Dryzek 2004; McAffee 2004),
haben Expertinnen und Experten kein ausschliefliches Interpretations-
vorrecht, sondern werden als Ansprechpartner eingesetzt. Sie prasen-
tieren nicht nur ihre oftmals sehr spezialisierten Arbeiten, wie das auf
klassischen Konferenzen der Fall ist. Thren Ausfihrungen soll keine wis-
senschaftliche Erhabenheit anhaften. In demokratischen Foren stehen
Fachleute wihrend des gesamten Prozesses fiir Fragen und Diskussionen
zur Verfligung. In beratender Funktion hat die akademische Kompetenz
dabei die Aufgabe einzelne Argumente zu reflektieren und notwendiges
Kontextwissen bereitzustellen. Verstehen sich Expertinnen und Experten

285

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

dabei zudem als kritische Mediatoren konnen sie die jeweiligen Orien-
tierungen der Beteiligten erkennen. Keinesfalls kann davon ausgegangen
werden, dass alle Beteiligten gleichermafSen an Verstindigung interessiert
sind. Wenn sie als Funktionire von Parteien, Lobbygruppen, sozialen Be-
wegungen oder anderen zivilgesellschaftlichen Verbinden teilnehmen,
dann sprechen sie in vorbereiteten Argumentationsmustern, die natiirlich
schon viele Ansatzpunkte von Kritik vorwegnehmen. Entsprechend fillt
es anderen Teilnehmenden schwer deren Uberzeugungskraft beizukom-
men, sofern sie nicht iiber dezidiertes Hintergrundwissen verfiigen. An
Partizipationsverfahren interessierte Einzelpersonen hingegen sprechen
selten in gesellschaftlichen oder politischen Lagerlogiken. Zwar verwen-
den Sie hdufig Versatzstiicke politischer Debatten, doch bleibt das in der
Regel fragmentarisch und ist nur selten weitreichend begriindet. Media-
tion kann auch Menschen mit wenig ausgearbeiteten theoretischen Er-
klarungsmustern zu Sichtbarkeit verhelfen. Im Sinne eines Ausgleichs
von Asymmetrie konnen unterlegene Positionen inhaltlich gestarkt wer-
den, und im Sinne der Vertretung nichtanwesender Dritter auch Fragen
des Gemeinwohls.

Max Weber (1958[1919]) weist darauf hin, dass es eine Vielzahl an
Berufen gibt, in denen berufsmifSig politisch gearbeitet wird. Hierzu
gehoren nicht nur Journalisten, Lobbyisten oder politische Publizisten,
sondern auch Verwaltungsbeamte. Insbesondere diese letzte Gruppe
bietet der Kritik als Mediation ein weiteres Aktionsfeld. Letztlich sind
es die Bediensteten der lokalen Verwaltungen und Institutionen, die so-
ziale und/oder 6kologische Entwicklungen tragen, voranbringen oder
auch blockieren. Webers Analyse, wonach dieser Personenkreis, da er
selbst nicht wirklich Macht besitzt, hauptsichlich nach Sicherung der
eigenen kleinen Einflusssphire strebt, pragt heute vielfach die Grund-
lage einer oppositionellen Kritik. Nicht selten wird ein Bild von Ver-
waltungen als durchbirokratisierte Machtapparate impliziert, sicher-
lich auch befordert durch die Erfahrungen der Nachkriegszeit, in denen
viele Funktionire des NS-Regimes wieder Anstellungen in lokalen Ver-
waltungen fanden. Heute aber beherbergen Verwaltungen ein eigenes
kritisches Potenzial. Dieses wird in jiingster Zeit zunehmend dadurch
gestarkt, dass in vielen Betrieben resortiibergreifende Arbeitsfelder ein-
gerichtet werden, die nicht im eigentlichen Hauptinteresse des Betriebes
liegen (etwa fiir Gleichstellung, Partizipation oder Gesundheitsforde-
rung). Diese Stellen werden von ganz unterschiedlich motivierten Per-
sonlichkeiten bekleidet.

Geht man als Akademikerin oder Akademiker proaktiv auf diese Pra-
xis zu, dann wird man feststellen, dass alle Akteure in der Regel eine
gefestigte, mehr oder weniger begriindete, auch kritische Perspektive
haben. Meist verfiigen sie tiber eine sehr hohe fachliche und themenbe-
zogene Qualifikation, die in der Regel das Wissen einer Wissenschaftlerin

286

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RAUME UND FORMEN DER KRITIK ALS MEDIATION

oder eines Wissenschaftlers, insbesondere beziglich zahlreicher Implika-
tionen der Praxis, weit tiberschreitet. Verwaltungen suchen akademische
Nihe auch nicht um einer kritischen Meinung willen als vielmehr zur
»Adelung« praktischer Prozesse; im stadtischen Kontext beispielsweise
zur Begleitung von Prozessen der partizipativen Quartiers-, Griinraum-
oder Leitbildentwicklung. Universitire Begleitung wird gerne als Beleg
fiir eine kontinuierliche Qualitdtskontrolle angefiihrt. Eine kritische Wis-
senschaft konnte sich die Begleitung derartiger Prozesse zur Aufgabe
machen. Der Einblick in die praktischen Vorgange innerhalb dieser Pro-
zesse eroffnet die Moglichkeit, Asymmetrien innerhalb der politischen
und organisatorischen Strukturen zu erkennen. Die Mitarbeit erlaubt
es innerhalb der begleiteten Praxiszusammenhange sozial- oder okolo-
gieorientierte, progressive Initiativen gegentiber uninformierten, wihler-
orientierten Strategien, finanzstarken Marktinteressen oder verharteten
Weisungsstrukturen zu stirken. Die Kritik vertritt damit nicht eine be-
lehrende kritische Expertise von aufSen, welche von den Praktikerinnen
und Praktikern nicht selten als unterkomplex wahrgenommen und so-
mit nachvollziehbarer Weise meist wenig geschitzt wird. Sie leistet viel-
mehr Uberzeugungsarbeit im konkreten Arbeitszusammenhang. Dabei
verschwimmen die ohnehin triiben Grenzen zwischen Beratung, For-
schung und Engagement zu Gunsten einer in politische Prozesse inte-
grierten kritischen Vermittlung. Als wissenschaftlichen Output konnen
ethnographische Prozessberichte nicht nur generelle systemische Hemm-
nisse offenlegen, sondern auch Beispiele guter Praxis dokumentieren, die
anderweitig als Vorbild dienen konnen.

Bei der Kritik als Mediation geht es darum, alle Sichtweisen verstind-
lich zu machen und sie fiir die der anderen zu 6ffnen. Um dies leisten zu
konnen, ist es notwendig, die einzelnen Stimmen in allen Dimensionen
der Erfahrung nachzuvollziehen und dazu muss Mediation verschiede-
ne Beurteilungen durchfiihren. Erstens muss der intellektuelle Status ei-
ner Position uiberpriift werden. Die Beteiligten konnen sich beispielswei-
se auf einfache Wahrheiten berufen, die sich aus stereotypen Meinungen
speisen. Auch konnen sie ihre Argumente durch personliche Erfahrun-
gen oder durch empirisch-wissenschaftliche Untersuchungen begriinden.
Jeder Mensch handelt sowohl als Laie, Politiker und in gewissem MafSe
immer auch als Experte. Common sense-Argumente sind, wie auch Ex-
pertenwissen, in erster Linie kulturelle Produkte. Thre Anwendung auf
einen spezifischen Problemfall in einer konkreten Situation kann deswe-
gen sowohl eine blofse Konvention, als auch das Produkt reiflicher si-
tuationsbezogener Uberlegungen sein. Zweitens miissen die praktischen
Qualitiaten der Handlungen, die politisch eingesetzt oder die zur Prob-
lemlosung vorgeschlagen werden, charakterisiert werden. Beruhen die-
se lediglich auf konventionellen Alltagspraktiken, unbewusst ausgeiib-
ten Gewohnheiten oder sind sie das Ergebnis beruflicher Fertigkeiten;

287

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

sind sie Produkte der geschulten Praxis oder sogar ganz speziell auf den
vorliegenden Problemfall zugeschnittene Losungen? SchliefSlich muss
noch die emotionale Aufladung der Akteurskonstellation charakteri-
siert werden. Die Beziehungen zwischen den beteiligten Personen kon-
nen beispielsweise durch Opportunismus, Konfrontation, Solidaritit,
Herrschaft oder Gewalt beeinflusst werden. Beziehungen konnen als un-
terstiitzend, empathisch oder solidarisch charakterisiert werden.

Im Idealfall gelingt es einer kritischen Mediation die Prozesse, an de-
nen sie teilnimmt, demokratischer und im Sinne von Gleichberechtigung
zu gestalten. So konnen demokratische Beteiligungsverfahren zu einer
Form kooperativer Forschung uiber die Bedingungen und Moglichkeiten
aktueller gesellschaftlicher Problematiken werden. Der vermittelnde Im-
petus von Mediation schafft den Rahmen fur alle Beteiligten, uber ihre
partikularen Positionen hinauszudenken. Der akademische Prozess des
Forschens ist dann genau genommen nicht mehr von dem des Lernens
zu unterschieden. Der Forschende lernt, wihrend er seine Kompetenz
zur Verfugung stellt. Im Sinne eines forschenden Lernens und lernenden
Forschens konnen auch Studierende an diesem Prozess beteiligt werden.
In Kooperationsprojekten mit stddtischen, zivilgesellschaftlichen oder
okonomischen Akteuren konnen sie wertvolles Wissen uber aktuelle
Prozesse sichern, wihrend sie gleichzeitig abstrakte Lerninhalte in deren
praktischer Relevanz evaluieren konnen.

6.6 Mediation als Bekenntnis zur Demokratie

Mediation ist ein Mittel, um lebendige Offentlichkeiten und demokrati-
sche Kultur zu fordern. Kritik als Mediation zeigt, wie Meinungen und
Subjektivitdten auf Transaktionen beruhen; wie Wissen, Werte, person-
liche Erfahrungen und situationsbezogene, achtsame Reflexionen ein-
gesetzt werden konnen, um Meinungen zu qualifizieren. Durch diese
Transparenz konnen politische Prozesse zu kooperativer Forschung und
demokratischen Experimenten werden, mittels derer neue innovative, in-
stitutionelle Entwiirfe entwickelt werden konnen (Bohman 2004; Bar-
nett & Bridge 2013). Kritik als Mediation ist nicht Dekonstruktion des
Wahrheitsgehaltes einer Meinung, sondern Offenlegung der Werthaltig-
keit von Uberzeugungen. Die Griinde, warum eine Person bestimmte
Uberzeugungen vertritt, zeigen sich in den Erwartungen, die diese Per-
son mit einem an diese Uberzeugungen gekniipften Handeln verbindet.
Mediation befreit Wahrheiten vom Status als Tatsachen und zeigt, in-
wieweit sie fiir die jeweiligen Personengruppen von Belang sind (La-
tour 2007[2004]). Die Werthaltigkeit von als Wahrheiten propagierten
Uberzeugungen ist in der Regel verschliisselt. Wahrheit ist immer auch

288

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEDIATION ALS BEKENNTNIS ZUR DEMOKRATIE

Wert und kritisches Denken offenbart Werte, indem es sie verstindlich
macht.. »[...] kritisch zu urteilen, heifdt dann, Relationen der Produkti-
vitit und des Widerstandes zu bewufSter Wahrnehmung zu bringen und
den Wert damit bedeutsam, intelligent und verstindlich zu machen« (De-
wey 1995[1929]: 400f.). Nicht die Visibilisierung der Kontingenz von
Wahrheit rechtfertigt demnach Kritik, sondern die Visibilisierung von
Werthaltungen.

Dabei darf sich Kritik als Mediation aber nicht nur einer Auffassung
zuwenden. Sie muss die Argumente verschiedener Akteure in den Blick
nehmen. Gute Vermittlung erreicht, dass sich alle beteiligten Lager am
Prozess der Verstindigung beteiligen und sich kritisch auseinanderset-
zen. Kritik als Mediation wendet sich damit von der klarenden, identi-
fizierenden Rationalitdt ab und entwickelt ein vermittelndes Denken.
Dariiber hinaus vermittelt sie als Multiplikator auch den Stand gesell-
schaftlicher Debatten und die verschiedenen Positionen in ein weiteres
Publikum hinein. Mediatorinnen und Mediatoren entwickeln keine ei-
genen Losungen fir anstehende Probleme, sondern helfen Konzepte zu
entwickeln, die in der Lage sind, Briicken zwischen gegensatzlichen Po-
sitionen zu schlagen. Dabei begrenzen sie die Optionen aber im Sinne
des Gemeinwohls. Mediatorinnen und Mediatoren streben keinen all-
gemeinen inhaltlichen Konsens an, sondern tragen dazu bei, dass ein ge-
meinsamer Weg vorstellbar wird, der auch fiir die gesamte Gemeinschaft
gangbar ist. Sie verbessern damit die Kommunikationskultur und die de-
mokratische Erfahrung einer Gemeinschaft.

Damit ist Kritik als Mediation, wenn auch nicht inhaltlich, doch zu-
mindest ihrem Vorgehen nach, auf einen bestimmten Wert, ndmlich den
der Verstindigung, ausgerichtet. Fiir John Dewey (1996[1927]) ist De-
mokratie das Ideal der Vergemeinschaftung. Sie kann dem Ausgleich von
Ungerechtigkeiten und Ungleichheiten dienen, aber nur sofern sie kon-
sequent prozessual verstanden wird. Demokratie muss als Kultur etab-
liert werden, also als eine Praxis, in der die Menschen in demokratischen
Verfahren erfahren werden und in denen sie Erfahrungen des Gelingens
demokratischer Prozesse machen. Vermittlung kann zu einem erlebba-
ren Wert werden. Hierzu sind aber nicht nur entsprechende Foren, Gre-
mien und Beteiligungsprozesse ausschlaggebend, sondern auch eine zur
Demokratie befihigende Sozialisierung, die kritikfahige und verantwor-
tungswillige Personlichkeiten hervorbringt.

Gute Mediation verpflichtet sich dem Verfahren, nicht den Erklarun-
gen oder den Inhalten. Streng rationalisierte Debatten werden der sozio-
psychophysischen Konstitution des Menschen nicht gerecht. Letztlich
empfindet jede und jeder seine Auffassungen als begriindet und schliis-
sig. Rationalitdt kann missbraucht werden. Sie kann nicht nur Auffas-
sungen begriinden, die jeglicher empirischen Relevanz entbehren, son-
dern auch Gewalt den Anschein geben, gerechtfertigt zu sein. Deswegen

289

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRALE ASPEKTE EINER KRITIK ALS MEDIATION

gibt Mediation Meinungen nicht unreflektiert wieder. Sie lasst nicht je-
den einfach nur reden. Sie ermahnt die Beteiligten dazu, auf das, was von
der anderen Seite gesagt wurde, einzugehen. Mediation fasst das Gesag-
te in Bezug auf die zur Debatte stehenden Fragen zusammen, befragt es
auf Konsequenzen und bezieht es dabei immer auf Argumente der Ge-
genseite. Damit steht Mediation bewusst in einer tiberparteilichen Be-
ziehung zu den Beteiligten.

Kritik als Mediation mochte weniger mittels rationaler Begriindun-
gen von ihrer Richtigkeit iiberzeugen als vielmehr an den Prozessen, die
sie initiiert, und den Effekten, die sie bewirkt, gemessen werden. Sowohl
Rahel Jaeggi (2015) als auch Robin Celikates (2009) sehen die Aufgabe
der Kritik darin, transformative Kraft zu entfalten. Jaeggi fordert eine
immanente Kritik, die die Widerspriiche der Praxis offenlegt, und Celi-
kates sieht Kritik als der Praxis immanent an und fordert bei den Erkla-
rungen und Rechtfertigungen der Akteure der Praxis anzusetzen. Kritik
als Mediation geht nur einen kleinen Schritt weiter. Sie ist ein Vorschlag,
wie die Praxis einer transformativen Kritik vielleicht wirkungsvoller
gestaltet werden konnte, als wenn sich Kritikerinnen und Kritiker aus-
schlieSlich oppositionell verstehen. Kritik als Mediation ist dabei aber
mehr als eine Soziologie der Kritik, die von festen Muster der Rechtfer-
tigung ausgeht (Boltanski & Thévenot, 2007[1991]). Es geht um die Er-
fassung von »whole human beings in whole bodies politics« (Saunders
2005: 5) oder wie Dewey (1995[1929]) vielleicht formulieren wiirde,
um die Politiken biopsychosozialer Korper-Geist-Wesen. Dabei treten
singuldre Personlichkeiten, zwischenmenschliche Beziehungen und die
Art und Weise, wie Themen und Situationen emotional aufgeladen sind,
in den Fokus. Kritik als Mediation untersucht reale Akteurskonstellatio-
nen auf ihre Beziehungsweisen und betrachtet reale politische Vorgange
als Prozesse der Transaktion. Dabei versucht sie aus dem Erkennen der
gegenseitigen Abhingigkeit und Koproduktion einen Impuls zur Ver-
stindigung zu generieren. Die Erkenntnis des transaktionalen Charak-
ters des Sozialen macht deutlich, dass Subjekte nicht unabhingig von-
einander existieren. Man ist demnach nicht eine feste Entitit, sondern
entwickelt nur innerhalb von Beziehungen situativ jeweils eine Moglich-
keit seiner selbst. Es entstehen Beziehungen, innerhalb derer sich die Be-
teiligten wiederholt gegenseitig zu Subjekten machen. Kritik als Mediati-
on stellt sich die Aufgabe die Qualitit der Subjektwerdungsprozesse und
dadurch auch die resultierenden Beziehungen zu verbessern.

290

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Das Selbstverstandnis eines
kritischen Personalismus

»Life is like music; but no one really knows
the score for a perfect life«

(Khosa 1994: 10)

Eine transaktionale Anthropologie versucht nicht zu bestimmen, wie der
Mensch an sich ist oder wie sich das menschliche Zusammenleben ide-
alerweise darstellt. Sie begreift Transaktion als einen konstitutiven Me-
chanismus des Sozialen. Eine Person ist eine Person durch andere Per-
sonen. So bekommt jedes Individuum im sozialen Geflecht einen Platz
zugewiesen. Ein kritischer Personalismus untersucht diese transaktiona-
len Positionsallokationen in einer Gemeinschaft auf Asymmetrien und
nimmt dabei insbesondere die Grenze in den Blick, bei deren Uberschrei-
tung Herrschaft entsteht oder Eigennutz in den Vordergrund riickt. Ge-
meinschaft und Individuum werden als gleichwertig und wechselseitig
verflochten gedacht. Damit ergibt sich eine spezifische Perspektive auf
den Zusammenhang von Konflikten und gesellschaftlichen Strukturen.

Im Gewebe einer Gemeinschaft steht ein Individuum notwendiger-
weise in Beziehungen zu anderen Menschen. Begegnungen mit ande-
ren Menschen haben Appellcharakter, denn sie fordern zu gegenseitiger
Wahrnehmung und Anerkennung auf. Der Wille, diesen Appellen zu fol-
gen, konstituiert letztlich Verantwortung. Man kann diese Verantwor-
tung aber immer nur von seiner eigenen Seite her erfiillen. Niemals hat
man Einfluss darauf, ob ein Gegentiber ebenfalls dieselbe Verbindlich-
keit aufbringt. Damit sind Beziehungen immer asymmetrisch. Verant-
wortung kann nur tibernehmen, wer diese asymmetrische Beziehungs-
haftigkeit des eigenen Lebens anerkennt und bereit ist, auch fur andere
Sorge zu tragen. Weil der andere mich hervorbringt und ich ihn, ist er
notwendig von mir verschieden. Die transaktionale Dynamik erzeugt so-
mit notwendigerweise Diversitat. Der Wille zur Verantwortung duflert
sich im Interesse am anderen; in einer Affirmation der transaktionalen
Sozialitdt des menschlichen Lebens.

7.1 Personlichkeit und Verantwortung
Einer giangigen Auffassung zufolge konnen wir nur fur das Verantwor-
tung tibernehmen, was wir auch kontrollieren konnen. Demnach neh-

men wir an, dass wir von unserer Verantwortung entbunden sind, wenn

291

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SELBSTVERSTANDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

unvorhergesehene Ereignisse oder Sachverhalte eintreten, die wir beim
besten Wissen und Gewissen nicht haben bedenken konnen. Diese Idee
von Verantwortung aber greift, wie gezeigt wurde, zu kurz, denn ihr liegt
eine zu rationalistische Vorstellung von menschlicher Handlungsfihig-
keit zu Grunde (Kap. 2). Letztlich bedeutet Verantwortlichsein, fiir alle
Folgen des eigenen Handelns einzutreten, egal, ob sie kontrolliert wer-
den konnten oder nicht.

Es wurde etwas getan und das hat Ergebnisse hervorgebracht.
Wer iiber Verantwortung nachdenken mochte, muss irgendwie
annehmen, dass Menschen ihre Handlungen beeinflussen oder ge-
stalten konnen. Es bedarf einer Idee von Handlungsfreiheit (u.a. Jo-
nas 1981; Pothast 20115 vgl. auch Kap. 3.4). Dabei darf die Reflexi-
on iiber Handlungsfreiheit aber nicht hinter zentrale praxeologische
Erkenntnisse zuriickfallen oder uneingeschrankt zur kognitivistischen
Subjektphilosophie zuriickkehren. Es ist unbestritten, dass jedes
Individuum zu einem betrachtlichen Teil gesellschaftlich gepragt ist, wie
das u.a. der Poststrukturalismus (Foucault, Butler), die Praxistheorie
(Bourdieu, Giddens) oder die Ethnomethodologie (Garfinkel 1973)
erkannt haben. Viele Theorien bekennen aber auch, dass menschliches
Handeln nicht vollstindig gesellschaftlich gepragt ist. Es gibt einen
Anteil, der durch Konzepte wie etwa die Intersubjektivitit von Praktiken
(Reckwitz 2003) nicht erfasst wird. Im Poststrukturalismus wird dieser
Anteil als »Widerstandigkeit< bezeichnet. Er ist es, der dazu fihrt, dass
Menschen ihre gesellschaftlichen Pragungen ablehnen. Dieser Anteil ist
nicht einfach nur ein >Rest¢, der nicht erkldrbar ist. Ihn konzeptionell
zu erfassen bedeutet, wesentliche gesellschaftliche Dynamiken verstehen
zu wollen. Der kritische Personalismus versucht genau dies. Wie gelingt
es Menschen ihre gesellschaftlichen Pragungen zu erkennen, gegen sie
aufzubegehren und eine Veranderung von Gesellschaft anzustreben? Es
muss etwas geben, was den Einzelnen zu individuellen Leistungen und
somit auch zu Verantwortung befahigt (Kap. 3.4).

Zur Bestimmung der agency des Individuums ist es notwendig sich die
sozialtheoretischen Bedingungen von Vergemeinschaftung anzuschau-
en. Sprache und Kommunikation sind die Grundvoraussetzungen al-
ler Signifikation und diese wiederum ist Grundbedingung menschlicher
Vergemeinschaftung. Apriorischer Intersubjektivismus (Frank 1993) be-
zeichnet die Vorstellung, wonach Geist, als das Prozessieren signifikan-
ter Bedeutungen, nur auf der Ebene der Vergemeinschaftung entstehen
kann. Wenn etwas gesagt wird, dann wird dabei immer schon ein Emp-
fianger antizipiert. Etwas, das gesagt wird, wird demnach immer fiir je-
manden gesagt. Damit ist Vergemeinschaftung Voraussetzung fir die
Entstehung von Selbstbewusstsein und Geist. Geist ist damit ein soziales
Phanomen, keines, das aus dem Individuum entsteht (Mead 1986[1934];
Dewey 1995[1929]). In seiner Sozialisation bildet ein Individuum seine

292

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPPOSITION: PERSONLICHKEIT ALS VERHANDLUNGSFELD DES POLITISCHEN

habits (Gewohnheiten) entsprechend der gesellschaftlichen Konventio-
nen, Traditionen und Briuchen, innerhalb derer es aufwichst, aus. Auch
erwirbt es seine Fihigkeiten in Praxiszusammenhingen, wie etwa Bil-
dungseinrichtungen, und sein Verhalten orientiert es an gidngigen Insti-
tutionen und Maf$stiben. Aber jedes Individuum muss sein Leben tat-
sdachlich selbst durchleben und seiner Lebenswelt auch aktiv begegnen.
Das Individuum genief$t Erfolge und erleidet Fehlschldge. Es entwickelt
einen Umgang mit Erwartungen und Enttauschungen und entwickelt so
einen individuellen Weltbezug. Das Individuum hat auch in begrenztem
Umfang individuelle Moglichkeiten, seinen Geist zu nutzen. Es ist zwar
primar durch die gesellschaftlichen Umstiande geprigt; sein Geist ist vor-
konfiguriert, doch deswegen keinesfalls determiniert. Wendet sich ein In-
dividuum dem eigenen Verhalten reflexiv zu, dann kann es ihm gelingen,
einen individualisierten Geist zu entwickeln (ebd.: 214). Eine Person re-
produziert dann nicht mehr nur gesellschaftliche Konventionen, son-
dern nimmt die eigenen singuldren Erlebnisqualititen zum Anlass einer
Neubewertung oder Neuinterpretation bisheriger Uberzeugungen. Da-
bei mdandert das Individuum in einer Dialektik des Selbst zwischen An-
passung an die Gemeinschaft und Selbstbehauptung innerhalb dersel-
ben, um schliefSlich als Person in diese Gemeinschaft hineinzuwachsen;
in Kooperation wie auch in Widerstiandigkeit. In diesem Sinne nimmt
ein Mensch Einfluss auf seine Personalitit und seine Personlichkeitsent-
wicklung; ist verantwortlich fiir sich selbst und andere und entwickelt
so einen individuellen Willen zur Verantwortung.

Diese Perspektive auf das Menschsein eroéffnet zwei Moglichkeiten der
Kritik, die sich gegenseitig erginzen.

7.2 Opposition: Personlichkeit als Verhandlungsfeld
des Politischen

Jeder Mensch besitzt potenziell die Fahigkeit, andere Menschen zu ma-
nipulieren. Verantwortung zeigt sich nicht zuletzt im Umgang mit dieser
Macht des power-over, also des eigenen Einflusses tiber andere Perso-
nen. Macht kann dazu missbraucht werden, einen Herrschaftsanspruch
zu etablieren oder personlichen Nutzen zu erzielen, sie besitzt aber auch
progressive Kraft und kann zur Forderung gesellschaftlicher Gleichheit
und des Gemeinwohls eingesetzt werden. Wie eine Person ihren Einfluss
nutzt, ist eine Frage ihrer Personlichkeit. Damit erscheint Personlich-
keitsbildung als Verhandlungsfeld des Politischen. Der Begriff der trans-
aktionalen Gewalt markiert die Grenze, an der der Einsatz von Macht
der Gemeinschaft nicht mehr zutraglich ist und beginnt, vorwiegend ei-
gennutzigen Zwecken oder pathologischen Befindlichkeiten derjenigen

293

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SELBSTVERSTANDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

zu dienen, die sie ausiiben (Kap. 3.3). Besonders brisant, weil fliefSend,
zeigt sich diese Grenze dort, wo asymmetrisch unterschiedliche Infor-
mationsstinde, Befihigungen und Kompetenzen vorhanden sind, wie
das naturgemafS etwa in Situationen der Erziehung, Bildung und Ausbil-
dung der Fall ist. Hier ist Asymmetrie in besonderem MafSe den Settings
und dem Charakter der Beziehungen konstitutiv und die Ausiibung von
Macht entsprechend besonders heikel. Hier offenbart sich ein schma-
ler Grat zwischen Gewalt und Autoritit. Um Autoritat zu gewahrleis-
ten, wird oft ein Stiick weit auch Manipulation als notwendig angese-
hen, etwa damit Zoglinge, Auszubildende oder Schiilerinnen und Schiiler
uber ihren bisherigen Kenntnis- und Fihigkeitsstand hinauswachsen
konnen. Dies unterstreicht die Auffassung, dass sich letztlich in der Er-
ziehung die Philosophie in ihrer allgemeinsten Form offenbart (Dewey
1993[1916]: 426). Entsprechend wurde der Begriff der transaktiona-
len Gewalt Giber weite Strecken am Beispiel emotionaler Gewalt in der
Kindheit entwickelt.

Es zeigte sich einerseits, dass die Tendenz, transaktionale Gewalt aus-
zuuiben, zu einer unreflektierten habituellen Ausstattung eines Menschen
werden kann, aber auch, dass sie vielfach bewusst und strategisch ein-
gesetzt wird. Transaktionale Gewalt kann sich in soziale Praktiken ein-
schreiben und damit zur Triebkraft der Reproduktion von Ungleich-
heit werden. Auf diese Weise entstehen nicht nur struktureller Rassismus
oder Sexismus, sondern auch ausbeuterische okonomische Praktiken.
Damit widerspricht die hier dargelegte Auffassung nicht den Zielen von
Identititspolitiken, sondern erginzt sie. Selbstverstandlich lassen sich
strukturelle Ungerechtigkeiten nicht auf einige wenige, bosartige Per-
sonlichkeiten reduzieren, sogenannte >bad appless, die bildlich gespro-
chen, das ganze Lager verderben. Es sind aber >bad appless, die sich ge-
gen einen progressiven Wandel stellen. In vielen Fillen sind die Belege
fur strukturelle Ungleichheiten unzweifelhaft gegeben. In der Regel wird
sich in solchen Fillen auch eine grofse Gruppe innerhalb der dominan-
ten Identitdtskategorie fur einen Ausgleich einsetzen. In solch einem Fall
verlduft die Grenze dann nicht mehr entlang den Identitdtskategorien,
sondern unterscheidet diejenigen, die sich fiir sozialen Wandel ausspre-
chen, von denen, die ihn verhindern wollen. Wihrend erstere zu einem
un-learning bereit sind, verwehren sich zweitere der Einsicht ihrer Pri-
vilegien. Die Kritik muss fahig sein, sich zu diesen Personengruppen un-
terschiedlich zu verhalten.

Das soziale Gefuge einer Gemeinschaft wird von allen ihren Mit-
gliedern hervorgebracht. Es wird immer Krifte geben, die dazu neigen,
Asymmetrien in dieses Gefiige hineinzuweben oder ein Interesse daran
haben, dass bestehende Ungleichheiten oder Ungerechtigkeiten beste-
hen bleiben. Liegen ausreichend Griinde fiir das Einsetzen emanzipato-
rischer Mafinahmen vor, dann miissen die Griinde derjenigen, die sich

294

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPPOSITION: PERSONLICHKEIT ALS VERHANDLUNGSFELD DES POLITISCHEN

an einflussreichen Stellen gegen diese MafSnahmen strauben, besonders
kritisch gepruft werden. Untersucht man diese Argumente und die Prak-
tiken, die von diesen Personen unterstiitzt werden, dann wird sich darin
—so die These dieser Arbeit — transaktionale Gewalt und eine personlich-
keitsethische Problematik aufzeigen lassen. Ein kritischer Personalismus
ergreift Opposition nicht nur gegen die strukturellen Ungleichheiten,
sondern spiirt reaktiondren Beharrungskraften auch an der Stelle nach,
an der die identitadtspolitische Logik keine Differenzierung mehr zulisst.

Transaktionale Gewalt und Strafe

Transaktionale Gewalt geschieht, wenn in Interaktionssituationen von
einer Partei asymmetrisch eine unterdriickende Manipulation ausgeht.
Herrschaftsanspriiche versuchen die gegenseitige Ko-Konstitution so-
zialer Partner zu kontrollieren und streben einseitig dominierte Bezie-
hungen an. So schwierig die Grenze zwischen gewaltfreien asymmet-
rischen Beziehungen und transaktionaler Gewalt auch zu ziehen sein
mag, so wichtig ist aber die gesellschaftliche Wahrnehmung derartiger
Prozesse. Transaktionale Gewalt verletzt das Versprechen, das jeder Be-
gegnung unter Personen immanent sein sollte. Soziales Leben kann nur
auf Grundlage eines prinzipiellen Vertrauens in die Aufrichtigkeit, Ehr-
lichkeit und Verlasslichkeit der Mitmenschen gedeihen. Emmanuel Kant
hat darauf hingewiesen, dass jede Person zwar die Erfahrung macht,
dass diese Normen hin und wieder verletzt werden, dass aber ohne die
Annahme einer prinzipiellen Giiltigkeit dieser Moralvorstellungen gar
keine funktionierende Gesellschaft denkbar ist. Deswegen zeichnet sich
der Imperativ, andere Menschen niemals nur als Mittel zu gebrauchen,
sondern sie immer auch als Zwecke zu behandeln, als kategorisch aus.
Menschen um ihrer selbst willen wahrzunehmen, ist keine historisch
kontingente Idee, sondern eine Notwendigkeit menschlicher Vergemein-
schaftung. Aus diesem Grunde beanspruchen auch Apel und Habermas
universelle Giiltigkeit fiir ihren verfahrensethischen Grundsatz, das Dis-
kursprinzip der Diskursethik. Transaktionale Gewalt verletzt diese Prin-
zipien (Kap. 2.2).

Leicht erscheinen verbindliche Werte oder Tugenden als das fehlende
Bindeglied. Werte wie Empathie oder Rucksichtnahme konnten sicher-
stellen, dass Kants Imperativ in Alltagssituationen Anwendung findet.
Dies wiirde allerdings eine normative Bewertung von sozialem Verhalten
implizieren. Wie problematisch dies ist, wird anhand der Diskussion um
social scores erkennbar. So konnen die teils sehr riiden Umgangsformen
in den sozialen Medien Anlass geben, iiber ein Bewertungssystem nach-
zudenken. User konnten nach bestimmten Kriterien beurteilt werden
und bei gutem Verhalten Vergiinstigungen erlangen. Leider aber birgt

295

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SELBSTVERSTANDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

jedes System der Bewertung von Sozialverhalten, das mit festen Kriterien
arbeitet, die Gefahr des Totalitarismus. Schnell sehen sich selbsternannte
Wichter dazu veranlasst, ein repressives Kontrollsystem zu etablieren.
Dies delegitimiert selbstverstindlich nicht Werte oder Tugenden an sich,
macht aber deutlich, dass eine Bewertung von Menschen auf deren
Grundlage Gefahren birgt. Aus diesem Grund wurden die oben genannten
verfahrensethischen Grundsitze in dieser Arbeit nicht mit tugendethischen
Uberlegungen verbunden, sondern persénlichkeitsethisch reflektiert.
Damit wird deutlich, dass es jederzeit legitim ist, wenn sich eine Person
selbst zu tugendhaftem Verhalten anhilt, dass sie aber Gefahr lduft die
Grenze zu autoritativem und manipulativem Verhalten zu tiberschreitet,
wenn sie anderen bestimmte Tugenden abnotigen mochte. Daraus kann
zugleich die Erkenntnis gezogen werden, dass Personlichkeit niemals
bestraft werden darf. Repressionen diirfen nur nachweisliche Akte
transaktionaler Gewalt erfahren.

Imperative konnen niemals gewahrleisten, dass in einer Gemeinschaft
mehrheitlich Verantwortung iibernommen wird. Hierzu bedarf es Per-
sonlichkeiten, die zur Selbstregulierung im Sinne eines Gemeinwohls ge-
willt und fahig sind (Kap. 4.5). Der gerechtfertigte Drang zur Selbstbe-
hauptung darf nicht zum uneingeschrankten Herrschaftsanspruch oder
unangemessenem Streben nach dem eigenen Vorteil werden. Je weiter
verbreitet Gemeinwohlorientierung unter den Mitgliedern einer Gemein-
schaft ist, desto weniger wichtig werden Regulierungen des Handelns
und desto liberaler kann eine Gemeinschaft organisiert werden. Faktisch
wird es immer Ubertretungen akzeptablen Verhaltens geben und wohl
immer auch gesellschaftliche Repressionssysteme. In westlichen Rechts-
staaten sind das das Gerichtswesen und die Psychiatrie. Die Tatsache,
dass deren Existenz hier nicht in Frage gestellt wird, bedeutet aber nicht,
dass sie bedingungslos akzeptiert werden sollten, sondern im Gegenteil,
dass die Notwendigkeit anerkannt wird, die Repressionen, die von ihnen
ausgehen, bestandig kritisch zu priifen. Dienen die Repressionssysteme
tatsachlich dem Schutz derjenigen, die schwiacher sind als andere, weil
sie sich selbstregulativ um angemessenes Verhalten bemiihen, oder ver-
fehlen sie dieses Ziel, weil sie eigentlich Herrschafts- oder Vergeltungs-
mechanismen darstellen?

Die Relevanz personalistischen Denkens fiir die oppositionelle Kritik

Personlichkeit erscheint nun in mehrfacher Form als Verhandlungsfeld
des Politischen. Welche Art Verantwortung von einer Person erwartet
wird, ist von deren gesellschaftlicher Stellung abhingig. Entsprechend
lassen sich — und hierin liegt eine besondere gesellschaftliche Relevanz
dieses Ansatzes - Fragen danach stellen, welche Personlichkeitsmerkmale

296

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPPOSITION: PERSONLICHKEIT ALS VERHANDLUNGSFELD DES POLITISCHEN

fiir bestimmte Aufgabenbereiche wiinschenswert sind. Im Wissen um den
pragenden Einfluss des sozialen Umfeldes ist es plausibel, dass in man-
chen gesellschaftlichen Handlungsfeldern entmenschlichende Forderun-
gen an die darin titigen Personen gestellt werden. So ist beispielsweise
vorstellbar, dass in einem Arbeitsfeld von Menschen verlangt wird, sys-
tematisch andere Menschen zu tiduschen. Dariiber hinaus kann die Kri-
tik fragen, welche Art von Personlichkeiten sie wiinschenswerterwei-
se auf wichtigen gesellschaftlichen Stellen erwartet, etwa in politischen
Fiuhrungsfunktionen. Auch kann sie nach Praktiken fragen, die von ei-
genniitzigen Personlichkeiten systematisch zur Austibung transaktiona-
ler Gewalt eingesetzt werden und anregen, diese rechtlich oder norma-
tiv stirker zu sanktionieren.

Es wurde allerdings gezeigt, dass viele Formen transaktionaler Ge-
walt, wenn sie nicht auf physische Gewalt zuriickgreifen, sehr schwer
zu identifizieren sind. Dies nicht nur, weil sie keine sichtbaren Wunden
hinterlassen, sondern insbesondere, weil sie sich vielfach nur in einem
empathischen Miterleben von Situationen offenbaren. Sie sind nur sehr
schwer objektivierbar. Oft konnen sie nur durch langfristige Einzelfall-
beobachtung und mittels fallspezifischer Bewertungsmaf$stiabe unter fall-
bedingten Kriterien beurteilt werden. Dieses Angewiesensein auf eine
bestimmte Art von Zeugenschaft, die auch tiber subtile zwischenmensch-
liche Reaktionsmuster Auskunft geben kann, erschwert nicht zuletzt die
Verhandlung derjenigen Formen von emotionaler Gewalt, die bereits
Straftatbestinde darstellen, wie etwa Stalking. Derartige Problematiken
erfordern eine gesellschaftliche Debatte dariiber, welche Formen trans-
aktionaler Gewalt wie identifiziert, in welchem Ausmafle sie bestraft und
wenn dies nicht moglich ist, wie mit Taterinnen und Tatern sowie Op-
fern umgegangen werden soll.

Transaktionale Gewalt markiert die Grenze, an der Personlichkei-
ten asozial oder toxisch werden. Menschen konnen fiir andere Men-
schen schidlich oder gar gesundheitsgefihrdend sein. Die Personlich-
keitspsychologie macht deutlich, dass es keine Binaritit von >normal«
und >krank« gibt, sondern dass jeder Mensch zu jeweils individuellen An-
teilen asoziale Personlichkeitsmerkmale hat (Kap. 3.7). Ein Wissen tiber
mogliche psychopathologische Personlichkeitsauspragungen ist wichtig,
weil es jedem Einzelnen ermoglicht, die notwendige Achtsamkeit sich
selbst und anderen gegenuber aufzubringen. Man kann sich nicht nur
selbst vor derartigen Verhaltensweisen schiitzen, man kann sie auch an
sich erkennen und davon Abstand nehmen. Durch dieses Wissen lassen
sich auch die Leiden der Opfer sichtbar machen und es ermoglicht ei-
nen angemessenen gesellschaftlichen Diskurs tiber den Umgang mit ex-
tremen Personlichkeiten.

Zu extremem Verhalten gehoren auch einige Umgangsweisen mit Kri-
tik. Unser personlicher Wille zur Verantwortung bestimmt in erheblichem

297

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SELBSTVERSTANDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

Maf3e den Standpunkt, von dem aus wir unsere Kritik formulieren. Kri-
tik erwachst aus Emporung (Boltanski & Chiapello 2003). Emporung
ist eine Affizierung zur Gegnerschaft. Kritik ist auf Emporung angewie-
sen, denn nur so kann sich die fiir eine Allianz gegen einen Missstand
notwendige Kraft entwickeln. Aber auch die Emporung sollte Grenzen
kennen. Es ist ebenso unverantwortlich, emotionale Impulse der Empo-
rung zu unterdriicken und die Augen vor gesellschaftlichen Missstin-
den zu verschliefSen, wie es auch unverantwortlich ist, allzu schnell und
unreflektiert in das Geheul eines Mobs einzustimmen. Der Impuls der
Emporung ist nur so lange produktiv, solange die Kritik auch einen Weg
fiir Vermittlung offenhilt. Die Kritik darf sich nicht allein um Eskalati-
on bemiihen. Es gilt, das Entstehen von Ressentiments oder Feindschaf-
ten zu vermeiden und im lokalen Kontext trotz Dissens ein gemeinsa-
mes Miteinander zu erméglichen. Kritik sollte deswegen wenn moglich
immer auch verstindigungsorientiert gefithrt werden. Damit 6ffnet sich
Kritik zur Mediation.

7.3 Kritik als Mediation

Menschen wachsen lebensgeschichtlich in ihren Personlichkeiten und
sind deswegen immer schon irgendwie Gewordene. Sie konnen nur in
verstindigungsorientierten Prozessen an die jeweils aktuellen Anfor-
derungen des gemeinschaftlichen Lebens herangefithrt werden. Dies
ist letztlich die Essenz des Personenbegriffes, der die gemeinschaftliche
Ko-Konstitution sich gegenseitig als Personen anerkennender Indivi-
duen beschreibt und dabei die Individualitit jedes Einzelnen im gesell-
schaftlichen Ganzen anerkennt (Kap 3.5). Jede Person nimmt einen in-
dividuellen Platz in der Gemeinschaft aller Personen ein. Auf diese Weise
entsteht Diversitit ganz natiirlich, durch die Allokation auf differenzierte
Plitze in einem gesellschaftlichen Raum moglicher Positionen. Eine Per-
son nimmt ihren Platz dabei in gleichem MafSe selbstgefiihrt ein, wie sie
auch durch andere auf diesen Platz gestellt wird.

Kritik als Mediation zielt nun darauf ab, konflikttrachtige sozia-
le Konstellationen zu entschliisseln. Anstatt in einem Konflikt nur eine
Seite zu kritisieren, reflektiert Mediation unterschiedliche Perspektiven.
Damit tritt sie aber nicht automatisch in den Bereich interpersonaler
Beziehung zwischen konkreten Akteuren ein. Personlichkeiten der ge-
sellschaftlichen Organisation oder des offentlichen Lebens vertreten
zwar alle eine personliche Haltung. Diese Haltungen beruhen aber in
der Regel auf pfadabhingigen Entwicklungen und zahlreichen Bezug-
nahmen auf zeitgeschichtliche Sachverhalte und Wissensbestiande. Ins-
gesamt begriinden sie sich in Werthaltungen, deren Beziige nicht immer

298

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK ALS MEDIATION

transparent sind. Treten derartige Auffassungen in Konflikte ein, dann
wird es kaum hilfreich sein, den rationalen Diskurs zum Ideal zu erhe-
ben, wie das in der Diskursethik angedacht ist. Der Diskursethik zufolge
konnte herrschaftsfrei, also ohne Beeinflussung durch eine Machtasym-
metrie, das bessere Argument einen >zwanglosen Zwang« entfalten (Ha-
bermas 1992: 123; auch 1988a). Demnach tiberzeugt das gute Argument
allein, weil es rational besser ist. Man stimmt ihm aus freien Stiicken zu,
weil man erkennt, dass es stichhaltig ist. Nur selten aber sind die Vor-
aussetzungen fiir derartige Verhandlungen gegeben (Spaemann 1972). Es
stehen eben nicht Wahrheiten auf dem Prifstand, sondern es wird tiber
Werthaltungen verhandelt (Joas 1997). Uber Werte lisst sich aber nicht
in gleichem Sinne rational verhandeln, wie man das uiber nachpriifbare
Fakten tun kann. Menschen wehren sich auch nicht rational gegen die
Verletzung ihrer Werthaltungen, sondern empfinden Emporung, wenn
etwas ihrem Unrechtsempfinden widerspricht. Notigt man ihnen mittels
guter Begriindungen eine Handlung entgegen dieser Empfindungen ab,
dann werden sie sich trotz guter rationaler Griinde langfristig kaum da-
mit zufriedengeben. Wertbindungen lassen sich nicht einfach wegdisku-
tieren. John Dewey (1995[1929]: 383) zufolge sollte Kritik deswegen die
Rolle eines Boten tibernehmen, der die Werthaltungen der Parteien ge-
genseitig verstandlich macht. Im Prozess der Vermittlung soll jeder Par-
tei bewusstwerden, wie ihre aktuell zur Debatte stehenden Uberzeugun-
gen auf bestimmten Werthaltungen aufbauen. Die akademische Kritik
sollte eine Vergleichsebene entwerfen, auf die sich die Standpunkte aller
Streitpositionen projizieren lassen, auf der ihre jeweiligen Unterschiede,
Starken aber auch Verfehlungen deutlich und vergleichbar werden. » Wir
kritisieren nicht um der Kritik willen, sondern um dauerhaftere und um-
fassendere Werte zu erreichen und zu fixieren« (ebd.: 377).

Da Werthaltungen aber niemals logisch konsistente Wertesysteme
sind, sind auch Wertedebatten immer nur kontextbezogene Verhandlun-
gen aktueller Affizierungen. Nach Hans Joas (1997; 2011) entsteht Wer-
tegeneralisierung, also die Einigungen mehrerer Parteien auf gemeinsame
Werte, nicht einfach dadurch, dass die Parteien fremde Werte tiberneh-
men, die ihnen bislang fremd waren. Vielmehr missen die Gruppen je-
weils fur sich Bezugnahmen auf diese Werte in jeweils ganz eigener Weise
in ihre Haltungen und Praktiken integrieren. In erster Linie respektieren
die Parteien dabei die Werte der anderen Parteien, aber sie reflektieren
auch, ob die zur Debatte stehenden Werte nicht auch in der eigenen Le-
bensform eine Entsprechung haben oder eine Begrindung finden koén-
nen. Die Tatsache, dass derartige Prozesse sehr fragil sind, legt nahe, sie
durch eine moderierende Instanz zu unterstiitzen. Kritik als Mediation
kann diese Aufgabe iibernehmen. Kritik als Mediation ist demnach 1.
mehr als einseitig, 2. mehr als interpersonal und 3. nicht nur argument-
bezogen, sondern kulturell sensibel. Die erste Begriindung einer Kritik

299

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SELBSTVERSTANDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

als Mediation speist sich demnach aus der Erkenntnis, dass Konflikte
niemals schlichte rationale Meinungsdifferenzen sind, sondern dass sie
in der Regel auf Wertkonflikte zuriickgefithrt werden konnen.

Die Grenzen der Mediation

Mediation ist sehr voraussetzungsreich. Alle Parteien mussen offen ge-
nug sein, ihr eigenes Uberzeugungssystem selbstreflexiv zu hinterfragen.
Ob eine derartige Bereitschaft besteht, ist wesentlich durch die Person-
lichkeiten der Teilnehmenden bestimmt. Mediation kann nur gelingen,
wenn alle beteiligten Parteien zur Verstindigung bereit sind. Selbst wenn
nur eine Partei aus dieser Bereitschaft ausschert, wird Mediation schei-
tern. Verweigert sich eine Partei, dann gibt es letztlich keine Moglichkeit,
diese Partei zur Teilnahme an einem Verstindigungsprozess zu zwingen.
Dies gilt nicht nur fiir Mediation unter Anwesenden, sondern auch fiir
theoretische Arbeiten. Hierbei ergibt sich aber zusitzlich die Schwie-
rigkeit, dass mogliche Ablehnungsreaktionen unterschiedlicher Leser-
schaften antizipiert und vorauseilend argumentativ aufgefangen werden
miissen. Eine gute Mediatorin oder ein guter Mediator sollte demnach
empirisch priifen, ob die Totalverweigerung einer Partei anderen Par-
teien gegeniiber nicht durch langanhaltende Erfahrungen begriindet ist,
beispielsweise wenn die Anspriiche dieser Partei tatsichlich von allen
anderen Parteien nicht ausreichend respektiert wurden. Eine gute Me-
diation wird versuchen diesen Umstand zu benennen. Im Sinne von All-
parteilichkeit sollte sie allen Perspektiven zu Sichtbarkeit verhelfen. Ziel
ist es, einen symmetrischen Zustand unter den Medianden herzustellen.
Hierzu darf Kritik als Mediation weder vor starken Positionen einkni-
cken, noch darf sie versuchen es allen recht zu machen. Keinesfalls darf
sie im Wunsch, Harmonie zu erzeugen, um jeden Preis nivellieren. Me-
diation darf sich nicht vor einer kritischen Auseinandersetzung mit ei-
ner michtigen Partei scheuen. Ganz im Gegenteil, mochte eine Mediato-
rin oder ein Mediator von allen Seiten als Vermittler akzeptiert werden,
dann bedeutet das, dass er oder sie auch allen Parteien kritisch gegen-
ubertreten muss und sich damit letzten Endes auch potenziell von allen
Seiten angreifbar macht.

Die Grenzen von Mediation liegen in der Bereitschaft der beteilig-
ten Parteien, die eigenen Bedeutungs- und Handlungshorizonte zu re-
flektieren und die besondere Schwierigkeit einer akademischen Media-
tion liegt darin, die Haltungen ihrer Leserschaft sensibel zu antizipieren.
Die Bereitschaft zur Selbstreflexion ist stark von den Personlichkeiten
der Beteiligten anhidngig. Bei Menschen mit defizitiren interpersonellen
Kompetenzen ist sie prinzipiell fragwiirdig und insbesondere bei Gewalt-
taterinnen und Gewalttitern hochgradig anzuzweifeln. Wo Gewalttaten

300

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPPOSITION UND MEDIATION ALS FLUCHTPUNKTE DER KRITIK

begangen wurden, ist die Moglichkeit der Mediation langst tiberschrit-
ten. So ist beispielsweise die Vorstellung, man kénne ein emotional miss-
handeltes Kind mit einer erwachsenen Titerin oder einem erwachsenen
Titer versohnen, nicht nur anmafSend, sondern zudem gefihrlich. Auch
kann und sollte von zu Opfern gewordenen Menschen nicht verlangt
werden, ihren Téterinnen oder Tatern zu vergeben. Menschen haben ein
legitimes Recht auf ausgleichende Gerechtigkeit, und Schuldeingestiand-
nisse der Taterinnen und Tater sowie angemessene Bestrafung konnen
als erster Ansatz von Wiedergutmachung begriffen werden. Mediation
agiert, da sie der Pramisse der Freiwilligkeit der Teilnahme folgt, unter
ganz anderen Voraussetzungen als Gerichte. Die fehlende Verfiigungsge-
walt sollte aber nicht als Manko, sondern als Starke begriffen werden.
Etabliert als eine gesellschaftliche Praxis konnte Mediation die Liicke
zwischen den gesellschaftlichen Repressionssystemen und dem weiten
Feld des alltdglichen Erlebens gesellschaftlicher Ungerechtigkeiten fiil-
len. Sie konnte zu einer herrschaftsfreien Institution der Zahmung von
Herrschaftsanspriichen werden.

Der Verzicht auf Zwang wird aber auch Akteure dazu ermuntern, Me-
diation zur Biithne ihrer Herrschaftsanspriiche machen zu wollen. Des-
wegen muss jede Mediatorin und jeder Mediator auch die Grenzen ih-
rer oder seiner personlichen Werte wahren. Andere Weltanschauungen
verstehen zu wollen, heifSt nicht automatisch auch, diese zu akzeptieren.
Gelingt es nicht Asymmetrie herzustellen oder geschieht es im Prozess,
dass eine Mediatorin oder ein Mediator ihre oder seine personlichen
Grenzen durch eine der Parteien iiberschritten sieht, dann entsteht ein
Dilemma. Die Mediation muss dann eine Entscheidung treffen. Entwe-
der sie setzt den Mediationsprozess fort, mit dem Ergebnis, einen mog-
licherweise in ihren Augen mageren Kompromiss zu erzielen, welcher
aber vielleicht die grenziiberschreitende Partei zu einer gewissen MafSi-
gung verpflichtet, oder aber sie ldsst das Verfahren scheitern. Dann be-
steht auch die Moglichkeit zu einer ganz personlichen Stellungnahme be-
zuiglich dieser Grenziiberschreitungen. An dieser Stelle muss Kritik zur
Opposition iibergehen.

7.4 Opposition und Mediation als Fluchtpunkte
der Kritik

Es ist deutlich geworden, dass sich die Haltungen von Opposition und
Mediation nicht ausschliefSen, dass es aber darum geht, sie bewusst und
gezielt dann einzusetzen, wenn sie jeweils einen Beitrag leisten konnen.
Mediation und Opposition konnen und miissen sich produktiv erginzen.
Sie konnen wohl niemals in Reinform ausgefiihrt werden, denn auch die

30T

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SELBSTVERSTANDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

Mediation muss im Mediationsprozess partiell und strategisch verschie-
dene Oppositionen beziehen. Mediation und Opposition konnen aber
zu heuristischen Zwecken als Fluchtpunkte der Kritik differenziert wer-
den (Tabelle 1). Die oppositionelle Kritik ist abstrakt, sie adressiert all-
gemeine gesellschaftliche Prinzipien, wihrend Kritik als Mediation kon-
krete lokalisierte Vorgéinge in den Blick nimmt. Die oppositionelle Kritik
bewahrt Abstand zum Gegenstand ihrer Kritik, da sie sonst nicht in der
Lage wire, jene Kontingenzen zu erkennen, die den Involvierten verbor-
gen bleiben. Die vermittelnde Kritik hingegen alterniert zwischen Nihe
und Distanz: Nihe, um wirklich zu verstehen, was die Akteure tatsich-
lich antreibt, und Distanz, um die Positionen im Gesamtbild sehen zu
konnen. Opposition betrachtet den ideologischen, machtdurchdrunge-
nen oder anderweitig verblendeten Menschen und bedient dazu ein pas-
sendes Theorem, durch welches sie ihre Kritik als gerechtfertigt begrei-
fen kann. Mediation hingegen nimmt den lernfihigen Menschen in den
Blick, um in erster Linie zu ergriinden, wie und warum er durch seine
lebensweltliche Eingebundenheit zu seiner spezifischen Auffassung ge-
langte. Im Gegensatz zur Opposition analysiert Mediation nicht Sub-
jektpositionen und Identitiaten, sondern Beziehungen, also gegenseitig
induzierte Subjektwerdungsprozesse, innerhalb derer alle Beteiligten
gemeinsam dafiir verantwortlich sind, wie sie als Subjekte emergieren.
Mediation schaut deswegen weniger auf den Inhalt der Debatte als viel-
mehr auf das Verfahren der Vermittlung, die Statusbeziehungen und Um-
gangsweisen unter den Beteiligten. Es geht nicht nur um die Emanzipati-
on benachteiligter Gruppen, sondern auch darum, bestimmten Akteuren
konkrete Verantwortung fiir umstrittene Verhiltnisse oder notwendige
Verdnderungen zuzuschreiben. Sachverhalte werden nicht als matter of
fact behandelt, sondern als werthaltige matter of concerns. Im Zentrum
des Interesses steht nicht das Aufzeigen der Kontingenz von Wahrhei-
ten, sondern vielmehr die Frage, was an bestimmten Wahrheiten objek-
tivierbar ist, also was beziiglich der zur Debatte stehenden Thematiken
als mafSgeblich oder wichtig angenommen werden sollte. Kritik als Op-
position sieht Menschlichkeit unverwirklicht und wendet sich emport
gegen die Krifte, die sie korrumpieren. Kritik als Mediation hingegen
sieht Verfehlungen des Menschlichseins und hofft mittels eines Verstin-
digungsprozesses Menschlichkeit zu befordern. Meditation vertraut da-
rauf, dass eine Person durch das Verstindnis der Position des anderen
auch die eigenen Werte relativiert. Nicht gemeinsame universelle Werte
sind der MafSstab von Vermittlung, vielmehr muss der Charakter einer
Beziehung erkannt werden, damit eine vermittelnde Dynamik in Gang
gebracht werden kann. Vermittlung kann nur als ein praktischer, situ-
ierter Prozess geschehen. Mediation strebt nicht zwingend einen Kon-
sens an. Es gentigt, wenn es lediglich gelingt, Kooperation zu beférdern.

302

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERLERNEN VON KRITIK UND VERSOHNUNG

Opposition Mediation
abstrakt lokalisiert und konkret
Distanz alternieren zw. Nihe und Distanz

ideologischer Mensch

lernfihiger Mensch

theoriegeleitet erfahrungsorientiert
Subjektpositionen, Identitdten Beziehungen
Emanzipation Verantwortung

Inhalt (Argumente)

Verfahren (Status, Umgangsweisen)

Matter of fact

Matter of concern

Kontingenz

Was ist objektivierbar?

Menschlichkeit unverwirklicht

Menschlich sein, versucht Menschlichkeit

zu befordern

Tabelle 1: Fluchtpunkte der Kritik: Opposition und Mediation

7.5 Erlernen von Kritik und Vers6hnung

Das soziale Umfeld spielt eine zentrale Rolle bei der Personlichkeits-
entwicklung. Diese Erkenntnis kann als eine Aufforderung betrachtet
werden, gesellschaftliche Bedingungen zu schaffen, in denen verstandi-
gungsorientiertes Sprechen, respektvolle Kritik und selbstreflektieren-
des Verhalten eingetibt werden konnen. Ein gesellschaftliches System der
Mediation kann die Bedingungen fur die Selbstreflexion der Mitglieder
innerhalb einer Gemeinschaft schaffen. Gelingende Mediation fuhrt die
Teilnehmenden in eine Wahrnehmung ihrer Stellung im Gefuge ihrer Ge-
meinschaft. Das Eigene erscheint im Spiegel des anderen, wenn den Par-
teien die Gegenseitigkeit ihrer sozialen Bedingtheit deutlich wird. Die
daraus erwachsenden gemeinschaftsbildenden Effekte sind fur die Be-
teiligten unmittelbar erlebbar.

Eine Gesellschaft ohne Streit und Meinungsverschiedenheiten kann
nur als ein utopisches Schreckensszenarium erscheinen. Es wire das ein
gesellschaftlicher Zustand des Stillstandes, in dem keinerlei Weiterent-
wicklung moglich ist. Meinungsverschiedenheiten und verletzendes Ver-
halten werden sich niemals vermeiden lassen, aber Mediation strebt auch
nicht nach Harmonie oder uneingeschranktem Konsens. Sie versucht
nur, einen Rahmen fiir eine faire gewaltfreie Austragung von Konflikten
zu schaffen. Dazu verlangt sie, dass alle Teilnehmenden zumindest eine
gewisse Sensibilitit fir die jeweils anderen entwickeln. Wichtig ist, dass

303

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SELBSTVERSTANDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

die beteiligten Personlichkeiten zu Reflexion, Versohnung, Schuldeinge-
standnissen und Verzeihen befihigt sind. All diese Fahigkeiten konnen
innerhalb gelingender Mediationsprozesse als sinn- und gemeinschafts-
stiftend erlebt und trainiert werden. Kritik als Mediation arbeitet also
nicht nur an der Befriedung und Verstindigung innerhalb einer Gemein-
schaft, sie fordert langfristig auch die Fihigkeiten und Bereitschaft, sich
auf derartige Prozesse einzulassen.

Aus der Tatsache aber, dass Mediationsprozesse winschenswert sind,
lassen sich keine Pflichten ableiten. Es kann keine Pflicht zur Versoh-
nung, Verstindigung oder zum Verzeihen geben, genauso wenig, wie
es wunschenswert ist, dass derartige Prozesse einklagbar gemacht oder
rechtlich geregelt werden. Personliche Weiterentwicklung kann nicht
verordnet werden, sie muss erlebt und im Erleben als wertvoll, erleich-
ternd oder wohltuend empfunden werden. Allein so kann sich ein freier
Wunsch nach personlicher Weiterentwicklung fortentwickeln. Dies ist
ein wichtiges Argument gegen Visionen von umfassender verordneter
Regulierung, die etwa versuchen wiirde, wiinschenswertes Verhalten zu
belohnen und Schlechtes zu sanktionieren. Notwendigerweise mussen
bei Zwangsregulierungen die Bewertungskriterien festgeschrieben wer-
den. Das ist problematisch, weil diese Kriterien dann selbst nicht mehr
zur Debatte stehen. Dieser Umstand fordert dann bestimmte Personlich-
keitstypen (Kap 3.7 u. 3.8) geradezu heraus, sich zu Wachtern zu erhe-
ben. Auf dieser Basis kann sich kaum soziales Lernen entwickeln, eher
soziale Kontrolle mit entsprechenden Abwehrmechanismen. Mediation
als gesellschaftliche Institution darf demnach niemals repressiv sein.

Neben der in Kapitel 7.3 beschriebenen Begriindung von Kritik als
Mediation durch die Tatsache, dass Konflikte niemals rationale Mei-
nungsdifferenzen sind, sondern in der Regel auf Wertkonflikten basieren,
lasst sich nun eine zweite Begriindung von Kritik als Mediation erken-
nen. Mediation bezieht ihre Berechtigung aus der Tatsache, dass Erfah-
rungen zwar abwarts-, nicht aber aufwartskompatibel sind. Eine Person,
die die Erfahrung gemacht hat, dass soziale Beziehungen durch Versoh-
nung gesunden, hat erlebt, wie der quilende Druck von Scham- und
Schuldgefiihlen verblasst. Sie kann sich an diese Gefiihle erinnern und
deswegen auch nachvollziehen, dass sich andere Menschen aus Angst vor
diesen Gefithlen vehement davor scheuen, sich selbst und anderen ge-
genuber Schuld einzugestehen. Um Schuld eingestehen zu konnen, muss
man zur Scham fahig sein. Die Tatsache aber, dass Scham schmerzhaft
ist, macht Schamempfinden zu der Eigenschaft, die einen Menschen mo-
ralisch ansprechbar macht. »Die Scham ist selbstbezogen, aber deswe-
gen nicht egoistisch, denn wer Schamgefiihl besitzt, hilt die Ehre und
Wiirde der anderen fiir ebenso achtenswert« (Lotter 2012: 194). Dieje-
nigen aber, die sich vor ihrer eigenen Scham verschliefSen, werden auch
keine Schritte der Versohnung gehen. Ebenso werden diejenigen, die sich

304

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KURZFAZIT: KRITIK IM TRANSAKTIONALEN BEHERBERGENDEN RAUM

niemals die Schuld eins Vergehens eingestehen, auch niemals anderen
verzeihen konnen. Wem Erfahrungen der Versohnung fehlen oder wer
schlechte Erfahrung mit unversohnlichen Menschen gemacht hat, der
wird vielleicht sogar die Moglichkeit von Versohnung generell in Fra-
ge stellen. Ein gesellschaftliches System der Mediation kann sich unter
diesen Voraussetzungen nicht wie ein Rechtssystem als Aufsichts- und
Schutzsystem legitimieren. Mediation kann Konflikten nicht mit dem
Anspruch auf ausgleichende Gerechtigkeit begegnen. Es kann nicht in
Modi wie Verurteilung, Ahndung und Genugtuung funktionieren. Ein
System der Mediation basiert auf der Freiwilligkeit und Aufrichtigkeit
gegenseitigen Aufeinanderzugehens und hierzu gehoren auch die Freiwil-
ligkeit und Aufrichtigkeit von Schuldeingestindnissen und Verzeihung.
Mediation ist notwendig damit Menschen, die keine Erfahrung mit Ver-
stindigung haben, diese erleben konnen.

7.6 Kurzfazit: Kritik im transaktionalen
beherbergenden Raum

Kritik als Mediation begriindet sich demnach in erster Linie in der
Erkenntnis, dass Denken und Handeln evident emotional und wert-
bezogen sind und zweitens in der Tatsache, dass Erfahrungen, da-
mit sie nachhaltig handlungsleitend werden konnen, nicht theoretisch
vermittelt werden konnen, sondern praktisch erlebt werden miissen.
Der kritische Personalismus versteht Gemeinschaften als lebendige As-
soziationen. Zusammen bewohnen die Beteiligten einen gemeinsam
hervorgebrachten Raum sozialer Positionen, dem niemand einfach
entkommen kann und aus dem auch niemand ohne Weiteres ausge-
schlossen werden darf. Diese Vorstellung kann im Begriff eines trans-
aktionalen, beherbergenden Raumes gefasst werden. Eine hierzu pas-
sende Vorstellung von Gemeinschaft darf weder der Gemeinschaft das
Primat iiber die Individuen geben noch vice versa. In der Perspektive
eines kritischen Personalismus erscheinen beide als gleichberechtigt.
Einzelpersonen dirigieren sich in gegenseitiger Abgrenzung zueinan-
der auf ihre jeweiligen gesellschaftlichen Plitze und es gilt die Art und
Weise zu untersuchen, wie diese Platzzuweisungen zustande kommen.
Ein kritischer Personalismus untersucht diese sozialraumlichen Allo-
kationen auf resultierende Asymmetrien. Er rettet die Bedeutung der
menschlichen Wirde als Voraussetzung der personalen Anerkennung,
stellt sich aber auch der Aufgabe, die Grenzen angemessenen Verhal-
tens kritisch zu diskutieren. Er ist ein >Personalismus< in Anerken-
nung der Tatsache, dass jede und jeder einen Platz im sozialen Gewe-
be einer Gemeinschaft einnimmt und damit die Gemeinschaft ebenso

305

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SELBSTVERSTANDNIS EINES KRITISCHEN PERSONALISMUS

konstituiert wie seine oder ihre Identitit von der Gemeinschaft abhin-
gig ist. »Kritisch« ist diese Perspektive, weil sie es fiir notwendig ansieht
zu sehen, dass es in allen sich lokalisierenden Gemeinschaften Krifte
gibt, die darauf hinarbeiten, in dieses Gewebe Asymmetrien entweder
hineinzuweben oder bestehende Muster der Ungleichheit zu verstir-
ken, sodass Gemeinschaft auch zu Herrschaft und Mitgliedschaft zur
Biirde werden kann.

306

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Der Wille zur Verantwortung
und die Freiheit

»Freiheit ist das, was wir mit dem tun, was
uns angetan wird. «

(Jean Paul Sartre*)

Der Wille zur Verantwortung ist die jedem individuellen Menschen je-
weils eigene Bereitschaft zur Sorge fur sich selbst und zur Gemeinwohl-
orientierung. Diese Bereitschaft gibt es nicht allein deswegen in so vielen
unterschiedlichen Ausprigungen, weil das Gemeinwohl unterschiedlich
verstanden werden kann, sondern auch, weil jede Einzelperson ihre Fi-
higkeit zu Mitgefuhl und Wahrnehmung der Bedurfnisse anderer Perso-
nen in ganz unterschiedlicher Weise entwickelt. Zudem hat jede Person
ganz eigene Wege sich selbst wahrzunehmen und fiir das eigene Wohlbe-
finden zu sorgen. >Personlichkeit< bezeichnet das Verhiltnis einer Person
zu sich selbst und zu anderen, wihrend >Personalitit< zudem den Lebens-
weg und die erreichte gesellschaftliche Stellung einschliefSt.

Die Variationsbreite unter Personen ist unendlich grofS. So mag eine Per-
son an einer moglichst libertiren Vergesellschaftung interessiert sein. Sie
bevorzugt vielleicht eine politische Fuhrung, die im Sinne eines Nachwach-
terstaates unser Leben nur dort regelt, wo wir uns nicht selbstverantwort-
lich schiitzen konnen. Thr Wille zur Verantwortung wird sich vielleicht auf
den Bereich ihrer nachsten Beziehungsverhiltnisse konzentrieren, weil sie
hier unmittelbar eine Verantwortung spiirt, etwa fir die Familie oder den
Arbeitsplatz. Dariiber hinaus wird sie sich wahrscheinlich noch fiir die
Einhaltung von Gesetzen, ihre Steuerzahlungen oder ihren Beitrag zu de-
mokratischen Wahlen verantwortlich fithlen. Andere Personen wiederum
haben ein deutlich weiter reichendes Interesse an Vergemeinschaftung und
empfinden eine Verpflichtung zur Ausrichtung ihres Lebens an grundle-
genden Werten des sozialen Miteinanders. Sie experimentieren vielleicht
mit gemeinschaftlichen Wohn- oder Wirtschaftsformen und werden von
staatlichen Stellen auch eine Forderung gemeinniitziger Initiativen erwar-
ten. Jede Person hat eine ganz eigene Haltung und insgesamt ist Gemein-
schaft dadurch grundlegend divers. Der individuelle Wille zur Verant-
wortung entsteht transrational. Das heif3t, er ist kein konsistentes System
begriindeter Ansichten, sondern entwickelt sich in Auseinandersetzung mit
den Herausforderungen des Lebens. Er wird tiberhaupt nur selten be-
grundet, haufiger aber auf Nachfrage verteidigt. Dabei konnen meist nur

1 Dieses Zitat wird Sartre zugeschrieben, lisst sich in seinem Werk aber nicht
verorten.

307

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

einzelne Begrundungszusammenhange der eigenen Weltorientierung expli-
ziert werden. Der Wille zur Verantwortung wird weniger rational entwor-
fen, als dass er in erster Linie gelebt und empfunden wird.

Um tatsichlich Verantwortung zu tibernehmen, ist es weder notwen-
dig noch moglich, sie umfassend rational zu reflektieren. Verantwor-
tung erfordert nicht mehr und nicht weniger als Selbsttranszendenz als
eine Fihigkeit, sich wiederholt in einem grofSeren gesellschaftlichen Kon-
text zu betrachten. Dabei konnen versuchsweise verschiedenste Welt-
bilder dieses grofSere Ganze reprisentieren, etwa 6konomische Vorstel-
lungen selbstregulierender Markte als Wohlstandsgaranten, religiose
Vorstellungen, esoterische Kosmologien, aber auch verschiedenste poli-
tische Theorien oder implizite Menschenbilder, wie etwa ein Sozialdar-
winismus. Selbsttranszendenz geschieht nicht rational als ein Uber-die-
se-Ideen-nachdenken, sondern assoziativ in inspirierten Momenten der
entspannten Kontemplation, weswegen das in dieser Arbeit auch mit Spi-
ritualitat verglichen wurde (Kap. 3.5). Unternimmt eine Person derarti-
ge Versuche, dann wird sie wiederholt und immer wieder neu von den
verschiedensten Ideen uber das Soziale affiziert werden. Nur so hat eine
Person die Moglichkeit, ihre durch Sozialisation erworbenen Auffassun-
gen aktiv zu prufen, zu korrigieren und zu qualifizieren. In dem MafSe,
in dem sie das tut, nimmt sie selbstgefiihrt Einfluss auf ihre Personlich-
keitsentwicklung und tibernimmt Verantwortung. Auf lange Sicht entwi-
ckelt sie so eine ganz eigene Haltung von Verantwortlichkeit. Diese Ein-
schitzung hat Konsequenzen fir das Verstindnis liberaler Demokratie.

8.1 Personlichkeit und Freiheit

Das Recht auf freie Entfaltung der Personlichkeit ist in Deutschland
Teil der grundgesetzmifSig garantierten Wiirde des Menschen. Wenn
ein Individuum aber seine Personlichkeit nicht aus sich alleine heraus
entwickeln kann, sondern dabei im Wesentlichen auf die Gemeinschaft
angewiesen ist, wie lasst sich dann Freiheit verstehen? Es muss dies eine
Freiheit sein, die sich in Gemeinschaft vollzieht. Diese Erkenntnis gab
nicht nur den Kommunitaristen Anlass, den liberalen Freiheitsbegriff
in Frage zu stellen. Auch der liberale Freiheitsbegriff selbst ist spates-
tens seit John Stuart Mill (2014[1859]) keine Idee grenzenloser Selbst-
entfaltung, denn die Freiheit des einen muss an der Freiheit des ande-
ren ihre Grenze finden. Das Problem dieses Freiheitsbegriffes ist aber,
dass man nicht davon ausgehen kann, dass diese Grenze von allen Men-
schen ohne weiteres gewahrt wird. Wo die Freiheit anderer verletzt wird,
darf und muss Freiheit legitimerweise reglementiert werden und so er-
scheint automatisch eine rechtsstaatliche Regulierung notwendig. Damit

308

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSONLICHKEIT UND FREIHEIT

diese Regulierung aber nicht zusitzliche Ungerechtigkeiten bewirkt, hat
John Rawls (1973) dem Freiheitspostulat in seiner Theorie der Gerech-
tigkeit unterschiedliche Prinzipien zur Seite gestellt, die die Schwicheren
schiitzen sollen. Da Individuen ungleiche Voraussetzungen zur Verwirk-
lichung ihrer Freiheit haben und es seiner Auffassung nach niemals ge-
lingen wird, alle Ungleichheit aus der Welt zu schaffen, kann Gerechtig-
keit nicht allein auf dem Postulat absoluter Gleichheit de jure aufbauen.
Vielmehr miissen soziookonomische Ungleichheiten reguliert werden.
Rawls zufolge soll Ungleichheit nur dann als gerechtfertigt angesehen
werden, wenn von den gesellschaftlichen Regulierungen die Schwichs-
ten am meisten profitieren (Differenzprinzip). Demnach sollen gesetzli-
che Regelungen den Nutzen fiir die Schwichsten maximieren (Minimax-
prinzip). Im Sinne der Chancengleichheit muss ein Ausgleich organisiert
werden. Sicherlich hat diese Konzeption zu zunehmender Gerechtigkeit
beigetragen, doch hat sie auch Kritiken erfahren, denen hier zwei Inspi-
rationen entnommen werden sollen.

Die kommunitaristische Kritik

Die erste Inspiration beziehen wir aus der kommunitaristischen Kritik
an Rawls Konzeption. Demnach sind derartige Ideen des sozialen Aus-
gleichs generell mit der libertiaren Vorstellung eines vollkommen unge-
bundenen Selbst, zu der sich Rawls bekennt, unvereinbar. Michael San-
del (1993[1984]) zufolge konnen die von Rawls konzipierten Subjekte
definitionsgemafd keinen Gemeinschaftssinn empfinden. Nichts konn-
te sie jemals dazu veranlassen ein Ausgleichsprinzip einzufiihren. Auch
Charles Taylor (1988: 188ff.) kritisiert Rawls Vorstellung von Freiheit,
weil er diese allein in der Abwesenheit duflerer Zwinge verwirklicht
sieht. Taylor prizisiert die von Isaiah Berlin vorgeschlagene Unterschei-
dung zwischen >positiver« und >negativer« Freiheit dahingehend, dass er
in unterschiedlichen Vorstellungen von Freiheit verschiedene Moglich-
keiten- und Selbstverwirklichungskonzepte in unterschiedlichen Kombi-
nationen verwirklicht sieht. Er pladiert dafiir, soziale Organisation nicht
nur als Einschriankung von Freiheit durch Zwinge zu betrachten. Es
miisse auch bemerkt werden, dass sich Individuen vielfach, etwa durch
strenge Glaubensinhalte, selbst in ihrer Freiheit einschrianken. Taylor zu-
folge kann nur derjenige seine ihm freiheitlich gewahrten Moglichkeiten
(Abwesenheit dufSerer Hindernisse) tatsichlich auch wahrnehmen, der
sich selbst bis zu einem gewissen Grade selbst erkannt hat (sich von in-
neren Barrieren freigemacht hat). Damit fiihrt Taylor seine Uberlegungen
recht nahe an Fragen der Personlichkeit heran. Er betont, wie wichtig
Selbstreflexion fur die Verwirklichung von Freiheit ist. Die inneren Bar-
rieren des Menschen werden durch Sozialisierung etabliert und bilden

309

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

den Kompass zur Vermessung des Freiheitsempfinden. So gelangt Tay-
lor zu einer zweischneidigen These: »Das Subjekt selbst kann in der Fra-
ge, ob es selbst frei ist, nicht die letzte Autoritit sein, denn es kann nicht
die oberste Autoritit sein in der Frage, ob seine Bediirfnisse authentisch
sind oder nicht, ob sie seine Zwecke zunichte machen oder nicht« (Tay-
lor 1988: 125). Bei Taylor erhilt die Gemeinschaft das Primat iiber das
Individuum. Da Menschen ihre Wiinsche aus ihrer sozialen Pragung be-
ziehen, konnen sie sich gar nicht aus sich selbst heraus befreien. Dem-
nach ist die liberale Freiheit eine Illusion. Das Individuum kann nach
Taylor allein durch soziale Praktiken, die zur Befreiung etabliert wurden,
frei werden, weil »Freiheit darin besteht, uns selbst gemafS diesem kano-
nischen Typus kollektiv zu regieren« (Taylor 1988: 127). Dieser Kritik
lasst sich also ein Hinweis auf soziale Ermoglichungsbedingungen von
Freiheit entnehmen; auf die Notwendigkeit freiheitlicher Institutionen.
Dazu ist es aber nicht notwendig Taylors Einschitzung bezuglich der in-
dividuellen Moglichkeiten zur Selbstbefreiung zu teilen.

Die Kritik einer deskriptiven Ethik

Die zweite Inspiration erhalten wir von der kritischen Wiirdigung der
Rawlschen Theorie durch Amartya Sen (20t10: 8off.). Sen hilt Rawls
Versuch, theoretisch klaren zu wollen, unter welchen Bedingungen Ent-
scheidungen im Sinne der Forderung von Gerechtigkeit gefallt werden
miissen, fir zu rationalistisch. Rawls zufolge muss man sich vorstellen,
sich in einer Art Urzustand zu befinden, in dem man nicht weif3, welche
Stellung man spiter einmal in einer Gemeinschaft einnehmen wird. Aus
dieser Position heraus sei man automatisch unparteiisch und so gelan-
ge man dann ganz natiirlich zu den von ihm entworfenen Prinzipen der
Differenz und des Minimax. Diese Gerechtigkeitsprinzipien sind Sen zu-
folge aber keineswegs so universell, wie Rawls behauptet. Es sind weite-
re Gerechtigkeitsprinzipien denkbar, die ebenso als unparteiisch gelten
konnen. So konnte ebenfalls fiir einen effektiven Einsatz von Ressour-
cen, okonomische Gleichheit oder das Recht auf die Friichte der eige-
nen Arbeit argumentiert werden (ebd.: 85). Sen zufolge lasst sich kein
allgemeingiiltiges Gerechtigkeitsprinzip entwickeln. Gerechtigkeit lasst
sich nicht theoretisch bestimmen, vielmehr sollte man den Blick auf tat-
sachlich empirisch feststellbare politische Hindernisse richten, die Un-
gleichheiten entstehen lassen. So gibe es haufig Differenzen zwischen
den Chancen, die allen Personen in einer Gesellschaft durch Freiheits-
rechte formell zugestanden werden, und den Chancen, die einzelnen
Personen und Personengruppen tatsichlich offenstehen. Der Blick fillt
dann nicht nur transzendentaltheoretisch darauf, wie Institutionen und
Regeln vollkommen gerecht gestaltet werden kénnen, sondern in einer

310

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEDIATION UND DER RECHTSSTAAT

komparativen Perspektive darauf, was tatsachlich verwirklicht ist und
ob es vielleicht in einem konkreten Fall bessere Regeln geben konnte. In
dieser Perspektive ist es unmoglich zu bestimmen, wie der gesellschaft-
liche Idealfall aussehen miisste, vielmehr wird es immer nur verbesse-
rungswiirdige Zustinde geben. Nach Sen (2002) kann es auch niemals
totale Freiheit geben, sondern immer nur eine Entwicklung zur Freiheit
hin. Freiheit kann nicht angeordnet oder durch gerechte Institutionen
gewihrleistet werden, sondern sie muss sich in tatsachliches Verhalten
transformieren. Dies kann nur durch einen gesellschaftlichen Prozess der
sukzessiven Anniherung erreicht werden, innerhalb dessen bestehende
Institutionen und deren verhaltenswirksame Effekte einer bestindigen
Kritik unterzogen werden. Diese Kritik kann sich nicht an transzenden-
talen Entwiirfen orientieren, sondern hat die zur Debatte stehenden An-
spriiche und Vorschldge der Beteiligten zu vergleichen.

Sen (20710: 138) pladiert fiir eine »Kampagne fur den 6ffentlichen Ge-
brauch der Vernunft« und argumentiert fur die Bildung aktualitits- und
themenbezogener demokratischer Offentlichkeiten als Sphiren der Aus-
handlung aktueller Fragen von Gerechtigkeit. Seiner Meinung nach kon-
nen Institutionen einer Gesellschaft immer nur in dem MafSe verdandert
werden, in dem auch Verhaltensverinderungen ihrer Mitglieder zu er-
warten sind. Eine auf Gerechtigkeit und Freiheit ausgerichtete Legisla-
tive steht demnach in einem Zwangsverhiltnis zu tatsachlichen Verhal-
tensweisen, etwa der Bereitschaft Schlupflocher gesetzlicher Regelungen
zu nutzen, was wegen der Findigkeit derartigen Verhaltens judikativ im-
mer nur mangelhaft geahndet werden kann. Diese Erkenntnis spiegelt
sich in der prominenten, von Ernst-Wolfgang Bockenforde (1991[1967]:
111) gestellten Frage wider: »Woraus lebt der Staat, worin findet er die
ihn tragende, homogenititsverbiirgende Kraft und die inneren Regulie-
rungskrifte der Freiheit, deren er bedarf«? Bockenfordes Auffassung,
dass der liberale Rechtsstaat seine eigenen Grundlagen nicht garantie-
ren kann, ist sprichwortlich geworden.

8.2 Mediation und der Rechtsstaat

Beide Inspirationen zusammengenommen, die einer Freiheit ermogli-
chenden Gesellschaft und die einer niemals erreichbaren vollkomme-
nen Freiheit, erlauben es, den nach Freiheit strebenden einzelnen Men-
schen in der Gemeinschaft zu erkennen. Als Dialektik des Selbst tragt
er in sich einen Widerstreit zwischen Anpassung und Selbstbehauptung.
Bedingt kann er Quelle seiner eigenen Befreiung werden, doch bedarf es
fiir seinen Selbsterkenntnisprozess der Unterstiitzung der liberalen Ge-
meinschaft. Nicht umsonst ist politische Bildung ein zentraler Baustein

3II

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

liberaler Offentlichkeiten. Diese darf sich aber nicht in der Vermittlung
von Wissen iiber Institutionen und Regeln erschopfen. Dass liberale De-
mokratien nicht alleine aus ihrer Verfasstheit heraus bestehen kénnen,
rickt ins offentliche Bewusstsein mit zu erwartender RegelmafSigkeit,
etwa wenn Wertedebatten initiiert werden oder der Ruf nach einer deut-
schen Leitkultur laut wird. Wihrend den einen diese Debatten als autori-
tative Versuche der Gleichschaltung erscheinen, spiegelt sich fur andere
darin der Wunsch nach einer fehlenden gemeinschaftsbildenden Kraft.
Diese Debatten werden ebenso regelmifSig eindimensional, wenn nicht
bedacht wird, dass Gemeinschaften immer notwendig divers und mei-
nungsplural sein werden. Gemeinschaft lasst sich nicht tiber das definie-
ren, was allen Mitgliedern gemeinsam ist, wohl aber tiber die Umgangs-
und Verfahrensformen, mit denen Differenzen verhandelt werden.
Versteht man Befreiung als Entlassung aus strukturellen Machtver-
hailtnissen, dann hat das zwangsldufig eine Pluralisierung von Lebens-
formen und Werthaltungen zur Folge. Wenn sich aber in einer sich zu-
nehmend differenzierenden Gemeinschaft nicht gleichzeitig auch die
Kompetenz zur Verstindigung und Aushandlung von Konflikten weiter-
entwickelt, dann droht gesellschaftliche Polarisierung und der Riickfall
in autoritative Strukturen. Mediation l4sst sich als eine demokratietheo-
retische Antwort auf diese Problematik verstehen (Zillessen 2005). Im
Gegensatz zum klassischen biirgerlichen liberalen Rechisstaat schiitzt ein
moderner sozialer Rechtsstaat die Freiheit seiner Biirgerinnen und Biir-
ger nicht mehr allein vor staatlichen oder fremdparteilichen Eingriffen,
er versteht sich dariiber hinaus als ein beteiligender Staat, der innerhalb
eines rechtlichen Rahmens zu Teilhabe befihigt und damit auch eine le-
bendige Kultur der Debatte iiber die Rechtsgrundlagen und entsprechen-
de Innovationen ermoglicht (Hoffmann-Riem 20071). Es gibt Anzeichen
dafur, dass der klassische Rechtsstaat den heutigen Anspriichen nicht
mehr gewachsen sein konnte. Hintergrund ist nicht nur ein sich ausdif-
ferenzierender Wertepluralismus, der durch die zunehmende Individua-
lisierung der Lebensstile und insbesondere die Einfliisse der Globalisie-
rung entsteht und naturgemifS zu einer Zunahme von Streitfillen fiihrt
(ebd.; Mihler 2005). Hinzu kommt, dass die oft langwierigen Gesetzge-
bungsverfahren kaum noch der Dynamisierung globaler Entwicklungen
sowie der sich selbst immer schneller tiberholenden Informations- und
Wissensproduktion folgen konnen. Resultat ist eine nicht mehr tber-
schaubare Gesetzesflut, die Missbrauch, unkontrollierte Nichtbeachtung
oder Entrechtlichung befordert. Zu diesen zeitgenossischen Entwicklun-
gen gesellt sich auch noch ein prinzipieller Kritikpunkt. Nicht erst seit
dem modernen Wertepluralismus entsprechen Gerichtsverfahren nicht
immer dem Gerechtigkeitsempfinden der Beteiligten oder dem weiteren
gesellschaftlichen Empfinden. Rechtsentscheidungen erfordern einen au-
toritativen Schiedsspruch im Sinne eines Konditionalprogrammes, das

312

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEDIATION UND DER RECHTSSTAAT

nur Wenn-Dann-Entscheidungen zuldsst (Hoffmann-Riem 20071). Allein
wenn bestimmte Tatbestandselemente vorliegen, kénnen auch Rechts-
folgen abgeleitet werden. Dies erfordert eine biniare Entscheidung zwi-
schen >schuldig« und >unschuldig<, wobei ein drittes, etwa ein >sowohl
als auch« oder ein >in gewissem MafSe<, ausgeschlossen ist. Nicht immer
aber ist das, was in einem Fall justiziabel ist, auch zwangsldufig das, was
die Beteiligten als den Kern ihres Dissenses ansehen und die Folgen der
Entscheidung befrieden nicht zwangslaufig auch den zugrundeliegen-
den Konflikt. Auch deswegen bieten sich aufSergerichtliche Verfahren der
Mediation als »visionare Antwort auf die Krise des traditionellen Sys-
tems« an (Mahler 2005: 98).

Bei aufSergerichtlichen Verfahren besteht aber immer das Risiko,
dass Macht-, Kompetenz- und Wissensasymmetrien die Verhandlun-
gen pragen und die getroffenen Vereinbarungen ungerecht sind, etwa
weil eine Partei wegen Kompetenzmangel unterliegt. Deswegen beno-
tigen aufSergerichtliche Verfahren nicht nur eine rechtliche Rahmung,
sondern auch eine vermittelnde Instanz — eine Mediation. Diese wacht
uber die Verfahrensgerechtigkeit, befordert die chancengerechte Offen-
legung der Interessen und trigt darauf aufbauend zur Entwicklung ge-
eigneter Ausgleichs- oder OptimierungsmafSnahmen bei. Hierzu wur-
den auf EU-Ebene, wie auch auf Ebene der Nationalstaaten, gesetzliche
Rahmenbedingungen fiir auflergerichtliche Giiteverfahren eingefiihrt;
in Deutschland das Bundesgesetz iiber Mediation in Zivilrechtssachen
oder das Gesetz zur Forderung der auflergerichtlichen Streitbeilegung
(Berger & Ukowitz 2005). Im sozialen Rechtsstaat hat das Gesetz dem-
nach ein doppeltes Gesicht (Mahler 2005). Einerseits iibernimmt es eine
Schutzfunktion fir den Schwachen gegeniiber ungerechter Behandlung,
auf der anderen Seite gewihrt es einen Rahmen zur Ermoglichung inter-
personeller Vereinbarungen. Ersteres entspricht dem Anspruch der >nega-
tiven Freiheit, also einer Freiheit vor Repression; Letzteres der Idee einer
>positiven Freiheit< im Sinne der Rechtsschopfung. Konfligierende Partei-
en konnen einen Rahmen zur gegenseitigen Anerkennung von Anspri-
chen oder fiir zukuinftige Kooperationen entwerfen und diesen als rechts-
verbindliche Vereinbarung festschreiben. Auf diese Weise konnen sie sich
gegenseitig die Verwirklichung ihrer jeweiligen Interessen ermoglichen.
Mediation ist ein geeignetes Mittel Konfliktparteien zu solchen Verein-
barungen zu fithren. Dabei verschieben sich die Anspriiche gegenuber
dem, was in juristischen Auseinandersetzungen angestrebt wird. » An-
stelle der Vergangenheitsbewertung nach Kriterien von richtig und falsch
tritt die Zukunftsgestaltung nach Kriterien von Moglichem, Notwendi-
gem und Wiinschenswertem« (ebd.: 100). Mediation hat selbstverstand-
lich die zwingenden gesetzlichen Normen zu wahren. Auf diese Weise ist
Mediation mit gegeniiber den Gerichten komplementiren Zustiandigkei-
ten im bestehenden Rechtssystem eingebettet (Berger & Ukowitz 2005).

313

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

Aber Mediation beschrankt sich nicht nur auf den Bereich der Vertrags-
gestaltung oder der aufSergerichtlichen Schlichtung. Hans-Georg Mahler
(2005) warnt davor, sie als vorgelagerte Instanz der eigentlichen, hoher-
wertigen Instanz der Gerichtsbarkeit zu betrachten. Vielmehr miisse im
Einzelfall die prozedurale Kompetenz der Verfahren dariiber entschei-
den, welches Verfahren zum Einsatz kommen soll.

In ihrer zukunftsgestaltenden Funktion kann Mediation dariiber hi-
naus in vielen interpersonellen Konflikten, bspw. in Beziehungen, Fa-
milien oder Nachbarschaften, zum Zweck der Verstaindigung und Ge-
meinschaftsentwicklung eingesetzt werden. Mediation kann sich also
vielfaltigen Dissensbeziehungen und vor allem auch sensiblen Streitfra-
gen zuwenden. Damit sollte deutlich sein, dass fiir Mediationsprozes-
se die Qualitit der Kommunikation von allerhochster Bedeutung ist.
Mediation ist damit nicht nur Mittel, Freiheiten zu generieren, sondern
auch Lern- und Ausbildungsort von zur Freiheit befahigten Individuen.

8.3 Personlichkeitsbildung durch Mediation

Allein die tatsdchlich praktizierte Kultur der Kommunikation kann ein
Erleben von Gemeinschaft, Gerechtigkeit und intersubjektiven Verbind-
lichkeiten ermdglichen (Dewey 1996[1927]). Die Tatsache, dass mensch-
liche Beziehungen immer asymmetrisch sind, macht kritische Vermitt-
lung notwendig. Die beteiligten Personlichkeiten sind nicht immer fihig,
aus sich selbst heraus eine verstandigungsorientierte Kultur der Ver-
handlung, Vereinbarung und demokratischer Entscheidungen hervor-
zubringen. Eine einzelne unkooperative Person geniigt, um einen gro-
Beren Verstindigungszusammenhang scheitern zu lassen und Personen
mit Herrschaftsanspruch konnen versuchen, Diskurse zu dominieren.
Aus diesen Grunden ist es wichtig, dass Mediation kritisch ist und ver-
sucht, Verfahrensgerechtigkeit zu gewihrleisten. Eine Mediation, die Do-
minanzverhaltnisse nicht wahrnimmt und auszugleichen versucht, kann
nicht zu gerechten Vereinbarungen fithren (Mahler 2005). Asymmetrie
ausgleichende Mittel konnen beispielsweise sein, Fragen zu stellen, Ge-
sagtes zu paraphrasieren oder die erarbeiteten Losungsvorschlige zu-
sammenzufassen. Dabei muss immer in Hinblick auf die Verstehensleis-
tungen der Parteien interpretiert werden.

Wenn eine kritische Mediation im Falle deutlicher Machtgefille oder
Ungleichheit die unterlegene Position starkt, dann wird sie damit nicht
automatisch parteiisch. Sie wird vielmehr Giberparteilich in dem Sinne,
als dass sie die Qualitit der Beziehungen betrachtet und diese den Betei-
ligten vergegenwartigt. Begreift man Beziehungen als etwas, fiir das bei-
de Parteien verantwortlich sind, dann ist dies ein Handeln im Sinne eines

314

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIALEKTIK DES SELBST ALS RAHMEN DER FREIHEIT

gemeinsamen Interesses. Beziechungen werden von den beteiligten Partei-
en gemeinsam hervorgebracht. Wenn die Qualitit einer Beziehung das
Zusammenleben nachhaltig beeinflusst, dann miissten alle an einer Ver-
besserung der Beziehung interessiert sein. Eine Thematisierung der Be-
ziehungsebene stellt aber hohe Anspriiche an die Mediation, denn dies
verlangt geschultes Beobachtungsvermogen und differenzierte Sprach-
kompetenz, um auf einer sekundiren Ebene, unterhalb des inhaltlich
Gesagten, das Beziehungsgefiige erkennen zu lassen (Watzlawick, Be-
avin & Jackson 1972). SchliefSlich mussen auch die Medianden die
Thematisierung ihrer Beziehung zulassen. Fehlt einer Person die hier-
fur notwendige Offenheit, dann wird sie dazu neigen, dies als Bedro-
hung oder gar Aggression und damit als Parteilichkeit der Mediation
wahrzunehmen.

Mediation fordert von den Beteiligten, dass sie sich fiir die Position
des anderen 6ffnen und dass sie ein Stiick weit aus der eigenen Position
heraustreten. Derartige Selbsttranszendierung ist aber nur durch Selbst-
reflexion und Kritikfahigkeit moglich. Sie ist also von den Personlichkei-
ten der Beteiligten abhingig, welche wie gesagt zu weiten Teilen von den
sie umgebenden sozialen und kulturellen Bedingungen geprigt wurden.
Welche Personlichkeiten eine Gesellschaft hervorbringt ist wesentlich
von der herrschenden Debattenkultur abhingig und gelingende Media-
tion, von verantwortungsbewussten und gut ausgebildeten Mediatorin-
nen und Mediatoren, kann der Schliissel zur Verbesserung der Streitkul-
tur und der Konfliktlosungskompetenz einer Gesellschaft sein.

8.4 Die Dialektik des Selbst als Rahmen der Freiheit

Wird eine Person von ihren personlichen Leidenschaften bestindig an
den Rand des sozial akzeptablen oder gesetzlich erlaubten Verhaltens
gefithrt, dann neigt sich das spannungsvolle Verhiltnis der Dialektik
ihres Selbst ungleichgewichtig der Selbstbehauptung zu. So mag eine
Person vielleicht ein grofses Ungerechtigkeitsbewusstsein haben, aber
gleichzeitig fest davon tiberzeugt sein, dass man es in diesem Leben so-
wieso niemals allen Menschen gleichermafSen recht machen kann. Sie
folgert daraus vielleicht die Einsicht, dass moralisches Verhalten so-
wieso unmoglich ist und sie sich deswegen allerlei Randginge erlau-
ben kann. Die rationale Rechtfertigung dieser Haltung verschleiert die
Tatsache, dass dies Ausdruck der Personlichkeitsstruktur dieser indivi-
duellen Person ist. Sie mag vor sich und anderen behaupten, besonders
konsequent die ihr zustehenden Freiheiten zu nutzen, und die Zustim-
mung oder Ablehnung dieser Haltung durch andere wird sie entweder
bestitigen oder ein Stiick weit von diesem Weg abbringen. Kann sich

315

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

eine Person, die in dieser Weise die Sozialitit des Lebens verleugnet, aber
tatsiachlich frei fiiblen?

Eine Person, die keine Gesetze verletzt, aber wissentlich Unrechts-
oder Ungleichheitsverhiltnisse ausnutzt und perpetuiert, wird auch da-
mit rechnen miissen, dass sie sich irgendwann wird verantworten miis-
sen. Vielleicht verdrangt sie die Angst vor Repression oder die Regungen
ihres Gewissens, weil sie schon zu weit auf diesem Weg gegangen ist.
Vielleicht ist sie aber auch tatsichlich unempfindlich gegentiber Schuld-
gefithlen. Ginzlich frei fiiblen konnen sich unter diesen Bedingungen
aber sicherlich nur Psychopathinnen und Psychopathen, denn es fehlt
ihnen neben dem Unrechtsempfinden auch die Angst vor Bestrafung.
Inwiefern die unauflosbare Sozialitat des Lebens es aber einer Person
gebietet, den Bediirfnissen anderer gegeniiber aufmerksam zu sein,
hingt von ihrer individuell gelebten Verantwortung ab. In diesem Fall
eroffnet sich eine ganz andere Idee von Freiheit: die Idee, dass erst durch
Vergemeinschaftung Moglichkeiten der Selbstverwirklichung entstehen,
dass es >positive« wie auch >negative« Freiheit gibt oder, wie Taylor (1988)
formuliert, Freiheit sowohl als eine Vorstellung von Selbstverwirklichung
wie auch als Moglichkeitsbegriff. Diese Vorstellungen konnen mit dem
Konzept der Dialektik des Selbst in einem Wechselverhaltnis gedacht
werden. Das Bemiiben sich anzupassen ist demnach als ein Versuch zu
verstehen, die sich in einer Gesellschaft eroffnenden Moglichkeiten zu
erfassen und sie zur eigenen freiheitlichen Entwicklung zu nutzen. Selbst-
behauptung hingegen verweist auf die fast zwangsldufig damit verbun-
dene Erfahrung der Begrenzung der personlichen Entwicklungen durch
die Gemeinschaft. Freiheit ist nur durch und innerhalb sozialer Prakti-
ken und Institutionen moglich, gleichzeitig ist sie aber auch durch diese
reglementiert. Auf der einen Seite sind Ressourcen notwendig, um Ziele
zu verwirklichen, auf der anderen Seite ist allein schon der Wunsch, et-
was Bestimmtes verwirklichen zu wollen, nicht selten das Produkt der
sozialen Ermoglichungsbedingungen.

Ich mochte das kurz an einem Beispiel verdeutlichen. Macht eine Per-
son eine Ausbildung, dann setzt sie sich vielen Prifungen und Zurecht-
weisungen durch Autoritdtspersonen aus. Indem sie sich sukzessive selbst
diszipliniert, bereitet sie sich langfristig auf eine soziale Stellung vor, die
sie durch ihre Ausbildung schliefSlich befahigt ist auszuiiben. Dies wider-
spricht keineswegs der Idee individueller Freiheit, wie das die poststruk-
turalistische Idee der Subjektivierung durch Disziplinierung suggeriert.
Im Sinne der Dialektik des Selbst bleiben geniigend Momente der Sto-
rung und der Reibung an den gesellschaftlichen Verhaltnissen, die es der
Person ermdglicht, eine individuelle Haltung gegentiber der sozialen Rol-
le, die sie anstrebt, zu entwickeln. Dadurch ist es ihr bei Erreichung des
angestrebten Status auch moglich, den mit dieser Position verbundenen
Gestaltungsspielraum zu nutzen. Entsprechend ihrer Personlichkeit wird

316

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIALEKTIK DES SELBST ALS RAHMEN DER FREIHEIT

sie diesen entweder im Sinne der Selbstbehauptung zum eigenen Vorteil
nutzen, oder sie wird ihre Stellung im Sinne der Anpassung als Dienst an
der Gemeinschaft auffassen und versuchen, die von ihr erlebten Miangel
ihres Wirkungsfeldes zu korrigieren. Personalitit verwirklicht sich nicht
nur durch das Erreichen einer Stellung innerhalb der Gemeinschaft, son-
dern auch in der Art und Weise, in der eine Person dieser Stellung ein in-
dividuelles Gesicht gibt. Gefillt sich eine Person darin, ihre erworbene
Macht als Herrschaft tiber ihren Aufgabenbereich zu verstehen, oder ver-
sucht sie, progressiv die Institution im Sinne des Gemeinwohls zu verbes-
sern? Verfolgt sie dabei dogmatisch einen einmal eingeschlagenen Weg
oder bleibt sie offen fur die Wirkungen ihrer Handlungen? SchlieSlich
ist es auch moglich, dass eine Person die Verhiltnisse nicht so erlebt, als
wiurden sie ihr akzeptable Ermoglichungsbedingungen bieten. In diesem
Fall muss sie das nicht schicksalsergeben hinnehmen. Die reflexive Kom-
petenz des Geistes erlaubt es ihr, sich widerstandig in Opposition gegen
die Verhiltnisse zu stellen. In ihrer Funktion der Selbstbehauptung ist die
Dialektik des Selbst der Motor kritischer Opposition und damit emanzi-
patorisch von hochster Bedeutung. Die Dialektik des Selbst ist also Quel-
le sowohl der Konformitit als auch der Widerstandigkeit.

Dabei sollte Kritik immer danach bemessen werden, was fiir die Kriti-
kerin oder den Kritiker auf dem Spiel steht. Vom Schreibtisch der westli-
chen Akademia aus lisst sich ganz bequem gegen bereits von der Sozial-
kritik als problematisch etablierte Missstande anschreiben. In der Regel
weif§ man dabei eine Community von Gleichgesinnten hinter sich. Fiir
kritische Journalistinnen und Journalisten sowie Wissenschaftlerinnen
und Wissenschaftler in autoritdren Strukturen wird Kritik aber zu einer
existenzgefihrdenden Angelegenheit, wenn sie sich entscheiden, ihre Wi-
derstandigkeit fiir das Gemeinwohl einzusetzen. Wenn sich whistle blo-
wer gegen eine Ordnung stellen, innerhalb der sie bisher gelebt und ge-
arbeitet haben, dann hat das schwere Konsequenzen fiir deren Leben. Es
ist zynisch, diesen Menschen, wie das vielfach getan wird, personliche
Motive wie Geltungsbediirfnis nachzusagen. Wie Gemeinschaften mit
whistle blowern umgehen, ob sie geschiitzt oder bestraft werden, ob sie
sie wertschitzen oder diffamieren, ist ein Gradmesser, an dem sich der
liberale freiheitliche Charakter einer Gemeinschaft in besonderer Deut-
lichkeit abschitzen lasst. Nicht allen kritischen Akademikerinnen und
Akademikern bietet sich aber eine so klare Front, gegen die eine Oppo-
sition auch tatsichlich gerechtfertigt wire. In diesem Fall sollte die Kri-
tik nicht zwanghaft versuchen, eine Opposition herbeizuschreiben, son-
dern sollte sich auf die Rolle der Mediation konzentrieren.

In der Dialektik des Selbst verbinden sich auch zwei entgegengesetzte
Denkfiguren der philosophischen Anthropologie (Honneth 1994). Wih-
rend die eine eine Entfremdung durch Sozialitdt identifiziert, weil das
Bewusstsein dariiber, dass man von anderen wahrgenommen wird, den

317

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

Zwang zur permanenten Selbstdarstellung hervorbringt, sieht die ande-
re die wachsende Partikularisierung durch Individualisierung als sozia-
le Pathologie an und sucht das Heil in der Sozialitit. Die Dialektik des
Selbst zeigt eine Verbindung dieser beiden Tendenzen. Einerseits ist die
Antizipation der Wahrnehmung der anderen die Voraussetzung fiir sozi-
ale Anpassung. Ohne ein gewisses Maf§ an Anpassung kann kein Mensch
auch nur ansatzweise erfolgreich werden. Aber ebenso muss dem eige-
nen Selbst zur Geltung verholfen werden, wodurch in der Identititsbil-
dung nicht nur die Vorstellung von der Bewertung der anderen eine Rolle
spielt. Jeder Mensch muss sich auch in seiner biographischen Geworden-
heit und kognitiven Kapazitit als selbstwirksamer Akteur reflektieren.
In der Dialektik des Selbst verbinden sich damit auch die Perspektiven
des Liberalismus und des Kommunitarismus. Es wird deutlich, dass je-
des Individuum bestidndig zwischen diesen Auffassungen alteriert. In der
Anpassung versteht sich eine Person als Mitglied einer Gemeinschaft, die
konstitutiv fiir das eigene Selbst ist, in der Selbstbehauptung spiirt sie
die Kraft der Ungebundenheit und strebt nach individueller Freiheit. In
ihrem Willen zur Verantwortung verbindet eine Person schlieflich bei-
de Neigungen auf eine mehr oder weniger ausgewogene Art und Weise.
Die verbindende Frage lautet also: Wie ist es moglich, innerhalb der un-
ausweichlichen Sozialitit des personalen Lebens und der prinzipiellen
Zukunftsunsicherheit grofstmogliche individuelle Freiheit zu erlangen?

8.5 Die freie Personlichkeit

Im Antlitz des Gegeniibers erscheint dessen Verletzlichkeit als Auffor-
derung ihm gerecht zu werden (Lévinas 1998[1963]). Leider passiert es
aber allzu leicht, dass man andere verletzt. Um eigene Verfehlungen er-
kennen zu konnen, bedarf es der Schuld- und Schamfahigkeit. Auch muss
man Empathie besitzen, um soziale Signale zu erkennen und sich selbst
rechtzeitig korrigieren zu konnen. Nur wer diese Kompetenz ausgebildet
hat, kann auch Konflikte progressiv 16sen. Eine sozial kompetente Per-
sonlichkeit stolpert nicht unachtsam in Situationen, in denen sich mogli-
cherweise Emporung tiber sie entladst. Sie erkennt die Auseinandersetzun-
gen, die notwendig sind, um sich selbst und anderen gerecht zu werden.
Sie muss fahig sein, Kritik zu iiben und mit Kritik umzugehen.

Dariiber hinaus muss eine Person zur Selbstregulierung fihig sein.
Sie muss sozial unerwiinschte Eigenschaften an sich erkennen konnen.
Jede Person hat derartige Personlichkeitsmerkmale und diese lassen sich
leider nicht ohne weiteres verindern, denn Personlichkeit ist wie ge-
sagt wesentlich durch genetische Faktoren und Sozialisation bestimmt.
Unerwiinschte Personlichkeitsmerkmale kénnen nicht einfach abgelegt

318

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FREIHEIT UND LIBERTARER EXTREMISMUS

werden und im Sinne der Selbstbehauptung ist es auch in einigen Fallen
berechtigt, dies gar nicht zu wollen. Diskriminierung bewirkt transaktio-
nal Stigmatisierung und zerstort effektiv die Selbstwirksamkeit betrof-
fener Menschen. Diesen bleibt nur die Moglichkeit, entweder die uner-
wiinschte Eigenschaft zu verbergen — sofern das tiberhaupt moglich ist
— oder sich offen zu ihr zu bekennen und sich damit als »andersartig< zu
outen. Widerstand ist berechtigt und kann zu sozialem Wandel beitragen.

Abseits von Diskriminierungsprozessen ist es aber moglich, Strategien
zu entwickeln, um die Folgen der eigenen, in der Gemeinschaft uner-
whinschten Personlichkeitsmerkmale im eigenen Interesse zu minimieren.
Unter anderem gehoren hierzu Praktiken des Entschuldigens, Verzeihens,
Versohnens und der Wertschitzung anderer. Derartige Selbstregulierung
ist aber nur durch die Fihigkeit zur Wahrnehmung der eigenen sozialen
Eingebundenheit moglich. Nur eine Person, die sich selbst in der sozialen
Orientierung ihres Verhaltens vertrauen kann, kann sich selbst ein unge-
zwungenes authentisches Verhalten zugestehen. Selbstreflexion braucht
Ubung und erst im wiederholten Praktizieren gelingt es zunehmend, sich
selbst ins Gesicht schauen zu konnen. Nur in einer guten Balance zwi-
schen Anerkennung der Anspriiche der Gemeinschaft und Anerkennung
des eigenen Werdens und Gewordenseins wird schliefSlich Selbstliebe
moglich. Eine Person muss sich selbst in ihrer Gemeinwohlorientierung
vertrauen konnen. Selbsttranszendenz ist Voraussetzung dafur, sich tat-
sachlich frei fiihlen zu konnen.

8.6 Freiheit und libertirer Extremismus

Diese Auffassung von Freiheit widerspricht dem liberalen Freiheitsbe-
griff nur auf den ersten Blick. Sie prazisiert diesen in einem entscheiden-
den Aspekt. Im liberalen Verstandnis findet die individuelle Freiheit dort
ihre Grenze, wo die Freiheit eines anderen eingeschrankt wird. Leicht
wird das als Erlaubnis verstanden, all das zu tun, was einem beliebt, so-
lange keine Gegenwehr erfolgt. Negativen Freiheitsverstindnissen zufol-
ge muss entsprechend durch Gesetze geregelt werden, wann eine Klage
gerechtfertigt ist. Wenn hier also darauf hingewiesen wird, dass eine Per-
son niemals wirklich frei sein wird, solange sie bestindig die Repressi-
on ihrer Mitmenschen befiirchten muss, dann verweist das darauf, dass
es auch unterhalb der Schwelle dessen, was vor Gericht verhandelt wer-
den kann, noch vieles gibt, was als Ungerechtigkeit erlebt wird. Es reicht
nicht aus, dass die Freiheit, die einer Person zugesprochen werden soll-
te, nur durch den Rechtsstaat alleine reglementiert wird. Die Freiheit ei-
ner Person findet tatsiachlich nur dann eine Grenze, wenn diese Person
aktiv die Freiheiten der anderen affirmiert. Oder anders formuliert: eine

319

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

Person, die sich selbst nicht in die Schranken des gegenseitigen Respekts
und der gegenseitigen Gewahrleistung von Freiheit einzugliedern weif3,
handelt nicht im Sinne eines liberalen demokratischen Verstandnisses.
Dies verdeutlicht die gesamte Ambivalenz des liberalen Freiheitsbegrif-
fes. Er protegiert das Recht auf Selbstentfaltung, ohne dem Individuum
auch die Wahrung der Grenzen seiner Freiheit aufzuerlegen. An dieser
Stelle aber menschliche Pflichten einfiithren zu wollen (Schmidt 1998),
ist kontraproduktiv, weil dies ein fixiertes moralisches Bewertungssys-
tem schaffen wiirde, das, wie schon vielfach erwihnt, allzu leicht von
autoritiren gesellschaftlichen Kriften zu einem Repressionssystem ent-
wickelt werden kann.

Verantwortung kann sich letztlich nur in einer sozial orientierten Auf-
merksambkeit verwirklichen. Ohne den Zusatz, der die Bejahung der Frei-
heit der anderen fordert, ist der liberale Freiheitsbegriff ein Freibrief fiir
Egoismus. Wenn alles, was kein Rechtsvergehen darstellt, erlaubt ist,
wenn sich beispielsweise konomisches Handeln nur an den Vorgaben des
Rechtssystems orientiert, dann wird Freiheit zur Rucksichtslosigkeit. Im
Januar 2020 schreibt der Chefredakteur? einer tiberregionalen deutschen
Tageszeitung zur Entscheidung tiber den Berliner Mietendeckel Folgen-
des: »Jetzt kippen die Dinge. Sie kippen, weil diejenigen, die es auch in der
friedlichen sozialen Marktwirtschaft zu wenig gebracht haben, ihre Am-
bitionslosigkeit in Aggression gegen Unternehmer und Gestalter gedreht
haben. Wir erleben einen Kulturkampf der Versagenden gegen die Gestal-
tenden.« Mit diesem Zitat diffamiert der Autor pauschal die Angehorigen
ganzer Berufsgruppen, wie etwa Pflegekrifte, Busfahrer, Mitarbeiter von
Entsorgungsbetrieben, Paket- und Postboten. Vielen Geringverdienenden
fillt es heute schwer sich die Mieten in einer Grof$stadt zu leisten. Der Re-
dakteur bezeichnet diese Menschen als ambitionslos, worunter man auch
so viel wie antriebslos oder gar faul verstehen konnte. Wer wenig verdient
und keine Immobilien besitzt, der leistet in seinen Augen keinen Anteil an
der »Gestaltung« der Gemeinschaft und gehort zu den » Versagern«. Die-
se Haltung verachtet die Lebensleistung derjenigen, ohne die grundlegen-
de Funktionen des gesellschaftlichen Lebens zusammenbrechen wiirden.
Damit haben wir es hier nicht mehr mit einer personlichen Meinung zu
tun, sondern mit einer Tat der Entwiirdigung, die einer personlichkeits-
ethischen Problematik entspringt. Im Sinne eines kritischen Personalismus
lasst sich in solchen Beispielen ein libertdrer Extremismus erkennen. Die-
ser zeichnet sich durch ein Handeln aus, das sich auf Freiheitsrechte beruft,
dabei aber grundlegende Menschenrechte, die Grundlage unserer freiheit-
lich demokratischen Grundordnung sind, missachtet’.

2 Dieser soll hier ungenannt bleiben.
3 Weltweit zeitigt bkonomisches Handeln grausame Folgen, wie etwa die Stra-
tegien des Saatgutkonzerns Monsanto zeigen, seine Produkte in Landern des

320

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEDIATION ALS ANTIDOT GEGEN GESELLSCHAFTLICHE POLARISIERUNG

Die Grundlagen der 6konomischen Freiheit sind ohnehin recht dunn.
Hiufig bezieht sich libertdres Denken heute auf John Locke, der, wie viel-
fach betont wird, das Recht auf Privateigentum begriindet habe. Tatsach-
lich aber rechtfertigte Locke Eigentum ausschliefSlich zum Zweck des
Selbsterhalts. »So viel, wie jemand zu irgendeinem Vorteil seines Lebens
gebrauchen kann, bevor es verdirbt, darf er sich durch seine Arbeit zum
Eigentum machen. Was dariiber hinausgeht, ist mehr als sein Anteil und
gehort anderen« (Locke 1977[1689]: 219). Die Natur gehort demnach al-
len und das, was man der Natur durch Arbeit entnimmt, darf als Eigentum
bezeichnet werden. Dabei steht aber niemandem mehr zu als das, was er
auch tatsichlich benotigt. Es darf auch nicht vergessen werden, dass Lo-
cke die Forderung nach Privateigentum vor dem Hintergrund einer histo-
rischen Situation gestellt hat, in der die grofSe Mehrheit der Menschen be-
sitzlos dem Wohlwollen von Feudalherren und des Klerus ausgeliefert war.
Auch Adam Smith, der landlaufig als Urvater des Wirtschaftsliberalismus
gilt, hat, entgegen vielfacher Meinung, immer auch die Lebensbedingun-
gen der Arbeiter im Blick behalten. So kann man »von einem Wohlerge-
hen eines Staates nicht sprechen, wenn sich die Mehrheit seiner Biirger im
Elend befindet« (Eckstein 1985: LVII). Der Titel seines Hauptwerks Der
Woblstand der Nationen (Smith 2014[1776]) bezeichnet also nicht allein
das monetire Nationalvermogen, sondern die Wohlfahrt der Allgemein-
heit. Die Erkenntnis, dass freie Mirkte niemals fair sein konnen, ist nicht
eine Erkenntnis, die erst von John Rawls (2012[1971]) entdeckt wurde, als
er beschrieb, dass das Marktregulierungsprinzip der Pareto-Optimalitit
niemals Gerechtigkeit erzeugen kann. Marktteilnehmer haben niemals die
gleichen Voraussetzungen zur Teilnahme an einem Markt. In der Geistes-
geschichte des Liberalismus gibt es also eine weit verbreitete Auffassung,
dass es Mechanismen der Regulierung personlicher Freiheiten geben sollte.
Doch iiber gesetzliche Sanktionierungen hinaus sollte auch benannt wer-
den, dass es personlichkeitsbedingt Uberschreitungen des Sittlichen gibt,
die anders reguliert werden mussen.

8.7 Mediation als Antidot gegen
gesellschaftliche Polarisierung

In liberalen Ordnungen wird zum Zwecke der Rechtssicherheit dem
Rechten Vorrang vor dem Guten gegeben. Das Gute aber verdient eben-
falls eine lebendige Sphire des Ringens. Kritik als Mediation umfasst

globalen Stidens zu verkaufen, oder der Uranabbau im Niger durch die ehe-
malige Areva-Gruppe. Ein vielfach gefordertes Schwarzbuch des Kapitalis-
mus konnte derartige Entgleisungen sammeln.

321

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

die Idee einer nicht-repressiven Instanz zur Aushandlung ethischer Auf-
fassungen tiber die Grenzen angemessenen Verhaltens und guter Ziele.
Die Verbesserung der gesellschaftlichen Kommunikation stand schon
auf der Agenda der Diskursethik. Verstindigungsorientierte Kommuni-
kation soll verbindliche Einigungen im Sinne des Gemeinwohls ermog-
lichen. Die gewiinschte Kommunikation soll transparent und rational
sein, um dem besten Argument zur Geltung zu verhelfen. Eine Kritik
als Mediation sieht nun aber nicht Rationalitit als den primaren Fak-
tor der Verstindigung, sondern betont die psychophysische Konstitution
der Menschen und den Charakter von Konflikten als Wertdifferenzen.
Entsprechend betont sie, dass eine Verbesserung der gesellschaftlichen
Kommunikation nur von erlebbaren Effekten ausgehen kann, etwa sol-
chen von gelingender Verstandigung, respektvoller gegenseitiger Aner-
kennung, gegenseitigem Verstandnis, dem Aufbau von Vertrauen und
schliefflich dem Erfolg kollektiv gefasster Beschliisse. Im Gegensatz zur
Diskursethik erhebt Kritik als Mediation aber nicht rationales Argumen-
tieren zum verbindlichen moralischen Imperativ fur alle am Diskurs Teil-
nehmenden. Es reicht aus, wenn allein die Mediatorin oder der Mediator
sich dem Wert der Verstandigung verschreibt und sich um Wahrung der
Verfahrensgrundsitze bemiiht. Ahnlich betont Amartya Sen (2010) die
Wichtigkeit geregelter Kommunikation fir die Verhandlung verschiede-
ner Vorstellungen von Gerechtigkeit. In einer komparativen Perspektive
bemiiht er sich nicht um eine grundlegende Kliarung der Frage, wie eine
perfekte Gesellschaft beschaffen sein musste, sondern fordert die Orien-
tierung an den real gegebenen Moglichkeiten von Entwicklung. Es gilt
unterschiedliche Anspriiche, Vorstellungen und Vorschlige zu verglei-
chen und zu vermitteln.

Mediation bemiiht sich heute alltiglich um Vermittlung und insofern
ist das, was hier vorgeschlagen wird, nichts wesentlich Neues. In wei-
ten Teilen ist diese Arbeit die Fiirsprache fur eine Praxis, die vielleicht
zu wenig Beachtung findet und, wie ich behaupten mochte, leider aktu-
ell immer mehr an Wertschitzung zu verlieren droht. Wenn Demokra-
tie als agonistisches Kriftespiel verstanden wird, dann riicken MafSnah-
men, die Durchsetzungskraft erzeugen, in den Vordergrund. In diesem
Sinne waren oppositionelle Strategien wie etwa Identitdtspolitiken lan-
ge ein geeignetes Mittel der Emanzipation. Leider werden diese Strate-
gien zusehends von antidemokratischen und antifreiheitlichen Kraften
verleumdet und missbraucht. Vor dem Hintergrund zunehmender ge-
sellschaftlicher Polarisierung wird die Wichtigkeit von Vermittlung zu-
nehmend deutlich.

Viele Praktiken der Vermittlung sind aus der Logik eines identifizie-
renden Denkens heraus nicht zu verstehen. Im transaktionalen Wer-
dungsprozess mit einem sozialen Gegeniiber 16st sich jede Gewiss-
heit von Identitdt auf, denn der andere ist letztlich unergriindlich.

322

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEDIATION ALS ANTIDOT GEGEN GESELLSCHAFTLICHE POLARISIERUNG

Vermittelndes Denken sucht nach diesen Ungewissheiten. Entsprechend
erzeugt es Ambiguitat und Unsicherheit, was herausfordernd ist, weil
das ausgehalten werden muss. Vermittelndes Denken muss dort statt-
finden, wo keine einfache unmittelbar tiberzeugende Losung in Sicht
ist. Es erfordert den Aufbruch in eine bisher ungedachte Zukunft. So
haben beispielsweise politische Organisationen oder die internationale
Diplomatie eine lange Tradition in der Mediation von Konflikten und
haben in der Aushandlung von Kompromissen hohe Standards erreicht.
Weil sie aber tief in die Kontexte der Beteiligten eintauchen, sind sie
hiufig einem alltdglichen Verstindnis derart enthoben, dass es intuitiv
nicht mehr moglich ist, sie nachzuvollziehen. Populistischen Akteuren
fallt es deswegen leicht sie in Misskredit zu bringen. Vielfach scheinen
diese Prozesse auch ineffektiv zu sein, etwa wenn dabei Kompromis-
se herauskommen, die alle Beteiligten unbefriedigt zurticklassen. Eine
pauschale Ablehnung derartiger Prozesse tragt aber nichts zu deren
Verbesserung bei.

Der Wunsch nach einfachen Losungen oder nach Gewissheit ist
nachvollziehbar, doch liegen die Losungen aktueller Fragen in der Re-
gel versteckt hinter einer Vielstimmigkeit von Meinungen. Diese Viel-
stimmigkeit muss erst einmal durchdrungen werden, sollen tatsiachlich
gangbare Wege in den Blick geraten. Im Verlauf der COVID-19 Kri-
se konnte beispielsweise beobachtet werden, dass es vielen Menschen
schwer fiel zu akzeptieren, dass Wissenschaft kein Konsensprojekt
der Wahrheit ist, sondern ein lebendiger Austausch von begriindeten
Meinungen zum Ziel der Beherrschung einer zu Anfang unbekannten
Krankheit. Ebenso wird eine kritische, auf Pressefreiheit basierende
Medienkultur niemals einfache endgiiltige Losungen favorisieren und
damit niemals das Bediirfnis nach Einfachheit bedienen, wie das Bou-
levardmedien tun. Dass der Qualititsjournalismus weniger Menschen
erreicht als die Sensationspresse, ist aber nicht das Manko dieser Medi-
en, sondern ein Hinweis darauf, dass gute Berichterstattung ein 6ffent-
liches Gut sein sollte, dass nicht der Regulierung durch Marktmecha-
nismen liberantwortet werden darf. Boulevardjournalismus vermittelt
nicht, sondern bedient unreife Personlichkeiten mit falscher Gewissheit.
Zum Gluck wird die Eule der Minerva aber bei einsetzender Damme-
rung besonders aktiv und so zeichnet sich das Potenzial der Mediation
in einer demokratischen Gesellschaft gerade vor einem dunklen Hin-
tergrund besonders gut ab.

Im Angesicht der aktuellen globalen 6kologischen und 6konomischen
Problematiken sowie der gesellschaftlichen Herausforderungen ist Kon-
servativismus heute keine Option mehr. Es ist aber die Frage, welche
Art von kritischer Wissenschaft progressiv an einer Transformation mit-
wirken kann. Eine Gemeinschaft verstanden als transaktional beberber-
gender Raum wird von einer Multiplizitat gesellschaftlicher Parteien

323

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

gemeinsam bewohnt. In wechselseitiger Sinnstiftung konstituieren sie
die Sphire ihrer Gemeinschaft und tragen in Opposition wie auch Me-
diation zur Weiterentwicklung bei. Kritik als Opposition hat dort ihre
Stirke wo Leid, Ungerechtigkeit oder Gewalt heruntergespielt oder ver-
deckt werden; wo Emporung erzeugt werden muss, um die notwendige
Aufmerksamkeit zur Allianz gegen Herrschaft zu generieren. Kritik als
Mediation aber bemiiht sich mittels differenzierter Urteile dort um Ver-
stindigung, wo dies Hoffnung auf Erfolg verspricht. Sie muss sich dabei
aber immer auch ihrer Grenzen bewusst bleiben. Dort, wo keine Bereit-
schaft zum ernsthaften offenen Gesprach besteht, wo keine Verstiandi-
gung gewunscht wird, da wird auch keine Mediation gelingen. Kritik als
Mediation ist kein Versuch, populistische Hardliner zu tiberzeugen, son-
dern sollte als ein Bemithen um die Aufgeschlossenen und die politisch
Unentschlossenen verstanden werden. In diesem Sinne widersprechen
sich Opposition und Mediation nicht, sondern konnen sich in einer kri-
tischen Wissenschaft produktiv erganzen.

324

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Adobe (2018): »Das flissige Selbst: Die Visualisierung neuer Identitdten«.
Online: https://blogs.adobe.com/creative/de/visual-trend-2018-das-flussige-
selbst/ (Zugegriffen: 20.09.2018).

Adorno, Theodor W. (1951): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschii-
digten Leben. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. (1966): Negative Dialektik. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. (1969): »Zur Logik der Sozialwissenschaften«. In:
Adorno, Theodor W. (Hg.): Der Positivismusstreit in der deutschen So-
ziologie. Neuwied, Berlin: 125-143.

Adorno, Theodor W.; Frenkel-Brunswik, Else; Levinson, Daniel J. und R. Ne-
vitt Sanford (1995[1950]): Theodor W. Adorno. Studien zum autoritiren
Charakter. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2002): Homo Sacer. Die souverine Macht und das nack-
te Leben. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

ak (2013): »Dimensionen der Differenz«. In: ak — analyse & kritik — Zeitung
fiir linke Debatte und Praxis. §84: 11-17. Online: https://www.akweb.de/wp-
content/uploads/2020/08/sonderbeilage_cw.pdf (Zugegriffen: 11.03.2021).

Alexy, Robert (1978): »Eine Theorie des praktischen Diskurses«. In: Oel-
miiller, Willi (Hg.): Normenbegriindung - Normendurchsetzung. Pader-
born, UTB: 22—-58.

Alkemeyer, Thomas; Schiirmann, Volker und J6rg Volbers Hg. (2015): Pra-
xis denken. Konzepte und Kritik. Wiesbaden, Springer.

Alphéus, Karl (2009). »Was ist der Mensch? Nach Kant und Heidegger«.
Kant-Studien, 59 (1—4): 187-198.

Allport, Gordon Willard (1970[1949]): Gestalt und Wachstum in der Per-
sonlichkeit. Meisenheim am Glan, Verlag Anton Hain.

Antonovsky, Aaron (1997): Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Ge-
sundheit. Tubingen, Deutsche Gesellschaft fiir Verhaltenstherapie.

Apel, Karl-Otto (1973[1972]): »Das Apriori der Kommunikationsgemein-
schaft und die Grundlagen der Ethik. Zum Problem einer rationalen
Begriindung der Ethik im Zeitalter der Wissenschaft«, In: ders.: Trans-
formation der Philosophie, Band 1. Das Apriori der Kommunikations-
gemeinschaft. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 358-435.

Apel, Karl-Otto (1989): »Normative Begriindung der >Kritischen Theorie«
durch Rekurs auf lebensweltliche Sittlichkeit? Ein transzendentalprag-
matisch orientierter Versuch, mit Habermas gegen Habermas zu den-
ken«. In: Honneth, Axel; McCarthy, Thomas; Offe, Claus und Albrecht
Wellmer (Hg.): Zwischenbetrachtungen. Im ProzefS der Aufklirung. Jiir-
gen Habermas zum 60. Geburtstag. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 15—
65.

Apel, Karl-Otto (1990[1975]): »Die Konflikte unserer Zeit und das Erfor-
dernis einer ethisch-politischen Grundorientierung«. In: ders.: Diskurs

325

0358 Access - ETm—


https://www.akweb.de/wp-content/uploads/2020/08/sonderbeilage_cw.pdf
https://www.akweb.de/wp-content/uploads/2020/08/sonderbeilage_cw.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.akweb.de/wp-content/uploads/2020/08/sonderbeilage_cw.pdf
https://www.akweb.de/wp-content/uploads/2020/08/sonderbeilage_cw.pdf

LITERATUR

und Verantwortung. Das Problem des Ubergangs zur postkonventionel-
len Moral. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 15—471.

Apel, Karl-Otto (1990[1983]): »Die Situation des Menschen als ethisches
Problem«. In: ders.: Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Uber-
gangs zur postkonventionellen Moral. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 42-68.

Apel, Karl-Otto (1990[1986a]): »Kann der postkantianische Standpunkt der
Moralitit noch einmal in substanzielle Sittlichkeit >aufgehoben< werden?«.
In: ders.: Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Ubergangs zur
postkonventionellen Moral. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 103-154.

Apel, Karl-Otto (1990[1986b]): » Verantwortung heute — nur noch Prinzip
der Bewahrung und Selbstbeschrinkung oder immer noch der Befreiung
und Verwirklichung von Humanitit?«. In: ders.: Diskurs und Verantwor-
tung. Das Problem des Ubergangs zur postkonventionellen Moral. Frank-
furt a.M., Suhrkamp: 179-2716.

Apel, Karl-Otto (1990[1987]): »Diskursethik als Verantwortungsethik und
das Problem der 6konomischen Rationalitat«. In: ders.: Diskurs und Ver-
antwortung. Das Problem des Ubergangs zur postkonventionellen Moral.
Frankfurt a.M., Suhrkamp: 270-305.

Apel, Karl-Otto (1990): Diskurs und Verantwortung. Das Problem des
Ubergangs zur postkonventionellen Moral. Frankfurt a.M., Suhrkamp.
Appel, Markus und Sarah Mehretab (2020): » Verschworungstheorien«. In:
Appel, Markus (Hg.): Die Psychologie des Postfaktischen. Wiesbaden,

Springer: 117-126.

Arendt, Hannah (1970): Macht und Gewalt. Miinchen Ziirich, Piper.

Arendt, Hannah (2007[1963]): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der
Banalitit des Bosen. Miinchen Ziirich, Piper.

Arendt, Hannah (2009[1955]): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft.
Frankfurt a.M., Europdische Verlagsanstalt.

Arslanoglu, Ayse K. (2010): »Stolz und Vorurteil. Markierungspolitik in den
Gender Studies und Anderswo«. In: outside the box — Zeitschrift fir fe-
ministische Gesellschaftskritik (2). Online: http://outside.blogsport.de/
images/otb2_stolzundvorurteil. PDF (Zugegriffen: 11.03.2021).

Asendorpf, Jens B. (2014): »Personlichkeit(sentwicklung)«. In: Endruweit,
Giinter; Trommsdorff, Gisela und Nicole Burzan (Hg.): Worterbuch der
Soziologie. Miinchen, UVK: 349-351.

Asendorpf, Jens B. und Franz J. Neyer (2012): Psychologie der Personlich-
keit. 5. Auflage, Berlin, Springer.

Ashforth, Adam (1998): »Witchcraft, Violence, and Democracy in New
South Africa«. In: Cahiers d‘études africaines, 38, 150-152: 505-532.
Ashton, Michael C.; Lee, Kibeom; Perugini, Marco; Szarota, Piotr; de Vries,
Reinout E.; Di Blas, Lisa; Boies, Kathleen und Boele De Raad (2004): »A
Six-Factor Structure of Personality-Descriptive Adjectives: Solutions From
Psycholexical Studies in Seven Languages«. In: Journal of Personality and

Social Psychology, 86, 2: 356—366.

Babiak, Paul and Robert D. Hare (2007): Snakes in Suits. When Psychopaths

Go to Work. HarperCollins e-books.

326

0358 Access - ETm—


http://outside.blogsport.de/images/otb2_stolzundvorurteil.PDF
http://outside.blogsport.de/images/otb2_stolzundvorurteil.PDF
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://outside.blogsport.de/images/otb2_stolzundvorurteil.PDF
http://outside.blogsport.de/images/otb2_stolzundvorurteil.PDF

LITERATUR

Bitzing, Werner (2011): »Neue Kulturgeographie< und Regionale Geogra-
phie. Kénnen die Ansitze der >Neuen Kulturgeographie« auf die Regionale
Geographie uibertragen werden? Eine kritische Bewertung vor dem Hin-
tergrund von 30 Jahren Alpenforschung«. In: Mitteilungen der Osterrei-
chischen Geographischen Gesellschaft, 153: tor-128.

Bandura, Albert (1993): »Perceived Self-Efficacy in Cognitive Development
and Functioning«. In: Educational Psychologist, 28, 2: 117-148.

Bandura, Albert (2001): »Social Cognitive Theory: An Agentic Perspective«.
In: Annual Review of Psychology, 52: 1—26.

Banzhaf, Gunter (2002): Philosophie der Verantwortung. Entwiirfe, Ent-
wicklungen, Perspektiven. Heidelberg, Winter.

Barbrook, Richard und Andy Cameron (1995): » The Californian Ideology«. In:
Mute, 1, 3. Online: http://www.metamute.org/editorial/articles/californian-
ideology (Zugegriffen: 11.03.2021)

Barnett, Clive und Gary Bridge (2013): » Geographies of Radical Democra-
cy: Agonistic Pragmatism and the Formation of Affected Interests«. In:
Annals of the Association of American Geographers, 103, 4: 1022-1040.

Bates, Albert und Timothy Miller (1995): »The Evolution of Hippie Com-
munal Spirituality: The Farm and Other Hippies Who Didn’t Give Up«.
In: Miller, Thimothy (Hg.): America’s Alternative Religions. New York,
State University of New York Press: 371-377.

Bauer, Joachim (2012[2002]): Das Geddchtnis des Korpers. Wie Beziehun-
gen und Lebensstile unsere Gene steuern. Miinchen, Piper.

Bayertz, Kurt (1995): Eine kurze Geschichte der Herkunft der Verantwor-
tung. In: Bayertz, Kurt (Hg.): Verantwortung. Prinzip oder Problem?
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: 3—71.

Belina, Bernd; Naumann, Matthias und Anke Striver (Hg.) (2018): Hand-
buch kritische Stadtgeographie. Minster, Westfalisches Dampfboot.

Benecke, Lydia (2013): Auf diinnem Eis. Die Psychologie des Bésen. Koln,
Bastei Liibbe.

Benhabib, Seyla (1992): Kritik, Norm und Utopie. Die normativen Grund-
lagen der Kritischen Theorie. Frankfurt a.M., Fischer.

Berger, Iris und Robert Ukowitz (2005): »Die Stellung der Mediation im Rechts-
system«. In: Falk, Gerhard; Heintel, Peter und Ewald E. Krainz (Hg.): Hand-
buch Mediation und Konfliktmanagement. Wiesbaden, Springer: 1o5-112.

Betzler, Monika (2001): »Willensfreiheit trotz Ermangelung einer Alternati-
ve? Harry G. Frankfurts hierarchisches Modell des Wiinschens«. In: Betz-
ler, Monika und Barbara Guckes (Hg.): Harry G. Frankfurt. Freibeit und
Selbstbestimmung. Ausgewdbhlte Texte. Berlin, Akademie Verlag: 1-17.

Biebricher, Thomas (2005): Selbstkritik der Moderne. Foucault und Haber-
mas im Vergleich. Frankfurt a.M., Campus.

Birnbacher, Dieter (1995): »Grenzen der Verantwortung«. In: Bayertz, Kurt
(Hg.): Verantwortung. Prinzip oder Problem? Darmstadt, Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft: 143-183.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1991[1967]): »Die Entstehung des Staates
als Vorgang der Sikularisation«. In: ders.: Recht, Staat, Freibeit. Studien

327

0358 Access - ETm—


http://www.metamute.org/editorial/articles/californian-ideology
http://www.metamute.org/editorial/articles/californian-ideology
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.metamute.org/editorial/articles/californian-ideology
http://www.metamute.org/editorial/articles/californian-ideology

LITERATUR

zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte. Frank-
furt a.M., Suhrkamp: 92~114.

Bogusz, Tanja (2010): Zur Aktualitit von Luc Boltanski. Wiesbaden, VS
Verlag.

Bohman, James (2004): »Realizing Deliberative Democracy as a Mode of
Inquiry: Pragmatism, Social Facts, and Normative Theory«. In: The Jour-
nal of Speculative Philosophy, 18, 1: 23—43.

Boltanski, Luc (2010): Soziologie und Sozialkritik. Frankfurter Adorno-Vor-
lesungen 2008. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Boltanski, Luc und Eve Chiapello (2003): Der neue Geist des Kapitalismus.
Konstanz, UVK.

Boltanski, Luc und Laurent Thévenot (2007[1991]): Uber die Rechtfertigung.
Eine Soziologie der kritischen Urteilskraft. Hamburg HIS.

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis. Auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft.
Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1993): »Narzifstische Reflexivitit und wissenschaftliche
Reflexivitit«. In: Berg, Eberhard und Martin Fuchs (Hg.): Kultur, soziale
Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen Reprisentation. Frankfurt
a.M., Suhrkamp: 365-374.

Bourdieu, Pierre (1996[1987]): »Die Praxis der reflexiven Anthropologie.
Einleitung zum Seminar an der Ecole des hautes etudes en sciences socia-
les, Paris, Oktober 1987«. In: Bourdieu, Pierre und Loic ]J.D. Wacquant
(Hg.): Reflexive Anthropologie. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre und Loic J.D. Wacquant (1996[1987]): »Die Ziele der re-
flexiven Soziologie Chicago-Seminar, Winter 1987 «. In: Bourdieu, Pierre
und Loic J.D. Wacquant (Hg.): Reflexive Anthropologie. Frankfurt a.M.,
Suhrkamp.

Brosnan Sarah F. und Frans B. M. de Waal (2003): »Monkeys Reject Un-
equal Pay«. In: Nature, 425: 297-299.

Browning, Christopher R. (1994): Ganz normale Mdnner. Das Reserve-Po-
lizeitbataillon 101 und die » Endlosung« in Polen. Reinbeck bei Ham-
burg, Rowohlt.

Brumlik, Micha und Hauke Brunkhorst (Hg.) (1993): Gemeinschaft und Ge-
rechtigkeit. Frankfurt a.M., Fischer.

Buddeberg, Eva (2011): Verantwortung im Diskurs. Grundlinien einer re-
konstruktiv-hermeneutischen Konzeption moralischer Verantwortung im
Anschluss an Hans Jonas, Karl-Otto Apel und Emmanuel Lévinas. Ber-
lin, De Gruyter.

Burckhardt-Seebass, Christine (2003): »Das Ich des Ethnologen«. In: Revue
des Sciences Sociales, 31, T46-149.

Burschel, Friedrich (2012): »Flohmarkt der Deutungshoheit«. In: Hinter-
land, 20: 68—7o0.

Butler, Judith (1997): The Psyche of Power: Theories in Subjection. Stanford,
Stanford University Press.

328

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Butler, Judith (2002[1988]): »Performative Akte und Geschlechterkonstitu-
tion. Phinomenologie und feministische Theorie«. In: Wirth, Uwe (Hg.):
Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften.
Frankfurt a.M., Suhrkamp: 301-320.

Butler, Judith (2013[2000]): »Was ist Kritik? Ein Essay tiber Foucaults Tu-
gend«. In: Jaeggi, Rahel und Tilo Wesche (Hg.) Was ist Kritik?. Frankfurt
a.M., Suhrkamp: 221-246.

Canetti, Elias (2015/2016[1960]): Masse und Macht. ebook-Ausgabe nach
Band III der Canetti-Werkausgabe. Miinchen, Carl Hanser Verlag.

Celikates, Robin (2009): Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbst-
verstandigung und kritische Theorie. Frankfurt a.M., Campus.

Cesarani, David (2004): Adolf Eichmann. Biirokrat und Massenmdorder. Bio-
grafie. Berlin, Propylien.

Clifford, James (1993[1988]): »Uber ethnographische Autoritit«. In: Berg,
Eberhard und Fuchs, Martin (Hg.): Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise
der ethnographischen Reprasentation: 109-157.

Cohen, Erik (1996): »Thai Tourism. Hill tribes, Islands, and Open-ended
Prostitution«. In: Collected Papers. Bangkok: White Lotus Press.

Cover, Rob (2012): »Performing and Undoing Identity Online: Social Net-
working, Identity Theories and the Incompatibility of Online Profiles and
Friendship Regimes«. In: Convergence: The International Journal of Re-
search into New Media Technologies, 18, 2: 177-193.

Collins, Patricia H. (1990): Black Feminist Thought: Knowledge, Conscious-
ness, and the Politics of Empowerment. Boston, Unwin Hyman.

Combahee River Collective (1981[1977]): » A Black Feminist Statement«. In:
Morage, C. und G. Anzaldda (Hg.): This Bridge Called My Back: Writings
by Radical Women of Color. New York, Women of Color Press: 210-218.

Cooperrider, David L. und Suresh Srivastva (1987): » Appreciative Inquiry in
Organizational Life«. In: Woodman, William A. und Richard W. Pasmo-
re: Research in Organizational Change and Development. Vol. 1. Stam-
ford, CT: JAI Press: 129-169.

Crenshaw, Kimberlé W. (1989): »Demarginalizing the Intersection of Race
and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Femi-
nist Theory and Antiracist Politics«. In: University of Chicago Legal Fo-
rum 1, 8: 139-167.

Darby, Seyward (2017) »The Rise of the Valkyries. In the Alt-right, Women
are the Future, and the Problem«. In: Harper’s Magazine, 29.09.2017.
Online: https://harpers.org/archive/2017/09/the-rise-of-the-valkyries/
(Zugeriffen: 11.03.2021).

Davles, Charlotte A. (2007): Reflexive Ethnography: A Guide to Researching
Selves and Others. New York: Routledge.

Degele, Nina und Gabriele Winker (2008): »Praxeologisch differenzieren:
ein Beitrag zur intersektionalen Gesellschaftsanalyse«. In: Klinger, Cor-
nelia und Gudrun-Axeli Knapp (Hg.), Uber Kreuzungen: Fremdbeit,
Ungleichbheit, Differenz. Minster: Westfalisches Dampfboot: 194-209.

Delfin, Rafa (2016): »Former Miss Belgium Anke Van Dermeersch: Islam

329

0358 Access - ETm—


https://harpers.org/archive/2017/09/the-rise-of-the-valkyries/
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://harpers.org/archive/2017/09/the-rise-of-the-valkyries/

LITERATUR

Threatens Women’s Rights and Muslim Immigration Must be Stopped«.
In: Critical Beauty, 24.05.2016. Online: http://www.criticalbeauty.
com/2016/05/former-miss-belgium-anke-van-dermeersch.html (Zugegrif-
fen: 11.03.2021)

Denzin, Norman K.; Loncoln, Yvonna S. und Linda Tuhiwai Smith (Hg.)
(2008): Handbook of Critical and Indigenous Methodologies. Los An-
geles u.a.: SAGE.

Dewey, John (1980[1934]): Kunst als Erfabrung. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Dewey, John (1993[1916]): Demokratie und Erziehung. Weinheim u. Ba-
sel, Beltz.

Dewey, John (1995[1929]): Erfahrung und Natur. Frankfurt a.M., Suhr-
kamp.

Dewey, John (1996[1927]): Die Offentlichkeit und ibre Probleme. Darm-
stadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Dewey, John (1998[1929]): Die Suche nach Gewissheit. Frankfurt a.M.,
Suhrkamp.

Dewey, John und Arthur Bentley (1991[1949]): »Knowing and the Known«.
In: Boydson, Jo Ann (Hg.): John Dewey. The Later Works, 1925-1953,
Vol. 16. Carbondale: Southern Illinois University: 97—209.

Deffner, Veronika; Haferburg, Christoph; Sakdapolrak, Patrik; Eichholz,
Michael; Etzold, Benjamin und Boris Michel (2014): »Editorial: Relatio-
nal denken, Ungleichheiten reflektieren — Bourdieus Theorie der Praxis in
der deutschsprachigen Geographischen Entwicklungsforschung«. In: Geo-
graphica Helvetica, 69, 1: 3-6.

DfK (Deutschlandfunk Kultur) (29.04.2018): »Slavoj Zizek im Gesprach
mit René Aguigah: Slavoj Zizek iiber »Das kommunistische Manifest< heu-
te >Wenn wir Marx treu sein wollen, miissen wir uns von Marx losen««.
In: Sein und Streit — Das Philosophiemagazin. 29.04.2018. Online: http://
www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-
manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803 (Zugegriffen:
11.03.2021).

DfK (Deutschlandfunk Kultur) (27.05.2018): »Schnee, Philipp: Internati-
onale Konferenz in Berlin. Was genau ist Emanzipation?«. In: Sein und
Streit — Das Philosophiemagazin. 27.05.2018. Online: https://www.
deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-
ist.2162.de.html?dram:article_id=418829 (Zugegriffen: 11.03.2021).

Dilthey, Wilhelm (1974[19710]): Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

DIMDI (Deutsches Institut fiir Medizinische Dokumentation und Informati-
on) (2019): ICD-10-GM Version 2020. Systematisches Verzeichnis. Inter-
nationale statistische Klassifikation der Krankbeiten und verwandter Ge-
sundheitsprobleme, 1o. Revision, German Modification, Koln.

Dorfler, Thomas; Graefe, Oliver; und Detlef Miiller-Mahn (2003): »Habitus
und Feld: Anregungen fiir eine Neuorientierung der geographischen Ent-
wicklungsforschung auf der Grundlage von Bourdieus >Theorie der Pra-
xis««. In: Geographica Helvetica, §8, 1: 11-23.

330

0358 Access - ETm—


http://www.criticalbeauty.com/2016/05/former-miss-belgium-anke-van-dermeersch.html
http://www.criticalbeauty.com/2016/05/former-miss-belgium-anke-van-dermeersch.html
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.criticalbeauty.com/2016/05/former-miss-belgium-anke-van-dermeersch.html
http://www.criticalbeauty.com/2016/05/former-miss-belgium-anke-van-dermeersch.html
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
http://www.deutschlandfunkkultur.de/slavoj-zizek-ueber-das-kommunistische-manifest-heute-wenn.2162.de.html?dram:article_id=416803
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829
https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationale-konferenz-in-berlin-was-genau-ist.2162.de.html?dram:article_id=418829

LITERATUR

Dorfler, Thomas und Eberhard Rothfuss (2013): »Postkonstruktivismus -
Jenseits von Postmoderne und cultural turn«. In: Berichte zur deutschen
Landeskunde, 87, 2: 195-203.

Dryzek, John S. (2004): »Pragmatism and Democracy«. In: Search of Deli-
berative Publics. In: The Journal of Speculative Philosophy, New Series,
18, 1: 72—79.

Dubiel, Helmut (1989): »Herrschaft oder Emanzipation? Der Streit um die
Erbschaft der kritischen Theorie«. In: Honneth, Axel; McCarthy, Tho-
mas; Offe, Claus und Albrecht Wellmer (Hg.): Zwischenbetrachtungen.
Im ProzefS der Aufklirung. Jiirgen Habermas zum 6o0. Geburistag. Frank-
furt a.M., Suhrkamp: 504-518.

Eckstein, Walther (1985): »Einleitung des Herausgebers«. In: Adam Smith:
Theorie der ethischen Gefiible. Hamburg, Felix Meiner: XI-LXXI.

Edlinger, Thomas (2015): Der wunde Punkt. Vom Unbehagen an der Kri-
tik. Berlin, Suhrkamp.

Egger, Josef W. (2005): »Das biopsychosoziale Krankheitsmodell. Grundzii-
ge eines wissenschaftlich begriindeten ganzheitlichen Verstindnisses von
Krankheit«. In: Psychologische Medizin, 16, 2: 3-12.

Esposito, Roberto (2010): Person und menschliches Leben. Zirich, diapha-
nes.

Everts, Jonathan; Lahr-Kurten, Matthias und Matt Watson (2011): »Prac-
tice Matters Geographical inquiry and theories of practice«. In: Erdkun-
de, 65, 4: 323-334.

Firber, Alexa (2014): »Potenziale freisetzen: Akteur-Netzwerk-Theorie
und Assemblageforschung in der interdiszipliniren kritischen Stadtfor-
schung«. In: sub\urban. zeitschrift fiir kritische stadtforschung, 2(1): 95-
103. Online: http://www.zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/
article/view/109 (Zugegriffen: 30.03.2021).

Felsch, Philipp (2015): Der lange Sommer der Theorie. Geschichte einer Re-
volte 1960-1990. Miinchen, CH Beck.

Figal, Giinter (2002): »Kritik als Problem der Philosophie«. In: Deutsche
Zeitschrift fur Philosophie, 50, 2: 267—272.

Finkelde, Dominik (2013): »Post-structuralism«. In: New Catholic Encyclo-
pedia Supplement 2012-13: Ethics and Philosophy, 1245-1248, Detroit:
Gale.

Fisher, Roger and William Ury (1991[1981]): Getting to Yes. Negotiating
Agreement Without Giving In. London, Penguin.

Foucault, Michel (1978): »Wahrheit und Macht. Interview mit Michel Fou-
cault. Von Alessandro Fontana und Pasquale Pasquino«. In: Dispositive
der Macht. Michel Foucault iiber Sexualitdt, Wissen und Wabrbeit. Ber-
lin, Merve Verlag: 21-54.

Foucault, Michel (1969[1961]): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschich-
te des Wabns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Foucault, Michel (1992[1978]). Was ist Kritik¢. Berlin: Merve.

Foucault, Michel (1993[1970]): Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt a.M.
Fischer.

331

0358 Access - ETm—


http://www.zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/109
http://www.zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/109
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/109
http://www.zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/109

LITERATUR

Foucault, Michel (2016[1981/82]): Hermeneutik des Subjekts: Vorlesung am
College de France 1981/82. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Foucault, Michel und Deleuze, Gilles (2002 [1972]): Die Intellektuellen und
die Macht. In: Foucault, Michel: Dits et Ecrits. Schriften II, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp: 382-393.

Frank, Robert H.; Gilovich, Thomas und Dennis T. Regan (1993): »Does
Studying Economics Inhibit Cooperation?«. In: Journal of Economic Per-
spectives, 7, 2: T§9—T71.

Frank, Manfred (1993): »Wider den apriorischen Intersubjektvismus. Ge-
genvorschlage aus Sartrescher Inspiriation«. In: Brumlik, Micha und Hau-
ke Brunkhorst (Hg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit. Frankfurt a.M.,
Fischer: 273-289.

Frankena, William K. (2017): Ethik. Eine analytische Einfiibrung. Wiesba-
den, Fischer VS.

Frankfurt, Harry G. (2001[1971]): »Willensfreiheit und der Begriff der Per-
son«. In: Betzler, Monika und Barbara Guckes (Hg.): Harry G. Frank-
furt. Freibeit und Selbstbestimmung. Ausgewiblte Texte. Berlin, Akade-
mie Verlag: 65-83.

Frankfurt, Harry G. (2001[1987]): »Identifikation und ungeteilter Wille«.
In: Betzler, Monika und Barbara Guckes (Hg.): Harry G. Frankfurt. Frei-
heit und Selbstbestimmung. Ausgewdihlte Texte. Berlin, Akademie Ver-
lag: 116-137.

Frankfurt, Harry G. (2001[1997]): »Vom Sorgen oder: Woran uns liegt«.
In: Betzler, Monika und Barbara Guckes (Hg.): Harry G. Frankfurt. Frei-
heit und Selbstbestimmung. Ausgewdhlte Texte. Berlin, Akademie Ver-
lag: To1—2371

Garfinkel, Harold (1973): »Das Alltagswissen tiber soziale und innerhalb
sozialer Strukturen«. In: Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen (Hg.): All-
tagswissen, Interaktion und gesell-schaftliche Wirklichkeit 1: Symboli-
scher Interaktionismus und Ethnomethodologie. Reinbek bei Hamburg,
Rowohlt: 169-263:

Gartner, John; Buser, Steven und Leonard Cruz (2018): Rocket Man: Nucle-
ar Madness and the Mind of Donald Trump. Chiron Publications.

Gebhardt, Hans; Reuber, Paul und Guinter Wolkersdorfer (2003): »Kultur-
geographie - Leitlinien und Perspektiven«. In: dies. (Hg.).: Kulturgeogra-
phie. Aktuelle Ansitze und Entwicklungen. Berlin, Spektrum.

Geertz, Clifford (1987[1966]): »Person, Zeit und Umgangsformen auf Bali«.
In: ders.: Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen kultureller Syste-
me. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 133-2071.

Geertz, Clifford (1987[1974]): »»Aus der Perspektive des Eingeborenen«.
Zum Problem des ethnologischen Verstehens«. In: Geertz, Clifford: Dich-
te Beschreibung. Beitrige zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt
a.M., Suhrkamp: 289—309.

Geier, Manfred (2015): »Eine Revolution der Denkart. Immanuel Kants Kri-
tik der reinen Vernunft«. In: Borksen, Bernhard (Hg.): Schliisselwerke des
Konstruktivismus. Wiesbaden, Springer.

332

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Geiselhart, Klaus (2009): Stigima and Discrimination: Social Encounters, Identi-
ty and Space. Online: http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:o168-ssoar-290930
(Zugegriffen: 11.03.2021).

Geiselhart, Klaus (2018a): »WHO Guidelines Challenged in Botswana: Tra-
ditional Medicine Between Healing, Politics and Witchcraft«. In: Journal
of Political Ecology, 25: 169-185.

Geiselhart, Klaus (2018b): »Reasoning Matters: Transrational Traits of Hea-
ling in Competing Medical Epistemes in Botswana«. In: South African
Journal of Philosophy, 37, 2: 178-192.

Geiselhart, Klaus; Winkler, Jan und Florian Diinckmann (2019): » Vom Wis-
sen Uber das Tun — praxeologische Ansitze fiir die Geographie von der
Analyse bis zur Kritik«. In: Schifer, Susann und Jonathan Everts (Hg.):
Handbuch Praktiken und Raum. Bielefeld, Transcript: 21—75.

Geschiere, Peter (1997): The Modernity of Witchcraft: Politics and the Oc-
cult in Postcolonial Africa. Charlottesville: University of Virginia Press.
Gest, Justin (2016): » The White Working-class Minority: a Counter-narra-

tive«. In: Politics, Groups, and Identities, 4, 1: 126-143.

Geyer, Christian (2004): »Vorwort«. In: Geyer, Christian (Hg.): Hirnfor-
schung und Willensfreibeit. Zur Deutung der neuesten Experimente.
Frankfurt a.M., Suhrkamp: 11-24.

Giddens, Anthony (1998): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundziige ei-
ner Theorie der Strukturierung. Frankfurt a.M., Campus.

Gilligan, Carol (1988[1982]): Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Mo-
ral der Frau. Miinchen, Piper.

Glaser, Barney G. und Anselm L. Strauss (1993[1979]): »Die Entdeckung
gegenstandsbezogener Theorie: Eine Grundstrategie qualitativer Sozial-
forschung«. In: Hopf, Christel und Elmar Weingarten (Hg.): Qualitative
Sozialforschung. Stuttgart, Klett-Cotta: 91-166.

Glaser, Ronald and Janice K. Kiecolt-Glaser (2005): »Stress-induced Immu-
ne Dysfunction: Implications for Health«. In: Nature Reviews Immuno-
logy, 5: 243-251.

Gobel, Hanna (2014): »Das Re-entry von Kritik: Assemblageforschung
nach der Kritik an der Kritik. Kommentar zu Alexa Farbers >Potenziale
freisetzen<«. In: sub\urban. zeitschrift fir kritische stadtforschung, 2(1):
110-115. Online: https://zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/
article/view/111_(Zugegriffen: 11.03.2021).

Goffman, Erving (1990[1963]): Stig;ma. Notes on the Management of Spoi-
led Identity. London, Penguin.

Goldhagen, Daniel Jonah (1996): Hitler’s willige Vollstrecker. Berlin, Siedler.

Graefe, Olivier und Markus Hassler (2006): » Aktuelle Ansitze einer Re-
lationalen Humangeographie in Entwicklungsldndern - Einfithrung zum
Themenheft«. In: Geographica Helvetica, 61, 1: 2—3.

Grunwald, Armin (2018): »Warum Konsumentenverantwortung allein die
Umwelt nicht rettet. Ein Beispiel fehllaufender Responsibilisierung«. In:
Henkel, Anna; Liidtke, Nico; Buschmann, Nikolaus und Lars Hochmann
(Hg.) Reflexive Responsibilisierung. Bielefeld, transcript: 421-436.

333

0358 Access - ETm—


http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0168-ssoar-290930 
https://zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/111
https://zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/111
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/111
https://zeitschrift-suburban.de/sys/index.php/suburban/article/view/111

LITERATUR

Guckes, Barbara (2001): »Bedingungen personaler Autonomie«. In: Betz-
ler, Monika und Barbara Guckes (Hg.): Harry G. Frankfurt. Freiheit und
Selbstbestimmung. Ausgewdbhlte Texte. Berlin, Akademie Verlag: 17—49.

Habermas, Jurgen (1988a): Theorie kommunikativen Handelns. Erster
Band. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1988b): Theorie kommunikativen Handelns. Zweiter
Band. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1992): Erlduterungen zur Diskursethik. Frankfurt a.M.,
Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (2015[1983]): »Diskursethik - Notizen zu einem Begriin-
dungsprogrammc«. In: ders: MoralbewufStsein und kommunikatives Han-
deln. Frankfurt a.M, Suhrkamp: §3-125.

Hampe, Michael (2014): Die Lebren der Philosophie. Eine Kritik. Berlin,
Suhrkamp.

Haraway, Donna (1995[1988]): »Situiertes Wissen. Die Wissenschafts-
frage im Feminismus und das Privileg einer partialen Perspektive«. In:
dies. (Hg.): Die Neuerlindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen.
Frankfurt a.M., Suhrkamp: 73-87.

Harrison, Paul (2006): »Poststructuralist Theories«. In: Aitken, Stuart and
Gill Valentine (Hg.): Approaches to Human Geography. London, Saga:
122-135.

Haude, Rudiger und Thomas Wagner (2019[1999]): Herrschaftsfreie Institu-
tionen. Texte zur Stabilisierung staatsloser egalitirer Gesellschaften. Hei-
delberg, Verlag Graswurzelrevolution.

Heinz, Wolfgang S. (2005): »Lehren fiir den >Tag danach<. Wie Wahrheits-
kommissionen helfen konnen, Konflikte beizulegen«. In: Internationale
Politik, 60: 44-50.

Helle-Valle, Jo (1999): »Sexual Mores, Promiscuity and >Prostitution< in
Botswana«. In: Ethnos, 64, 3: 372-395.

Hetzel, Andreas (2008): »Zum Vorrang der Praxis. Berithrungspunkte zwi-
schen Pragmatismus und kritischer Theorie«. In: Hetzel, Andreas; Kert-
scher Jens und Marc Rolli, (Hg.): Pragmatismus. Philosophie der Zu-
kunft? Weilerswist, Velbriick: 17—-57.

Yaghoobifarah, Hengameh (2016): »Fusion Revisited: Karneval der Kul-
turlosen«. In: Missy Magazine. Online: https://missy-magazine.de/
blog/2016/07/05/fusion-revisited-karneval-der-kulturlosen/ (Zugegriffen:
11.03.2021).

Hewit, Randall (2007): Dewey and Power. Renewing the Democratic Faith.
Rottedam, Sense Publishers.

Hillebrandt, Frank (2014): Soziologische Praxistheorien. Eine Einfiibrung.
Wiesbaden, Springer VS.

Hirschauer, Stefan (Hg.) (2z017): Un/doing Differences. Praktiken der Hu-
mandifferenzierung. Weilerswist, Velbriick.

Hoffmann-Riem, Wolfgang (2001): Modernisierung der Justiz. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Holm, Andrej und Dirk Gebhardt (2o011): »Initiativen fiir ein recht auf

334

0358 Access - ETm—


https://missy-magazine.de/blog/2016/07/05/fusion-revisited-karneval-der-kulturlosen/
https://missy-magazine.de/blog/2016/07/05/fusion-revisited-karneval-der-kulturlosen/
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://missy-magazine.de/blog/2016/07/05/fusion-revisited-karneval-der-kulturlosen/
https://missy-magazine.de/blog/2016/07/05/fusion-revisited-karneval-der-kulturlosen/

LITERATUR

Stadt«. In: dies. (Hg.): Initiativen fiir ein Recht auf Stadt. Hamburg, VSA:
7-23.

Honneth, Axel und Jans Joas (1980): Soziales Handeln und menschliche
Natur. Anthropologische Grundlagen der Sozialwissenschaften. Frank-
furt a.M., Campus.

Honneth, Axel (1993) (Hg.): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die mo-
ralischen Grundlagen moderner Gesellschaften. Frankfurt a.M., Campus.

Honneth, Axel (1994): »Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualitit
der Sozialphilosophie«. In: Honneth, Axel (Hg.): Pathologien des Sozialen.
Fischer: 9—69.

hooks, bell (1981): Ain’t I a Woman: black women and feminism. Boston,
South End Press.

Horkheimer, Max (1988[1937]): » Traditionelle und kritische Theorie«. In:
ders.: Gesammelte Schriften. Band 4: Schriften 1936-1941, Fischer, Frank-
furt a.M.: 162-216.

Horkheimer, Max und Theodor W. Adorno (2006[1944]): Dialektik der Auf-
klarung. Philosophische Fragmente. Frankfurt a.M., Fischer.

Hui, Allison; Schatzki, Theodore und Elizabeth Shove (Hg.) (2017): The
Nexus of Practices - Connections, constellations, practitioners. London,
Routledge.

Hund, John (2000): »Witchcraft and accusations of witchcraft in South Afri-
ca: ontological denial and the suppression of African justice«. In: The Com-
parative and International Law Journal of Southern Africa, 33, 3: 366-389.

Ingarden, Roman (1970): Uber die Verantwortung. Ihre ontischen
Fundamente. Stuttgart, Reclam.

Issitt, Micah L. (2009): Hippies. A Guide to an American Subculture. Santa
Barbara, Greenwood Press.

Jaeggi, Rahel (2014[1987]): Kritik von Lebensformen. Berlin, eBook, Suhr-
kamp Verlag.

Jaeggi, Rahel (2015): Das Ende der Besserwisserei. Eine Verteidigung der
Kritik in elf Schritten. ebook ohne Seitenangaben, Hamburg, Murmann.

Jaeggi, Rahel und Tilo Wesche (2013): »Einfithrung: Was ist Kritik?«. In: Ja-
eggi, Rahel und Tilo Wesche (Hg.): Was ist Kritik?. Berlin, eBook Suhr-
kamp Verlag: 7-19.

Jaeggi, Rahel und Robin Celikates (2017): Sozialphilosophie. Eine Einfiih-
rung. Miinchen: C.H. Beck.

Joas, Hans (1997): Die Entstehung der Werte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Joas, Hans (2011): Die Sakralitit der Person. Eine neue Genealogie der Men-
schenrechte. Berlin, Suhrkamp.

Joas, Hans (2015): Sind die Menschenrechte westlich?. Munchen, Kosel.

Jonas, Hans (1979): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die
technologische Zivilisation. Frankfurt a.M., Insel Verlag.

Jonas, Hans (1981): Macht oder Obnmacht der Subjektivitit? Das Leib-
Seele-Problem im Vorfeld des Prinzips Verantwortung. Frankfut a.M., In-
sel Verlag.

Jonason, Peter K.; Li, Norman P. und Emily A. Teicher (2010): »Who is

335

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

James Bond? The Dark Triad as an Agentic Social Style«. In: Individual
Differences Research, 8, 2: 111-120.

Kalckreuth, M. von (2019). »Wie viel Religionsphilosophie braucht es fur
eine Philosophie der Person?«. In: Neue Zeitschrift fiir Systematische
Theologie und Religionsphilosophie, 61, 1: 67-83.

Kambartel, Friedrich (1978): »Universalitit als Lebensform«. In: Oelmiil-
ler, Willi (Hg.): Normenbegriindung - Normendurchsetzung. Paderborn,
UTB: 11-21.

Kaphagawani, Didier (2004): » African Conceptions of a Person: A Critical
Survey«. In: Wiredu, Kwasi (Hg.): A Companion to African Philosophy.
Malden, Blackwell: 332—342.

Katzig, Rainer und Peter Weichhart (2009): »Die Neuthematisierung der ma-
teriellen Welt in der Humangeographie«. In: Berichte zur deutschen Lan-
deskunde. 83(2): To9-128.

Kaufmann, Franz-Xaver (1995): »Risiko, Verantwortung und Komplexitit«.
In: Bayertz, Kurt (Hg.): Verantwortung. Prinzip oder Problem? Darm-
stadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: 72—97.

Keller, Reiner (2014): » Assoziationen: Uber Subjektprobleme des Poststruk-
turalismus und die Perspektive der Wissenssoziologischen Diskursanaly-
se«. In: Poferl, Angelika und Norbert Schroer (Hg.): Wer oder was han-
delt? Zum Subjektverstandnis der hermeneutischen Wissenssoziologie.
Springer VS, Wiesbaden: 67—94.

Kertscher, Jens (2008): »Gibt es einen pragmatischen Machtbegriff«. In:
Krause, Ralf und Marc Rolli (Hg.): Macht. Begriff und Wirkung in der
politischen Philosophie der Gegenwart. Bielefeld, transcript: 33—48.

Khoza, Reuel (1994): Ubunto, Botho. Vumunbu, Vhuthu, African Huma-
nism. Diepcloof Extention, Ekhaya Promotions.

Kimmerle, Heinz (1978): » Voraussetzungen«. In: Kimmerle, Heinz (Hg.):
Modelle der Materialistischen Dialektik. Beitrige der Bochumer Dialek-
tik-Arbeitsgemeinschaft. Den Haag, Martinus Nijhoff: 7—31.

King, Martin Luther (1984[1958]): Freibeit. Von der Praxis des gewaltlosen
Widerstandes. Wuppertal, Brockhaus.

King, Deborah K. (1988): »Multiple Jeopardy, Multiple Consciousness: The
Context Of A Black Feminist Ideology«. In: Chicago Journals 14, 1: 42—
72.

Kliiter, Helmut (2005): »Geographie als Feuilleton«. In: Berichte zur deut-
schen Landeskunde. 79, 1: 125-136.

Knapp, Gudrun-Axeli (2008): » Verhiltnisbestimmungen: Geschlecht, Klas-
se, Ethnizitit«. In: Klinger, Cornelia und Gudrun-Axeli Knapp (Hg.),
UberKreuzungen: Fremdbeit, Ungleichbeit, Differenz. Miinster, Westfi-
lisches Dampfboot: 138-170.

Korczak, Dieter (1981): Riickkebr in die Gemeinschaft. Kleine Netze: Be-
richte iiber Wobnsiedlungen. Frankfurt a.M., Fischer.

Kraemer, Klaus; Korom, Philipp und Sebastian Nessel (2012): »Kapitalismus
und Gender. Eine Auseinandersetzung mit der kapitalismuskritischen In-
tersektionalititsforschung«. In: Berliner Journal fiir Soziologie, 22: 29—52.

336

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Kraushaar, Wolfgang (2009): »Herzinfarkt des Philosophen. Streit um >Bu-
senattentat< auf Theodor W. Adorno«. In: Welt-Online. Online: https://
www.welt.de/104562851 (Zugegriffen: 11.03.2021).

Kruse, Sandra (2016): Die Dunkle Triade im Dienstleistungskontext. Ein-
fluss auf die Emotionsarbeit und Konsequenzen fiir den Angestellten.
Wiesbaden, Springer Gabler.

Laclau, Ernesto and Chantal Mouffe (2001): Hegemony and Socialist Stra-
tegy. Towards a Radical Democratic Politics. London, Vergo.

Laclau, Ernesto (2002): Emanzipation und Differenz. Wien, Turia und Kant.

Laclau, Ernesto (2005): »Populism: What’s in a name?«. In: Panizza, F. (Hg.):
Populism and the mirror of democracy. London, New York, Verso: 32—49.

laLove, Patsy ’Amour (Hg.) (2017): BeifSreflexe. Kritik an queerem Aktivis-
mus, autoritaren Sebnsiichten, Sprechverboten. Berlin: Querverlag.

Laliberté, Nicole/Schurr, Carolin (2016): »Introduction: the stickiness of
emotions in the field—complicating feminist methodologies«. In: Gender,
Place and Culture, 23, 1: 72—78.

Landgrebe, Ludwig (1976): »Philosophische Anthropologie - Eine empiri-
sche Wissenschaft?«. In: Biemel, W. (Hg.): Die Welt des Menschen-Die
Welt der Philosophie. Phaenomenologica (Collection Fondée par H. L.
Van Breda et Publiée sous le Patronage des Centres D’Archives-Husserl),
72. Springer, Dordrecht: 2—20.

Latour, Bruno (2007[2004)): Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu Din-
gen von Belang. Zirich, Diaphanes.

Latour, Bruno (2008): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symme-
trischen Anthropologie. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Leistner, Erich (2014): »Witchcraft and African development«. In: African
Security Review, 23, 1: §3—77.

Leixnering, Werner (2000): »Vater ist in grofler Not, und die Mutter bli-
cket stumm auf dem ganzen Tisch herum. Was ist psychische Gewalt?« In:
BMSK (Bundesministerium fiir soziale Sicherheit und Generationen): Do-
kumentation der Enqueten: Psychische Gewalt am Kind. Online: http:/
www.jugendamtwesel.com/COMMUNIQUE_PRESSE_GOGGNITZER/
verlinkungen/psychologie/19 % 20Enquette.pdf (Zugegriffen: 21.12.2019).

Lévinas, Emmanuel (1987[1980]): Totalitit und Unendlichkeit. Versuch
tiber die Exterioridt. Freiburg, Miinchen, Karl Alber.

Lévinas, Emmanuel (1998[1963]): »Die Spur des Anderen«. In: ders.: Die
Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phinomenologie und Sozialphi-
losophie. Freiburg, Miinchen, Karl Alber: 209-235.

Libet, Bernhard (2004[1999]): »Haben wir einen freien Willen? «. In: Geyer,
Christian (Hg.): Hirnforschung und Willensfreibeit. Zur Deutung der neu-
esten Experimente. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 334-360.

Lippuner, R. (2005): »Reflexive Sozialgeographie. Bourdieus Theorie der
Praxis als Grundlage fiir sozial- und kulturgeographisches Arbeiten nach
dem cultural turn«. In: Geographische Zeitschrift, 93(3): 135-147.

Locke, John (1977[1689)): Zwei Abhandlungen iiber die Regierung. Frank-
furt a.M., Suhrkamp.

337

0358 Access - ETm—


https://www.welt.de/104562851
https://www.welt.de/104562851
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/104562851
https://www.welt.de/104562851

LITERATUR

Lotter, Maria-Sibylla (2012): Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kul-
turellen Grundlagen der Moral. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Liibbe, Hermann (1978): » Pragmatismus oder die Kunst der Diskursbegren-
zung«. In: Oelmiiller, Willi (Hg.): Normenbegriindung - Normendurchset-
zung. Paderborn, UTB: 118-125.

Lutz, Helma und Norbert Wenning (2001): »Differenzen iiber Differenz — Ein-
fithrung in die Debatten«. In: dies. (Hg.): Unterschiedlich verschieden. Diffe-
renz in der Erziehungswissenschaft. Wiesbaden: Springer Fachmedien: 11-24.

Lutz, Manfred (2009): Irre - Wir bebandeln die Falschen: Unser Problem
sind die Normalen - Eine heitere Seelenkunde. Giitersloh, Penguin.

Maaz, Hans-Joachim (2012): Die narzisstische Gesellschaft. Ein Psycho-
gramm. Munchen, C. H. Beck.

Maclntyre, Alasdair (1987): Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise
der Gegenwart. Frankfurt a.M., Campus.

Mayer, Stefanie (2018): Politik der Differenzen. Ethnisierung, Rassismen
und Antirassismus im weifSen feministischen Aktivismus in Wien. Opla-
den: Budrich.

Malinowski, Bronislaw (1989[1967]): A Diary in the Strict Sense of the
Term. London, Athlone Press.

Massey, Doreen (2005): For Space. Los Angeles, Sage.

McAffee, Noélle (2004): »Three Models of Democratic Deliberation«. In:
The Journal of Speculative Philosophy, New Series, 18, 1: 44—59.

McCarty, Thomas (1980): Kritik der Verstandigungsverhaltnisse. Zur Theo-
rie von Habermas. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Mihler, Hans-Georg (2005): »Macht — Gesetz — Konsens.« In: Falk, Ger-
hard; Heintel, Peter und Ewald E. Krainz (Hg.): Handbuch Mediation und
Konflikimanagement. Wiesbaden, Springer: 95-104.

Mead, Georg Herbert (1986[1934]): Geist, Identitdt und Gesellschaft aus
der Sicht des Sozialbehaviorismus. Frankfurt a.M., Suhrkamp, Steiner.
Meusburger, Peter und Thomas Schwan (Hg.) (2003): Humandékologie. An-

sitze zur Uberwindung der Natur-Kultur-Dichotomie. Wiesbaden.

Milgram, Stanley (1997[1974]): Das Milgram-Experiment. Zur Gehorsams-
bereitschaft gegeniiber Autoritdt. Reinbeck, Rowohlt.

Mill, John Stuart (2014[1859]): Uber die Freibeit. Ein Essay. Wiesbaden,
Matrix Verlag.

Miller, Timothy (1999): The 6os Communes. Hippies and Beyond. New
York, Syracuse University Press

Moebius, Stephan (2011): »Pierre Bourdieu: Zur Kultursoziologie und Kri-
tik der symbolischen Gewalt«. In: Moebius, Stephan und Dirk Quad-
flieg (Hg.): Kultur. Theorien der Gegenwart. Wiesbaden, Springer VS: 55—
69.

Mol, Annemarie (2002): The Body multiple: Ontology in Medical Practice.
Durham: Duke University Press.

Mommsen, Hans (2007): »Hannah Arendt und der Prozef§ gegen Adolf
Eichmann«. Einleitender Essay in der erweiterten Ausgabe von: Arendt
Hannah (Hg.): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des

338

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Bdésen. Miinchen, Piper: 9—48.

Montana, Leo (2003): »Die (vergessene) Gerechtigkeit in der Mediation«.
In: Mehta, Gerda und Klaus Riickert (Hg.): Mediation und Demokratie.
Heidelberg: Carl-Auer-Systeme Verlag: 156-168.

Moses, Stéphane (1993): » Gerechtigkeit und Gemeinschaft bei Emmanuel
Lévinas«. In: Brumlik, Micha und Hauke Brunkhorst (Hg.): Gemeinschaft
und Gerechtigkeit. Frankfurt a.M., Fischer: 364-384.

Moulffe, Chantal (2005): On the political. London New York, Routledge.

Moulffe, Chantal (2018): Fiir einen linken Populismus. Frankfurt a.M., Suhr-
kamp.

Mounk, Yascha (2017a): The Age of Responsibility. Luck, Choice, and the
Welfare State. London, Harvard University Press.

Mounk, Yascha (2017b): »Responsibility Redefined «. In: Democracy, 43. On-
line: https://democracyjournal.org/magazine/43/responsibility-redefined/
(Zugegriffen:t1.03.2021).

Miiller, Horst (2015): Das Konzept PRAXIS im 21. Jabrbundert. Karl Marx
und die Praxisdenker, das Praxiskonzept in der Ubergangsperiode und die
latent existierende Systemalternative. Norderstedt, BoD-Verlag.

Miinte-Goussar, Stephan (2015): »Dispositiv — Technologien des Selbst —
Portfolio«. In: Othmer, Julius und Andreas Weich (Hg.): Medien — Bil-
dung — Dispositive: Beitrige zu einer inter-disziplindren Medienbildungs-
forschung. Paderborn: Springer VS: 109-127.

Nassehi, Armin (2015): Die letzte Stunde der Wabrbeit. Warum rechts und
links keine Alternativen mebr sind und Gesellschafft ganz anders beschrie-
ben werden muss. Hamburg, Murmann.

Nida-Riimelin, Julian (2011): Verantwortung. Stuttgart, Reclam.

Noll, Jan (2017): » Queerfeministin Hengameh tiber >BeifSreflexe«: Ein unso-
lidarisches Buch«. In: Siegessiule.de, 06.05.2017. Online: https://www.
siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-
hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html (Zugegrif-
fen: 11.03.2021)

Nussbaum. Martha C. (2002): Vom Nutzen der Moraltheorie fiir das Leben.
Wien, Passagen Verlag.

Oreskes, Naomi and Erik M. Conway (2010): Merchants of doubt. How a
handful of scientists obscured the truth on issues from tobacco smoke to
global warming. New York, Berlin, London: Bloomsbury Press.

Paech, Niko (2018): »Uberforderte Politik — warum nur individuelle Ver-
antwortungsiibernahme die Okosphire rettet«. In: Henkel, Anna; Liidt-
ke, Nico; Buschmann, Nickolaus und Lars Hochmann (Hg.) Reflexive Re-
sponsibilisierung. Bielefeld, transcript: 437-453.

Parens, Henri (2017): »Das bosartige Vorurteil. Ein Weg zur Entladung emo-
tionaler Gewalt«. In: Brisch, Karl Heinz (Hg.). Bindung und emotionale
Gewalt. Stuttgart, Klett-Cotta: 144-178.

Paulhus, Delroy L. und Kevin M. Williams (2002): » The Dark Triad of Per-
sonality: Narcissism, Machiavellianism, and Psychopathy«. In: Journal of
Research in Personality, 36: §56-563.

339

0358 Access - ETm—


https://democracyjournal.org/magazine/43/responsibility-redefined/ 
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html
https://www.siegessaeule.de/no_cache/newscomments/article/3296-queerfeministin-hengameh-ueber-beissreflexe-ein-unsolidarisches-buch.html

LITERATUR

Pauls, Helmut (2013): »Das biopsychosoziale Modell — Herkunft und Aktu-
alitit«. In: Resonanzen, 1: 15-31.

Peirce, Charles S. (1992[1931]): »The Collected Papers of Charles Sanders
Peirce: Vol. V. Pragmatism and Pragmaticism: Lectures on Pragmatism«.
The electronic edition /reproducing Vols. I-VIIL. InteLex.

Peirce, Charles S. (1992[1935]): »The Collected Papers of Charles Sanders
Peirce: Vol. VL. Scientific Metaphysics«. The electronic edition /reprodu-
cing Vols. I-VIIL InteLex.

Perinelli, Massimo (2015): »Triggerwarnung! Critical Whiteness und das
Ende der antirassistischen Bewegung«. In: linksunten.indymedia.org.
Online: https://linksunten.indymedia.org/de/node/t60010/ (Zugegrif-
fen:11.03.2021).

Peter, Lothar (2011): »Soziologie der Kritik oder Sozialkritik? Zum Werk
Luc Boltanskis und dessen deutscher Rezeption«. In: lendemains 36,
73-89. Online: www.periodicals.narr.de/index.php/Lendemains/article/
download/203/187 (Zugegriffen:11.03.2021).

Picht, Georg (1969): »Der Begriff der Verantwortung«. In: ders.: Wabrbeit,
Vernunft, Verantwortung. Philosophische Studien. Stuttgart, Klett Verlag:
318-342.

Plessner, Helmuth (1975[1928]): Die Stufen des Organischen. Einleitung in
die philosophische Anthropologie. Berlin, New York, de Gruyter.

Popper, Karl R. (1969): »Die Logik der Sozialwissenschaften«. In: Ador-
no, Theodor W. (Hg.): Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie.
Neuwied, Berlin: 103-123.

Pothast, Ulrich (2011): Freibeit und Verantwortung. Eine Debatte, die nicht
sterben will - und auch nicht sterben kann. Frankfurt a.M., Klostermann.

Quante, Michael (2012): Person. New York, de Gruyter.

Quéré, Louis and Cédric Terzi (2014):»Did You Say >Pragmatic<? Luc Bol-
tanski’s Sociology from a Pragmatist«. In: Susen, Simo und Bryan S. Tur-
ner (Hg.): The Spirit of Luc Boltanski. Essays on the >Pragmatic Sociolo-
gy of Critique«. London, Anthem: 91-128.

Rawls, John (2012[19771]): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a.M.,
Suhrkamp.

Rauthmann, John E (2017): Personlichkeitspsychologie: Paradigmen — Stro-
mungen — Theorien. Berlin, Springer.

Reckwitz, Andreas (1999): »Praxis - Autopoiesis - Text. Drei Versionen des
Cultural Turn in der Sozialtheorie«. In: ders. (Hg.): Interpretation, Konst-
ruktion, Kultur. Ein Paradigmenwechsel in den Sozialwissenschaften. Ver-
lag fur Sozialwissenschaften, Opladen: 19—43.

Reckwitz, Andreas (2003): » Grundelemente einer Theorie sozialer Prakti-
ken: Eine sozialtheoretische Perspektive«. In: Zeitschrift firr Soziologie.
32, 4: 282—301.

Reckwitz, Andreas (2008): »Subjekt/Identitit: Die Produktion und Subversion
des Individuums«. In: Moebius, Stephan und Andreas Reckwitz (Hg.):
Poststrukturalistische Sozialwissenschaften. Frankfurt a.M., Suhrkamp:

75792.

340

0358 Access - ETm—


https://linksunten.indymedia.org/de/node/160010/
http://www.periodicals.narr.de/index.php/Lendemains/article/download/203/187
http://www.periodicals.narr.de/index.php/Lendemains/article/download/203/187
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://linksunten.indymedia.org/de/node/160010/
http://www.periodicals.narr.de/index.php/Lendemains/article/download/203/187
http://www.periodicals.narr.de/index.php/Lendemains/article/download/203/187

LITERATUR

Reckwitz, Andreas (2016): Kreativitidt und soziale Praxis. Studien zur Sozi-
al- und Gesellschaftstheorie. Bielefeld, transcript.

Reckwitz, Andreas (2017): Die Gesellschaft der Singularititen - Zum Struk-
turwandel der Moderne. Berlin, Suhrkamp.

Reclaim Society (2012): »Gedachtnisprotokoll beztiglich der Ausstellung
>Tatort Stadion II — Fufsball und Diskriminierung« vom Biindnis aktiver
Fuf$ballfans«. Online: https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/
gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-
stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-
raumen-des-new-york-im-bethaniens/ (Zugegriffen:11.03.2021).

Reemtsma, Jan Philipp (2009): »Widerspruch und Fortsetzung — Axel
Honneth im Gesprich tiber die Kritische Theorie«. In: Basaure, Mauro;
Reemtsma, Jan Philipp und Rasmus Willig (Hg.): Erneuerung der Kritik.
Axel Honneth im Gesprich. Frankfurt a.M., Campus: 11-18.

Riggs, Shelley A. (2017): »Der Zyklus des emotionalen Missbrauchs im Bin-
dungsnetzwerk«. In: Brisch, Karl Heinz (Hg.): Bindung und emotionale
Gewals. Stuttgart, Klett-Cotta: 59-97.

Rottgers, Kurt (1975): Kritik und Praxis. Zur Geschichte des Kritikbegriffs
von Kant bis Marx. Berlin, New York, Walter de Gruyter.

Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie und Solidaritdt. Frankfurt a.M,
Suhrkamp.

Roth, Gerhard (2004): »Wortiber durfen Hirnforscher reden — und in welcher
Weise? «. In: Geyer, Christian (Hg.): Hirnforschung und Willensfreibeit. Zur
Deutung der neuesten Experimente. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 82-106.

Sachse, Rainer (2000): » Personlichkeitsstorung als Interaktionsstorung: Der
Beitrag der Gesprachspsychologie zur Modellbildung und Intervention«.
In: Psychotherapie, 5, 2: 282-292.

Sachse, Rainer (2014): Manipulation und Selbsttduschung. Berlin Heidel-
berg, Springer.

Sandel, Michael (1993[1984]): »Die verfahrensrechtliche Republik und
das ungebundene Selbst«. In: Honneth, Axel (Hg.): Kommunitarismus.
Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften.
Frankfurt a.M., Campus: 18-35.

Saucier, Gerard und Lewis R. Goldberg (2001): »Lexical Studies of Indige-
nous Personality. Factors: Premises, Products, and Prospects«. In: Journal
of Personality, 69, 6: 847-879.

Saunders, Herold H. (20053): Politics is About Relationship. New Yorks, Pal-
grave.

Schifer, Christa D. (2017): Einfiibrung in die Mediation. Ein Leitfaden fiir
die gelingende Konfliktbearbeitung. Wiesbaden, Springer.

Schifer, Hilmar (2013): Die Instabilitit der Praxis. Reproduktion und Trans-
formation des Sozialen in der Praxistheorie. Weilerswist, Velbriick.

Schifer, Hilmar (Hg.) (2016): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungs-
programm. Bielefeld, transcript.

Schifer, Hilmar (2017): »Relationality and Heterogeneity: Transitive Me-
thodology in Practice Theory and Actor-Network Theory«. In: Jonas,

341

0358 Access - ETm—


https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/
https://reclaimsociety.wordpress.com/2012/07/07/gedachtnisprotokoll-und-stellungnahme-bezuglich-der-ausstellung-tatort-stadion-ii-fusball-und-diskriminierung-und-den-geschehnissen-in-den-raumen-des-new-york-im-bethaniens/

LITERATUR

Michael; Littig, Beate und Angela Wroblewski, (Hg.): Methodological
Reflections on Practice Oriented Theories. Dordrecht: Springer Interna-
tional: 35—46.

Schatzki, Theodore R.; Knorr-Cetina, Karin and Eike von Savigny (Hg.)
(2001): The Practice Turn in Contemporary Theory. London, Routledge.

Schmidt, Gerhard (1976): »Was ist der Mensch?«. In: Biemel, W. (Hg.) Die
Welt des Menschen — Die Welt der Philosophie. Phaenomenologica (Col-
lection Fondée par H. L. Van Breda et Publiée sous le Patronage des Cen-
tres D’Archives-Husserl), 72. Springer, Dordrecht: 22—37.

Schmidt, Helmut (Hg.) (1998): Allgemeine Erklirung der Menschenpflich-
ten. Ein Vorschlag. Miinchen, Piper.

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken. Konzeptionelle Studien
und empirische Analysen. Berlin, Suhrkamp.

Schneck, Christof (2018): Coaching und Narzissmus. Berlin, Springer.

Schneiderhan, Erik (20171): »Pragmatism and empirical sociology: the case
of Jane Addams and Hull-House, 1889-1895«. In: Theory and Society,
49: 589—617.

Schubert, Christian (2011): Psychoneuroimmunologie und Psychotherapie.
Innsbruck, Schauttauer.

Schiiler-Lubienetzki, Heidrun und Ulf Lubienetzki (2017): Schwierige Men-
schen am Arbeitsplatz. Handlungsstrategien fiir den Umgang mit heraus-
fordernden Personlichkeiten. Berlin Heidelberg, Springer.

Schulze, Anna (2015): Hannah Arendt und die Aporien der Menschenrech-
te. Working Paper Nr. 5, Arbeitsbereich Politische Theorie und Ideenge-
schichte. Freie Universitit Berlin.

Schurr, Carolin and Anke Struver (2016): »The Rest<: Geographien des All-
tdglichen zwischen Affekt, Emotion und Reprisentation«. In: Geographi-
ca Helvetica, 71: 87-97.

Searle, John R. (2004): Freibeit und Neurobiologie. Frankfurt a.M. Suhr-
kamp.

Sen, Amartya (2002): Okonomie fiir den Menschen. Wege zu Gerechtigkeit
und Solidaritit in der Marktwirtschaft. Munchen, Deutscher Taschen-
buch Verlag.

Sen, Amartya (2010): Die Idee der Gerechtigkeit. Minchen, C.H. Beck.

Shove, Elizabeth; Pantzer, Mika und Matt Watson (2012): The Dynamics of
Social Practice. Everyday Life and How it Changes. London, Sage.

Singer, Wolf (2004): » Verschaltungen legen uns fest: Wir sollten aufhoren,
von Freiheit zu sprechen«. In: Geyer, Christian (Hg.): Hirnforschung und
Willensfreiheit. Zur Deutung der neuesten Experimente. Frankfurt a.M.,
Suhrkamp: 37-81.

Smith, Adam (2014[1776]): Woblstand der Nationen. Berlin: heptagon Ver-
lag. Elektronische Ausgabe.

Spaemann, Robert (1972): »Die Utopie der Herrschaftsfreiheit«. In: Mer-
kur, 26, 292: 735-752.

Spaemann, Robert (1996): Personen. Versuche iiber den Unterschied zwi-
schen setwas< und >jemand-. Stuttgart, Klett-Cotta.

342

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Spivak, Gayatri Ch. (2008 [1988]): »Can the subaltern speak?«. In: Spivak,
Gayatri Ch. und Hito Steyerl (Hg.), Can the Subaltern Speak? Postkolo-
nialitit und subalterne Artikulation. Wien: Turia + Kant: 17-117.

Stahl, Titus (2013): Immanente Kritik. Elemente einer Theorie sozialer Prak-
tiken. Frankfurt a.M., Campus.

Stangneth, Bettina (2011): Eichmann vor Jerusalem: das unbebelligte Leben
eines Massenmorders. Ziirich, Arche.

Steiner, Christian (2014a): Pragmatismus - Umwelt - Raum. Potentiale des
Pragmatismus fiir eine transdisziplindre Geographie der Mitwelt. Stutt-
gart, Franz Steiner Verlag.

Steiner, Christian (2014b): »Von Interaktion zu Transaktion — Konsequenzen
eines pragmatischen Mensch-Umwelt-Verstandnisses fir eine Geographie
der Mitwelt«. In Geographica Helvetica, 69, 171-181.

Stoltenborgh, Marije; Bakermans-Kranenburg, Marian ].; Alink, Lenneke
R. A. und Marinus H. van IJzendoorn (2015): »The Prevalence of Child
Maltreatment Across the Globe: Review of a Series of Meta-analyses«. In:
Child Abuse Review, 24: 37-50.

Strauss, Anselm und Juliet Corbin (1996): Grounded Theory: Grundlagen
Qualitativer Sozialforschung. Weinheim, Beltz.

Sturma, Dieter (2004): »Was ist der Mensch? Kants vierte Frage und der
Ubergang von der philosophischen Anthropologie zur Philosophie der
Person«. In: Heidemann, Dietmar H. und Kristina Engelhard (Hg.): Wa-
rum Kant heute? Systematische Bedeutung und Rezeption seiner Philoso-
phie in der Gegemwart. Berlin, de Gruyter: 264-283.

Tajfel, Henri (1970): » Experiments in Intergroup Discrimination«. In: Scien-
tific American, 223, 5: 96-106.

Tajfel, Henri (1978): Differentiation Between Social Groups. Studies in the
Social Psychology of Intergroup Relations. London, Academic Press.

Tajfel, Henri und John C. Turner (2005): »The Social Identity Theory of In-
tergroup Behavior«. In: Jost, John T. und Jim Sidanius (HgEds.): Political
Psychology: Key Readings. New York, NY, US: Psychology Press, Taylor
& Francis e-Library: 376-391.

Taylor, Charles (1988): Negative Freiheit. Zur Kritik des neuzeitlichen In-
divdiualismus. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Tedlock, Dennis (1993): »Fragen zur dialogischen Anthropologie«. In: Berg,
Eberhard und Martin Fuchs (Hg.): Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise
der ethnographischen Reprdsentation. Frankfurt a.M., Suhrkamp: 269—
287.

Teffo, Joe (20024): »Democracy, Kingship, and Consensus. A South African
Perspektive«. In: Wirdeu, Kwasi (Hg.): A Companion to African Philoso-
phy. Malden, Blackwell: 443-449.

Thoreau, Henry David (2014[1849]): »Uber die Pflicht zum Ungehorsam
gegen den Staat«. In: ders.: Uber die Pflicht zum Ungehorsam gegen den
Staat und andere Essays. Zurich, Diogenes: 6—29.

Thornton, Robert (201 5): »Magical Empiricism and >Exposed Being« in Medi-
cine and Traditional Healing«. In: Medical Anthropology, 34, 4: 353-370.

343

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Thorwarth, Katja (2017): »Rechtsextreme Grinsekatzen. Junge Frauen der
>Identitiren Bewegung« inszenieren sich im Internet als wehrhafte Patri-
otinnen, die dem Feminismus abschworen«. In: Frankfurter Rundschau,
07.03.2017, Online: http://www.fr.de/politik/gender/feminismus/identitaere-
bewegung-rechtsextreme-grinsekatzen-a-111103 5

Thrift, Nigel (2004): »Intensities of Feeling: Towards a Spatial Politics of Af-
fect«. In: Geographiska Annaler, 86 B, 1: 57-78.

Tuider, Elisabeth (2013): »Geschlecht und/oder Diversitit? Das Paradox
der Intersektionalititsdebatten«. In: Kleinau, Elke und Barbara Rend-
torff (Hg.): Differenz, Diversitit und Heterogenitdt in erziehungswissen-
schaftlichen Diskursen. Opladen, Berlin & Toronto, Verlag Barbara Bu-
drich: 79-102.

Turner, Fred (2006): From Counterculture to Cyberculture. Chicago: Uni-
versity of Chicago Press.

Vogt, Carsten (2001): Kooperation im Gefangenen-Dilemma durch endoge-
nes Lernen. Magdeburg, https://d-nb.info/963125567/34.

Volbers, Jorg (2015): »Theorie und Praxis im Pragmatismus und in der
Praxistheorie«. In: Alkemeyer, T. et al. (Hg.): Praxis denken. Wiesbaden,
Springer: 193-213.

Volbers, Jorg (2017): »Subjektivierung der Erfahrung. Zu Deweys Rekonst-
ruktion der Subjektivitit«. In: Hampe, M. (Hg.): Jobn Dewey: Erfabrung
und Natur. Berlin, de Gruyter: 97-112.

Watzlawick, Paul; Beavin, Janet H. und Don D. Jackson (1972): Menschli-
che Kommunikation. Formen, Storungen, Paradoxien. Bern, Verlag Hans
Huber.

Weber, Max (1958[1919]): »Politik als Beruf«. In: ders.: Gesammelte poli-
tische Schriften. Tubingen, Mohr: 505-560.

Weber, Silvana und Elena Knorr (2020): »Kognitive Verzerrungen und die Ir-
rationalitit des Denkens«. In: Appel, Markus (Hg.): Die Psychologie des
Postfaktischen. Wiesbaden, Springer: 104-115.

Weiss, Volker (2017): Die autoritire Revolte. Die Neue Rechte und der Un-
tergang des Abendlandes. Stuttgart, Klett-Cotta.

Weiss, Bari (2017): »I’'m Glad the Dyke March Banned Jewish Stars«.
In: The New York Times. 27.06.2017. Online: https://www.nytimes.
com/2017/06/27/opinion/im-glad-the-dyke-march-banned-jewish-stars.
html (Zugegriffen: 11.03.2021).

WHRIN (Witchcraft and Human Rights Information Network) (2013): 21¢h
Century Witchcraft Accusation and Persecution: Muti Murders and Human
Sacrifice: Harmful Beliefs and Practices Behind a Global Crisis in Human
Rights. Online: http://www.whrin.org/wp-content/uploads/2017/10/2017-
UNREPORT-final.pdf. (Zugegriffen:11.03.2021).

Wilde, Jessica (2013): »Mit Bruno Latour auf der Spur zu einer pragmatis-
tischen Sozialtheorie«. In: Osterreichische Zeitschrift fiir Soziologie, 38:
215-239.

Wiredu, Kwasi (1997): »Democracy and Consensus in African Traditional
Politics: A Plea for a Non-party Polity«. In: Eze, Emmanuel Chukwudi

344

0358 Access - ETm—


http://www.fr.de/politik/gender/feminismus/identitaere-bewegung-rechtsextreme-grinsekatzen-a-1111035
http://www.fr.de/politik/gender/feminismus/identitaere-bewegung-rechtsextreme-grinsekatzen-a-1111035
https://d-nb.info/963125567/34
https://www.nytimes.com/2017/06/27/opinion/im-glad-the-dyke-march-banned-jewish-stars.html 
https://www.nytimes.com/2017/06/27/opinion/im-glad-the-dyke-march-banned-jewish-stars.html 
https://www.nytimes.com/2017/06/27/opinion/im-glad-the-dyke-march-banned-jewish-stars.html 
http://www.whrin.org/wp-content/uploads/2017/10/2017-UNREPORT-final.pdf
http://www.whrin.org/wp-content/uploads/2017/10/2017-UNREPORT-final.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.fr.de/politik/gender/feminismus/identitaere-bewegung-rechtsextreme-grinsekatzen-a-1111035
http://www.fr.de/politik/gender/feminismus/identitaere-bewegung-rechtsextreme-grinsekatzen-a-1111035
https://d-nb.info/963125567/34
http://www.whrin.org/wp-content/uploads/2017/10/2017-UNREPORT-final.pdf
http://www.whrin.org/wp-content/uploads/2017/10/2017-UNREPORT-final.pdf

LITERATUR

(Hg.): Postcolonial African Philosophy. A Critical Reader. Oxford, Black-
well: 303-3712.

Wiredu, Kwasi (2004): »Introduction: African Philosophy in Our Time«.
In: Wirdeu, Kwasi (Hg..): A Companion to African Philosophy. Malden,
Blackwell: 1—27.

Wiredu, Kwasi (2015[1998]): » Demokratie und Konsensus in traditioneller
afrikanischer Politik«. In: Diibgen, Franziska und Stefan Skupien (Hg.):
Afrikanische politische Philosophie. Postkoloniale Positionen. Frankfurt
a.M., Suhrkamp: 168-18T.

Woodward, Keith, Dixon, Deborah P. und John Paul Jones III (2009): »Post-
structuralism/Poststructuralist Geographies«. In: International Encyclope-
dia of Human Geography 2009, Pages 396—407.

Zillessen, Horst (2005): »Demokratietheoretische Aspekte der Mediation«.
In: Falk, Gerhard; Heintel, Peter und Ewald E. Krainz (Hg.): Handbuch
Mediation und Konflikimanagement. Wiesbaden, Springer: 83—94.

Zimbardo, Philip (2008): Der Luzifer-Effekt. Die Macht der Umstinde und
die Psychologie des Bosen. Heidelberg, Spektrum.

Zizek, Slavoj (2001): Ein Plidoyer fiir die Intoleranz. Wien, Passagen Verlag.

Zizek, Slavoj (2018): »Die verspitete Aktualitit des Kommunistischen
Manifests«. In: ders.: Uber das kommunistische Manifest. Frankfurt a.M.,
Fischer: 7—57.

Zurbriggen, Elleen L. und Hia Ben Hagai (2017): »Die Folgen frithen emo-
tionalen Missbrauchs fiir das Leben und die Beziehungen der erwach-
senen Person«. In: Brisch, Karl Heinz (Hg.). Bindung und emotionale
Gewalt. Stuttgart, Klett-Cotta: 226-242.

345

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Danksagung

Hiermit mochte ich folgenden Personen meinen tiefen Dank ausspre-
chen: Fred Kruger, der mir das Interesse fiir theoretische Konzepte vor-
gelebt hat und mir vor allem gezeigt hat, dass man mit dem Denken
niemals an ein Ende kommt. Georg Glasze hat mir, mit seiner Prizisi-
on die richtigen Fragen zu stellen, wiederholt entscheidende Hinweise
gegeben. Langjahrige Begleiter waren mir Benedikt Orlowksi, Martina
Park, Fabian Schlatter, Tobias Haberer und in jlingerer Zeit zunehmend
intensiver Annika Hoppe-Seyler, Jan Winkler und Simon Runkel. Auch
Boris Michel, Finn Dammann, Johann Braun, Christian Eichenmiiller
und Max MiinfSinger habe ich wiederholt viele Anregungen zu verdan-
ken. Susa Kaiser danke ich besonders fiir ihre Expertise als Psychologin.
Nicht zuletzt war Hauke Hoppe-Seyler eine bedeutende Hilfe durch sei-
nen philosophischen Sachverstand und seine Unermudlichkeit bei der
Korrektur. Ebenso haben Carola Wagenseil, Stephanie Schlotterer und
Sandra Hiberer einen wertvollen Beitrag geleistet. Ich danke euch allen,
ohne euch wire diese Arbeit nicht moglich gewesen.

346

0358 Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748912576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einleitung: Warum sich die Mühe machen?
	1.  Die Krise der Kritik und die Rolle der Verständigung
	1.1  Praxis, Opposition und Kritik – eine disziplinäre und ideengeschichtliche Positionierung
	1.2  Kritik und Praxis – Opposition, Asymmetrie und Heldenmythos
	1.3  Die Krise der Kritik
	1.4  Kritik, Dialektik und Opposition

	2.  Verantwortung – Zwischen Zurückweisung und allzu bereitwilliger Annahme
	2.1  Verantwortung im Zeichen der Technologiefolgen
	2.2  Verantwortung im politischen Diskurs
	2.3  Verantwortung nach der Verantwortungsethik
	2.4  Verantwortlichkeiten und die soziale Kodierung von Verantwortungsbereichen
	2.5  Die performative Beziehungshaftigkeit von Verantwortung
	2.6  Person, Persönlichkeit und Personalität
	2.7  Das Paradox der Verantwortung
	2.8  Unverantwortliche Wahrheiten
	2.9  Zwischenfazit: Das Verhältnis von Verantwortung und Rationalität

	3.  Transaktionale Anthropologie
	3.1  Grenzen der Anthropologie
	3.2  Transaktion
	3.3  Transaktionale Gewalt
	3.4  Handlungsfreiheit und Verantwortung
	3.5  Der transaktionale Mensch
	3.6  Charakter und Persönlichkeit in der Sozialpsychologie
	3.7  Persönlichkeitspsychologie
	3.8  Person und Persönlichkeit in der Sozial- und Gesellschaftstheorie
	3.9  Zwischenfazit: Erkenntnisse einer transaktionalen Anthropologie

	4.  Kritischer Personalismus und die Grenzen der Gemeinschaft
	4.1  Subjektivität und Realität(en)
	4.2  Persönlichkeitsbildung als Schlüssel zur Handlungsfreiheit
	4.3  Personalität, moralische Reife und Widerstand
	4.4  Der Wolf im Schafspelz, oder das Rechte und das Gute
	4.5  Gemeinschaft und die Regulierung unangemessenen Verhaltens
	4.6  Doch welche Gemeinschaft?
	4.7  Gemeinschaft und die Fähigkeit des Individuums zur Selbstregulierung

	5.  Methodologische Grundlagen einer Kritik als Mediation
	5.1  Anthropologie und Positionalität
	5.2  Von strukturellen Benachteiligungen zu Fragen der Parteilichkeit
	5.3  Die Eigenparteilichkeit der Identitätspolitiken
	5.4  Identifizierendes versus vermittelndes Denken
	5.5  Die Verantwortung der Forschenden
	5.6  Zwischenfazit: Der Dissens als methodologischer Ankerpunkt einer Kritik als Mediation

	6.  Zentrale Aspekte einer Kritik als Mediation
	6.1  Was ist Mediation?
	6.2  Warum ist Mediation kritisch?
	6.3  Akademische Kompetenz in der Mediation
	6.4  Kritik als Mediation und Fragen von Macht, Herrschaft und Gewalt
	6.5  Räume und Formen der Kritik als Mediation
	6.6  Mediation als Bekenntnis zur Demokratie

	7.  Das Selbstverständnis eines kritischen Personalismus
	7.1  Persönlichkeit und Verantwortung
	7.2  Opposition: Persönlichkeit als Verhandlungsfeld des Politischen
	7.3  Kritik als Mediation
	7.4  Opposition und Mediation als Fluchtpunkte der Kritik
	7.5  Erlernen von Kritik und Versöhnung
	7.6  Kurzfazit: Kritik im transaktionalen beherbergenden Raum

	8.  Der Wille zur Verantwortung und die Freiheit
	8.1  Persönlichkeit und Freiheit
	8.2  Mediation und der Rechtsstaat
	8.3  Persönlichkeitsbildung durch Mediation
	8.4  Die Dialektik des Selbst als Rahmen der Freiheit
	8.5  Die freie Persönlichkeit
	8.6  Freiheit und libertärer Extremismus
	8.7  Mediation als Antidot gegen gesellschaftliche Polarisierung

	Literatur
	Danksagung

