5 Die empirische Untersuchung

Ziel der empirischen Untersuchung ist es, bisher in der Literatur nicht be-
riicksichtigte Einblicke in die Lebenssituation von Familien mit einer Migra-
tionsgeschichte und einem behinderten Kind, ihre Orientierungen und den
Umgang mit Behinderung zu erhalten. Diese sollen Aufschluss iiber die Inter-
dependenzen zwischen der Wahrnehmung einer Behinderung und den struk-
turellen Rahmenbedingungen geben, um die Erkenntnisse fiir inklusive Ent-
wicklungsprozesse fruchtbar zu machen. Bevor das Vorgehen der empirischen
Untersuchung dargelegt wird, soll im Folgenden die Auswahl des biographi-
schen Zugangs, der Fokus in den Interviewauswertungen und der Nutzen im
Hinblick auf die Zielsetzung erldutert werden.

5.1 DiE BIOGRAPHISCHE FORSCHUNG ALS ZUGANG

Die qualitative Methode der biographischen Forschung (auch hiufig als Bio-
graphieforschung oder biographische Methode bezeichnet) befasst sich mit
den lebensgeschichtlichen Erfahrungen von Menschen.! Wihrend die subjek-
tiven Lebensgeschichten analysiert werden, wird angenommen, dass in der
Konkretheit des individuellen Falls Allgemeingiiltiges verborgen liegt (Alheit
1992, 20). Es geht also weniger um die individuelle Personlichkeit, als um die
soziale Strukturiertheit von Lebensldufen. Biographische Forschungsansitze
fokussieren auf den sozialen Akteur, die soziale Akteurin als Einzelne*n, und
betrachten seine und ihre deutende Welt- und Selbstauslegung und -aneig-
nung (Rose 2012, 223) sowie seine und ihre Verarbeitung gesellschaftlicher
und milieuspezifischer Bedingungen zu einem spezifischen Zeitpunkt und
deren »Reaktualisierung im Forschungssetting« (Tuider 2011, 240).

Die erzihlte Biographie wird dabei als »ein soziales Konstrukt« verstanden
»[...], das Muster der individuellen Strukturierung und Verarbeitung von Erleb-

1 | Einen Uberblick iiber die Geschichte der biographischen Forschung bietet Fuchs-
Heinritz (2009, 85-128).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Migrationsbedingt behindert?

nissen in sozialen Kontexten hervorbringt, aber dabei immer auf gesellschaft-
liche Regeln, Diskurse und soziale Bedingungen verweist [...]« (Volter et al.
2005, 7). Damit liefert die biographische Forschung einen Zugang bzw. einen
Beitrag fiir die Gestaltung inklusiver Entwicklungsprozesse, bei denen es vor-
rangig um das komplexe Verstehen der Strukturen und sozialen Beziehungen
von Gesellschaften geht (vgl. Kap. 3.4). Im Mittelpunkt des Interesses von In-
klusion, so Degener und Mogge-Grotjahn, stehen die Handlungsgesamtchan-
cen von Menschen in ihren jeweiligen Lebenslagen (2012, 62).

Mit der biographischen Forschung als Zugang zu Inklusion gelingt es,
»abstrakte gesellschaftliche Kategorien und vorschnelle politische Erwartun-
gen« auseinanderfallen zu lassen, »sobald man sich auf die Subjekte und ihre
Lebensgeschichte einlift, deren Verliufe und Haltungen allemal komplexer
sind, als es die meisten unserer theoretischen Hypothesen vorsehen. Daraus
kann man sich induktive Schiibe fiir komplexere historische Theorien erhof-
fen« (Niethammer 1980, 10). So konnten auch die Ausfithrungen zum Stand
der Forschung zeigen, dass es bislang an einer differenzierten Auseinander-
setzung mit der Lebenssituation von Familien im Kontext von Migration und
Behinderung fehlt. Stattdessen herrschen vor allem im Praxisfeld Stereotype,
die die komplexe Lebenslage der Familien kaum abbilden (vgl. Kap. 2.2 und 3.3).

Der biographische Zugang schafft es zudem, die Voraussetzungen von Hand-
lungsfihigkeit und aktiver Lebensgestaltung unter Bedingungen von Ausgren-
zung und Diskriminierung stirker in den Vordergrund zu riicken, konstatie-
ren die Anhinger*innen der kritischen Migrationsforschung Mecheril und
Rose (2012, 119) und Ofner (2013, 271). Anhand des biographischen Zugangs
kénnen die in den Familien vorhandenen Bestindigkeiten, Briiche, Machtver-
hiltnisse, Handlungsspielrdume und Moglichkeiten aufzeigt werden.

Wenn biographische Forschung auf die Rekonstruktion sozialer Praxen in ein-
zelnen Biographien abzielt, dann wird dabei »eine Dialektik von Individuellem und
Gesellschaftlichem vorausgesetzt sowie das Zusammenspiel von sozialer Struk-
tur und kollektivem Regelsystem einerseits und individueller Sinnkonstruktion in
einer je spezifischen (Forschungs-)Situation andererseits analysiert« (Tuider 2011,
2.40). Wie diese Dialektik ausformuliert wird, so Vélter et al., ist von der ausgewihl-
ten Bezugstheorie abhingig (Valter et al. 2005, &). Das biographische Interview
allein vermag es nicht, zu enttypisieren (Niethammer 1978, 458). Die Analyse des
Forschungsstandes konnte die Notwendigkeit einer Verkniipfung von biographi-
scher Forschung als Zugang und der Intersektionalititstheorie als Bezugsrahmen
verdeutlichen: Es wurde ersichtlich, dass es den wenigen Arbeiten zu Migration
und Behinderung an einer intersektionalen Perspektive fehlt. Es geht nicht um die
Frage, wer ist der Migrant/die Migrantin, sondern darum, in welchem Kontext sich
die Person als Migrantin darstellt und die Migration von ihr eingesetzt wird bzw.
er/sie sich als Migrant/in adressiert sieht (vgl. fiir den Kontext Geschlecht Lutz/Da-
vis 2005). Zudem, das haben die Ausfithrungen in Kapitel 4 gezeigt, braucht es bei

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

der Analyse der biographischen Darstellungen den »intersektionalen Blick« auf
das Konstrukt der Biographie, weil sich Identititskonstruktionen und Macht- und
Dominanzverhiltnisse intersektional iiberschneiden: »Im Rahmen der Biografie-
forschung kann es mittlerweile zum Usus des methodischen Vorgehens gezihlt
werden, dass nicht eine, sondern mehrfache Zugehérigkeiten und deren Zusam-
menwirken in biografischen Erzihlungen analysiert werden«, so Tuider (201,
239). Dualistische Konstruktionen gilt es in der biographischen Forschung zu
tiberwinden. Durch den analytischen Bezugsrahmen der Intersektionalititstheo-
rie gelingt es, die hiufig geduflerte Kritik an der Individuumszentriertheit von bio-
graphischer Forschung und der Vernachlidssigung gesellschaftlicher Strukturen
zu begegnen (z.B. Bourdieu 1990). In diesem Sinne wird mit dem biographischen
Zugang in dieser Arbeit ein gesellschaftsanalytischer Anspruch (Dausien 2006,
26) verbunden, denn eine Analyse und Rekonstruktion der Erfahrungs- und Er-
lebniswelten der sozialen Akteur*innen (Fischer-Rosenthal/Rosenthal 1997, 411f)).

5.2 ERHEBUNG UND AUSWERTUNG

Die Vortiberlegungen und Besonderheiten des erhobenen Materials, die schliefR-
lich zur Wahl von Erhebungsmethode und Gestaltung der Auswertungsschritte
gefithrt haben, werden im Folgenden dargelegt. Diese beziehen sich auf den
sprachlich-kulturell pluralen Kontext, in dem die Daten erhoben worden. Da-
ran anschlielend folgen die Erliuterungen zu den Erhebungs- und Auswer-
tungsschritten der vorliegenden Untersuchung.

5.2.1 Zu den Besonderheiten der erhobenen Daten:
Eine qualitativ-empirische Forschungsarbeit
in einem sprachlich-kulturell pluralen Kontext

Im Folgenden werden einige Besonderheiten im Interview exemplarisch dar-
gestellt, die sich als sprachlich-kulturelle Besonderheiten identifizieren lassen
und die es bei »interkulturellen Forschungsansitzen« fiir die Auswahl der Me-
thoden zu berticksichtigen gilt.

Besonderheiten in der Erhebung: Einwirkungen auf den Gespréachsfluss
Hat sich bereits im Vorgesprich am Telefon® gezeigt, dass es von Vorteil fiir
die Befragten sein konnte, das Interview in den Muttersprachen (persisch/
tlirkisch) der Eltern zu fithren, begleitete mich ein Dolmetscher zu den Inter-

2 | Wurde im Vorfeld (durch die Angaben der vermittelnden Lehrkréfte oder des Arztes/
der Arztin) deutlich, dass die Eltern iiber geringere Deutschkenntnisse verfiigen, iiber-
nahm bereits an dieser Stelle der Dolmetscher die Telefonate.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

93


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Migrationsbedingt behindert?

views. Zur Vermeidung einer unangenehmen Situation fiir die Eltern durch die
Frage, ob die Anwesenheit eines Dolmetschers notwendig sei, habe ich mich
dazu entschieden, anhand des Vorgesprichs selbst eine Beurteilung vorzuneh-
men.’ Im Telefonat habe ich die Eltern dann dariiber informiert, dass mich ein
Dolmetscher begleiten wird. Zu Beginn des Gesprichs wurde dann die Mog-
lichkeit angeboten, die Interviews auf Deutsch oder auch auf Persisch bzw.
Tiirkisch zu fihren. Dieses Angebot wurde von allen Interviewpartner*innen
genutzt — auch wenn die Befragten zeitweise zwischen den Sprachen hin- und
her wechselten (Code-Switching). Dadurch hatten die Eltern die Gelegenheit,
ihre Sichtweisen und ihre Gefiihle differenziert zum Ausdruck zu bringen
(vgl. Enzenhofer/Resch 2011). Zudem erwies sich die Wahlméglichkeit in An-
betracht des emotional besetzten Themas als wichtige Grundlage, um eine
vertrauensvolle Atmosphire zu schaffen. Das bedeutete allerdings auch, dass
das Gesprich durch den Dolmetscher zwischenzeitlich unterbrochen werden
musste, damit er mir die Kerninhalte (vor allem bei tiirkischsprechenden Be-
fragten*) iibersetzen konnte.

Diese Herausforderungen habe ich zugunsten eines interkulturellen For-
schungsansatzes und -feldes in Kauf genommen. So sehe ich den Gewinn der
mehrsprachigen Interviews darin, fundierte Erkenntnisse fiir das bislang in
der Forschung vernachlissigte Thema »Migration und Behinderung« zu er-
halten. Dieser Vorteil ist meiner Einschitzung nach gréfer als die Einschrin-
kungen, die sich durch den Zwischenschritt des Dolmetschens bzw. Uber-
setzens ergeben kénnen. Zumal in diesem Fall Ressourcen vorhanden waren,
die ich habe nutzen konnen, weil mein Vater mich als Dolmetscher zu den
Gesprichen begleiten und bei Riickfragen zu Ubersetzungen zur Seite stehen
konnte. Allerdings gilt es, die Besonderheiten, die sich durch mehrsprachige
Interviews ergeben, in der Auswertung zu bertiicksichtigen.

Zur Erhebung der empirisch qualitativen Daten wurden im Hinblick auf
das beschriebene Erkenntnisinteresse der vorliegenden Studie und den gewihl-
ten Zugang der biographischen Forschung (teil-)narrative Interviews gefiihrt.
Mit Hilfe dieser Interviewform soll eine (autobiographische) »Stegreiferzih-
lung des selbsterfahrenen Lebenslaufs« (Schiitze 1984, 78) angeregt werden.
Allerdings zielen die Interviews nicht darauf ab, die Ganzheit der Familien-
geschichte und ihre Deutungsmuster zu erfassen. Durch eine einschrinkende
Erzihlaufforderung wurde der Fokus auf den Zeitraum nach der Geburt des

3 | In einem Fall allerdings erwies sich meine Entscheidung, auf einen Dolmetscher zu
verzichten, als Fehler. Hier hatte ein Dolmetscher hdchst wahrscheinlich zur Entlastung
der Interviewten und zur Erméglichung von differenzierten Aussagen beigetragen.

4 | Ich selbst habe nur rudimentdre Kenntnisse im Tirkischen. Meine Persischkennt-
nisse sind dahingehend ausreichend, als dass ein Wort-fii-Wort-Dolmetschen nicht
notwendig war.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

oder der behinderten Angehdérigen gerichtet. Dabei setzen die Interviewpart-
ner*innen — so wie es das narrative Interview vorsieht (vgl. Kleemann et al.
2013) —ihre eigenen Schwerpunkte. Es kann vorkommen, dass in einem Inter-
view das Kind ganz klar im Mittelpunkt der Erzidhlung steht, in einem anderen
vielleicht aber die Eltern und die Verinderung ihres Lebens.

Einige Interviews weisen stellenweise — auch aufgrund einer Uberset-
zungssituation, der fehlenden Erfahrung der Eltern, ihre Biographie zu schil-
dern oder schlichtweg aufgrund einer zurtickhaltenden Personlichkeit der Be-
fragten — weniger narrative Elemente im strengen Sinne auf wie sie bspw. bei
dieser Form des Interviews tiblich und z. B. fiir eine fallrekonstruktive Analyse
nach Rosenthal® Voraussetzung sind, so dass diese Form der Auswertung nicht
zur Verfiigung stand. Zudem erforderte es fiir die Erhebung der Daten eine ge-
wisse Flexibilitit, das Gesprich in Gang zu bringen bzw. am Laufen zu halten.
So musste mit dem Erhebungsdesign zeitweise flexibel auf die Interviewten
reagiert werden. Die folgende Gesprichssituation ist ein Beispiel dafiir, wie
von der durch die Erhebungsmethode urspriinglich geforderten Zurtickhal-
tung der Interviewerin abgewichen werden musste. Auch hier sind die Eltern
gebeten worden, ihre Geschichte zu erzihlen, mit dem Hinweis, dass ich sie
nicht unterbrechen werde. Obwohl die Eltern sich gegenseitig erginzten, geriet
das Gesprich ins Stocken. Eine Fortsetzung des Gesprichs wire nicht méglich
gewesen, wenn ich nicht weitere erzihlgenerierende Fragen gestellt hitte (8, 4
M/V)e:

[...] Ich wiirde gerne erfahren, wie es lhnen ergangen ist. Wie es Ilhnen und Ihrer Familie
geht. Dafiir wiirde ich Sie bitten, einfach mal zu erzdhlen, wie denn alles angefangen
hat mit Fatih.

Vater: [tlirk.] Erst mit drei Jahren haben wir verstanden, worum es geht, weil das Kind
nicht gesprochen hat.

Mutter: [tiirk.] Erst im Kindergarten haben wir dann mitbekommen, dass irgendetwas
nicht stimmt [schweigt].

5 | Hierbei wird versucht, die Genese der Fallgeschichte zu entschliisseln und »bei
der Analyse der biographischen Selbstprasentation die Genese der Darstellung in der
Gegenwart, die in ihren thematischen und temporalen Verkniipfungen prinzipiell von
der Chronologie der Erlebnisse differiert, zu rekonstruieren« (Rosenthal 2003, 144).
Damit werde der Versuch unternommen, dem Verhéltnis von Erlebnis, Erinnerung und
Erz&hlung gerecht zu werden.

6 | Hinweis zur Abkiirzung: Interview Nr. 8, ab Zeile 4, es sprechen M (Mutter) und V
(Vater).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

95


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Migrationsbedingt behindert?

Da war er drei Jahre alt, ja?

Mutter: [tirk.] Ja, genau. Da haben wir ihn dann zur Klinik genommen. All diese Laufe-
reien, die ganze Geschichte ging dann erst los. Wie wir mit dem Kind umgehen sollten.
Ergotherapie. [schweigt]

Um welche Behinderung handelt es sich denn?
Vater: [dt.] Nicht nur sprachlich.

Mutter: [tiirk.] Lernschwierigkeiten und auch Sprachschwierigkeiten. [dt.] Ungefahr 4
Jahre zurtick.

Vater: [tirk.] Es geht um seinen Kopf. Sprach- und Lernzentrum ist nicht entwickelt.
[schweigt]

Erwar also in einem normalen Kindergarten und da hat man das festgestellt?

Mutter: [dt.] Nicht normal. [tiirk.] Sie haben dann gemerkt, dass etwas nicht stimmt und
haben ihn in anderen Kindergarten gegeben. [schweigt]

In einen Sonderkindergarten? Also einen heilpddagogischen?

]

Besonderheiten in der Ubersetzung

Nicht nur die Interviews, auch die erhobenen Daten wurden schliellich von
einem gerichtlich beeidigten Dolmetscher, Ubersetzer (Muttersprache far-
si und azeri) und Turkologen/Sprachwissenschaftler ins Deutsche iibersetzt
(zum Kompetenzprofil professioneller Ubersetzer*innen siehe auch Enzen-
hofer/Resch 2011, 16ff.).” Durch die Ubersetzung haben die Interviews aber
unweigerlich eine Glittung erfahren, auch wenn durch die Auswahl des Uber-
setzungsverfahrens sehr genau darauf geachtet wurde, diese so gering wie
méglich zu halten. Wortwértliche Ubersetzungen sind aber nicht immer még-
lich. Die Translationswissenschaft greift diese Schwierigkeit auf und arbeitet
grundsitzlich nach der Devise: »Eine Ubersetzung — so wortlich wie méglich
und so frei wie notig«. Reif} reicht diese Empfehlung nicht aus. Es sei unklar,
»[...] wo genau die Wortlichkeit aufhért und die Freiheit (welche?) zu beginnen
hitte« (Reifk 1985, 275). Sie selbst macht das Ubersetzungsverfahren von der

7 | Bis auf eine Ausnahme - dort wurden die Daten aber nochmals durch einen profes-
sionellen Ubersetzer gepriift.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Textsorte abhingig und unterscheidet inhaltsbetonte (logische), formbetonte
(asthetische) oder appellbetonte (dialogische) Texte voneinander.® Gleichwohl
lassen sich die Textsorten nicht immer klar voneinander trennen. So kann es
innerhalb eines Textes immer wieder zu Vermischungen kommen: In einem
Abschnitt kann die Darstellung des Appells tiberwiegen, in einem anderen
geht es insbesondere um die Vermittlung von Inhalten. Grundsitzlich lisst
sich aber die Textform fiir diese Untersuchung und die Forschungsfrage, die
sich schwerpunktmiflig mit der Aufdeckung von Barrieren im Hilfesystem
befasst, als inhaltsbetont festlegen — mit Abweichungen und Vermischungen,
je nach Kontext.

Notwendigkeiten einer Abweichung vom Original erkennt Reifd insbe-
sondere bei appellbetonten rhetorischen Texten (ebd., 48).° So wirken bspw.
Ubertreibungen, die im Persischen und Tiirkischen durchaus iiblich sind, in
der deutschen Ubersetzung befremdlich.’® Zum Beispiel hat eine Befragte des
Samples (Nr. 9) gerne auf Ubertreibungen zuriickgegriffen, wenn sie iiber den
Arger mit dem Pflegepersonal oder mit ihrer Tochter spricht: »Ich wollte sie
aus dem Fenster werfen«; »Ich mochte sie téten.« »24 Stunden bin ich immer
wach. Von Abend bis Morgenc, erliutert sie, um ihrer psychischen Belastung
Ausdruck zu verleihen. Diese Aussagen wurden zwar ins Deutsche iibersetzt
und nicht an Sprachgewohnheiten im Deutschen angepasst, aber bei der Aus-
wertung als rhetorisches Mittel in einem sprachlich-kulturellen Kontext er-
kannt.

Besonderheiten in der Auswertung

Dort, wo Eltern Deutsch sprachen, deren Muttersprache nicht deutsch war,
konnten die Interviews nicht durchgehend mit Hilfe einer Narrationsanalyse!!
bearbeitet werden, fiir die die formalsprachliche Gliederung der Daten, wie sie
Schiitze (1983) und spiter in modifizierter Form Rosenthal (2003) fiir narrative
Interviews vorschlagen, notwendig gewesen wire. Denn »sprachliche Marker«
konnen in Interviews mit Nicht-Muttersprachler*innen nicht unbedingt auf

8 | Dabei stiitzt Reifd sich auf die Einteilung der Sprache nach Karl Biihler in Darstel-
lung, Ausdruck und Appell (Rei? 1971, 32).

9 | Dabei bezieht sie sich auf Reden Fidel Castros, bei denen ein »demagogischer
Betdubungseffekt« bei einer wortwdrtlichen Ubersetzung ins Deutsche wohl sehr viel
schneller eintreten wiirde, als im spanischen Original. Das Spanische ist weniger niich-
tern und resistenter gegenlber seiner Rhetorik.

10 | So wurde die deutsche Sprache nach der liberladenen und bombastischen Rheto-
rik im Nationalsozialismus niichterner (vgl. Braun 2007 und Klemperer 2010).

11 | Mit Hilfe von »sprachlichen Markern« unterscheidet Schiitze im ersten Schritt der
Narrationsanalyse zwischen den drei sprachlichen Darstellungsformen »Erzéhlunge,
»Argumentation« und »Beschreibunge«.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

97


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Migrationsbedingt behindert?

eine bewusst gewihlte sprachliche Darstellungsform des narrativen Inter-
views hinweisen. Um einige Beispiele zu nennen: Eine Interviewpartnerin mit
persischer Muttersprache hat in ihren Ausfithrungen oft »weil« verwendet.
Mit Schiitze wiirde man hier annehmen, es folge eine Argumentation mit der
Klirung eines kausalen Zusammenhangs. Die Beispiele zeigen allerdings den
fehlenden kausalen Zusammenhang:

»Aberich muss wirklich sagen, ich muss immer gucken, was in der Schule los ist. Weil er
hat natirlich Glick, er hat unheimlich tolle Klassenlehrerin. Und das funktioniert. Aber
nicht bei allen Lehrern« (2, 154 M).

»Dann hatten wir mit der Grundschule sehrviel Gliick gehabt. Weil es gab eine Eingangs-
klasse erstens und dann vier Grundschuljahre, und wir haben eine sehr sehrtolle Lehre-
rin gehabt. Also sie war sehr gut fir Omid. Weil es war fiir ihn etwas langweilig vom Stoff
her«(2, 85 M).

»Und die dberall in N-Strae wollten nochmal Stempel. Die meinte hier oder weif} ich
nicht. Weil jedes Mal, jedes Monat war ich da: »Bitte, haben sie Stempel oder haben sie
Arbeit?« Stempel Stempel« (9, 1043 M).

In den folgenden Beispielen wird ein »dann«, das eigentlich auf eine Erzih-
lung hinweist, fiir eine Beschreibung bzw. Argumentation verwendet.

»Das heifdt, es gibt keine Moglichkeit. Eine Lehrerin fiir so viele Kinder. Dann hat man
jeden Tag sehrviel Probleme« (2, 83 M).

»Dann hab ich sie dort angemeldet und seit dann bin ich zufrieden bis jetzt« (10, 37 M).

Statt systematisch wurde deswegen eher sporadisch mit dem Instrument der
Narrationsanalyse gearbeitet.

Dass sich die Eltern beim Sprechen in einer Sprache, die sie auf einem
niedrigeren Sprachniveau erlernt haben, nicht in dem Mafle differenziert aus-
driicken kénnen, wie es ihnen in ihrer Muttersprache gelinge, ist evident.
Auch das gilt es bei der Auswertung des Materials — sofern sie ins Deutsche
wechselten — zu beriicksichtigen. Das wird an folgendem Beispiel deutlich,
in dem mir eine Mutter von der SchulschlieRfung einer arabischen Schule be-
richtet.

»Dann kommt die Probleme, wegen die K-Schule. Weil, dass sie erzeugt Terroristen. Ich
hab das Gefiihl nicht, weil mein Kinder sind ganz normal. Ah, meine dritte Sohn war
auch in tiirkische Schule, dhh lybische, die ist in K-Strafie. Dort gibt es eine lybische.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Aber damals hatte viele Probleme angefangen mit die Schule aus arabische Griinde. Sie
haben Genehmigung von Schulamt nicht gegeben« (10, 434 M).

Mit ihren Ausfithrungen méchte die Mutter erldutern, dass die lybische Re-
gierung keine Genehmigung fiir die Weiterfithrung der Schule erteilt hat und
die Finanzierung eingestellt hat. Dieser Sachverhalt wird allerdings erst durch
Kontextwissen verstindlich.

An einem weiteren Beispiel zeigt sich, dass auch Faktoren wie Verzweif-
lung und Aufregung in den Interviews dazu fithren konnten, dass die Be-
herrschung der Sprache, korrekte Formulierungen sowie eine Strukturierung
der Erinnerung in der Zweitsprache innerhalb eines Interviews nachgelassen
haben, insbesondere dann, wenn die Sprache erst spit erlernt bzw. nicht ver-
innerlicht worden ist. Das Sprachniveau wechselte im Gesprich immer wieder
und zeigte sich abhingig von den jeweiligen Themen und seiner emotionalen
Besetzung:

»Dann hat mich gesehen, dann hat es mit Nagellack angefangen ... Mich terrorisiert. Da-
mals hat Frau Moin mich so kennengelernt. Hat in Therapeuten mit Depressiontabletten
diese Frau. Weil, ich wollte die Frau schlagen. Bin ich aufgestanden. Da war in der hinter
ein Tisch. Bin ich reingegangen, habe ich gesagt: »Ok wenige Haare hat, jetzt ist mein
Hand, dann hast du kein Kopf. Nein, ich glaub, du spielst mit mir.c Wo denn wollte ich
diese Frau umbringen? Da hat es nur Gliick gehabt. Frau Moin hat angefangen, hat ge-
sagt: »Wir unterstiitzen diese Frau.«... Meine Vater ist gestorben. Ich bin allein hier und
mein Vater war wirklich meine Geliebte. Und ich hab das jedes Mal mir Papier gegeben,
Stempel, Stempel, wo ich arbeiten gehen sollte« (9, 1035 M).

Diesen Fallstricken konnte mit dem Angebot, in der Muttersprache sprechen
zu konnen, entgegen gewirkt werden, wenngleich die Eltern natiirlich nicht
daran gehindert wurden, zwischendurch ins Deutsche zu wechseln.

Durch die oben sprachlich-kulturell beschriebenen Formen der Rede-
kunst, die Deutschkenntnisse der Interviewpartner*innen auf unterschiedli-
chem Niveau, aber auch durch die Glittung, die die iibersetzten Texte erfahren
haben, schien ebenfalls ein »Auseinandernehmen« des Textes und das Suchen
nach latenten Sinnstrukturen, wie es die objektive Hermeneutik vorsieht und
dabei jedes Wort »auf die Goldwaage« legt (Kleemann et al. 2013, 126), fiir diese
Untersuchung ungeeignet.

Bei der Analyse der Schwerpunktsetzungen der aus dem Stehgreif ent-
wickelten Erzihlung'? muss beriicksichtigt werden, dass ich, wie bereits er-

12 | Schiitze z. B. misstder Schwerpunktsetzung der Stehgreiferzdhlung, also dervon den
Befragten ohne vorherige Planung und Uberlegung begonnene Darstellung der Erlebnisse,
eine besondere Bedeutung fiir die Auswertung und Interpretation bei (Schiitze 1983).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

99


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Migrationsbedingt behindert?

wihnt, an manchen Stellen in das Interview eingegriffen habe, um es in Gang
zu halten. Schulze (2006) betrachtet dies als unproblematisch, wenn dem Er-
fahrungsvorrat eine grofere Selbststindigkeit zugestanden wird, als bei vielen
Biographieforscher*innen zumeist tiblich (vgl. dazu auch Denzin 1989). Er
bezweifelt, dass jenes, »was als Erfahrungsaufschichtung oder Erfahrungs-
zusammenhang angesehen wird, ein derart konstantes Gefiige darstellt und
dem biographischen Subjekt jeweils — wenn auch unbewusst — so prisent ist,
dass es dasselbe immer wieder in derselben Weise erzihlt« (Schulze 2006,
103). Schulze vermutet hinter der Auswahl und der Schwerpunktsetzung der
einzelnen Erzihlung vielmehr ein »Durcheinander, in dem mal diese mal jene
Erinnerung oben auf liegt und in dem man mal an dieser und mal an jener
Stelle zu suchen beginnt.« Dieses »Durcheinander« sehe ich auch durch meine
erzihlstimulierenden Fragen begiinstigt.

Die oben dargestellten Besonderheiten werden bei der Wahl des Auswer-
tungsinstrumentes beriicksichtigt. Zudem wird — je nach vorliegendem Mate-
rial — flexibel auf die Moglichkeiten der Auswertung reagiert.

Besonderheiten beim Feldzugang

Die Gespriche fanden, bis auf eine Ausnahme, zu Hause bei den Familien
und tiberwiegend in entspannter und familidrer Atmosphire statt. Zu den Ter-
minen brachte ich Suifigkeiten mit, wir tranken erst Tee und sprachen tiber
Belangloses. Auch die Tatsache, dass ich meinen Vater zum Dolmetschen der
Interviews mitbrachte, trug zur Auflockerung der Situation bei. Was meinen
personlichen Zugang zum Feld anbelangt, zeigt sich, dass ein méglicher Ver-
trauensvorsprung durch die Moglichkeit, bei mir eine iranische Herkunft
(Marker »Name« und »Phinotyp«) mit islamischer Religionszugehdorigkeit
anzunehmen, kontextabhingig war. Wurden bspw. bei Familien iranischer
Herkunft detaillierte Fragen zur Flucht, zur Motivation der Migration, zur T4-
tigkeit im Herkunftsland o.i. gestellt, konnte meine Herkunft durchaus hin-
derlich sein — ist die iranische Diaspora doch dahingehend gespalten, als sie
sich ebenso aus Gegner*innen wie auch Befiirworter*innen des ehemaligen
Schah-Regimes wie auch der heutigen Islamischen Republik Iran zusammen-
setzt. Fragen zur Migrationsmotivation wurden mir dann erst unter der Vor-
aussetzung beantwortet, dass ich selbst viel von mir personlich preisgab. Zu-
gleich lieR sich aber feststellen, dass schnell eine vertrauensvolle, fast familiire
Atmosphire hergestellt werden konnte, ging es bspw. um die Situation ihrer
Kinder oder Benachteiligungserfahrungen in Deutschland und ihre Stellung
in der Gesellschaft. Dort sind viele der Interviewten von einem gemeinsamen
Erfahrungshorizont ausgegangen, der sie dazu motivierte, offen zu sprechen —
an einigen Stellen wurde sogar explizit auf den Vertrauensvorschuss hingewie-
sen, den ich aus Sicht der jeweiligen Interviewten genoss.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

5.2.2 Interview und Transkription

Das Interview wurde grundsitzlich offen gefiithrt. Dabei versuchte ich, ledig-
lich erzihlgenerierende Fragen einzusetzen (vgl. Kallmeyer/Schiitze 1977). Mit
Hilfe der Eingangsfrage bzw. -aufforderung: »Ich méchte Sie bitten, einfach
mal zu erzihlen, wie es mit der Geburt von ... angefangen hat«, wurde der
Zeitraum eingegrenzt, iiber den berichtet werden sollte. Die auf diese Erzihl-
aufforderung folgende Haupterzihlung gilt es, nicht durch Detailierungsfra-
gen zu unterbrechen (Rosenthal 2003, 142). Nahm die Haupterzihlung einen
gréReren Raum ein, musste sie fiir eine Ubersetzung des bisher Gesagten
unterbrochen werden. Erst nach dem Hauptteil wurden Nachfragen gestellt.
Gleichzeitig wurden fiir die Interviews iiberschaubare Leitfragen zu bestimm-
ten Themen vorbereitet, die aber nicht abgearbeitet wurden, sondern mehr als
Gedichtnisstiitze dienten. Die Strukturierung des Gesprichs habe ich grund-
sitzlich versucht, den Befragten zu tiberlassen. So hatten sie zunichst Gele-
genheit, die fiir sie relevanten Themen zur Sprache zu bringen. Kam es aber
zu Stockungen im Gesprich, habe ich die vorbereiteten Stichpunkte hinzu-
gezogen und zumeist versucht, erzihlgenerierende Fragen zu verschiedenen
Themenkomplexen zu stellen. Es gibt jedoch, wie bereits beschrieben, auch
Stellen im Interview, bei denen es mir nicht gelang, mich vorsichtig auszudri-
cken und direktive Fragen zu vermeiden. Dies gilt es in der Interpretation des
Materials zu beriicksichtigen.

Die Verschriftlichung wurde sehr genau vorgenommen, ist aber auch an
einer guten Lesbarkeit orientiert. So wurde auf die Partiturschreibweise ver-
zichtet und darauf, grundsitzlich alle parasprachlichen Auferungen im Tran-
skript zu markieren. Stattdessen sind lediglich solche enthalten, die fir die
Auswertung der Interviews relevant erscheinen.

5.2.3 Zusammensetzung des Samples und Feldzugang

Fiir die Erhebung wurde darauf verzichtet, eine Vergleichsgruppe ohne Migra-
tionshintergrund hinzuzuziehen. Stattdessen wird fiir eine Charakterisierung
von Migrationsspezifika auf bereits vorhandene Forschungsergebnisse zur
Lebenssituation von Familien mit behinderten Angehérigen im Hilfesystem
zuriickgegriffen (vgl. Kap. 3.2).

Muslimische Familien (tiirkisch, iranisch/sunnitisch, schiitisch)

Fir die Auswahl der Fille wurde die Vorgabe berticksichtigt, einerseits ver-
gleichbare, andererseits unterschiedliche objektive Kriterien auszuwihlen
(Kelle/Kluge 2010, 93). Von der Literatur beeinflusst war die Auswahl des Fel-
des zunichst von der Idee geleitet, dass der islamischen Sozialisation im Pra-
xisfeld von Fachkriften der Behindertenhilfe ein hoher Stellenwert im Kontakt

- am 15.02.2026, 01:37:14,

101


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Migrationsbedingt behindert?

mit muslimischen Familien zugeschrieben wird (z. B. Rauscher 2003; Kauczor
2003; Yenice-Caglar 2008; Langenohl-Weyer o.].; Yitksel-Karakoc o.].; Diako-
nisches Werk Schleswig-Holstein 2012). In der Erstellung des Exposés fiir die-
se Arbeit sind so nach Deutschland migrierte Familien mit islamischer Reli-
gionszugehorigkeit in den Fokus des Interesses geriickt. Fiir die differenzierte
Bearbeitung der Forschungsfrage, die sich zunichst — wie bereits an einigen
Stellen erwihnt — mit dem Stellenwert der islamisch geprigten Sozialisation
beim Umgang mit Behinderung befasste, wurden also muslimische Familien
fiir das Sample ausgewihlt. Allerdings wurden eine unterschiedliche Herkunft
(turkisch/iranisch) und konfessionelle Zugehdérigkeit (Schiiten/Sunniten) bei
der Auswahl der Interviewpartner*innen einbezogen, um zu priifen, inwie-
fern Religiositit oder eine herkunftsspezifische Prigung bzw. eine Kombina-
tion auf die Einstellung zu Behinderung Einfluss haben. Familien tiirkischer
und iranischer Herkunft unterscheiden sich hinsichtlich ihrer Konfession und
ihrer Religiositit (vgl. Bertelsmann Stiftung 2008). Die urspriinglich erarbei-
tete Forschungsfrage ist auch der Grund dafiir, dass die Interviewten gegen
Ende der Interviews um ihre Einschitzung zum Nutzen eines islamischen
Wohlfahrtsverbandes im Kontext von Behinderung gebeten werden — sofern
sie nicht eigeninitiativ auf die Bedeutung der Religion zu sprechen gekom-
men sind. Obwohl diese Frage zum Teil mit einer starken Attribuierung ein-
herging, ist diese auch nach Veridnderung der Forschungsfrage konsequent in
allen Interviews gestellt worden, um eine bessere Vergleichbarkeit zwischen
diesen erzielen zu kénnen.

Die Familienkonstellationen der Interviewpartner*innen waren vielfil-
tig: Es waren Paare, alleinerziehende Miitter oder die alleinerziehende Grof3-
mutter. Die Entscheidung, wer an den Interviews teilnimmt bzw. im Raum
anwesend ist, wurde der Familie iberlassen. In den meisten Fillen (ausge-
nommen Alleinerziehende) waren Mutter und Vater, zeitweise die Kinder, ein-
mal auch (neben Eltern und Kind) die Grofmutter zugegen. Damit leistet die
vorliegende Arbeit keinen umfassenden Blick auf Familien, weil die Kinder
selbst nicht befragt wurden. Die Auswahl fiel aufgrund der Forschungsfrage
auf die ihre S6hne und T6chter anwaltschaftlich im Hilfesystem vertretenden
Eltern. Schliefllich waren es insbesondere die Othering-Prozesse, denen die
Eltern (bzw. Grofleltern) an der Schnittstelle von Migration und Behinderung
ausgesetzt sind, die zu dem Forschungsinteresse gefithrt haben, die dahinter
steckenden Mechanismen genauer zu untersuchen.

Forderschule »Geistige Entwicklung«

Die empirische Untersuchung widmet sich den Kindern und ihren Eltern,
die auf einer Forderschule beschult werden. Dabei handelt es sich fast aus-
schlieflich um Foérderschulen mit dem Férderschwerpunkt Geistige Ent-
wicklung, zwei Kinder bzw. Jugendliche besuchen eine Férderschule mit dem

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Schwerpunkt Sprache bzw. Horen, beide haben aber ebenfalls eine diagnos-
tizierte bzw. zugeschriebene so genannte geistige Behinderung. Wie bereits
in Kapitel 2.1 zur Begriindung der Schwerpunktsetzung bei der Auswahl des
Forschungstandes dargelegt, bin ich mir dartiber im Klaren, dass ein un-
spezifischer Behinderungsbegriffs die Kategorisierungsproblematik mit der
»Art der Behinderung« aufheben kénnte, weil so die Heterogenitit von be-
hinderten Menschen anerkannt wird. Mein Weg, der auf den ersten Blick den
Eindruck einer Homogenisierung von behinderten Menschen erwecken mag,
hingt aber mit der Forschungsfrage und den strukturellen Rahmenbedingun-
gen zusammen, die in der Arbeit analysiert werden sollen. Denn schliefllich
wird iiber die »Art« und den »Schweregrad« der Behinderung das Anrecht auf
zusitzliche Unterstiitzungsbedarfe im Hilfesystem definiert. So kénnen bei
Barrieren im Hilfesystem bessere Vergleiche gezogen werden. Ein weiterer,
durchaus pragmatischer Grund war, dass ich den durch meine Titigkeit im
Praxisfeld an einer Férderschule mit dem Férderschwerpunkt Geistige Ent-
wicklung vorhandenen Zugang zum Feld nutzen konnte. Zudem, auch das
wurde in Kapitel 2 dargelegt, scheint es gerade im Kontext einer so genannten
geistigen Behinderung und Migration Tendenzen des Hilfesystems zu geben,
die Barrieren der Teilhabe innerhalb der Familien zu verorten bzw. den Eltern
zuzuschreiben, die mit der Vorstellung der Relevanz von kulturspezifischen
Ansitzen zum Umgang mit »geistiger Behinderung« verbunden wird.

Theoretical Sampling

Bei der Zusammensetzung des Samples war der Gedanke leitend, durch die
Berticksichtigung unterschiedlicher Heterogenititsdimensionen im Kontext
von Migration und Behinderung eine Forschungsliicke zu fiillen. Um zu ver-
meiden, dass verkiirzte Schlussfolgerungen iiber die Ursachen von Einstel-
lungsmustern und den Umgang mit Behinderung gezogen werden, musste
die Gruppe heterogen zusammengesetzt werden. Hier konnte ich nicht auf
Erfahrungen bzw. Forschungsergebnisse dariiber zuriickgreifen, welche He-
terogenititsdimensionen fiir die Schnittstelle von Migration und Behinderung
relevant sind. Entsprechend des Theoretical Sampling der Grounded Theory
(Strauss/Corbin 1996, 148 ) erfolgten die Fallauswahl und die Analyse des-
wegen gleichzeitig, die Auswahl weiterer Fille wurde von der Analyse des em-
pirischen Materials beeinflusst. Beim Theoretical Sampling werden Untersu-
chungseinheiten miteinander verglichen, die entweder relevante Unterschiede
oder groRRe Ahnlichkeit aufweisen (dazu auch Kelle/Kluge 2010). Nachdem
bspw. die erste Gesprichspartnerin eine Mutter war, die seit ihrem dritten Le-
bensjahr in Deutschland lebte, das Bildungssystem folglich in Deutschland
durchlaufen hatte, wurde eine Familie gesucht, deren Migration nach Deutsch-
land zu einem deutlich spiteren Zeitpunkt erfolgte. Durch Zufall tauchte in
dem Sample eine Mutter mit Fluchterfahrung auf, deren Lebenssituation als

- am 15.02.2026, 01:37:14,

103


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Migrationsbedingt behindert?

besonders prekir einzustufen und die mit besonderen Formen von Barrieren
konfrontiert ist. Um die Relevanz des Faktors »rechtlicher Status« fiir den Um-
gang mit Behinderung auf breiterer Datenbasis herausarbeiten zu kénnen,
wurde nach weiteren Familien mit einem schwierigen rechtlichen Status ge-
sucht. Das Sample setzte sich auch unter dem Begriff »geistige Behinderung«
sehr heterogen zusammen: Die den Kindern und Jugendlichen bzw. jungen
Erwachsenen zugeschriebenen Behinderungen reichen von Down-Syndrom,
»geistige Retardierung aufgrund von Frithgeburt« bis hin zu frithkindlichem
Autismus und Asperger Syndrom. Drei Elternteile waren zum Zeitpunkt
der Einwanderung noch recht jung, eine Mutter hat das Bildungssystem in
Deutschland durchlaufen, andere wiederum haben ihre Kinder noch im Her-
kunftsland geboren und sind nach der Geburt migriert. Auch die Griinde der
Migration sind unterschiedlich: Eltern sind fiir das Studium nach Deutsch-
land gekommen, andere kamen im Rahmen der Arbeitsmigration in den 7oer
Jahren oder sind aus ihrem Herkunftsland geflohen. Die Eltern unterscheiden
sich folglich hinsichtlich ihres rechtlichen Status, ihrer Nationalitit und ihrer
Aufenthaltsdauer. Das Sample ist zudem heterogen was die Bildungshinter-
griinde der Eltern (gemeint ist damit ein formaler Bildungsabschluss) sowie
ihre Sprachkenntnisse im Deutschen betrifft. Allerdings gibt es nur drei Fa-
milien, in denen Deutschkenntnisse eines hoheren Sprachregisters (zwischen
B2-C2 nach dem europidischem Referenzrahmen fiir Sprachen) vorhanden wa-
ren.

Die Kriterien fur die Auswahl des jeweils nichsten Falls wurden »nach
Mafdgabe der im Forschungsprozess entstehenden Hypothesen und Theorien
definiert« (Kelle/Kluge 2010, 43). Dadurch kénnen Vergleiche zwischen den
Familien angestellt, Ahnlichkeiten und Unterschiede herausgearbeitet wer-
den, die den Einfluss unterschiedlicher Heterogenititsdimensionen nicht ver-
nachlissigen.

Der Abschluss des Theoretischen Samplings folgt dem Prinzip der Sitti-
gung. Glaser und Strauss sprechen von diesem Prinzip, das sowohl bei der
Wahl der Interviewpartner*innen Anwendung finden soll, also im Rahmen
des Samplings, wie auch im Auswertungs- bzw. Kodierungsprozess selbst.
Wenn keine neuen Erkenntnisse mehr gewonnen werden, ist anzunehmen,
dass eine Sittigung erreicht ist (dazu auch Flick 1995, 82). Bspw. sah ich diese
Sittigung fur die Differenzlinie »rechtlicher Status« nach dem dritten Inter-
view mit einer Familie mit unsicherem Aufenthaltsstatus gegeben, weil sich
zeigte, dass sich die Lebenssituation der Familien dhnlich darstellte und sich
keine neuen, fiir die Forschungsfrage relevanten, Phinomene entdecken lie-
Ren.

Es lisst sich zusammenfassend festhalten, dass sich das Sample homogen
zusammensetzt, was die Religion, ihre tatsichliche Migrationserfahrung und
die Beschulung ihrer Kinder (Forderschule, meist Férderschwerpunkt Geisti-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

ge Entwicklung) betrifft. Differenzierungen existieren aber hinsichtlich der
Herkunft der Familien, der Anzahl der Familienmitglieder, ihrer Konfession,
ihrer Religiositdt, des Migrationszeitpunktes, des sozio6konomischen und des
rechtlichen Status, ihrer vorhandenen Deutschkenntnisse und der Form der
diagnostizierten bzw. zugeschriebenen Behinderung.

Die Akquise

Durch meine Tétigkeit an einer Férderschule mit dem Férderschwerpunkt
Geistige Entwicklung hatte ich die Méglichkeit, Lehrkrifte auf Familien anzu-
sprechen mit der Bitte, ihnen einen tiirkisch/deutsch- bzw. persisch/deutsch-
sprachigen Elternbrief mitzugeben. Weitere Familien wurden iiber das Schnee-
ballsystem gefunden. Kolleg*innen anderer Férderschulen und eine Arztin
sowie ein Arzt iranischer Herkuntft, die insbesondere von Familien tiirkischer
und iranischer Herkunft aufgesucht werden, haben mich dabei unterstiitzt.
An dieser Stelle muss auf eine weitere Besonderheit hingewiesen werden: Ein
mich unterstiitzender Arzt hat den Elternbrief an eine Mutter weitergeben,
deren Kind eine chronischen Krankheit hat, die in den ersten beiden Lebens-
jahren todlich ist. Obwohl in dem Brief explizit Eltern von Kindern, die auf
einer Forderschule beschult werden, angesprochen wurden, hat sich die Mut-
ter gemeldet und eine Teilnahme am Interview gewiinscht. Weil das Inter-
view neue, weiterfithrende Aspekte in Bezug auf Religiositit und den Prozess
des »Behindertwerdens« einbringt, wird es in das Sample als »Exkurs« auf-
genommen.

5.3 AUSWERTUNGSVERFAHREN:
DiE VERKNUPFUNG VON GROUNDED THEORY UND
INTERSEKTIONALEM MEHREBENENMODELL

»Eindeutige Regeln fiir Auswertung und Interpretation biografischer Inter-
viewtexte gibt es nicht«, konstatiert Fuchs-Heinritz (2000, 284). Bedeutsam
fur den Umgang mit biographischen Interviews sei, dass Datenanalyse und
Auswertung oft nicht von vorhergehenden Arbeitsschritten zu trennen sind.
Dieses Vorgehen entspricht der von Glaser und Strauss in den 1960er Jahren
entwickelten »Grounded Theory«. Datenerhebung und Datenauswertung hin-
gen in der Grounded Theory eng zusammen. So wurde auch fiir die Auswer-
tung (was sich logisch aus der Ubernahme der Methodik zur Zusammenset-
zung des Samples ergab) auf die Methodik der Grounded Theory (im Folgenden
GTM) zuriickgegriffen. Das »Hin- und Herbewegen« im Forschungsfeld, die
Forderung von Glaser und Strauss nach einem stindigen Dialog von theore-
tischen Annahmen und gewonnenen Daten, eignet sich besonders fiir For-
schungsfelder, iiber die bislang nur wenig bekannt ist (vgl. Alheit, o.].).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

105


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Migrationsbedingt behindert?

Ausschlaggebend fiir die Wahl der Methode war aber insbesondere der
Hintergrund, dass Glaser und Strauss mit der GTM den Anspruch verbinden,
nicht die Theorie um des Theoriewillens bilden zu wollen, sondern um ihrer
Bedeutung fiir die Praxis. Es geht ihnen darum, aus der Empirie Leitkonzepte
fur die Praxis, fiir pidagogisches Handeln zu entwickeln. Damit verbindet sich
die GTM in ihrem Anliegen mit den bisher aufgezeigten analytischen (Inter-
sektionalititstheorie) und rechtspolitischen (UN-BRK) Beziigen der hier vor-
liegenden Arbeit.

So wird im Folgenden als besonderer Fokus fiir die Auswertung der empi-
rischen Daten auch eine Verbindung zwischen dem Forschungsstil der GTM
mit dem analytischen Instrument der Mehrebenenanalyse nach Winker und
Degele hergestellt. Auf diese Weise werden Fragen an die Interviews heran-
getragen, die den Kerngedanken des Intersektionalititsansatzes entsprechen
und der Zielsetzung nahe kommen, Barrieren in der Teilhabe an der Schnitt-
stelle von Migration und Behinderung aufzudecken. Auch Degele und Win-
ker empfehlen ein iteratives, ein sich zyklisch wiederholendes Vorgehen, »das
nach Durchlauf eines, mehrerer oder aller Schritte wieder von vorne beginnt
beziehungsweise Schritte zuriickgeht, um sie nochmal zu durchlaufen« (Win-
ker/Degele 2009, 88). Die einzelnen Schritte der Auswertung sollen im Fol-
genden dargestellt werden.

Die GTM mit Wurzeln in der Chicagoer Schule des Symbolischen Inter-
aktionismus wurde von Glaser und Strauss (1967) in den Sechzigerjahren ent-
wickelt und spiter von Glaser (1978)/Strauss und Corbin (1996) modifiziert.
Die GTM als Verfahren der sozialwissenschaftlichen Hermeneutik® nimmt
sich eines Ausschnitts der sozialen Welt an und entwickelt davon ausgehend
theoretische Konzepte und Modellierungen, die dabei »fortwihrend rekursiv
an die Erfahrungsebene« zuriickgebunden werden (Breuer 2010, 39). Zentral
fuir diesen Forschungsstil™ sind (ebd., 41):

13 | Strauss und Corbin fordern eine hermeneutische Kompetenz, eine theoretische
Sensibilitat: Es gehe darum, den Daten Bedeutung zu verleihen. Es braucht die F&hig-
keit, zu verstehen und das Wichtige vom Unwichtigen zu trennen (Strauss/Corbin 1996,
25). Boehm beschreibt die Funktion der Hermeneutik als Reflexion, »deren Ziel darin
besteht, die naiven Dogmatismen oder perspektivischen Engfiihrungen der wissen-
schaftlichen Methodik jeweils deutlich zu machen und dadurch neue Fragedimensionen
zu 6ffnen und insgesamt die Fragwiirdigkeit und Andersartigkeit der Sache gegeniiber
dem methodischen Zugriff weiter aufrecht zu erhalten (Boehm 1978, 8). Zur wissen-
schaftlichen WirklichkeitserschlieBung durch die Hermeneutik siehe z.B. Gadamer/
Boehm (1978).

14 | Mit der Verwendung des Begriffs Forschungsstil weisen Breuer und andere darauf
hin, dass es bei der GTM nicht um eine »monolithische universale Methodologie« han-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

1. Die Art des Kodierens: Das Erstellen von theoretischen Konzepten, die
einen Erklirungswert fiir die untersuchten Phinomene besitzen.

2. Das theoretische Sampling (wie bereits zuvor erldutert, ist fiir die GTM die
Annahme grundlegend, dass Datenerhebung und Datenauswertung im
Sinne des Theoretical Sampling eng miteinander verflochten sind, weil die
Auswahl weiterer Untersuchungspartner*innen auf den Auswertungen
der bisher erhobenen Daten basiert).

3. Die Vergleiche, die zwischen den Phinomenen und den Kontexten gezogen
werden und aus denen erste Konzepte (verallgemeinernde Sprachausriicke
fur empirische Phinomene) erwachsen.

Der Vorgehensweise der GTM entsprechend wurde zunichst eine sehr offene
Frage an das erhobene Interview gestellt und offen kodiert (vgl. Hiilst 2010):
Welche Geschichte wird im Leben mit dem behinderten Kind erzihlt? Es
wurde also kein vorgefertigtes Kategorienschema an die Texte herangetragen,
stattdessen wurde das Material — so wie es die GTM vorsieht — analytisch auf-
gebrochen. Phinomene, die sich in einzelnen Textstellen zeigen, wurden mit
einem Kode gekennzeichnet: »Die grundlegenden analytischen Verfahren
mit denen das erreicht wird, sind: das Stellen von Fragen an die Daten und das
Vergleichen hinsichtlich Ahnlichkeiten und Unterschieden zwischen jedem
Ereignis, Vorfall und anderen Beispielen fiir Phinomene. Ahnliche Ereignisse
und Vorfille werden benannt und zu Kategorien gruppiert« (Strauss/Corbin
1996, 54f). Die grundlegenden Fragen lauten dabei: Wer? Wann? Wo? Was?
Wieviel? Warum? (Ebd., 59)

Nach der Entwicklung von Kodes aus dem Material habe ich im Rahmen
einer vertieften sequentiellen Analyse fiir die Kategorienbildung'® und Dimen-
sionalisierung weitere Fragen an die einzelnen Sequenzen gestellt. Dafiir habe
ich mich des praxeologischen Intersektionalititsansatzes mit einer Metho-
dologie von Winker und Degele (2009) bedient, die ein Mehrebenenmodell
zur Analyse von Interviews anbieten, um so den besonderen Fokus des In-

delt, sondern dass sie sich vielmehr durch eine »Vielfalt von Erkenntnisvarianten« aus-
zeichnet (Breuer 2010, 39, siehe dazu auch Legewie/Schervier-Legewie 2004).

15 | Beieinem Kode handelt es sich um vorlaufige Abstraktions- und Benennungsideen
von Phdnomenbeschreibungen, im Laufe des Kodierprozesses entstehen aus Kodes
Kategorien.

16 | Kategorien stellen die theoretische Grundbegrifflichkeit einer entwickelten GT dar.
Die Kategorien werden im Laufe der Theorieausarbeitung in einer Modellstruktur kon-
figuriert. Den Kategorien werden Eigenschaften bzw. Dimensionen zugewiesen, die die
Auspragung der Kategorie beschreiben.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

107


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Migrationsbedingt behindert?

tersektionlititsansatzes an die Daten heranzutragen?. Da bereits in Kapitel 4
die unterschiedlichen Ebenen ihres Modells ausfiihrlich dargestellt wurden,
beschrinken sich die folgenden Ausfithrungen auf die methodologische Vor-
gehensweise. In Anlehnung an Winker und Degeles Modell wurden aus den
drei Ebenen abgeleitete Fragen generiert und an das Interview gestellt (Win-
ker/Degele 2009, 99 ff.):

Ebene 1) Identititskonstruktionen herausarbeiten: Wie sieht sich die/der Inter-
viewte? Welche Differenzkategorien sind fiir die Identititsbildung
der jeweiligen Person/Familie bedeutsam? Uberschneiden sich die
Differenzkategorien? Wie positionieren sich die Interviewpersonen,
wie stellen sie sich dar?™®

Ebene 2) Symbolische Reprisentationen identifizieren: Welche Normen, Wer-
te und Ideologien spielen im Leben der Interviewten eine Rolle? Gibt
es Werte und Normen, die ihr Handeln beeinflussen? Welche stereo-
typen Bilder finden z.B. Erwdhnung?

Ebene 3) Beziige zu Sozialstrukturen finden: Gibt es Hinweise innerhalb des
Interviews, die sich auf die Strukturebene beziehen? Welche Kons-
truktionen von gesellschaftlichen Strukturen nehmen Einfluss auf
die alltiglichen Praxen von Identititskonstruktionen? Nehmen die
Interviewten einen positiven oder negativen Bezug auf gesetzliche
Regelungen? Kritisieren oder wiirdigen die Interviewten einzelne In-
stitutionen und Organisationen bzw. deren Akteur*innen?

Schliefllich werden die wichtigsten Identititskonstruktionen (Merkmale fiir
Wichtigkeit sind z. B. Haufigkeit oder Position im Interview) und deren Wech-
selwirkungen auf den Ebenen herausgearbeitet. Dabei wird nicht nur die Uber-
schneidung von Kategorien analysiert, sondern auch die Verwobenheit der drei
Ebenen dargestellt. Hier gilt es auflerdem zu kliren, ob sich die Strukturkate-
gorien gegenseitig negativ verstirken oder vielleicht sogar abschwichen.

Die emergierten Kategorien, die mit dem zusitzlichen Fokus der Mehr-
ebenenanalyse gewonnen wurden, sind schliellich chronologisch angeordnet

17 | Dieser Schrittist dahnlich dem des axialen Kodierens der GTM, mit dem bereits vor-
handene Kodes differenziert, Verbindungen zwischen den Kodes hergestellt und diese
zu Kategorien zusammengefasst werden. »Es geht hier darum, Systematiken fiir An-/
Ordnung und das In-Beziehung-Setzen der herausgearbeiteten Kategorien zu entwi-
ckeln« (Breuer 2010, 84). So werden beim axialen Kodieren die zuvor aufgebrochenen
Kodierungen auf andere Weise wieder zusammen gefiigt. Eine Kategorie wird dabei auf
ihre Bedingungen spezifiziert, die das Phdnomen verursachen.

18 | Dieser Schritt, so Winker und Degele, ahnle dem »offenen Kodieren« in der GTM
(Winker/Degele 2009, 83).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

und in einer themenzentrierten Familiengeschichte dargestellt worden. Wie
im Folgenden zu sehen sein wird, stellen die einzelnen Uberschriften der je-
weiligen »Familiengeschichte« die herausgearbeiteten Kategorien sowie ihre
jeweilige Dimension dar.

Im Rahmen einer Triangulation der Interpretationsschritte konnte ich
mich bei der Analyse der Interviews auf verschiedene Foren und Instanzen
stlitzen, was angesichts der hiufig auch emotional sehr ergreifenden Lebens-
geschichten unerlisslich war. Dazu zdhlen das Kolloquium »Interkulturelle
Bildungsforschung« an der Universitit Bremen unter Leitung von Prof. Dr.
Yasemin Karakagoglu, die Montagsrunde Kélner Inklusionsforscher*innen
um Prof. Dr. Andrea Platte und der Austausch mit dem mich zu den Inter-
views begleitenden Dolmetscher Dr. Manutschehr Amirpur. Diese Austausch-
moglichkeiten und »Tools« betrachte ich als Bestandteil der Umsetzung einer
reflexiven Grounded Theory (zum Begriff und zur Qualitit einer reflexiven
GTM siehe Breuer 2010). Neben diesen personlichen Austauschméglichkeiten
fuhrte ich ein Forschungstagebuch, in das ich Eindriicke aus den Interviews,
neue Ideen, Erfahrungen, Fragen, Stolpersteine, die vorliufigen Ergebnisse
der Interviewauswertungen und die Anregungen der oben genannten Perso-
nen eintrug. Diese Notizen zog ich in der Vorbereitung der nichsten Inter-
views hinzu.

5.4 ELF FAMILIENGESCHICHTEN
IM KONTEXT VON MIGRATION UND BEHINDERUNG

In diesem Kapitel werden die Analysen der Interviews dargestellt. Es folgen
elf themenzentrierte Familiengeschichten, die in der Reihenfolge der Befra-
gung angeordnet werden. Wie in Kapitel 5 erliutert, stellen die Uberschriften
die herausgearbeiteten Kategorien bzw. ihre Dimensionen dar. Jeder Darstel-
lung gehen ein Abschnitt mit Hintergrundinformationen zu den Interview-
ten und zum Interviewsetting sowie eine Beschreibung des Kernthemas vo-
raus. Am Ende jeder Familiengeschichte erfolgt eine Zusammenfassung der
Analyse.

Da ich den Familien eine Anonymisierung zugesichert habe, wurde ihr
Name gedndert. Aus Griinden der besseren Lesbarkeit wird der Vor- und Nach-
name nur bei den Personen genannt, die zum Interviewzeitpunkt die Volljih-
rigkeit erreicht haben.

Die folgende Tabelle zeigt die Interviewpartner*innen in der Reihenfolge
ihrer Befragung.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

109


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

110

1°(I01SI9A

ISJNENIDA 119IBA

191BITOYIOA

I 14 VINS | 91rUOI 9 YBrId €661 J19QIBURI[IUE] ‘N -SNEH IOUNIA | (191207, T MI19Z) ‘TopRniy uewely | u
SunSrpeyds

-10H ‘Suniarp IS[PUBYISNUIDD) :12YeA JO1BIIDUIOA

I 1 -1839Y 281s19 T “UTWLIdN €661 JI9qIRURI[IUIE] ‘N -SNEH TN RN undyy | or

[[Ejunomy

yoeu uniarp (uapatydsad) “ziauraye

“URIT ¥ -1819y 281S19D 9¢ ‘owreN ¢661 JI9qIRURI[IWUE] N -SNEeH TOUNN NN | yopezpue | 6
Suniatp IIQ B /ISUSTPIYPIYDS :191BA 191BIIOYIoA

I} ¢ -1e39y 231s199 g ‘yneg zg61 119 TRUSI[TUIE] N -SNEH TONNA IDJBA TONNN wupnx [ g
JI2qIRURSI[IUIE, N -SNEH 21Ny 19]BIIDYTA
aIyE( 1909 |  ‘I9)IaqIENLIE] IopIaTuUoISUd [TajeA Iopnw

I 4 WOIPUAS-UMO Q1 ‘UDIRg 19p apuyg 119 IRUSI[TUIE] N -SNEH TONNA -$JOID) IOIRA TOUNN | HwepzQ | L
(urpyug
Suniatp 19p uondopy) ‘ZIdUId[[e

“UeIl 4 -1819Y 281s199 <1 ‘ueng 00072 | JIRQIBUSI[IUIE] PUN -SNEH IOPNUISJOID) IPNWSOID) ey [ 9

1nqa8ynig 112qIBURI]

yoeu Suniarp SQOT 1a1eA | -TWE] M -SNBH ‘PUSYINSIIIQIL (13)BA 191BITOYIA

“UeIl 4 -1839y 28ns199 ey | 9661 eann JI9QIBURI[IUIE] N -SNEH TOPNIA I91BA TONNN wio | S
uapuey Y1 qeLIyeydS IDIYE IJEA 12)BIIDYIA

“UeIl T -I0A QUISY ot ‘uekeyds g661 JI2QIBURI[IUIE] ‘N -SNEH TONNN INEA RN | tuewyeg | b
snuwsHny (1r9q1y auyo) uLaAIsny |  (usparydsad) ziouae

I ¢ ISUYPIPURYNI] 1 ‘euey zooT I2qQIBUSI[IWE] ‘N -SNEH IOPNA NN O | €
woIp 1ZIV I9YeA 191BIIDYTA

‘UBIT T -ug 19310dsy gr'pruIQ ¥g61 urdogeped[erzos Ionnp NN | AmejelsoN | T

J19qIRUSI[IWE] T -SNEH TJBA

snwsnny arye( 10pess3uny J91BIIDYTA

I ¢ ISUYPIPUR{YNI] Tl ‘Ua1g 1904 -STOTISURI( WI A[23S98UV ToUnA | (UYOS T 'M}19zZ) TN nANA 1

yuny | Iopuny asougerq au uaSuoyaduy p uoneISiy UId)[q Iop Jniog pUBISURI[IIE] R} sweN | YN
-I9H | [yezuy | -aqapsaSng | oIV 73 SWIEWIOA ur, Joulred MaTAIUT

UIUUL JIULIDAMI1I3UT 1T 9[2qD],

- am 15.02.2026, 01:37:14,



https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

5.4.1 Giiner Mutlu und ihr Ringen um Anerkennung und Partizipation

Hintergrundinformationen
Giiner Mutlu ist mit drei Jahren nach Deutschland migriert. Sie ist heute 51
Jahre alt und lebt mit ihren drei S6hnen und ihrem Mann in einem Vorort
einer Grof3stadt mit einem hohen Migrant*innenanteil. Sie ist stellvertretende
Filialleiterin einer Bickerei und dadurch im Schichtdienst titig. Thr Mann, wie
sie tiirkischer Herkunft®, ist aufgrund eines Bandscheibenvorfalls in Frithren-
te. Die beiden ilteren Schne Cihan, 16, und Ilkay, 17, besuchen die Realschule
bzw. das Berufskolleg. Der jliingste Sohn Eren ist zum Interviewzeitpunkt 12
Jahre alt und besucht eine Férderschule mit dem Schwerpunkt Geistige Ent-
wicklung. Bei Eren wurde im Alter von sechs Jahren ein frithkindlicher Autis-
mus diagnostiziert.

Das Interview wurde auf Deutsch gefiithrt, anwesend waren die Mutter und
zeitweilig die S6hne Cihan und Eren.

Kernthema:

Internalisierung hegemonialer Normen als Befahigungsstrategie
Guiner Mutlus Erzihlung handelt von ihrem anfinglichen Gefiihl des Nicht-
Mitgenommen- und Uberwiltigtwerdens der sie umgebenden Institutionen
der Behindertenhilfe und von den Entscheidungen ihren Sohn betreffend, die
tiber ihren Kopf getroffen werden sollten. Sie gibt an, sich im Rahmen ihrer
Moglichkeiten zur Wehr gesetzt zu haben. Erfolgreicher scheint aber die Be-
hindertenhilfe gewesen zu sein: Gliner Mutlu gibt die Widerstinde auf. Heute
ist sie vollig assimiliertim System: Sie tibernimmt affirmativ Erwartungen des
Systems an ihre Konformitit bzw. Kompatibilitit. Dafiir hat sie Diskurse zu
»Problemen« mit Familien tiirkischer Herkunft im Hilfesystem und hegemo-
niale Normen zum Umgang mit Behinderung internalisiert, die sie nun ver-
sucht an andere migrierte Familien weiterzugeben. Im Interview inszeniert sie
sich als wissend. So nehmen die Schilderungen ihrer Wissensbestinde rund
um das Thema Behinderung (auch im Kontext von Migration) einen grofen
Raum ein.

Die Suche nach einer Diagnose:

Verbale Konter - Giiner Mutlus Antwort auf Bevormundungen

Als Eren vier Jahre alt ist, wird die Mutter misstrauisch, weil ihr Sohn noch
nicht spricht. Die Eltern suchen daraufhin den Kinderarzt auf, der sie beruhigt
und ihnen nahe legt, mehr mit dem Jungen zu sprechen und zu lesen, um
seine Entwicklung zu fordern. Giiner Mutlu berichtet: »Ich sagte [dem Arzt],
wir sind eine Grofifamilie, bei uns wird nur geredet« (1, 6 M). Kurz darauf mel-

19 | Uber den Migrationszeitpunkt des Mannes ist nichts bekannt.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

11


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Migrationsbedingt behindert?

den die Eltern Eren im Kindergarten an. Bereits nach dem zweiten Tag in der
Einrichtung erhalten sie einen Anruf der Erzieherin mit der Mitteilung: »[...]
sIhr Kind ist anders« (1, 15 M). Auf diese unvermittelte »Besonderung« ihres
Sohnes durch die Erzieherin reagiert die Mutter drgerlich:

»[dt.] Ich sag: »Wie anders?«. »Ja, Ihr Kind ist anders«. »Ja was denn, ist mein Kind ein
Monster oder was?«. Aber ich hab mich wirklich mit der in die Haare gehabt. Also, weil
die konnte mir nicht erklaren, die konnte gar nichts, die sagte nur:»lhr Kind ist anders,
Ihr Kind gehdort nicht hierhin« (1, 12 M).

Giiner Mutlu akzeptiert die Auerung der Erzieherin nicht, ihre »Diagnose«
hilt sie fiir kaum fundiert. Aufgrund ihrer Beobachtungen kiindigt die Er-
zieherin der Mutter an, ihr Sohn miisse kiinftig einen »Geistigbehinderten-
Kindergarten« besuchen: »[dt.] Und da war ich erstmal gar nicht so am Zug, da
war ich wirklich stocksauer. Schon die Art und Weise, wie sie ankam« (1, 23 M).
Zwar ist Giiner Mutlu selbst mit dem Verdacht zum Kinderarzt gegangen, dass
Erens Entwicklung im Vergleich zu ihren ilteren Sohnen anders verlduft, auf
die Zuschreibungen und die defizitorientierte Sichtweise der Erzieherin aber
reagiert sie emport. Gliner Mutlu fithlt sich als gleichwertige Gesprichspartne-
rin nicht ernst genommen und muss feststellen, dass iiber ihren Kopf hinweg
geurteilt wird. Sie zweifelt an den Kompetenzen der Erzieherin, begibt sich
dennoch gemeinsam mit der Leitung des Kindergartens auf die Suche nach
einer neuen Einrichtung und nach Antworten. Weil sie bereits einen Tag der
offenen Tir an einer Forderschule mit dem Schwerpunkt Geistige Entwick-
lung miterlebt hatte, schliefit sie zunichst diese Form der Beschulung bzw.
den Besuch eines heilpidagogischen Kindergartens aus: »[dt.] Da hab ich ge-
sagt, nee, also mein Kind kommt da auf keinen Fall hierhin, weil da wird er
ja also noch behinderter, als er ja jetzt schon angeblich sein soll« (1, 34 M). So
entscheidet sich die Mutter zunichst, Eren in einem integrativen Kindergarten
anzumelden. Zwar seien die Kinder mit einer Behinderung auf einer geson-
derten Etage, aber doch wenigstens in dem gleichen Gebiude untergebracht,
begriindet sie ihre Entscheidung. Aber es bleiben Zweifel, ob es sich um die
richtige Einrichtung fiir ihr Kind handelt. Sie vereinbart einen weiteren Ter-
min in der heilpiddagogischen Einrichtung »B-Kindergarten«.

»[dt.] Und dann sind wir hin und der Eren warauch da. Derist dann einfach tiberall gewe-
sen, hatihm sehr gut gefallen, davon abgesehen. Und die Leiterin vom Kindergarten [die
Leiterin des alten Kindergarten] sagte dann nur:»Also dieses Kind istanders und das ist
behindert und er macht dieses, er machtjenes.<Und da hat die Frau [Leiterin von B-Kin-
dergarten][...], die hat dann nur gesagt: »Erstens mal beurteilen wir die Kinder nicht von
dritten Personen, sondern wir machen das selber. [...] Die Leiterin vom Kindergarten
dort hat gesagt: °Nee, dritte Personen interessieren uns nicht, wir machen das selber

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

und gucken, wie die Kinder sind.« Und dann wurde sie mal ganz ruhig und hat gesagt:
»Dann ja, dann lasse ich sie mal alleine, dann kénnen sie das ja selber ausmachen.«Da
habe ich gesagt, derist hier aufgehoben, also da kenn ich nix« (1, 46 M).

Die von der Kindergartenleitung des B-Kindergartens geduflerte Kritik gegen-
uiber der Leiterin des bisherigen Kindergartens, ist fiir Gliner Mutlu eine Wohl-
tat, fithlte sie ihren Sohn dort ungerecht behandelt, vorschnell etikettiert und
ausgesondert. Die Aussage der Kindergartenleitung, die vorgibt, sich fiir Eren
Zeit zu nehmen und die Kinder nicht vorschnell kategorisieren zu wollen, be-
eindruckt die Mutter und bewegt sie dazu, Eren im heilpidagogischen Kinder-
garten anzumelden. Sie ist zufrieden mit der Arbeit und Betreuung der Ein-
richtung. Innerhalb eines Jahres lernt Eren einige Worte zu sprechen.

Die nichste Hiirde stellt fiir die Familie die weitere Beschulung dar. Im Ge-
sundheitsamt wird den Eltern mitgeteilt, dass eine »normale Schule« (1, 66 M)
fur ihren Sohn nicht in Frage kime. Gleichzeitig haben die Eltern zu dem
Zeitpunkt noch keine genaue Diagnose erhalten. So wurde Giiner Mutlu im
Kindergarten lediglich mitgeteilt, Eren habe eine Entwicklungsverzégerung.
Eren wird also vom Regelschulsystem ausgeschlossen, mit der Begriindung,
er sei behindert, ohne dass eine Nennung der konkret festgestellten Behinde-
rung stattgefunden hitte. SchlieRlich rit die Arztin im Gesundheitsamt den
Eltern, sich an ein Autismus-Therapie-Zentrum zu wenden, um dort eventuell
eine Erstdiagnose zu erhalten. Damals ist Eren bereits fiinf Jahre alt. Nachdem
dort der Verdacht geduflert wird, dass bei Eren ein frithkindlicher Autismus
vorliegen kénne, wird er an eine Psychologin iiberwiesen. Die Mutter kritisiert
die Art und Weise, wie diese an eine Diagnostizierung Erens herangeht. Sie be-
richtet, dass die Psychologin bereits in der ersten Sitzung — nach dem Versuch
der Erfassung einer klinischen Symptomatik durch Intelligenztests — die Dia-
gnose »geistig behindert« stellt. Die Psychologin fragt die Mutter daraufhin:

»[dt.] [...] Ob mir das [die geistige Behinderung] was ausmachen wiirde. Da habe ich
gesagt: »Das ist erstens mal mein Kind, egal ob behindert oder nicht behindert. Daran
wird sich auch nichts &ndern. Also, ob ich mich damit abfinden wiirde?«Ich sag: »Logisch
wiirde ich mich damit abfinden, aber ich mochte jetzt wissen, worauf sie das jetzt ge-
stiitzt haben.«»Ja, was man ihm sagt, macht er nicht. Da hab ich gesagt: »Erstens mal,
das, was er kann, macht er nicht. Sie miissen ihn schon herausfordern« (1, 83 M).

Die Psychologin duflert ihre Einschitzung sehr direkt und zieht sofort die
Moglichkeit in Betracht, die Mutter konne sich gegen ihre Diagnose und Erens
Normabweichung sperren, statt sich mit der Situation abfinden zu wollen. Auf
die sehr direkte und unvermittelte Frage der Psychologin, ob es Giiner Mutlu
»etwas ausmachen wiirde, dass ihr Sohn behindert sei, gibt ihr die Mutter zu
verstehen, dass es in dieser Situation nicht um ihre eigene Gefiihlslage und

- am 15.02.2026, 01:37:14,

13


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Migrationsbedingt behindert?

ihre Akzeptanz bzw. das Abtasten eines potentiellen Widerstandes gegeniiber
ihrem Sohn gehe, die Psychologin habe vielmehr die Aufgabe, eine fundier-
te Diagnose abzugeben. Unbeeindruckt von einer Fachlichkeit weifd Giiner
Mutlu dem Dominanzverhalten der Psychologin etwas entgegenzusetzen:
Thre Expertise und die Nihe zu ihrem Sohn. Sie kennt Erens Moglichkeiten,
ist zudem nicht auf den Mund gefallen. Sie kritisiert die von der Psychologin
angewendeten Methoden zur Feststellung einer so genannten geistigen Be-
hinderung und lisst schliellich durch ihre Argumentation die Effektivitit der
psychologischen Diagnoseinstrumente als zweifelhaft erscheinen. Die Psycho-
login reagiert schlieflich auf die Intervention der Mutter und wendet andere
Verfahren an:

»[dt.] Und dann hat sie gesagt: »So, ja ok, erist nicht geistig behindert, das steht schon
mal fest und gut, dass sie mir gesagt haben, dass er Herausforderungen haben will.<Oh,
ich sag: »Wie zum Teufel kommt man als Psychologin dahin? Das ist flir mich unbegreif-
lich« (1,95 M).

In der zweiten Sitzung deutet die Psychologin an, dass Eren Symptome eines
frihkindlichen Autismus mit zusitzlichen Merkmalen des Asperger-Syndroms
aufweist. Daneben hat Eren Epilepsie. Die Mutter beschreibt, er habe »Hinde-
schiitteln und ins Licht gucken von dem einen und dieses Klugheit-Dingens
von dem anderen« (1, 110 M).

Weiter auf der Suche nach einer Diagnose werden Eren und die Eltern an
eine psychiatrische Klinik verwiesen, um dort ein Gutachten tiber seine Ver-
haltensauffilligkeit erstellen zu lassen. Einerseits sind die Gespriche fiir die
Mutter eine Belastung, weil sie die Herangehensweise als kaum nachvollzieh-
bar und defizitorientiert empfindet, andererseits benétigt sie Antworten, er-
kennt sie doch, dass Eren sich im Vergleich zu ihren beiden ilteren Séhnen
anders verhilt. Doch auch der Gutachter der psychiatrischen Klinik will sich
nicht festlegen. So wird bei Eren immer noch keine Diagnose gestellt, diese, so
wird der Mutter im Gesundheitsamt erldutert, sei aber die Voraussetzung da-
fiir, dass er einen Platz an einer Regelschule hitte bekommen kénnen. Giiner
Mutlu erlutert:

»[...] das hatte mir auch die vom Gesundheitsamt gesagt, dass das nicht geht. Er wére
wirklich behindert. Und da sollte ich doch erst ne Diagnose stellen lassen. Ja, und kei-
ner konnte mir eine erste Diagnose stellen« (1, 129 M).

Hier zeigt sich erneut, dass das Etikett »Behinderung« und eine Diagnose
als Schliissel zur Partizipation verstanden werden. Weil Eren diese Diagnose
nicht vorweisen kann, soll er schlussendlich auf einer Férderschule mit dem
Schwerpunkt Geistige Entwicklung beschult werden.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Zugang zum Bildungssystem: Das Bekenntnis

zum »sonderpadagogischen Forderbedarf« als Entlastung

Nach lingeren Uberlegungen entscheiden sich die Eltern fiir eine Beschulung
an einer Forderschule mit dem Schwerpunkt Geistige Entwicklung, die einen
zusitzlichen Autismus-Schwerpunkt hat. Auch wenn die Mutter Zweifel hat,
ob eine Forderschule das Richtige fir ihren Sohn ist:

»[dt.] Da war ich mir eigentlich auch nicht sicher, weil ich dachte, naja unter schwer
Kdrperbehinderten, ob der Sohn das dann durchhalt oder ob er nachahmt, weil er wollte
dann ja alles nachmachen, ob er anstatt jetzt vorwarts geht, wieder rickwéartsgeht. Das
war dannimmer so dieses»wenn, und¢, aber dann haben wir uns doch fiir die Schule ent-
schieden, Gott sei Dank« (1, 122 M).

Die Konstruktion bzw. Herstellung der Behinderung ihres Sohnes geht einher
mit der Abgrenzung Erens von korperlich behinderten Menschen und der Be-
tonung seiner Potentiale. Diese Entwicklungspotentiale scheint sie bei ande-
ren behinderten Kindern nicht zu entdecken. Sie sieht in ihnen stattdessen die
Gefahr, dass ihre Abweichungen von der Norm fiir Eren einen Nachahmungs-
wert besitzen und er auf der Forderschule weniger Ansporn haben konnte, sich
weiterzuentwickeln. Eine andere Form der Beschulung — bspw. im Gemeinsa-
men Unterricht — steht ihr aber nicht zu Verfiigung.

Neben dieser Zuschreibung von besonderen Fihigkeiten steht ihre Erleich-
terung, sich mit Erens Beschulung auf der Foérderschule abgefunden zu haben.
Dieses Gefiihl interpretiert sie als Teil ihres Bewiltigungsprozesses (»Gott sei
Dank« wurde er dort beschult, 1, 126 M). Sie veranschaulicht, wie sie die Eti-
kettierung durch einen sonderpidagogischen Férderbedarf bzw. Erens Kate-
gorisierung regelrecht befreit hat. Als sie sich bei einer Begebenheit fiir das
Verhalten von Eren in der Offentlichkeit rechtfertigen muss, weil er »jeden
antatscht«, sagt sie plotzlich:

»[dt.] »Das Kind ist behindert.c Boah, wie ich das das erste Mal gesagt habe [lacht].
Gut. Da hat schon, also ich habe lange Zeit dieses »behindert, »Behindertenwort« gar
nicht mal in den Mund genommen. Das ist wirklich gewdhnungsbediirftig. Wirklich ge-
wohnungsbediirftig. Wenn man’s dann drin hat, dann ist es eigentlich auch scheif egal,
dann kann man auch eigentlich erzéhlen. Sach ich auch, wenn ich irgendwo hingehe,
dann sach ich, das Kind ist behindert. Auch wenn wir in der Tiirkei im Urlaub. Dann sa-
gen die: »Du darfst das nicht anfassen!«Ich sach: »Das Kind ist behindert.<»Ja, ach so,
wusste ich nicht, dann komm, darfst anfassen.«Die haben das zu akzeptieren und fertig.
Der hat die Erlaubnis. Der darf das [lacht]« (1, 789 M).

Eren trifft mit seinem Verhalten auf das Unverstindnis seiner Umwelt und
seine Mutter sieht sich gezwungen, sich und das Verhalten ihres Sohnes erkla-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

115


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Migrationsbedingt behindert?

ren zu miissen. Es kostet sie anfangs Uberwindung, als sie aber bemerkt, Eren
auf diese Weise eine Art Freibrief verschaffen zu kénnen, verspiirt sie eine Er-
leichterung, sie findet es »gut«. Sie kritisiert das Verhalten ihrer Umwelt nicht,
die ihr vermittelt, Erens Abweichungen von der Norm nicht zu dulden, und sie
dazu zwingt, sich erkldren zu miissen. Stattdessen leitet sie der Gedanke, eine
Hiirde iiberwunden zu haben, die Eltern eines behinderten Kindes grundsétz-
lich iberwinden miissen, wollen sie von einer erfolgreichen Bewiltigung bzw.
Akzeptanz der Behinderung des eigenen Kindes sprechen. Wie spiter zu se-
hen sein wird, fordert sie das Beschreiten dieses Prozesses auch von anderen
Familien ein.

Als Eren sechs Jahre alt ist, erhilt er erstmals in der Schule die fiir Au-
tist*innen vorgesehene Forderung — nach Auffassung der Mutter hitte diese
schon viel frither beginnen miissen. Sie ist immer noch irgerlich auf den Kin-
derarzt, schlieflich hitte dieser

»[dt.] friih genug erkennen miissen. Weil der kennt alle meine Kinder von Geburt an. Wir
haben ihnja schon jetzt 18 Jahre und da hétte ich mirschon gewiinscht, dass man, nicht
dass ich ihn halt ansprechen musste wegen seiner Sprache und seinem Verhalten, weil
das war ja schon aufféllig und ...« (1, 622 M).

Heute erkennt sie im Kinderarzt die zentrale Stelle, von der sie sich mehr Unter-
stiitzung und Klarheit erhofft hitte. Auch in Bezug auf die Epilepsie ihres Soh-
nes.

Pflegerische und arztliche Anforderungen: Alles unter Kontrolle
Die Mutter beschreibt die Panik der Familie, als sie das erste Mal einen epilep-
tischen Anfall ihres Sohnes erleben, er pl6tzlich die Augen verdreht, keine Luft
mehr bekommt und seine Lippen blau anlaufen. Sie rufen den Krankenwagen
und hoffen im Krankenhaus auf Antworten. Die Auseinandersetzungen mit
den Arzt*innen sind von Konflikten geprigt. Die Eltern sind unruhig und wol-
len schnelle Antworten, diese werden ihnen aber nicht geliefert. Die Mutter
unternimmt parallel eigene Recherchen, ihre Stiitze ist hierbei das Internet,
durch das sie einen Zugang zu Informationen erhilt. Die Untersuchungen im
Krankenhaus ergeben schliefllich, dass Eren sich selbst in Trance versetzen
kann, bspw. durch blinkendes Licht. Er bekommt Medikamente verschrieben,
die ihm im Falle eines Anfalles verabreicht werden sollen. Bei seinem nichsten
Anfall ist Giiner Mutlu durch ihre Recherchen vorbereitet:

»[dt.] Und ich hatte ja recherchiert, Gott sei Dank, und so war ich geteilt. Sie [zeigt auf
eine Schulter] sagte mir:»Dein Kind stirbt, der kriegt keine Luft.« [zeigt auf die andere
Schulter] Und die sagte mir:»Ruhig, der kriegt Luft, da passiert nix. Nur die Ruhe bewah-
ren.<Aberin dem Moment kann man’s nicht, da ist man wirklich hektisch und da hab ich

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

nur noch gesagt, erst mal dieses Mittelchen [haben die Arzte verschrieben] verabreicht
und dann hab ich die Kinder anrufen lassen und gesagt: »Macht bitte, ruft den Arzt, dass
er kommt, dat Kind kriegt keine Luft.c Aber so innerlich war ich dann, der kriegt seine
Luft, der Sauerstoff geht weiter, keine Panik. Aber mein Mann hatte Panik. Der hat, der
klopfte dann nur noch und versuchte ihm dann die Hand auch. Ich sach:»Lass dat Kind,
mach nix, dat is normal.c Und dann machte er Mund-zu-Mund-Beatmung, weil er schon
ganz blaue Lippen hatte und total blau war. Aber dat is, der Korper reagiert, und wenn
der Korper reagiert, derringt zwar nach Luft, aber der Kérper bekommt Luft, und es geht
auch normaler Sauerstoff zum Gehirn riiber, also da passiert wirklich nix« (1, 688 M).

Giiner Mutlu inszeniert sich hier, wie in weiteren Belegerzihlungen, als die
Mutter, die alles unter Kontrolle hat, die Expertin, die sich Wissen angeeignet
hat und Vernunft walten lisst, wihrend ihr Mann wie in diesem Beispiel sei-
nen Instinkten unterliegt. Um diesen Expertinnenstatus zu erlangen, zapft sie
fiir den Erhalt von Informationen neue Quellen an, die sie selbstsicher werden
lassen. Von den Institutionen hat sie nur wenig Informationen zur Verfiigung
gestellt bekommen und ist kaum beruhigt worden, aber sie ist versiert im Um-
gang mit digitalen Medien und beschafft sich auf diesem Weg die Informatio-
nen, die sie benétigt. Diese Informationen gibt sie dann weiter an alle, die mit
Eren in Kontakt stehen. So habe sie auch die Schule informiert und ihnen die
Vorgehensweise bei einem Anfall erklirt. Heute, erldutert sie, mache sie sich
auch keine Sorgen mehr.

Erziehung zur Selbststandigkeit:

Zwischen Anspruch und Wirklichkeit

Giiner Mutlu ist mit der Ausbildung in der Schule zufrieden. Wihrend Eren zu
Hause eher trige wirkt und die Mutter glaubt, er verstehe nicht richtig, scheint
er in der Schule ein anderes Bild von sich zu prisentieren. Dort rechnet er,
schreibt und spricht in ganzen Sitzen. Als die Mutter das Zeugnis ihres Soh-
nes sieht und auf dem Elternsprechtag davon hort, ist sie tiberrascht und stolz:

»[dt.] Zu Hause macht er den Doofen! [lacht] Nichts tuend, nichtsahnend, also wirklich,
zu Hause ist er wirklich so, als wiirde er nix verstehen und nix tun und ... Zuhause wird
erauch wie ein Pascha ... Davon abgesehen, aber wenn ich dann richtig bdse bin, dann
sagt er auch: »Mama ist bdse, Mama ist ganz bose.« Ich sag: »Ja, Mama ist ganz bdse.«
»Komm schmusen!« Dann ist wieder alles dahin. [lacht] Ja, er ist schon ein raffiniertes
Kerlchen« (1, 152 M).

Gliner Mutlu berichtet, Eren habe die Familie fest im Griff, er werde »betit-
schelt von allen Seiten« (1, 165 M) und kenne »keine Grenzen« (1, 169 M). Da-
bei gesteht sie selbstkritisch ein, dass sich dieses Vorgehen nicht forderlich
auf seine Erziehung auswirke. Sie wolle stattdessen mit der gesamten Familie

- am 15.02.2026, 01:37:14,

17


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1u8

Migrationsbedingt behindert?

dazu beitragen, dass er selbststindiger werde. Damit deutet sie an, zwar gro-
Ren Wert auf die Erziehung Erens zu legen, die Umsetzung allerdings schwie-
rig ist. Zufrieden ist sie aber mit Erens zweisprachiger Erziehung, die sie wie
selbstverstindlich zuhause férdern. Er sei »nicht schlecht« (1, 192 M) und kén-
ne zwischen den beiden Sprachen {ibersetzen.

Zugang zum Bildungssystem:

Eine vertrauensvolle und partnerschaftliche Beziehung

Giiner Mutlu pflegt einen engen Kontakt zur Schule, zum Schulbegleiter und
anderen Mitarbeiter*innen, die Eren umgeben, wie der Busbegleiterin oder
dem Mitarbeiter des Familienunterstiitzenden Dienstes (FUD)¥. In einem
»Ubergabeheft« tauschen sich Klassenlehrerin und Mutter fast tiglich iiber
Neuigkeiten in der Schule und zuhause aus. Giiner Mutlu vertraut der Lehre-
rin:

»[dt.] Ich sag schon der Frau A. immer, sie fragt dann immer:»Soll ich das machen, und
was denken sie?« Ich sage: »Sie kennen den Eren am besten, also jetzt von der Schule
her, und wenn sie meinen, es istrichtig firihn, dann machen sie es einfach. Schicken sie
mir die Blétter, ich unterschreibe.«»Ja, aber ich muss es ihnen sagen.«»Ja, dann stellen
sie sich vor, sie haben es mir gesagt, und schicken es mir« [lacht]« (1, 196 M).

Kiirzlich ist Erens Klassenlehrerin auf die Mutter zugegangen, um ihr nahe
zu legen, Eren auf einer Regelschule beschulen zu lassen. Er erhalte in der
Schule zwar Einzelférderung, allerdings konne die Lehrerin ihm kaum noch
etwas beibringen. Die Mutter gibt an, tiberrascht tiber die Aussage zu sein, ist
gleichzeitig gliicklich, weil ihrem Sohn die Méglichkeit erdffnet wird, an einer
Gesamtschule einen Regelschulabschluss machen zu kénnen. Die Mutter ver-
traut der Schule, iiberldsst den Lehrkriften einen groffen Handlungsspielraum
und nimmt in der Bildung ihres Sohnes eher einen passiven Part ein. Auf die
Mitteilung der Lehrerin reagiert sie: »Gut, wenn sie meint, der schafft das,
dann machen wir das« (1, 764 M). Wihrend sie sich zu Beginn der »Behinder-
tenkarriere« Erens auf der Suche nach der Diagnose, Kindergarten- und ge-
eignetem Schulplatz tiberrumpelt und nicht mitgenommen fiihlte, vermittelt
ihr die Schule heute, dass ihre Meinung wichtig ist, dass sie ernst genommen
wird und dass die Schule das Beste fiir Eren im Sinn hat.

20 | Bei dem Familienunterstitzenden Dienst (im Folgenden FUD) handelt es sich
um ein Angebot der Behindertenhilfe, wodurch Familien bei der Betreuung des Kindes
unterstiitzt werden. Kinder und Jugendliche werden in ihrer Freizeit, in den Ferien, zu
Veranstaltungen, Arztterminen begleitet. Diese Angebote finden entweder sporadisch
oder regelmafig statt. Zudem gibt es Beratungsangebote fiir die Eltern.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Was die Zukunft Erens betrifft, hat sich Giiner Mutlu noch keine weiteren
Gedanken gemacht. Zwar wiinscht sie sich, dass Eren selbststindiger wird,
dass er einen Schulabschluss machen und arbeiten kann (Handwerk oder In-
formatik), aber der Gedanke, dass Eren irgendwann das Elternhaus verlassen
wird, scheint fiir sie undenkbar: »Den wiird ich nie abgeben, nee« (1, 519 M).
Der dltere Bruder mischt sich daraufhin in das Interview ein und bedeutet
ihr, dass Gliner Mutlu irgendwann Eren wird gehen lassen miissen. Auf diese
Einmischung reagiert die Mutter mit: »Der bleibt hier. Ganz in meiner Nihe«
(1,523 M).

Die Familie:

Gute Beziehungen im inneren und erweiterten Familienkreis

Giiner Mutlu schwirmt von ihrem Sohn, ist stolz auf ihn und lobt seine Lern-
und Anpassungsfihigkeit (1, 759 M). An anderer Stelle betont sie, dass sie Eren
auch so lassen mdochte, wie er ist, er sei schliellich behindert und das gelte es
zu bedenken. Bei ihren S6hnen vermisst sie diese Einsicht zeitweise. Einer-
seits wird Eren verwohnt, andererseits behandeln ihn die Geschwister »als
wire er ein ganz normaler Junge« (1, 172 M). Dem Verhalten der Geschwister
steht die Mutter mit ambivalenten Gefiithlen gegentiber. Zwar hilt sie es fiir
richtig, dass die Briider ihn nicht wie einen Behinderten behandeln, trotzdem
miissten die Briider sich damit abfinden, dass er nun einmal behindert sei
und »er wird sich auch nicht bessern in der Hinsicht, er wird immer Autist
bleiben« (1, 175 M). Zudem irgert sich Giiner Mutlu iiber ihre beiden dlteren
Séhne, die immer weniger mit Eren und stattdessen mehr mit ihren Freunden
unternehmen. Die Mutter befiirchtet, Eren konne sich vernachlissigt fithlen —
schlieRlich sei er »vernarrt« in seine Briider — und fordert von ihren ilteren
Séhnen ein, sich auch weiterhin um Eren zu kiimmern.

Wenig berichtet Giiner Mutlu iiber den Vater Erens und seine Rolle zu
Hause. So scheint es vor allem sie zu sein, die den Kontakt zu Institutionen
und Behérden hilt und Organisatorisches regelt. Allerdings ist es der Vater,
der sich um den Sohn zu Hause kiimmert, weil er durch seine frithe Verren-
tung nicht mehr berufstitig ist. Gliner Mutlu hingegen ist in ihrem Job in der
Bickerei mit Schichtdienst stark eingebunden.

Die Familie hat weitere Verwandte in Deutschland und sie sind in den er-
weiterten Familienkreis gut eingebunden. Allerdings hat es in der Familie von
Gliner Mutlu zunichst an Akzeptanz gefehlt. Wihrend die Schwiegereltern
»kein Problem damit [mit der Behinderung]« (1, 368 M) hatten, habe ihre eige-
ne Mutter der Familie des Ehemannes Vorwiirfe gemacht, »[...] weil’s in unse-
rer Familie ja keine Behinderten gibt, das gibt es nur in seiner Familie [lacht]«
(1, 369 M). Auch hier zeigt sie sich resolut und bricht abrupt den Kontakt zu
ihrer Mutter ab. Heute haben sich die Situation und das Verhiltnis indes wie-
der normalisiert.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

19


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Migrationsbedingt behindert?

Zugang zu Hilfen: Vollig integriert

Auf der Suche nach einer geeigneten Schule fiir Eren wenden sich die Eltern
auf Empfehlung der Arztin des Gesundheitsamtes an die Behindertenbeauf-
tragte der Stadt. Dort wird den Eltern in einer fiir sie schwierigen Situation Rat
und kompetente Hilfe an einer zentralen Anlaufstelle angeboten. Die Behin-
dertenbeauftragte klirt die Eltern tiber ihre und Erens Rechte auf und unter-
stuitzt die Familie bei Antragsstellungen fiir den Behindertenausweis, kiim-
mert sich darum, dass die Familie Vergiinstigungen der Stadt fiir behinderte
Menschen erhilt, beantragt Kostenitbernahmen bei der Krankenkasse z. B. fiir
Erens Windeln und empfiehlt der Mutter, einen FUD zu beantragen. Einmal
pro Woche kommt ein Mitarbeiter des FUD und unternimmt Ausfliige mit
Eren. Zudem fihrt Eren mit einem Triger der Behindertenhilfe regelmifig in
den Urlaub: »[dt.] Wenn er sich gedrgert, fiihlt sagt er: >Eren in Urlaub fahren.<
[lacht]. Da erpresst er mich schon« (1, 248 M).

Der Familie Mutlu ist es moglich gewesen, sich ein gut funktionierendes
Netzwerk aufzubauen. Die Unterstiitzung durch die Behindertenbeauftragte
hilft den Eltern. Sie lernen so, welche Moglichkeiten ihnen fiir Eren offen stehen
und mit welchen Institutionen sie sich auseinander setzen miissen. Zusitzlich
bildet sich die Mutter fort und belegt z. B. Kurse zur Gestiitzten Kommunika-
tion?, die sie gemeinsam mitihrem Sohn besucht. Giiner Mutlu weifs demnach
die vorhandenen Strukturen durch die Beratung der Behindertenbeauftragten
zu nutzen, von denen sie auch abhingig ist. Sie schopft ihre Méglichkeiten aus
und ist froh iiber den Beistand, der sie vor allem zu Beginn entlastet hat. Um
den Nutzen und die Wirksambkeit einer solchen Unterstiitzung wissend, moch-
te sie die sich erarbeitete Expertise an andere Familien weitergeben.

Engagement fiir Migrant*innen: Die Verantwortungsiibernahme

als Reaktion auf eigene Ausgrenzungserfahrungen

Giiner Mutlu kritisiert die Strukturen, in denen Hilfen fiir Familien nur er-
6ffnet werden, wenn konkret danach gefragt wird. Dabei nimmt sie im Beson-
deren die Schulen in die Pflicht:

»[dt.] Die Informationen muss man sich wirklich suchen. Da muss auch die Schule mit-
arbeiten und sagen, hier das sind unsere Familien. Und die halten sich in allem zuriick.
Also dann kann man z. B. einspringen und kann sagen, ok, ich kann hingehen, kann mit
denen reden. Da habe ich auch kein Problem mit« (1, 726 M).

21 | Bei der Gestiitzten Kommunikation (Facilitated Communication) handelt es sich
um eine Methode aus dem Spektrum der Unterstiitzten Kommunikation, die es ermog-
licht, bei kommunikativen Beeintrdchtigungen durch gestiitztes Zeigen z. B. auf Objek-
te, Bilder oder Buchstaben zu kommunizieren (weitere Informationen z. B. Probst 2009).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Eigeninitiativ nimmt sie spontan Bezug auf Familien im Kontext von Migra-
tion, ohne dass diese im Interview vorher explizit benannt wurden, und ver-
mittelt, dass sie neben den mangelhaften schulischen Strukturen auch ein
Problem in den Familien erkennt, die gehemmt seien, sich an Behérden und
Institutionen zu wenden. Hier setzt ihre Aktivitdt ein: Sie versteht sich als eth-
nisch Verwandte und Tiir6ffnerin zu den Familien. Giiner Mutlu beginnt, im
Internet tiber weitere »Behinderungsformen« zu recherchieren. Sie sammelt
»alles, was es an Behinderungen gibt« — auch auf Tiirkisch. Damit, »falls je-
mand so eine Behinderung hat, dass er sich das durchlesen kann« (1, 269 M).
Nach einiger Zeit entscheiden sich Herr und Frau Mutlu, ihr Engagement in
einem stirker institutionalisierten Rahmen weiter zu fithren und griinden
einen Verein, der als Selbsthilfeorganisation betroffene Familien unterstiitzen
soll. Den Ausléser des Engagements fiir andere Familien beschreibt die Mutter
wie folgt:

»[dt.] Eigentlich durch die ... Wir haben ja ein Jahr lang wirklich so rumrecherchiert und
gedacht:»Oh Gott, warum wir?« [lacht]. Und die Schwierigkeiten, die man da hat und die
Ahnungslosigkeit, was es alles gibt und wovon man wirklich keine Ahnung hat. Uber-
haupt die Rechte und Pflichten und alles Mdgliche, das hat man erst gemerkt, wenn
man im Internet recherchiert. Und dann hatte ich auch in der Schule einige Gesprache«
(1,248 M).

Die personlichen Erfahrungen, die sie mit der Suche nach Informationen und
mit dem Wunsch nach Klarheit zur Diagnose des Sohnes gemacht haben, mo-
tivieren die Eltern, sich zu betitigen, Verantwortung zu tibernehmen und an-
deren Familien eine Unterstiitzung anzubieten. Heute sind sie gut vernetzt
und haben rege Kontakte ins Hilfesystem, die sie anderen Familien weiter-
geben mochten. Aber es sind auch die Pflichten, die die Mutter auf Seiten der
Familien noch nicht ausreichend verstanden sieht.

Engagement fiir Migrant*innen: Die Reproduktion von
»Expert*innenwissen« als Anerkennungsstrategie

Thr Angebot richten die Eltern vor allem an Familien tiirkischer Herkunft.
Auf Veranstaltungen zum Thema »Migration und Behinderung« organisiert
Giiner Mutlu Informationsstinde und stellt Informationen aus dem Internet
(Wikipedia) bereit, die sie an die Eltern verteilt. Sie hére von den beratenden
Stellen im Hilfesystem hiufig, dass gerade Familien tiirkischer Herkunft ihre
Beratungsangebote kaum nutzten:

»[dt.] Die [Mitarbeiterin bei der Diakonie] hatte mir dann immer gesagt: »Wir haben so
viele tiirkische Familien, die Antrag stellen und am nachsten Tag die Schwiegermutter
anruft und sagt, wir brauchen ihre Hilfe nicht.c Weil sie es nicht akzeptieren. Und gera-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

121


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Migrationsbedingt behindert?

de der Sohn, der Sohn kann keine behinderten Kinder haben, das geht einfach nicht,
das ist immer die Schwiegertochter, die das veranstaltet. Aber das hatte ich Gott sei
Dank in meiner Familie nicht. Ich kenne Familien, wo das wirklich also ganz drastisch
ist und wenn ich dann manchmal in den tiirkischen Kandlen, da gibt’s auch manchmal
so Recherchen und Reportagen, und wenn ich da sehe, wie die behinderten Kinder ein-
gesperrt werden und angekettet werden, in der Scheune leben missen und ach nee,
da muss was passieren. Und mittlerweile ist die Tiirkei wirklich schon so weit, dass die
Akzeptanz da ist, dass auch Hilfe gemacht wird, und das wollte ich hier eigentlich auch«
(1,291 M).

Die Ablehnung von Hilfe sehen Giiner Mutlu und die Beratung der Behin-
dertenhilfe in der fehlenden Akzeptanz der Behinderung und in der Kultur
der Familien begriindet. Sie gibt an, solche Schwierigkeiten in ihrer eigenen
Familie nicht zu kennen, widerspricht damit aber ihren eigenen Angaben.
Schlieflich berichtet sie zuvor, dass ihre eigene Mutter die Behinderung Er-
ens nur schwerlich habe akzeptieren kénnen. Eine Erklirung fiir ihre eigene
Widerspriichlichkeit kénnte sein, dass sie das Verhalten der Mutter nicht in
einen Zusammenhang mit einer »Kultur« bzw. einer kulturell bedingten Ver-
haltensweise (bspw. eines vererbbaren Stigmas, als Zeichen oder Zeichnung
durch Gott) bringt, sondern mit einem individuellen Fehlverhalten der Mut-
ter. Moglich ist auch, dass sie ihren Expertinnenstatus durch keine negativen
Nebeneffekte (bspw. durch Interventionen der eigenen Familie) beeintrichtigt
wissen mochte. Um eine Erklirung fiir ihr Engagement zu nennen, greift sie
auf kulturspezifische Deutungen zu Behinderung in Familien tiirkischer Her-
kunft/in der Tiirkei zuriick, die von den sie beratenden Fachkriften als in den
Familien relevant benannt werden oder die in Sendungen im tiirkischen Fern-
sehen dokumentiert werden. Allerdings weist sie an anderer Stelle darauf hin,
dass die Tiirkei sehr fortschrittlich im Umgang mit behinderten Menschen
sei, und sie sich das fiir »hier« — gemeint sind Familien tiirkischer Herkunft in
Deutschland — ebenfalls wiinsche (1, 300 M).

Giiner Mutlu reproduziert das vermeintliche Wissen der Behindertenhilfe
tiber Familien tiirkischer Herkunft. Statt die Deutungen der Mitarbeiterin ab-
zulehnen und kritisch zu reflektieren, fiihlt sie sich geschmeichelt. War sie
frither den Macht- und Dominanzstrukturen im Hilfesystem ausgeliefert, wird
sie heute als Gesprichspartnerin auf Augenhéhe und Expertin anerkannt, die
uiber kulturspezifische Kompetenzen und einen Zugang zu den Familien ver-
fugt. Thr wird bedeutet, dass sie sich durch ihre progressiven Umgangsweisen
mit ihrem Sohn von anderen Familien unterscheidet. Indem sie die Deutungen
affirmativ tibernimmt, grenzt sie sich von einer konstruierten Gemeinschaft
von Familien ab, die tiber das Merkmal einer tiirkischen Herkunft zusammen-
gehalten werden und die sie als riickschrittlich markiert. Eine Unterscheidung
zwischen Menschen, die in der Tiirkei und die in Deutschland leben, triftt sie

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

nicht — eine solche scheint fiir sie auch nicht zu gelten. Denn an anderer Stelle
spricht sie von einem >Wir<, wenn sie sich auf Menschen in der Tiirkei bezieht:
»[dt.] Wir haben behinderte Menschen und wir haben Sport, machen auch sehr
viel Sport und Wettbewerbe [in der Tiirkei]« (1, 362 M). Sie positioniert sich als
Auslinderin, verbindet dies an anderer Stelle mit einem moralischen Appell,
untereinander zusammenzuhalten und sich solidarisch verhalten zu missen.
Dabei beschreibt sie einen Konflikt zwischen ihren S6hnen und den Sohnen
einer Familie turkischer Herkunft:

»[dt.] Und da habe ich gesagt: »Hérma, ihr seid Auslander. Auch wenn ihr auf dem Papier
deutsch seid, aber ihr seid Auslander. Und Auslander sollten normalerweise miteinan-
der und nicht gegeneinander« (1, 733 M).

Die von ihr gezeichneten Bilder iiber eine Gemeinschaft von Familien tiirki-
scher Herkunft stehen in einem engen Zusammenhang mit ihrem Bediirfnis,
sich als kompetente Mutter darzustellen, die die Behinderung ihres Sohnes
gut bewiltigt hat. Dafiir greift sie affirmativ auf einen michtigen Diskurs um
reaktionire Einstellungen der Familien tiirkischer Herkunft zuriick, der im
Hilfesystem in Deutschland anzutreffen ist und durch den die betroffenen
Familien und ihre Herkunft diskreditiert werden (vgl. Kap. 2.2 und Kap. 3.3).
Giiner Mutlu hat es sich zur Aufgabe gemacht, die Familien zu informieren
und unterweisen. Sie zieht aus den Angaben der Behindertenhilfe (Diakonie)
den Schluss, Aufklirungsarbeit in den Familien leisten zu miissen und plausi-
bilisiert so ihr Handeln, sich fiir andere einsetzen zu wollen. Damit betont sie
indirekt ihre Kompetenzen, ihr Verantwortungsbewusstsein, aber auch ihre
Uberlegenheit den anderen Familien gegeniiber, denn in ihrer Familie sind
fortschrittliche Umgangsweisen mit behinderten Menschen Realitit. Um die-
se Uberlegenheit zu untermauern, benennt sie mit Hilfe einer Kontrastierung
an einer anderen Stelle ein konkretes Beispiel aus ihrem Bekanntenkreis, bei
dem Eltern sich weigern, den Behindertenausweis fiir ihre Tochter zu beantra-
gen mit der Begriindung, sie habe keine Behinderung?.

»[dt.] Und das will die Familie nicht akzeptieren, weil das zweite Kind ist gesund. Sie [die
»behinderte Tochter«] spielt alleine drauen, man kann sie alleine lassen, und deswe-
gen ist das also fiir die kein Grund, dass das Kind behindert ist. Sie ist nur, weil die an-
deren Schulen halt keinen Platz haben, ist sie auf dieser Schule. Und das finde ich sehr
schade, also das ist, die missen damit leben, aber die tun so, als wér dat Kind ganz nor-

22 | Zufélligerweise ist mir dieses Beispiel bekannt, ich kenne die Familie und die Dis-
kussion dariliber, ob die Tochter einen sonderpddagogischen Forderbedarf hat oder
nicht. Auch die Lehrkrafte des Madchens sind darliber geteilter Ansicht.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

123


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Migrationsbedingt behindert?

mal und behandeln’s auch so. Nee, kdnnt ich nicht. Ich mein, ich versuch ihn auch ein
bisschen normal zu behandeln, aber ich weif}, dass er behindertist und ...« (1, 331 M).

Hier wie in weiteren Belegerziahlungen zeigt sich, dass Gliner Mutlu die Ver-
meidung des »Behindertenwortes« (1, 790 M) und des Gesprichs iiber »das
behinderte Kind« als Schwiche der Eltern betrachtet. Dieses Stadium weif} sie
fur sich bereits {iberwunden, hat sie doch heute keine Probleme mehr damit,
ihren Sohn als behindert zu bezeichnen. Sie deutet die Verhaltensweise der Fa-
milie als ein Nichtakzeptieren-wollen und vermittelt eine feste Vorstellung da-
von, welche Qualitit die Bewiltigung einer Behinderung haben muss. Damit
kniipft sie indirekt an die Herangehensweise der Psychologin im Erstgesprich
tur die Erstellung der Diagnose an, die ihr vermittelt hat, dass die Verwendung
bzw. Vermeidung des Wortes »geistig behindert« in einem Zusammenhang
mit einer Akzeptanz der Behinderung des Kindes steht. Zudem bedient sie
sich fachlicher Diskurse der Behindertenhilfe, in dem gewisse Merkmale des
Verhaltens als ein nicht verarbeitetes Verhiltnis zur Behinderung des eigenen
Kindes interpretiert werden (vgl. Kap. 3.2). Die Internalisierung der fachlichen
Diskurse ldsst sich mit ihrer engen Verbundenheit und dem regen Kontakt zum
Hilfesystem erkliren, in dem sie als Mittlerin zwischen den Strukturen der
Behindertenhilfe und so genannten Migrantenfamilien wahrgenommen wird.

Die Arbeit im Verein muss sie nach einiger Zeit ruhen lassen, weil sie sie
nicht mehr bewiltigen kann. Zu viele Anfragen von Familien habe es gegeben,
aber zu wenig Bereitschaft von weiteren Eltern, sich ehrenamitlich zu betitigen.

Religion: Sinnstiftung - Gottes Auserwahlte

Giiner Mutlu kommt von selbst auf ihr Verhiltnis zu Gott zu sprechen. Auf die
Frage, ob sie schon frither Kontakt zu behinderten Menschen gehabt habe, die
darauf abzielte, Niheres iiber ihr »Konzept« von Behinderung zu erfahren, das
ihr Handeln leitet, entgegnet sie:

»[dt.] Ja, in G-Stadtteil. Wir kamen eigentlich immer gut zurecht. In der Nachbarschaft
waren eigentlich mehrere behinderte Kinder. [unverstandlich] Und &hm. Ich hab schon
mongolische Kinder [gemeint Kinder mit Down-Syndrom] immer so gern gemocht. Weil
die immer so’n Lacheln drauf haben. Und da hat der liebe Gott gesagt: »Ja, wenn du be-
hinderte Kinder magst, dann hast du jetzt eins« [lacht]« (1, 754 M).

Giiner Mutlu empfindet behinderte Kinder, vor allem Kinder mit Down-Syn-
drom, als Bereicherung und betont, sich an der gliicklichen Reaktion, die sie
ihr entgegenbringen, zu erfreuen. Auch hier greift sie auf einen Diskurs zum
»Nutzen« der Integration von behinderten Kindern zuriick, der besonders in
der Diskussion zur Umsetzung eines Gemeinsamen Unterrichtes von Be-
flirworter*innen vertreten wird: Behinderte Kinder (vor allem die mit Down-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Syndrom), so die Annahme, vermégen es, ihrer Umgebung Lebensfreude zu
vermitteln und gelten deswegen als Bereicherung bspw. fiir den Gemeinsa-
men Unterricht (z. B. Caspari 2010; Kozjek 2010; Stemmer 2013). Thre positive
Einstellung gegeniiber behinderten Menschen bringt sie zudem mit einer ihr
auflergewohnlichen Gabe bzw. Einstellung in Zusammenhang — eine Vorstel-
lung, die ihr Kraft und Selbstbewusstsein verleiht. Weil sie »Sympathien« fiir
behinderte Menschen hegt, hat Gott sie auserwihlt: Gott wiirdigt ihre Kom-
petenzen, schliellich fordere der Islam, »dass man auf Behinderte eingehen
soll« (1, 785 M). Folglich konnen kaum noch Zweifel an der Richtigkeit ihrer
Handlungen aufkommen.

Zusammenfassung

Giiner Mutlus erste Schritte zu Behérden, zu Arzt*innen und in Institutionen
waren eine Belastung fiir sie. Sie fiihlte sich von den Akteur*innen des Hilfe-
systems tiberrumpelt, kaum ernst genommen und schlecht informiert. Diese
anfinglichen Erfahrungen nehmen im Interview einen gréfleren Raum ein.
Das Internet und ihre Kompetenzen im Umgang mit dem Medium ermog-
lichen es ihr aber, das Fachwissen, das nur der Fachwelt zuginglich ist, fiir
sich — und spiter auch fiir Andere — nutzbar zu machen. Als sie eine zentrale
Anlaufstelle der Stadt findet, die ihrer Familie den Weg weist, und Eren auf
eine Forderschule kommt, bessert sich die Situation der Familie. Hier l4sst
sich ein Schnitt in ihrer Erzihlung feststellen. Familie Mutlu hat fortan gute
Kontakte zum Hilfesystem und feste Ansprechpartner*innen, die die Familie
begleiten. Zunichst spricht sich Giiner Mutlu gegen die Sonderstrukturen des
deutschen Kindergarten- und Schulsystems aus, wollte Eren lieber in einer in-
tegrativen Einrichtung wissen. Sie bemerkt dann aber, dass Erens Abweichung
von einer Norm bspw. im Regelkindergarten und der integrativen Einrichtung
zu stark thematisiert wird (vgl. zur verschirften Erfahrung von Anomalitit in
integrativen Klassen auch Kuhlmann 2012) und die pidagogischen Fachkrifte
sich nicht kompetent genug im Umgang mit ihrem Sohn zeigen. Die Entschei-
dung fiir eine heilpiddagogische Einrichtung und spiter auch fiir eine Forder-
schule hingen mit einer bei Giiner Mutlu wahrgenommenen unvoreingenom-
men Herangehensweise der Heil- und Sonderpidagog*innen zusammen, mit
der sie Eren begegnen. Gliner Mutlu erldutert, dass es linger gedauert habe, bis
sie ihren Sohn vor anderen als behindert habe bezeichnen kénnen. Heute emp-
findet sie es als ihre personliche Errungenschaft, wenn sie von Eren als ihrem
»behinderten Kind« spricht. Sein Verhalten Auflenstehenden damit erkliren
zu kénnen, hat sie entlastet. Entlastend ist auflerdem der Gedanke, Gott habe
sie auserwihlt, weil sie einen besonderen Zugang zu behinderten Menschen
habe. Prigend scheinen die Kontakte zum Hilfesystem und ihre Recherchen
im Internet fiir den Umgang mit der Behinderung von Eren gewesen zu sein,
da sie sich heute bei der Bewertung anderer — vor allem tiirkischer — Fami-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

125


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Migrationsbedingt behindert?

lien der Diskurse des Praxisfeldes zur Bewiltigung und Akzeptanz von behin-
derten Angehdrigen bedient. Bei ihren Beschreibungen rekurriert sie — wenn
auch unbewusst — auf Phasenverliufe zum Bewiltigungshandeln von Behin-
derung, mit denen im Praxisfeld hiufig gearbeitet wird (vgl. Kap. 3.2).

Eingangs thematisiert Giiner Mutlu die Kategorie Behinderung insbeson-
dere auf der Strukturebene. Sie beschreibt ihre Konflikte mit der institutiona-
lisierten Hilfe und ihre Fremdheit im Umgang mit Behorden und Antrags-
stellungen. Zudem betont sie die Barrieren, mit denen sie auf der Suche nach
adiquaten Informationen iiber die Behinderung und Diagnose Erens kon-
frontiert war. Zwar besitzt Giiner Mutlu keinen hoheren formalen Bildungs-
abschluss, sie ist aber sprachlich versiert. In Deutschland aufgewachsen, hat
sie hier auch das Bildungssystem durchlaufen. Sie ist in der Lage, zu reagieren
und ihre Meinung zu artikulieren, so dass sie sich gegen unfaire Behandlungs-
weisen selbstbewusst zur Wehr setzen kann.

Im Laufe der Zeit, in der sie sich in der Behindertenhilfe bewegt, inter-
nalisiert Gliner Mutlu das diskursive Wissen des Hilfesystems um den »kom-
petenten« Umgang mit Behinderung. Sie vertritt die Ansicht, dass die Etiket-
tierung eines behinderten Menschen durch seine Angehérigen als zentraler
Faktor fur eine Bewiltigung der Behinderung gilt (vgl. Kap. 3.2). So lebt sie
offensiv eine Identitit als gliickliche Mutter eines behinderten Kindes. Grund-
lage und Strategie ist ein positives Bekenntnis zu Erens Behinderung, das sie
auch von ihrer eigenen Familie einfordert.

Die Ansprache als tiirkische Mutter durch das Hilfesystem und die ste-
reotypen Auferungen iiber eine ihr zugeschriebene Community, die ihre be-
hinderten Kinder nicht akzeptiere und deswegen den Zugang zu Angeboten
verweigere, reflektiert sie nicht kritisch, sie hat aber Auswirkungen auf ihre
Identititskonstruktion und die Normen und Werte, die ihr Handeln leiten.
So positioniert sie sich offensiv auf der Ebene der Identititskonstruktion als
»Auslindering, als Frau tiirkischer Herkunft. Sie hegt den Wunsch, die von ihr
konstatierte Leerstelle im Hilfesystem zu flillen und den Familien tiirkischer
Herkunft, die keinen Kontakt zum Hilfesystem haben, unterstiitzend und
beratend zur Seite zu stehen. Auch das mit der symbolischen Bezeichnung
»mein behindertes Kind« verbundene Gefiihl der Entlastung mochte sie nun
an andere Familien weitergeben. Sie fordert Solidaritit und beschwort einen
Zusammenhalt in der ethnischen Community.

Zudem verleiht sie ihrer Identitit Ausdruck: als Mutter tiirkischer Herkunft
mit behindertem Kind, die es vermag, fortschrittlich mit ihrem Sohn umzuge-
hen. Dies fithrt zu einer verstirkten Betonung ihrer eigenen Akzeptanz gegen-
uber der Behinderung ihres Sohnes. Auch die Griindung einer Selbstorganisa-
tion kann als Folge der Ansprache als »Tiirkin« verstanden werden. Sie mochte
als progressiv gesehen werden, von den anderen Eltern Anerkennung erhalten,
aber auch vom Hilfesystem, von dem sie abhingig ist, als kompetent wahr-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

genommen werden und sich nicht dem Verdacht aussetzen, die vom Hilfesys-
tem geforderte Akzeptanz von Erens Situation sei bei ihr nicht vorhanden. Thr
Engagement in der Selbstorganisation fiir Familien tiirkischer Herkunft kann
demnach neben dem Wunsch nach Anerkennung und Solidaritit auch als eine
Strategie gedeutet werden, der Gefahr vorzubeugen, aufgrund ihrer Herkunft
und ihres behinderten Kindes eine Zugehérigkeit zur »Vormoderne« (vgl. Gu-
tiérrez Rodriguez/Boatci/Costa 2010) zugeschrieben zu bekommen.

5.4.2 Fariba Mostafawy und ihr Sohn -
Techniken zwischen Normalisierung und Befahigung

Hintergrundinformationen

1984 sind Fariba und Ahmad Mostafawy aufgrund der politischen Situation in
Iran nach der Revolution 19779 nach Deutschland ausgewandert. Sie sind somit
in der »dritten Phase« der postrevolutiondren Auswanderung aus Iran nach
Deutschland gekommen. In dieser Phase sind insbesondere Personen nach
Deutschland gefliichtet, die als Abiturient*innen keinen Platz an einer irani-
schen Hochschule erhalten haben, oder die als Studierende den politischen
»Siuberungen« an Hochschulen entkommen wollten, oder die Sympathi-
sant*innen und Personen aus dem Umfeld der Opposition waren (Ghaseminia
1990, 153). Fariba Mostafawy beginnt in Deutschland ein Studium der Sozial-
pidagogik, das sie erfolgreich abschlieft. Thr Mann hat in Deutschland sein
Medizinstudium fortgesetzt, heute ist er praktizierender Allgemeinmediziner.
1985 bekommen sie einen Sohn, der zum Interviewzeitpunkt 26 Jahre alt ist.
1995, damals ist Fariba Mostafawy 36 Jahre alt, erwartet sie ihr zweites Kind.
Omid, der heute 16 Jahre alt ist, hat das Asperger Syndrom. Er geht auf eine
Forderschule mit dem Férderschwerpunkt Sprache. Nachdem sie mit der Ge-
burt von Omid aufgehort hatte zu arbeiten, ist Fariba Mostafawy heute wieder
als Sozialpadagogin titig, allerdings nur vier Stunden am Tag. Die Familie ist
gut situiert, lebt in einem Figenheim in einem wohlhabenden Stadtteil.

Das Gesprich ist das einzige im Rahmen dieser Untersuchung, das nicht in
den eigenen vier Winden der Familie stattgefunden hat. Fariba Mostafawy zog
es vor, zu mir nach Hause zu kommen, um Omid nicht mit neuen Eindriicken
und meinem Besuch zu iiberfordern. Das Gesprich fand auf Deutsch statt.

Kernthema: Die Migration als Transformationstradition® und das
Streben nach Reduktion eines Benachteiligungsmerkmals
Kernthema des Gesprichs ist Fariba Mostafawys Prisentation als sehr gut in-
formierte Frau und Mutter, als Expertin des Asperger-Syndroms, die im Inter-
view aufzeigt, wie sie ihre Expertise einsetzt. Thre Strategie: Das Ermdglichen

23 | Zum Begriff siehe Apitzsch (1999).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

127


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Migrationsbedingt behindert?

von guter Bildung, Férderung, Erziehung bei gleichzeitigem Arrangement mit
den vorhandenen Institutionen und unauffilligem Bewegen innerhalb dieser.
Thr Ziel ist, dass das Asperger-Syndrom als Benachteiligungsmerkmal seine
Relevanz verliert. Dabei leitet sie der Gedanke, ihren Sohn auf diese Weise
»zukunftsfest« machen und das Projekt des sozialen Aufstiegs in Deutschland
weiterverfolgen zu kénnen. Dafiir nutzt sie alle ihr zur Verfiigung stehenden
Ressourcen, die vor allem sie selbst als Sozialpiddagogin einbringt.

Diagnose: Im Spannungsfeld von Behinderung und Enthinderung
Auf die Erzihlaufforderung, doch einmal zu berichten, »wie alles angefangen
hat mit Omid« entsteht eine lingere Erzihlsequenz, die sie mit der Schwan-
gerschaft beginnen lisst. Mit ihren 36 Jahren zihlt die Schwangerschaft von
Fariba Mostafawy zu den Risikoschwangerschaften, aufgrund derer sie zusitz-
liche Untersuchungen wie die Amniozentese »wegen Downsyndrome« (2, 11 M)
durchfiihren lisst. Da das Risiko einer Fehlgeburt in Kauf genommen wird,
die eine Fruchtwasseruntersuchung mit sich bringen kann, scheint die An-
nahme nicht unwahrscheinlich, dass ein Schwangerschaftsabbruch aufgrund
einer Behinderung fiir Frau und Herrn Mostafawy denkbar gewesen wire.
Dies wire als Hinweis darauf zu werten, dass das Leben mit einem behinder-
ten Kind von dem Ehepaar als problematisch bewertet wird.

Als Omid zur Welt kommt, verlduft zunichst alles unauffillig. Lediglich
die »Sprachentwicklung« empfinden die Eltern als »nicht so passend« (2,
13 M). Diese Verzogerung erkliren sie sich anfangs mit dem mehrsprachigen
Aufwachsen ihres Sohnes. Diese, so die Mutter, sei gerade bei mehrsprachig
aufwachsenden Jungen keine Seltenheit. Dass sie diese Verzégerung schon
frith bemerken, begriindet Fariba Mostafawy mit ihrem eigenen und dem be-
ruflichen Hintergrund ihres Mannes. Sie verstehen sich als Expert*innen in
der Beobachtung, haben beide aber keine Erfahrung mit dem »Stérungsbild«
wie »stereotype Bewegungen« oder das »Fixieren bestimmter Sachen«, und
konnen daher die Symptome, die sie als Symptome des Asperger Syndroms
markiert, zunichst nicht einordnen (2, 18 M).

Nach ihrer Elternzeit meldet Fariba Mostafawy ihren Sohn in einem Regel-
kindergarten an. Dort wird festgestellt, dass Omid Schwierigkeiten hat, sich in
die Gruppe zu integrieren u.a. weil er sich nicht artikulieren kann. In dieser
Zeit werden die Eltern auf eine mogliche Normabweichung aufmerksam ge-
macht.

»[dt.] Dann habe ich ihn rausgenommen aus dem Kindergarten und habe ihn in Be-
triebskindergarten, wo weniger Kinder in der Gruppe waren. Bis ich dann durch Gesund-
heitsamt eine integrative Platz, in so eine Integrationsgruppe, mit 15 normale und finf
Kinder halt Kinder mit halt mit irgendwelche Behinderung oder Stérung im Montessori-
Kindergarten in T-Stadtteil bekommen habe« (2, 28 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Bereits in dieser Sequenz deutet sich an, dass Fariba Mostafawy aktiv ist und
Einsatz zeigt, um ihren Sohn die Méglichkeit zu eréffnen, in einer guten Um-
gebung betreut zu werden. Dafiir nutzt sie die ihr zur Verfiigung stehenden
Ressourcen, die sich neben den finanziellen Moglichkeiten auch aus ihrer pi-
dagogischen Expertise ergeben. Mit ihren Unternehmungen ist Fariba Mosta-
fawy erfolgreich: Omid erhilt einen Platz in einem Montessori-Kindergarten,
der, so ihre Einschitzung, aufgrund der Gruppengrofle und der fachlichen
Kompetenz der pidagogischen Fachkrifte sehr gut fiir seine Bediirfnisse ge-
eignet sei. Durch den Kindergarten wird Fariba Mostafawy dann auch auf das
»Stérungsbild« Autismus (2, 19 M) aufmerksam gemacht. Sie wendet sich an
das Autismus-Therapie-Zentrum der Stadt und nach diversen Untersuchun-
gen wird bei dem vierjihrigen Omid schliefRlich das Asperger-Syndrom dia-
gnostiziert. Ein Jahr spiter beginnt die Suche nach einem geeigneten Schul-
platz fiir Omid.

Kindergarten und Schule:
Im Spannungsfeld von Bildung und Erziehung

»[dt.] [...] was ist mit der Schule, wo kommt er wohl hin, was passiert. Und optimal ist
natiirlich, dass die Kinder zusammen sind. Wenn es die Gegebenheit da ist, aber meis-
tens ...« (2,59 M).

Diese »optimalen« Gegebenheiten, in der behinderte und nichtbehinderte
Kinder gemeinsam beschult werden, kann Fariba Mostafawy nicht finden. Sie
weifs um die Diskriminierungen behinderter Menschen und sorgt sich, dass
ihr Sohn Hinseleien ausgesetzt sein und ausgenutzt werden konnte. Sie habe
viel dariiber gelesen, wie unertriglich die Pausensituation fiir autistische Kin-
der sein konne. Zudem seien die Bedingungen in der Regelschule durch eine
lingere Erkrankung der Forderschullehrerin schwierig gewesen. Sie empfin-
det diese Zeit selbst als hektisch. Diese Hektik entsteht durch die Sorge, eine
(falsche) Entscheidung zu treffen, die fiir den Sohn nicht die bestmogliche For-
derung bedeuten konnte. Sie hat Angst davor, loszulassen und fiirchtet den Ge-
danken, nicht jeden Moment bei ihm sein zu kénnen, um ihn zu schiitzen (2,
69 M). Auch deswegen entscheidet sich Fariba Mostafawy fiir die sichere Va-
riante: Omid kommt auf eine Férderschule mit dem Schwerpunkt Sprache, die
vier Jahrgangsstufen hat. Mit dieser Schule hitten sie »sehr viel Gliick gehabt,
so die Mutter (2, 85 M). Die Klassenlehrerin sei »sehr gut fiir Omid« (2, 87 M).
Sie kiimmere sich auch um »andere Sachenc, die nicht nur mit Lesen, Schrei-
ben, Mathematik oder Allgemeinwissen zu tun hitten. Sie sorge nicht nur fiir
die Bildung der Kinder, sondern auch fiir deren Erziehung. Sie achte darauf,
dass Omid gute Bedingungen vorfindet und er die Geschehnisse im Unter-
richt verfolgen kann. Als die Lehrerin z. B. bemerkt, dass Omids Aufmerksam-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

129


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

keit bisweilen nachlisst, wird fiir ihn eine Schulbegleitung beantragt. Fariba
Mostafawy kann so ihre Verantwortlichkeit mit der Schulbegleiterin teilen. Fiir
sie ist es sehr entlastend, Omid in der Schule gut aufgehoben zu wissen.

Schwierig wird fiir die Familie abermals die Zeit, in der Unklarheit tiber
die weitere Beschulung von Omid herrscht: »Man muss sich gut tiberlegen,
was das Kind braucht und es ihm anzubieten. Das sind Phase, wo sehr schwer
sind« (2, 425 M). Fariba Mostafawy sucht sechs Monate lang nach einer fiir
Omid geeigneten weiterfithrenden Schule und hospitiert in unterschiedlichen
Schulformen. Dafiir nutzt sie die Unterstiitzung des Hilfesystems. Sie sucht
eine Autismusexpertin der Stadt auf, die sie zeitweise bei den Hospitationen
begleitet. Sie besucht Gesamtschulen, Realschulen, Férderschulen und Privat-
schulen in einem Umkreis von 50 km. In ihrem Bestreben, dem Sohn Teilhabe
zu ermoglichen, muss sie Grenzen identifizieren: Die Schul- und Klassengré-
Ren, die sie vorfindet, traut sie Omid nicht zu. Sie entscheidet sich schlieflich
doch fiir eine Férderschule mit dem Schwerpunkt Sprache in einer 35 km ent-
fernten Grof3stadt.

Auch dort bekommt er eine Schulbegleitung zugeteilt, mit der Fariba Mos-
tafawy sehr zufrieden ist — auch weil eine gute Zusammenarbeit zwischen
Mutter und Schulbegleiterin existiert, die sich regelmifig fortbilde und Wis-
sen iiber das Asperger-Syndrom vorweisen konne. Ziel der Begleitung von
Omid ist es, seine Selbststindigkeit so zu fordern, dass die Stunden der Schul-
begleitung immer weiter reduziert werden kénnen. Dass Omid heute keine
Schulbegleiterin mehr hat, sei sein eigener groRer Wunsch gewesen: »Er hat
immer gefragt, warum muss jemand fiir mich da sein?« (2, 153 M).

Gut funktionierende Strukturen und ihr selbst aufgebautes Expertinnen-
wissen sind es, die der Mutter dazu verhelfen, in ihrem Handeln und Denken
ruhiger zu werden. Sie eignet sich vor allem durch Lesen von Fachliteratur und
Autobiographien autistischer Menschen Wissen iiber das Asperger-Syndrom
an, wird sicherer und weniger ingstlich. Zweifellos ist sie die Hauptperson,
die sich um den Sohn kiimmert. Der Vater wird im Gesprich kaum themati-
siert. Er hat die Rolle des »Beruhigers« eingenommen, der die Mutter immer
wieder daran erinnert, dem Sohn mehr Zeit zu geben. Diese Verteilung der
Rollen wird von ihr nicht in Frage gestellt. Sie kiimmert sich aber nicht nur als
Mutter um ihren Sohn, Fariba Mostafawy ist gleichzeitig auch Lehrerin und
Therapeutin.

Sie gibt an, Omid zeigen zu wollen, wie viel er kénne, welche Talente und
Fihigkeiten er habe, nicht nur, weil sich die Mutter erhofft, dass ihr Sohn
selbststindiger werde und sein »Stérungsbild« abnehmen kénnte. Der Sohn
leidet darunter, dass er die akademische Laufbahn, die quasi als Tradition in
der Familie konstant verfolgt wird, nicht fortfithren kann. Sein Vorbild sei der
grofle Bruder, der Abitur gemacht habe und heute studiere. Aber auch sie hatte
andere Pline fiir Omids Bildungsweg:

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

»[dt.] Fiir mich war am Anfang schwer zu akzeptieren, iiberhaupt zu verdauen, was los
ist. Das Kind ist nicht mal drei und man erwartet so Sachen und wartet. Und die Zeit.
Esist sehr schwer zu akzeptieren. Man macht sich natirlich verriickt. Man méchte eine
Schiene haben. Und denkt, wenn das Kind studiert. Und man erwartet gar nicht, dass
es nicht passiert. 150 Prozent. Und in einer Akademikerfamilie ist noch schlimmer. Weil
man zu perfektist« (2, 366 M).

Mit ihrer AuRerung inszeniert Fariba Mostafawy ihre Familie als Akademi-
ker*innenfamilie mit hohen Zielen und grenzt sich im Kontext von Bildungs-
aspirationen von nicht-akademischen Familien mit einem behinderten Kind
ab. Die Akzeptanz des Asperger-Syndroms von Omid sei fiir sie noch schwerer
gewesen, weil sich ihre Familie durch ein Streben nach Perfektion auszeichne.
Damit greift sie auf eine Differenzierung von Familien mit behinderten Kin-
dern der Soziologie der Behinderten/Behindertenpidagogik zuriick, die den
Zusammenhang der »Schichtzugehérigkeit« und dem Streben nach Perfek-
tion andeuten®.

Daneben kann es sich hier auch um ein Migrationsphanomen handeln. So
ist die Entscheidung zur Migration motiviert durch die Méglichkeit, ein besse-
res Leben fithren und den Kindern eine bessere Zukunft als im Herkunftsland
bieten zu konnen (vgl. Hamburger 1994): Die Migration als »Transformations-
tradition« (vgl. Apitzsch 1999) und als »familiales Aufstiegsprojekt«, in dem
die »geographische Mobilitit der Eltern« durch die »soziale Mobilitit der Kin-
der« weitergefiihrt wird (Hummrich 2006, 97). Hier wird zu priifen sein, ob
sich der Wunsch nach familidrem Aufstieg bzw. wie hier nach Statuserhalt
(unter Bedingungen groflerer Herausforderungen als im Ursprungskontext,
wie Anerkennung von Abschliissen, Sprachbarriere etc.) von Nichtakademi-
ker*innen- und Akademiker*innenfamilien unterscheidet.

Wenn Omid traurig dartiber ist, die akademische Laufbahn nicht einschla-
gen zu konnen, trostet Fariba Mostafawy ihn und redet ihm gut zu. Gleichzei-
tig — scheinbar geleitet von dem von ihr erwidhnten Perfektionismus — baut sie
den Druck auf den Sohn weiter auf: »Und ich muss tatsichlich immer wirklich
wissen, was in der Schule los ist ... Und ich kann nicht so einfach so alles so
laufen lassen« (2, 156 M). Sie kontrolliert die Fortschritte des Sohnes, ob er die
Lernziele in der Schule wird einhalten kénnen und bemingelt, dass ihre Hin-
weise zu Omids Leistungen und Schwierigkeiten, dem Unterricht zu folgen, in
der Schule nicht ernst genommen werden: »Ich habe festgestellt, da kannst du
nicht mehr weiter diskutieren« (2, 440 M). Diese Mingel versucht sie zuhause
auszugleichen. »Ich kann dem Lehrer ja nicht sagen [, dass sie unzufrieden

24 | Der Soziologe Cloerkes (2007, 296) beruft sich bei der Beschreibung dieses Zu-
sammenhangs auf den unverdffentlichten Forschungsbericht von Windszus (1972) zur
Lebenssituation von Familien mit behinderten Kindern und Jugendlichen.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

131


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Migrationsbedingt behindert?

ist] ... ich mache mich nur unbeliebt« (2, 199 M). Sie befindet sich in einem
Abhingigkeitsverhiltnis mit der Schule, denn es beunruhigt sie, wenn es mit
der Zusammenarbeit nicht klappt: »Ich brauche immer Zusammenarbeit« (2,
428 M). So bleibt sie unauftillig und beschwert sich nicht, um die Lehrkrifte
nicht gegen sich aufzubringen und die Zusammenarbeit und den Informa-
tionsfluss nicht zu gefihrden. Stattdessen lernt sie mit ihrem Sohn, liest mit
ihm Romane, »trainiert« ihn, weil er, so ihre Begriindung, sehr viel davon pro-
fitieren konne (2, 210 M). Das stellt Fariba Mostafawy zugleich vor vielfiltige
Herausforderungen: Auch fiir sie sind das Lésen mathematischer Aufgaben
und das Verstehen der Textaufgaben »nicht so selbstverstindlich« (2, 442 M).
Es sind Inhalte, die sie neu erlernen muss. Zudem koste es »viel Auseinander-
setzung« mit ihrem Sohn und »viel Kraft« (2, 451 M), Omid zu motivieren:
»Das war eine Arbeit. Wir haben jeden Tag gelernt.« Hatte Omid durch seine
Entwicklung die Unterstiitzung durch eine Schulbegleiterin tiberfliissig ge-
macht, so nimmt nun die Mutter diese Rolle ein. Der Wunsch, ihrem Sohn
das Mitkommen im Unterricht zu erméglichen, fithrt zu diesem Rollentausch,
der ihr selbst auch nicht verborgen bleibt: »Eigentlich bin ich jetzt sein Schul-
begleiter« (2, 456). Doch ihrer Ansicht nach hat sie keine Wahl, bezweifelt sie
doch die Kompetenz einiger Lehrender und kritisiert:

»[dt.] Und deshalb, das sind so Probleme, dass die Schulen wenig Ahnung haben, die
Lehrer. Ich denke, die Information und die Bildung in diesem Bereich, wenn die Kinder
etwas anders sind, ist unheimlich wichtig« (2, 143 M).

Der Umgang mit dem Asperger Syndrom:
Im Spannungsfeld von Freiheit und Einengung

»Uns war diese Stérungsbild Giberhaupt nicht bekannt. Mittlerweile ist viel mehr gewor-
den. Weil man weif} ja auch so, was los ist. Man macht sich Gedanken, ob es intellek-
tuelle ist« (2, 51 M).

Die Sorge dartiber, dass ihr Sohn kognitiv beeintrichtigt sein kénnte, wird ihr
genommen, als sie bemerkt, dass Omid besondere Talente und Fahigkeiten hat,
wie sie an mehreren Stellen im Gesprich betont. Dadurch kann sie Omid von
anderen behinderten Kindern abgrenzen. Auf die Frage, ob sie von dem Begriff
Autismus vorher schon einmal gehort habe, erwidert Fariba Mostafawy:

»[dt.] Uberhaupt nicht, noch nie. Ich hatte mich nie damit beschéftigt. Ich habe das
Wort Autismus nie gehdort. Das ist natirlich auch nicht gut. Ich habe wirklich sehr sehr
schlimme Zeit durchgemacht. Als er Kindergarten, da hat einmal wegen Schule ... Die
K-Schule war ja bei uns in der Nahe. [Schule mit Schwerpunkt Geistige Entwicklung].

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Haben Sie da auch hospitiert?

Mutter: Nein! Ich habe gesehen, welche Kinder dahin kommen. Ich mdchte nicht, dass
Sie mich falsch verstehen. Und als die Kindergartenleiterin die Name von Schule mir ge-
nannt hat, da habe ich die ganze Nacht nur geweint. Sie hat nur gesagt: »So, liberlegen
sie sich K-Schule.« Da habe ich gesagt: »Nein, mein Kind gehért nicht dahin«. Man muss
auch, also wenn es nicht anders geht, geht natiirlich nicht, aber wenn ein Kind etwas
anderes verdient hat oder geeignet ist, dann sollte man nicht den Schritt zuriickgehen«
(2,287 M).

Der Vorschlag der Kitaleitung, ihren Sohn auf einer Férderschule mit Schwer-
punkt Geistige Entwicklung beschulen zu lassen, schockiert die Mutter zu-
tiefst. Sie hat die Kinder auf der Schule beobachten kénnen und betrachtet
ihren Sohn dieser Gruppe nicht nur als nicht zugehérig, sie findet, er habe
diese Schulform aufgrund seiner besonderen Fihigkeiten nicht »verdient«
und — anders als die anderen Kinder — die Eighung, andere Schulen besuchen
zu kénnen. Auch hier kann ihre negative Assoziation (Riickschritt bei etwaiger
Beschulung auf einer Forderschule mit dem Schwerpunkt Geistige Entwick-
lung) wie bereits zuvor als Migrationsphinomen — das Streben nach Aufstieg
bzw. Schichterhalt — gedeutet werden. Fariba Mostafawy legt groflen Wert dar-
auf, das Etikett »Behinderung« zu vermeiden: Ihr Sohn soll nicht der Gruppe
der behinderten Kinder zugeordnet werden (z.B. auch 2, 30 M oder 147 M).
An vielen weiteren Belegerzihlungen finden sich Hinweise darauf, dass sie
nicht mochte, dass ihr Sohn als behindert wahrgenommen wird. Sie verbessert
mich, als ich ihren Sohn als Autisten etikettiere: »Man sagt auch High-Func-
tioning, autistische Ziige bei Omid« (2, 472 M). Damit greift sie auf den Dis-
kurs zur Einordnung des Asperger Syndroms zuriick, der sich zwischen den
Polen »Genie« und »Entwicklungsstérung« bzw. »Behinderung« bewegt.”
Sie meidet kategorisierende Bezeichnungen, so z. B. als sie von einem Freund
von Omid spricht: »Er ist auch so etwas wie Omid« (2, 203 M). Sie unterlisst
es auch, mit dem erweiterten Familienkreis iiber Omid in Bezug auf das As-
perger-Syndrom zu sprechen oder ihm durch einen Behindertenausweis eine
Beeintrichtigung amtlich attestieren zu lassen und erliutert ihre Motive wie

folgt:

»[dt.] Man kann wirklich nicht tiber Problemen mit allen reden. Auch wenn ich meine
Familie hier hatte. Ich darf das auch nicht. Wenn Omid als Erwachsen ist. Ich kann fiir
ihn nicht entscheiden, was ich erzéhlen darf. Beispiel ist Behindertenausweis. Ich habe
keinen beantragt. Das muss er entscheiden. Ich weil nicht, was er dazu sagt. Wenn

25 | Eine Auflistung der verschiedenen Klassifikationen von Autismus liefert Autismus
Deutschland e. V. (Autismus Deutschland e. V. 0.J.).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

133


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Migrationsbedingt behindert?

er 18 ist. Ich héatte so oder so nicht iber diese Dinge geredet. Dann sehen ihn alle als
anders« (2,560 M).

Die Mutter gibt zum einen vor, ihrem Sohn selbst die Entscheidung tiberlassen
zu wollen, was er von sich preisgibt, aus Sorge, er kénne ihr nachher vorwer-
fen, zu viel mit anderen iiber ihn gesprochen zu haben. Gleichzeitig erklart
sie — ohne ihre genauen Motive zu nennen — nicht mit anderen Menschen iiber
Omid sprechen zu wollen. Dazu zihlt sie auch erweiterte familiiire Netzwerke.
Kontakte auflerhalb der Kernfamilie betrachtet sie nicht als Moglichkeit der
Entlastung, sondern als zusitzliche Biirde. Weil sich die Migration in ihrer
Familie nur auf die Kernfamilie (und den Bruder des Ehemanns, der aber
weiter weg wohnt) beschrinkt hat, vereinfacht es ihr die Migrationssituation,
unerwiinschten Fragen aus dem Weg gehen zu kénnen und das Asperger-Syn-
drom Omids in der Familie nicht thematisieren zu miissen. Auch an ande-
ren Stellen im Gesprich lassen sich Hinweise finden, wieso sie die Gespriche
auflerhalb der Kernfamilie und mit unbeteiligten Personen meidet:

»[dt.] Fir mich war wichtig, was zu tun war, zu machen. Und dass ich es rechtzeitig ma-
che. Zum Beispiel, was ich geleistet?® habe, dass ich mich nicht geschdmt habe, trotz
vieler unschoner Situationen in der Arztpraxis, im Sportverein, bei einem Fest. Ich habe
das Kind mitgenommen und ihn mitintegriert, auch wenn es Schwierigkeiten da waren.
Dass ich gesagt habe, mein Kind ist wie jede andere Kind. Muss zum Schwimmkurs
gehen, laufen gehen, Musik - Omid spielt wunderschon Klavier - und dass er auch beim
Schulfest auch spielt, wenn es auch nicht so 100 Prozent funktioniert. Dass er da ist.
Man muss sich nicht schdmen. Oder Besuch bekommen. Dass man soziales Leben hat.
Wie oft habe ich ihn in der Stadt verloren. Er lauft einfach weg. H&tte ich ihn nicht mehr
mitnehmen sollen in die Stadt? Ich hatte mich nicht verziehen, wenn ich das nicht ge-
macht héatte. Und dann sieht man ja auch am Selbstbewusstsein von Kind, wie er sich
dann traut« (2, 567 M).

Es ist schwer fiir sie, ihren Sohn iiberall mithinzunehmen und Gefahr zu
laufen, von ihrer Umwelt kritisch bedugt zu werden, wenn Omid sich abwei-
chend der herrschenden Normvorstellung verhilt. Diese Gefiihle sind nicht
ungewdhnlich, liest man andere Berichte von Eltern mit Kindern, deren Ab-
weichung von einer Norm zunichst nicht so offensichtlich ist, wie bspw. bei

26 | An dieser Stelle konnte bei der Interpretation des Interviews die Verwendung des
Begriffs der »Leistung« einer besonderen Betrachtung unterzogen werden. Da diese
begriffliche Verwendung aber auch der Tatsache geschuldet sein kann, dass Fariba
Mostafawys Muttersprache nicht Deutsch ist, wird hier eine tiefergehende Analyse
ausgespart.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

einem Down-Syndrom (vgl. Biiker 2010). An anderer Stelle verortet sie die ne-
gativen Reaktionen, die sie und Omid erfahren, als migrationsspezifisch.

Wihrend die Mutter anfangs ihr Leben darstellt, ohne sich als Migrantin
zu positionieren, tritt der Migrationskontext nach meiner sie direkt als Mi-
grantin adressierenden Frage (»Glauben Sie, dass es fiir Sie in Deutschland
schwerer ist, dass Sie einer doppelten Belastung ausgesetzt sind? Als Migran-
tin?«) in ihrer Beschreibung deutlich zutage. Meine Frage ist hier als Experi-
ment zu verstehen, das darauf abzielt, eine Reaktion auf diese Adressierung
zu erzielen. Interessanterweise stellt sie plotzlich Ausgrenzungserfahrungen,
von denen sie vorher als Mutter eines behinderten Kindes gesprochen hat (die
Ausgrenzung aufgrund einer Behinderung), in den Kontext rassistischer Dis-
kriminierungen, den sie vorher aber nicht explizit benannt hat (»[...] ich sagte
Thnen bereits [...]«). So reagiert Fariba Mostafawy:

»[dt.] Es ist schwer zu sagen. Diese Mentalitat hier. Wenn Omids Auffalligkeiten im All-
tag gesehen werden, ich sagte lhnen bereits, hatte ich schon mal das Gefiihl gehabt.
In ein Arztpraxis oder woanders. Dass, wenn die gesehen haben, mein Aussehen, dass
sie denken, mein Kind ist schlecht erzogen oder verwdhnt. Da wollte ich anfangs gar
nicht mehr raus mit ihm. Aber wenn Sie jetzt meinen bei Behdrden, das ist [schweigt]«
(2,553 M).

Heute gibt sie an, diese Scham tiberwunden zu haben. Sie habe sich vorge-
nommen, dass ihr Sohn wie jedes andere Kind grof$ werden solle. Doch auch
hier deutet sich das Spannungsfeld an, in dem sie sich bewegt. Denn sie ist
gleichzeitig weiterhin bemiiht, Omid beizubringen, sich méglichst unauffillig
zu bewegen. Dafiir bedarf es immer wieder ihrer Intervention: »Er war so dis-
tanzlos. Wo ich eine Zeit ihn therapieren musste« (2, 69 M). Sie gibt an, erfreut
iiber Omids Bemiithungen zu sein, seine Abweichung von der Norm so gering
wie moglich halten zu wollen: »Ich finde gar nicht schlecht, dass er auch so
zum Beispiel, wenn er {iber irgendwas redet, dass er seine Gedanken auf eine
Reihe bringt« (2, 187 M).

Wie die Belegerzihlungen zeigen, nutzt Fariba Mostafawy keinerlei soziale
Netzwerke, die in einem Zusammenhang mit ihrem Sohn und dem Asper-
ger-Syndrom stehen. Auf die Netzwerke ist sie im Hinblick auf Unterstiitzung
auch nicht angewiesen, da die Kernfamilie ausreichend Ressourcen aufbringt,
sich um Omid kiimmern zu kénnen.

Der Umgang mit dem Hilfesystem:

Eigene Ressourcen ermdglichen den Zugang

Der soziookonomische Status der Familie, ihr Bildungshintergrund, ihre
Deutschkenntnisse und das Wissen, auf das Fariba Mostafawy als Sozialpida-
gogin und ihr Mann als Arzt zuriickgreifen kénnen, verhelfen der Familie und

- am 15.02.2026, 01:37:14,

135


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

Omid zu einer privilegierten Situation. Die Eltern haben simtliche zur Verfii-
gung stehenden Ressourcen eingesetzt, um Omid zu unterstiitzen.

Doch obwohl sie viele Méglichkeiten fiir ihren Sohn beriicksichtigen und
ausschopfen, hat Fariba Mostafawy sich gerade zu Anfang mehr Hilfestellun-
gen gewiinscht. Sie habe Unterstiitzung benétigt, um sich im Hilfesystem
zurechtzufinden (2, 351 M) und um mehr zur Ruhe kommen zu kénnen (2,
343 M). Mehrmals spricht sie von einer Unruhe — vor allem zu Anfang — in der
sie weder Mutter noch Vater sein konnten (2, 45 M). Sie habe den Wunsch ge-
habt zu erfahren, wie es mit ihrem Sohn weitergehen kénne: »Wir waren alle
unsicher und auch der Bruder und das Kind merkt alles« (2, 348 M). Diese Un-
sicherheit habe die ganze Familie belastet: »Zwischen Geschwistern, Partnern,
Oma. Dann gibt es dauernd Meinungsverschiedenheit« (2, 345 M). Wenn sie
sich an Institutionen wendet, trifft sie auf ein distanziertes Verhalten, das sie
einer »Mentalitit« (2, 553 M) in Deutschland zuschreibt. Die fehlende emotio-
nale Bindung habe sie ein Gefiihl von Sicherheit vermissen lassen. So ist sie
dann auch vor allem mit den Institutionen zufrieden, die ihr Mut und Omid
eine Besonderheit bzw. besondere Fahigkeiten zusprechen (2, 356 M).

Es werde Familien erschwert, die passenden Hilfen zu finden, kritisiert die
Mutter. Ohne Standards, Konzepte oder eine zentrale Anlaufstelle — so vermu-
tet sie — ist es fiir Familien im Migrationskontext, die wenig Deutsch sprechen
oder nicht die Ressourcen aufbringen kénnen, Informationen selbst zu suchen
oder sich Wissen anzueignen, noch viel schwieriger. Dieses Stadium scheint
Fariba Mostafawy jedoch tiberwunden zu haben: Sie weifl um ihre privilegierte
Stellung. Fiihlt sie sich dieser Gruppe zwar selbst nicht zugehorig, so kann sie
doch die Wahrnehmung eines Migrationshintergrundes durch Andere nicht
vermeiden. Diese werden durch Diskriminierungserfahrungen transportiert.
Es sind »unschéne« Situationen in Arztpraxen oder anderen Orten, in denen
aus Omid plétzlich ein schlecht erzogener oder verwohnter Junge einer Mig-
rantin wird und die Fariba Mostafawy und ihren Sohn anfangs in die Isolation
treiben. Auch solche Situationen fithren dazu, dass Fariba Mostafawy Vieles
unternimmt, um ihrem Sohn Auffilligkeiten abzugewthnen. Es ist aber auch
die Angst um seine Zukunft, weil sie nicht wissen, »was passiert mit ihm« (2,
43 M), wenn sie sich nicht mehr kitmmern koénnen. Fariba Mostafawy mochte
ihm zur Unabhingigkeit verhelfen und gleichzeitig vor der Umwelt schiitzen.

Zusammenfassung

Die anfingliche Unsicherheit und Einschiichterung, die sich auch aus Diskri-
minierungserfahrungen aufgrund des Zusammenwirkens der Strukturkate-
gorien Migration und Behinderung ergeben haben, konnte Fariba Mostafawy
ablegen. Dazu verholfen haben ihr vor allem ihr soziookonomischer Status so-
wie ihre und die fachliche Expertise ihres Mannes. Durch diese Ressourcen,
ihre Deutschkenntnisse und ihre professionelle Sprache hat Fariba Mostafawy

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

mit der Zeit gelernt, wie sie innerhalb der vorhandenen Strukturen agieren
kann, so dass sie die ihrer Meinung nach fiir Omid besten Bedingungen schaf-
fen kann. Mit den Jahren hat sie einen Expertinnenstatus erworben, Kinder-
girten und Schulformen lernt sie problemlos kennen, in dem sie sich Kennt-
nisse tiber Moglichkeiten der Unterstiitzung im Hilfesystem eigenstindig
verschafft und Expertisen fiir eine Beratung einfordert. Die selbststindige Er-
schlieffung ist fiir sie zwar eine Herausforderung, der sie sich aber gewachsen
fuhlt. Mittels einer Autismusexpertin verschafft sie sich und ihrem Sohn Zu-
tritt zu den von ihr als geeignet erachteten Bildungseinrichtungen. In diesen
als passend befundenen Systemen angekommen, bemerkt sie jedoch Mingel,
die ithrem Ziel im Weg stehen. Statt diese zu kritisieren, verfolgt sie die Stra-
tegien der Herstellung von Harmonie und Eintracht und des Marsches durch
die Institutionen. Wenn sie mit Lehrinhalten und Umgangsweisen nicht ein-
verstanden ist, bleibt sie passiv, verhilt sich unauffillig und unaufdringlich,
um eine Exklusion durch das System zu vermeiden. Da sie durch ehrenamt-
liche Positionen selbst zu einem Teil des Schullebens wird, ist sie in der Lage,
Mingel dingfest zu machen und sie schliefRlich selbst auszugleichen. Fiir die
Bildung und Erziehung von Omid fordert sie kaum Ressourcen und Unter-
stiitzung von auflen ein, sondern nutzt die ihr als gut situierte und gebildete
Familie vorhandenen Méglichkeiten, »Enthinderungsstrategien«?” zu planen
und durchzufiihren.

Inhalt ihrer Erzihlung sind vor allem die sie leitenden Normen und Werte
sowie die damit verbundenen Identititskonstruktionen. Im Vordergrund steht
dabei ihre Selbstreprisentation als akademische Familie, ihre Suche nach und
Férderung von Entwicklungsméglichkeiten fiir Omid, die sich durch die er-
fahrenen Diskriminierungen als Mutter iranischer Herkunft und eines Kindes
mit Asperger-Syndrom sowie durch das Motiv des Statuserhalt (unter Bedin-
gungen von Migration) zu verstirken scheinen.

Eine nicht-akademische Laufbahn Omids war in ihrem Lebensentwurf
nichtvorgesehen. Simtliche Bemiihungen zielen darauf ab, den dadurch poten-
tiell entstehenden »Schaden« und die Beeintrichtigung in der Familienbiogra-
phie zu minimieren, die Abweichung von der Norm so gering wie moglich
zu halten — auch um ihren Sohn vor Diskriminierungen zu schiitzen, denen
er als »behinderter Jugendlicher mit Migrationshintergrund« ausgesetzt ist.
Dies stellt sich als grofie Herausforderung dar. Von Beginn an bemiiht sie sich,
Omid die beste Forderung zukommen zu lassen, um den »Schritt zuriick«
zu vermeiden. Sie gibt an, ihm alle Chancen und Freiheiten erméglichen zu
wollen. Doch es geht ihr nicht nur um eine Form von Befihigung wie es bspw.
im Capability Ansatz (vgl. Kap. 1 und Sen 1992; Nussbaum 2006) gefordert

27 | DieserAusdruck ist abgeleitet von dem an der Ev. Hochschule Ludwigsburg existie-
renden »Beauftragten fiir Enthinderungsfragen«.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

137


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

wird: Um ein Teil dieser Gesellschaft werden zu kénnen, erwartet sie auch von
Omid Unauffilligkeit und Anpassung. Dabei versucht sie allerdings immer
im Blick zu haben, was fiir ihren Sohn zumutbar ist und was nicht. Eine fiir
sie zentrale Erkenntnis nach den ersten gemeinsamen Jahren mit Omid ist,
dass er fur einen Anpassungsprozess Zeit benétigt und sie ihn nicht hetzen
darf. Um fiir ihn weitere Zeit gewinnen zu kénnen, hilt sie die Verwandtschaft
von ihm fern und versucht eine Etikettierung zu verhindern, sei es durch die
Verwendung einer etikettierungsfreien Sprache oder der Vermeidung struk-
tureller Maffnahmen wie der Beantragung eines Behindertenausweises. Auf
eine Unterstiitzung durch das Hilfesystem ist sie ohnehin nicht angewiesen:
Die Familie ist soziotkonomisch so gut aufgestellt, dass sie die Versorgung
Omids alleine stemmen kann. Fariba Mostafawy hilt ihrem Sohn den Riicken
frei, bis er den Prozess der Reduktion seiner Normabweichung vollzogen hat.
Dafiir bildet sie Omid aus, erzieht und therapiert ihn und handelt dabei nach
dem mittlerweile stark kritisierten®® Prinzip der Normalisierung. Dabei wird
davon ausgegangen, dass »die Norm des normalen Lebens, der die Mehrheit
der Bevolkerung entspricht, optimal sei und daf es fiir behinderte Personen
darum gehe, ebenfalls gemif dieser Norm zu leben« (Prengel 20006, 157). Der
Lebensform der Mehrheit, so Prengel, werde universelle Giiltigkeit zugespro-
chen. Fariba Mostafawy wendet diese Techniken der Normalisierung auch an,
weil sie weif3, dass ithr Sohn darunter leidet, in der Akademiker*innenfamilie
nicht mithalten zu kénnen. Doch besteht die Gefahr, dass sich nicht zwangs-
laufig die erwiinschte Selbststindigkeit des Sohnes entwickelt, sondern viel-
mehr, »dass endlose Trainings dazu fiihren, abhingig zu machen und zu ma-
nipulieren« (Nirje 1994, 21).

5.4.3 Salma Kolat und ihr Verlust von Ressourcen durch die Migration

Hintergrundinformationen

Rana Kolat wird 1997 in der Tiirkei geboren. Sie lebt mit ihren Eltern in einer
ttirkischen Grof3stadt. Als Rana Kolat 22 Monate alt ist, wird bei ihr ein friih-
kindlicher Autismus diagnostiziert. Thre Mutter, Salma Kolat, ist als Musike-
rin und als Kurdin in der Tiirkei politisch aktiv. 2002 trennt Salma Kolat sich
von ihrem Mann. In diesem Jahr ist sie auch gezwungen, mit ihrer damals
vierjihrigen Tochter Rana aufgrund einer akuten Bedrohungssituation®® als
politisch Asylsuchende nach Deutschland zu flichen. Obwohl sie einige Jahre

28 | Die Heterogenitat behinderter Menschen, so die Kritik, stehe im Vergleich zum In-
klusionsgedanken nicht explizit »im Mittelpunkt aller theoretischen Uberlegungen und
praktischen Vorhaben« (Prengel 2006, 157).
29 | Genauere Umstéande sind nicht bekannt.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

spiter einen deutschen Pass erhilt, sind ihr Reisen in die Tiirkei aufgrund
ihrer politischen Aktivititen nicht mehr moglich.

Heute hat Salma Kolat zwei weitere Kinder, David, 5, und Lea, 3, aus einer
anderen Beziehung. Rana ist mittlerweile 14 Jahre alt. Mit dem Vater der bei-
den Kinder lebt Salma Kolat heute nicht mehr zusammen. Sie ist alleinerzie-
hend und wohnt mit ihren drei Kindern in einer drei-Zimmer-Wohnung in
einem sozial benachteiligten Vorort einer Grof3stadt. Sie ist nicht erwerbstitig.
Rana geht auf eine Forderschule mit dem Férderschwerpunkt Geistige Ent-
wicklung. David und Lea besuchen zurzeit den Kindergarten.

Anwesend im Interview war nur Salma Kolat. Das Interview fand auf Tiir-
kisch statt.

Die von Salma Kolat erzihlte Biographie ldsst sich in die Zeit vor und nach
der Migration einteilen. So erfolgt die folgende Darstellung ihrer Geschichte
auch in zwei Teilen.

Kernthema: Hartnackigkeit, der transnationale Raum

und der importierte Expertinnenstatus als Ressource und
kompensatorische Strategie

In dem Interview spricht Salma Kolat iiber den Verlust von Ressourcen durch
eine prekire Migrationssituation und ihres sozialen Netzwerkes sowie tiber
den Verlust der Anerkennung ihres Expertinnenstatus< in Bezug auf ihre Toch-
ter. Durch Hartnickigkeit erhilt sie Zugang zu Unterstiitzungsmoglichkeiten,
doch die sich durch den Kontext von Migration und Behinderung verstirken-
den Ausgrenzungs- und Diskriminierungserfahrungen miinden in einer ge-
sellschaftlichen Isolation der Familie.

Teil 1) Tiirkei: Erarbeitung eines Expertinnenstatus
Die Diagnose: Wunsch nach Gewissheit

»Ja, gut. Mit 22 Monaten wurde die Diagnose leichter Autismus festgestellt. Natiirlich
am Anfang, wenn die Kinder gerade geboren oder noch sehr klein sind, kann man noch
nicht genau sagen, was das Ganze ist. Bis man dann irgendwann die Entwicklung fest-
stellt. Wenn die anderen Kinder anfangen zu reden, stellt man bei diesen Kindern keine
Entwicklung fest« (3, 10 M).

Salma Kolat bemerkt sehr friih, dass bei ihrer Tochter »die Sache« nicht so
»lauft« (3, 41 M). Zur Erlduterung ihrer Aussage stellt sie die Entwicklung
»anderer« Kinder der Entwicklung »dieser« Kinder kontrastierend gegeniiber.
Die Abweichung Ranas von einer Normentwicklung steht fiir die Mutter fest.
Durch ihre Beobachtungen angetrieben, beginnt sie sich zu informieren und
mit Entwicklungsstérungen zu befassen. Ein von ihr aufgesuchter Psycholo-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

139


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Migrationsbedingt behindert?

ge versucht sie zu beruhigen, aber sie bleibt misstrauisch. Sie beobachtet die
Tochter weiterhin in der Interaktion mit anderen Kindern, vergleicht Ranas
Entwicklung mit der von Kindern ihres Freundeskreises.

»[tiirk.] Ich habe dann angefangen darliber zu lesen und hatte dann eine Vermutung.
Als sich meine Vermutung dann auch bestatigt hat, bin ich daraufhin zum Arzt gegan-
gen und die haben das dann auch festgestellt. Weil ich selbst die Vermutung hatte. Ich
hatte drei Biicher gelesen, habe die ganzen Symptome, die ich dort gelesen habe, bei
ihr festgestellt und bin mit diesen Vermutungen zum Arzt. Fiir sie war das ungewohnlich,
dass jemand schon in diesem Alter [des Kindes] solche Vermutungen &ufiert. Weil es
ja eigentlich erstin einem héheren Alter festgestellt wird. Aber ich hatte da ja Uberein-
stimmungen im Verhalten gefunden« (3, 121 M).

Nach Literaturrecherchen und der Aneignung von Wissen iiber Verhaltens-
stérungen bei Kindern tiberpriift sie, ob die Symptome eines Autismus auch
bei Rana zu finden sind. Als sie ihre Vermutung bestitigt sieht, geht sie er-
neut zum Arzt und duflert ihre Diagnose. Salma Kolat ist sich ihrer Sache
sicher: Sie prisentiert sich als die Expertin, die bereits frith um die Bedarfe
ihrer Tochter weifé. In der Uniklinik lisst sie sich dann auch nicht abweisen.
Sie trigt ihre Zweifel vor, bis Rana eine offizielle Diagnose und eine Bestiti-
gung ihrer Annahmen erhilt. Der »frithkindliche Autismus« wird dadurch
zu einem ungewdhnlich frithen Zeitpunkt diagnostiziert. Durch die lange Be-
schiftigung und Auseinandersetzung mit der Entwicklungsstérung erlebt sie
die Diagnose nicht als Schock: Es geht ihr nicht mehr darum herauszufinden,
ob oder welche Behinderung ihre Tochter hat, sondern lediglich um den Erhalt
einer Bestitigung ihrer Vermutung von offizieller Seite.

Bildung und Erziehung:

Forderung und Entwicklung als Schliissel zur Partizipation

Zentrales Thema der anfinglichen biographischen Erzihlung ist Salma Kolats
Sorge um Rana. Sie schildert auflerdem ihre Suche nach geeigneten Bildungs-
settings und ihre Suche nach einer Entlastung fiir sich.

»[tlirk.] Natiirlich fangt damit ein sehr schwieriges Leben an. Es ist in der Tat so, so ein
Leben istziemlich schwer. Insofern als man eben nicht sein eigenes Leben lebt, sondern
sein Leben nach den Bediirfnissen des Kindes richtet« (3, 14 M).

Mit ihrer Wahrnehmung der Abweichung von einer Normentwicklung, die sie
aus der Beobachtung und dem Vergleich mit anderen Kindern ableitet, begin-
nen die Schwierigkeiten. Doch auch diese sind fiir sie nicht iiberraschend, sie
sind »natiirlich« und eine logische Folge. Schwer ist das Leben, weil die eige-
nen Bediirfnisse zuriickgestellt und sich nach den Bediirfnissen des Kindes

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

gerichtet werden miisse. IThre Tochter konne ihre Bedarfe nicht duflern, nicht
sprechen, sie konne nicht eigenstindig zur Toilette gehen.

»[tirk.]JWenn ich dann irgendeine positive Seite dazu sagen sollte, dann ist das die An-
hanglichkeit gegeniiber der Mutter. Das vielleicht bereichert einen auch als Mutter. Aber
sonst gibt es nur Sorgen fiir den Verlauf des Lebens« (3, 22 M).

Neben der Sorge, Rana eine nicht auf ihre Bediirfnisse und Mdéglichkeiten zu-
geschnittene Bildung und eine gute medizinische Versorgung erméglichen zu
konnen, habe sie auRerdem Angst um Ranas Zukunft und um ihr Leben nach
dem Tod der Mutter:

»[tlirk.] [...] die ganze Sorge richtet sich darauf, was, wenn ich nicht mehr kann? Was,
wenn ich sterbe, wenn ich krank bin, wer soll sich dann um das Kind kimmern? Es gibt
hier natirlich Einrichtungen, die das Kind nehmen, aufpassen, aberin einer Welt, in der
sie nicht mal die normalen, die nichtkranken Kinder schiitzen kdnnen, wie soll dann so
ein Kind in so einer Situation bestehen? Das ist meine stdndige Sorge« (3, 25 M).

Es ist zu vermuten, dass sie die Befiirchtungen insbesondere auf heute kon-
textualisiert (»Es gibt hier natiirlich Einrichtungen«) und sie den sorgenvollen
Blick in die Zukunft vor allem auf die gegenwirtige Situation und das Leben
in Deutschland bezieht. Denn neben den Aussagen iiber ihre Sorgen stehen
andere, in denen sie angibt, die Familie und sie selbst hitten sich in der Tiir-
kei gut auf die Situation einstellen kénnen (»das konnten wir schulterng, 3,
47 M). Die Mutter leitet der Gedanke, ihrer Tochter Partizipation durch eine
gute Forderung ermoglichen zu kénnen. Zwar gibt es in der Tiirkei zu dieser
Zeit keine differenzierten staatlichen Angebote fiir behinderte Menschen, die
finanziellen Méglichkeiten der Familie erlauben es aber, privat eine Betreuung
(»Nanny«) zu engagieren. Rana beginnt frith mit Therapien und wird in einer
Krabbelgruppe angemeldet.

Soziookonomischer Status: Schliissel zur Forderung und Entwicklung
Direkt zu Beginn des Interviews demonstriert die Mutter, dass sie keineswegs
intendierte, aus einer Art Altruismus heraus ihr Leben selbstlos in den Dienst
der Erziehung ihres Kindes zu stellen. So baut sie sich in der Tiirkei ein funk-
tionierendes Netzwerk auf, das sie unterstiitzt. Als finanziell gut aufgestellte
Mutter einer autistischen Tochter kann sie in der Tiirkei gut leben. Sie ist be-
rufstitig als Musikerin und besitzt gemeinsam mit ihrem Ehemann ein sozia-
les Netzwerk — bestehend aus einem Freundeskreis und sie unterstiitzenden
Eltern. Salma Kolat inszeniert sich als selbstbewusste, finanziell unabhingige
und selbststindig handelnde Frau. Durch ihre Moéglichkeit, auflerfamilidre
Hilfen in Anspruch nehmen und eine Betreuerin engagieren zu kénnen, kann

- am 15.02.2026, 01:37:14,

141


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Migrationsbedingt behindert?

sie weiterhin ein selbstbestimmtes Leben fithren, was der politisch engagier-
ten Frau besonders wichtig ist. Mit ihrer Auferung »Man hat ja Freunde ge-
habt« (3, 36 M) deutet sie schon zu Beginn des Interviews an, dass das sie
damals umgebende stabile Netzwerk heute der Vergangenheit angehort.

Teil 2) Deutschland: Expertinnenstatus ohne Anwendungsméglichkeit

Der rechtliche Status:

Von Stillstand, Ausgrenzungen und Riickschritten

2002 ist sie dann aufgrund ihrer politischen Aktivitit in der Tiirkei gezwun-
gen, mit der vierjihrigen Rana das Land zu verlassen. Die Trennung vom Ehe-
mann geschieht in etwa zeitgleich. Sie kommt als alleinerziehende Mutter mit
Rana nach Deutschland und beantragt fiir beide Asyl.

Durch die Migration erfihrt ihr Leben eine Zisur: Sie erleben den Wandel
von einer guten wirtschaftlichen Lage mit einem sie stiitzenden sozialen Um-
feld in der Tiirkei hin zu einer radikalen sozioSkonomischen Abstufung in
Deutschland, wo sie auf sich allein gestellt ist. Rana und Salma Kolat werden
in einem Wohnheim fiir gefliichtete Menschen untergebracht.

»[tlirk.] Das Leben in einem Asylheim ist eigentlich ein ganz schwieriges Leben. Die
Menschen werden zusammengewiirfelt. Es sind normale Menschen, es sind u.a. auch
Kriminelle. Da kannst du dich nicht so direkt noch mehr um dein Kind kiimmern, als du
es normalerweise machen wiirdest. Wenn man dann auch noch ein autistisches Kind
hat, kommt man sich machtlos vor. Das Leben selbst ist dort schon schwierig. Und mit
so einem Kind wird das Problem noch viel viel gréfier. Du kannst das Kind nicht ins Kran-
kenhaus bringen, du bist nicht im Stande, viel fiir das Kind zu tun« (3, 210 M).

Salma Kolat ordnet sich implizit den »normalen Menschen« im Heim zu und
grenzt sich von anderen, ggf. auch »kriminellen« Bewohner*innen des Hei-
mes ab. Die Heterogenitit unter denen, die die Unterkunft bewohnen, mache
das Leben schwer. Neben den existentiellen Anliegen, wie die Besorgung eines
Wohnraumes, Geld fiir den Unterhalt, Kleidung und irztliche Versorgung,
kommen Schwierigkeiten durch die Beeintrichtigung der Tochter hinzu. Die
Schilderungen der Mutter deuten auf eine grofRe psychische Belastung hin, der
sie durch das Leben in der Unterkunft ausgesetzt sind. Es ist naheliegend, dass
dort die fiir Menschen mit Autismus grundlegenden Voraussetzungen fiir
partizipative Prozesse wie geregelte Abliufe, Riickzugsmoglichkeiten, Ruhe
und eine Forderung, die eine Isolation Ranas verhindert, nicht mehr gege-
ben sind. So empfindet Salma Kolat insofern Machtlosigkeit, als sie nunmehr
keine Moglichkeit hat, fiir Rana eine gute Unterbringung, eine umfassende
medizinische Versorgung zu erwirken oder weitere Bildungs- und Férdermaf3-
nahmen durchzufithren. Durch die rechtlichen Rahmenbedingungen fir Ge-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

duldete (vgl. Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge 2014) kann Rana an die
in der Tiirkei bereits begonnenen Therapien in Deutschland nicht ankniipfen:

»[tlrk.] Es ist zwar sehr friih erkannt worden [der Autismus des Kindes] und dort hat
man auch schon mit Therapien angefangen. Aber die Situation in Deutschland, meinet-
wegen hat sich die Sache dann hinausgezdgert. Da war dann ein ziemlicher Abstand«
(3, 131 ™).

Die Mutter ist aufgrund des rechtlichen Status’ mit staatlichen Regulierun-
gen konfrontiert, die massiv in ihre Moglichkeitsriume und die von Rana ein-
greifen. In den zweieinhalb Jahren im Fluchtlingsheim bzw. in der Zeit des
unsicheren Aufenthaltsstatus’ hat Rana keine Option, eine auflerfamiliire
Betreuung in Anspruch zu nehmen. Dieses Angebot habe lediglich fiir die
»normalen Kinder« bestanden (3, 209 M). Allerdings macht Salma Kolat dafiir
weder das deutsche System und die gesetzlichen Regulierungen, bspw. das
Asylbewerberleistungsgesetz und die restriktiven Maftnahmen, die mit einem
Duldungsstatus in Deutschland einhergehen, noch die Bedingungen, die ihr
das Bleiben in der Tiirkei unméglich machten, verantwortlich. Stattdessen
sucht sie die Schuld fir die schwierige Situation als Asylsuchende bei sich
selbst. Sie hadert mit der Entscheidung, sich in der Tiirkei als politische Akti-
vistin betdtigt zu haben. Sie trage die Verantwortung dafiir, ihr Kind in diese
Situation gebracht zu haben (»meinetwegens, 3, 133 M, »Gewissensbisse« 3,
139 M).

»Von 2002 bis 2006 gab es gar keine Ausbildung, Erziehung in dem Sin-
ne« (3, 61 M). 2006 beginnt Rana schlieflich mit der Schule. Sie besucht fort-
an eine Forderschule mit dem Schwerpunkt Geistige Entwicklung.

Auch nachdem sich die rechtliche Situation verbessert, bleiben Salma Ko-
lat und ihre Kinder sozial herabgestuft. Sie lebt mit ihren (mittlerweile) drei
Kindern in einfachen Verhiltnissen. Die Ausiibung eines Berufs ist fiir Salma
Kolat vollig ausgeschlossen:

»[tirk.] Nein, das ist gar nicht mdglich. Hier habe ich auch keinen Beruf an sich in
Deutschland. Die Dinge, die ich in der Tiirkei gemacht habe, kannich hier nicht machen.
Ich habe mich mit Musik befasst. Wenn ich keine Hochschulausbildung habe, kann ich
damit hier nichts anfangen« (3, 109 M).

Keiner Erwerbstitigkeit nachgehen zu konnen, hinge mit der fehlenden An-
erkennung ihrer bisherigen beruflichen Titigkeit in der Tiirkei zusammen, als
Musikerin/Musikdozentin ohne Hochschulabschluss habe sie in Deutschland
keine Chance. Die Tatsache, dass sie als alleinerziehende Mutter von drei Kin-
dern — davon ein Kind mit einem hohen Pflegebedarf — keine Méglichkeit hat,
eine Titigkeit aufzunehmen, spricht sie nicht an.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

143


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Migrationsbedingt behindert?

Merkmal Sprache bzw. »nkein Deutsch«:

Ausgrenzungs- und Diskriminierungserfahrungen

In mehreren Belegerzidhlungen schildert Salma Kolat Ausgrenzungen, die sie
aufgrund ihrer fehlenden Kenntnisse des Deutschen erlebt hat. Thre Deutsch-
kenntnisse haben im Leben von Salma Kolat Einfluss auf unterschiedliche Be-
reiche, wie sich am Beispiel des rechtlichen Status und dem Kontakt zu ihrem
Umfeld zeigt.

Salma Kolat bemerkt, dass sich das Ausgrenzungs- und Diskriminierungs-
merkmal »Deutsch« in Kombination mit einer bei der Tochter wahrgenomme-
nen Behinderung verstirkend auf Ausgrenzungserfahrungen auswirkt. Es ist
nicht der rassialisierte Kérper, ihr Aussehen lasse nicht auf einen Migrations-
hintergrund schlieffen. Doch es gebe im 6ffentlichen Raum hiufig Situationen
mit Rana, die die Aufmerksamkeit auf die Familie lenken. Wenn sie gefragt
wird, was mit Rana los sei, und sie »nicht in einem flieRenden Deutsch antwor-
ten kann, dann fillt der Schleier« (3, 224 M). Der Augenkontakt werde gemie-
den, sie werde nicht gegriifit.

Anforderungen, wie das piinktliche Erscheinen zu Versammlungen in
Schule oder Kita, sind fiir sie durch die besondere Situation zuhause schwerer
zu erfiillen:

»[tiirk.] Wenn ich durch dieses Kind, also wenn ich mit Rana etwas machen muss, und
ich dadurch zu anderen Versammlungen zu spat komme, das eine Kind muss um 8.15
Uhr da sein, das andere um 9.00. Sofort musste ich dem Direktor oder der Leiterin ver-
standlich machen, warum ich zu spat komme, und sie haben liberhaupt kein Verstand-
nis dafiir. Auf einmal verlangt der Direktor dann von mir: »Sprechen sie doch mit ihren
Kindern Deutsch.« Da frage ich ihn, wie ich denn mit meinen Kindern Deutsch sprechen
solle. Ich spreche doch selber kein Deutsch. Das Leben wird immer kompliziert dadurch.
Das eine Problem hat immer Auswirkungen auf den anderen Bereich des Lebens« (3,
240 M).

Thre Anstrengungen, die sie im Alltag zu bewiltigen hat, werden nicht erkannt,
stattdessen werden zusitzliche Anforderungen an die Mutter gestellt, die sie
nicht zu erfiillen vermag. Sie glaubt, dass sich die Herausforderungen, die mit
der Behinderung des Kindes einhergehen, mit den vorhandenen Problemen
als Migrantin ohne Deutschkenntnisse auf einem gehobenen Sprachniveau
potenzieren. Durch das Zusammenwirken der Barrieren entstehen zusitzliche
Probleme, die Auswirkungen haben auf den Umgang mit ihr und ihren Kin-
dern, auf ihr Privatleben und auf ihre Identititskonstruktion als Migrantin.
Oftmals sind die von Salma Kolat bei Verstindnisproblemen entwickelten
Strategien nicht erfolgversprechend: In Beratungen wiinscht sie, mit tiirkisch-
sprachigen Mitarbeiter*innen sprechen zu diirfen, muss dann aber feststellen,
dass diese kaum Kenntnisse tiber ihre spezifischen Anliegen im Kontext Be-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

hinderung haben. Arzt*innen oder Anwilt*innen bittet sie z.B. darum, Ge-
sprichsprotokolle anzufertigen, die sie dann tibersetzen lisst. Diese Strategie
ist jedoch immer abhingig vom Willen des Gegentibers.

Salma Kolat steht staatlichen Stellen kritisch gegentiber. Durch ihr Sprach-
niveau im Deutschen sind Gespriche zwischen Salma Kolat mit Behérden und
Institutionen von einer Machtasymmetrie gekennzeichnet. Mit dem Erhalt
einer dauerhaften Aufenthaltsgenehmigung bemiiht sich Salma Kolat auch
um den Erwerb der deutschen Staatsbiirgerschaft. Auch auf der Auslinderbe-
hérde trifft sie neben Auerungen, die sie krinken, auf eine offene Ungleich-
behandlung durch die staatliche Stelle.

»[tiirk.] Wenn ich die darum bitte, auch Arzte, bitte reden sie langsam, dann machen sie
das auch. Aber die Ausldnderbehdérde, da wird man so von oben herab behandelt, und
alsich denen gesagt habe, ich mdchte die deutsche Staatsbirgerschaft haben, da ha-
ben sie mirvon Anfang an gesagt: »Machen sie sich keine Miihe. Sie brauchen gar nicht
zu kommen, das flihrt zu gar nichts.« Und haben die Tiir zu gemacht. Dann habe ich ge-
sagt, dass ich mir einen Anwalt nehme. Sie sagten, ich hatte keine Chance: »Werfen sie
ihr Geld nicht zum Fenster raus.<[...] Sogar den Dolmetscher haben sie aus dem Zimmer
geschickt. Sie sagten: »Sie wenden sich an eine deutsche Behdrde. Dann miissen sich
auch deutsch reden« (3, 267 M).

Salma Kolat wird aus dem Biiro verwiesen, weil sie das imaginierte Kriterium
fur ein Gesprich »Deutsch auf einem hohen Sprachniveau« nicht erfiillt. Sie
weifl um dieses Kriterium und sucht sich Unterstiitzung, aber auch der von
ihr engagierte Dolmetscher kann sich keinen Zutritt verschaffen. So macht
sie die Erfahrung, dass sie selbst mit Unterstiitzung keine Moglichkeit be-
kommt, sich zu duflern respektive gehort zu werden. Die Auslinderbehérde
folgt der »Logik der Diskriminierung, in der es erlaubt scheint, Salma Kolat
zu benachteiligen und ihr »grundlegende Menschenrechte mehr oder weniger
umfassend vorzuenthalten« (Scherr 2012, 18), weil sie die von ihr auferlegten
Kriterien nicht erftllt. Schlieflich ruft der Mitarbeiter der Auslinderbehérde
den fiinfjahrigen David in das Biiro und beginnt ihn gegen den Willen der
Mutter auszufragen. Sie selbst kann nicht verstehen, worum es geht, weil der
Mitarbeiter »Hochdeutsch« mit ihrem Sohn spricht. Salma Kolat befindet sich
in einer machtasymmetrischen Situation, lisst sich aber nicht einschiichtern.
Sie bleibt hartnickig und wehrt sich. Sie leitet schliefllich rechtliche Schritte
ein und zeigt sich in letzter Instanz erfolgreich:

»[tirk.] Dann habe ich mir einen Anwalt genommen. Das sind solche hésslichen Begeg-
nungen, wo ich alleine mit den Problemen nicht fertig werde und gezwungen bin, Hilfe
zu holen. Am Ende habe ich sie auch bekommen, die Staatsbiirgerschaft« (3, 280 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

145


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

Das Hilfe- und Bildungssystem: (Spater) Zugang ja, Qualitat nein
Die Sorge um ihr Kind begleitet ihr Muttersein. Schon friih hat sie sich zu einer
Expertin fiir ihr Kind entwickelt. In der Tiirkei hat sie die Moglichkeit, sich
Wissen anzueignen und Rat einzuholen. Wihrend Rana und auch sie selbst
von diesem Expertinnenwissen in der Tiirkei profitieren konnten, schaftt sie
es nicht, dieses Wissen in ihrer Zeit im Wohnheim fiir Gefliichtete und als
Geduldete zur Verbesserung ihrer Situation einzusetzen. Damals »machtlos«
(3, 214 M), nimmt sie sich heute wieder den Herausforderungen an. Nun ist
sie wieder die Handelnde, »greift ein« (3, 81 M), vertritt Rana anwaltschaftlich,
wenn sie glaubt, ihre Tochter gerate bspw. in der Schule oder im Hilfesystem
in Situationen, die ihr nicht gut tun. Durch die Beratungen der Lebenshilfe
erfihrt sie von der Moglichkeit, Pflegegeld zu beantragen, das sie fiir sich zu-
nichst nicht in Erwigung zieht: »Warum sollte ich Geld dafiir bekommen,
dass ich mich um meine Tochter kiimmere?« (3, 159 M). Zwar wiinscht sich
die Mutter Unterstiitzung und Entlastung von auflen durch das Hilfesystem,
tur ihre Rolle als Mutter ein Pflegegeld zu bekommen, fiihlt sich fiir sie aber
befremdlich an. Heute nimmt sie die finanzielle Unterstiitzung an und legt die
Beitrige fuir Ranas zukiinftige Versorgung zur Seite.

In der Beratungsstelle erhilt sie auflerdem Informationen tiber das System
der Schulbegleitung und des FUD - ein Angebot, das die Mutter dankbar an-
nimmt. Die Auswahl der Rana begleitenden Personen nimmt Salma Kolat sehr
ernst. Sie sucht aus den Bewerberinnen passende aus und ist diejenige, die die
Entscheidung trifft, wer Rana begleiten darf. Sie gibt an, von den Schwierig-
keiten zu wissen, die pidagogische Fachkrifte mit der Tochter haben, habe
Verstindnis dafiir, wenn sie die Arbeit mit der Tochter nicht aushalten: »Das
verstehe ich auch, dass sie miide werden, wenn man sieben Stunden mit so
einem Kind zu tun hat« (3, 92 M). Auch sie selbst ist erschépft von den »Be-
lastungen« und dem »schwierigen Leben« (3, 15 M).

Von der anspruchsvollen Tatigkeit wissend, fordert Salma Kolat daher ein
hoher qualifiziertes Personal, das sich nicht nur um die Betreuung des Kindes
kiimmert, sondern auch um die Erziehung und Bildung. Ohne eine addquate
Forderung hat sie Sorge, ihre Tochter kénne sich weiter isolieren. Es fehlt das
Vertrauen in ausreichende Kenntnisse derjenigen, »die zum Helfen kommen«
(3, 194 M). Sie kritisiert, dass Schulbegleiter*innen ohne entsprechende fach-
liche Ausbildung ihre ersten Erfahrungen mit behinderten Menschen an ihrer
Tochter machen. Das mangelnde Vertrauen hat Auswirkungen auf die Orga-
nisation ihres Alltags und die Planung der Zukunft. Zwar entspricht es nicht
ihrer Vorstellung vom Muttersein, kaum ihren eigenen Bediirfnissen nach-
gehen zu kénnen, sieht fiir sich aber keine Méglichkeit, sich zuriickzuziehen.
Bisher kann sie sich auch nicht damit abfinden, dass, sollte sie einmal nicht
mehr kénnen, Rana institutionell betreut wird.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Das soziale Netzwerk: Sprache, ethnische Herkunft

und Behinderung als Ausgrenzungsmerkmale

Zwar hat Rana wenig Kontakt zu ihrer Umwelt und baut kaum Kontakt zu den
jungeren Geschwistern auf, trotzdem erkennt die Mutter mit der Geburt der
Kinder eine Verbesserung der Situation — auch fiir sich selbst, die nun nicht
mehr ganz alleine mit Rana lebt.

Dennoch ist Salma Kolat mit ihren Kindern allein. Verfiigte sie in der Tiir-
kei iiber viele soziale Kontakte, haben sie und auch Rana heute keine Bekannt-
schaften in Deutschland. Es entstiinden keine Freundschaften mit »deutschen
Familien«. Die erste Hiirde in der Kontaktaufnahme sei wie oben bereits ausge-
fiithrt ihr Sprachniveau im Deutschen bzw. die damit in Verbindung gebrachte
ethnische Herkunft. Doch selbst wenn diese Hiirde iiberwunden wire, Salma
Kolat identifiziert weitere Barrieren, die sie mit der gesellschaftlichen Aus-
grenzung von behinderten Menschen in Verbindung bringt:

»[tlirk.] Denn normalerwiese ist es sogar so, wenn man neue Freundschaften schliefit,
sogar bei alten Freundschaften, ist ein behindertes Kind eher ein Hinderungsgrund.
D. h. die Freundschaften dauern nicht sehr lange. Sie ertragen das Ganze nicht. Wenn
man z. B. mit Pdrchen zusammen unterwegs ist, auch innerhalb der Familie, da kommt
kein Gespréch zustande. Es gibt so ein Spannungsverhaltnis. Auf diese Weise fiihrt es
dazu, dass die Freundschaften nicht lange halten. Die Neigung zur Teilhabe ist sehr ge-
ring. Sie wollen nicht teilhaben. Eigentlich macht das auch das Leben schwer und die
Beziehungen schwer« (3, 171 M).

Salma Kolat berichtet auch von Ausgrenzungen in der tiirkischen Community,
in der ihre ethnische Herkunft als Kurdin relevant wird: »Die verstof3en einen,
auch die eigenen verstofien einen« (3, 238 M). So kommt es, dass sich Salma
Kolat weder in der Gruppe der Eltern von behinderten Kindern noch in der
Gruppe der ihr sprachlich verwandten Migrant*innen aufgenommen fiihlt.

Zudem erschwert ihre Migrationssituation die Unterstiitzung durch die
Familie. Thre beiden Briider leben zwar in Deutschland und sind in Notsitua-
tionen auch zur Stelle »[...] aber mal von sich aus, nein. Die Neigung ist sehr
gering. Und das scheint auch bei anderen Familien der Fall zu sein« (3, 181 M).
Die Tiirkei hingegen dient als Referenzsystem und ist der Ort der effizienten
Hilfe:

»Besonders in der Tiirkei selbst, wo ein behindertes Kind ist, da sind die Grof3eltern im-
mer zur Stelle und passen auf das Kind auf. Aberich bin hier nichtin dieser gliicklichen

Lage« (3, 183 M).

Durch die Betreuung ihrer Tochter ist sie an das Haus gebunden.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

147


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

Transnationaler sozialer Raum: Die Tiirkei als Ressource

Salma Kolat ist durch die Migration mit einem Verlust von Ressourcen kon-
frontiert. Zunichst, weil sie und Rana durch den rechtlichen Status stark ein-
geschrinkt sind, aber auch spiter mit Verbesserung der rechtlichen Situation
fehlt Salma Kolat das Unterstiitzungsnetzwerk fiir Rana, von dem sie in der
Tiirkei so profitiert hatte.

»[tlirk.] Alsich nach Deutschland kam, hatte ich natiirlich Gewissensbisse, dass sie auf-
grund meiner Lebensumsténde keine Therapie bekommen konnte. Deswegen habe ich
sie auch in regelméafigen Absténden in die Tirkei geschickt, damit sie Hilfe bekommt.
Denn wenn man dort Geld hat, dann bekommt man auch Hilfen. Ein Beispiel: Hier hatte
man mir erzahlt, sie wiirde ein Dreirad nicht bedienen kdnnen. Der Druck mit dem Fuf
sei nicht méglich. Ich habe sie dann in die Turkei geschickt. Und dort konnte sie inner-
halb kiirzester Zeit sogar mit einem Zweirad fahren. Hier geht es alles ziemlich langsam
voran« (3, 138 M).

Auch hier deutet die Mutter an, dass sie Schuldgefiihle plagen, weil sie mit
Rana die Tiirkei verlassen hat. Eine gute Bildung und Erziehung glaubt sie
in Deutschland nicht zu finden. Eine Moglichkeit der Wiedergutmachung
und des Ausgleichs erkennt Salma Kolat in der Ressource des transnationalen
Raumes. Die Tiirkei ist der Ort, an dem Forderung und Teilhabe gelingen,
Deutschland hingegen ist der Ort, an dem alles »ziemlich langsam« voran geht
(3, 146 M). So schickt sie Rana regelmifig in die Tiirkei und nutzt die dort
noch vorhandenen, in Deutschland aber abhanden gekommenen wirtschaft-
lichen Vorteile ihrer Familie.

Der Stellenwert der Religion: Kein Unterstiitzungspotential

Auf die abschlieflende Bitte, eine Einschitzung zu den Potentialen eines isla-
mischen Wohlfahrtsverbandes im Hinblick auf die Moglichkeiten der Verbes-
serung ihrer Situation zu geben, reagiert Salma Kolat stark ablehnend*®. Eine
Unterstiitzung durch islamische Verbinde bzw. Vereine wolle sie nicht und
kénne sie sich auch kaum vorstellen. Sie positioniert sich gegeniiber Menschen
turkischer Herkunft in Deutschland, die sich in Verbinden organisieren, und
bringt sie mit der religios-konservativen Regierung in der Tiirkei in Verbin-
dung:

»[tirk.] Nein. Ich méchte jetzt nicht ligen, ich m6chte mit diesen Leuten nichts zu tun
haben. Es hat mit der jetzigen Regierung in der Tlirkei zu tun. Weil es eine religis ge-
prégte Regierung ist, die die Sozialdemokraten und Andere einsperrt. Wenn man dort
in der Tirkei weiterkommen will, muss man denen gehéren. Im Grunde wollen die Leute,

30 | Zum Hintergrund dieser Adressierung als »Muslimin« siehe Kapitel 5.2.3.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

die solche Vereine griinden, doch auch nur lhresgleichen da haben. Ich mdchte keinen
wegen seiner Religion beleidigen, aber die wollen uns doch gar nicht. Einmal kam eine
Frau mir zu Hilfe. Sie trug ein Kopftuch, als sie horte, dass ich nichts auf die Religion
gebe, da hat sie den Kontakt abgebrochen. Sie sagte mir, mir als Mutter sei das Para-
dies sicher. Da habe ich gesagt, dass ich an so etwas nicht glaube. Weg war sie dann«
(3,311 M).

Salma Kolat glaubt, dass es sich bei islamischen Vereinen in Deutschland um
homogene Gruppierungen handelt, denen es nicht um eine Unterstiitzung
auflerhalb Ihresgleichen ginge. Die Pluralitit der Menschen tiirkischer Her-
kunft in Deutschland sieht sie in den islamischen Gemeinden kaum abgebil-
det. Mit der Formulierung »Ich mochte keinen wegen seiner Religion beleidi-
gen, die auf eine deutliche Differenz zu religiosen Personen hinweist, sowie
der Anmerkung, Grundelemente des islamischen Glaubens anzuzweifeln,
hebt sie hervor, dass sie sich selbst nicht als gliaubig betrachtet.

Zusammenfassung

Kern der Identititskonstruktion von Salma Kolat ist ihre Inszenierung als Ex-
pertin, die mit Fachwissen tiber die Behinderung des Kindes ausgestattet ist:
Sie weif}, was ihr Kind kann und was gut fiir ihr Kind ist. Hatten sie in der
Ttirkei einen héheren soziockonomischen Status mit einem sie unterstiitzen-
den und tragenden sozialen Netzwerk, guten Bildungsmoéglichkeiten und be-
ruflichen Chancen, erleben Salma und Rana Kolat in Deutschland eine soziale
Abstufung. So ist vor allem der Beginn ihres Lebens in Deutschland von ras-
sistischen Ausschliissen und hegemonialen Vorgaben geprigt.

Bei der Wahrnehmung ihrer Rechte respektive der Verweigerung von
Rechten aufgrund des prekiren rechtlichen Status wirkt sich die Behinderung
verschirfend auf die Situation der Familie aus. Die Wechselwirkungen der
strukturellen Rahmenbedingungen im Kontext eines rechtlichen Status und
die Barrieren der Teilhabe von behinderten Menschen haben Auswirkungen
auf die Entwicklungsmoglichkeiten von Rana, die mehrere Jahre keinen Zu-
gang zu Bildung und keinen Kontakt zu anderen Kindern hat.

Wihrend sie der schwierigen Zeit im Wohnheim fiir Gefliichtete nichts
entgegenzusetzen hatte, beginnt mit dem Erhalt der dauerhaften Aufenthalts-
erlaubnis und dem Umzug in eine eigene Wohnung eine Stabilisierung der
Lebenslage. Salma Kolat findet sich im Bildungssystem zurecht, beantragt
Unterstiitzungen und Férderungen fiir ihre Tochter. Doch die lingualen Macht-
strukturen bzw. die Reaktionen aufihr geringeres Sprachniveau im Deutschen
erschweren ihr die Wege. Sie bemerkt, dass die Ausgestaltung ihres Lebens
und das ihrer Tochter nicht mehr alleine in ihrer Hand liegt. Hier zeichnet
sich ein Dilemma ab: Thre Unabhingigkeit, die sie in der Tiirkei lebte, hat sie
in Deutschland verloren. Konnte sie sich dort effizient fiir ihr Kind einsetzen,

- am 15.02.2026, 01:37:14,

149


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

ist sie nun von anderen abhingig, deren Unterstiitzung ihr aber de facto fehlt,
und vom Wohlwollen der sie beratenden und betreuenden Personen. Einerseits
ist sie gesellschaftlich isoliert und hat kaum soziale Kontakte, doch aufgrund
der lingualen Machtstrukturen im Hilfesystem ist Salma Kolat immer wieder
auf die Unterstiitzung anderer angewiesen, sei es bei Arzt*innen, in Behérden
oder in der Schule. Thr Expertinnenwissen ist hier nur noch begrenzt einsetz-
bar. Bei Abweisungen durch Behérden und bei Konflikten mit (Bildungs-)Ins-
titutionen zeigt sie sich selbstbewusst und hartnickig. Gegen gesellschaftliche
Abwertungen und Ungerechtigkeiten versucht sie sich zu wehren und fordert
erfolgreich ihre Rechte ein.

Es zeigt sich, dass Salma Kolats Identitit als Mutter eines behinderten Kin-
des in Deutschland schwierig zu leben ist, weil sie mit behinderungsspezifi-
schen Barrieren konfrontiert ist, die die Partizipationsmoglichkeiten der Toch-
ter und ihre eigenen einschrinken. Das Recht der Tochter auf Entwicklung und
Befihigung sieht sie in Deutschland nur unzureichend gegeben. Weil Salma
Kolat im Hilfesystem angekommen ist, kann sie sich auch mit der Qualitit der
Angebote auseinandersetzen. Sie erwartet nicht nur Unterstiitzung und Be-
treuung vom Hilfesystem, sondern auch eine hochwertige (Aus-)Bildung ihrer
Tochter. So steht die Wahrnehmung der Behinderung der Tochter in einem
Zusammenhang mit der Suche nach einer qualitativ hochwertigen Bildung,
die Rana Entwicklungsmdglichkeiten eréffnet. Bei einem Vergleich zwischen
den Aussichten, Wegen und Mitteln in der Tiirkei und denen in Deutschland
erkennt Salma, dass sie weiterhin den transnationalen sozialen Raum nutzen
sollte, um fiir Rana Bildungsrdume zu schaffen. Das Hin- und Herbewegen
in unterschiedlichen nationalen Kontexten entwickelt sich zu einer Ressource
tiir Mutter und Tochter. Die in Deutschland vorhandenen Angebote zur Ent-
wicklung von Ranas Mdglichkeiten, die hier angewandten Methoden stellen
die Mutter nicht zufrieden. Sie zehrt weiterhin von den sozioSkonomischen
Ressourcen der Familie in der Tiirkei. Nur dadurch existiert die Option, kom-
pensatorische Wege fiir Rana einschlagen zu kénnen.

Sie benachteiligende, diskriminierende und ausgrenzende Praktiken ha-
ben das Vertrauen in das Hilfesystem erschiittert. Salma Kolat sorgt sich, Rana
irgendwann diesen Strukturen tiberlassen zu miissen. Sie fiihlt sich zwar nicht
alleine zustindig fiir Rana, erkennt aber gerade keine andere Moglichkeit als
die alleinige Verantwortung fiir ihr Leben zu tibernehmen.

Eine berufliche Verwirklichung ist als Geduldete ohnehin nicht méglich,
aber auch spiter — ohne das soziale Netzwerk und die Anerkennung ihrer Fi-
higkeiten als Musikerin — sind Salma Kolats berufliche Triume nicht realisier-
bar.

Eine weitere Barriere dufert sich in den eingeschrinkten Moglichkeiten
der Familie, Kontakte und Beziehungen zur Auflenwelt zu gestalten. Salma
Kolat hat kein soziales Netzwerk, die mangelnden Kontakte und die Isolation

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

sieht sie in der sozialen Praxis hierzulande (ihr Referenzsystem ist auch hier
die Tiirkei) begriindet, in der behinderte Menschen exkludiert werden und
kaum Kontakte mit Behinderten gepflegt werden. Diese Ablehnung wird ver-
starkt durch die Wahrnehmung ihres Migrationshintergrundes. Hier kommt
es zu einer spezifischen Ausgrenzung im Kontext von Migration und Behinde-
rung. Auch Kontakte zu anderen migrierten Familien sind nicht méglich, hier
ist es weniger die Behinderung, denn die kurdische Herkunft, die sie isoliert.
Dabei verweist sie auf eine deutliche Differenz zu Personen tiirkischer Her-
kunft, die sie dem islamisch-konservativen Lager zuordnet. Zeigt sie auf der
Strukturebene eine hohe Widerstandsfihigkeit und den Willen, sich durch-
zusetzen, kann sie diese auf der privaten Ebene kaum aktivieren. Sie wirkt zu
miide und kraftlos, um sich um Freundschaften zu bemiihen.

5.4.4 Die Bahmanis - Kontrollverlust durch Migration

Hintergrundinformationen

Mohsen und Parissa Bahmani und ihre beiden Sohne Schayan und Schahriar
sind 1998 von Iran nach Deutschland migriert. Sie sind aus politischen Griin-
den gefliichtet und haben in Deutschland Asyl beantragt. Die beiden Kinder
waren zu diesem Zeitpunkt sieben und knapp zwei Jahre alt. Zum Interview-
zeitpunkt ist Schayan 20 und Schahriar 14 Jahre alt. Familie Bahmani lebt
in einer Vier-Zimmer-Wohnung in einem multikulturellen Viertel in K-Stadt.
Mohsen Bahmani ist Fahrer, Parissa Bahmani ist fiir die Haus- und Familien-
arbeit zustindig. In Iran war der Vater ein einfacher Angestellter, die Mutter
hat nach ihrem Schulabschluss keine Ausbildung begonnen/Arbeit aufgenom-
men.

An dem Gesprach nahm zunichst nur die Mutter teil, spiter kamen der Va-
ter und die S6hne hinzu, die sich im Gesprich jedoch zuriick hielten. Das Ge-
sprich wurde — abgesehen von ein paar Codeswitchings — auf Persisch gefiihrt.

Die Familie ist entsprechend des Theoretical Sampling gezielt ausgewihlt
worden. Nach dem Gespriach mit Salma Kolat, die in ihrer Geschichte die be-
sondere Barriere »rechtlicher Status« offenbarte, brauchte es einen dhnlichen
Fall, um die mit dem rechtlichen Status in Zusammenhang stehenden Barrie-
ren spezifizieren zu kénnen.

Kernthema:

Das Scheitern des Projektes »Migration« nach Ressourcenverlust
In ihrer Darstellung schildert Parissa Bahmani insbesondere ihre Suche nach
einer Diagnose zur Behinderung ihrer Séhne und die Suche nach Bildungs-
und Teilhabemdglichkeiten. Ihr Wunsch ist es, Klarheit zu erlangen, um die
Lebenssituation ihrer Séhne verbessern zu kénnen. Die Erzihlung gliedert
sich in zwei Teile: Die Zeit in Iran und die in Deutschland. Kern des Inter-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

151


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Migrationsbedingt behindert?

views ist der Vergleich ihrer Méglichkeiten und die ihrer Séhne in Iran und in
Deutschland. Dabei kommt sie zu der Erkenntnis, dass ihr in Iran alle Mog-
lichkeiten offen standen, in Deutschland aber Barrieren der Teilhabe existie-
ren, deren Abbau sich aufgrund der Migrationssituation ihren Einflussmog-
lichkeiten entzieht.

Teil 1) Vor der Migration - Erst Hektik, dann Selbstbestimmung

Die Diagnose:

Entwicklung des Sohnes lasst Bedarf an Diagnose hinfallig werden
Die Mutter beschreibt die Schwangerschaft und Geburt ihres dlteren Sohnes
als normal, er sei als »gesundes Kind« zur Welt gekommen (4, 10 M). So sei
ihm sogar eine besondere Klugheit durch den Arzt bescheinigt worden, weil
er sich schon sehr frith artikulieren und seinen Willen kundtun konnte. Mit
sechs Monaten kann er erste Worte sprechen, mit elf Monaten iranische Kin-
derreime aufsagen. Als Schayan Bahmani zwei Jahre und acht Monate alt ist,
stellt die Mutter fest, dass seine Entwicklung stagniert.

»[pers.] Nach all dem, was ich von ihm erlebt hatte, hatte ich eigentlich mehr erwartet.
Er sagte zwar kleinere Satze wie Mama gib Wasser, ich stellte aber als er zwei Jahre
und acht Monate war, fest, dass alles stehen blieb. Er sagte gar nicht mehrviel anderes.
Nach diesem Phdnomen habe ich gedacht, vielleicht kann er nicht richtig horen. Er wie-
derholte namlich alles, was ich sagte, aber nur einmal. Daraufhin habe ich angefangen,
die Arzte aufzusuchen« (4, 17 M).

Zu diesem Zeitpunkt setzen hektische Aktivititen der Mutter ein, Erkenntnis-
se iiber die Griinde der fiir sie unerwarteten Entwicklung ihres Sohnes einzu-
holen. Diese Ruhelosigkeit ist gepaart mit Zweifeln, ob sie wohlméglich zu viel
von ihrem Sohn erwartet habe. Thre erste Anlaufstelle ist eine Professorin an
der Universititsklinik in Teheran. Die Professorin, die selbst keine Erklirung
fur die stagnierende Entwicklung Schayan Bahmanis hat, macht der Mutter
Hoffnung: Thr Sohn koénne nach der Pubertit Vieles, was er heute nicht kann,
wieder aufholen. Dennoch veranlasst sie, bei Schayan Bahmani eine Kernspin-
und eine Computertomographie sowie ein Elektrokardiogramm durchzufiih-
ren — allerdings ohne Ergebnis. Die Mutter muss die Frage zur Existenz einer
Verwandtschaftsehe® durch die Arztin bejahen, aber in diese Richtung wird
nicht weiter ermittelt, zu diffizil seien entsprechende Untersuchungen. Zeit-
gleich laufen Therapien wie Ergotherapie und Logopidie an, Schayan Bahma-

31 | Verwandtschaftsehen zwischen Cousins und Cousinen ersten oderzweiten Grades
waren (und sind es zum Teil heute noch) im Nahen Osten Normalitat. Uber den Grad der
Verwandtschaft im vorliegenden Fall ist allerdings nichts bekannt.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

nis Ohren werden untersucht, seine Mandeln entfernt, weil die Moglichkeit in
Erwigung gezogen wurde, dass diese auf sein Gehdor driicken konnten:

»[pers.] Ich habe immer wieder kontrolliert, dass der Druck der Mandeln nicht erhéhtist.
Einmal war er dann erhéht, da habe ich ihn zum Chirurgen genommen und der hat die
Ohren dh Mandeln entfernt, aber auch das hat nichts genutzt« (4, 55 M).

Kernspin, EKG, CT, Mandeln (bzw. Ohren), Neurologe, Psychologe, Logopidie,
Ergotherapie: Thre Schilderungen deuten darauf hin, dass Parissa Bahmani
durch ihr zentrales Anliegen, Informationen dariiber zu erhalten, was ihrem
Jungen fehlt und dabei keine Zeit verlieren zu wollen, pl6tzlich in eine Spirale
gerit. Die hastigen Aktivititen der Mutter gehen einher mit einer zunehmen-
den Nervositit und Angstlichkeit des Jungen, die Parissa Bahmani mit der
Unfihigkeit ihres Sohnes, sich mit anderen Kindern unterhalten zu konnen,
in Verbindung bringt. Durch das vom Psychologen verordnete Ritalin wird der
Junge ruhiger, gleichzeitig lisst die Mutter ihre Suche nach einer Diagnose
ruhen und befasst sich mit seiner Bildung und Erziehung.

Als Schayan Bahmani vier Jahre alt ist, wird sein Bruder Schahriar gebo-
ren. Auch bei ihm scheint zunichst alles »normal« (4, 148 M) zu verlaufen. Mit
sechs Monaten bekommt Schahriar aufgrund einer Infektion seines Gliedes
Fieber. Heute zieht die Mutter in Erwigung, dass die Behinderung ihres zwei-
ten Sohnes mit dem Fieber in einem Zusammenhang stehen konnte. Auch
Schahriar lernt in Iran einige Worte zu sprechen, lernt laufen. In Iran bemerkt
sie noch keine Auffilligkeiten.

Zugang zu Bildung: Partizipation durch Bildung und Forderung
Parissa Bahmani hat selbst keinen hcheren formalen Bildungsabschluss, ist
dennoch ausgesprochen bildungsorientiert. Sie tibernimmt wie selbstver-
standlich die Rolle der Lehrerin, so dass der iltere Sohn schreiben und lesen
lernt und bereits im Alter von fiinfeinhalb Jahren mit einem persischen Lehr-
buch arbeitet. Sie arbeitet mit ihm und unterrichtet ihn (4, 68 M), erklirt ihm
die Farben und die Tierwelt. Er lernt viel in dieser Zeit, weif} mit seinem Wis-
sen umzugehen und es anzuwenden. Diese kompensatorischen Handlungen
vermdgen den wohl von ihr empfundenen Mangel im iranischen Bildungs-
system auszugleichen, lassen aber gleichzeitig ihr Muttersein in den Hinter-
grund riicken. So nehmen in der Schilderung Parissa Bahmanis Berichte tiber
Aktivititen mit ihrem &lteren Sohn neben Lernen und Arztbesuchen keinen
Raum ein. Die Mutter selbst bemerkt diese Entwicklung und engagiert dar-
aufhin einen Privatlehrer: »[pers.] Ich habe auch mit ihm gearbeitet und ihn
unterrichtet, aber ich wollte nicht, dass er nur mich sieht, deswegen habe ich
dann einen Privatlehrer genommenc (4, 59 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

153


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Migrationsbedingt behindert?

Aus ihren Schilderungen lisst sich schliefen, dass ihr das iranische Bil-
dungssystem wohl vertraut ist. Mit einem grofRen Selbstvertrauen ausgestattet,
betrachtet sie sich als kompetent, Konzepte zu beurteilen und Bediirfnisse des
Kindes genau zu kennen. Sie leitet MafRnahmen zur Optimierung ein, wenn
Handlungsweisen in der Bildungseinrichtung nicht ihren Vorstellungen ent-
sprechen. So hilt die Mutter einen Regelkindergarten fiir ihren Sohn fiir unge-
eignet, weil der Betreuungsschliissel bzw. die Gréfe der Gruppe nicht optimal
sind, und meldet ihn deswegen in einem Privatkindergarten an. Ihr Ziel ist es,
ihrem Sohn die Méglichkeit zu eréffnen, sich mit anderen Kindern tiber Spra-
che verstindigen zu kénnen. Wenn Schayan Bahmani nicht verstanden wird
und nicht dazu kommt zu lernen, werde er unruhig und argerlich.

Thr gesamtes Streben ist an dem Wunsch nach Partizipation ihres Sohnes
ausgerichtet, die sie versucht, tiber Bildung und Férderung zu erreichen. Sie
kénne ihren Sohn, so ist sie tiberzeugt, mit einem Mehr an Férderung zufrie-
dener machen.

Insgesamt dreht sich die erste lange Sequenz in der Erzihlung der Mutter
um die Suche nach einer Diagnose und nach Bildungsmdéglichkeiten. Als sie
bemerkt, dass ihr Sohn von einer guten Forderung profitiert, nehmen auch die
ersten hektischen Aktivititen und der Drang, Klarheit iiber die Diagnose zu
erhalten, ab. Die Mutter gewinnt die Kontrolle iiber die Situation zuriick und
setzt die »Arbeit« (4, 68 M) mit ihrem Sohn fort.

Teil 2) Die Migrationssituation: Beginn der Fremdbestimmung

Der rechtliche Status:

Gesellschaftliche Isolation und Ausgrenzung

Im Jahre 1998 ist die Familie aufgrund der politischen Situation in Iran ge-
zwungen, das Land zu verlassen. Als politisch Gefliichtete lebt die Familie in
den ersten beiden Jahren in Deutschland in einem Wohnheim und ist den res-
triktiven Auflagen ausgesetzt, mit denen nur geduldete Menschen zu kimpfen
haben.

»[pers.] Da [Flichtlingsheim] war die Situation Gberhaupt nichtin Ordnung. Es war sehr
schwierig. Da gab es sogar eine Messerstecherei zwischen den anderen Familien. Das
wurde durch den ganzen Stress verursacht« (4, 173 M).

Wihrend des zweijihrigen Heimaufenthaltes scheint Schahriar vollig isoliert
und ausgegrenzt von anderen Kindern leben zu miissen:

»[pers.] Am Anfang konnte man ihn [Schahriar] auch gar nicht in den Kindergarten brin-
gen, weil es keinen Platz gab. Es dauerte bis er 4 Jahre alt war, bis er einen Platz bekam. Er
hatte Angst vor Kindern, er hatte keine Kinder gesehen, er fing an zu schreien« (4, 175 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Die Familie lebt unter prekiren Bedingungen. Auf der Suche nach Bildungs-
und Fordermoglichkeiten werden der Familie Steine in den Weg gelegt. Gerade
Kinder mit Duldung haben es schwer, einen Kindergartenplatz zu bekommen.
Noch schwerer gestaltet es sich, wenn bei Kindern eine Behinderung wahr-
genommen wird. Auch hier zeigt sich, dass den Eltern und den Kindern durch
den rechtlichen Status keinerlei Handlungsspielraum zur Verfiigung steht.

Zugang zu Bildung:

Deutschland behindert Schahriar und Schayan Bahmani

Parissa Bahmani markiert die Migration als Bruch im Leben ihrer Familie und
vor allem in den Entwicklungsmdglichkeiten ihres dlteren Sohnes.

»[pers.] Als wir dann hier ankamen, der Umzug, hat unser Leben verandert. Wir wurden
mit den Problemen hier konfrontiert. Es hat unser Leben verandert. Pl6tzlich war er mit
zwei Sprachen konfrontiert« (4, 75 M).

Alles, was sie ihrem ilteren Sohn beigebracht hatte, verliert in Deutschland
seinen Wert. So werden seine Kompetenzen in der Erstsprache Persisch bei
den diagnostischen Tests nicht beriicksichtigt. Parissa Bahmani erkennt, dass
die Moglichkeiten einer guten Beschulung ihres Sohnes davon abhingen, ob er
uiber gesprochene Sprache verfiigt. Sie weifs um die Schwierigkeit, die Sprach-
kompetenz in der Erstsprache der Kinder nachzuweisen, vor allem, weil die
Logopiad*innen nicht entsprechend geschult oder mehrsprachig sind. Zudem
fehlen fiir viele Sprachen diagnostische und therapeutische Materialen. Min-
gel auszugleichen ist Parissa Bahmani gewohnt. So versucht sie auch hier, die
fehlenden Kompetenzen des Fachpersonals zu kompensieren, indem sie sich
um einen Dolmetscher bemdiiht, der die Sprachkenntnisse Schayan Bahmanis
im Persischen bescheinigen kann. Hatte sie in Iran mit ausgleichenden Maf3-
nahmen bisher gute Erfahrungen gemacht, muss sie allerdings in Deutsch-
land feststellen, dass ihre Moglichkeiten der Einwirkung limitiert sind. Sie
scheitert bei dem Versuch zu verhindern, dass ihr Sohn auf eine Férderschule
kommt, die sie fiir ungeeignet hilt — auch weil sie ihren Sohn in der Schule
einer sozialen Isolation ausgesetzt sieht. Waren es in Iran eher die Lehrinhalte,
die sie fiir ausbaufihig hielt, ist es in Deutschland die Gesamtstruktur des
Bildungssystems, der sie kritisch gegeniiber steht und in der sie migrations-
spezifische Barrieren und Benachteiligungen identifiziert: Sie vermutet, dass
die Entscheidung zur Beschulung in einem Zusammenhang mit den als nicht
ausreichend wahrgenommenen Deutschkenntnissen des Sohnes steht. Das
Forderschulsystem durchschauend, erkennt sie qualitative Unterschiede inner-
halb der Forderschulen mit dem Schwerpunkt Geistige Entwicklung. In der
Schule ihres Sohnes, die sie unterhalb der einer »Sonderschule« klassifiziert,

- am 15.02.2026, 01:37:14,

155


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

werde lediglich eine Aufbewahrung der Kinder betrieben: »Keine Schreibe,
kein zihlen, gar nichts. Nur wie Wohngruppe, Wohnheim« (4, 86 M).

Eine Aufbewahrung ohne Bildungsméglichkeiten passt nicht in ihr Kon-
zept von Partizipation. Zwar wird ihr versichert, ihr Sohn werde auch in die-
ser Schule lernen kénnen, doch sie bezweifelt, dass es einen Weg zuriickgibt,
wenn sich ihr Sohn erst einmal auf dieser Schule befindet: »[dt.] Ist sehr sehr
schlimm und schwierig. Da habe ich gesagt: >Ok. Wissen sie, ich mach das«
(4, 93 M). Parissa Bahmani resigniert: Sie kann nicht verhindern, dass ihr
Sohn auf diese Schule geschickt wird, und gibt auf, sich gegen die Institutio-
nen Schulamt und Schule durchzusetzen. Gleichzeitig nimmt sie sich vor, die
Bildung ihres Sohnes selbst in die Hand zu nehmen. Sie ist die Gestalterin,
ibernimmt die aktive Rolle in der Ausgestaltung der Bildungsmdoglichkeiten
ihres Sohnes. Damit kniipft sie an die kompensatorischen Handlungen aus
der Kindergartenzeit Schayan Bahmanis in Iran an. Gleichwohl stellt sie dieses
Vorhaben in Deutschland vor grofRere Herausforderungen:

»[dt.] Wenn hat unterschiedliche Kinder, viel iiberaktiv und sehr sehr schlimmer und
liegt im Bett und hat Angst. Und auch wenn nicht kann sagen, ich habe Angst. Ohne
kann sprechen, er ist sehr schwierig [unverstandlich] Hatte viel Ubung in Iran, sehr gut
sprechen persisch, aber kleine Satz, aber jetzt Probleme. Persisch sprechen versteht
gut. [pers.] Nach einiger Zeit habe ich festgestellt, dass das Kind ganz isoliertistin der
Schule. Er fiihlte sich nicht wohl, weinte immer, und hatte Angst. Es ging dann so weit,
dass ersein Bett nass gemacht hatin der Nacht. Daraufhin habe ich ihn zu einer Homdo-
pathin genommen. Die sagte, das macht nichts. Dafiir gibt es Medikamente. Ich sagte,
das hat es vorher nie gegeben. Das ist ja eine [dt.] Katastrophe. [pers.] Wir kannten ...
so etwas hatte er nicht. Sie sagte, das macht nichts. Ich gebe ihm Medikamente und
das hat tatsdchlich geholfen. Er blieb in der Schule. Wir haben alles versucht, ihn da
rauszuholen, aber das ging nicht, und er blieb da« (4, 95 M).

Die Klassengréfie stellt Schayan Bahmani vor Probleme. Er kann nachts nicht
mehr schlafen, aus Angst, so vermutet die Mutter, vor der groRen Anzahl von
Kindern, mit denen er in der Schule zusammen ist. Zu diesem strukturellen
Problem kommt hinzu, dass er sich auch nicht mehr verstindigen kann. Zu-
dem spricht die Mutter selbst kein (bzw. spiter kaum) Deutsch.

Das Grundgefiihl des durch duflere Barrieren erschwerten Lebens und ihre
Erfahrungen mit Ausgrenzungen werden auch in der Schilderung tiber die
Situation des jiingeren Sohnes Schahriar vermittelt. Nach zwei Jahren ohne
Kindergartenplatz wird Schahriar schlielich in einer Einrichtung aufgenom-
men. Doch nach kurzer Zeit soll Schahriar die Einrichtung wieder verlassen.

»[pers.] Da gab es dann ein faschistisches Verhalten uns gegeniiber. Sie sagten uns,
das ist nicht sein Platz hier. Er solle in einen integrativen Kindergarten gehen. Da muss-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

ten wirsuchen, umihnin einen integrativen Kindergarten zu bringen. Nach kurzer Zeitim
Kindergarten riefen sie mich an und sagten mir, das Kind fihle sich nicht wohl. Er hatte
sich libergeben. Ich solle kommen und das Kind wegnehmen. Ohne iiberhaupt, dass der
Arzt mal nach ihm sieht. Je mehr er in seinem Erbrochenen drin war, wurde ihm immer
schlechter. Statt ihm zu helfen, haben sie mich gerufen. Daraufhin haben sie gesagt,
das Kind hat Probleme. Es muss auf eine Sonderschule« (4, 178 M).

Die Aussagen der Erzieher*innen bewertet Parissa Bahmani als »faschisti-
sches Verhalten«. Um auf eine Diskriminierung aufmerksam zu machen, ver-
wendet sie mit Bezug zum Faschismus ein starkes Wort. Unwahrscheinlich
ist, dass sie dieses gebraucht, um auf die nationalsozialistische Vergangenheit
Deutschlands und den Umgang mit behinderten Menschen zu rekurrieren.
Moglicherweise ist die Verwendung des Begriffs dem auflerordentlich meta-
phorischen, emotionalen und zur Ubertreibung neigenden persischen Sprach-
gebrauch geschuldet. Durch das Vorwissen der pidagogischen Fachkrifte tiber
die Familiengeschichte und die Behinderung von Schayan Bahmani sowie sei-
ner Beschulung auf der Forderschule sei auch Schahriar stigmatisiert worden.
Die Mutter vermutet, dass sie so auf die Idee kamen, Schahriar ebenfalls dort
zu beschulen, ohne zu tiberpriifen, ob seine Deutschkenntnisse nicht fiir eine
andere Schule ausgereicht hitten (»[pers.] Aber Schahriar spricht doch. Das
ist der Unterschied zu anderenc, 4, 224 M). Dabei ist es nicht die Aussage,
ihr Sohn habe eine Behinderung, sondern vielmehr die Konsequenz, die sich
daraus fuir Schahriar ergibt, die Parissa Bahmani als ein »faschistisches« Ver-
halten deutet. Kompetenzen ihres Sohnes bleiben unberiicksichtigt, Schahriar
darf nicht dabei sein und muss den Kindergarten verlassen. Um den falschen
Deutungen der pidagogischen Fachkrifte Nachdruck zu verleihen, grenzt
sie Schahriar von anderen behinderten Kindern in der Einrichtung ab, die
ihrer Meinung nach iiber weniger gesprochene Sprache als er verfiigen. Hat
sie bei ihrem &lteren Sohn schnell resigniert, nimmt sie in diesem Fall das
Uber-ihren-Kopf-Entscheiden nicht mehr ohne weiteres hin. Sie weift um ihre
Defizite im Deutschen, lisst sich davon aber nicht einschiichtern, wie sie in
folgender Sequenz eindriicklich zeigt:

»[pers.] Daraufhin bin ich selber zum Schulamt gegangen, habe mit meinen bescheide-
nen Mitteln in der Sprache mit dem Mann gesprochen und habe ihn gefragt: »Ist es fiir
sie wichtig, dass er ein Deutscher ist oder zahlt, dass er ein Mensch ist?«Und er sagte:
Was sagen sie da? Natiirlich ist es fiir uns wichtig, dass er ein Mensch ist.« Ich sagte
ihm, ja dann lassen sie mich ein Beispiel nennen aus meinen Erfahrungen und Studien,
dieich in Iran gemacht habe: »Wenn einer eine Depression hat und psychisch krank ist
und der andere vielleicht auch darunter leidet, findet sie es dann richtig, den einen zu
dem anderen, der auch eine Depression hat, zu stecken oder vielleicht auch anders wo,
wo andere Menschen frohlich sind, wo er auf andere Gedanken kommen kann?« Darauf-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

157


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

hin sagte er:»Ja natiirlich zu den Fréhlichen.« Sie machen doch aber genau das Gegenteil
davon, in dem sie ein Kind, dass nur ein leichtes Problem hat, weil er aktiv ist, stecken
sie es zu den anderen, die riesige Probleme haben. Was er ja noch gar nicht erlebt hat.
Stattjetzt von den anderen, den intelligenteren Personen, etwas mehr zu lernen, muss-
te erdann bei den anderen bleiben. Warum tun sie das?« (4, 198 M).

Parissa Bahmani befindet sich in einer Gesprichssituation in einem institutio-
nellen Setting mit formalhierarchischen Strukturen: im Schulamt, das tiber
die Beschulung des Sohnes entscheidet. Zu diesem Ungleichgewicht kommen
zum einen die von ihr selbst als bescheiden charakterisierten Deutschkennt-
nisse hinzu, mit denen sie gezwungen ist, das Gesprich im Schulamt zu fiih-
ren, zum anderen die fehlende Vertrautheit mit den Institutionen sowie den
Rechtsanspriichen fiir behinderte Kinder. Der durch die Verwobenheit der
Kategorien Migration und Behinderung entstehenden Asymmetrie ist sich
Parissa Bahmani durchaus bewusst. Mit der von ihr verwendeten Differenz
»Deutscher« (zu »Nichtdeutscher«, die sie hier nicht explizit nennt) und der
damit einhergehenden Positionierung ihres Sohnes als nichtdeutsch unter-
streicht Parissa Bahmani nochmals, dass sie die Anweisung, Schahriar auf
dieselbe Schule zu schicken, die bereits ihr dlterer Sohn besucht, im Kontext
der Diskriminierung verortet. Thren Sohn in seiner Weiterentwicklung zu
behindern, sei eine Entscheidung, die vielmehr im Zusammenhang mit der
Wahrnehmung einer iranischen Herkunft denn Schahriars Leistungen bzw.
seinen Deutschkenntnissen stehe. Nun appelliert sie an den Mitarbeiter des
Schulamtes, sich das Menschsein ihres Sohnes ins Bewusstsein zu rufen und
erst dann eine Entscheidung zu treffen. Hat sie sich bei Schayan Bahmanis
Beschulung noch abfertigen lassen, versucht sie hier, die Asymmetrie des Ge-
sprichs zu verringern, in dem sie sich mit ihrer Expertise hervortut, die sie aus
Iran mitbringt. Durch ihre Erliuterungen iiber gute Lernsettings versucht sie,
Uberzeugungsarbeit zu leisten: Kinder sollen voneinander lernen. Wie an an-
derer Stelle im Interview zieht sie dabei — ohne der weiteren Analyse vorgreifen
zu wollen — Iran als ihr Referenzsystem heran. Auch an spiterer Stelle thema-
tisiert sie in einer stark argumentativ geprigten Sequenz ihre Vorstellung von
Bildung und Teilhabe und greift damit — wenn auch unbewusst — den Diskurs
um ein inklusives Schulsystem sowie anregende, heterogene Lernsettings auf:

»[pers.] Warum versucht man nicht, mehr Kontakt herzustellen? Dass diese Kinder iso-
liert werden und nicht wissen, was sie mit ihrer Zeit anfangen sollen? Die Klassifika-
tion ist aber nicht ganz in Ordnung. Statt dem Kind die Maglichkeit zu geben, bei etwas
héherem drin zu sein in der Klasse oder so, wird er so klassifiziert, dass er sogar in
unteren Klassen rein kommt und er so iiberhaupt nichts lernt. So wird es nicht besser«
(4,390 ™).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Diese Aussage verdeutlicht abermals, dass der Einsatz der Mutter gegen die
Beschulung auf dieser speziellen Forderschule nicht mit einem Nichtwahr-
habenwollen der Behinderung im Zusammenhang steht, sondern mit ihrer
kritischen Haltung gegeniiber den segregierenden Mafinahmen im Schulsys-
tem und den Programmen der Behindertenhilfe in Deutschland, die ihrer Mei-
nung nach ineffektiv sind und nicht ihrem Anspruch von Bildung entsprechen
(4, 232 M).

Trotz dieses Einsatzes ist Parissa Bahmani nicht erfolgreich: Zwar gibt der
Mitarbeiter des Schulamtes vor, von ihren AuRerungen beeindruckt zu sein
und scheint fiir den Moment itberzeugt, dennoch scheitert sie schliefllich an
der Bereitschaft der Lehrkrifte und dem wenig engagierten Schulamt. Schah-
riar muss auf die von ihr nicht gewollte Schule gehen.

Parissa Bahmani befindet sich im Ringen um Partizipation fiir Schahriar
in einem machtvollen System, in dem sie das Schulamt als Hindernis identi-
fiziert (4, 218 M). Diesem System hat sie kaum mehr etwas entgegenzusetzen,
weil ihr die Rechtsanspriiche fremd sind, die den Kindern und Eltern zuste-
hen. Das michtige System findet seinen Hohepunkt, als sie ihr Kind auf einer
Montessori-Schule anmelden will und sie dort durch falsche Informationen
eingeschiichtert wird:

»[pers.] Die haben mir aber gesagt: »Wenn sie das Kind von der Schule nehmen und das
Kind zu uns bringen und wir nach einem Jahr feststellen, dass er das alles nicht mitma-
chen kann, und wieder zuriick gehen muss, dann nehmen sie ihn nicht mehr zuriick.<Ich
weifd nicht, ob diese Aussage lberhaupt stimmt« (4, 418 M).

Aufgrund ihrer fehlenden Kenntnisse bzw. ihres unvollstindigen Wissens
zur Schulpflicht kann sie ihre Vorstellungen fiir den Sohn nicht durchsetzen.
Durch falsche Informationen wird die den Vertreter*innen der Institution lis-
tige und unerwiinschte Hartnickigkeit ausgeschaltet. Parissa Bahmani gibt
auf, und Schahriar wird auf der derselben Schule wie sein Bruder eingeschult.
Sie fillt zuriick in eine Hektik, die fiir die S6hne bedeutet, sich erneut bei di-
versen Arzt*innen vielen Untersuchungen unterziehen zu miissen.

Die Diagnose: Kampf um Informationen

Aufgrund der Schwierigkeiten Schayan Bahmanis und der Sorge um Schahri-
ars weitere Entwicklung begibt sich Parissa Bahmani nun wieder auf die Suche
nach einer Diagnose, die sie in Iran hatte ruhen lassen. Anhand vieler Beleg-
erzihlungen schildert sie, wie sie mit den beiden S6hnen von einem Arzt zur
nichsten Arztin 1iuft und berichtet tiber ihre Verzweiflung, weil ihr niemand
den richtigen Weg weist (4, 285 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

159


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Migrationsbedingt behindert?

»[pers.] Seitdem bin ich stdndig unterwegs und versuche bei den verschiedenen Arzten
heraus zu bekommen, was eigentlich los ist, wieso er in eine solche Situation geraten
ist. Keiner kann mir darauf eine richtige Antwort geben. Die untersuchen zwar, aber das
basiert alles auf Vermutungen« (4, 133 M).

Sie nimmt jeden Hinweis auf, in der Hoffnung, eine Antwort auf ihre Fragen
zu finden. Von der Sorge, wichtige Zeit zu vergeuden, wird ihre Rastlosigkeit
gesteuert: »[pers.] Wenn es keine Losung gibt, dass man wenigstens die Sache
kontrolliert und nicht zulisst, dass es schlimmer wird« (4, 320 M).

Fiir ihren dlteren Sohn, so wurde ihr mitgeteilt, konne kaum noch etwas
getan werden (4, 252 M). Parissa Bahmani gibt aber nicht auf. Sie entwickelt
einen Informationshunger, eignet sich Wissen iiber »Arten« von Behinderun-
gen an und beginnt »[pers.] langsam die Dinge zu lernen« (4, 340 M). Dabei
ist Parissa Bahmani allerdings auf sich alleine gestellt (mit Ausnahme des Dol-
metschers, der sie begleitet), denn ohne die diagnostizierte Behinderung ste-
hen ihr auch keine adiquaten Ansprechpartner*innen zur Verfiigung. Es gibt
keine Fachleute, die sich mit der Normabweichung ihrer S6hne auskennen.
Thre Hartnickigkeit wurde bislang nicht belohnt: »[pers.] Es gab nichts, wo
ich nicht hingehen wollte und habe alles unternommen. [...] Und ich habe nie
irgendeine Antwort bekommen« (4, 345 M).

Zugang zu Hilfen: Zuspitzung statt Entlastung

Parissa Bahmani berichtet iiber durchaus vorhandene Kontakte zur Behinder-
tenhilfe. Deren Angebote, an diversen Nachmittagen mit den beiden Kindern
rauszugehen, hat sie in Anspruch genommen, um eine Entlastung fiir sich
zu schaffen. Doch sie gibt diese Nachmittage nicht einfach so aus der Hand,
sondern versucht auch hier die Kontrolle zu behalten. Sie iberpriift die Mit-
arbeiter*innen des familienentlastenden Dienstes und bemerkt, dass sie sich
nicht um die Kinder kiitmmern, sondern ihre Kinder drauflen »[pers.] im Re-
gen stehen lassen« (4, 266 M). Nach einer Beschwerde werden zwar die Mit-
arbeiter*innen ausgetauscht, als die Arbeitszeiten der neu eingestellten Perso-
nen aber nicht mit dem Tagesablauf von Parissa Bahmani und ihren Séhnen
zusammenpassen, bietet die Behindertenhilfe keine weiteren Optionen an, so
dass sie auf weitere Unterstiitzung verzichten muss.

Parissa Bahmani sucht den Kontakt zur Schule Schahriars und zu seiner
dort ansissigen Logopidin, um Informationen iiber Ubungsméglichkeiten fiir
Zuhause zu erhalten. Als sie die Logopidin auf Schahriar anspricht, erwidert
diese, den Jungen noch nie gesehen zu haben. Das Rezept, das Parissa Bahma-
ni ein Jahr zuvor in der Schule abgegeben hatte, wurde nicht eingel6st und die
Therapie ein Jahr lang nicht durchgefiihrt. Parissa Bahmani zieht daraus ihre
Konsequenzen und verldsst sich nunmehr nicht mehr auf die Schule, sondern
nimmt die Suche nach einem geeigneten Logopiden/einer Logopidin selbst in

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

die Hand. Dabei macht sie sogar einen persischsprachigen Logopiden ausfin-
dig, der auf die Mehrsprachigkeit ihres Sohnes eingehen kann.

»[pers.] Ich bin persdnlich der Meinung, dass man erstmal die Muttersprache richtig ler-
nen muss, um liberhaupt andere Sprachen darauf aufzubauen. Der Logopéade war nicht
meiner Meinung, aber da ich ja aus eigener Erfahrung weif, wie das ist, habe ich darauf
bestanden, dass das Persische einbezogen wird. Deswegen kann Schahriar genauso
gut persisch und versteht das andere auch. Ich arbeite mitihm und zeige ihm die Laute,
die esin der deutschen Sprache nicht gibt. Wie zum Beispiel »ch«. So erklére ich ihm die
Unterschiede in der Sprache« (4, 363 M).

Sie beharrt auf der Anerkennung ihrer Expertise und erlebt sich dabei endlich
erfolgreich, insofern als der Logopide einwilligt und Schahriar heute sowohl
persisch als auch deutsch spricht.

Die Religion: Mittel zum Zweck statt Sinnstiftung

Dass es Parissa Bahmani vor allem darauf ankommt, endlich Zugang zu geeig-
neten, qualitativ hochwertigen Bildungssettings fiir ihren Sohn zu erhalten,
zeigt sich auch an ihrer Reaktion auf die Frage, ob die Religion bzw. das An-
gebot religioser Organisationen (bspw. ein islamischer Wohlfahrtsverband) fiir
sie eine Option darstellt. Sie entgegnet:

»[pers.] Solange solche Institutionen nicht nur zuhdren, sondern auch handeln. Dann
wadre es natiirlich sehr gut. Mir geht es bei dieser Sache nicht um die Religion. Von mir
aus kann es jemand von jeder Religion sein. Ich war ja auch bei Diakonie und habe das
gefragt. Es missten solche sein, die nicht nur zuhéren, sondern auch handeln. Dann
kénnte es genauso gut auch eine islamische sein. Warum auch nicht« (4, 377 M).

Die islamische Religion spielt fiir sie in der Beratung keine Rolle, es geht ihr
stattdessen um den Erhalt addquater Informationen und einer verlisslichen
Unterstiitzung (hier auf den Kontext Bildungssystem bezogen) — gleichgiiltig,
ob ihr diese von der Diakonie oder der DITIB (Tiirkisch-Islamische Union der
Anstalt fr Religion e. V.) angeboten wird.

Der transnationale soziale Raum und das Referenzsystem Iran:
Keine Verfiigung iiber die Ressource Iran

Immer wieder tritt in den Darstellungen Parissa Bahmanis Iran als Referenz-
system hervor. Mit Hilfe der Leitdifferenz Iran-Deutschland vergleicht sie ihre
Moglichkeiten der Einflussnahme: »[pers.] Als ich in Iran war, war ich gut in-
formiert. Ich wusste Mittel und Wege, da wusste ich was zu tun war« (4, 334 M).
Auch in Iran lief nicht alles reibungslos. Aber ist sie dort auf Schwierigkeiten
gestoflen, hatte sie Moglichkeiten damit umzugehen und konnte selbststindig

- am 15.02.2026, 01:37:14,

161


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Migrationsbedingt behindert?

agieren. Die Informationen, die sie fiir den Lebensraum Deutschland benétigt,
werden ihr nicht nur nicht zur Verfiigung gestellt bzw. nicht angeboten, ihre
Darstellung weist auRerdem darauf hin, dass ihr diese entweder gezielt nicht
vermittelt werden oder ihre Handlungsfihigkeit durch Fehlinformationen
aufler Kraft gesetzt wird. Weder ihre Kompetenzen in Bezug auf den Kontext
Behinderung, die sie sich in Iran autodidaktisch angeeignet hatte, werden in
Deutschland nachgefragt, noch die ihrer Kinder, die sie mit ihnen miihevoll
erarbeitet hat. So bilanziert sie schliefflich und kommt zu dem Ergebnis, dass
die Migration kein Erfolgsprojekt war:

»[pers.] Ich habe ein regelrecht schlechtes Gewissen, dass wir iberhaupt hier her ge-
kommen sind. Dort hatte ich jede Mdglichkeit. Habe jede Mdglichkeit wahrgenommen,
jeden Lehrer, um den Kindern etwas beizubringen. Und hatte ihnen auch etwas beige-
bracht. Schon im kleinen Alter wusste er [Schayan Bahmani] zum Beispiel, was man mit
einer Kuh macht, was man mitihrem Fell macht, was man mit der Milch macht. Und dann
komme ich hierher, und hier darf er nicht mal Schreiben und Rechnen lernen. Hier bin ich
hilflos. Ich wusste nicht, wie ich dem Kind helfen kann« (4, 353 M).

Die Moglichkeit, Iran weiterhin als Ressource zu nutzen, steht ihr als aus Iran
Gefliichtete nicht mehr zu Verfiigung, eine Umbkehr ist nicht mehr méglich.
Die Idealisierung ihres Herkunftslandes in Bezug auf Bildungschancen iiber-
trigt sie auch auf die Familien iranischer (auch tiirkischer) Herkunft. Sie ver-
gleicht das Verhalten »deutscher« Eltern mit der Bildungsorientierung und
den Teilhabewiinschen von »tiirkischen« bzw. »iranischen« Eltern. Sie kann
bei deutschen Eltern keine altruistischen Motive erkennen, vielmehr stehe das
eigene Wohl im Vordergrund. Auch sie leide nicht wenig, dennoch kime sie
nicht auf die Idee, die Kinder in ein Heim zu geben. Damit, so kénnte man
meinen, werden Behauptungen der Literatur bestitigt, in denen der Fiirsor-
ge- und Pflegewunsch als zentrales Anliegen von »Migrantenfamilien« dar-
gelegt wird. Eltern nutzten weniger Moglichkeiten fiir ihre Kinder (bspw. das
Leben in einer Wohngruppe oder einem Heim), da ihr Verstindnis von Pflege
und Fiirsorge als Ausdruck der Verantwortungsiibernahme fiir das behinderte
Kind in Opposition zur hier intendierten Selbststindigkeit stiinde. Doch mit
Hilfe ihrer Abgrenzung als Migrantin versucht Parissa Bahmani folgendes
Motiv zu untermauern:

»[pers.] Wenn du sagst, dass diese Eltern zufrieden sind, vielleicht erwarten sie nicht
sehrviel. Sagen sie einfach, das Kind ist krank und sie haben dann eben selber etwas
mehr Freiheit. Sie haben sich mit der Ist-Situation abgefunden und fiihlen sich ein paar
Stunden frei, wenn das Kind weg ist und andere passen darauf auf. Die deutschen Eltern
haben sich damit abgefunden« (4, 444 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Sie begriindet ihre ablehnende Haltung gegeniiber einem Auszug ihrer Séh-
ne anders: Die (deutschen) Eltern haben sich abgefunden und erwarten nicht
mehr viel von ihren Kindern. Statt Fiirsorge und Pflege steht fiir sie hingegen
eine bestmogliche Férderung, —auch zur Selbststindigkeit — im Zentrum, die
sie den S6hnen zu Hause ermdglicht. Thre bisherigen Erfahrungen mit Ein-
richtungen haben ihr den Eindruck vermittelt, dass sie ihnen nicht vertrauen
kann, dort eine »Aufbewahrung« stattfindet, wihrend zu wenig fiir die Ent-
wicklung der Selbststindigkeit der Kinder getan wiirde.

Zusammenfassung

Bereits in Iran bemerkt Parissa Bahmani eine Entwicklungsverzégerung ihres
ilteren Sohnes. Heute blickt sie auf ein Leben in Iran zuriick, in dem ihr viele
Moglichkeiten zur Bildung der Kinder offen standen. Nach den ersten hek-
tischen Aktivititen kann sie dort die Kontrolle iiber ihr Leben zuriick erlan-
gen. Als sie bemerkt, dass sie die partizipativen Prozesse ihres Sohnes bzw.
beider Schne unterstiitzen kann, in dem zunichst sie, spdter ein Privatlehrer,
die beiden fordert, riickt das zuvor dringende Anliegen, eine diagnostizierte
Behinderung zu erhalten, in den Hintergrund. Die Erfolge Schayan Bahmanis
beruhigen die Mutter. Es ist ihr Erfolg.

Durch die Migration muss sie allerdings erfahren, dass ihre individuellen
Rechte und die ihrer Familie aufler Kraft gesetzt werden. Neben dem unsi-
cheren Aufenthaltsstatus wird die Familie durch rechtliche Auflagen in ihren
grundlegenden Handlungsmdoglichkeiten eingeschrinkt. Sie erleben eine so-
ziale Herabstufung und machen Erfahrungen mit Diskriminierungen und
Ausgrenzungen.

So ist der Eindruck der »zwanghaft Kontrollierenden«, den Parissa Bah-
mani erweckt, vor dem Hintergrund des totalen Kontrollverlustes durch die
Migration zu lesen, ihr Misstrauen gegeniiber den Institutionen vor dem Hin-
tergrund ihrer Erfahrungen und Enttduschungen im Kontakt mit eben diesen.
Sie hat gelernt, dass sie in Deutschland am Ball bleiben und sich informieren
muss, um sicherzustellen, dass an der Schule die grundlegenden Therapien
durchgefithrt werden, die Behindertenhilfe gut mit ihren Kindern umgeht
oder die Arzt*innen die richtigen Untersuchungen durchfiithren. SchlieRlich
hat sie die Erfahrung gemacht, dass tiber ihren Kopf hinweg Entscheidungen
getroffen oder ihre Wiinsche bei Entscheidungen nicht beriicksichtig werden.

Auffallend ist, dass in ihren gesamten Schilderungen der Vater der Kinder
keine Rolle spielt — weder beim Umgang mit Behorden oder im Umgang mit
Bildungseinrichtungen. Wenn sie sich auch eine zusitzliche Unterstiitzung
durch den familienentlastenden Dienst gewiinscht hitte, so ist es fiir sie doch
selbstverstindlich, dass sie fiir die Kinder zustindig ist. Sie identifiziert sich
selbst als gute Mutter, die ihre S6hne im Vergleich zu »deutschen« Eltern nicht
aufgibt (und sich deswegen als unbequeme Partnerin im Kontakt mit Behor-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

den und Institutionen empfindet), aber der im Vergleich zu deutschen Eltern
nicht alle Méglichkeiten offen stehen. Es ist nicht die Behinderung an sich, es
ist vor allem die Behinderung der Sohne im Kontext der Migrationssituation,
die die Mutter vor uniiberwindliche Probleme stellt. Zwar scheitern viele ihrer
Versuche, die Kontrolle zuriickzugewinnen, sie positioniert sich aber immer
wieder als eine Person, die ihre Bediirfnisse und Interessen gegeniiber staat-
lichen Stellen offen und selbstbewusst kommuniziert. Dennoch muss sie fest-
stellen, dass sie als Person in Deutschland nur in geringem Mafe Einfluss
austiben kann. Thr Leben und das ihrer S6hne ist von Macht- und Dominanz-
verhiltnissen geprigt, die sie im Kontext der Migrationssituation verortet und
die Einfluss auf ihre Identititskonstruktion als Migrantin (mit Tendenz zur
Idealisierung ihrer ethnischen Herkunft), auf das Leben ihrer S6hne und das
familiale Leben ausiiben. Diese Fremdbestimmung versetzt Parissa Bahmani
in eine Unruhe, die sie selbst, aber auch ihre Schne viel Kraft und Anstren-
gung kosten.

5.4.5 Djavad und Azade Moini -
Allein gelassen mit einer (ungewollten) Verantwortung

Hintergrundinformationen
Die Familiengeschichten der letzten beiden Interviews (Kolat und Bahmani) er-
weckten den Eindruck, dass die Eltern bzw. die Miitter durch die Geburt ihrer
Kinder im Herkunftsland auf besondere Ressourcen zuriickgreifen konnten.
Das im Herkunftsland erworbene Wissen zum Umgang mit der Behinderung
des Kindes brachte Vorteile im Umgang mit dem Hilfesystem in Deutschland.
So konnten sie in Deutschland, trotz geringer Deutschkenntnisse, Hartnickig-
keit im Umgang mit dem Hilfesystem beweisen. Um im Sinne des Theore-
tical Sampling eine Kontrastierung zur Uberpriifung der Relevanz des Fak-
tors »Geburtsland des Kindes« vorzunehmen, wurde folglich fiir das nichste
Interview Familie Moini ausgewihlt, in der die Eltern ebenfalls iiber geringe
Deutschkenntnisse verfiigen, deren Kind aber in Deutschland geboren wurde.
Azade und Djavad Moini stammen aus Iran. Sie gehéren zu der Gruppe
Iraner*innen, die aufgrund der politischen Situation in Iran nach der Islami-
schen Revolution nach Deutschland migriert sind, Djavad Moini bereits 1985,
Azade Moini 1998. Da Djavad Moini in Iran Beamter unter dem Schah war,
ist anzunehmen, dass er als Asylsuchender nach Deutschland gekommen ist,
zumal Reisen nach Iran bis heute nicht stattfinden. Ein Leben in Iran kann er
sich unter den heutigen Bedingungen auch nicht vorstellen, wiirde aber bei
einer Verbesserung der politischen Situation sofort nach Iran zuriickkehren
wollen. Im Gesprich gibt es Anhaltspunkte dafiir, dass Djavad und Azade Moi-
ni sich seltener in akademischen Kreisen bewegen (5, 141 M). Sie gehéren also
nicht der Gruppe iranischer Migrant*innen mit hohen formalen Bildungsab-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

schliissen an. Die Familie hat in Deutschland keine weitere Verwandtschaft,
die Migration vollzog sich jeweils als Einzelmigration. Der Vater ist allerdings
einmal geschieden, Ex-Frau und Sohn aus erster Ehe leben auch in Deutsch-
land.*? Azade Moini ist einige Jahre jiinger als ihr Ehemann. Er ist arbeitssu-
chend, nimmt Gelegenheitsjobs an, wihrend sie die Rolle der Hausfrau und
Mutter {ibernommen hat. Sie leben seit 1998 in einer Vier-Zimmer-Wohnung
in B-Stadt und haben zwei Kinder: Navid ist 1998 geboren, zwei Jahre spiter
kam Khalil als Frithgeburt zur Welt. Zum Zeitpunkt des Interviews geht Navid
auf ein Gymnasium, Khalil auf eine Férderschule mit dem Forderschwerpunkt
Geistige Entwicklung.

Anwesend beim Interview war zunichst nur die Mutter, spiter kam der
Vater mit Khalil hinzu. Was den Zugang zu den Eltern betrifft, ist dieses Inter-
view wohl als das schwierigste zu charakterisieren. Anfangs geben die Eltern
nur oberflichlich Auskunft, personliche Informationen, die nicht in einem
direkten Zusammenhang (Migrationsmotiv, Aufenthaltsstatus, Religiositit
und soziales Netzwerk) mit Khalil stehen, verweigern sie. Die Atmosphire war
zunichst von Misstrauen geprigt. Nach der Preisgabe von personlichen Infor-
mationen tiber meinen familidren Hintergrund verinderte sich diese Situation
gegen Ende des Interviews allerdings. Das Interview wurde zum groflen Teil
auf Persisch gefiihrt.

Kernthema: Schuldzuweisungen an das System

Kernthema der Eltern ist die Problematisierung von Ausgrenzungspraktiken
im Hilfesystem, die sie insbesondere mit lingualen Machtstrukturen im Hilfe-
system und ihrer fehlenden Vertrautheit mit Institutionen und Rechtsansprii-
chen in einen Zusammenhang bringen. Diese Barrieren sind ihrer Meinung
nach die Griinde fiir die »Behinderung« der frithzeitigen Hilfe und der friih-
zeitigeren Entwicklung Khalils. Eine Kompensation ist nur durch Hartnickig-
keit méoglich, allerdings auch nur in geringem Mafe. Das Hauptziel der Eltern,
die frithzeitige Entwicklung ihres Sohnes, sehen sie durch das Agieren des
Systems verhindert.

Geburt und Diagnose:

Das Leben in deutschen Krankenhausern als traumatische Erfahrung
In einem Vorgesprich am Telefon wurde der Mutter erklirt, dass fiir das Inter-
view eine Darstellung ihrer Lebenssituation und im Besonderen die Situation
ihres Sohnes Khalil interessant wiren. Bevor zu Beginn des Interviews der
eigentliche Erzdhlimpuls ausgesprochen und Organisatorisches zum Dolmet-
schen, Anonymisierung o. 4. besprochen wird, beginnt die Mutter ganz unver-
mittelt das Gesprach mit »[pers.] Khalil frithgeboren. Zwei Jahr Krankenhaus«

32 | Diese Informationen wurden spéter tber Dritte eingeholt.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

165


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Migrationsbedingt behindert?

(5, 4 M). Die darauf folgende narrative Sequenz dreht sich dann auch um den
langen stationiren Aufenthalt Khalils im Klinikum. Khalil kommt aufgrund
einer Entziindung bereits nach fiinf Monaten mit 500 g Kérpergewicht zur
Welt. Er liegt in einem Brutkasten und wird mit Sauerstoff versorgt, als weite-
re Komplikationen auftreten: Aufgrund einer Darmentziindung muss ein Teil
des Darmes entfernt werden. Die Komplikationen sind so schwerwiegend, dass
Khalil sein komplettes erstes Lebensjahr stationir behandelt werden muss. Als
Khalil nach einem Jahr entlassen wird, muss er nach drei Tagen wieder auf
die Intensivstation, weil er unter starken Durchfall leidet. Die Ursache fiir den
Durchfall kann nicht gefunden werden, Khalil verliert weiter an Gewicht:

»[pers.] [...] Khalil sah aus wie die Kinder in Afrika, die ewig nichts gegessen haben -
ganz unterernéhrt, wie die Kinder, die man im Fernsehen sieht. Und wir dachten, er wiir-
de sterben« (5,29 M).

Die Schilderungen der Mutter weisen auf eine extreme psychische Belastung
hin, mit der sie als Eltern eines Frithgeborenen konfrontiert sind. Sie leben
mit einer Ungewissheit und haben Angst, ihr Kind zu verlieren. Aufgrund der
Notwendigkeit einer intensivmedizinischen Betreuung iibernimmt vor allem
das Krankenhauspersonal die Pflege des Kindes. Eltern konnen oft nur sehr
langsam an das Kind herangefiihrt werden und die medizinischen Apparatu-
ren erschweren es, Kérperkontakt zum Kind aufzunehmen. In dieser Situation
haben Djavad und Azade Moini aufgrund von Sprachbarrieren zusitzlich die
Schwierigkeit, die Angaben der Arzteschaft zum gesundheitlichen Zustand
ihres Kindes zu verstehen, sich mit ihnen und Krankenhauspersonal zu ver-
stindigen und ihre Anliegen zu vermitteln. Es ist zu vermuten, dass wegen der
Sprachbarriere die eingeleiteten Schritte zur Rettung Khalils und die mogli-
chen Folgen mit den Eltern nicht besprochen werden. Weil die Mutter anhand
seiner dufleren Erscheinung erkennt, dass Khalils Zustand lebensbedrohlich
ist, holt sie sich Hilfe und beschiftigt eine Dolmetscherin: »Dann habe ich
eine Frau [dt.] tibersetzen [pers.] dorthin gebracht und habe denen gesagt,
wenn sie mein Kind nicht woanders hinschicken konnen [schweigt]« (5, 27 M).
Aufgrund des Insistierens der Mutter wird der Junge schlieflich in die Kinder-
klinik zu einem Spezialisten iiberwiesen. Der kann zwar die Ursache fiir den
Durchfall finden, allerdings hat Khalil zu diesem Zeitpunkt bereits verlernt zu
essen, so dass er durch eine Magensonde ernihrt werden muss. Dieser zwei-
te Aufenthalt im Krankenhaus dauert wieder ein ganzes Jahr an. Als Khalil
schlielich nach zwei Jahren das Krankenhaus verlassen kann, erfahren er
und seine Familie erneut einen Riickschlag: Er bekommt Probleme mit den
Augen, muss mehrfach gelasert werden. Aber die Schwierigkeiten halten an,
er verliert einen Grofiteil seiner Sehfihigkeit.
Diese erste Erzdhlaufforderung endet schliefllich mit:

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

»[pers.] Alle zwei, drei Monate musste erin der Kinderklinik untersucht werden. Erst seit
zwei, drei Jahren hat er keine [dt.] Magensonde [pers.] mehr. Sonst, was soll ich sonst
sagen?« (5,41 M)

Damit kehrt sie zurtick zum Beginn des Gesprichs und ihren einleitenden
Worten. Bei Abschluss des Interviews kommen die Eltern abermals auf den
Aufenthalt Khalils im Krankenhaus zu sprechen. Damit legen sowohl Mutter als
auch Vater den Schwerpunkt ihrer biographischen Erzihlung tiber das Leben
mit Khalil auf die Néte in seinen ersten beiden Lebensjahren im Krankenhaus.

Kindergarten und Schule: Orte der Unterstiitzung

Khalil kommt mit vier Jahren in einen heilpidagogischen Kindergarten, mit
dem die Mutter sehr zufrieden ist. Sie begriindet ihre Zufriedenheit mit den
Bemithungen der pidagogischen Fachkrifte, Khalil sprechen und essen beizu-
bringen (5, 47 M). Eine Beratung tiber die Moglichkeiten der Beschulung von
Khalil erhilt die Mutter durch den Kindergarten und die Lebenshilfe. Dabei
wurden ihr zwei Schulen fiir Khalil vorgestellt, beides Forderschulen mit dem
Schwerpunkt Geistige Entwicklung: »Man hat mir auch in T-Staditeil eine
Schule vorgestellt, den Namen habe ich vergessen, aber man hat mir gesagt,
dass die K-Schule besser sei« (5, 57 M). Die Mutter folgt dem Rat der beraten-
den Institutionen und meldet ihren Sohn in der K-Schule an.

Azade Moini berichtet: »[pers.] Da war er sehr klein, er ist heute auch ver-
gleichsweise klein, aber damals war er sehr klein« (5, 45 M). Es sind vor allem
Khalils korperliche Abweichungen von der Norm, auf die die Mutter und der
Vater im Interview Bezug nehmen. In Kindergarten und Schule ist es mehr
eine Normierung von Khalils Kérper und weniger eine gute Ausbildung, die
sich die Eltern erhoffen mit dem Ziel, Khalil unabhingiger von ihrer Unter-
stlitzung zu machen, damit sie eine stiickweite Entlastung finden. Diesem
Wunsch wird entsprochen: Auch die pidagogischen Fachkrifte der Forder-
schule sind daran interessiert und bemiiht, Khalil Basiskompetenzen zu ver-
mitteln, bspw. Fertigkeiten in der Hygiene. Sie geben den Eltern das Gefiihl,
an einer Entwicklung Khalils interessiert zu sein und dafiir Verantwortung
iibernehmen zu wollen. Mehrfach wiederholt Azade Moini ihre grofle Zufrie-
denheit mit der Schule. Mit dem Besuch der Schule scheint sich die Situation
der Familie schrittweise ein wenig zu verbessern, zum einen weil sich Azade
Moini durch die Zuwendung der Schule gestiitzt fithlt, zum anderen weil Kha-
lil erste kleine Fortschritte macht:

»[dt.] Mit der Schule von Khalil zufrieden. Bis Sommerferien Khalil ist immer Windel.
Jetztist ohne Windel. Zusammen mit Schule [pers.]. Wir sind sehr zufrieden. Alle waren
gut« (5, 112 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

167


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Migrationsbedingt behindert?

Neben den Basiskompetenzen lernt er dort auch sprechen und den Umgang
mit Zahlen.

Den Kontakt zur Schule hilt die Mutter, Djavad Moini sind die Strukturen
in der Schule weitestgehend unbekannt (5, 372 V). Sie teilen sich die Verant-
wortungsbereiche auf: Wihrend die Mutter sich um die Unterstiitzungen in
Schule und Hilfesystem kiimmert »[pers.] und sagt, was sie mochte« (5, 117
V), ist er derjenige, der sich um finanzielle Abwicklungen, Gespriche mit An-
wilt*innen etc. kimmert.

Aber auch in den Berichten zum Ablauf des Alltags, in der Versorgung
und im Zusammenleben mit Khalil taucht Djavad Moini selten auf. Es ist die
Mutter, die sich kiitmmert und mit Khalil zusammen ist (5, 216 M), den Kon-
takt zu Arzt*innen und unterstiitzenden Personen sucht. Sie hat die Rolle des
pflegenden Elternteils zwar {ibernommen, gibt in ihren Schilderungen aber
keine Hinweise auf altruistische Motive. Vielmehr scheint es, als sei die Uber-
nahme dieser Rolle fiir sie der Alternativlosigkeit geschuldet. Deswegen ist sie
auch zunichst verstirkt um Entlastung bemiiht.

Zugang zu Hilfen: Behinderung durch Migrationsstatus,
Komm-Struktur und formalen Bildungsabschluss

Einen unmittelbar nach der Geburt einsetzenden Beistand eines psychosozia-
len Dienstes im Krankenhaus wie fiir Eltern frithgeborener Kinder meist iib-
lich, haben Djavad und Azade Moini nicht erfahren.® Allerdings ist die Mutter
heute in therapeutischer Behandlung, weil sie immer noch Schlafstérungen
plagen. Nach dem Krankenhausaufenthalt kommt eine Krankenschwester fiir
eine Stunde am Tag zur Unterstiitzung bei der Handhabung von Khalils Ma-
gensonde zu ihnen nach Hause. »[pers.] Dann kam lange keine Hilfe mehrx,
berichtet die Mutter (5, 147 M). Sie ist dankbar als ihr ein Triger der Behin-
dertenhilfe schliefllich eine Unterstiitzungsmoglichkeit anbietet. Sie selbst
kann eine Frau vorschlagen, die sie im Rahmen des FUD bei den Gingen zu
Arzt*innen und Behérden begleitet. Mit der Wahl einer persischsprachigen
Frau als eine ihr »sprachlich Verwandte« positioniert sie sich als Migrantin
iranischer Herkunft, die aufgrund lingualer Machtstrukturen kaum ihre Be-
diirfnisse duflern kann. Die Mitarbeiterin wird von dem Triger finanziert und
unterstiitzt sie dabei, die Anliegen der Familie zu vermitteln und Azade Moi-
ni einen gewissen Freiraum und zwischendurch eine Auszeit zu verschaffen:
»[pers.] Damit diese Person auf das Kind aufpassen kann, ich etwas Ruhe habe.
Uberall, wo ich hin will, gehen kann« (5, 66 M). Doch die Mitarbeiterin des
FUD hat nicht nur eine Vermittler- und entlastende Funktion, sie ist auch Weg-
begleiterin. Azade Moini hat sich mit ihrer Aufgabe bislang einsam und tiber-
fordert gefiihlt. Doch ab diesem Zeitpunkt ist sie nicht mehr alleine mit ihrer

33 | Das ergab eine telefonische Nachfrage bei den Eltern.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Verantwortung in den ihr fremden Institutionen: »Wir waren zusammen (5,
71 M).

Zum Zeitpunkt von Khalils Einschulung kommt es allerdings zu einem
Zerwiirfnis mit der Einrichtung der Behindertenhilfe (»[pers.] Sie haben mich
gequilt«, 5, 93 M; »[pers.] Sie haben uns Kopfschmerzen bereitetx, 5, 85 M). Die
Arbeitsvertrige fiir die Mitarbeiterin kimen hiufig zu spit, ihre Stunden pass-
ten dann nicht mehr mit dem Tagesablauf von Azade Moini zusammen. Nach
Beschwerden hitten die Mitarbeiter*innen der Einrichtung sehr unfreundlich
auf Azade Moini reagiert und ihr nahe gelegt, sich an einen anderen Triger
der Behindertenhilfe zu wenden. Sie entscheidet sich, méglicherweise auch
gestirkt durch die Unterstiitzung der Schule, aber auch entmutigt durch die
schlechten Erfahrungen, die Angebote der Behindertenhilfe nicht mehr in
Anspruch zu nehmen. Dennoch gibt es im Kontakt mit Arzt*innen durchaus
weiterhin Bedarf einer vermittelnden und dolmetschenden Person. Unklarheit
herrscht z. B. bis heute iiber Khalils Sehfihigkeit. Auch Djavad Moini gibt zu
bedenken, dass seine Frau zwar tiberall hingehen und sich mitteilen, aber viel-
leicht doch nicht alles verstehen wiirde.

Weitere Unterstiitzungsangebote nehmen die Eltern von Khalil weder fiir
sich noch fiir den Sohn in Anspruch. Dies liegt nicht daran, dass Hilfen nicht
bendtigt werden oder sie keine Anforderungen stellen wiirden, sondern dar-
an, dass ihnen Hilfen unbekannt sind (5, 127 M). Die zentrale Anlaufstelle in
B-Stadt, die dann zu weiteren Beratungsstellen vermittelt, kennt die Mutter
nicht. Dabei zeigt sich die Notwendigkeit einer allumfassenden Beratung sehr
deutlich: Weder der Kindergarten noch der Triger der Behindertenhilfe haben
die Eltern z. B. iiber die Moglichkeiten der Beantragung eines Pflegegeldes in-
formiert. In der folgenden Sequenz kritisiert Djavad Moini die Sozialstruktu-
ren und die Komm-Struktur deutscher Behorden:

»[pers.] Es hat ja auch oft mit Unkenntnis zu tun. Wenn man nicht weif}, welche Rechte
man hat. Dann kann man auch keine Antrége stellen. Die helfen nur jemanden, wenn
man Antrage stellt. Soweit ich weif3, gibt einem das [dt.] Sozialamt [dt.] nur das, was
man beantragt. Die AOK, [dt.] Sozialamt [dt.], geben einem ja das Geld, wenn man es
beantragt. Und ich kann ja erst beantragen, wenn ich weif3, was ich zu bekommen habe.
Wenn ich dann nichts weif3, dann bekomme ich ja auch nichts« (5, 284 V).

Die Rahmung dieser AuRerung bildet die Frage nach dem Zeitpunkt der Mi-
gration der Familie nach Deutschland (5, 276 1), so dass sich die AuRerungen
als eine Problematik im Migrationskontext lesen lassen. Er positioniert sich
als Migrant der ersten Generation. Bedingt durch diesen Migrationsstatus sei
er nicht vertraut mit Rechtsanspriichen in Deutschland. In der Aussage des
Vaters deutet sich ein Teufelskreis an, in dem die durchaus vorhandene Hilfe
in Deutschland nur denjenigen zuginglich ist, die um die richtigen Instan-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

169


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Migrationsbedingt behindert?

zen und tiber die jeweiligen formalisierten Verfahren bereits Bescheid wissen.
Diese Komm-Struktur im Unterstiitzungssystem verhindert die Inanspruch-
nahme von Angeboten. Die eigenstindige Erschliefung von Hilfen ist fiir die
Eltern nur schwer moglich.

Sie selbst sind nicht in der Lage, sich im Férderdschungel zurechtzufinden.
Erst ein Freund mit akademischem Abschluss aus der »ethnischen Communi-
ty« kann ihnen helfen: »[pers.] [Er] kannte sich mit Gesetzen aus. Er hat studiert
und hatte auch einen Doktortitel. Und er sagte uns, dass solche Moglichkeiten
existieren« (5, 141 M). So erfahren die Eltern von einem Pflegegeld erst einige
Jahre nach Khalils Geburt zufillig iiber den Ehemann einer Freundin der Fa-
milie. Der Bezug auf den hohen formalen Bildungsabschlusses des Freundes
deutet an, dass die Eltern die Hiirden, die sich vor ihnen auftun, als bildungsbe-
dingt und so uniiberwindbar wahrnehmen, dass es sogar eines Jurastudiums
bedarf, um die Moglichkeiten ausloten und Rechtsanspriiche geltend machen
zu koénnen.

Auf die Frage, ob die Familie Erfahrungen mit Diskriminierungen gemacht
hat, fithren die Eltern Einschrinkungen der Leistung der medizinischen Dienste
auf eben solche Erfahrungen zurtick. Aufgrund der Erlebnisse in Khalils ersten
beiden Lebensjahren schildern sie in weiteren Belegerzihlungen, dass ihr Ver-
hiltnis zu Arzt*innen und zur Krankenkasse weitestgehend von Misstrauen
geprigt ist. So hitten ihnen bspw. die Arzt*innen mitgeteilt, dass ihr Sohn so
gut wie blind sei. Nach einigen Jahren erfahren die Eltern — wieder tiber eine
zufillige Bekanntschaft mit einer Iranerin —, dass Khalil ein Blindengeld zu-
steht. Darauf sind sie in der Augenklinik nicht aufmerksam gemacht worden.
Die Eltern suchen den Augenarzt erneut auf, mit der Bitte, eine Bescheinigung
iiber Khalils fehlende Sehfihigkeit auszustellen, um einen Antrag auf Blin-
dengeld stellen zu kénnen. Doch der Arzt revidiert pl6tzlich seine Meinung.
Er stellt ihnen ein Schreiben aus, in dem Khalil eine, wenn auch geringe Seh-
tahigkeit bescheinigt wird.

»[pers.] Als sie mir dieses Schreiben gaben, da warich so drgerlich, weil sie mir die gan-
ze Zeit gesagt haben, das Kind sei blind. Und jetzt auf einmal sagen sie, ja, aber kann
so viel sehen. Dabei kdnnen sie nicht einmal feststellen, wie stark oder schwach seine
Sehkraft ist. Bis heute konnen sie es nicht genau sagen« (5, 192 M).

Das Blindengeld kann danach nicht mehr beantragt werden. Bis heute sind die
Eltern unsicher, ob der Grund fiir die Bescheinigung der Sehfihigkeit ihres
Sohnes eher damit zusammenhingt, dass ihnen kein Blindengeld zugestan-
den wird und in der fehlenden Bereitschaft der Arzt*innen, Verantwortung
iibernehmen zu wollen, denn mit einem tatsichlichen Sehvermégen Khalils
(5, 219 V). Sie haben also nicht nur den finanziellen Anspruch auf zusitzli-
che Hilfen verloren, es gibt aulerdem erneut eine Unklarheit beziiglich der

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Diagnose des Sohnes. Sie ritseln, woran ihr Sohn sie erkennt: Sie seien auf
»Vermutungen angewiesen«. Wihrend der Vater glaubt, Khalil erkenne sie an
der Stimme, glaubt die Mutter, er erkenne sie am Geruch (»[pers.] Ich denke,
er erkennt die Stimme. Sie [die Mutter], meint er riecht« [5, 197 V]). Diese Un-
sicherheit belastet die Mutter:

»[pers.] Die groRte Schwierigkeit in Bezug auf [dt.] Beratung [dt.] betrifft die Augen. Er
sieht wirklich nichts. Die Arzte sagen es auch, die sagen, dass er sieht, aber ich kann
das nicht glauben« (5, 213 M).

Diese Erlebnisse fithren zu einem generellen Misstrauen gegeniiber staatli-
chen Stellen und dem Gesundheitssystem. Die Erfahrung, dass sie nur tiber
die eigene ethnische Community von Rechtsanspriichen und Unterstiit-
zungsleistungen erfahren, verstirkt ihr Misstrauen gegeniiber Behérden und
Arzt¥innen.

Auch die Herabsetzung der Pflegestufe wird von Djavad Moini als Dis-
kriminierung gewertet. Als sie Einspruch gegen die Entscheidung erheben,
kommt es zu einer erneuten Priifung. Eine Mitarbeiterin des Medizinischen
Dienstes der Krankenversicherung (MdK) erklirt Djavad Moini, nachdem sie
sich Khalil angesehen hat:

»[pers.] Sie hat gesagt: »Die erste Dame ist meine Chefin, und ich kann nicht etwas
gegen ihr Urteil sagen.Und so blieb es bei der Pflegestufe. Das ist eben mein Gefiihl,
dass dort eine Diskriminierung stattgefunden hat« (5, 158 V).

Das soziale Netzwerk und die Religion:

Kein Potential zur Entwicklung von Widerstandsfahigkeit

Nachdem die islamische Religionszugehorigkeit von den Eltern im Gesprich
selbst nicht thematisiert wird, werden sie im Interview vor dem Hintergrund,
etwas uiber ihre Religiositit erfahren zu wollen, als Muslim*innen adressiert.
Sie werden nach ihrer Einstellung zu einem islamischen Wohlfahrtsverband
gefragt und nach ihrer Einschitzung, ob dort eine bessere Beratung und Unter-
stiitzung moglich sei als bei anderen Wohlfahrtsverbinden und Einrichtun-
gen der Behindertenhilfe. Die Mutter erwidert daraufhin lachend, dass ihr die
Religion vollig gleichgiiltig sei. Der Vater vermittelt mir, dass er meine Frage
als tibergriffig empfindet und antwortet stattdessen mit diversen Gegenfragen,
so z.B.: »[pers.] Was soll ich mir Gedanken machen, Nutzen oder nicht, wenn
es das nicht gibt?« (5, 251 V). Er fiihrt weiter aus, dass er es ablehne, religiose
Organisationen zu unterstiitzen. Die Reaktion verdeutlicht, dass die islami-
sche Religionszugehdérigkeit fiir die Eltern beim Umgang und der Deutung der
Behinderung des Kindes keine Rolle spielt. Mehr noch: Sie stehen religiosen
Institutionen offensiv ablehnend gegeniiber und kénnen sich eine hilfreiche

- am 15.02.2026, 01:37:14,

171


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Migrationsbedingt behindert?

Unterstiitzung durch diese nicht vorstellen (5, 245f. M/V). Dies bedeutet auch,
dass fiir die Familie Religiositit als Moglichkeit zur Entwicklung von Wider-
stand nicht in Frage kommt.

Auch der Frage nach ihrem sozialen Netzwerk weichen die Eltern aus. Un-
klar bleibt, wie sich das soziale Netzwerk der Familie genau ausgestaltet. An
zwei Stellen geben sie an, durch (entfernte) Freund*innen in der ethnischen
Community per Zufall von Unterstiitzungsleistungen erfahren zu haben. Das
Einholen von Informationen geschieht also nicht gesteuert, sondern vollzieht
sich mehr »en passant«. Innerhalb des Familienkreises besteht allerdings kei-
ne Unterstiitzungsmoglichkeit, da sie in Deutschland keine weiteren Verwand-
ten haben. Reisen nach Iran werden aufgrund der politischen Situation nicht
unternommen.

Normalisierungsbestrebungen und Bodyismen:

Die Menschwerdung Khalils als erkléartes Ziel

Wie bereits eingangs beschrieben, hat sich die Situation der Familie bis heu-
te nur wenig entspannt. Azade Moini resiimiert auf die Erzihlaufforderung
»Mich wiirde noch interessieren, wie sich ihr Leben verindert hat seit der Ge-
burt von Khalil«:

»[dt.] Unser eigenes Leben ist dadurch sehr schlecht geworden [...] kommt zu Hause
Khalil. Jeden Abend mit piep piep von der Maschine [pers.]. Deswegen habe ich immer
schlecht geschlafen, schlafe auch jetzt und kann nur mit Medikamenten einschlafen.
Ich bin auch in Therapie« (5, 308 M).

Das eigene Leben wird auch acht Jahre nach der Entlassung Khalils aus dem
Krankenhaus als schlecht bewertet. Als Khalil nach Hause kommt, muss er
nachts zunichst weiterhin an Uberwachungsgeriten angeschlossen bleiben.
Die Situation lastet auf der Familie und eine Erholung hat sich bislang nicht
einstellen kénnen. Auch die Unterstiitzung der Schule vermochte es nicht, den
Schwebezustand der Familie zu beheben. Den resiimierenden Auferungen
Azade Moinis zur Verschlechterung ihres eigenen Lebens pflichtet der Ehe-
mann in einer lingeren Sequenz (5, 314 —359 V) tiber die Menschwerdung Kha-
lils bei. Mit dem Beginn dieser Sequenz deutet sich eine Wendung im Inter-
viewverlauf an. Der sich zunichst sehr zurtickhaltend duflernde Djavad Moini,
der vor allem Missstinde auf der Strukturebene thematisiert, iibernimmt nun
das Wort und bezieht sich plétzlich auf Normen, Werte und Ideologien, die
sich mit der Entwicklung Khalils und seiner »Menschwerdung« befassen.

»[pers.] Den Khalil, den Sie hier jetzt sehen, den kdnnen Sie nicht mit dem Khalil verglei-
chen von vor zwei Jahren. Jetzt hat er sich vollkommen verdndert. Jetzt sieht man einen
Menschen, friiher war er nicht so. Er konnte nicht reden, ein Mensch, der nicht sehen

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

kann, kann nicht sprechen, kann nicht zur Toilette gehen. Er war neun, zehn Jahre alt.
Er konnte nicht zur Toilette gehen. Wir mussten all seinen Dreck weg machen. Der hatte
keinen Verstand, er hat heute auch nicht so viel davon. Er ist geistig zuriickgeblieben.
Er war ein ganz anderes Wesen. Erst seit einem Jahr kann er zum Beispiel etwas reden.
Natirlich, was er sagt, gibt nicht sehrviel Sinn. Oder was er will. Wie dem auch sei, erist
auf dem Wege zur Entwicklung. Seit drei Monaten kann er zur Toilette gehen. Bis dahin
ging er nicht. Es ist sehr schwer, so einen Menschen zu pflegen. Man ist standig unter
Belastung. Muss vieles ertragen. Es ist heute auch so, aber trotzdem hat er sich viel
verandert [...]J« (5, 314 V).

Mit Hilfe der Darstellung einer Dichotomie von »Mensch« und »Wesen« zeich-
net Djavad Moini im ersten Abschnitt der Sequenz die Entwicklung seines
Sohnes nach: Vor zwei Jahren sei Khalil noch ein ganz anderes »Wesen« ge-
wesen. Das »Wesen« Khalil vermochte es damals nicht zu sprechen, nicht zu
sehen oder eigenstindig zur Toilette zu gehen — alles Eigenschaften, die seiner
Meinung nach den Menschen definieren. Bis vor kurzem war er darauf an-
gewiesen, dass die Eltern ihn pflegen. Mit dem Erlernen und der Ausbildung
diverser Eigenschaften wird Khalil schliefllich menschlich. So kann er heute
eigenstindig zur Toilette gehen, Khalil kann sich duflern und seinen Willen
kundtun. Damit es zu dieser Entwicklung kommen konnte, habe die Fami-
lie — unklar bleibt, wer genau, weil er nicht personifiziert (»man«) — »unter
Belastung« gestanden. Es sei fiir die Eltern und fiir Khalil eine langwierige
und nur schwer zu ertragende Prozedur des Erlernens basaler Kompetenzen
gewesen. Doch auch heute empfindet Djavad Moini das Ergebnis als nicht zu-
friedenstellend. Zwar entspriche Khalils duflere Beschaffenheit nun der eines
Menschen (»Jetzt sieht man einen Menschen«), seine Abweichung ist aber
weiterhin vorhanden. Das Stigma bezieht sich nun auf »Kérperteile«, die zu-
nichst verborgen bleiben (vgl. Goffmann 1975): Viel »Verstand« habe sein Sohn
noch nicht. Zur Menschwerdung zihlt Djavad Moini zum einen die Hiille des
Menschen, den normierten Kérper, dem Khalil schon sehr nahe kommt, und
zum anderen den »Geist«, den der Vater fiir kaum brauchbar hilt. Um einen
akzeptablen Zustand zu erreichen, bedarf es weiterer Anstrengungen (»Er ist
auf dem Wege zur Entwicklung«). Die bereits getitigten und die zukiinftigen
Miihen vor Augen, beginnt er iiber den eigentlichen Sinn dieser Manahmen
zu sinnieren:

»[pers.] Ich denke persdnlich, wenn solche Kinder geboren werden, was ich sagen will,
gilt nicht fir jetzt, sondern wenn solche Kinder zur Welt kommen, soll man &hm sollte
man sie nichtam Leben erhalten. Meiner Meinung nach. Also, ich meine nicht jetzt. Jetzt
ist er ein Mensch. Nach meiner Meinung, in den ersten paar Tagen. Wenn sie merken,
dass das Kind all diese Unzuldnglichkeiten hat und bis Ende seines Lebens krank blei-
ben wird und dass er zuriickgeblieben ist und nicht sprechen kann. Wie sie wissen, sein

- am 15.02.2026, 01:37:14,

173


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Migrationsbedingt behindert?

Darm ist sehr klein. Zehnmal wurde er operiert. Er ist ein flinfmonatiges Frithchen. Vier
Monate frither. Und hat sich im Apparat entwickelt. Ein Fufi war so gro3, ein anderer Fuf}
war so grof. Eine Hand war so [macht Handbewegungen]. Um ihn am Leben zu erhalten,
weil seine Atemorgane sich noch nicht entwickelt hatten, waren sie gezwungen, ihm
Sauerstoff zu geben. [...] Wenn einem zu lange Sauerstoff gegeben wird, schadet es den
Augen. Er kdnnte blind werden, aber er erblindete nicht« (5, 331 V).

Er spricht sich fiir den Verzicht der lebenserhaltenden Mafinahmen eines
frithgeborenen Kindes aus. Seine relativierenden Einschiibe (»[pers.] Was ich
sagen will, gilt nicht fiir jetzt ...Ich meine nicht jetzt, 5, 331 V) und das plétz-
lich einsetzende Stottern deuten darauf hin, dass er sich des Tabus bewusst
ist, das er ausspricht. Er unternimmt Versuche, seine Auflerungen zu rela-
tivieren, scheint aber dennoch das Bediirfnis zu haben, seine Erkenntnis als
Restimee kundzutun. Die Produktion eines Fremdkorpers in Abgrenzung
zu einem Normkoérper ist der Versuch einer Veranschaulichung: Die sichtba-
re Abweichung von der Norm sollte Arzt*innen den Hinweis geben, dass es
Frithgeborenen an menschlichen Eigenschaften fehle und sie deswegen nicht
am Leben erhalten werden sollten. Anhand der Darstellung von Prozeduren im
Krankenhaus hebt er auch hervor, dass es sich nicht nur um eine Belastung fiir
die Eltern gehandelt habe, auch Khalil habe gelitten: Er musste sich einer gan-
zen Reihe von Operationen unterziehen, konnte nicht bei seinen Eltern sein,
sondern musste sich im »Apparat« entwickeln. Die Mafinahmen zur Lebens-
erhaltung brachten weitere Komplikationen mit sich, ihr Sohn sei dem hilflos
ausgeliefert gewesen. Im Laufe seiner desperaten Schilderungen beginnt der
Vater sich in Widerspriiche zu verstricken. Er tibernimmt gesellschaftliche
Vorstellungen eines brauchbaren Menschen, die er bei seinem Sohn nicht zu
finden scheint:

»[pers.] So ein Wesen, das niemals zu einem Menschen wird, hat iiberhaupt keine Eigen-
schaften. Andere Menschen miissen standig leiden, sich bemiihen, um so ein Kind grof
zu ziehen und dann? Nichts! Er kann nicht arbeiten, er kann nicht reden, er kann nicht
richtig verstehen, er kann nicht sehen. Ich kann nicht sagen, dass er ein Mensch ist.
Meine Vorstellungist ... ich verstehe nicht, warum Deutschland nicht auf solche Aspekte
achtet. Es sei denn, die Arzte begreifen es nicht. Das kann man noch rechtfertigen. Ich
weid nicht, ob die Arzte von Anfang wussten, welche Zukunft ihn erwartet. Ich weifd es
nicht, wenn man einem sagt ... Wenn man am Anfang einem sagt, warum das Kind so
istund ob es wieder besser werden wird oder nicht, dann wiirden sie sagen, dann muss
man Geduld haben, man kann erst sehen, wenn einige Zeit verstrichen ist. Ich sage,
wenn sie das nicht wissen, ihre Arbeit, inre Bemiihung ist zu rechtfertigen. Aber wenn sie
von Anfang an wissen, dass dieses Kind gar keine menschlichen Eigenschaften hat, was
ist die Philosophie, solche Kinder am Leben zu erhalten?« (5, 345 V)

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Seine widerspriichlichen Aussagen stehen unaufgeldst nebeneinander. Hat er
zuvor von Khalil als Menschen gesprochen, scheint er die Aussage wenn nicht
relativieren zu wollen, dann doch zumindest zu bezweifeln, dass Khalil die
letzte Stufe der Menschwerdung — die Ausbildung seines Geistes — wird bewil-
tigen kénnen. Wihrend es unklar bleibt, ob er zu Beginn dieser Sequenz von
Khalil spricht oder ob er »Wesen« im Allgemeinen meint (»[pers.] So ein We-
sen, das niemals zu einem Menschen wird, hat tiberhaupt keine Eigenschaften
[...] Ich kann nicht sagen, dass er ein Mensch ist«), 16st er mit der Frage, aus
welcher Motivation heraus die Arzt*innen damals auf diese Weise handelten,
die Ambiguitit auf: Sollten die Arzt*innen gewusst haben, welche Zukunft
»ihn« — und hier bezieht er sich wieder auf Khalil — erwarten wird, fehlt ihm
das Verstindnis dafiir, dass lebenserhaltende Mafinahmen durchgefithrt wor-
den sind. Schlief’lich sei dieses Leben, das Khalil und die Familie fithren, nicht
lebenswert.

Djavad Moini zeigt kein Verstindnis fiir die medizinische Moral in
Deutschland. Zunichst werde alles unternommen, um die Kinder am Leben
zu erhalten, spiter werden die Eltern mit der Last und der Verantwortung allei-
ne gelassen. Er belastet das System in Deutschland, in dem der Handlungsrah-
men zu restriktiv gefasst sei. Sein eigenes System entspricht nicht dem deut-
schen. An spiterer Stelle pflichtet seine Frau ihm bei: »[pers.] Dieses deutsche
System ist sehr schlecht« (5, 386 M). Es handele sich um ein System, in dem
Arzt*innen nicht dazu bereit seien, die Verantwortung fiir ihre Handlungen
zu tibernehmen (5, 220 V). Dabei scheint er zu glauben, dass in seinem Her-
kunftsland Iran ein anderer Handlungsrahmen existiert. So erginzt er seine
AuRerungen ein wenig spiter mit »[pers.] Wenn das Leben in Iran genauso
wire, wie zu Schah-Zeiten, wiirde ich vorziehen, dort zu leben« (5, 366 V).

Die Argumentation des Vaters steht in der Tradition des Priferenzutilitaris-
mus, in der das T6ten von Siuglingen und die Euthanasie schwer beeintrich-
tigter Menschen als ethisch und moralisch legitimierbar gelten (vgl. Singer
1984).* Fuir die Euthanasie des Kindes bediirfe es einer Analyse von Priferen-

34 | Der Vertreter des praferenzutilitaristischen Ansatzes Singer bemisst den Lebens-
wert von Menschen mit einer so genannten geistigen Behinderung, indem er sie in die
Gruppe der »Lebewesen ohne Selbstbewusstsein« einteilt, die zwar in der Lage sind,
Schmerz und Lust zu empfinden, aber nicht selbstbewusst und vernunftbegabt sind,
so Singer (Singer 1984, 117). Diese Wesen grenzt er von »Personen« ab, die sich ihrer
selbst »als einer distinkten Entitdt« bewusst sind, »mit einer Vergangenheit und einer
Zukunft« (ebd., 109). Die Euthanasie eines »Lebewesens ohne Selbstbewusstsein«
(oder wie Djavad Moini ausdriickt: »ohne menschliche Eigenschaften«) istin dieser Per-
spektive grundséatzlich méglich und das Téten von Neugeborenen bis zum ersten Le-
bensmonat dann ethisch richtig, wenn die Eltern nach bestem Wissen und Gewissen so
entscheiden und die Totung schmerzlos geschieht: »Der Kern der Sache ist freilich klar:

- am 15.02.2026, 01:37:14,

175


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

zen bzw. einer Nutzenrechnung derjenigen Lebewesen mit »Selbstbewusst-
seing, in diesem Fall der Eltern. Und Djavad Moini analysiert: Er sieht das
Leid, das Bemithen der Angehérigen auf der einen Seite und das Ergebnis, das
fur ihn bislang und vielleicht auch am Ende nicht zufriedenstellend sein wird.
Eine Intervention war und ist nicht méglich.

Bei der Einbeziehung von Forschungsergebnissen zu intergenerativen Be-
ziehungen von Familien im Migrationskontext kénnte ein potentiell weiteres
Motiv, das hinter seiner Argumentation steckt, aufgedeckt werden. So erldutert
Nauck den hohen Stellenwert von Generationenbeziehungen im Hinblick auf
familiale Solidarpotentiale: »Die meisten Familien auslindischer Herkunft
stammen aus Gesellschaften ohne ein ausgebautes sozialstaatliches System
sozialer Sicherung. Entsprechend werden alle Sozialleistungen und alle Ab-
sicherungen gegen die Risiken des Lebens zum ganz iiberwiegenden Teil
unmittelbar zwischen den Generationen erbracht. Diese Funktionen der un-
mittelbaren materiellen Absicherung durch Generationenbeziehungen haben
weitreichende Auswirkungen auf ihre kulturelle Ausgestaltung, d.h. darauf,
was Eltern und Kinder fiireinander bedeuten, was sie gegenseitig voneinander
erwarten und welchen >Wert« sie fiireinander haben« (Nauck 2001, 0.S.). Die
sozialstaatliche Absicherung in Deutschland mag zwar in gewisser Weise exis-
tieren, die schlechten Erfahrungen des Vaters mit deutschen Behérden bedeu-
ten ihm aber, dass die soziale Sicherung fiir seine Familie und fiir ihn nicht
gilt. Stattdessen begleitet ihn das Gefiihl, bei Behorden aufgrund mangelnder
Deutschkenntnisse nicht ernst genommen zu werden. Thm werde es sogar
iibel genommen, dass er schlechte Deutschkenntnisse habe (5, 374 V). Diese
Erfahrungen scheint er besonders mit der Zeit im Krankenhaus in Verbindung
zu bringen, denn er erwihnt daraufhin zum wiederholten Male: »]a, Sie kon-
nen es nicht glauben, Khalil war anderthalb Jahre im Krankenhaus« (5, 387 V).

Diese resiimierenden Ausfithrungen des Vaters zeigen das Ausmafd seiner
Verzweiflung und Wut tiber ein machtvolles System, in dem er und seine Frau
nicht zu Wort kommen, die Bediirfnisse seines Sohnes nicht gesehen werden
und sie sich allein gelassen fithlen. Hat sich die Mutter wihrend seiner Aus-
fuhrungen zuriickgehalten, tritt sie ihm nun bestitigend zur Seite. Allerdings
lasst sie den dlteren Sohn Navid fiir sich sprechen, der die Zeit im Kranken-
haus ebenfalls als Belastung empfunden hat: Lachend erzihlt die Mutter: »[dt.]
Mein Sohn Navid, zweieinhalb Jahre alt, sitzen in Krankenhaus, sagen: Kha-
lil gestorben! Besser Khalil tot! [lacht]« (5, 396 M). Interessant ist hier neben
der Tatsache, dass Navid schon damals das ausgesprochen hat, worin ihm der
Vater heute zustimmt, die Verwendung des damals noch kleinen Navids als
Sprachrohr durch die Mutter — die Wiedergabe der kindlichen Aussage, ver-

die Totung eines behinderten S&uglings ist nicht moralisch gleichbedeutend mit der T6-
tung einer Person. Sehr oft ist sie Giberhaupt kein Unrecht« (ebd., 188).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

bunden mit einem nivellierenden Lachen der Mutter, wohlwissend, dass es
sich bei ihren Empfindungen und denen ihres Mannes um ein Tabu handelt.

Zusammenfassung

Vor allem die ersten zwei Jahre im Krankenhaus strukturieren die gemeinsa-
me Biographie von Khalil und seinen Eltern. Immer wieder kommen sie auf
diesen Zeitraum zuriick, beenden das Gesprich schliefflich auch wieder da-
mit. Sie stellen ausfiihrlich die machtvolle Beziehung zwischen ihnen und den
Arzt*innen dar, positionieren sich als Migrant*innen mit geringen Deutsch-
kenntnissen und einer fehlenden Vertrautheit mit Institutionen. So erhilt
die ohnehin existente hegemoniale Stellung des medizinischen Personals im
Krankenhaus eine Verstirkung durch die Schwierigkeit, sich tiber die Situa-
tion des Kindes und die getroffenen Entscheidungen ausdifferenziert verstin-
digen zu kénnen. Informationen gelangen nur schwer an die Eltern, bei denen
dadurch Gefiihle des Ausgeliefertseins hervorgerufen werden. Sie kénnen zu-
nichst nur erahnen, was mit ihrem Sohn geschieht, gesicherte Erkenntnisse
haben sie keine. Mafnahmen, wie eine psychosoziale Beratung, die auch den
Aufbau einer Beziehung zum Sohn hitten unterstiitzen konnen, stehen ihnen
weder wihrend der Zeit im Krankenhaus noch danach zur Verfiigung.

Heute werfen sie den Arzt*innen das Vorspielen falscher Tatsachen vor.
Das System, in dem die Arzt*innen damals agierten, ist heute nicht dazu
bereit, Schritte zu ergreifen, die der Familie und auch Khalil das Leben er-
leichtern und die sie darin stirken wiirden, ihrer Rolle als Eltern besser nach-
zukommen. Am Beispiel des ihnen ihrer Meinung nach zustehenden Blin-
dengelds schildern sie die von ihnen empfundene Unverantwortlichkeit der
Arzt*innen: Erst lassen sie es zu, dass Khalil erblindet, spiter wollen sie keine
finanzielle Unterstiitzung erméglichen, weil sie die Erblindung nicht zugeben.
Das Nichtwissen dartiber, wie viel ihr Sohn sehen kann, woran er seine El-
tern erkennt oder ob er vielleicht doch ganz blind ist, trigt erneut zu einer Be-
lastung der Eltern bei. Die Vorwiirfe und Schuldzuweisungen gegentiber den
Arzt*innen sind gepaart mit der Vermutung, dass diverse Rechte in Deutsch-
land nicht fiir Migrant*innen gelten und sie bei der Einforderung ihrer Rechte
(z. B. finanzieller Leistungen) zweitklassig behandelt werden. So sind auch die-
jenigen, die sie iiber ihre Rechte informiert haben, ausschliefllich Angehérige
der ethnischen Community — eine Erfahrung, die ihr Misstrauen gegentiber
Behorden steigert.

Die Ereignisse seit der Geburt Khalils, die die Eltern mit Benachteiligun-
gen aufgrund eines bei ihnen wahrgenommenen Migrationshintergrundes
in einen Zusammenhang bringen, belasten sie bis heute. Allein Hartnickig-
keit lasst die Familie erfolgreich erscheinen und kann zur Kompensation von
diversen Benachteiligungen beitragen. Ein Ausgleich jedoch lisst sich in der
Familiengeschichte nicht finden. Weder die Religion, das soziale Netzwerk

- am 15.02.2026, 01:37:14,

177


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

noch Familienstrukturen in Deutschland oder im Herkunftsland sind Teil
ihrer Méglichkeiten, um Stabilitit zu erlangen. Eine Folge dieser Instabilitit
ist, dass neben der fehlenden Bindung zum Sohn, die Méglichkeiten fiir Khalil
nicht voll ausgeschépft werden und Bildungs- oder partizipative Prozesse kei-
ne Optionen sind, die fiir ihn bereit stehen. Sein Recht auf Entwicklung wird
nach Auffassung der Eltern missachtet. Gleichzeitig ist es dem Hilfesystem
nicht gelungen, die Bewusstseinsbildung fiir behinderte Menschen in der Fa-
milie Moini zu erzielen. So wurden keine Mafnahmen fiir die Schirfung des
Bewusstseins gegeniiber »Behinderung« als Bestandteil von Normalitit und
fur die Achtung der Rechte ihres behinderten Sohnes ergriffen (vgl. Kap. 1und
UN-BRK, Artikel 8 (Abs. 1, Buchst. a).

In der Darstellung von Khalils Eltern taucht die Kategorie Migration ins-
besondere auf der Ebene der Sozialstrukturen in Form von Ausgrenzungs-
und Diskriminierungserfahrungen auf. Diese Ereignisse haben Einfluss auf
ihre Identititskonstruktionen und duflern sich in Gefithlen der Fremdheit im
Umgang mit Institutionen und in der Wahrnehmung von lingualen Macht-
strukturen. Die Wahrnehmung der Kategorie Migration auf diesen Ebenen hat
wiederum Auswirkungen auf die Normen, Werte und Ideologien, die ihr Han-
deln und den Umgang mit der Kategorie Behinderung leiten. Die von Djavad
und auch Azade Moini iibernommenen gesellschaftlichen Vorstellungen eines
»brauchbaren« Menschen scheinen zunichst als erbarmungslose Darstellung
ihres Sohnes und eines Normkorpers, den es zu erzielen gilt. Bei einer Be-
trachtung der Wechselwirkungen von Strukturebene und Normen und Wer-
ten kénnen diese Vorstellungen aber auch als eine Folge dieser Ausgrenzungs-
und Diskriminierungserfahrungen gedeutet werden. So ist es moglich, dass
sich die Konstruktion der Behinderung ihres Sohnes unter den fiir Djavad und
Azade Moini geltenden schwierigen Migrationsbedingungen, die mit Fremd-
heit und Ausgeliefertsein zu charakterisieren sind, verschirft. Auch die Auf-
stiegsorientierungen und -wiinsche, die mit der Migration in ein anderes Land
verbunden sind, kénnen sich verschirfend auf den Konstruktionscharakter
von Behinderung auswirken. Diesen Aufstiegsorientierungen stehen die Bar-
rieren der Teilhabe und der Entwicklung im Wege.

5.4.6 Was fiir ein System? Das System bin ich -
Uber das Streben von Jale Karimi nach Autonomie
und guten Rahmenbedingungen

Hintergrundinformationen

1998 wird Puran in Iran geboren. Ihre Eltern beschliefen, fiinf Monate nach
ihrer Geburt, nach Deutschland auszuwandern und dort Asyl zu beantragen.
Die genauen Griinde fiir die Entscheidung Iran zu verlassen, sind unklar. Im
Jahr 2000 folgt die verwitwete GroRmutter Purans, Jale Karimi, ihrer Tochter,

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

dem Schwiegersohn und der Enkelin nach Deutschland. Bald heiratet sie er-
neut. Sie lebt fortan mit ihrem Ehemann Heiner P6ldt in einem lindlichen
Vorort einer Grofistadt und beginnt im Einzelhandel zu arbeiten. Zur selben
Zeit wird bei Puran eine Entwicklungsverzégerung festgestellt. Purans Eltern
verlassen Deutschland Richtung Amerika im Jahr 2003. Nach einiger Zeit bei
den Eltern holt die GroRmutter Puran zu sich. Die nichsten Jahre pendeln Pu-
ran und ihre Groffmutter zwischen Iran, den USA und Deutschland hin und
her, bis Puran durch eine Adoption der GroRmutter im Jahr 2008 eine dauer-
hafte Aufenthaltsgenehmigung fiir Deutschland erhilt.

Anwesend im Interview waren Jale Karimi und ihre Enkelin. Das Interview
wurde (neben vereinzelten Codeswitchings) auf Persisch gefithrt. Im Inter-
view zentriert die Grofmutter die gesamte Erzihlung um sich, in der bspw.
die Eltern Purans kaum eine Rolle spielen (lediglich zur anfinglichen Klirung
der Umstinde). So beginnt sie das Gesprich dann auch mit einer Klarstellung:
»[dt.] Ok, Puran ist meine Enkelin, weifdt du? Nicht meine Tochter, meine En-
kelin« (6, 13 G).

Kernthema:

Raumliche Bewegung und die eigene Verantwortlichkeit als
kompensatorische Strategie zur Reduktion von Barrieren im System
Kernthema des Interviews ist die Beschreibung von rechtlichen Restriktionen,
lingualen Machtstrukturen und der Fremdheit mit Institutionen, mit der eine
GrofRmutter konfrontiert ist, die versucht, die fiir ihre Enkelin geeigneten Rah-
menbedingungen zu schaffen, um sie zu einem guten Leben zu befihigen.
Dafiir laviert sie im und um das Systems herum und versucht mit Hilfe raum-
licher Bewegungen, aus dem sie behindernden System auszubrechen.

Die Migration: Rechtlicher Status verscharft Bedingungen fiir Puran
Als Purans Eltern mit ihrer Tochter 1998 nach Deutschland kommen und Asyl
beantragen, wissen sie noch nicht, dass ihre Tochter beeintrichtigt ist. Im Jahr
2000 folgt die Grofmutter ihrer Tochter und der Enkelin nach Deutschland.
Durch den Tod ihres Mannes und die Auswanderung der Tochter samt Fami-
lie hilt die GroRmutter nichts mehr in Iran. Thr Lebensmittelpunkt hat sich
nach Deutschland verschoben. Das Bemerken einer Auffilligkeit an Puran
fillt schliefllich mit der Einwanderung der Grofmutter nach Deutschland zu-
sammen.

»[pers.]Wir haben erst ab dem zweiten Lebensalter gemerkt, dass sie Probleme hat mit
dem Gehen, mit dem Reden und haben dann erst gemerkt, dass etwas nichtin Ordnung
ist. Da sie Asyl beantragt hatten, konnten sie eigentlich kaum Angebote fiir Puran in An-
spruch nehmen. Nur ganz wenige« (6, 23 G).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

179


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Migrationsbedingt behindert?

Die genaue Diagnose und eine Suche nach Griinden nimmt in den Ausfiih-
rungen der Grofmutter nur wenig Raum ein. Sie fithrt lediglich aus:

»[dt.] Sowieso niemand verstehen nicht, wie l1&duft es bei Puri. Arzt nicht, Amerika nicht.
Alle verschiedene Tests. Genetic das das. Alle schatzen. Schéatzen vielleicht Sauerstoff,
schéatzen vielleicht nach geboren. Die wussten nicht aber« (6, 143 G).

Ob die Groffmutter diejenige ist, die die Eltern auf eine Entwicklungsver-
zogerung aufmerksam macht, kann durch das Interview zwar nicht geklirt
werden, ist aber nicht unwahrscheinlich, da die Inszenierung der Grofmutter
als Expertin, die weif3, was gut fiir ihr Enkelkind ist, sich wie ein roter Faden
durch das Leben von Puran zieht. Zumindest ist sie Teil der Feststellung der
Behinderung (»wir«), die in die Phase der Migration und der Beantragung von
Asyl fillt. Wihrend die Grofimutter durch die Heirat eine Aufenthaltsgeneh-
migung und eine damit einhergehende Arbeitserlaubnis erhilt, bedeutet die
Duldung der Eltern lediglich eine voriibergehende Aussetzung der Abschie-
bung. Im Gegensatz zur GrofRmuitter sind die Eltern und Puran damit in einer
rechtlich prekiren Situation: Der Ausgang des Asylverfahrens ist ungewiss,
hinzukommt, dass fiir Puran diverse Mdéglichkeiten der Unterstiitzung nicht
vollends ausgeschopft werden kénnen. Eine Logopidie z. B. erhilt sie nur alle
zwei Wochen. So scheitern sie an dem Versuch, das Kind ausreichend férdern
zu lassen. Hier zeigt sich die Verwobenheit der Dimensionen rechtlicher Sta-
tus und der Wahrnehmung einer Behinderung sehr deutlich, deren Zusam-
menwirken die Familie in eine problematische Lage versetzt und durch die sie
»keine Chance« in Deutschland hat (6, 19 G).

Als den Eltern bewusst wird, dass die Chancen auf eine dauerhafte Auf-
enthaltserlaubnis sehr schlecht stehen und Purans Moglichkeiten durch die
rechtlichen Restriktionen eingeschrinkt sind, bemiihen sie sich um Alterna-
tiven. Sie sprechen in der US-amerikanischen Botschaft fiir eine Greencard
vor, die sie schlieRlich auch erhalten. Als Puran fiinf Jahre alt ist, beschlieRen
die Eltern als Reaktion auf die Behinderung der Tochter, mit ihr in die USA
auszuwandern. Die GroRmutter, die wegen ihrer Tochter und der Enkelin nach
Deutschland gekommen ist, bleibt mit ihrem Ehemann Heiner zuriick.

Der transnationale soziale Raum:

Ressource zur Kompensation des prekaren rechtlichen Status
Puran, die zu dieser Zeit in Deutschland einen Kindergarten besucht, hatte
gerade begonnen zu sprechen, erste Worte zu verstehen. Fiir sie, so die Grof3-
mutter, war es sehr schwer, Deutschland wieder verlassen zu miissen. Als Jale
Karimi ihre Enkelin in den USA besucht, stellt sie fest, dass Puran oft alleine
ist: Die Eltern mussen fortwihrend arbeiten, »um weiter zu kommen« (6, 39
G). Puran besucht einen Kindergarten, in dem sie keinen Anschluss findet

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

und isoliert ist. Diese Situation bezeichnet die Grofmutter als fiir sich »un-
ertriglich« (6, 41 G). Sie stellt Purans Eltern vor die Wahl: Entweder die Mutter
bleibe zu Hause und kitmmere sich mehr um das Kind, oder aber sie »geben«
ihr Puran und sie iibernehme die Aufgabe, Puran zu »erziehen« (6, 43 G). Den
Eltern bietet sie an, den Erfolg ihres Zusammenlebens mit Puran evaluieren
zu konnen:

»[pers.] Und dann, wenn sie dann mit dem Gang der Dinge zufrieden sind und wenn sie
mehr Fortschritte als in Amerika gemacht hat, dann sollten sie Puran mir iberlassen«
(6, 44 G).

Die Eltern iibergeben Puran schliefllich ihrer Grofmutter. Jale Karimi be-
kommt eine neue Aufgabe, die sie vor groRe Herausforderungen stellt, denn
Puran besitzt keine Aufenthaltsgenehmigung fiir Deutschland. So gehen Jale
Karimi und Puran zunichst wieder nach Iran. Aufgrund der aufenthalts-
rechtlichen Regelungen fahren die beiden alle sechs Monate im Wechsel nach
Deutschland, um den Ehemann von Jale Karimi zu besuchen, oder in die USA,
damit Puran ihre Eltern sehen kann. Puran pendelt im transnationalen sozia-
len Raum hin und her. Dabei ist ihre einzige Konstante die Grofmutter, die
mit ihrer Férderung befasst ist. In Iran macht die Enkelin schliellich Fort-
schritte: »Laufen, sprechen, Laute sprechen«, schwimmen und tauchen (6, 49
G). Diese Fortschritte interpretiert Jale Karimi nicht als Teil einer natiirlichen
altersentsprechenden Entwicklung, sondern schreibt sie ihrer Férderung zu.

Der rechtliche Status:

Adoption zur Schaffung einer raumlichen Konstanten

Nach einigen Jahren des Hin und Her schligt die Grofmutter ihrem Ehemann
vor, Puran zu adoptieren:

»[pers.] Erist ein sehr, sehr guter Mensch. Er sagte: »Bist du dir denn dariiber im Klaren,
was das bedeutet und welche Verantwortung du ibernimmst?« Und ich sagte: »Ja, ich
weif3, aber ich kann sie nicht einfach beiseiteschieben« (6, 55 G).

In dieser Sequenz inszeniert sich Jale Karimi zum einen als selbst aufopfern-
de GroRmutter, die ihr Leben in den Dienst des Weiterkommens der Enkelin
stellt. Sie gibt an, sich zustindig und verantwortlich zu fithlen. Der Wille, die
Enkelin zu betreuen, kann durchaus kulturell konnotiert sein, weil es bspw.
in iranischen oder tuirkischen Familien ein Familienverstindnis geben kann,
bei dem auch der erweiterte Kreis zur Verantwortungsiibernahme bereit ist.
Wihrend es im Hinblick auf das Gewicht einer Bindung von Eltern und Kind
ungewohnlich oder kaum akzeptabel zu sein scheint, sein eigenes Kind im
transnationalen Raum hin und her zu schicken, ist es fiir Menschen im Mig-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

181


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Migrationsbedingt behindert?

rationskontext durchaus eine Perspektive und oftmals einer schwierigen Situa-
tion in der Migration geschuldet. Gerade in der ersten Einwanderergeneration
ist und war es eine denkbare Option, dass durch dieses erweiterte Familienver-
stindnis, Kinder auch bei den Grofieltern grofl werden konnen — wie in diesem
Fall sogar iiber tausende Kilometer entfernt.®

Beim Ausloten der Moglichkeiten fiir Puran dominiert die GrofSmutter.
Die Eltern spielen bei der Entscheidung, ein Adoptionsverfahren einzuleiten,
keine Rolle. Die Entscheidungsfindung — Adoption ja oder nein — findet einzig
zwischen Jale Karimi und ihrem Ehemann statt. Dass Puran ein Leben bei
ihren Eltern fiihrt und sie dort grolwerden kénnte, scheint fiir Jale Karimi
keine Alternative zu sein, im Gegenteil: Dies wiirde sie als ein »beiseite Schie-
ben« empfinden.

Jale Karimi, der die formalisierten Verfahren in Deutschland fremd sind,
weifl die Ressourcen und die Vertrautheit ihres Ehemannes mit deutschen Be-
hérden zu nutzen: Als Heiner P6ldt in eine Adoption einwilligt, ist er es, der
sich mit dem System befasst, den Antrag stellt und sich um samtliche For-
malititen kiitmmert. Der Gerichtstermin wird mit Hilfe eines Dolmetschers
wahrgenommen: Puran, Jale Karimi und Heiner P6ldt werden befragt und der
Adoption wird 2006 schlussendlich zugestimmt. Zwei Jahre spiter, als Puran
auch eine Aufenthaltsgenehmigung erhilt, gehen Jale Karimi und Puran wie-
der dauerhaft nach Deutschland. Durch den rechtlichen Rahmen hat sie eine
wichtige Etappe geschafft, damit das Kind weiterhin bei ihr bleiben kann.

Die Partnerschaft und die Trennung:

Altruismus und ein selbstbestimmtes Leben - eine Win-win-Situation
Puran lebt nun gemeinsam mit ihrer GroRmutter und deren Ehemann in
einem Vorort einer Grofstadt. In der Kleinfamilie kommen aber bald Prob-
leme im Zusammenleben auf, deren Aufkeimen Jale Karimi in ihrer Darstel-
lung mit dem Leben in beengten Verhiltnissen einer Zwei-Zimmer-Wohnung
begriindet:

»[pers.] Mein Mann ist zwar ein ganz lieber Mensch, aber wir hatten eine ziemlich klei-
ne Wohnung. Es gab nur zwei Zimmer. Und in dieser Enge sind sie sich auf die Nerven
gegangen. Es gab dann Spannungen. Das machte mir Sorgen und ich habe immer auf-
gepasst, dass sie sich nicht etwas sagen, was den anderen beleidigt. Wahrend meines
Aufenthaltes hier hatte ich mit der Stadt nichts zu tun. Entweder habe ich gearbeitet
oder mein Mann. Wir haben aber von der Stadt nichts in Anspruch genommen. Ich hatte
dann Probleme. Sowohl ich machte mir Sorgen und auch Heiner hatte Probleme. Wir
haben dann mit Freunden gesprochen und sie sagten, wir sollten einen Scheidungsan-

35 | Die Kinder dieser Generation werden auch hufig »Kofferkinder« genannt (vgl. Can
2006).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

trag stellen, damitich mich auch voll und ganz um sie kimmern kann. Ich habe dann mit
Heiner darliber gesprochen. Das war flir ihn sehr hart. Ich musste ihn iiberzeugen, dass
esin seinem Interesse ist, dass wir uns trennen. Dass die Last dann von ihm féllt. Nach
einiger Zeit war er einverstanden« (6, 77 G).

Auferhalb des Konfliktes stehend, prisentiert sie sich als Mediatorin zwischen
Ehemann und Enkelin, die darum bemiiht ist, die Schwierigkeiten zwischen
beiden zu glitten. Als die Spannungen grofRer werden, trifft sie eine Entschei-
dung. Sie iiberzeugt ihren Mann davon, dass eine Trennung das Beste fiir ihn
sei und seinem eigenen Wohl diene. Sie selbst erhofft sich nach einer Tren-
nung, mehr Zeit fiir Puran zu haben. Erneut ergreift sie also die Initiative, um
einen guten Rahmen fiir ihren Lebensmittelpunkt »Puran« zu schaffen. In
ihrer Erzahlung schildert sie ein komplett auf Puran ausgerichtetes Leben, so
dass es zunichst den Anschein hat, als seien es allein altruistische Motive, die
sie leiteten — eine Fortsetzung ihrer bisher geleisteten Opfer fiir Puran. Gleich-
zeitig macht sie Andeutungen, dass sich auch fiir sie durch eine Trennung
Vorteile ergeben: Denn auch sie »hatte Probleme« mit Heiner (6, 83 G) und
nun, nach der Trennung ist sie »zufriedener« (6, 93 G).

Sie nimmt die Trennung zum Anlass, um sich erneut in Bewegung zu
setzen. Die Markierung des Beginns eines neuen Lebensabschnittes verstirkt
sie dadurch, dass Grofmutter und Enkelin in eine andere Stadt ziehen. Dort
meldet Jale Karimi Puran und sich erstmals beim Jobcenter und Jugendamt
an, sie erhalten fortan Sozialleistungen und Jale Karimi findet eine gute Schu-
le fiir Puran.

Heute haben sich beide gut in der neuen Stadt eingerichtet. Doch ein wei-
teres Etappenziel steht noch offen.

Bildung und Forderung:

Faktor fiir die Verbesserung der Lebensqualitat

Fiir Puran sei das Sprechen besonders schwer, weil sie »[pers.] sehr oft hin und
her gezerrt wurde. Deutschland, Iran, Amerika und wieder zuriick« (6, 153
G), so die Grofmutter. Diese Aussage erstaunt zunichst, da sie sich selbst an-
scheinend nicht fiir verantwortlich hilt. SchlieRlich war sie es, die den Eltern
den Vorschlag unterbreitet und die Reisen unternommen hat. Sie ordnet Pu-
rans Schwierigkeiten nun dieser fehlenden Konstanz zu und sieht sich in der
Verantwortung, moglichst gute Bedingungen zu schaffen, damit der Abbau
der Barriere »Deutsch« gelingt. Jale Karimi hat klare Vorstellungen von einer
guten Forderung. Mehrfach betont sie, dass ihr vor allem an Purans sprach-
licher Entwicklung im Deutschen gelegen sei. In der Schule, die Puran vorher
besucht hatte, waren Kinder mit einem unterschiedlichen Zugang zu Sprache
in der Klasse vertreten.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

183


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

»[pers.] Die Klassen waren nicht homogen. Einer konnte nicht héren, einer konnte nicht
sehen, einer konnte nicht sprechen. Wenn die Klassen besser zusammen passen, kann
man ja auch besser lernen« (6, 100 G).

Diese heterogenen Klassen stehen dem vordersten Ziel der Grofimutter im
Weg, Puran Deutsch beizubringen. Eine homogene Klassenzusammenset-
zung ist in Purans neuer Schule, einer Foérderschule mit dem Schwerpunkt
Geistige Entwicklung, gegeben. Die Lehrer, so die GroSmutter, kénnen Puran
dadurch groflere Aufmerksambkeit schenken. Zudem gebe es dort fiir die En-
kelin das Angebot, innerhalb der Schule zweimal pro Woche eine Logopidin
aufzusuchen. Jale Karimi ist informiert und fiihlt sich mitgenommen: Uber
die Fortschritte in der Logopidie wird Jale Karimi regelmifig in einem Mit-
teilungsheft unterrichtet. Zwar hat sie Schwierigkeiten, die Mitteilungen der
Logopadin zu verstehen, sie lisst sie sich aber von Dritten vorlesen bzw. tiber-
setzen. Die Frage, ob die persischsprachige Logopidie, die in der Schule auf-
grund entsprechender Ressourcen umgesetzt werden konnte, genutzt werde,
verneint Jale Karimi. Ihr vorderstes Ziel fiir Puran ist das Erlernen der deut-
schen Sprache und so betont sie erneut, dass es fiir Puran in der Schule vor
allem deswegen schwer sei, weil sie im Gegensatz zu den anderen Kindern
nicht ausreichend Deutsch spreche. Unterstiitzend nutzt sie ein Angebot eines
Trigers der Behindertenhilfe, wodurch Puran vier bis fiinf Stunden pro Woche
mit Hilfe einer persischsprachigen Mitarbeiterin Deutschférderung erhilt.
Die persischsprachige Mitarbeiterin ist dabei von der GroRmutter gezielt aus-
gewihlt worden. Nicht, damit Puran in ihrer Muttersprache eine zusitzliche
Férderung erhilt, sondern damit die Grofimutter der Mitarbeiterin Anweisun-
gen geben kann. So weist sie explizit darauthin, dass sie diejenige ist, die darii-
ber entscheidet, welche Inhalte mit Puran erlernt werden: »[dt.] Ja, vier bis fiinf
Stunden in Woche kommt jemand zu Puri. Und immer ich entscheide, was
machst du mit Puri. Lernen, rechnen, das und das. Das hilft Puri. Seit einem
Jahr Puri lernt sprechen« (6, 229 G).

Der soziookonomische Status: Streben nach Verbesserung
der Wohnsituation und der finanziellen Lage
Jale Karimi hat sich durch den Umzug von F-Stadtteil nach B-Stadt auch mit
Hilfe der neuen Schule Kompetenzen angeeignet, die es ihr erméglichen, Hil-
fen in Anspruch zu nehmen. Zuvor »hatte [sie] itberhaupt keine Ahnung, wel-
che Angebote existieren fiir solche Kinder.« Der einzige Hinweis, den sie in
F-Stadtteil erhalten hatte, war, einen Behindertenausweis zu beantragen, »um
Begiinstigungen im Stralenverkehr zu bekommen« (6, 109 G).

Sie rdumt zwar ein, auch heute noch den Aussagen der Mitarbeiter*innen
von Behorden ausgeliefert zu sein, insofern als sie keine Kenntnisse tiber ihre
rechtlichen Moglichkeiten hat, verhilt sich aber im Kontrast zu ihrer ansons-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

ten sehr aktiven und fordernden Haltung (etwa gegentiber ihrer Tochter oder
ihrem fritheren Ehemann) in diesem Kontext erstaunlich passiv:

»[pers.] Ich habe keine Ahnung, ob das [ein ablehnender Bescheid des Jugendamtes]
rechtens ist. Aber wenn sie sagen nein, dann ok. Ich wollte nicht diskutieren. Da habe
ich gesagt: ok« (6, 124 G).

Sie bestitigt, dass Informationen und Unterstiitzung nur von ihr abgerufen
werden konnen, wenn sie sich eigenstindig bemiiht und von Inhalten weif3:

»[pers.] Wenn ich wusste, welche Angebote existieren, dann bin ich hin, dann haben sie
mir geholfen. Die kommen natiirlich nicht und fragen mich, ob ich dies oder jenes will.
Wenn ich aber etwas erfahren habe, dann habe ich mich darum gekimmert. Aber wenn
ich nichts wei, dann natiirlich« (6, 132 G).

Die Komm-Struktur im Hilfesystem empfindet sie als eine »natiirliche« Vorge-
hensweise. Es ist fiir sie selbstverstindlich, dass sie nur Unterstiitzung durch
das Hilfesystem erwarten kann, wenn sie selbst aktiv wird. Deswegen wird die
Vorgehensweise des Hilfesystems nicht kritisiert oder weiter problematisiert.
Das Etappenziel der Verbesserung der Lebensqualitit ist heute noch nicht
erreicht. Sie leben z. B. weiterhin in beengten Verhiltnissen. Der Versuch, fiir
Puran ein eigenes Schlafzimmer zu organisieren, scheitert am Hausbesitzer:

»[pers.] Schwierig ist, dass wir nur ein Schlafzimmer haben. Das ist wirklich schwierig
fir uns. Ich habe dann auch den Hausbesitzer gefragt, ob er einverstanden wére, hier
eine offene Kiche rein zu bauen, so dass wir die Kiiche als zusé&tzliches Schlafzimmer
nutzen kdnnen, aber das wollte er nicht« (207 G).

Auffallend im Interview mit Jale Karimi ist ihre Nicht-Thematisierung des
Migrationskontextes, und dass, obwohl die Herausforderungen auf der Struk-
turebene im Kontext von Behinderung fir sie und ihre Enkelin unter Migra-
tionsbedingungen deutlich erschwert sind. Um zu erfahren, inwiewetit sie die-
se Herausforderung iiberhaupt als »migrationsspezifisch« erkennt, versuche
ich mit einer Frage, die Schwierigkeiten der Inanspruchnahme von Hilfen in
einen Zusammenhang mit der Wahrnehmung eines Migrationshintergrundes
von Seiten der Behorden zu bringen (»Ich wiirde gerne noch wissen, ob sie
gemerkt haben, ob sie an manchen Stellen gemerkt haben, jetzt habe ich hier
Schwierigkeiten, weil ich einen Migrationshintergrund habe, 6, 193 I). Doch
Jale Karimi reagiert sehr ablehnend: »[dt.] Nein, nein, nein, gar nicht, nein.
Alles, die Leute haben mir geholfen. Vorher, ich wollte nicht raus, aber seit zwei
bis drei Jahren, ich gehe und die helfen« (6, 198 G).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

185


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Migrationsbedingt behindert?

Die Adressierung als »Migrantin« lehnt Jale Karimi kategorisch ab und die
Barrieren, die sich bei ihren Bestrebungen, gute Bedingungen fiir Puran und
sich zu schaffen, immer wieder auftun, verortet sie nicht im Kontext der Be-
nachteiligung aufgrund eines ihr zugeschriebenen Migrationshintergrundes.
Stattdessen sieht sie sich in der Verantwortung, »raus« zu gehen, den Kontakt
zu suchen, sich durchzufragen und sich die Moglichkeiten, die innerhalb des
vorgegebenen Systems existieren, zu suchen und fiir Puran und sich zu nutzen.

Soziales Netzwerk: Kein Anschluss an die ethnische Community
Die Frage, wie die Familie in Iran auf die Behinderung der Enkelin und das
Engagement der Grofimutter reagiert habe, scheinen bei Jale Karimi emotiona-
le Bilder zu aktivieren. Sie beginnt zu weinen und erldutert:

»[pers.] Die Menschen sind zwar willig [weint], aber die haben trotzdem meine Erwar-
tungen nicht erfillen kdnnen. Ich bin immer selber willig, wenn ich ein Kind sehe, dass
Schwierigkeiten hat, dann binich immerversuchtzu helfen. Dem entsprechend habe ich
so was auch von meiner Umgebung erwartet. Allerdings, die Menschen haben so viele
eigene Probleme, dass sie gar nicht dazu kommen, so zu helfen, wie ich das von ihnen
erwarte. Vielleicht erwarte ich auch zu viel von den Menschen« (6, 159 G).

Jale Karimi hatte sich in Iran eigentlich als Teil einer kollektivistischen Ge-
meinschaft verstanden, und ist mit der Erwartung nach Iran zuriickgekehrt,
dass ihr und Puran Solidaritit und Beistand zuteilwerden wiirden. Zwar wird
ihr dort Unterstiitzung angeboten, diese aber letztlich nicht verwirklicht. Die-
se sie anscheinend emotional aufwithlende Erfahrung erklirt sie sich heute
mit der mangelhaften Solidaritit durch Individualisierungsprozesse von der
Fremd- zur Selbstbestimmung und der eingeschrinkten Méglichkeiten durch
die eigene schwierige Situationen ihrer Familie. Die Erfahrung scheint sie
nachhaltig gepriagt zu haben und sinnstiftend fiir ihre Bemithungen zu sein,
ist ihr Anliegen seit dem Zeitpunkt der Riickkehr nach Deutschland bis heute
doch vor allem, unabhingig und selbstbestimmt zu agieren, ohne auf die Hilfe
anderer angewiesen sein zu miissen. Ob sich dieses Streben und die Erfah-
rung in Iran bis hin zur Vermeidung von sozialen Kontakten in Deutschland
auswirkt, kann durch das Gesprich zwar nicht geklirt werden, auffillig ist
jedoch, dass Jale Karimi in ihrer neuen Umgebung in B-Stadt keine Kontakte
auflerhalb des Hilfesystems pflegt, weder zu Freund*innen, noch zur ethni-
schen Community oder zu Selbstorganisationen.

Die Religion: Legitime Einmischung von Aufien

In ihrem Streben nach Autonomie konzentriert sich Jale Karimi voll und ganz
auf die Erschlieffung ihrer Moglichkeitsrdiume. Heteronome Tendenzen lisst
sie nur in Mafen und nur dann zu, wenn sie ihr auf dem Weg zur Autonomie

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

dienlich sein kénnen. Einzig die Religion ist ein »von auflenc, das sie in ihrem
Leben anerkennt und annimmt:

»[pers.] Der Glaube an Gott war die grofte Stiitze meines Lebens. Ich habe von Anfang
an daran geglaubt, Gott wiirde mir helfen und ich misste es weiter vorantreiben. Wenn
ihre Eltern [Purans Eltern] denselben festen Glauben hatten, wére Puran vielleicht wei-
ter als jetzt. Aber trotzdem wahrend dieser Zeit hat sie meiner Meinung nach sehr grofle
Fortschritte gemacht. Sie ist ganz anders geworden als sie war. So 40, 50 Prozent an-
ders, als sie vorher war. Und das war nur deswegen, weil ich fest daran geglaubt habe,
dass Gott mir helfen wiirde. [dt.] ja ich habe gesagt [pers.] Ich kann ihn natiirlich nicht
sehen, aberich habe immer gewusst, dass er bei mirist [weint]. Ich war es nicht. Es war
Gott, der mich geleitet hat« (6, 169 G).

Der Glaube kann in bestimmten Situationen aktiviert werden, um die GroRR-
mutter zu stirken. Er bietet ihr eine verldssliche Ordnung und einen ver-
bindlichen Sinn, wo »andere Wirklichkeiten« den Alltag und die Routinen
bedrohen (Berger 2010, 155f.)). Die Religion als »Schutz- und Orientierungs-
funktion« (Uslucan 2010, 390) bietet der Grofmutter durch die Vorstellung
der Pridestination eine Konstante und Verhaltenssicherheit. Diesen Glauben,
der gleichzeitig eine kompensatorische Wirkung erzielt und der auch sie im
Umgang mit ihrer Tochter hitte stirken konnen, vermisst sie bei den Eltern
Purans.

Zusammenfassung

Jale Karimis Identititskonstruktion und ihr Leben in Deutschland kennzeich-
net das Streben, durch nichts fremdbestimmt sein und autonom agieren zu
wollen. Sie macht sich die Situation von Puran zu Eigen und schafft sich so
einen neuen Lebensmittelpunkt, den sie mit der Emigration der Tochter in die
USA verloren hat — wohlmdéglich auch, weil sie sich durch ein ihr inhirentes
(und von ihr imaginiertes®) kulturspezifisches Verstindnis iiber Pflichten der
erweiterten Familie als GrofSmutter fiir ihre Enkelin verantwortlich fiihlt. Von
dem Wunsch geleitet, ihrer Enkelin die besten Voraussetzungen zu bieten,
schligt die Groffmutter Rahmenbedingungen vor und inszeniert die Verin-
derung, indem sie sich neben dem bestehenden ein eigenes System aufbaut.
Alles, was in ihrer Macht steht, versucht sie umzusetzen. Dabei strebt sie nicht
danach, Anspriiche in Bereichen geltend zu machen, die sich zunichst ihres
Einflussbereiches entziehen und die nicht selbst von ihr eingeleitet werden. Sie
stellt keine Anforderungen an den Staat und erwartet keine Hilfen von auflen.
Hilfen werden zwar — sofern angeboten — gerne angenommen, allerdings leitet

36 | Wie die Analyse der Familiengeschichte gezeigt hat, scheint ihre Familie in Iran
keineswegs von diesem Familienmodell liberzeugt zu sein.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Migrationsbedingt behindert?

sie der Gedanke, dass sie sich alleine durchschlagen muss und sie fiir sich und
die Enkelin selbst verantwortlich ist — getreu dem Motto: Jede ist ihres Gliickes
Schmied.

Thre Abwehr gegeniiber dem Etikett »Migrationshintergrund« kann vor
diesem Hintergrund als Wunsch gedeutet werden, nach einem von ihr als
erfolgreich befundenen Individualisierungsprozess als Individuum wahrge-
nommen zu werden, das nicht durch ein »Migrantin-Sein« bestimmt ist. Doch
schildert Jale Karimi auf der Ebene der Identititskonstruktion eine komplett
andere Situation als auf der Strukturebene nachgewiesen werden kann. Denn
ihrer Verwehrung zum Trotz zeigt sich auf der Strukturebene, dass das Merk-
mal »Migrationshintergrund« verbunden mit rechtlichen Restriktionen eine
erhebliche Relevanz besitzt, das sich bedeutend auf die Moglichkeiten ihrer
Lebensgestaltung auswirkt: So sind es vor allem aufenthaltsrechtliche Barrie-
ren, mit der ihre Tochter und ihre Enkelin konfrontiert sind, die dazu fiihren,
dass die Enkelin kaum Unterstiitzung in Deutschland erfihrt und sie zu einer
Auswanderung gezwungen sind. Als die Enkelin bei der GrofRmutter leben
soll, sind es wieder aufenthaltsrechtliche gesetzliche Vorgaben, denen die En-
kelin unterliegt und die sie dazu zwingen, sich in Bewegung zu setzen. Struk-
turelle migrationsspezifische Barrieren wie die lingualen Machtstrukturen,
die Fremdheit im Umgang mit deutschen Behérden und die Unkenntnis ihrer
Rechte fithren dazu, dass sie trotz aller Bemithung dennoch vom guten Willen
Anderer, bspw. ihres (fritheren) Ehemannes, abhingig ist.

Es zeigt sich, dass es viel mehr die Kategorie »Migration« mit den oben
genannten Ausprigungen ist, die das Leben erschwert, denn die der Behin-
derung. Die Kategorie Behinderung ist es allerdings, durch die sie sich ge-
zwungen sieht, nicht in den gegebenen Strukturen zu verharren, sondern
zu handeln. Auf ihren Wegen und unterschiedlichen Etappen innerhalb der
Strukturen kann die GroRmutter allerdings migrationsspezifische Ressourcen
nutzen. Der transnationale soziale Raum zeichnet sich — auch wenn es sich
im Nachhinein als wenig zielfiihrend und als Belastung fiir Puran erweist —
als eine weitere Dimension ab, die der Grofmutter als Auffangbecken dient
bzw. als vorldufiger Ausweg und Moglichkeit, sich trotz der schwierigen recht-
lichen Bestimmungen um ihre Enkelin kitmmern zu kénnen. Das Projekt der
Nutzung von Ressourcen in Iran muss sie schliellich aufgeben, weil sich ihre
Erwartungen von einer sich gegenseitig unterstiitzenden Familie nicht erfiillt
haben.

Weitaus verldsslicher hingegen ist eine andere Dimension, die der Grof-
mutter Kraft und Unterstiitzung gibt: Thre Religiositit und der Glaube an
die Pridestination, die ihr das Gefiihl vermittelt, das Richtige fiir Puran zu
tun.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

5.4.7 Die Ozdemirs - Zwischen institutioneller Diskriminierung
und Selbstbezichtigung

Hintergrundinformationen

Die Eltern von Berkin Ozdemir, Alper und Meral Ozdemir, sind Ende der 1960er
Jahre im Rahmen des Anwerbeabkommens zwischen der Bundesrepublik
Deutschland und der Tiirkei nach Deutschland gekommen. Alper und Meral
Ozdemir sind zu diesem Zeitpunkt beide etwa Anfang 20. In den 7oer Jahren
beginnt der Vater als Arbeiter in einer groflen Fabrik in B-Stadt zu arbeiten. Alper
Ozdemir ist im Schichtdienst titig, Meral Ozdemir kiimmert sich um die Haus-
und Familienarbeit. Sie haben zwei Kinder: Thre Tochter ist heute Anfang 30, sie
ist mittlerweile verheiratet und hat zwei Kinder. Ihr Sohn Berkin Ozdemir ist
zum Interviewzeitpunkt 18 Jahre alt. Er hat das Down-Syndrom. Das Interview
fand einen Tag nach seiner Schulentlassfeier statt: Er wurde von seinem sechsten
bis zu seinem 18. Lebensjahr auf einer Foérderschule mit dem Férderschwerpunkt
Geistige Entwicklung beschult. Nach den Sommerferien wird Berkin Ozdemir in
einer Werkstatt fiir Behinderte (WfB) eine Ausbildung beginnen.

Heute leben Alper, Meral und Berkin Ozdemir sowie seine GroRmutter in
einem der wenigen Einfamilienhiuser eines sozial benachteiligten Stadtteils.

Dieses Interview enthilt im Vergleich zum Grofteil der anderen Interviews
des Samples wenig narrative Teile, so dass ich gezwungen war, die Erzihlung
auch durch meinen vorbereiteten Leitfaden immer wieder anzuschieben. Me-
ral und Alper Ozdemir haben im Wechsel gesprochen und dabei zwischen den
Sprachen Deutsch und Tiirkisch gewechselt.

Nachdem in den vergangenen vier Interviews insbesondere Familien mit
geringen Deutschkenntnissen zu Wort kamen, wurde hier im Rahmen des
Theoretical Samplings eine Familie ausgewihlt, in der ausgeprigte Ressour-
cen im Deutschen vorhanden sind, um Barrieren, die sich auf explizit »Spra-
che« beziehen, herausarbeiten zu konnen. Wihrend die Mutter weniger ausge-
feilte Sprachkenntnisse im Deutschen besitzt, sich aber dennoch verstindigen
kann, verfiigt der Vater tiber recht gute Deutschkenntnisse (etwa B2) aller-
dings durch den spiteren Zeitpunkt der Migration nicht auf dem Niveau einer
Muttersprache. Der Zeitpunkt der Migration ist dem des zweiten Interviews
(Fariba Mostafawy) dhnlich, Unterschiede zwischen den Familien bestehen
aber im Hinblick auf den sozialen Status und den Bildungshintergrund.

Kernthema:

Benachteiligungen im Hilfesystem mit zwei Deutungsangeboten:

a) Eigenverschulden (Vater) b) Diskriminierungen (Mutter)

Im Interview sprechen die Eltern insbesondere {iber Benachteiligungen im
Hilfesystem. Sie fragen mich zunichst nach meiner Motivation, diese For-
schungsarbeit durchzufiihren und nach meinen Zielen. Daraufhin erldutere

- am 15.02.2026, 01:37:14,

189


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Migrationsbedingt behindert?

ich mein Interesse an der Lebenssituation von Migrant*innen. Das Hilfesys-
tem benétige diese Informationen, damit »die wissen, was los ist«. Akteur*in-
nen des Hilfesystems hitten Interesse daran, zu erfahren, wie es den Familien
»ergeht«, die nach Deutschland eingewandert sind. Auf diese Ansprache als
Migrant mit dem latenten Hinweis auf potentielle Schwierigkeiten der Fami-
lien im Hilfesystem aufgrund der Migrationssituation reagiert Alper Ozdemir
mit einer kurzen biographischen Erzihlsequenz und einer Erklirung:

»[tlirk.] Ja, sie haben recht, ich wurde nicht hier geboren, ich kam erst spater nach
Deutschland. Da ich ja sofort anfing zu arbeiten, hatte ich keine Gelegenheit, in die
Schule zu gehen. Deswegen habe ich auch nicht ausreichend Deutsch gelernt. Daher
verstehe ich manche Dinge auch nicht richtig. Natirlich, dadurch entstehen Probleme«
(7,9V).

Diese Sequenz muss zwar vor dem Hintergrund der direktiven Einfithrung
betrachtet werden, auffallend ist jedoch, dass Alper Ozdemir — meine An-
sprache als Migrant annehmend — die Frage nach der Situation der Familien
mit Problemen assoziiert. In dem er sich tiber die Differenzlinie Sprache bzw.
nicht-deutsche Muttersprache positioniert, bietet er eine Erklirung fiir diese
Probleme an. Er grenzt sich implizit von den Migrant*innen ab, die das Schul-
system in Deutschland durchlaufen haben und ein besseres Verstindnis fiir
»manche Dinge« zu haben scheinen. Er verfiigt durch seine spite Migration
nach eigenen Angaben nicht iiber diese Ressourcen.

Diese Eingangssequenz beschreibt gleichzeitig das Kernthema des Inter-
views: Mit Hilfe von Belegerzihlungen schildern sie nachfolgend die Hiirden
in der formalen Abwicklung ihrer finanziellen und sozialen Anspriiche, die
Diskriminierungserfahrungen auf der Strukturebene, das damit verbundene
Gefiihl von Benachteiligung und des Ausgeliefertseins, aber auch die Suche
nach Makeln bei sich selbst. Dabei zeigt sich, dass die Eltern die Griinde fiir
ihre Benachteiligung unterschiedlich deuten. Wie oben beschrieben, vermutet
der Vater das Problem vor allem bei sich und seinen Deutschkenntnissen, die
Mutter hingegen sieht ihre Familie und sich Diskriminierungen ausgesetzt,
die insbesondere Menschen tiirkischer Herkunft gelten.

Auf den erneuten Erzihlimpuls, »doch einfach mal« zu erzihlen, »wie es
ihnen so ergangen ist, seit der Geburt«, beginnen die Eltern bei Berkin Ozde-
mirs Geburt und der Diagnose Down-Syndrom.

Die Diagnose: Ein nur kurzer Moment der Beunruhigung

Eine Woche nach seiner Geburt diagnostizieren die Arzt*innen bei Berkin Oz-
demir das Down Syndrom. An »[dt.] Krankheiten« (7, 28 M), so die Mutter,
hatten sie bis dato kaum gedacht, von dem Down Syndrom bislang nichts ge-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

hort. Sehr deutlich konnen sich die Eltern an die Worte der Fachleute erinnern.
So berichtet der Vater:

»[tiirk.] Da gab es eine Institution, Lebenshilfe, von dort kam Hilfe. Eine Dame, die Che-
fin war, kam. Dann haben die erzahlt von Ausdriicken mit Down-Syndrom und solche
Dinge, wovon man am Anfang natirlich keine Ahnung hat. Wir machten uns Sorgen, was
das ist, Down Syndrom. Sie versuchten uns daraufhin zu beruhigen und sagten, er wird
nicht kriminell, aber er wird auch kein Ingenieur und auch kein Président und Doktor wird
erauch nicht. Gut, sagten wir. Und dann fingen wir an, mit Berkin zu leben« (7, 31 V).

Die Eltern reagieren beunruhigt auf die Diagnose. Die Erliuterungen der
Arzt*innen, die zunichst einmal Fachlichkeit vermissen lisst, scheinen die
Eltern allerdings zu beruhigen. Es fillt auf, dass die Ausfithrungen der El-
tern iiber die Zeit der Diagnosestellung und die Strategien zur Verarbeitung
der Nachricht in ihren Erzihlungen nicht viel Raum einnehmen. Die Fami-
lie nimmt das »Schicksal« (7, 197 V) an und nach der Darstellung der Eltern
scheinen sie mit dem Uberbringen der Nachricht diese auch augenblicklich
akzeptiert zu haben. »Und dann fingen wir an, mit Berkin zu leben« deutet
auf eine Unaufgeregtheit hin, mit der sie sich wieder ihrem Alltag zuwenden.

Dennoch erzihlt Alper Ozdemir, dass das Down Syndrom des Sohnes fiir
ihn sehr »schlimm« sei: »[dt.] Dass sie [die Behinderung] so schlimm sein
kann, habe ich nicht gewusst« (7, 174 V). Was eine Behinderung des Kindes
bedeute, das kénnten nur selbst Betroffene verstehen. »[dt.] Es gibt aber auch
Schlimmeres, da sagt man Gott sei Dank« (7, 175 V). Aber er betont in seiner
Darstellung, dass er sich nicht schime. Dafiir grenzt er sich von anderen Fa-
milien ab und liefert ein Beispiel aus der Tiirkei. Er berichtet von entfernten
Verwandten, die ihr behindertes Kind von der AuRRenwelt abgeschirmt haben,
und betont: »[dt.] Wir haben nicht so gemacht. Wir haben unsere Kind also
iiberall mitgenommen«. Berkin Ozdemir sei beliebt in der Familie, hier und
in der Tiirkei (7, 183 V) und die Familie sei es auch gewesen, die sie nach der
Geburt ihres Sohnes moralisch sehr unterstiitzt habe.

Die Religion: Eine Quelle der Kraft

Ob der Schicksalsglaube von Alper Ozdemir religiés eingebettet ist im Sinne
einer deterministischen Vorherbestimmung, kann letztlich nicht geklart wer-
den. Die Frage jedoch, ob die Religion und ihr Glaube ihnen in schwierigen
Situationen geholfen habe, amiisiert Alper Ozdemir. Er glaube nicht daran,
dass Gott ihn mit der Beeintrichtigung des Sohnes strafen méchte, entgegnet
er, obwohl die Intention der Frage nicht auf die Auslegung einer Behinderung
als Strafe abzielte. Mit seiner abwehrenden Haltung rekurriert er entweder auf
eigene Erfahrungen mit religios-spirituell konnotierten Konzepten oder aber,
ihm ist die Diskussion der Behindertenhilfe in Deutschland zum vermeint-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

191


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Migrationsbedingt behindert?

lichen Stellenwert religi6s-spiritueller Konzepte beim Umgang mit Behinde-
rung in muslimischen Familien bekannt (vgl. Kap. 2.2 und 3.3). Auch diese Va-
riante ist denkbar, schlieflich ist die Familie — wie die weiteren Ausfithrungen
zeigen werden — fest verankert in Schule und Behindertenhilfe. Zwar nimmt
der Glaube speziell im Umgang mit bzw. zur Deutung der Behinderung kei-
nen bedeutenden Stellenwert in der Familie ein, er ist aber fiir Alper und auch
fiir Meral und Berkin Ozdemir ein Trost. So erklirt Meral Ozdemir: »[dt.] Mein
Glaube hat mich schon getrostet. Und Berkin auch. Er ist sehr gliubig« (7,
201 M). Der Glaube ist demnach also vor allem eine Quelle, aus der sich in
schwierigen Situationen Kraft schopfen lisst.

Zugang zu Hilfen:

Alper Ozdemirs Fatalismus contra Meral Ozdemirs Anklage

Die Familie wird von Beginn an bis heute durch eine Mitarbeiterin eines Tri-
gers der Behindertenhilfe begleitet, von der sich die Familie sehr gut unter-
stiitzt und beraten fiihlt. Schon kurz nach der Geburt erhilt Berkin Ozdemir
zweimal pro Woche zu Hause Physiotherapie. Die Erfolge sind allerdings recht
spirlich. Durch eine Muskelhypertonie kann er sich nur schwer auf den Bei-
nen halten. Erst mit drei Jahren kann er stehen, mit vier kann er erste Schritte
machen. Bis ins Schulalter hinein hat er Schwierigkeiten, mehrere Minuten
am Sttick zu gehen. Die Eltern sind auf der Suche nach alternativen Methoden,
die ihrem Sohn helfen kénnten. Sie konsultieren weitere Arzt*innen, besu-
chen einen Heilpraktiker, fiir dessen Kosten sie privat aufkommen.

Aufgrund dieser anfinglichen Probleme benétigt Berkin Ozdemir einen
Reha-Kinderwagen, der sich besser an seine Bediirfnisse anpassen lisst. Die
Eltern beantragen diesen bei ihrer Krankenkasse. Als der Medizinische Dienst
der Krankenversicherung (MdK) fiir eine Begutachtung unangemeldet bei der
Familie erscheint, trifft der Mitarbeiter lediglich auf Berkin Ozdemir und seine
GroRmutter. Als sie ihm die Haustiir 6ffnen, erschreckt sich Berkin Ozdemir
vor dem fremden Mann und schubst ihn auf den Gehweg. Da die GrofRmutter
kein Deutsch spricht, kann sie dem Mitarbeiter die Situation ihres Enkels und
seine Probleme beim Laufen nicht schildern. Weil Berkin Ozdemir durch den
Schupser den Eindruck erweckt hat, kriftig genug zu sein, lehnt die Kranken-
kasse den Antrag fiir den Kinderwagen schlieflich ab, so dass die Mutter ge-
zwungen ist, ihren Sohn weiter auf ihrem Riicken zu tragen.

Meral Ozdemir beschreibt ihren Sohn als einen in der Kindheit vor allem
nervosen Jungen, der nicht wusste, »[tiirk.] was er gerade machte, er wusste
selber nicht, was er machte« (7, 328 M). Berkin Ozdemir leidet in der Schule
darunter, sich weder mit anderen Kindern noch mit den Lehrkriften verstin-
digen zu kénnen.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

»[dt.] Beispiel kann er nicht reden. War mit den Kindern zusammen, zanken in der Schu-
le. Und dann, wer hat Recht? Weifl man das nicht und Lehrer sind da, immer Schuld von
Berkin gegeben. Das ist auch ... ich bin also also hm [schweigt]« (7, 335 M).

Als Berkin Ozdemir acht Jahre alt ist, empfehlen die Lehrkrifte den Eltern die
Beantragung eines Talkers®”, um seine fehlende Lautsprache zu erginzen und
seine Sprachentwicklung zu unterstiitzen. Doch wieder lehnt die Krankenkas-
se den Antrag ab. »[dt.] Vier Jahre kimpfen um so ein Gerit« (7, 91 V). Erst als
Alper und Meral Ozdemir einen Anwalt einschalten, erhilt Berkin Ozdemir
im Alter von 12 Jahren den Talker. Alper Ozdemir ist davon {iberzeugt, dass
es zu diesem Zeitpunkt zu spit ist, um die Sprachentwicklung seines Sohnes
noch nachhaltig zu verbessern. »[dt.] Aber, ja, damit hat der Berkin bisschen
etwas gelernt, aber war eigentlich auch zu spit« (7, 92 V). So zeigt sich auch
heute, dass Berkin nur wenig Lautsprache spricht.

Auf die Frage nach seiner Einschitzung der Griinde fiir die Ablehnung der
Bescheide erwidert er:

»[dt.] Ich kann nicht sagen, vielleicht ist der Sachbearbeiter schlecht gelaunt gewesen.
Mein Frau sagt anders. Sie sagt, das kann nicht sein. Andere Kinder bekommen auch,
was sie brauchen. Meine Frau sagt, das liegt daran naja unsere Name« (7, 122 V).

Der Vater gibt sich beziiglich des Vorwurfs einer Diskriminierung zuriick-
haltend, gibt stattdessen — anscheinend etwas peinlich beriihrt — die Worte
seiner Frau wider: Meral Ozdemir verspiirt eine gesellschaftliche Abwertung.
Threm Kind werde das, was es brauche, aufgrund einer ethnischen Herkunft
vorenthalten. Sie empfindet die Vorgehensweise der Krankenkasse, sei es im
Fall des Kinderwagens oder im Fall des Talkers, als tiefe Ungerechtigkeit, der
sie mit Hilfe einer Kontrastierung Nachdruck verleiht und durch die sie auf
eine deutliche Differenz zu Familien auflerhalb des Migrationskontextes ver-
weist (7, 84f. M/V):

Mutter: »[dt.] Aber ich habe gesehen, viele deutsche Familien haben Kinderwagen be-
kommen. Sie kénnen ja nicht selbst kaufen, solche Kinderwagen teuer. Wir haben aber
nicht bekommen.«

Das andere Kind aus der Klasse mit dem Talker, woher hatte es denn Talker?

Vater: »[dt.] Kasse. Vielleicht hatte die andere Kasse, DAK oder s0.«

37 | Bei einem Talker handelt es sich um eine elektronische Kommunikationshilfe mit
Sprachausgabe.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

193


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Migrationsbedingt behindert?

Wihrend der Vater die Griinde fiir die Ablehnung in unterschiedlichen Férder-
systemen von Krankenkassen zu finden versucht, hat die Mutter bereits Re-
cherchen unternommen: »[dt.] Nein, diese Paul ist auch bei AOK. Mutter hat
gesagt, aber die Mutter, Vater sind Deutsche. Deutsche Name« (7, 89 M, dhn-
lich auch 117 M).

Meral Ozdemir wirft der Krankenkasse eine unmittelbare Benachteili-
gung® bzw. eine institutionelle Diskriminierung vor, durch die mit Hilfe von
rechtlichen Regelungen oder wie in diesem Fall mit Hilfe von »etablierten
Praktiken in den wohlfahrtstaatlichen Organisationen der Gesellschaft« Un-
gleichbehandlungen und Diskriminierungen erfolgen, weil diese ihre Leistun-
gen begrenzen wollen (Gomolla/Radtke 2009, 18). Eine solch diskriminieren-
de Absicht ist fiir die Eltern schwer nachzuweisen. Ein klirendes Gesprich
iiber die Griinde einer Ablehnung hat nicht stattgefunden, stattdessen, so der
Vater, werde die Schuld auf andere, z. B. den Vorgesetzten geschoben. So auch
im Fall der Pflegestufe: Wieder kommt der MdK — diesmal zur Uberpriifung
der Pflegestufe von Berkin Ozdemir, der bislang die Pflegestufe II erhalten
hat — ins Haus der Familie Ozdemir. Meral und Alper Ozdemir berichten (7,
250f. V/M):

Vater: »[dt.] Es war so. Kam eine Frau hier und machte Kontrolle. Das Kontrolle von AOK
auch. Und die gucken Berkin, ob er gut gepflegt ist, wo er schlaft, was er macht und
fragen die alle nach. Und seinen Behindertenzustand. Ob er noch mehr Hilfe braucht,
weniger Hilfe braucht. Und diese Frau hat Fragen gestellt und meine Frau hat auch un-
bewusst so geantwortet. Diese Frau hat gefragt: »Hilft ihr Mann auch?« Sie sagte ja.«

Mutter: »[dt.] Ja, muss ich sagen, Du bist ja Papa, musst Du ja helfen«.

Vater: »[dt.] Ja, dann hat sie gesagt, ja ihre Mann hilft, in der Woche muss man soundso
viel Stunden haben, um bestimmte Pflegestufe zu haben, dann auf einmal haben sie
unsere Pflegegeld ganz gestrichen. Weil ich helfe auch mit.«

Mutter: »[dt.] Ja, Du bist ja zu Hause. Mit uns leben. Bist Du ja Vater, musst Du auch
helfen.«

Meral Ozdemir vermutet hinter der Frage der Gutachterin iiber den Umfang der
Unterstiitzung des Vaters im Haushalt einen Riickgriff auf den in Deutschland
dominanten Diskurs um vermeintlich patriarchalische Strukturen in musli-
mischen Familien sowie der dieser Vorstellung inhirenten klassischen Rollen-

38 | Bei einer unmittelbaren Benachteiligung werden Personen ungiinstiger behandelt,
als andere in einer vergleichbaren Situation, ohne dass dies ein sachlicher Grund recht-
fertigen wiirde (Zinsmeister 2014, 268).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

verteilung® und entgegnet deswegen, dass ihr Mann sehr wohl im Haushalt
und bei der Versorgung der Kinder helfe. Einige Zeit spiter erhalten die Eltern
eine Mitteilung dariiber, dass das Pflegegeld des Sohnes gestrichen worden sei.
Als sie sich bei der Krankenversicherung {iber die Beweggriinde informieren,
erhalten sie die Auskunft, dass eine Pflegestufe im Falle von Berkin Ozdemir
nicht bewilligt werden kénne, da der Vater im Haushalt unterstiitzend titig
sei. Die Eltern schildern hier eine hierarchische, wie in einer Prifung struktu-
rierte Situation, die dadurch verstirkt wird, dass sich die Mutter im Deutschen
nicht differenziert ausdriicken kann. Alper Ozdemir erbringt im Haushalt das,
was er Uber die eigene Berufstitigkeit hinaus leisten kann. Dies wird in dem
unmittelbaren Gesprich mit der Gutachterin allerdings nicht geklirt. Nach-
fragen tiber Rahmen und Umfang der Unterstiitzung des Vaters bzw. iiber
die Gestaltung des Alltages der Familie werden nicht gestellt und eine Berufs-
tatigkeit des Vaters wird gar nicht erst angenommen. Stattdessen agiert und
reagiert die Gutachterin auf der Grundlage gesetzlicher Regulierungen, als sie
der Familie ohne Mitteilung das Pflegegeld verweigert.

Die Familie ist auf die Hilfe von geschulten Berater*innen angewiesen,
die ihnen zusitzliche Informationen adiquat und verstindlich zur Verfiigung
stellen, um handlungsfihig werden zu kénnen. Allerdings kann der Vater, der
uiber bessere Deutschkenntnisse verfiigt als die Mutter, durch seine berufliche
Einbindung im Schichtdienst selten zu den angebotenen Informationsabenden
der Behindertenhilfe gehen (7, 274 V). Zudem hat auch er Schwierigkeiten, die
Auskiinfte und Hinweise zu verstehen, die im Rahmen dieser Informations-
veranstaltungen vermittelt werden. Wie eingangs bereits erwihnt, ordnet sich
Alper Ozdemir selbst der Gruppe der Arbeitsmigrant*innen zu, die durch ihre
spite Einwanderung tiber geringere Deutschkenntnisse verfiigen. Mehrfach
erwihnt der Vater, dass er zwar sprechen, aber nicht alles verstehen kann. Er
benennt zwei Ebenen der Kommunikation und verdeutlicht, dass es bei Ver-
handlungen und Gesprichen mit Behérden (bspw. bei Einspruch einer Ableh-
nung von finanziellen Leistungen) oder mit beratenden Institutionen (bspw.
iiber Méglichkeiten fiir Berkin Ozdemir und die Eltern) Kenntnisse eines an-
deren Sprachregisters bedarf (7, 275 V).

Dennoch versuchen die Eltern im Rahmen ihrer Méglichkeiten, den he-
gemonialen Strukturen in staatlichen Institutionen entgegenzutreten, nutzen
die Angebote der Beratungsstellen, die Kompetenzen des Schwiegersohns, um
Widerspruch einzulegen oder schalten zur Not auch einen Anwalt ein. In den
unmittelbaren Gesprichen mit Mitarbeitenden der Verwaltung lassen sie sich
aber zunichst einschiichtern.

39 | Die Geschichte wiederholt sie spater beim Hinausgehen als das Tonbandgerét
ausgeschaltet war mit dem Hinweis, dass sie oft gehdrt habe, »Deutsche« denken, dass
tiirkische Manner nicht im Haushalt helfen.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

195


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

So hat Berkin Ozdemir z. B. seit seinem 18. Lebensjahr einen Anspruch auf
Grundsicherung®. Im Sozialamt wird den Eltern allerdings erklirt, sie miiss-
ten ihre Einkommensverhiltnisse beibringen, um dieses Anrecht tiberpriifen
zu konnen. Die sie beratende Mitarbeiterin eines Tragers der Behindertenhilfe
erklirt dem Vater daraufhin, dass das Recht auf Grundeinkommen des Sohnes
unabhingig vom Einkommen der Eltern sei. Mit diesen Erkenntnissen geht
Alper Ozdemir wieder zum Sozialamt:

»[dt.] Aber der Mann von der Sozialamt sagte mir, glauben sie mir, hier sitzen Fachleute.
Ich bin ein Fachmann und sie brauchen das, sie miissen das und das bringen, aber Frau
S. [von der Lebenshilfe] meinte, nur B-Stadt macht solche Schwierigkeiten, alle ande-
ren nicht so« (7, 108 V).

Obwohl der Grundsicherungstriger die Einkommensverhiltnisse der Eltern
des Antragsberechtigten nur tberpriifen darf, wenn im Einzelfall Anhalts-
punkte fiir ein Uberschreiten der Einkommensgrenze von 100 0oo«€ pro Jahr
vorliegen (selbst wenn die Eltern iiber erhebliches Vermogen verfiigen, steht
Berkin Ozdemir ein Anspruch auf Grundsicherung zu), besteht der Sachbe-
arbeiter im Sozialamt auf die Offenlegung der Einkommensverhiltnisse. Alper
Ozdemir reagiert verunsichert: »[dt.] Was soll ich da sagen? Wenn er sagt, ich
bin Fachmann, ich weifl besser? Ich kann kein Druck machen, ne?« (7, 312 V).
Das Machtgefille in dem Gesprich unterstreicht und stabilisiert der Verwal-
tungsmitarbeiter durch die Demonstration seiner fachlichen Uberlegenheit.
Mit dem Hinweis, es mit einem »Fachmann« zu tun zu haben, vermittelt er
Alper Ozdemir, dass er trotz der gegenteiligen Informationen, die er bei der
Beratungsstelle der Behindertenhilfe erhalten hat, nichts auszurichten vermag
und der Entscheidung des Mitarbeiters ausgeliefert ist. In diesen Praktiken der
Behorden identifiziert Alper Ozdemir eine Willkiir (7, 282 V), die dazu fiihrt,
dass das Misstrauen der Eltern gegeniiber den Behérden wichst (7, 154 V).

Erziehung und Bildung:

Forderung zur Selbststandigkeit unter Fiirsorgeaspekten

Die Eltern pflegen nicht nur regen Kontakt zur Behindertenhilfe, sie sind auch
mit der Schule von Berkin Ozdemir eng verbunden gewesen. Sie wissen iiber
viele Gegebenheiten in der Schule zu berichten, auch, weil die Lehrkrifte die
Eltern an dem Schulalltag ihres Sohnes haben teilhaben lassen. Die von den

40 | Anspruch auf Grundsicherung besteht nach dem SGB XII, wenn das 18. Lebens-
jahr der Person vollendet und sie unabh&ngig von der jeweiligen Arbeitsmarktlage voll
und dauerhaft erwerbsgemindert ist. Zum anspruchsberechtigten Personenkreis kon-
nen insbesondere auch die Beschéaftigten der Werkstatten fiir behinderte Menschen
(WfbM) gehoren.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Lehrer*innen ausgesprochenen Empfehlungen zu Férder- und Unterstiitzungs-
moglichkeiten nehmen die Eltern ernst und versuchen, diese bei den zustindi-
gen Behorden zu beantragen. Sie erkennen, dass die pidagogischen Fachkrifte
die Bildung ihres Sohnes ernst nehmen und ihm eine Férderung ermdéglichen
wollen.

Der Werkstatt fiir behinderte Menschen, in die Berkin Ozdemir nach den
Sommerferien wechseln wird, steht Alper Ozdemir allerdings kritisch gegen-
uiber. Auf die Frage, wie sich die Eltern die Zukunft ihres Sohnes vorstellen,
antwortet der Vater: »[dt.] Zukunft? Nix besonders. Denke, jetzt fingt Werk-
statt an, da kann man nicht viel lernen« (7, 357 V). In seiner Antwort schwingt
Enttiuschung mit, seine Hoffnung scheint gedimpft, dass die Werkstatt der
Verpflichtung nachkommt, den Ubergang auf den allgemeinen Arbeitsmarkt
mit geeigneten Maffnahmen zu f6érdern und der Sohn dort Moglichkeiten zur
Weiterentwicklung entdecken kann bzw. angeboten bekommt. »[dt.] Wir wol-
len abwarten« (7, 362 V), erklirt er mit gebremstem Optimismus. Damit liegt
seine Argumentation auf einer Linie mit dem wissenschaftlichen bzw. Inklu-
sionsdiskurs um die Integrationskraft der Werkstitten (vgl. z. B. Brand 2012).

Auf die direktive Frage, ob ihnen eine Erziehung ihres Sohnes, bspw. zur
Selbststindigkeit, wichtig sei, reagiert der Vater bejahend. »[dt.] Ja, wir legen
sehr viel Wert darauf. Natiirlich. Wir sind ja nicht ewig da« (7, 205 V). Und die
Mutter bestitigt: »[dt.] Wir haben immer denken wie normale Kind. Ich habe
gedacht, Berkin, das so, das ist hier eine Flasche, das ist hier eine Teller. Das
hier eine Glas. Wie normale Kind« (7, 211 M).

Thr Wunsch, ihr Sohn moge selbststindiger werden, ist demnach beson-
ders einem sorgenvollen Blick in die Zukunft geschuldet ohne genauen Plan,
was mit ihm passiert, wenn die Eltern einmal nicht mehr da sind. Gleichzei-
tig gesteht die Mutter selbstkritisch ein, es falle ihr nicht immer leicht, nicht
einzugreifen und zu helfen, wenn sie sieht, dass fiir ihren Sohn diverse All-
tagssituationen schwieriger zu bewiltigen sind. Als ein moglicher Auszug
angesprochen wird, wigt Alper Ozdemir ab, er spricht iiber die Vorteile fiir
seinen Sohn, die mit einem Auszug verbunden wiren (Selbststindigkeit) und
benennt die Grenzen ihrer Moglichkeiten (Alter und Tod der Eltern), bekennt
dann aber: »[dt.] Solange wir das noch kénnen, wollen wir nicht [...] Ja, wenn er
jetzt ausziehen wiirde, vielleicht wird er selbststindiger, aber diese Herz haben
wir nicht« (7, 366 V). Er spricht von einer gemeinsamen Haltung und bezieht
die Mutter in seine Schilderungen ein. Die Mutter hingegen spricht nur in der
ersten Person, wenn sie schildert: »[dt.] Tut mir weh (7, 365 M) [...] Ne, ich mach
Sorge dann (7, 372 M) [...] Ich bin unruhig« (7, 374 M). Auf den Einwand des Va-
ters, dass sie es wohlmoglich irgendwann nicht mehr leisten konnen, fiir ihren
Sohn da zu sein, reagiert sie lachend: »[dt.] Dann gehen wir wieder zusammen
Altersheim« (7, 377 M). So scheint es vor allem die Mutter zu sein, fiir die ein
Auszug des Sohnes keine Option darstellt.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

197


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Migrationsbedingt behindert?

Der transnationale soziale Raum:

Option und Ressource fiir Berkins Zukunft

Die Eltern machen sich Gedanken iiber die Zukunft ihres Sohnes. Auf seine
zweisprachige Erziehung haben die Eltern vor allem deswegen Wert gelegt,
weil fiir die Familie die Auswanderung in die Tiirkei eine Option in der Zu-
kunft darstellt: »[tiirk.] Man kennt den Gang der Welt nicht, man weif3 ja nicht«
(7, 165 V), so der Vater. Er solle sich schlieflich in der Turkei verstindigen
konnen. Damit hilt sich der Vater eine Riickkehroption offen, was fiir eine zu-
nichst nicht als Immigration tendierte Form der Wanderung wie im Falle der
Ozdemirs typisch ist.

Zusammenfassung

Die Eltern thematisieren die Behinderung des Sohnes vor allem auf der Struk-
turebene. Die Eltern schildern nur am Rande und auf Nachfrage, dass die Dia-
gnose ein Schock war, dass die Behinderung »schlimm« ist. Denn die Eltern
erhalten moralische Unterstiitzung beim erweiterten Verwandtenkreis und
durch ihren Trost und Kraft spendenden Glauben. Diese Kraft benétigen sie
aber weniger im Umgang mit ihrem Sohn, als fiir den Umgang mit den Barrie-
ren auf der Strukturebene. Denn weitaus ausfithrlicher und proaktiv sprechen
die Eltern von ihren Anstrengungen und Problemen im Umgang mit Behor-
den. So scheint es, als erleben sie die Behinderung ihres Sohnes vor allem
dann, wenn sie auf gesellschaftliche Strukturen treffen, die die Familie darin
behindert, ihre Rechte wahrnehmen zu konnen. Dieses Erleben hat wiederum
Einfluss auf die Konstruktion ihrer Identitit und ihre eigene Wahrnehmung
als Migrant*innen sowie auf die Entwicklungs- und Teilhabemdglichkeiten
Berkin Ozdemirs.

Griinde fiir die Schwierigkeit, Unterstiitzungsleistungen zu erhalten, ver-
ortet Alper Ozdemir auf der Ebene der Identititskonstruktion. Durch die spite
Migration kénne er keine ausgefeilten Deutschkenntnisse vorweisen mit der
Folge, dass aufgrund von Verstindnisschwierigkeiten Probleme entstiinden.
Den Grund fiir diese Probleme im Hilfesystem sucht er also vor allem bei sich
selbst. Die Vorgehensweise, dass Unterstiitzungsleistungen sich nur mit her-
vorragenden Deutschkenntnissen erschliefen lassen, stellt er nicht in Frage
und empfindet diese nicht als Barriere, die von auflen an die Familie heran-
getragen wird. Stattdessen reagiert er auf die staatlichen Regulierungen mit
der Empfindung, dass seine Sprachkenntnisse Makel und Ursprung des Ubels
sind. Meral Ozdemir hingegen liefert eine andere Erklirung fiir die sich ihnen
er6ffnenden Barrieren: Sie vermutet hinter den Praxen im Hilfesystem eine
ungerechtfertigte Ungleichbehandlung durch staatliche Stellen, die sie als Fa-
milie tiirkischer Herkunft erleben. Diese Ungleichbehandlungen werden auch
mit Hilfe von Stereotypen und Vorurteilen gerechtfertigt.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Die aus den Belegerzihlungen der Eltern (insbesondere der Mutter) ge-
schilderten Benachteiligungen lassen sich als mehrdimensional bzw. inter-
sektional* charakterisieren. Aufgrund des Zusammenwirkens der Struktur-
kategorien Migration und Behinderung werden sie gegeniiber anderen in einer
vergleichbaren Situation benachteiligt, ohne dass dies durch einen sachlichen
Grund gerechtfertigt wire (vgl. Zinsmeister 2014). Die Diskriminierung lisst
sich aber nur schwer nachweisen und die Eltern bleiben somit machtlos. Die
Familie hat mit der sie beratenden und anwaltschaftlich unterstiitzenden
Schule und Behindertenhilfe zwar Verbiindete im System, durch die sie sich
gestirkt fithlen, allerdings kénnen die beratenden Instanzen nur begrenzt et-
was gegen die Willkiir der Behorden ausrichten. Erst wenn diese unter Druck
geraten — und dazu bedarf es rechtlicher Schritte — kénnen Ergebnisse erzielt
werden. Doch diese Verfahren benétigen Kenntnis, kosten Zeit, Kraft und
Geld. Die Unterstiitzung kam im Fall des Talkers fiir Berkin Ozdemir zu spit.

Die Eltern sehen es als ihre Aufgabe an, sich mit den strukturellen Bedin-
gungen auseinanderzusetzen und ihrem Sohn das notwendige Equipment zu
verschaffen, um die Grundlage fuir die Gestaltung von Bildungsprozessen zu
ermoglichen. Damit stehen sie der inhaltlichen Arbeit der Lehrkrifte unter-
stiitzend zur Seite, mischen sich aber nicht konkret ein. Die Eltern sind zufrie-
den mit der Arbeit der Schule, in den pidagogischen Fachkriften dort sehen
die Eltern (insbesondere Alper Ozdemir) eine Beihilfe in ihrem Wunsch, dem
Sohn Méglichkeiten der Entwicklung und Befihigung anzubieten. Mit dem
»Parallelsystem Forderschule« kommen sie zurecht, wihrend der Vater andeu-
tet, die Perspektiven fiir ihren Sohn im »Parallelsystem Behindertenwerkstatt«
kritisch zu sehen. Aber auch hier bleibt er zurtickhaltend, weitere Moglich-
keiten und die Suche nach Alternativen fiir Berkin Ozdemir werden nicht in
Erwigung gezogen. Er scheint seine Einflussmdéglichkeiten in der Gestaltung
von formalen Bildungssettings als begrenzt einzuschitzen. Besser aufgestellt
ist die Familie aber in der Gestaltung informeller Bildungsbereiche: Sie haben
ihren Sohn bewusst zweisprachig erzogen, um ihm die Option eines spiteren
Lebens in der Tirkei offen zu halten. Wenn sie auch keine klare Vorstellung
davon haben, wie sich seine Zukunft gestalten soll, wo er einmal leben soll,
wenn sie nicht mehr fiir ihn da sein kénnen, hilt die Familie sich damit die
Option offen, den transnationalen sozialen Raum als Ressource fiir die Zu-
kunft nutzen zu kénnen.

41 | Zum Beispiel empfangt Berkin Ozdemir (im Gegensatz zu anderen Jungen mit &hn-
lichen Bedirfnissen, allerdings ohne Migrationshintergrund) keine die fir ihn als Junge
mit Down Syndrom vorgesehenen Leistungen (wie einen Talker oder den Kinderwagen),
die ihm zu mehr Teilhabe verhelfen kdnnten, seine Situation verbessern oder die Eltern
entlasten wiirden.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

199


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Migrationsbedingt behindert?

5.4.8 Die Yildirims - Eine Geschichte iiber Schicksalsergebenheit
und Gefiihle der Deprivation

Hintergrundinformationen

Bilal Yildirim war 14 Jahre alt, als er 1984 mit seiner Familie nach Deutsch-
land migriert ist. Seine Frau, Cemile Yildirim, kam Ende der 8oer Jahre nach
Deutschland. Mit 14 Jahren besuchte der Vater in Deutschland keine Schule
mehr, sondern tibernahm recht schnell Gelegenheitsjobs. Heute arbeitet er im
Schichtdienst einer Fabrik. Uber den Bildungsweg von Cemile Yildirim lie-
gen keine Informationen vor. Cemile und Bilal Yildirim sind Eltern von drei
Séhnen. Fatih, mit acht Jahren der jiingste Sohn, hat eine diagnostizierte Be-
hinderung und wird auf einer Férderschule mit dem Férderschwerpunkt Geis-
tige Entwicklung beschult. Die Familie lebt in sehr einfachen Verhiltnissen in
einem sozial benachteiligten Vorort einer Grofstadt. Die Mutter kiitmmert sich
um den Haushalt und die Sohne. Weder Vater noch Mutter verfiigen iiber gute
Deutschkenntnisse.

Auch dieses Interview (vgl. Nr. 77, »Familie Ozdemir«) unterscheidet sich
von den anderen insofern, als es wenig narrative Passagen aufweist und die
Eltern immer wieder ermutigt werden mussten, ihre Erzihlung fortzusetzen.
Das gelang nur bedingt. Der offene Anfang, den die Methode des narrativen
Interviews vorsieht, erwies sich im Fall der Familie Yildirim als weniger ge-
eignet, erfordert es doch eine hohe kommunikative Kompetenz und Offenheit
von Seiten der Interviewpartner*innen. Fatih, der wihrend des Gesprichs an-
wesend war, unterbrach zudem den Erzihlfluss einige Male. Auflerdem fiel es
mir schwer, Details tiber die Situation mit Fatih zu erfragen, wihrend er neben
mir saf. Es beriithrte mich unangenehm, dass die Eltern tiber ihn und seine
Fihigkeiten sprachen, als sei er nicht anwesend (z. B. zdhlen die Eltern auf,
was Fatih ihrer Meinung nach alles nicht kann — duschen, essen, allein anzie-
hen — und Fatih unterbricht sie schliefllich mit: »Und gucken kann ich [tiirk.]
Mama [dt.] kann ich auch guckenc, 8, 92 S). Es war nur wenig iiber den Alltag
der Familie und die Migrationsbiographie im Allgemeinen zu erfahren. So ist
es nun eines der kiirzesten Interviews des Samples, dennoch weist es einige
markante und interessante Passagen zur Lebenssituation der Familie auf, die
im Folgenden dargestellt werden.

Die Interviewten unterscheiden sich von den vorherigen insofern, als sie
uiber geringe Deutschkenntnisse und einen niedrigeren sozialen Status verfii-
gen. Das Interview wurde neben wenigen Codeswitchings auf Tiirkisch gefiihrt.

Kernthema: Passivitat als entlastende Strategie

Kern des Interviews mit Bilal und Cemile Yildirim ist das Thema Sprache: Zu-
nichst ist es die (kaum vorhandene) gesprochene Sprache von Fatih, die den
Sohn nach einer Diagnose innerhalb des Hilfesystems behindert werden lisst.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Plotzlich Teil des Hilfesystems merken die Eltern, dass auch sie durch ihre feh-
lende deutsche Sprache in der Durchsetzung von Anspriichen und Interessen
behindert werden. Die Eltern reagieren auf diese Erkenntnis, indem sie sich in
einer Art Passivitit einrichten, die fiir sie in diesem Augenblick entlastend zu
wirken scheint. So werden die Griinde fiir das mogliche Nicht-Funktionieren
einer anstrengenden oder erniedrigenden Intervention von vornherein antizi-
piert. Diese Vorstellung ist wirkmichtiger als eine (vielleicht geringe) Chance,
doch Verinderungen im System und im Umgang mit ihnen selbst bewirken
zu kénnen.

Die Diagnose: Die Eltern auf der Zuschauertribiine

Die Eltern beginnen das Gesprich recht unvermittelt tiber ihr Leben mit Fatih,
als er bereits drei Jahre alt ist. Dieses Alter markiert den Zeitpunkt, als Fatih in
den Kindergarten kommt und sie verstehen, »dass irgendetwas nicht stimmt«
(8, 12 M), und »diese Laufereien« beginnen (8, 15 M). Die Eltern werden von
ihrem Hausarzt in die Uniklinik geschickt, die nach Einschitzung des Vaters
alle Untersuchungen macht, die notwendig sind (8, 59 V). Nach diesen Unter-
suchungen habe Fatih durch das Versorgungsamt zunichst einen Behinder-
tenausweis erhalten. Auf die Frage, welche Behinderung ihm genau diagnosti-
ziert wurde, duflern sich die Eltern sehr vage. Cemile Yildirim spricht lediglich
von Lern- und Sprachschwierigkeiten, durch die er ungefihr vier Jahre zuriick
liege (8,19 M), der Vater vom »Sprach- und Lernzentrume, das nicht entwickelt
sei (8, 21 V). Nachdem die Diagnose gestellt wurde, kommt Fatih in einen heil-
pidagogischen Kindergarten, wo »die Therapie und all diese Dinge« durch-
gefithrt wurden (8, 27 M).

In dieser Zeit der Diagnosefindung erscheinen sie in ihrer Rolle als Eltern
auffallend zurtickhaltend, sogar passiv: »[tiirk.] Sie [der Kindergarten] haben
dann gemerkt, dass etwas nicht stimmt und haben ihn in anderen Kindergar-
ten gegeben [schweigt]« (8, 24 M).

Im Kindergarten wird ihnen mitgeteilt, was ihnen selbst in den drei ersten
Lebensjahren von Fatih verborgen blieb: dass mit ihrem Sohn »etwas nicht
stimmt« und er »nicht normal« (8, 24 M) ist. Die Ereignisse scheinen die Fa-
milie unvermutet und daher unvorbereitet zu ereilen. In der Darstellung der
Eltern erscheint die Auffilligkeit von Fatih aber als Tatsache, die auch zwangs-
ldufig zu der Abfolge der geschilderten Ereignisse fithren muss: Auf das Sicht-
barwerden einer Behinderung folgt die Uberweisung in eine heilpidagogische
Einrichtung, Therapien werden begonnen, eine Diagnose gestellt. Dabei sind
es vor allem die Institutionen, die die Entscheidungen treffen, die Eltern selbst
sind in dieser Situation keine Handelnden. Entweder sind sie als Eltern unbe-
teiligt an der Entscheidung, Fatih an eine Sondereinrichtung weiter zu vermit-
teln, oder aber sie sind nicht beteiligt worden. Es sind die Anderen, die sie nun
aufkliren und sie damit vertraut machen, wie sie »mit dem Kind umgehen

- am 15.02.2026, 01:37:14,

201


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Migrationsbedingt behindert?

sollen« (8,16 M). Zwar zeigt Cemile Yildirim in ihren Schilderungen keine Zu-
stimmung gegeniiber den getroffenen Mafnahmen, sie zeigt aber auch keinen
Widerstand. Stattdessen nimmt sie die Entscheidungen hin und lisst sich von
Arzt*innen sowie pidagogischen Fachkriften den Weg weisen. Auch in der
nachfolgenden Sequenz wirkt Cemile Yildirim unbeteiligt an der Beurteilung
der Arzt*innen. Auf die Frage, welche Therapien Fatih heute noch macht, er-
lautert sie:

»[tlirk.] Wir haben ihn zur Klinik gebracht und dann haben sie aber gesagt, jetzt kbnnen
wir nicht mehr viel fiir ihn tun. Er soll viel Sport machen. Sprachtherapie wird jetzt noch
in der Schule gemacht. Die Uniklinik musste ja genehmigen, welche Therapien gemacht
werden. Deswegen bringen wir ihn einmal im Jahr zu Klinik« (8, 50 M).

Von der Einschitzung der Arzteschaft, ihm keine weiteren therapeutischen
Angebote machen zu kénnen, berichtet die Mutter ohne einen Ausdruck des
Zweifels. Bilal Yildirim unterstreicht an spiterer Stelle vielmehr seine grofle
Zufriedenheit mit den Mafnahmen der Uniklinik. Sie habe »[tiirk.] alles ge-
tan, was getan werden musste« (8, 63 V). Er schitzt seine eigenen Kenntnisse
soweit ein, beurteilen zu kénnen, ob das, was die Arzt*innen unternehmen,
auch ihren tatsdchlichen Mdglichkeiten entspricht. So scheint das Verhiltnis
zwischen Arzt*innen und Eltern von Vertrauen geprigt zu sein.

Dennoch wird in der weiteren Erzihlung deutlich, dass die Entscheidun-
gen der Institutionen nicht immer den Vorstellungen der Eltern entsprechen.
Das zeigt sich vor allem in Bezug auf die Bildungschancen von Fatih und dem
Kontakt zum Bildungssystem.

Zugang zu Bildung: Prioritat Lesen- und Schreibenlernen

Als die Eltern mit Fatih zur Schuleingangsuntersuchung erscheinen, werden
ihnen zwei Schulen fiir ihren Sohn angeboten — bei beiden Schulen handelt es
sich um Férderschulen. Eine davon befiirwortet der behandelnde Arzt, weil sie
nach seiner Auskunft eine Sprachtherapie anbiete. Cemile und Bilal Yildirim
entscheiden sich, dem Rat des Arztes zu folgen und wihlen die Schule mit
dem Forderschwerpunkt Kérperliche und Motorische Entwicklung aus.

Nach ein, zwei Jahren (8, 36 V) auf der Forderschule muss Fatih diese je-
doch wieder verlassen. Er besucht fortan eine Forderschule mit dem Forder-
schwerpunkt Geistige Entwicklung. Der Weg zur Uberweisung auf die Schule
wird an spiterer Stelle noch einmal thematisiert. Zunichst schildern die El-
tern ihre Unzufriedenheit mit den Lehrinhalten der neuen Schule von Fatih
(8,38-44 V/M):

Es war also eine Schule fiir kérperliche und motorische Entwicklung. Jetzt ist er auf
einer fiir geistige Entwicklung. Und klappt das jetzt besser?

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Vater: »[tiirk.] Hier ist es leichter. Hier gibt es nicht Lesen und Schreiben. In der anderen
Schule, da blieb erimmer zuriick. Hier ist es leichter fiir ihn.«

Mutter: »[tlirk.] Wir sind nicht zufrieden. Es wird gar nichts gemacht. Er macht ja keine
Fortschritte. In Lesen und Schreiben.«

Was machen die denn mit Fatih?

Mutter: »[tlirk.] Bei der anderen Schule gab es alles zu machen, was man in einer Schule
macht. Hier lernt er Zeichnen und Handarbeiten, aber nicht Lesen und Schreiben.«

Der Vater erkennt, dass es dem Sohn an der neuen Schule leichter fillt, dem
Unterricht zu folgen, und greift dafiir auf ein Wissen iiber die curricularen
Unterschiede zwischen den unterschiedlichen Férderschwerpunkten von For-
derschulen zuriick. Aber die Mutter ist unzufrieden mit den Lehrinhalten
der neuen Schule. Die Inhalte entsprechen kaum dem Bildungsverstindnis,
das die Mutter fur sich und ihren Mann definiert. Fiir sie sind Zeichnen und
Handarbeiten keine Kenntnisse, die es in einer Schule zu erlernen gilt. Mehr
noch: Sie empfindet, dass in der Schule »nichts gemacht« werde. Thr Wunsch
ist es, dass ihr Sohn »Fortschritte« in seiner Alphabetisierung macht.

Diskriminierungserfahrungen:

Gewaltvolle Interventionen schwéichen die Eltern

Bereits vor der Zuweisung an die neue Schule wussten Bilal und Cemile Yil-
dirim um die schlechten Chancen ihres Kindes. Auf die bilanzierende Frage
am Ende des Interviews, ob es Phasen im Leben gab, die »besonders schwer
waren«, wihlt der Vater zur Illustration eine Begebenheit in der Schule aus.
Er schildert ein Treffen mit Lehrer*innen, bei dem es um die Zukunft und
die weitere Beschulung seines Sohnes ging. Dieses beschreibt der Vater als
eine gewaltvolle Situation, in der seine Rechte beschnitten werden und er einer
massiven Diskriminierung ausgesetzt wird.

»[tiirk.] Das Schwerste von Allem war, als sie mich zur Schule riefen zu einem Gesprach.
Da safien drei Lehrer da. Und sie erklarten mir, ich solle mein Kind von der Schule neh-
men und auf eine andere Schule schicken. Und dann schrieben sie ein Protokoll. Das
sollte ich unterschreiben und aufgrund dessen sollte ich dann das Kind wegnehmen.
Und ich sagte dann:»Nein, ich kann das nicht unterschreiben. Ich habe das alles nicht
verstanden. Dann schlug sie mit der Faust auf dem Tisch.»Das hast du zu machen!«Dann
bin ich hingegangen zum Direktor und der sagte, da kann ich nichts machen. Die haben
mich das trotzdem unterschreiben lassen. Die drei nahmen mich in die Mitte und haben
mich gezwungen, das Protokoll zu unterschreiben und sagten, sie haben das Kind hier
rauszunehmen und in eine andere Schule zu bringen« (8, 225 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

203


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Migrationsbedingt behindert?

Bilal Yildirim beschreibt seine Machtlosigkeit im Umgang mit der Bildungs-
einrichtung. Die hegemoniale Stellung der Lehrerin wird durch zusitzliche
Faktoren gesteigert: Die Lehrerinnen treten zu dritt auf, Bilal Yildirim ist nicht
in Begleitung. Diese Asymmetrie wird durch die lingualen Machtstrukturen
im Gesprich verstarkt, die es ihm erschweren, die Zusammenhinge zu durch-
dringen. Ohne zu wissen, welche Inhalte das Dokument umfasst, wird er ge-
zwungen, ein bereits von den Lehrerinnen vorbereitetes Protokoll zu unter-
schreiben, indem sie ihn bedringen und in »die Mitte« nehmen. Er weif nur,
dass darin geschrieben steht, weshalb sein Sohn fiir die Schule als ungeeignet
erachtet wird. Der Versuch zu verhindern, dass sein Sohn auf die Férderschule
mit dem Schwerpunkt Geistige Entwicklung geschickt wird, scheitert schlief3-
lich auch, weil es ihm verwehrt bleibt, einen Dolmetscher hinzuzuziehen. Er
wird weder tiber seine Rechte aufgeklirt, noch steht ihm der Direktor zur Sei-
te, den er in dieser Situation um Hilfe bittet. Stattdessen wird ihm diese ver-
wehrt mit dem Hinweis, keine Einflussméglichkeiten zu haben. Auf meine
Frage »Hat man Thnen nicht gesagt, dass Sie das Recht haben, das Protokoll
mit nach Hause zu nehmen, um es erst mal iibersetzen zu lassen?«, erklirt
Bilal Yildirim wie folgt:

»[dt.] Ich habe das denen gesagt. Dann sie Tisch hauen, sagen das unterschreiben. Ich
voll schwitzen. Ich bin voll schwitzen. Ich sagen, sie haben viel Gliick hier, sind sie eine
Frau hier, alle drei. Wenn ich hier eine M&nner ist, egal ob mich kaputtschlagen alle drei.
Ich mache euch alle kaputt. [tiirk.] W&ren sie Manner, h&tte ich Widerstand geleistet.
Auch wenn sie mich umgebracht hatten, aber was soll ich denn bei drei Frauen machen?
Drei Frauen safien da und schlugen mit der Faust auf den Tisch. Ich musste unterschrei-
ben« (8,240V).

Durch meine von Entsetzen tiber die zuvor geschilderte Situation geprigte
Frage scheint Bilal Yildirim das Gefiihl zu haben, sich fiir seine Untitigkeit
rechtfertigen zu miissen. Mit Hilfe einer Thematisierung der Geschlechter-
verhiltnisse in der oben geschilderten Gesprichssituation und dem Hinweis,
dass er als Mann nichts habe gegen drei Frauen ausrichten konnen, weil er
keine Gewalt gegen Frauen anwenden diirfe, unterstreicht er nochmals, sich in
einer ausweglosen Situation befunden zu haben, in der er nichts auszurichten
vermochte — weder verbal noch physisch — und ihm eine Intervention unmaog-
lich gemacht habe. Die Lehrerinnen und der Direktor haben sich durch diese
Machtdemonstration die Moglichkeit geschaffen, tiber den Kopf des Vaters hin-
weg ihren Willen durchzusetzen.

An dieser, wie an weiteren Belegerzdhlungen im Interview wird deutlich,
dass sich die Eltern durch die lingualen Machtstrukturen im Hilfesystem den
entscheidungentreffenden Instanzen hilflos ausgeliefert sehen.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Zugang zu Hilfen 1): Existenzangste diktieren Hartnackigkeit

Die Eltern und Fatih erhalten keinerlei strukturelle Unterstiitzung. Dominant
im Interview sind die Berichte der Eltern iiber ihre Versuche, fiir Fatih ein
Pflegegeld zu erhalten. Fatih bekommt zunichst einen Behindertenausweis
mit Merkzeichen G*, spiter wird er auf H® hochgestuft. Der Vater wertet
diese Hochstufung als einen Erfolg. »[dt.] Jetzt hat er mehr Rechte. Z.B. mit
Fahren und so« (8, 72 V). Obwohl die Hochstufung fiir Fatih bedeutet, dass
der Grad seiner Behinderung schwerwiegender eingeschitzt wird als zunichst
angenommen, betrachtet Bilal Yildirim diese Verinderung als unproblema-
tisch. Von der Kategorisierung seines Sohnes unberiihrt, verkniipft er mit der
neuen Einstufung und Diagnose der Behinderung Ressourcen, Moglichkei-
ten der Teilhabe (er kann nun — wie er an anderer Stelle berichtet — mit Fatih
iiberallhin mit dem Zug fahren) und den Gedanken, dass seinem Sohn mehr
Rechte eingerdumt werden. Vor allem erhofft er sich, dass Fatih dadurch ein
Pflegegeld erhilt. Mit Unverstindnis reagieren die Eltern dann auch auf den
ablehnenden Bescheid tiber den Antrag auf Pflegegeld. Sie erheben danach
wiederholt Einspruch, der MdK kommt erneut zur Uberpriifung, dem Ein-
spruch wird nicht stattgeben. Diesen Einspruch muss der Vater immerzu von
einem Anwalt formulieren lassen. Die Termine beim Anwalt wiederum sind,
wie an spiterer Stelle gezeigt wird, fiir den Vater schwierig zu bewerkstelligen.
Die Eltern fithlen sich ungerecht behandelt, berichten, dass auch die fiir sie
zustindige Beratungsstelle der Behindertenhilfe mit Unverstindnis auf den
ablehnenden Entscheid reagiert.

Im Gesprich nehmen Cemile und Bilal Yildirim schlieRlich den Bericht
iiber die Ablehnung zum Anlass, ausfithrlich die Schwierigkeiten zu schil-
dern, die sich im Alltag mit Fatih ergeben. Der Vater erklirt, der Sohn kén-
ne nicht allein gelassen werden, miisse unter stindiger Aufsicht stehen, habe
Schwierigkeiten alleine zu essen und verstehe die »Zusammenhinge« (8, 144
V) nicht. Dabei gehe es nicht allein um die Sprache, es seien die »Denkzusam-
menhinge, die sein Sohn nicht schaffe. Die Mutter veranschaulicht:

»[tlrk.] Ich mussihnz. B. unter die Dusche bringen. Ich mdchte natiirlich, dass er alleine
duscht. Aber wiirde ich ihn lassen, kdnnte ich nach einer Stunde kommen und er sténde
immer noch da. Oder auf der Strafe« (8, 95 M).

42 | G wird als in der Bewegungsféhigkeit im StraRenverkehr als erheblich beeintrach-
tigt definiert.

43 | H steht fir Hilflosigkeit und bedeutet, dass es infolge einer Behinderung fiir eine
Reihe von haufig und regelmafig wiederkehrenden Verrichtungen zur Sicherung der per-
sonlichen Existenz im Ablauf eines jeden Tages fremder Hilfe dauernd bedarf - und das
nicht nurvoriibergehend.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

205


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Migrationsbedingt behindert?

Sie habe Angst um ihren Sohn, der eigentlich jederzeit gefihrdet sei. Deswe-
gen kénne sie ihn auch, wenn er aus der Schule komme, kaum aus den Augen
lassen. Anhand dieser Belegerzihlungen bekraftigen die Eltern ihre Ansicht,
dass ihnen aufgrund des Grades der Behinderung des Sohnes ein Pflegegeld
zustiinde. Auffallend ist, dass die Eltern das Pflegegeld betreffend, Hartni-
ckigkeit und Aktivitit zeigen, die an anderer Stelle — bspw. im Bildungsbe-
reich — weniger erkennbar sind, obwohl mit den Maflnahmen dort auch nicht
einverstanden. Auf der Suche nach dem Grund fiir das Erwachen der Eltern
aus ihrer Passivitit miissen noch weitere Aspekte analysiert werden. Denn es
ist nicht allein der betreuerische Aufwand von Fatih, der sie um das Pflegegeld
kidmpfen lisst. Die Mutter erklirt:

»[tlirk.] Wir sparen zwar Geld fiir die Zukunft. Fiir den Fall, dass das Kind mal véllig Hilfe
braucht, dass, wenn wir mal nicht mehr da sind, wir sterben oder nicht mehr kénnen,
dafiir haben wir etwas Geld gespart« (8, 124 M).

Die Eltern haben Angst um die Zukunft ihres Sohnes und sorgen sich, was
nach ihrem Tod aus ihm werden solle. Aus dieser Angst heraus versuchen sie
Geld zu sparen. Das Einkommen des Vaters, der ein einfacher Werksarbeiter
ist, wird bei der finfkopfigen Familie kaum ausreichend sein, um am Ende
des Monats gentigend Geld beiseitelegen zu konnen. So miissen sie zusitzlich
dafiir sorgen, dass sie die ihnen zustehenden Leistungen auch tatsichlich er-
halten, um eine finanzielle Absicherung gewihrleisten zu konnen. Es geht also
bei ihrem Engagement um das Pflegegeld nicht (nur) um einen Ausgleich fiir
den betreuerischen Aufwand, schwerwiegender sind die Existenzingste und
die Sorge um ihr Kind, die iiber ihren Tod hinausgehen.

Auf die Frage, ob Angebote wie der FUD bekannt seien, erwidert Bilal Yil-
dirim, von solchen Angeboten zwar gehért zu haben, weil sein Freund solche
in Anspruch nehmen wiirde, ihm selbst seien diese Dienste aber nicht an-
geboten worden. Unklar bleibt, ob die Behindertenhilfe ihnen kein Angebot
gemacht hat oder ob die Behindertenhilfe das Angebot fiir Fatih nicht vorsieht.
Die Frage nimmt Bilal Yildirim zum Anlass, seinen Freund einzufiihren, der
nicht nur das Angebot des FUD kennt, sondern auch eine Pflegestufe fiir sei-
nen Sohn sowie einen Platz an der Regelschule erwirken konnte.

Zugang zu Hilfen 2): Deutsch als Ausgrenzungsmechanismus

Auf die Frage, welcher Herkunft die Familie sei, die fiir den Sohn einen Platz
an der Regelschule bekommen hat, ob es eine deutsche Familie sei, erklirt
Bilal Yildirim:

»[tlirk.] Nein, Tiirken. Der Unterschied ist, dass der Vater hier geboren und gro gewor-
den ist. Sein Deutsch ist super. Er kann alles sagen, er weif3 auch alles, was geht. Vor

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

ihm stehen keine Barrieren. Er kann sich die Tiiren aufmachen. Ich kann das nicht« (8,
186 V).

Die Kontrastierung erméglicht ihm, eine Erklarung fiir seine Machtlosigkeit
zu finden. Durch den Vergleich seiner Situation mit der eines Freundes stellt er
fest, dass die Moglichkeit, sich gegen Ausgrenzungen und Benachteiligungen
zur Wehr setzen zu kénnen, auch abhingig von der persénlichen Migrations-
biographie ist. Seinem Freund misst er einen privilegierteren Migrationsstatus
als ihm selbst. Dabei nimmt er nicht an, dass seinem Freund keine Steine in
den Weg gelegt werden — auch ihm werden Tiiren verschlossen, er selbst ist
aber in der Lage, sich die Tiren wieder zu 6ffnen (8, 194 V). Dass bei ihm Vie-
les nicht funktioniert und er seine Rechte nicht einfordern kann, sieht er zum
einen in seinen kaum ausgeprigten Deutschkenntnissen begriindet: »[tiirk.]
Ich weifd ja gar nicht, wie ich argumentieren soll, wenn sie mir sagen, es geht
nicht« (8, 203 V). Die Beherrschung des Deutschen betrachtet er als Schliissel
zum Widerstand: Solange Bilal Yildirim keine Tiiren getffnet werden, ist er
nicht in der Lage, seine Rechte oder die seines Sohnes durchzusetzen und sich
die »Bedingungen« zu schaffen, die er braucht (8, 205 V). Er scheitert, weil
ihm seiner Ansicht nach die Voraussetzung fehlt, die er fiir ein resolutes Auf-
treten und fur gelingende Interventionen benétigt:

»[tirk.] Bei mir werden immer nur die Tiren zu geschlagen, und ich weif gar nicht, was
ich machen soll. Sie sagen, es geht nicht. Und das muss ich einfach hinnehmen« (8,
196 V).

Zudem habe er das deutsche Bildungssystem nicht durchlaufen, das Wissen
iiber Moglichkeiten fiir seinen Sohn betrachtet er aber als unmittelbar mit dem
Besuch von Schulen in Deutschland verkniipft: »[tlirk.] Wenn man hier zur
Schule geht, weifs man mehr« (8, 193 V). Er kann nicht auf Ressourcen aus dem
Herkunftsland zuriickgreifen und Erfahrungen tiber das dortige Bildungssys-
tem einbringen, denn seine schulische Bildungslaufbahn endet in der Tirkei
im Alter von 14 Jahren auflergewchnlich friih.

Auch Cemile Yildirim st6Rt auf Barrieren und pflichtet ihrem Mann resii-
mierend bei:

»[tirk.] Wenn man alles zusammen nimmt, im Krankenhaus bekommt man seine Rechte.
Sie flihlen sich verantwortlich. Aber anderswo st6f3t man auf Barrieren. Man weif} nicht,
wie man sich durchsetzen soll. Wenn ich etwas sage und mir gesagt wird, dass es nicht
geht. Da ich nicht mein Wort machen kann, schweige ich einfach, auch wenn ich weiB,
dass ich Recht habe« (8, 206 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

207


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Migrationsbedingt behindert?

Cemile Yildirim zeichnet hier ebenfalls eine Machtlosigkeit nach, die dadurch
entsteht, dass sie ihre Kompetenzen nicht so vermitteln kann, wie es von einer
»legitimen Sprecherin« verlangt wird (Dirim/Mecheril 2010, 100). Wohl wis-
send, dass sie ohne diese Deutschkenntnisse keine Chance haben, ihre Rechte
durchzusetzen, machen sich die Eltern abhingig von dem Wohlwollen und der
Hilfsbereitschaft Dritter, die ihnen Briefe iibersetzen und als Dolmetscher zu
Seite stehen. So berichtet Bilal Yildirim:

»[tlirk.] Ich habe zum Beispiel am Montag einen Termin beim Anwalt. Ich weif’ nicht, ob
mein Cousin kommen kann. Wenn er nicht kann, dann muss ich ihm einfach die Papiere
hinlegen und weifd nicht, ob er daraus schlau wird, was ich eigentlich will« (8, 215 V).

Wie und ob die Eltern erwigen, sich aus der verfahrenen Situation zu befreien,
bspw. in dem sie ihre Deutschkenntnisse soweit verbessern, dass sie mit ihrem
Anwalt unabhidngig von dem guten Willen Anderer kommunizieren kénnen,
wird im Gesprach nicht thematisiert. Diese fehlende Kompetenz betrifft aber
nicht nur die Kommunikation mit Institutionen:

»[tlirk.] TUrkisch versteht er [Fatih], redet aber nicht. Weil die Therapie nur auf Deutsch
stattfindet. Er versteht mich schon, wenn ich tiirkisch rede, aber ich verstehe ihn nicht,
wenn er deutsch redet. [lacht] Vor ein paarJahren. Ich habe schon gehdrt, was»ich habe
Hunger«heifit. Aberich bin satt., das habe ich noch nie gehdrt. Und ich gebe ihm immer
weiter, und er sagte: [dt.] »Ich bin satt« (8, 170 M).

Die Familiensprache mit ihrem Sohn zu Hause zu sprechen, lisst sich fiir Ce-
mile Yildirim nur schwer bewerkstelligen. Den Erkenntnissen aus der Wissen-
schaft zum Trotz, nach denen Kinder (auch mit einer so genannten geistigen
Behinderung) eine durchgingige Sprachbildung benétigen, die auf der Fami-
liensprache der Kinder aufbaut und diese bei therapeutischen Mafinahmen
berticksichtigt, erhilt der Sohn dennoch lediglich Logopidie fiir die deutsche
Sprache**. Diese, so lisst sich aus den AuRerungen der Mutter schlussfolgern,
vollzieht sich anscheinend nicht sprachunabhingig, mit der Folge, dass es
heute fiir Cemile Yildirim schwer ist, sich mit ihrem Sohn zu verstindigen,
der nur tiber passive Sprachkenntnisse im Tiirkischen verfiigt. So zeigt das
Problem der mangelnden Sprachkompetenz der Eltern im Deutschen Auswir-
kungen in den unterschiedlichsten Bereichen — bis hin zu der Beziehung zum
eigenen Sohn.

44 | Zu den Notwendigkeiten im Kontext von Mehrsprachigkeit und Sprachbehinderung
siehe auch Rothweiler et al. 2010.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Religion: Kein Potential zur Entwicklung von Widerstandsfahigkeit
Auf die Frage, ob sie sich vorstellen kénnten, bei einem islamischen Wohl-
fahrtsverband die Unterstiitzung zu erhalten, die sie benétigen, erklart Cemile
Yildirim:

»[tlrk.] Wenn ich nicht gut deutsch kann und wenn ich meine Rechte nicht kenne, dann
wére es natirlich schdén, wenn ich irgendwo hingehen kann an einen Ort und dann er-
zahlt man mir liber meine Rechte. Das ware sehr gut« (8, 157 M).

Es geht ihr also nicht um die religiése Ausrichtung des Verbandes, ihr Haupt-
augenmerk liegt in der Vermittlung von Wissen in einem Gesprich auf Au-
genhohe — in einer Sprache, die sie beherrscht. Wihrend sie noch vage for-
muliert und den Eindruck erweckt, keine Ankniipfungspunkte bzw. Kontakte
zu islamischen Gemeinden gehabt zu haben, ist Bilal Yildirim bestimmter,
der sich als Kenner der »Szene« inszeniert: Er glaubt nicht daran, unter den
jetzigen Gegebenheiten eine Unterstiitzung in den Moscheevereinen erhalten
zu kénnen, und zeigt sich unzufrieden mit ihrer Arbeit, die aufgrund man-
gelnder Ressourcen und der strukturellen Rahmenbedingungen selbst auf
Hilfe angewiesen sind: »[tlirk.] Wenn man zu diesen Moscheevereinen geht,
die wollen eher, dass man ihnen hilft, als dass sie uns helfen« (8, 153 V), er
hilt eine Unterstiitzung grundsitzlich aber fiir wiinschenswert — auch in re-
ligiéser Hinsicht. Fiir Cemile Yildirim ist eine religiose Komponente unwich-
tig: »[tiirk.] Das [die Sprache] ist eigentlich im Augenblick das Problem. Mit
dem Kind tauchen Probleme oder Dinge religioser Art nicht auf« (8, 165 M).
Sie assoziiert die Religion mit Problemen, statt mit Sinnstiftung oder Unter-
stiitzung. Moglicherweise tibernimmt sie hier den dominanten Diskurs zum
Islam in Deutschland. Deutlich wird auch, dass die Eltern der Religion einen
unterschiedlichen Stellenwert einriumen bzw. der Ehemann erst nach ihrer
anscheinend tiberzeugenden Argumentation, den Abbau der Barriere »Spra-
che«als Hauptanliegen im Umgang mit der Behinderung des Sohnes bezeich-
net und weniger die Suche nach religiéser Unterstiitzung.

Das soziale Netzwerk:

Kompensation fehlender staatlicher Unterstiitzung

Die oben geschilderten Ausfithrungen von Bilal Yildirim verdeutlichen auch die
besondere Rolle, die ihre Freunde eigenethnischer Herkunft bzw. Sprache ein-
nehmen. Sie sind auf ihre Unterstiitzung angewiesen, da die offiziellen Stellen
bei den Eltern weder das Vertrauen genieflen, noch die Betroffenen die Deutsch-
kenntnisse besitzen, ihre Angebote offensiv zu nutzen oder einzuklagen. Mog-
lichkeiten der Hilfe werden entweder iiber zufillige Gespriche eruiert oder aber
im Bekanntenkreis beobachtet. So wird auch an dieser Stelle deutlich, dass nicht
eine Beratungsstelle die erste Anlaufstelle fiir den Erhalt von Informationen ist.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

209


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Migrationsbedingt behindert?

Zusammenfassung

Cemile und Bilal Yildirim hegen keine Zweifel am Vorhandensein der Abwei-
chung einer Norm ihres Sohnes Fatih. Sie glauben den fiir das Stellen einer
Diagnose zustindigen Institutionen. Sehr ausfiihrlich beschreiben sie die an
ihm wahrgenommenen Auffilligkeiten, die mit sprachlichen Schwierigkeiten
zusammenhingen bis hin zu den »Denkzusammenhingenc, die er nicht be-
greife und mit einer Unselbststindigkeit einhergehen. Aufgrund dieser fiir sie
klar ersichtlichen Behinderung steht auch die Berechtigung auf Leistungen
wie Pflegegeld, Behindertenausweis oder Therapien fiir ihren Sohn aufler Fra-
ge. Fiir sie ist es gleichzeitig selbstverstindlich und sie empfinden es nicht als
Widerspruch, dass ihrem Sohn eine gute Bildung zusteht, die ihn auch in ein
selbststindigeres Leben fithren kann. Sie zeigen sich misstrauisch gegeniiber
der Férderschule mit dem Schwerpunkt Geistige Entwicklung, glauben nicht,
dass er dort lesen und schreiben lernen konne. Dies scheint nicht verwunder-
lich, geht doch auch an ihnen im Austausch mit anderen Eltern der Diskurs um
die Férderschule nicht einfach vorbei. Die »kollektiven Erfahrungen« verbrei-
ten sich, indem die Menschen »ihre Erlebnisse erzihlen und ihre Deutungen
behaupten«, unter denjenigen »fiir die die gleichen oder dhnlichen Eindriicke
und Ereignisse in derselben oder in einer dhnlichen Weise bedeutsam sind«
(Schulze 2006, 101). Von diesen »kollektiven Erfahrungen« ist die Familie Yil-
dirim nicht ausgeschlossen. Auch wenn sie das Bildungssystem in Deutsch-
land nicht durchlaufen haben, scheinen sie Kenntnisse tiber das Schulsystem
zu haben. Auch durch ihren Freund, der fiir seinen Sohn den Regelschulplatz
erwirkt hat, ist ihnen die Diskussion um die segregierenden Mafinahmen in
Deutschland bei der Beschulung von behinderten Kindern nicht verborgen ge-
blieben, von denen als Kinder mit Migrationshintergrund Positionierte im be-
sonderen Mafle betroffen sind (Powell/Wagner 2014). Die Eltern sehen, dass
die Moglichkeit, ihr Kind im Gemeinsamen Unterricht beschulen zu lassen,
davon abhingig ist, welche Ressourcen sie selbst mitbringen.

Thr Wunsch, dass Fatih Fortschritte macht, ist zudem geprigt von der Angst
um seine Zukunft und seine Betreuungssituation, wenn die Eltern nicht mehr
in der Lage sind, sich zu kimmern. Diskriminierungserfahrungen, Ausgren-
zungen, Benachteiligungsgefiihle bei Beantragung von Hilfen — diese Erfah-
rungen scheinen das Vertrauen gegeniiber Behdrden und Institutionen gravie-
rend erschiittert zu haben, so dass der Gedanke, dass sich einmal Andere um
ihren Sohn kitmmern kénnten oder wollten, fern liegt. Da sie keinerlei weitere
strukturelle Unterstiitzung erhalten, sei es finanzieller und betreuerischer Art,
haben sie keine Vorstellung davon, was ihren Sohn erwartet, wenn sie nicht
mehr in der Lage sein sollten, sich zu kiimmern. Vielmehr haben sie die Erfah-
rung gemacht, dass die Institutionen {iber ihren Kopf hinweg Entscheidungen
treffen, die nicht dem Wohle ihres Kindes dienen. Umso mehr ist es den Eltern
dann ein Anliegen, ihre finanzielle Situation zu verbessern, damit sie sich ein

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

finanzielles Polster aufbauen und sich so unabhingig von Entscheidungen der
Institutionen machen konnen.

Durch die fehlende strukturelle Unterstiitzung sind sie einer prekiren fi-
nanziellen Situation ausgesetzt. Hinzu kommt die Ungerechtigkeit, die sie als
Eltern eines behinderten Kindes empfinden, weil ihr Sohn die ihm zustehen-
den Leistungen nicht erhilt. Sie lasst sie bei der Beantragung des Pflegegel-
des Hartnickigkeit beweisen. Sie nehmen wahr, dass sie es besonders schwer
haben, die ihnen zustehenden Mittel zu erhalten. Barrieren beim Erhalt von
Leistungen charakterisieren sie als migrationsspezifisch. Sie positionieren
sich als Migrant*innen, sehen aber Unterschiede zu anderen Migrant*innen,
denen sie aufgrund ihrer Deutschkenntnisse und Kenntnisse tiber Rechte und
Strukturen (z. B. des Bildungssystems) einen privilegierteren Migrationsstatus
zuschreiben.

Die Hartnickigkeit und Ausdauer, die Cemile und Bilal Yildirim bei der
Beantragung des Pflegegeldes beweisen, fehlen allerdings an anderer Stelle.
Thre Existenzingste iiberlagern bspw. ihre Unzufriedenheit mit der (Aus-)Bil-
dung ihres Sohnes oder ihr Streben nach Autonomie. Sie positionieren sich als
hilflos im Umgang mit dem Bildungssystem und mit Behérden, ordnen sich
der Gruppe der Entrechteten zu und liefern damit eine Begriindung fur ihre
Passivitit. Sie lassen das System agieren und stabilisieren dadurch die system-
immanente Praxis, hegemoniale Strukturen zu nutzen, um den Willen der El-
tern zu tibergehen. Es lassen sich im Gesprich keine Bemithungen erkennen,
die fiir sie als zentral identifizierte Barriere »Sprache« eigeninitiativ abbauen
zu wollen, obwohl sie einen Zusammenhang zwischen Deutschsprechen und
der Herstellung gesellschaftlicher Anerkennung, der »Erschlieffung von Welt«
und der Moglichkeiten »sozialer, 6konomischer und politischer Teilhabe« er-
kennen (Dirim/Mecheril 2010, 100).

Die gesellschaftlichen Strukturen, in denen sich die Familie bewegen, die
Beratung, die sprachheilpidagogischen Angebote oder die Elternzusammen-
arbeit, bleiben wiederum weiterhin monolingual und an einer Komm-Struktur
ausgerichtet, auch wenn die Eltern und Fatih nicht erreicht werden.

Zusammenfassend lisst sich festhalten, dass es nicht ein Migrationshin-
tergrund als solcher und die Behinderung Fatihs sind, die die familidre Situ-
ation bestimmen. Es ist die Behinderung der Eltern durch die Sprachbarriere
Deutsch auf der Ebene der Sozialstrukturen und die Nichtbeachtung des Sys-
tems der Belange von Menschen, die sich fiir ihre eigenen Interessen sprach-
lich und wegen fehlender Kenntnisse ihrer Rechte, nicht einsetzen kénnen. Sie
werden als Unmiindige bevormundet und begrenzt, was sie die Identititskons-
truktion als Eltern eines behinderten Kindes nur unter grofler Anstrengung
leben lasst.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

211


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

Migrationsbedingt behindert?

5.4.9 Leila Faridzadeh - Die Kampfe einer iranischen Unsichtbaren

Hintergrundinformationen

Leila Faridzadeh ist 1989 aus Iran nach Deutschland eingewandert. Sie ist
Mutter von vier Kindern: von drei Téchtern — Naime, 36, Nadjie, 35 und Nilu-
fer, 32 — und einem Sohn, Parviz, der 29 Jahre alt ist. Thre drei T6chter sind
bei ihrem Ex-Mann aufgewachsen, einem Iraner, der ebenfalls in Deutschland
lebt. Thr Sohn Parviz, der einen anderen Vater hat, ist bei ihr grofs geworden.
Naime Faridzadeh hat 1997 Abitur gemacht. Leila Faridzadeh lebt heute allein
in einer groflen, behindertengerechten Wohnung in sehr einfachen Verhilt-
nissen in einem Vorort einer Grofstadt in Deutschland. Der Vater der drei
Tochter hat wieder geheiratet. Er war viele Jahre Besitzer eines Schuhgeschif-
tes, hat zudem eine Diskothek sowie einen Teppichhandel betrieben. Er ist
wohlhabend, lebt in einem groffen Haus in einem gutem Viertel derselben
Grofstadt. Uber den Vater von Parviz liegen keine Informationen vor.

Im Jahr 2000 steht Leila Faridzadeh in keinem Beschiftigungsverhiltnis.
Thre Tochter Naime Faridzadeh, damals 22 Jahre alt, arbeitet zu dem Zeitpunkt
im Schuhgeschift des Vaters. In diesem Jahr haben Naime und ihre jiingste
Schwester Nilufer Faridzadeh einen Autounfall. Die gerade 18 Jahre alt gewor-
dene Nilufer ist Fahrerin und Unfallverursacherin. Sie hatte einem LKW die
Vorfahrt genommen, der dadurch in das Auto der beiden Frauen hineinrast.
Wihrend Nilufer mit ein paar Rippenbriichen davonkommt, wird Naime Fa-
ridzadeh, die auf dem Beifahrerplatz gesessen hatte, so schwer verletzt, dass
sie neun Monate im Koma liegt. Nach diesen neun Monaten erwacht sie kor-
perlich und kognitiv schwer beeintrichtigt aus dem Koma. Damit liegt mit die-
sem Interview und dieser Familiengeschichte eine Besonderheit vor, die eine
auflerordentliche Belastungssituation hervorrufen kann: Hier ist die Behinde-
rung der Tochter nach einem Unfall im Erwachsenenalter eingetreten, an dem
die jiingere Schwester die Schuld tragt.

Leila Faridzadeh leitet eigeninitiativ die Erzihlung ein, bevor iiberhaupt
ein Erzihlimpuls gegeben wurde. Zwischenzeitlich erscheint es, als nehme sie
kaum wahr, dass noch weitere Personen im Raum anwesend sind. Die Intervie-
wenden (das Interview habe ich gemeinsam mit einer Studentin gefiihrt, die
persische Muttersprachlerin ist) greifen nur selten in die Erzdhlung ein und
lassen Leila Faridzadeh tiber fast anderthalb Stunden erzihlen. Damit liegt
hier ein Interview mit vielen dichten Informationen vor, was sich allerdings
in der Analyse als grofe Herausforderung darstellt. Leila Faridzadehs Erzihl-
stil ist geprigt von stindigen Themenwechseln. Sie eréffnet neue Themen in
der Haupterzihlung, die oft zusammenhangslos und fast arabesk wirken. Sie
wechselt permanent zwischen Ich-Erzahlung und auktorialer Erzidhlweise,
persisch und deutsch, springt raumlich und zeitlich hin und her. Diese Erzihl-
weise ist vor allem insofern bemerkenswert, als Leila Faridzadeh zahlreiche Er-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

fahrungen damit hat, ihre Biographie Dritten zu erzihlen — durch Therapiesit-
zungen, Beratungsgespriche oder durch Presseinterviews — dennoch gelingt
es ihr nicht, ihre Biographie strukturiert wiederzugeben. Um Zusammenhin-
ge verstehen zu konnen, mussten schlieRlich zusitzliche Informationen durch
die Leila Faridzadeh seit mehreren Jahren betreuende Beratungsstelle fiir Mig-
rantinnen eingeholt und Jurist*innen® kontaktiert werden, die rechtliche und
versicherungstechnische Hintergrundinformationen bereit stellten.

Kernthema: Die Inszenierung und Positionierung als Migrantin -
Eine Reaktion auf diskriminierende Strukturen

Leila Faridzadeh beginnt das Interview ganz unvermittelt. Ohne Erzdhlimpuls
beginnt sie von ihrer Situation und den Belastungen zu sprechen, denen sie
ausgesetzt ist. Diese spiter genauer zu analysierende Eingangssequenz deu-
tet gleichzeitig das Kernthema des Interviews an. Sie beschreibt vor allem ihr
eigenes Leben, in dem sie ihre eigenen Bediirfnisse unterdriicken muss, und
weniger das Leben ihrer Tochter. Sie fiithlt sich unsichtbar und ungehért im
Kontakt mit Behérden, Arzt*innen bis hin zum Kontakt mit Therapeut*innen.
Leila Faridzadeh beschreibt ihre Kimpfe, die sie auf der Strukturebene aus-
trigt, und ihre Niederlagen, die sie im zwischenmenschlichen Bereich erlebt.
Diese Konflikte, so zeigt sich, haben Auswirkungen auf ihre Identititskonst-
ruktion als Iranerin und auf die Beziehung zu ihrer Tochter.

Der Unfall: Der Kampf um das Uberleben der Tochter

Als Leila Faridzadeh vom Unfall der Tochter erfihrt, sind bereits einige Stun-
den vergangen. Im Krankenhaus eingetroffen, wird ihr mitgeteilt, dass der
Zustand ihrer Tochter Naime kritisch sei. Nilufer Faridzadeh hingegen wird
schnell von der Intensivstation entlassen.

Leila Faridzadeh beschreibt ihre Tochter Naime als eine schone junge Frau
mit roten langen Haaren, griinen Augen und vielen Verehrern, als eitel und zi-
ckig. Soist ihr erster Gedanke, als sie ihre Tochter nach der OP sieht, dass sie an
einem Herzschlag sterben konnte, wenn sie aufwacht und sich im Spiegel be-
trachtet. Denn die Arzt*innen mussten Naime Faridzadehs Haare abrasieren
und ihr den Schidel 6ffnen. Weil verletztes Hirnareal angeschwollen war und
das gesunde Gewebe zerdriickt hat, musste das Gehirn entlastet und Schi-
delknochen entnommen werden, damit das Hirngewebe ausweichen kann.*t
Als die Schwellungen zuriickgingen, haben sie ihr die Schidelknochen wie-

45 | Mein herzlicher Dank gilt an dieser Stelle Prof. Dr. Julia Zinsmeister und Prof. Dr.
Karl Maier, Fachhochschule Kéln, fiir inre wertvollen Hinweise und ihre Unterstiitzung
bei der Aufarbeitung der rechtlichen Rahmenbedingungen.

46 | Die Haut wird iiber der Liicke wieder zusammengenédht und deckt das Gehirn so ab.
Der Knochen wird erst spater wieder eingesetzt.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

213


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Migrationsbedingt behindert?

der einsetzen wollen. Doch im Krankenhaus konnten die bei der Operation
entnommenen Schidelknochen nicht mehr gefunden werden, so dass Naime
Faridzadeh Schidelknochen eines Affen eingesetzt werden.” Die Mutter be-
richtet: »[pers.] Und dann hatten sie nicht so richtig aufgesetzt. Sie haben es
kiinstlich gemacht« (9, 77 M). Die Folge ist, dass die beiden Gesichtshilften
ihrer Tochter nicht mehr symmetrisch sind.*®

Die Mutter ist verzweifelt und schaltet aufgrund dieser Vorkommnisse die
Presse ein, ihr Bruder kommt ins Krankenhaus und dreht iiber die dortigen
Gegebenheiten einen Film. Dass sie dies riickblickend als Fehler betrachtet,
scheint mit der schlechten Betreuung und Pflege zusammen zu hingen, die
die Tochter daraufhin im Krankenhaus erfahren hat. So muss die Mutter, wih-
rend ihre Tochter im Koma liegt, jeden Tag ins Krankenhaus kommen, um
selbst die Pflege zu iibernehmen.

»[pers.] Wenn ich einen Tag nichtins Krankenhaus gegangen bin ... einen Tag bin ich hin-
gegangen, da wére meine Tochter fast erstickt. Ein weiteres Mal bin ich hingegangen,
der Schlauch war aus der Nase rausgefallen. Und Infusion zum Essen aus dem Mund.
Einmal ging ich und habe festgestellt, dass ihre Watte auseinandergefallen ist und ihr
Korper ganz wund ist. Ihr Kdrper war Monate vollkommen wund. Keiner kiimmerte sich
drum und ich war jeden Tag im Krankenhaus« (9, 79 M).

Die rechtliche Betreuung liegt zu dieser Zeit noch beim Vater, die ihm tibertra-
gen wurde, weil bei ihm zuvor auch das Sorgerecht der Tochter lag. Leila Farid-
zadehs damals 15-jihriger Sohn Parviz lebt bei ihr. Leila Faridzadeh beschreibt
diese Zeit im Krankenhaus nicht nur aufgrund der Situation der Tochter als
sehr belastend fiir sie:

»[pers.] Die Arzte sprachen nur mitihnen [Vater und seiner Freundin], als sie reinkamen,
und ich saf} da, als ob ich die Dienerin ware. Keiner nahm mich ernst. Ich ging einige
Monate hin und als ich mit den Professoren sprach, stellte ich fest, dass sie mit mei-
nen Tdchtern auch nicht so umgehen wie mit mir. Heilt das, weil ich ihre Sprache nicht
konnte? [unversténdlich] Aber ich sagte mir, das ist doch mein Kind. Deswegen lehnte
ich mich auf« (9, 94 M).

Leila Faridzadeh findet sich in der Rolle einer Bediensteten wieder. Sie hat zu
dieser Zeit keine Arbeit und ist beim Sozialamt als hilfebediirftig abgemeldet,
um ihre Chancen auf eine unbefristete Aufenthaltsgenehmigung zu erhéhen.

47 | Weil diese Gegebenheiten so unvorstellbar schienen, wurde die Beratungsstelle zu
den Ablgufen im Krankenhaus befragt. Diese bestatigte die Vorkommnisse.

48 | Ob rechtliche Schritte gegen das Krankenhaus eingeleitet worden sind, ist unklar,
erscheint aber unwahrscheinlich, weil Leila Faridzadeh nicht dariiber spricht.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Thre Zeit verbringt sie von morgens bis abends im Krankenhaus. Die Auftritte
des sehr wohlhabenden Vaters von Naime Faridzadeh im Krankenhaus, der
dort regelmifig mit seiner Freundin erscheint, empfindet sie als Affront. Er
fuhrt die Gesprache mit dem medizinischen Personal, wihrend sie sich um die
Tochter kiitmmert, mit ihrer Pflege befasst ist und keine Moglichkeit hat, sich
an den Gesprichen tiber ihre Tochter zu beteiligen. Sie wird weder als die sich
aufopfernde Mutter von ihrer Tochter Naime erkannt, die ein Mitspracherecht
und das Recht hat, Informationen zu erhalten, noch als (Ex-)Frau anerkannt,
die Kompetenzen, eine Meinung und Wiinsche beizutragen hat. Sowohl der
Ex-Mann als auch die Arzt*innen im Krankenhaus ignorieren Leila Faridza-
deh. Zunichst vermutet sie hinter diesem Verhalten geschlechtshierarchische
Einstellungsmuster, stellt dann aber fest, dass das Krankenhauspersonal mit
ihren beiden Téchtern sehr wohl angemessen umgeht. Sie kommt zu dem
Schluss, dass es sich bei ihrem Verhalten um eine besondere Form des rassis-
tisch-diskriminierenden Ausschlusses aufgrund von mangelhaften Deutsch-
kenntnissen® handeln muss. Sie erkennt, dass sie als Migrantin wahrgenom-
men wird, die aber aufgrund der lingualen Machtstrukturen einen anderen
Status innehat als ihr Ex-Mann oder ihre Tochter. Dazu kommt, dass — wie sie
an spiterer Stelle mehrfach betont — ihre Téchter und ihr Ex-Mann {iber einen
hohen sozio-6konomischen Status verfiigen. Die Verwobenheit der Hetero-
genititsdimension Sprache — in Form von wenig ausgefeilten Deutschkennt-
nissen — und des niedrigen sozio-6konomischen Status fiithrt im Kontakt mit
Arzt*innen zu einer Asymmetrie, einem Nicht-Wahrgenommen-Werden und
einer Ausgrenzung. Das Ergebnis dieser mehrdimensionalen Benachteiligung
ist die Auflehnung Leila Faridzadehs gegen die herrschende Situation und die
hegemonialen Strukturen. Dabei verlisst sie sich nicht auf ihre eigene Kraft.
Sie benétigt Unterstiitzung und begibt sich in der ethnischen Community auf
die Suche.

Thr Frauenarzt, ein Mann iranischer Herkunft, bei dem zwar keine fachli-
che Nihe zu den Naime Faridzadeh behandelnden Arzt*innen besteht, kommt
ihr als ihr Vertrauter und als ethnisch wie sprachlich »Verwandter« zur Hilfe.
Er vermittelt zwischen dem behandelndem Arzt und Leila Faridzadeh mit dem
Ergebnis, dass der Arzt ab diesem Zeitpunkt »[pers.] etwas genauer« (9, 113 M)
im Umgang mit Naime Faridzadeh ist.

49 | An spaterer Stelle berichtet sie, dass ihre Schwester aus den USA gekommen sei,
um mit den Arzt*innen zu sprechen - dies tat sie auf Englisch. Dass sie im Krankenhaus
nicht wahrgenommen wurde, muss also nicht generell mit fehlenden Deutschkennt-
nissen im Zusammenhang stehen, sondern eventuell auch mit Kommunikationsmog-
lichkeiten im Allgemeinen und einem sicheren Auftreten, das auch mit einem héheren
soziobkonomischen Status verbunden ist.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

215


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Migrationsbedingt behindert?

Die Beschreibung der mangelhaften 4rztlichen und pflegerischen Versor-
gung nimmt in der Erzihlung von Leila Faridzadeh einen groflen Raum ein.
Sie berichtet ausfiihrlich dariiber, dass grundlegende Anliegen der Tochter (sie
wenden, sie korrekt betten, baden, Essen zufiithren, Toilettengang) von den Pfle-
ger*innen nicht erfullt werden. Besonders der Darstellung der hygienischen
Zustinde schenkt sie grofle Aufmerksamkeit. Dabei vermischen sich die Gege-
benheiten in Krankenhaus und Reha, zwei Stationen, die sie mit ihrer Tochter
intensiv durchlebt hat. Sie kann die Rdumlichkeiten kaum mehr auseinander
halten, springt zwischen den Zeiten hin und her. Die Erlebnisse im Kranken-
haus und in der Reha, die Angst um die Tochter, das Nicht-Wahrgenommen-
Werden von Ex-Mann und Krankenhauspersonal haben die Mutter traumati-
siert. Insgesamt zwei Jahre haben Tochter und Mutter im Krankenhaus und in
der Reha verbracht.

Simtliche Bemithungen der Mutter drehten sich wihrend der Reha darum,
ihrer Tochter Unabhingigkeit von einem Rollstuhl zu ermdglichen. Doch kurz
vor Naime Faridzadehs Entlassung hat die Mutter einen Zusammenbruch.
Wihrend dieser Zeit ist die Mutter kaum noch bei ihrer Tochter. Sie nimmt
»[pers.] tiglich drei bis vier Tabletten gegen Depressionen« (9,136 M) ein. Konn-
te sie nach dem Unfall zunichst keine Trauer zeigen, dndert sich plétzlich die
Situation: »[pers.] Ich weinte vor den Therapeuten und Psychologen. Ich konn-
te nicht mehr, ich wusste gar nicht, was mit mir passiert« (10, 138 M). Diese
Reaktion hat zur Folge, dass sie plétzlich nicht mehr funktioniert. Sie kann
»die Dinge« nicht linger »koordinieren« und an ihrem Ziel fiir ihre Tochter
weiterarbeiten. Fiir die Mutter ist es ein Schock, dass ihre Tochter die Reha
schlieRlich im Rollstuhl verlisst, was sie mit ihrer personlichen Handlungs-
unfihigkeit in Verbindung bringt:

»[pers.] Ich dachte nicht, dass sie so rauskommen wiirde. Als ich dann ihren Rollstuhl
sah, war ich schockiert. Wieso denn ein Rollstuhl? Ich wusste gar nicht, was passiert
ist« (9, 131 M).

Naime Faridzadeh wohnt zunichst bei ihrem Vater, der immer noch die recht-
liche Betreuung innehat.

Die rechtliche Betreuung: Der Kampf um Anerkennung

Leila Faridzadeh schickt Darya Amiri, eine Mitarbeiterin der sie unterstiitzen-
den Beratungsstelle fiir Migrantinnen, zum Haus des Vaters, um die fiir eine
barrierefreie Wohnung notwendigen Installationen durchzufithren. Darya
Amiri, so die Mutter, findet Naime Faridzadeh im Keller vor. Der Vater und
seine Frau haben ihr dort ein Zimmer ohne Fenster eingerichtet. Als Naime
Faridzadeh ihre Mutter um Hilfe ruft, wihrend der Vater nicht zu Hause ist,
fihrt Leila Faridzadeh zu ihrer Tochter und trifft dort auf einen Lebensstil,

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

der sich eklatant von ihrem eigenen unterscheidet. Leila Faridzadeh beschreibt
das Haus als ausgesprochen pompds ausgestattet (Marmor, Aufzug, 400 qm
grofles Haus mit 16 Zimmern auf drei Etagen) kontrastierend zu ihrer eige-
nen Situation: »[pers.] Meine Situation war schlecht. Ich, ein Kind und Sozial-
hilfeempfingerin, musste ich in einer solchen kleinen Wohnung leben« (9,
163 M). Naime Faridzadeh aber hat im Haus des Vaters keine Unterstiitzung.
Das Pflegegeld, das der Vater erhilt, so vermutet die Mutter im Nachhinein, ist
fur andere Dinge eingesetzt worden (9, 181 M). Nachdem Leila Faridzadeh ihre
Tochter in dieser Situation vorgefunden hat, fihrt sie jeden Morgen heimlich
zum Haus des Vaters, um sich um sie zu kimmern.

Gleichzeitig beginnt die Mutter, um die rechtliche Betreuung zu kimpfen.
Die Situation ihrer Tochter setzt der Mutter zu. Der Sorge um ihr Wohlergehen
verleiht sie mit Hilfe einer im persischen Sprachgebrauch iiblichen Ubertrei-
bung Nachdruck:

»[pers.] Deshalb habe ich mir gedacht, ich tote meine Tochter und mich auch. Das ist
nicht méglich, dass ich meine Tochter nochmal zu ihrem Vater schicke, weil meine Toch-
ter nicht will« (9, 182 M).

Spiter berichtet sie:

»[pers.] Es gingihrschlecht ... er hatte sie attackiert ... Das habe ich nicht selbst gehort,
aberihr Arzt hat geschrieben, dass der Vater sie bedroht hat. Und es wurde ihr schlecht
[unverstandlich]« (9, 356 M).

Naime Faridzadeh habe bereits vor ihrem Unfall Probleme mit dem Vater ge-
habt. So erzihlt die Mutter von Plinen, ihre Tochter in die USA zu schicken,
damit diese von ihrem Vater wegkommt. Unklar bleibt, was zwischen Naime
und ihrem Vater vorgefallen war: »Ich weifs, was mit ihr gemacht wurde. Ich
habe sie in die USA geschickt. Sie wire gegangen, damals bevor der Unfall
passiert ist« (9, 269 M).

Der Vater, so Leila Faridzadeh, kimpfe nur um die Betreuung der Tochter,
um das Vermogen von Naime Faridzadeh als ihr rechtlicher Betreuer verwal-
ten und so fiir sich beanspruchen zu konnen. So hat er direkt zu Beginn den
ersten Abschlag der Unterhaltszahlungen in Hohe von 50 0coo DM eingestri-
chen.

»[pers.] Es geht um Geld. Ich habe nie gehort, dass er sagt: »Ich liebe sie.cIch habe ge-
sagt:»lch liebe sie.<Ich liebe sie, und es ist méglich, dassich sie umbringe. Sie kann das
Geld dem Vater geben. Aberich lasse sie nicht zum Haus gehen, weil die Frau des Vaters
gesagt hat, sie misse in den Keller gehen« (9, 442 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

217


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Migrationsbedingt behindert?

Sie selbst habe lange Zeit gar nicht gewusst, dass mit der Ubernahme der
rechtlichen Betreuung Zahlungen, bei denen es sich um Schmerzensgeld und
die Unterhaltszahlungen (bzw. Rente)*® handelt, verbunden sind und keine
Ahnung von etwaigen Leistungen gehabt. Auch heute noch, dies wird im Ge-
sprich sehr deutlich, kennt sie sich wenig aus. So ist es nicht méglich gewesen
herauszufinden, wie sich das Vermégen von Naime Faridzadeh zusammen-
setzt und wer die Zahlungen unternommen hat. Auf eine Nachfrage entgegnet
ihre Mutter: »[dt.] Egal, weif ich nicht« (9, 1009 M)*.. Durch ihre Ahnungslo-
sigkeit sind Leila und natiirlich auch Naime Faridzadeh dem Mann und Vater
hilflos ausgeliefert.

Erst als sie ein Bekannter auf mégliche Schmerzensgeldzahlungen auf-
merksam macht und dieser dem Richter Leila Faridzadehs Ahnungslosig-
keit kundtut, kommt der Streit um die Betreuung in Bewegung. Der Vater
hatte nimlich zuvor behauptet, dass die Mutter sich nur um ihre Tochter
kiimmere, weil sie das grofle Geld wittere. SchlieRlich unterschreiben die Be-
legschaft des Krankenhauses und der Reha-Einrichtung einen Brief, in dem
sie sich fiir die rechtliche Betreuung der Mutter stark machen. Sie sei es ge-
wesen, die es geschafft habe, dass die Tochter wieder aus dem Koma erwacht
sei. Diese Aktionen werden vor allem von der Leila Faridzadeh begleitenden
Beratungsstelle initiiert. Sie sind es auch, die den Anwalt fuir die gerichtliche
Auseinandersetzung iiber die rechtliche Betreuung stellen. Auch die Toch-
ter wird befragt: Naime Faridzadeh schreibt »Mama« auf einen Zettel, was
schlieflich als Entscheidung fiir die Mutter gedeutet wird, der man schluss-
endlich die rechtliche Betreuung der Tochter tibertrigt. Dies wird vor allem
mit den Bemithungen Leila Faridzadehs um Naime wihrend des Kranken-
haus- und des Reha-Aufenthaltes begriindet. Leila Faridzadeh beschreibt mit
Stolz, dass der Richter ihr die Betreuung iibertragen und ihre Bemiithungen
wertgeschitzt hat. Ohne den Einsatz der Beratungsstelle und deren Bereit-
stellen von Informationen und Ressourcen hitte sie keine Chance gehabt,
gegen den soziokomisch privilegierten und {iberlegeneren Vater anzukom-
men.

Nach der Ubertragung der rechtlichen Betreuung ergeben sich allerdings
wieder neue Schwierigkeiten fiir Naime und Leila Faridzadeh.

50 | Nach § 823 BGB stehen dem verletzten Insassen Schadensersatz- und Schmer-
zensgeldanspriche gegen den Fahrer des betreffenden Fahrzeugs zu. Diese werden
letztlich vom KFZ-haftpflichtversicherten Fahrzeughalter getragen.

51 | Erst spatere Recherchen ergaben, dass es sich dabei um ein Schmerzensgeld der
Unfallversicherung und um eine Rente fiir Naime Faridzadeh handelt.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Die Krankenversicherung und der Aufenthaltsstatus:

Kampfe um eine rechtliche und soziale Absicherung

Bereits vor dem Unfall ihrer Tochter nimmt Leila Faridzadeh mit der Bera-
tungsstelle fiir Migrantinnen Kontakt auf, weil sie sich um eine unbefristete
Aufenthaltserlaubnis bemiiht. Deren Unterstiitzung und die Ratschlige nimmt
sie gerne an, weil sie weif3, dass sie alleine keine Chance hat. Dort rit man ihr
auch, sich vom Sozialamt abzumelden: Bei einer Abhingigkeit vom Sozialamt
bestiinde keine Moglichkeit, eine unbefristete Aufenthaltserlaubnis zu erhal-
ten. Um sich eine Chance einzurdumen, dauerhaft in Deutschland bleiben zu
konnen, folgt Leila Faridzadeh dem Rat und meldet sich vom Sozialamt ab.
Unklar bleibt, wie sie in dieser Zeit ihren Lebensunterhalt bestreitet. Was Lei-
la Faridzadeh nicht weif3: Durch die Abmeldung vom Sozialamt sind sie und
auch ihr Sohn nicht mehr linger krankenversichert.

Auch Naime Faridzadeh ist zum Zeitpunkt des Unfalls nicht krankenver-
sichert. Zwar arbeitet sie im Geschift des Vaters, allerdings ist ihre Arbeit nicht
angemeldet. Zunichst werden die Krankenhaus- und Rehabilitationskosten
von der Haftpflicht des Unfallverursachers itbernommen bzw. das Sozialamt
tritt dafiir in Vorleistung. Als Naime Faridzadeh 2004 Schmerzensgeld- und
Unterhaltszahlungen erhilt, stellt das Sozialamt die Ubernahme der Leistun-
gen ein®. Die nachfolgenden Arztkosten werden nicht mehr iibernommen.
Die Mutter ist in dieser Zeit also gezwungen, aus den an Naime Faridzadeh
gegangenen Zahlungen simtliche aufkommenden Kosten zu begleichen. Die
Therapien der Tochter werden ausgesetzt und die drztliche Versorgung auf das
Nétigste beschrinkt.

»[pers.] Diese drei Jahre hatten unser Leben durcheinander gebracht, weil meine Toch-
ter keine Therapie hatte, ich musste alles privat bezahlen. Es war wenig. Wir hatten
keine Arbeit« (9, 413 M).

Die nach dem Unfall notwendigen ambulanten Rehabilitationsmafinahmen,
auch psychosoziale und pidagogische Mafinahmen, die die Tochter dabei unter-
stiitzen kénnten, diverse Fihigkeiten und Funktionen wieder herzustellen, fin-
den nicht mehr statt. Die Mutter, Naime Faridzadeh und ihr kleiner Bruder
sind in einer prekiren sozio-6konomischen Situation. Die Beratungsstelle zieht
mit Leila und Naime Faridzadeh vor Gericht. Anderthalb Jahre lang kimpft
die Beratungsstelle vor Gericht, um zu erreichen, dass das Sozialamt wieder
die Arztkosten der Tochter ibernehmen moge. Als zusitzliches Druckmittel
schaltet die Beratungsstelle die Presse ein. Ferner findet Leila Faridzadeh keine
Krankenversicherung, die Naime mit einer Querschnittslihmung aufnimmt.

52 | Das gezahlte Schmerzensgeld hat vermutlich nicht zum Leistungsausschluss ge-
fihrt, wohl aber ein fiir den Ersatz zukiinftiger Schaden gezahlter Betrag.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

219


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Migrationsbedingt behindert?

Die Mafinahmen, die Leila Faridzadeh getroffen hat, um eine unbefristete
Aufenthaltsgenehmigung zu erhalten, haben wiederum folgenschwere Aus-
wirkungen auf andere Bereiche, wie ihren Krankenversicherungsstatus. Sie
selbst und ihr Sohn haben nur die Méglichkeit wieder krankenversichert zu
werden, wiirde die Mutter eine Arbeit aufnehmen. Hinzu kommt, dass sich
bei den Bemiithungen um eine unbefristete Aufenthaltsgenehmigung auch
herausstellt, dass eine Abmeldung vom Sozialamt nicht ausreichend ist. Ohne
Arbeitsstelle hat Leila Faridzadeh keine Chance, dauerhaft in Deutschland blei-
ben zu konnen. Sie muss also eine Arbeit finden:

»[pers.] Ich konnte nicht mal auf Toilette gehen. Eine Arbeit finden? Meine Tochter ist
100 % behindert. Ich konnte nicht mal den Abfall nach unten bringen. Damals musste
ich alle ihre Sachen machen. Muss eine Arbeit finden« (9, 403 M).

Neben ihrem Wunsch, ihre Tochter zu férdern und zu stiitzen, ihrer Verant-
wortung als rechtliche Betreuerin nachzukommen, sich um die Versicherung
zu bemtithen, aufgekommene Kosten zu decken, das Geld zu verwalten und
gerichtlich gegen die Entscheidung des Sozialamtes vorzugehen, lastet auf
Leila Faridzadeh also der eigene schwierige rechtliche Status, die Sorge, nicht
dauerhaft in Deutschland bleiben zu kénnen und sich und ihren Sohn nicht
krankenversichert zu wissen. In dieser zunichst ausweglos erscheinenden Si-
tuation greift Leila Faridzadeh wieder auf die ethnische Community zuriick
und tibernimmt tiber den Kontakt eines Freundes einen Job als Putzhilfe.

»[pers.] Ich bin irgendwo weit weg hingegangen, weit weg, da hatte ich einen iranischen
Freund und er hatte ein Hotel, und habe gesagt, gib mir Arbeit. Putzen. [dt.] Die Zim-
mer sauber machen. Einfach so was machen. Meine Hande und FiiRe. [pers.] Das Geld
brauchte ich nicht damals. Sie haben mich versichert« (9, 406 M).

Doch Naime und Parviz Faridzadeh haben unter der Abwesenheit ihrer Mutter
zu leiden. Die bezahlt diverse Personen, die zu Hause nach dem Rechten se-
hen. Unter diesen Voraussetzungen ist die Familie stark belastet. So schildert
die Mutter:

»[pers.] Ich weifd nicht, wie konnten die gedacht haben, dass ich arbeiten gehe. Dass
ich arbeiten kann. Aber ich habe geschrieben, ich musste monatlich bezahlen, um ver-
sichert zu bleiben. Aber {iber jemand anderes. Die haben gedacht, ich gehe putzen« (9,
420 M).

Als sie merkt, dass die Situation ihrer Tochter Naime, dem Sohn Parviz und
auch ihr, die selbst wegen Depressionen behandelt werden muss, nicht gut tut,
findet sie gemeinsam mit ihrem Arbeitsgeber eine Losung, indem sie jemand

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

anderen unter ihrem Namen arbeiten ldsst. »[dt.] So viel Fehler haben wir ge-
macht. Ich war allein. Mein Kind sind auch klein. Ich war allein« (9, 1024 M).

Threr Pflicht als rechtliche Betreuerin, die die Vertretung der Tochter
gegeniiber der Krankenkasse beinhaltet, kann Leila Faridzadeh kaum nach-
kommen, hat sie doch selbst keine Kenntnisse {iber Versorgungsstrukturen,
geschweige denn tber das komplizierte Sozial- bzw. Krankenversicherungs-
recht. Zudem ist sie selbst psychisch erkrankt. Sie fiihlt sich allein gelassen
mit der ihr iibertragenen Verantwortung. Zwar hat sie durch die Beratungs-
stelle Unterstiitzung, aber auch diese verfiigt nach eigenen Angaben und aus
heutiger Sicht kaum tiber die rechtlichen Kenntnisse, die sich aus dem Kontext
von Migration und Behinderung ergeben und die fiir die besondere Situation
von Naime und Leila Faridzadeh notwendig gewesen wiren. Unter schwieri-
gen Bedingungen konnen sie aber nach anderthalb Jahren erwirken, dass das
Sozialamt die Leistungen fiir Naime — auch riickwirkend — wieder tibernimmt,
weil erkannt wird, dass die Entschidigungszahlung, die damals an Naime Fa-
ridzadeh gingen, keinen Versorgungscharakter haben und nicht zur Deckung
des Lebensunterhalts dienen. Allerdings hat Leila Faridzadeh nur wenige der
Belege der bisher geleisteten Zahlungen aufbewahrt, so dass kaum etwas zu-
riick erstattet werden kann. Zum Zeitpunkt des Interviews, 13 Jahre nach Nai-
me Faridzadehs Unfall, sind die Gelder der Tochter, insgesamt 600 coo DM,
fast komplett aufgebraucht. 2006, mit der Einfithrung einer Krankenversi-
cherungspflicht (auch »Biirgerversicherung« genannt, SGB 5 §5, Abs. 1 Nr. 13),
werden in der Familie schlieRlich alle wieder versichert und Leila Faridzadeh
erhilt eine unbefristete Aufenthaltsgenehmigung. Heute bemiiht sich Leila
darum, eingebiirgert zu werden, besucht dafiir Integrationskurse. Bei simt-
lichen dieser Bemithungen steht ihr die Beratungsstelle zur Seite.

Diese Ereignisse stehen im Kontrast zu Leila Faridzadehs Streben, auto-
nom zu bleiben und sich von niemandem kommandieren lassen zu wollen. Ein
autonomes Leben habe sie in Iran leben kénnen, in Deutschland jedoch habe
sie lernen miissen, zu bitten. Es sei ihr sehr schwer gefallen, aber hier sei sie
abhingig von Anderen (9, 799 M):

»[dt.] Jetzt im Sozialamt hab ich gelernt. Darf ich? Ne, darf ich rein, habe ich noch nie
gesagt. Das war Analphabet. Ich was anderes gelernt durch Fernsehen: »Lassen Sie
mich bitte rein kommen?« So schéne Worte habe ich immer gelernt in Sozialamt gehen
und dann ... Darfich, darfich? Diese Frage war sehr schwer fiir mich« (9, 814 M).

Die Kontrollen, gesetzliche Regelungen und Vorgaben staatlicher Stellen grei-
fen massiv in ihr Leben ein und sie merkt, dass sie keine Chance hat, wenn sie
sich nicht damit arrangiert: »[dt.] Es ist Gesetze, dass ich das. Ja ok, fiir mich
ist das. Ja, ich hab’s auch gelernt [lacht] Man muss sich integrieren« (9, 833 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

221


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Migrationsbedingt behindert?

Die Beziehung von Mutter und Tochter:

Das Scheitern des Kampfes um den Herrschaftsanspruch

Wie bereits angedeutet, sind das medizinische Personal, die Pflegekrifte, der
Richter im Betreuungsstreit und die Beratungsstelle der Meinung, dass es der
Zuwendung und Pflege der Mutter zu verdanken ist, dass ihre Tochter wieder
aus dem Koma aufgewacht ist. Mit Stolz und Freude erzihlt Leila Faridzadeh
von der Anerkennung, die sie dafiir erhalten hat. Dass sie sich riickhaltlos um
ihre Tochter kiimmert, weifs auch Naime Faridzadeh. Sie gibt im Streit um die
rechtliche Betreuung zu verstehen, dass sie bei ihrer Mutter leben méchte. Ob-
wohl ihr Umfeld Leila Faridzadeh davon abrit, zieht Naime Faridzadeh nach
Ubertragung der rechtlichen Betreuung in die Wohnung der Mutter ein.

»[pers.] Alle haben gesagt: »Hast du gedacht, dass du das so gut machen wiirdest?
In den ersten Jahren war es gut. Ich habe an eine Pflege gedacht. Nur ich arbeite [mit
Naime]. Mein Ziel war, ihr Laufen beizubringen. Ich habe Motomed [Bewegungstrainer]
nach Hause gebracht, 24 Stunden habe ich da hinter gestanden [unversténdlich] ... Je-
den Morgen habe ich ihr Makeup aufgetragen« (9, 452 M).

Zunichst klappt das Zusammenleben. Die Mutter richtet ihr komplettes Leben
auf die Tochter aus. Heute sagt sie, sie habe ihren damals ca. 16jihrigen Sohn
fur ihre Tochter geopfert. Sie arbeitet mit ihr daran, wieder laufen zu lernen.
Von medizinischen Fachleuten erhilt sie fiir ihre Leistungen Bestitigung, sie
mache ihre Sache gut. Aber mit den prekiren strukturellen Bedingungen wird
auch das Zusammenleben schwieriger. Wie sie an zahlreichen Belegerzih-
lungen verdeutlicht, steht sie den staatlichen Stellen kritisch gegeniiber, von
denen sie auf keine Unterstiitzung hoffen kann (9, 734 M), sondern im Gegen-
teil damit rechnen muss, dass sie ihr Steine in den Weg legen. Den Alltag zu
stemmen wird mit den oben genannten sozialen und rechtlichen Belastungen
zunehmend unméglich, zumal Leila Faridzadeh keinen Beistand von auflen
erhilt — aufler von den Frauen der Migrant*innenorganisation. Sie versucht
Therapien, die ihre Tochter aufgrund ihrer zeitweise schlechten Versiche-
rungssituation nicht mehr in Anspruch nehmen kann, zu ersetzen und wird
zu ihrer Therapeutin. Aber es gibt Konflikte, weil Naime Faridzadeh kaum
mehr motiviert ist und sich hingen lisst. Die Mutter, die sich selbst als die
»Kommandantin« (9, 793 M) beschreibt, wird zum »Soldaten« (9, 719 M) ihrer
Tochter. Naime Faridzadeh wiinscht sich, jeden Tag geschminkt und frisiert zu
werden, dass die Mutter jeden Tag mit ihr spazieren geht. Die Mutter hingegen
mochte, dass sie weiter an sich arbeitet. Nach den vier Selbstmordversuchen
der Tochter lebt Leila mit der Angst, dass sie sich erneut etwas antun kénnte,
sie konne ihre Tochter nicht mehr alleine lassen. Sie beginnt, ihre Tochter zu
bestechen, wenn sie sie besinftigen oder etwas von ihr haben méchte, und
sie wie ein Kind zu behandeln (9, 648 M). Naime Faridzadeh erkennt nach

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Angaben der Mutter, dass sie ihre Mutter mit der Androhung von Selbstmord
erpressen kann. So kommt es schliellich zu einer Machtverschiebung im Zu-
sammenleben von Mutter und Tochter:

»[pers.] Danach kommandierte sie mich immer. Und sie beleidigt mich sehr stark und so
etwas machte sie nur mit mir. Und alle sagen, sie spiirt keine Konsequenzen. Aber ich
kann das jetzt nicht. Die Arzte sagen auch: »Du bist eine nette Mutter, aber du bist keine
gute Erzieherin.« Weil ich sie verstehe und ich weif}, wo sie steht. Ich sage dann allen:
»Sitz nur einen Moment in ihrem Rollstuhl, um zu verstehen, wo sie steht« (9, 328 M).

Die Bestitigung, die sie von anderen erhilt, wird ihr von ihrer Tochter Naime
verweigert — schlimmer: Die Mutter spricht von Beleidigungen, Schligen, sie
werde von ihr angespuckt (z.B. 9, 570 oder 613 M). Sie habe Angst vor ihr (9,
639 M). Vor allem leidet Leila Faridzadeh unter dem Schlafmangel. Naime lie-
e sie nachts nicht schlafen, trotz Schlaftabletten komme sie nicht zur Ruhe.

Auch nachdem sich die rechtliche Situation wieder entschirft und alle eine
Krankenversicherung erhalten, entspannen sich das Zusammenleben und die
Atmosphire nicht mehr. Thr Leben war »durcheinander« geraten (9, 414 M).
Leila Faridzadeh entscheidet schlieflich, dass ein Zusammenleben nicht mehr
linger moglich ist und kiimmert sich um eine andere Wohnméglichkeit fiir
ihre Tochter.

Die Institutionen der Behindertenhilfe:

Der Kampf um Teilhabe und Forderung der Tochter

Da Naime Faridzadeh nicht alleine leben kann und der Mutter keine weiteren
Wohnmoglichkeiten bekannt sind, muss sie in ein Wohnheim fiir behinderte
Menschen ziehen. Die Mutter bezahlt von den diversen Zahlungen, die fiir
die Tochter geleistet wurden (Pflegeversicherung, Schmerzensgeld, Rente),
monatlich 2530 € zusdtzlich an das Behindertenwohnheim. Naime Faridzadeh
leidet in dem Wohnheim. Sie wirft der Mutter vor, ihr Geld fiir dieses Heim
auszugeben, statt ihr davon eine Wohnung zu kaufen. Doch die Mutter sieht
fur sie keine andere Moglichkeit: »[dt.] Allein kann sie nicht, wenn es mit mir
ist, wir sind zwei in Gefahr. Sie fordert mich viel. Sehr viel. Ich muss wie eine
Soldat sein, neben mein Tochter« (9, 717 M).

Leila Faridzadeh deutet in ihren Erzihlungen eine innere Zerrissenheit
an. Hat sie doch das Bediirfnis, den Wunsch der Tochter zu erfiillen und wie-
der mit ihr zusammen zu leben. Sie weif3, dass Naime Faridzadeh niemanden
aufler ihr hat. Doch schon die Besuchstage der Tochter, die alle sechs Tage
stattfinden, setzen der Mutter zu:

»[pers.] Ich konnte nicht auf Toilette hier. Wir haben eine Toilette hier. Wenn sie mich
atmen hort, ruft sie mich. Sie hat es sich angewdhnt. Ich hasse das. Vielleicht sagen

- am 15.02.2026, 01:37:14,

223


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Migrationsbedingt behindert?

Sie [Interviewer], sie ist krank. Man ist schockiert, aber ich hasse das Wort»Mamac. Als
sie im Krankenhaus war, habe ich mir gesagt, wenn sie »Hallo« sagen kann, dann lasse
ich sie rauchen. Sie raucht gerne. Das war mein Wunsch, dass sie »Mama« sagt. Als sie
gelernt hatte »Ma« zu sagen[...] Als sie endlich \Mama« gesagt hat, war ich sehr gliick-
lich« (9, 477 M).

Im Krankenhaus hat sich Leila Faridzadeh noch gewiinscht, dass ihre Tochter
irgendwann wieder wird »Mama« sagen konnen, heute ertrigt sie es kaum
noch, von ihrer Tochter gerufen zu werden. Naime Faridzadeh glaubt, es hinge
mit ihrer Behinderung zusammen und die Mutter schime sich fiir sie. Leila
hingegen beschreibt ihr Zuwider Sein gegeniiber der Faulheit und der feh-
lenden Eigenstindigkeit Naimes und des Gefiihls, ihr permanent dienen zu
miissen. Sie kann nicht mehr sie selbst sein und ihren eigenen Bediirfnissen
nachgehen, wie Sport treiben, ins Kino und die Disko gehen oder Gedichte
schreiben. Diese AuRerungen werden im Interview von Weinen begleitet und
withlen die Mutter emotional auf. Thr Verhalten der Tochter gegeniiber und
ihre Gedanken verursachen bei ihr Schuldgefiihle.
Zudem befindet sich Leila Faridzadeh in einer Zwickmiihle:

»[pers.] Ich sage jetzt, dass ich gesund bin und ich habe Sie [Interviewerinnen] akzep-
tiert, weil Sie Iranerin sind, weil sie [Naime] mich sehr beleidigt. Aber es ist schon viel
besser geworden. Weil, meine Tochter beleidigt mich viel und nervt mich manchmal und
manchmal bin ich sehr genervt« (9, 296 M).

Gibt sie ihre eigene psychische Erkrankung zu und ergreift Mafinahmen, um
sich behandeln zu lassen, fiirchtet sie wiederum um die rechtliche Betreuung
ihrer Tochter. Eine ihrer anderen Téchter rit ihr, sich von Naime frei zu ma-
chen und ihr eine Betreuerin zu finanzieren, die sich um sie im Wohnheim
kiimmert. Leila Faridzadeh entgegnet: »Aber ich bin ihre Mutter und nicht
ihre Beamtin« (9, 460 M).

Mit dem Einzug ins Wohnheim fiir behinderte Menschen ist Naime Fa-
ridzadeh in einem Parallelsystem angekommen. Dem Wohnheim ist eine
Werkstatt fiir behinderte Menschen angegliedert, in der sie jeden Tag arbeitet.
Weder in der Werkstatt, noch in dem Heim fiihlt sie sich wohl. Thre Mutter er-
kennt, dass Naime das Leben in dem Behindertenwohnheim zusetzt:

»[dt.] Ich erkenne meine Tochter nicht wieder. Das Heim hat sie kaputt gemacht. So
sehr, dass ich versucht habe, sie aus diesem Mduseloch rauszuholen, im Ernst, ich
weif nicht, wo ich sie hinbringen soll, was ich machen soll. Und meine Tochter hofft
immer, dass ich sie mit nach Hause nehme, weil wir viel Geld fiir das Haus bezahlen«
(9,587 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Die Vorwiirfe, die sie den Mitarbeitenden von Werkstatt und Wohnheim macht,
ihneln denen gegeniiber Krankenhaus und Reha-Einrichtung. Wieder ist es
schmutzig, ein »Miuseloch« mit einem schlechten Personalschliissel (9, 589 M),
in dem die padagogischen und Pflegekrifte der Einrichtung keine Zeit haben,
sich zu kimmern (9, 555 M). Es fehle an einem Freizeitprogramm fir ihre
Tochter (9, 597 M), vor allem aber an einer addquaten Forderung und an dem
Zutrauen in ihre Fihigkeiten. In der Werkstatt werde zugelassen, dass sich die
Tochter in ihrer Bequemlichkeit ausruhe und sich selbst keine Ziele stecke.
Diese Situation konne sie nicht akzeptieren. Naime bendétige eine Aufsicht und
Kontrolle, nur so kénne sie Fortschritte machen. Wie genau sie sich eine Kon-
trolle vorstellt, erliutert sie nicht. Stattdessen kritisiert sie die erzieherischen
Mafnahmen, die gegeniiber ihrer Tochter angewendet werden. Wenn sie sich
schlecht benimmt, Schimpfworter sagt, werde sie im Heim damit bestraft,
nicht nach drauflen gehen zu diirfen (9, 616 M).

Der Gedanke, dass Naime wieder bei ihrer Mutter einziehen kénnte, ist fiir
Leila Faridzadeh vollig abwegig, auch wenn sie deswegen Schuldgefiihle pla-
gen. Stattdessen ist sie weiterhin auf der Suche nach einem geeigneteren Ort,
an dem ihre Tochter arbeiten und lernen kann. Die Mutter hospitiert mit ihr
in diversen Einrichtungen. Doch in den Einrichtungen, die kein spezielles An-
gebot fuir behinderte Menschen anbieten, wird ihr zu verstehen gegeben, dass
Naime aufgrund ihrer fehlenden »Intelligenz« (9, 532 M) ungeeignet sei. Die
Angebote fiir behinderte Menschen wiederum ertragt Naime Faridzadeh nicht
(9, 549 M). So sieht sich die Mutter gezwungen, jeden Tag in das Wohnheim
zu fahren und wenigstens die von ihr ausgemachten Mingel in der Pflege und
Forderung zu kompensieren mit dem gleichzeitigen Versuch, der Tochter das
Leben dort so angenehm wie méglich zu machen. All das macht Leila Farid-
zadeh, obwohl die Beziehung zwischen Mutter und Tochter von Aggressionen
sowie verbalen und korperlichen Ubergriffen geprigt ist. »[pers.] Aber ich hal-
te das aus, weil ich weif}, dass sie krank ist« (9, 614 M).

Die Behinderung Naime Faridzadehs: Bodyismen und
Normalisierungspraktiken als kompensatorische Strategie
Naime Faridzadeh meidet den Kontakt zu den anderen Bewohner*innen des
Heimes und ist einsam. Die Mutter weif, dass es fiir Naime schwer ist, im
Wohnheim Anschluss zu finden: Zum einen wird sie wegen ihrer Unselbst-
stindigkeit von den Mitbewohner*innen nicht akzeptiert, zum anderen ist
sie dort die Jiingste ohne Kontakt zu Gleichaltrigen. Leila Faridzadeh glaubt
zudem, Naime lehne die Anderen ab, weil sie ihre eigene Behinderung nicht
akzeptiere.

Es liegt nahe, »dass eine Person, die von Geburt an eine kérperliche Ein-
schrinkung aufweist, sich selbst anders erfihrt, als jemand, der aufgrund
eines Unfalls [...] von einem Tag auf den anderen >korperbehindert< wird. Infol-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

225


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Migrationsbedingt behindert?

ge der biographischen Diskontinuititserfahrungen bei erworbenen dauerhaf-
ten koérperlichen Beeintrichtigungen zwingt dieses leib-korperliche Schliis-
selerlebnis vor dem Hintergrund der vorgingigen Differenzerfahrung des
>Nicht-behindert-Seins< zu einem verdnderten Kérperumgang, konstatieren
Gugutzer und Schneider (2007, 46). Aus der Erzihlung der Mutter geht her-
vor, dass Naime Faridzadeh heute depressiv ist, sie hat mehrere Selbstmord-
versuche hinter sich (9, 60 M). So veranschaulicht sie: »Sie [Naime] hat mir
gesagt: \Mama ich sitze hier, aber ich bin tot. [weint] Ich sitze hier, aber ich bin
tot« (9, 249 M). Leila Faridzadeh berichtet von Naimes Selbstzuschreibungen
und -positionierungen als Kérperbehinderte und ihrer Abgrenzung von den-
jenigen, die kognitiv bzw. psychisch beeintrichtigt sind:

»[pers.] Ihre Situation wurde besser, aber sie hat immer noch gesagt: »Ich bringe mich
um. Ich kann keinen Freund haben.<Aber der Charakterist doch wichtig, meiner Meinung
nach. Aber mit behinderten Leuten macht man keine Gesellschaft. Sie braucht gesunde
Leute. Egal, ob Mann oder Frau, der oder die soll gesund sein. Und sie sagt immer, alle
sind psychisch behindert, nurich bin [dt.] kérperlich behindert. [pers.] Die Leute sagen
aber, Du bist auch [dt.] gei ...[pers.] psychisch behindert. Und es geht Dir nicht gut. Sie
hasst [dt.] Behinderte. [pers.] Ich sage immer:»Guck Dich im Spiegel an!«Sie wird trau-
rig oder bdse. Ich musste ihr das sagen. Das Wort [dt.] »Behinderte«. [unversténdlich]
[pers.] Ich ging aus der Wohngruppe [Heim] und habe nur geweint« (9, 285 M).

So versucht Leila Faridzadeh, ihrer Tochter vor Augen zu fiihren, dass sie sich
durch den Unfall verindert hat. Dafiir bedient sie sich der Kategorisierung
ihrer Tochter als »Behinderte«. Weil Naime Faridzadeh die kognitive Abwei-
chung von der Norm verborgen bleibt**, wird von ihrer Mutter die sichtbare Be-
eintrichtigung als Argumentationshilfe hinzugezogen: »Guck dich im Spiegel
anl«, fordert Leila ihre Tochter auf. Naime Faridzadeh soll tiber ihre korperli-
che Abweichung durch ihr Spiegelbild und die Betrachtung ihres deformierten
Kopers ihre Behinderung begreifen, um sich in der Folge mit einer Gruppe
von Behinderten zu identifizieren, zugehorig zu fithlen und eine Akzeptanz
ihrer Wohn- und der allgemeinen Lebenssituation zu erreichen — auch, damit
Leila Faridzadeh von dem schlechten Gewissen befreit wird, das sie verspiirt,
weil ihre Tochter in einem Behinderten-Wohnheim leben muss.

Doch Naime Faridzadeh will sie sich nicht einer Gruppe von kognitiv und
psychisch beeintrichtigten Menschen zuordnen lassen®. Gleichzeitig weifl die

53 | Dies mag auch damit zusammenhdangen, dass Verdnderungen nach einer Scha-
del-Hirn-Verletzung der Eigen-Wahrnehmung fiir plétzlich durch Unfall Geschéadigte fiir
immer oder zumindest teilweise unzugénglich bleiben (vgl. Faust, 0.J.).

54 | Vgl. dazu auch Studien von Sorge (2010) und Wendeler/Godde (1989), die in
Interviews mit Menschen mit so genannter geistiger Behinderung iiber den Begriff der

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Tochter sehr wohl um ihre Abweichungen vom Normkérper. Leila Faridzadeh
beschreibt ausfithrlich die diversen Unternehmungen der Tochter, um wieder
zum Normkorper zuriickzukehren, und ihre eigene Unterstiitzung, die sie da-
fur leistet. Die schwerwiegenden Fehler, die im Krankenhaus gemacht wur-
den, die Implantation von Affen-Schidelknochen setzen der Tochter zu:

»[pers.] Sie versuchte immer, sich deswegen umzubringen. Sie will immer Makeup ha-
ben. Jeden Morgen musste man ihr vier Stunden lang Makeup auftragen, 50 Stunden
lang die Haare wegmachen« (9, 277 M).

Das Gefiihl, Teile eines Affen in sich zu tragen, begleitet sie stindig. Sie ist ver-
sucht, dieses Gefiihl durch kosmetische Behandlungen abzuschiitteln: Haar-
entfernung, frisieren und schminken nehmen einen groflen Teil der Pflege
Naime Faridzadehs ein. Dies stellt die Mutter sowohl zeitlich, als auch finan-
ziell vor grofRe Herausforderungen, sind doch die Pflege- und kosmetischen
Produkte keine Leistungen, die durch die Sozialhilfetriger im Rahmen von
Rehabilitationsmafinahmen abgedeckt werden:

»[pers.] [...] und die ARGE bezahlt das nicht und ich muss dafiir jedes Mal 300€ be-
zahlen. [...] Wie lange kann man es so aushalten? Sie musste um 4 oder 5 Uhr morgens
aufstehen und sich noch mal fertig machen, um nach unten zu kommen« (9, 280 M).

Leila Faridzadeh selbst beschreibt an vielen Stellen den defizitiren Koérper
ihrer Tochter. Dabei ist auffallend, dass sie weniger kognitive als motorische
Beeintrichtigungen sowie Kérpetlichkeiten und Veridnderungen des Gesichts
ihrer Tochter durch die Operationen beschreibt. Wie sehr sie damit die Be-
strebungen der Tochter beeinflusst, ihren Normkorper »wieder herzustellen,
kann nicht geklart werden. Es lasst sich aber vermuten, dass Naime Faridzadeh
die Einstellung der Mutter zu ihrem Kérper kaum verborgen bleibt. Auch im
Interview stellt Leila Faridzadeh den behinderten Kérper ihrer Tochter her und
nimmt dabei Bezug zu ihrem verloren gegangenen Korper:

»[pers.] Sie war sehr grof, hatte und hat noch griine Augen, und sie war sehr hochnasig.
Alle Jungs sind ihr hinterher gelaufen« (244 M) [...] jetzt ist ihr Gesicht viel kaputter.

geistigen Behinderung sprechen. Kaum ein Gesprachspartner/eine Gesprachspartne-
rin der Untersuchungen wiirde sich selbst als geistig behindert bezeichnen. lhnen ist
klar, dass sie mit dieser Bezeichnung an »Achtung und Wertschatzung« verlieren (Sorge
2010, 57). Zudem verbinden die Gespréchspartner*innen der Studien, die selbst eine
diagnostizierte geistige Behinderung haben, mit dem Begriff die Vorstellung, es »fehlte
an grundlegenden Fahigkeiten« (Wendeler/Godde 1989, 314). Dies werde zumindest
von auBen an sie heran getragen.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

227


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Migrationsbedingt behindert?

Sie ist sehr alt geworden. Sie ist innerlich sehr kaputt. [...] Sie war dick geworden und
wer [unverstandlich] hat, ist natiirlich schwer [...] Ihre Haare haben auch Probleme be-
kommen. Ich habe selber fiir 13 Sitzungen Therapie bezahlt. Sie wollte sich nochmal
umbringen. Sie hat gesagt: [dt.] "Mein Name ist Affe und nicht Naime.<Ich habe Wachs
gekauft, damals als sie im Krankenhaus war, und benutzt (9, 250 M).

Thre beiden Gesichtshilften seien »schief« (diese Beschreibung lisst sie aller-
dings den Vater wiedergeben, als sie von seinen Einschiichterungsversuchen
und Krinkungen berichtet, 9, 260 M). Sie stimmt mit ihrer Tochter {iberein,
dass es vor allem schwer ist, weil Naime ihre Schénheit verloren hat. Es ist also
nicht nur die Tochter, die sich darum bemiiht, die alte Schénheit zuriickzu-
gewinnen. Die beiden Seiten, einerseits der Wunsch der Mutter, Naime mége
ihre Behinderung akzeptieren und sich als Behinderte verstehen, andererseits
die Bestrebungen, Naime zu »verschonern, stehen unaufgelst nebeneinan-
der.

Bodyismen spielen in dem Interview eine zentrale Rolle. Die »Leiberfahrun-
gen sind zugleich auch Selbsterfahrungen, die fiir die Entwicklung und Auf-
rechterhaltung einer personalen Identitit von (unterschiedlicher) Bedeutung
sind« (Gugutzer/Schneider 2007, 45). Im Fall von Mutter und Tochter ist der
Korper verstirkt Teil ihrer Identititskonstruktion, die im Zusammenhang mit
einem Iranisch-Sein strukturiert wird:

»[dt.] Eine so schone Frau. Iraner sind hiibsch. Alle sagen, Gott sei Dank. Ich habe es
Uberall gehort. Ich habe gesagt, ein kurdisch-irakische Frau hat mich vorgestern du-
schen in Sport, war dick, aber hilbsch. Dann hab ich gesagt, hab einmal gedacht hoch-
nésig. Da habe ich gefragt: »Bist du Iraner?« Da sie: »Wieso hast du das?« Da hab ich
gesagt: »Du siehst wie eine Iraner.« Da hat gesagt: »Danke! Diese Kompliment hat mich
gefreut.cDann wurde ich hochndsig« (9, 863 M).

Die Bezugsgrofle der Mutter fiir den Normkérper ist die imaginierte Schonheit
iranischer Frauen. Erlebt sie als Frau mit Migrationshintergrund Positionierte
hauptsichlich Abwertungen und Ausgrenzungen, hat sie aber auch etwas vor-
zuweisen: eine Schonheit, die »alle« erkennen und die sie hochnisig werden
lisst. Weitere Belegerzihlungen bestitigen auch, dass sich Leila Faridzadeh
von anderen Migrant*innengruppen abgrenzen mochte, z. B.

»[dt.] Ich hab’s immer zum Beispiel. Gebiigelte, sauber zum Sozialamt. Wir sind in eine
fremde Land. Wir miissen zeigen, dass wir nicht hinter eine Berge gekommen. Sauber
gehen, das hat wirklich nicht mit schick zu tun« (9, 1032 M).

Grof geworden, »neben, wo die Kultur ist« (Tachte Djamshid in Shiraz, Perse-
polis), fahrt sie nach Iran, um sich die historischen Stitten erneut zu besuchen:

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

»[dt.] Und dann an diese Tag, ich war sehr hochnisig hier gekommen, da habe
ich gesagt: >Europa gibt es nicht damals.< Da habe ich gesagt: >Ich bin stolz.<
(9, 897 M). Mit einer romantischen Verklirung Irans, die sich auch an anderen
Stellen des Interviews finden lisst (9, 929 oder 912 M), entsteht hier eine Form
von »imaginary homeland« (vgl. Kaya 2001). Sie weifs um die eurozentristi-
schen Denkweisen, die vor allem Menschen aus islamischen Herkunftslin-
dern die Zivilisation absprechen. Die Diskurse um Migration in Deutschland
kennend (vor allem, weil sie selbst zahlreiche Diskriminierungserfahrungen
gemacht hat), hilt sie sich mit Hilfe einer kulturellen Uberhéhung an ihrer
Herkunft fest, die sie fiir etwas Besonderes hilt. Vor diesem Hintergrund kén-
nen die Bestrebungen ihrer Tochter und der Mutter, die der Wiederherstellung
des Normkorpers dienen, auch als Strategien zur Wiederherstellung ihres Ka-
pitals gedeutet werden. »Der Korper fungiert als Zeichentriger, der fir die
Zuschreibung sozialer und personaler Identititen genutzt wird«. Es sind zu-
gleich kompensatorische Handlungen, die versucht sind den Korper, als den
»absolute[n] Ort, aus dem es kein Entrinnen gibt« (Gugutzer/Schneider 2007,
31) zu normieren.

Der Familienkreis und das soziale Netzwerk:

Der unerfiillte Wunsch nach Nahe und Unterstiitzung

Wie Leila Faridzadeh an einigen Stellen im Interview erklirt, ist auch sie ein-
sam (9, 1025 M). Innerhalb der Familie erntet sie kein Verstindnis fiir ihre auf-
opfernde Haltung gegeniiber Naime und mit der Unterstiitzung ihrer beiden
To6chter Nilufer und Nadjie kann sie nicht rechnen. Sie bestrafe ihre Tochter
Nilufer, »[dt.] wenn es nicht reagiert mit meine Behinderte« (9, 876 M). Es
fallt auf, dass die Unfallverursacherin Nilufer nur ausgesprochen selten im
Interview erwihnt wird, geschweige denn, dass von einer Schuld der Toch-
ter gesprochen wird. Es erscheint wie eine Marginalie, dass Nilufer dem LKW
die Vorfahrt genommen hat. An einigen Stellen im Interview deutet sie eine
schwierige Beziehung zu ihren Kindern an, ihre Kinder und ihr Schwieger-
sohn nihmen die Mutter nicht ernst und lachten iiber sie (9, 976 M), gleichzei-
tig seien es aber die Kinder, die sie am Leben festhalten liefen (9, 877 M). Eine
Erklirung fiir deren niedertrichtiges Verhalten ihr und auch Naime gegen-
uiber findet sie bei ihrem Ex-Mann: »[pers.] Die Kinder waren alle auf den Vater
fixiert. Und auch jetzt noch hat der Vater die Autoritit bei den Kindern« (9,
254 M).

Die einzigen Menschen, mit denen sie das Zusammensein geniefle, seien
ihre Enkelkinder: »[dt.] Und diese Tag ist fiir mich ok. Weil ich bin ich nicht bei
Naime« (9, 784 M). In dieser Zeit miisse sie nicht mit oder tiber ihre Tochter
und iiber Probleme sprechen, komme so dazu, abzuschalten. Enge Freund-
schaften pflegt Leila Faridzadeh nicht. Entweder ginge es in den Gesprichen
mit Freundinnen immer um Naime, oder aber ihre Freundinnen hitten selbst

- am 15.02.2026, 01:37:14,

229


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Migrationsbedingt behindert?

»alle [...] Behinderte zu Hause« (9, 786 M), iber die sie sprechen wollen, oder
andere Probleme, weil sie mit Mannern zusammen sind, von denen sie sich
kommandieren lieRen. Es erscheint ihr so abwegig, dass die Frauen mit diesen
Minnern zusammenzuleben wollen, dass sie sich als Motiv der Frauen nur
aufenthaltsrechtliche Griinde erkliren kann (9, 788 M). Sie tibernimmt damit
Stereotype, die versuchen zu deuten, was hinter diversen Partnerschaften von
Migrantinnen mit »deutschen Ménnern« in Deutschland steckt. Gleichzeitig
weist sie darauf hin, von ihren Freundinnen enttiuscht zu sein. Als sie verrei-
sen mochte, bittet sie ihre Freundinnen darum, sich um ihre Tochter zu kiim-
mern, als diese ablehnen, sind sie fiir Leila Faridzadeh »tabu und gestorben.
Auf der Stelle« (9, 875 M). Weil sie mit deren Unterstiitzung nicht rechnen
kann, sie hingegen aber sehr viel fiir die Freundschaften tut, fiihlt sie sich
ausgenutzt.

Sie selbst habe sich nie von irgendjemandem kommandieren lassen. Das
sei auch der Grund, warum sie keine Beziehung fiihre:

»[dt.] Kommandant war [immer] ich. Jetzt jemand mich kommandiert? Das ist das meine
Schwéche. Deswegen, ich kann keine Mann bekommen, bis heute. Keine Mann mit mir
durchhdlt, weil der keine Mann kann mich kommandieren. [unversténdlich] Von Anfang
bis heute. Ich mag nicht« (9, 793 M).

Sie kritisiert das Dominanzverhalten potentieller Partner und unterstellt den
ihr bekannten Frauen Teil patriarchalischer Familienformen zu sein. Thre
eigenen Erfahrungen mit den Vitern ihrer Kinder lassen Leila Faridzadeh sich
als Einzelgingerin positionieren, die keine Bestrebungen mehr hat, eine Part-
nerschaft einzugehen. Im Gegenteil: Eine Partnerschaft wird von ihr offensiv
abgelehnt. Minner und Viter spielen bei der Unterstiitzung von Naime Fa-
ridzadeh, ihrem jiingeren Sohn oder als Erndhrer keine Rolle. Sie {ibernimmt
zwar ein traditionelles Mutterbild, in dem sie sich als Mutter hauptverantwort-
lich betrachtet, vertritt aber auch ein Frauenbild, das sie als emanzipiert und
unabhingig von Minnern deutet.

Doch das von Leila Faridzadeh gezeichnete Bild tiber ihre Beziehungen
zu Freund*innen und {iber den Stellenwert von Partnerschaften ist wider-
spriichlich und briichig. Denn Leila Faridzadeh spricht auch davon, wie ein-
sam sie als alleinerziehende Mutter und als Frau ist: »Allein, ich steh ganz
allein, sag ich ihnen Bescheid« (9, 734 M). Zwar gibt sie an, keine Freund-
schaften pflegen zu wollen, weil ihr die Probleme anderer auf die Nerven
gehen, betont mehrfach ihre Unabhingigkeit, andererseits klagt sie, dass
das soziale Umfeld ihr die Unterstiitzung verwehrt. Diese sich einander aus-
schliefenden Beschreibungen deuten auf Enttduschungen hin, die sie erlebt
hat. Es scheint, als rede sie sich zu ihrem eigenen Schutz ein, Freundschaf-
ten und eine Partnerschaft nicht zu wollen. Diese Vorstellungen verleihen

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

ihr Kraft, wenn sie merkt, dass ihr diese Form von Beziehungen nicht zur
Verfiigung stehen bzw. verwehrt bleiben. Aber sie findet sich nicht damit
ab, sondern geht auf die Suche nach Ersatz: In Miittercafés, Malkursen oder
Sportvereinen sucht sie den Austausch und die Nihe zu anderen Frauen und
versucht, durch institutionalisierte Kontakte die ihr fehlenden Freundschaf-
ten zu kompensieren.

Leila Faridzadeh ist nicht nur einsam, sie ist auch auf Hilfe angewiesen.
Sie weifl um ihre Schwierigkeiten im Deutschen und beim Zurechtfinden in
den Sozialstrukturen. Weil sie nicht auf den Rat ihrer Nichsten hoffen kann
und ihr innerhalb der Familie niemand beisteht, sondern ihre nichsten Ver-
wandten stattdessen sogar gegen sie agieren, sucht sie sich innerhalb eines
professionellen Netzwerkes, das aber ausschlieflich aus Personen iranischer
Herkunft besteht, Unterstiitzung — sei es der Frauenarzt, der zwischen Kran-
kenhauspersonal und ihr vermittelt, oder die persischsprachigen Mitarbeite-
rinnen der Beratungsstelle, die Leila Faridzadeh seit Jahren begleiten.

Leila Faridzadeh:

Die Inszenierung einer Personlichkeit hinter dem Schicksalsschlag
Leila Faridzadeh ist im Interview darum bemiiht, tiber thre Persénlichkeit hin-
ter dem Schicksalsschlag zu sprechen. Den Einstieg in das Gesprich wihlt sie
selbststindig und setzt so die Rahmung fiir das Interview.

»[dt.] Brisant [Fernsehsendung] hat das gezeigt. WDR war sehr sauer und traurig wegen
dieser Sache. Wollte uns nur helfen, aber ich habe selber nicht geguckt. Sagten, ah wir
waren Fernsehen, ah. Frau M. war auch einmal hier, die haben gefilmt, dann sie haben
uns rausgebracht. Hin und her« (9, 4 M).

Mit diesem Einstieg macht sie darauf aufmerksam, dass sie eine wichtige und
offentlichkeitswirksame Geschichte zu erzihlen hat. Zwar hat sie sich selbst
bei der TV-Berichterstattung zuriickgenommen, sich die Sendung noch nicht
einmal angesehen. Mit dem Hinweis, dass Andere iiber ihr Leben berichten
und sich zu Anwalt*innen von Mutter und Tochter machen, verschafft sie
sich aber die Legitimation, tiber ihre Geschichte erzihlen zu kénnen und ver-
deutlicht sie die Dramatik, die dahinter steckt. Schlieflich haben sich Andere
durch diese veranlasst gefiihlt, sie anwaltschaftlich vertreten zu miissen.

Sie spricht am Anfang besonders iiber die Bedeutung der Behinderung
fiir sie selbst und unternimmt den Versuch, sich selbst, die Person hinter dem
Schicksalsschlag, sichtbar zu machen: eine Frau, die auch existiert hat, bevor
der Unfall ihrer Tochter geschehen ist, die Gedichte geschrieben hat und ein
Gedichtband publizieren wollte.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

231


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Migrationsbedingt behindert?

Der auflergewshnlichen Situation, in der sie sich heute befindet, verleiht
sie Nachdruck, indem sie verstirkt Ubertreibungen®® anwendet: »24 Stunden
bin ich immer wach« (9, 10 M). Sie schlafe wenig. Gut titen ihr kiinstlerische
Tatigkeiten, die einer »Therapie« gleich kimen. So hilt das Schicksal auch eine
Chance fiir sie bereit: Erst nach dem Unfall ihrer Téchter habe sie neue Talente
wie das Zeichnen entdeckt. Mit Freude berichtet sie, dass zudem ein Kompo-
nist ihre Geschichten entdeckt und mit thr zusammenarbeiten méchte. Der
Zuspruch fingt sie auf und liefert eine Ressource, um eine Widerstandsfihig-
keit aufzubauen. Allerdings gibt sie spiter an, sich hinter ihren Gedichten zu
verstecken (9, 736 M). Zudem bleibe fiir die Weiterentwicklung und Forde-
rung ihrer Fihigkeiten wenig Zeit. Thr Leben drehe sich nur noch um ihre
Tochter, selbst in ihren Therapiesitzungen komme die Therapeutin immer
wieder auf das Leben ihrer Tochter zuriick, wihrend das Sprechen iiber ihre
eigenen Bediirfnisse kaum einen Raum erhalte. Es mache sie »aggressiv« (9,
33 M), dass nur noch ihre Tochter Naime im Mittelpunkt des Interesses stiinde.
An anderer Stelle gibt sie an, sich mittlerweile daran gewohnt zu haben, nicht
gehort zu werden:

»[pers.] Meine Schwester ist aus den USA gekommen und hatte mit den Arzten auf Eng-
lisch gesprochen. Ich sagte nichts. Ich habe nur das gemacht. Kein Wort haben sie von
mir gehort. Ich rede viel. So viel, dass ich selber Kopfschmerzen bekomme, aber ich
redete nicht. Habe mich daran gewdhnt, ich mache das jetzt so, wenn ich so bin. Dasist,
als wiirde ich in einer Wiege liegen« (9, 306 M).

Leila Faridzadehs Erfahrungen haben ihr gezeigt: Erfolgreicher ist sie, wenn
sie unbemerkt agiert, sie andere sprechen lisst und die ethnische Community
Aufgaben fiir sie tibernimmt. Aber sie kimpft weiterhin hinter den Kulissen.
Thre Ziele sind der Riickgewinn ihrer Autonomie und ein lebenswertes Leben
fiir ihre Tochter Naime.

Zusammenfassung
Leila Faridzadeh befindet sich auch heute noch im Schwebezustand, die Fami-
lie ist bislang nicht zur Ruhe gekommen, die Behinderung der Tochter Naime
ist weiterhin zentrales Thema in der Familie und im Umfeld. Die Situation
ihrer Tochter ist fiir sie selbst nur schwer zu ertragen. Zu dieser Situation ha-
ben eine Reihe von Ausschliissen gefiihrt, die das Leben von Leila, Naime und
auch Parviz Faridzadeh prigen.

Leila und Naime Faridzadeh sind durch die Verwobenheit unterschiedli-
cher Strukturkategorien in spezieller Art und Weise mit staatlichen Institutio-

55 | Wie bereits an anderen Stellen und in Kapitel 5.2.1 erwdhnt, ist dies ein Ubliches
rhetorisches Stilmittel im Persischen.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

nen konfrontiert. Auf der Grundlage von gesetzlichen Regulierungen (wie die
Vorgaben fiir die Voraussetzung des Erhalts einer Aufenthaltserlaubnis oder
die Ubernahme von Kosten fiir die medizinische Versorgung) haben staatli-
che Institutionen einen weitreichenden und folgenschweren Einfluss auf ihr
Privatleben und das Zusammenleben in der Familie. Die gesetzlichen Regu-
lierungen haben Auswirkungen auf den sozio6konomischen Status, die sozia-
le Abstufung geht wiederum mit einer gesellschaftlichen Abwertung einher.
Hinzu kommen die lingualen Machtstrukturen sowie der unerfiillte Wunsch
nach Zugehérigkeit zu einem Staat, der ihr aufgrund ihrer iranischen Staats-
angehorigkeit verwehrt bleibt — weitere Aspekte, die eine Abwertung verstir-
ken.

Die hegemonialen Vorgaben im Kontext von Migration und Behinderung
sind fiir die Familie nur unter harten Bedingungen realisierbar: Die rechtliche
Betreuung von Naime Faridzadeh zu tibernehmen, beinhaltet fiir Leila, mit
Strukturen, Verordnungen, Fristen umgehen zu miissen, die ihr fremd sind,
sprachliche Barrieren zu iiberwinden, zudem ihre Existenz in Deutschland zu
sichern und die eigene psychische Erkrankung zu verschleiern. Die Fremd-
heit mit dem sie umgebenden System fiihrt auch dazu, sich zunichst nicht
dagegen wehren zu kénnen, dass Naime Faridzadeh die Krankenversicherung
bzw. die Ubernahme medizinischer Kosten verwehrt bleiben. Uberdies ver-
liert sie den Kontakt zu Naime und Parviz. Die Depression der Tochter steht
im Zusammenhang mit den {iber Jahre nicht stattfindenden Therapien und
Forderungen und der Abwesenheit der Mutter, die arbeiten ging, um die un-
befristete Aufenthaltserlaubnis zu erhalten. Am Ende ist ein Zusammenleben
zwischen Naime und Leila Faridzadeh kaum mehr méglich. Ohne sich mit den
Folgen ihres Unfalls tiefergehend auseinandergesetzt zu haben, zieht Naime
Faridzadeh offenbar widerwillig in ein Wohnheim und arbeitet in einer Werk-
statt fiir behinderte Menschen. Naime, so deutet es ihre Mutter, ist von dem
Leben in den Einrichtungen der Behindertenhilfe angewidert. Leila Faridza-
dehs Einstellungen dazu sind ambivalent: Einerseits strebt die Mutter nach
einer Normalisierung des Korpers ihrer Tochter und unterstiitzt sie unter gro-
Rer Anstrengung bei ihren Wiinschen, korperliche Makel zu kompensieren.
Andererseits verlangt sie von ihr, sich einer Gruppe zugehoérig zu fiithlen, die
aufgrund eines statistischen Merkmals bzw. durch die Kategorie Behinderung
zusammen gehalten wird, um endlich selbst zur Ruhe kommen zu kénnen
und von ihrem schlechten Gewissen befreit zu werden.

Leila Faridzadeh fehlt die Unterstiitzung ihrer nichsten Verwandten. Die-
se arbeiten sogar gegen sie und ihre Tochter Naime: Denn der Vater macht
seine Unterstiitzung vom Zugang zu Geld abhingig. Die Entwicklung von Wi-
derstand und Widerstandsfihigkeit fordernde Faktoren, wie Freundschaften,
eine Partnerschaft, ein Glaube oder therapeutische Mafinahmen sind nicht
Teil des Lebens von Leila Faridzadeh. Ablenkung und Trost findet sie einzig

- am 15.02.2026, 01:37:14,

233


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Migrationsbedingt behindert?

in ihren kiinstlerischen Aktivititen und bei ihren Enkelkindern. Aber sie ist
auch erfolgreich: Sie weifd Unterstiitzer*innen zu mobilisieren und mit Stolz
berichtet sie von gemeinsamen Erfolgen. Dabei greift sie einzig auf eine ihr
nahestehende ethnische Community zuriick, zu der zumindest ein formaler
Kontakt besteht. Auch hier scheint sich also eine Re-Ethnisierung aufgrund
von Ausgrenzungserfahrungen zu vollziehen: Menschen iranischer Herkunft
vertraut sie (dies zeigt sich auch im Umgang mit den Interviewerinnen). Die
Mitarbeiterinnen der Beratungsstelle, allesamt iranischer Herkunft, stehen
ihr, so gut es geht, zur Seite.

Die Ausgrenzungserfahrungen auf struktureller Ebene — auch vor dem
Unfall der Tochter —, die im Kontext eines Migrationsstatus zu verorten sind,
haben zur Folge, dass sie sich besonders als Iranerin positioniert, deren Kapital
ihre Schoénheit ist. Fiir dieses Kapital erhilt sie von allen Seiten Anerkennung.
So versucht sie, sich insbesondere durch Auferlichkeiten und den Hinweis auf
eine kulturell geschichtstrichtige Herkunft von anderen Migrant*innen abzu-
heben. Diese kompensatorischen Strategien scheinen auch Auswirkungen auf
Naime Faridzadeh zu haben, die vor dem Unfall immer Teil dieser Vollkom-
menheit war. Der Verlust ihres Kapitals wird daher als besonders schmerzlich
empfunden, so dass sie diesem gemeinsam mit ausgleichenden Handlungen
entgegentreten.

Bei den von Leila Faridzadeh erlebten traumatischen Erfahrungen verwun-
dert es nicht, dass sie das Interview insbesondere dazu nutzt, um iiber sich
zu sprechen — auch, wenn sie vorgibt, das Hauptthema sei ihre Tochter. Sie
ist frith Mutter geworden, in ihrer Vorstellung vom Muttersein bleibt ihr das
Frausein, auch nachdem ihre Kinder erwachsen sind, verwehrt. Den vielfilti-
gen Anforderungen ist sie kaum gewachsen, ihre Bediirfnisse bleiben auf der
Strecke und sie verschwindet hinter Naimes Schicksalsschlag.

5.4.10 Merve Akgiin - Angewiesen auf Zuhdrer*innen

Hintergrundinformationen

Merve Akgiin lebt mit ihrem Mann und zwei ihrer vier Kinder in einfachen
Verhiltnissen in einem Vorort einer Grof3stadt. Vor 20 Jahren sind die Eltern
mit den beiden ilteren Kindern als Asylsuchende aus der Tiirkei nach Deutsch-
land gekommen. Sie sind Kurd*innen, der Ehemann stammt urspriinglich
aus dem kurdischen Gebiet in Irak. Die Eltern sprechen zu Hause tiirkisch
miteinander, der Vater spricht zudem arabisch. Merve Akgiin ist ausgebilde-
te Englischlehrerin, hat aber nie in ihrem Beruf gearbeitet, der Vater war in
der Tiirkei Beamter, in Deutschland arbeitet er als Gemiisehidndler. Die vier
Kinder sind im Alter von 11 bis 23 Jahren. Die elfjahrige Nesrin wird auf einer
Férderschule mit dem Forderschwerpunkt Horen beschult. Sie ist frithgeboren
und hat eine diagnostizierte so genannte geistige Behinderung. Zudem hat sie

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

eine Horschwiche und Himophilie (Bluterkrankheit). Sie ist allerdings — wie
bei Frauen sonst meist der Fall - nicht Ubertrigerin, sondern selbst betroffen.

Die bisher gefithrten Interviews sind insbesondere mit Familien gefiihrt
worden, deren Kinder allesamt in ihren partizipativen Prozessen von starken
Einschrinkungen betroffen sind. Um Aussagen tiber einen moglichen Zu-
sammenhang zwischen eingeschrinkter Partizipation und Bedarfen der Fa-
milien im Hilfesystem treffen zu kénnen, war ich nach dem letzten Interview
gezielt auf der Suche nach einer Familie mit einem Kind, dessen Grad der
Beeintrichtigung im Vergleich zu den anderen Kindern des Samples von den
pidagogischen Fachkriften als geringer eingestuft wird. Eine Férderschul-
lehrerin stellte fiir mich den Kontakt zu Merve Akgiin her und erklirte, dass
die Mutter iiber sehr gute Deutschkenntnisse verfiige. Eine Einschitzung, die
ich im telefonischen Vorgesprich bestitigt sah. Vor Ort stellte ich dann aber
fest, dass mein erster Eindruck tiuschte. Zumal die Mutter eine schiichterne
Frau ist, die sich im Interview selbst als zuriickhaltend beschreibt. Diese Zu-
riickhaltung in Verbindung mit der ungewohnten Interviewsituation und den
Schwierigkeiten im Deutschen fithrten dazu, dass das Interview wenig narra-
tive Elemente enthilt und auch die Versuche, die Erzihlung durch erzihlge-
nerierende Fragen anzuschieben, mir nicht in erwiinschtem Mafle gelang. Als
ich der Mutter meinen ublichen erzihlstimulierenden Satz sagte, erwiderte
sie: »Ob das schaffe jetzt?« (10, 23 M). Auch eine tiefergehende hermeneutische
Analyse ist bei diesem Sprachniveau kaum moglich. Allerdings liefern die we-
nigen auswertbaren Aussagen interessante Erkenntnisse tiber den Stellenwert
der Behinderung und méglicher anderer »Behinderungsfaktoren« im Kontext
von Migration und Behinderung, so dass das Interview hier in der Analyse
dennoch beriicksichtigt wird. Das Interview ist also insbesondere als Ergin-
zung in Bezug auf den Faktor »Grad der Behinderung« beim Umgang mit
Behinderung zu den vorangegangenen zu verstehen.

Kernthema:

Der sonderpadagogische Forderbedarf als Schliissel zur Teilhabe
Kern des vorliegenden Interviews ist Merve Akgiins Schilderung ihrer eige-
nen gesellschaftlichen Isolation und ihrer Sorge beziiglich der Erkrankung
ihrer Tochter Nesrin an Hamophilie. Das Hilfesystem, insbesondere die Bil-
dungseinrichtungen, werden ihr verlissliche Partner*innen. Die Strukturen
bendtigt sie aber weniger im Umgang mit der zugeschriebenen geistigen Be-
hinderung der Tochter, denn im Umgang mit ihrer Erkrankung?® und fiir die
Reduktion ihrer eigenen Isolation.

56 | Zwar wird der Tochter durch ihre chronische Erkrankung auch eine Behinderung
attestiert, diese ist aber nicht der Grund dafiir, dass sie sich im Férderschulsystem be-
wegen muss bzw. einen sonderpddagogischen Forderbedarf erhdlt.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

235


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Migrationsbedingt behindert?

Die Diagnose und der Umgang mit der Behinderung:

Erkrankung iiberlagert »geistige Behinderung«

Direkt zu Beginn des Interviews wird deutlich, dass aus der Perspektive der
Mutter die chronische Krankheit, die Himophilie, Nesrins kognitive Beein-
trachtigungen tiberlagert. So reagiert die Mutter auf die Erzdhlaufforderung:
»[dt.] [rduspert sich] Sie hat auch ein ander Behinderung. Sie ist eine Bluter-
krankheit auch« (10, 25 M). In der darauffolgenden Sequenz erliutert sie, wel-
che Behandlungsmethoden heute aufgrund der Himophilie angewendet wer-
den.

»[dt.] Von Anfang an nach dem Geburt, sie hatten das [Hamophilie] gefunden und sie ist
jetztimmerin Behandlung einmal pro Woche, sie nimmt Infusion, damit sie ein bisschen
normal wie andere Kinder, zu unterstiitzen« (10, 28 M).

Die Behandlung im Krankenhaus soll dazu beitragen, dass die Tochter weni-
ger Einschrinkungen in ihrem Leben aufgrund der Himophilie erlebt.

Zwei Jahre spiter, so die Mutter weiter, wird bei Nesrin im Alter von 2 Jah-
ren dann eine »Horschidigung« sowie eine »Geistige Behinderung« diagnos-
tiziert:

»[dt.] Und wir haben bekommen, als sie zwei Jahre schon alt, dass sie hort schlecht.
Dann waren wir beim Arzt und sie haben das festgestellt. Und sie war auch in einem
normalen Kindergarten und sie fanden, dass sie kann nicht umgehen mit dem Kindern,
sie versteht nicht so viel, dann haben sie uns zu einem Forder- auch Kindergarten ge-
schickt. Da hat sie ein und halben Jahr glaub ich gegangen. Diese Kindergarten ist in
H-Stadtteil. Und dann im Kindergarten hat, hat haben sie mir empfohlen, dass wir in
diese Schule in K-Stadt gehen miissen, dass sie weiterhelfen kdnnen. Dann hab ich sie
dort angemeldet und seit dann bin ich zufrieden bis jetzt« (10, 28 M).

Als die Eltern bemerken, dass die Tochter sie nicht zu verstehen scheint, las-
sen sie Nesrin im Krankenhaus untersuchen. Gleichzeitig haben »sie«, die
Akteur*innen des Systems, die Eltern mit Nesrin an einen heilpidagogischen
Kindergarten iiberwiesen. Dort, so meinen die pidagogischen Fachkrifte der
zuvor von Nesrin besuchten Regeleinrichtung, sei sie besser aufgehoben. Die
Eltern folgen den Anweisungen nicht nur bei der Wahl des Kindergartens,
sondern auch bei der weiteren Beschulung. Nesrin soll auf einer Férderschule
beschult werden. Auf die Frage, was in der heilpddagogischen Einrichtung im
Vergleich zur Regeleinrichtung anders war, berichtet die Mutter vor allem von
Mafinahmen, die die Himophilie betreffen:

»[dt.] Ah, machen die dort Krankengymnastik, weil sie war sie hat, so schlecht gelaufen,
Treppen konnte sie nicht, beim Rennen, weil sie hat Angst von Anfang an, dass sie ver-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

letztist und Krankenhaus gehen und sie hasst diese Erleben, Spritze und so. Sie will das
nicht mehr wieder, dann sie war von Anfang an sehr, sehr vorsichtig. Riicktritt, ah, sie
haben dort geholfen, dass sie in dem Society reinzugehen mit anderen Kindern. Und sie
war die hm, eigentlich die Beste von die andere Kinder. Die haben mehr Behindert als
sie. Sie kiimmert alle, sie versteht besser als die alle. Ah. Ich fand das eine gute Treff,
dass sie dort geht« (10, 56 M).

Auch hier zeigt sich, dass es weniger die zugeschriebene, diagnostizierte geis-
tige Behinderung ist, als die chronische Erkrankung, fiir die es besonderer
Maflnahmen bedarf. Zwar schicken die pidagogischen Fachkrifte Nesrin auf-
grund einer geistigen Behinderung in die heilpiddagogische Einrichtung, »be-
sondere Mafinahmen« werden dort aber insbesondere durchgefiihrt, die mit
ihrer Erkrankung in einem Zusammenhang stehen: Nesrin wird durch die
»Bluterkrankheit« in ihrer Partizipation »behindert«. Die Mutter sieht, dass
Nesrin in der Einrichtung gut zurecht kommt. Die Tochter bekommt in der
Einrichtung Entwicklungsméglichkeiten geboten. Nesrin verstehe zwar lang-
sam, aber sie verstehe. Dass ihre Tochter unter den Kindern »die Beste« ist,
die anderen Kinder »mehr« behindert sind als Nesrin, beruhigt die Mutter (10,
67 M). In der Schule lernt Nesrin durch den Kontakt zu ihren Mitschiler*in-
nen zwar Gebirdensprache, kommt im Alltag aber mit ihrem Horgerit gut
zurecht.

Sorge bereitet den Eltern und Geschwistern stattdessen vielmehr, dass
Nesrin sich verletzen konne: »[dt.] [...] es ist schwer, muss man sehr vorsich-
tig wegen der Blutkrankheit« (10, 180 M). Denn als Nesrin vier Jahre alt ist,
hitte sie durch eine Verletzung an der Lippe beinahe das Leben verloren. Als
die Eltern mit der verletzten Nesrin die Notaufnahme aufsuchen, wird den
Hinweisen der Mutter zur Erkrankung der Tochter keine Aufmerksamkeit ge-
schenkt. Hilflos fahren die Eltern unverrichteter Dinge wieder nach Hause. In
der Nacht verschlechtert sich Nesrins Zustand. Merve Akgiin verstindigt den
Notarzt, mittlerweile schwebt Nesrin in Lebensgefahr, und Nesrin entgeht nur
knapp dem Tod. Von diesem Zeitpunkt an méchte Nesrin nur noch in dem
Krankenhaus behandelt werden, in dem ihre Erkrankung bekannt ist. Einmal
pro Woche fihrt sie in die nichste Grof3stadt mit dem Taxi, um dort eine not-
wendige Infusion zu erhalten. Die Eltern versuchen Nesrin beizubringen, sich
die Infusion selbst zu setzen, aber Nesrin hat Angst davor. Nach einiger Zeit
geben die Eltern auf und lassen sie wieder ins Krankenhaus fahren.

Auch in der Schule ist Nesrin dngstlich. Sie mochte nicht mit auf Klassen-
fahrt fahren, denn Nesrin sorgt sich, ihr kénne wihrenddessen etwas zusto-
Ren und miisse dann in einem ihr fremdem Krankenhaus behandelt werden.
Auf die Frage am Ende des Interviews, ob es irgendwelche Phasen im Leben
gab, die die Mutter als »schwierig« empfunden hat oder die besonders »gut«
waren, fithrt Merve Akgiin aus:

- am 15.02.2026, 01:37:14,

237


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Migrationsbedingt behindert?

»[dt.] Klassenfahrt. Und sie hat Angstimmer mit diese Klassenfahrt zu gehen. Jedes Mal
die Schule diskutiert mitihr. Und sie kommt nach Hause und: »Warum verstehen die uns
nicht?« Sie ist auch zuriickhalten, aber sie hat schlechte Erfahrung mit Spritzen diese
Bluterkrankheit. Und das kommt immer« (10, 530 M).

[..]

Kdnnen Sie sich vorstellen, woran das liegt, dass sie so darauf beharren also dass sie
versuchen, sie zu liberreden?

»[dt.] Ich weif nicht, vielleicht denken sie, sie darf nicht. Aber sie will nicht« (10, 562 M).

Nesrin ist aufgrund ihrer schlechten Erfahrungen eingeschiichtert. Die Schu-
le mochte Nesrin zur Teilnahme an der Klassenfahrt motivieren, die sich aber
von den Einmischungen der Lehrkrifte bedringt fiihlt. Merve Akgiin glaubt,
dass die Lehrkrifte Nesrins Ablehnung als vorgeschoben verstehen, stattdes-
sen meinen, Nesrin werde es verboten, auf Klassenfahrt zu fahren. Vermutlich
rekurriert die Mutter an dieser Stelle auf den Diskurs zur vermeintlich weit
verbreiteten Ablehnung muslimischer Eltern gegeniiber Klassenfahrten, ins-
besondere bei einer Teilnahme durch ihre Tochter. Durch stereotype Voran-
nahmen bleiben die hinter der Ablehnung der Klassenfahrt steckenden Angste
Nesrins unentdeckt.

Aber nicht nur Nesrin, auch die Mutter scheint den Wunsch nach Sicher-
heit und nach einem »Schonraum« der Tochter zu bestirken (und wohlmdg-
lich auch zu verstirken), wie sich in der nachfolgenden Sequenz zeigt.

Bildung: Forderschule ermoglicht ungefahrliches Lernsetting
Auf die Frage, ob sich Merve Akgiin vorstellen kénne, dass Nesrin eine Regel-
schule besuche, entgegnet sie:

»[dt.] Ich finde, das ist schwer, weil sie hat gelernt, in eine kleine Gruppe zu arbeiten,
sie traut sich nicht, wenn sie mit eine grofle Menge Leute umzugehen. Vielleicht geht
das mit viel bisschen arbeiten zu diesem Punkt, aberich finde kleine Gruppe besser fiir
sie« (10, 145 M).

Die Begeisterung fiir die Férderschule scheint weniger mit Unterrichtsinhal-
ten, als mit der Ubersichtlichkeit der Schule mit weniger Schiiler*innen ins-
gesamt und den kleineren Klassen zusammenzuhingen, in der die Lehrkrifte
Nesrin besser im Blick haben und auf sie achten konnen, damit sie sich nicht
verletzt. Insgesamt (abgesehen von der oben geschilderten Situation beziiglich
der Klassenfahrt) zeigt sich die Mutter zufrieden mit der Schule (10, 236 M),
die sich gut um Nesrin kiimmert.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Die Eltern und Nesrin schmieden zudem Zukunftspline: Nesrin soll dem-
nichst ein Praktikum im Krankenhaus oder in einem Kindergarten machen
und spiter in einem der Bereiche als Erzieherin oder Krankenschwester arbei-
ten. Hier zeigt sich, dass Nesrin aus dem Férderschulsystem heraus durchaus
Perspektiven aufgezeigt und Maflnahmen angeboten werden, um sie gesell-
schaftlich einzubinden.

Zugang zum Hilfesystem:

Krankenhaus und arztliche Behandlung haben Prioritat

Merve Akgiin nimmt im Interview fast ausschliellich Bezug auf das Kranken-
haus und die medizinische Versorgung Nesrins, wenn sie tiber Hilfen spricht.
Mit der Arbeit von Kindergarten und Forderschule ist die Mutter zufrieden
und fiihlt sich gut beraten, weil die padagogischen Fachkrifte ihr grundsitz-
lich bei Problemen rund um die Himophilie unterstiitzend zur Seite stehen.
Die Beratungen zur Schullaufbahn hat der Kindergarten tibernommen und
sie bei der Uberwindung sprachlicher Barrieren unterstiitzt:

»[dt.] [...] eine Mitarbeiterin war mir nach K-Stadt mit mir gegangen um diese Vorstel-
lung, Gesprach oder Vorstellungsammlung war das. Sie war auch mit mir nach dort
gegangen. Und &h, sie hat mir viel leichter gemacht, weil ich war auch nicht so gut in
Deutsch. Sie hat Angst, dass etwas nicht verstehen kann. Sie erz&hlt mir das in leichter
Sprache. Sie war ganz nette Mitarbeiterin, ja Erzieherin (10, 243 M).«

Auf die Inhalte der Beratung geht die Mutter im Interview kaum ein. Gelungen
ist das Gesprich in der Schule fiir sie vor allem deswegen, weil sie die Ausfiih-
rungen der pidagogischen Fachkrifte verstehen kann. Die Erzieherin vermittelt
und iibersetzt fiir Merve Akgiin, die dankbar ist fiir die Unterstiitzung, in eine
einfache Sprache. Ein Dolmetscher ist nicht eigens engagiert worden: »[dt.] Ne,
ne. [lacht] Ja, eh die fanden, dass ich kann das schaffen, aber ich war auch nicht
so gut, aber ich versuche. Vielleicht fanden sie, dass ich versuchenx« (10, 250 M).

Weitere Hilfen erhilt die Mutter nicht, scheint diese aber auch im Zusam-
menhang mit der Behinderung nicht zu benétigen. Wie die weiteren Ausfiih-
rungen zeigen werden, nehmen im Interview insbesondere — neben der Er-
krankung Nesrins — das Thema Sprache und Deutschkenntnisse einen grofden
Raum ein.

Erfahrungen mit Ausgrenzungen:

Das Streben nach Reduktion des Ausgrenzungsmerkmales
»Deutsch« und die Beharrlichkeit des Merkmals »Kopftuch«

Im Interview bitte ich Merve Akgiin um Einschitzung bzw. einen Vergleich,
ob mit dem Erlernen des Deutschen eine Veranderung im Kontakt mit Behor-
den und den die Tochter begleitenden Institutionen eingetreten sei. Die Mutter

- am 15.02.2026, 01:37:14,

239


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Migrationsbedingt behindert?

erldutert daraufhin im Vergleich zu anderen Passagen des Interviews recht
ausfiihrlich:

»[dt.] Das war so, als meine &lteste Tochter hierin Deutschland war, sie war sechs Jahre
alt und sie musste in eine deutsche Schule eingehen. Und wir waren mit sie. Ich war so
knapp Deutsch gehabt, wir waren seit vier Jahre in Deutschland. Und ich kenne nicht so
viel. Ich war mit sie in Schule, ich hab gefiihlt, dass ich nicht so viel hab Respekt da. Ers-
tens wegen mein Sprache, zweitens wegen mein Kopftuch. Ich fihlte mich Aufierseite,
die waren alle deutsche Kinder und deutsche Eltern. Und ich war einsam. Damals hat
mein Tochter nur ein Jahr gelernt diese Schule. Wir waren damals in D-Stadt. Dann ha-
ben wir gehdrt, dass es hier eine arabische Schule in M-Stadtteil, diese K-Schule, gibt.
Dann haben wir umgezogen nach B-Stadt, dass meine Tochter hier in diese Schule geht.
Weil meine Tochter kann auch arabisch bisschen von mein Mann. Sie hat hier gelernt
bis Abitur. Und dann hab ich Ruhe gehabt, weil ich musste nicht mit meine Kleinigkei-
ten Sprache Elternabend gehen, ich fiihite nicht einsam. Ich fiihlte mich hier besser in
diese arabische Schule. Dann meine &lteste Tochter und meine zweite Sohn waren dort.
Ganze Schuljahre bis Abitur. Dann kommt die Probleme, wegen die K-Schule. Weil, dass
sie erzeugt Terroristen. Ich hab das Gefiihl nicht, weil mein Kinder sind ganz normal.
Ah, meine dritte Sohn war auch in tiirkische Schule, dhh lybische, die ist in K-StraRe.
Dort gibt es eine lybische. Aber damals hatte viele Probleme angefangen mit die Schule
aus arabische Griinde. Sie haben Genehmigung von Schulamt nicht gegeben. Damals
musste ich meine dritte Sohn von diese lybische nach eine deutsche Schule schicken.
Weil die geben mir keine Genehmigung mehr. Weil die wollten mir, trotz diesen nicht
eingebirgern, trotz dass sie keine Asyl gehabt hier. Dann musste er an eine deutsche
Schule. Aberin diese Zeit bin ich besser geworden mit meine Deutsch. Ich fand das, als
Vergleich mit meine &lteste Tochter, ich viel besser geworden. Ich kann verstehen, ich
kann sprechen« (10, 420 M).

Als die ilteste Tochter in die Schule kommt, ist Merve Akgiin gerade vier Jahre
in Deutschland. Zu diesem Zeitpunkt spricht sie kaum Deutsch. Der Kontakt
mit der Schule und anderen Eltern, die Teilnahme an Elternabenden fallen der
zuriickhaltenden Mutter schwer. Die Mutter fiihlt sich isoliert unter den ande-
ren »deutschen Eltern«, der Kontakt mit der Schule belastet sie. Als die Eltern
von einer arabischen Schule horen, entscheiden sie kurzerhand, ihre Tochter
und spiter auch den ilteren Sohn dort beschulen zu lassen. Die Kinder kénnen
teilweise arabisch verstehen und obwohl die Mutter kein arabisch spricht, fiihlt
sie sich in der Schule nicht mehr als Auflenseiterin, nun hat sie »Ruhe«. Es ist
also nicht nur das Unverstindnis der deutschen Sprache, das Merve Akgiin
ausgrenzt, es sind auch die Reaktionen, die ihre fehlenden Deutschkenntnisse
und die ihr Kopftuch hervorzurufen scheinen. Diese Interpretation wird an
anderer Stelle bestitigt, an der sie auf meine Frage antwortet, ob sie sich heute
in ihrer Umgebung in M-Stadtteil wohl fiihle. Diese Frage bezieht die Mutter

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

ebenfalls auf ihren Status als Migrantin mit potentiellen Ausgrenzungserfah-
rungen. Sie erldutert:

»[dt.] Ich muss auch ehrlich sein, dass ich hab keine schlechte Kontakt mit eine deut-
sche Familie oder deutsche Leute. Eigentlich kann man sagen, die sind alle nett zu mir.
Ich habe keine negative bekommen von die Deutsche. Gucken ja, fihlt man nicht so
wohl, ja, aber so ehrlich zu sein, ne« (10, 477 M).

Auch hier positioniert sich Merve Akgiin als Migrantin. Sie gibt sich zurtick-
haltend, mochte keine generellen Aussagen zu schlechten Erfahrungen und
Herabwiirdigungen machen. Sie gibt aber dennoch zu verstehen, dass sie Bli-
cke erhilt, die sie sich unbehaglich fithlen lassen. Die subtilen Ausgrenzun-
gen, die sie erfihrt, charakterisiert sie oben als antimuslimisch und auf den
rassifizierten Kérper bezogen.

Thre beiden jiingeren Kinder werden heute auf einer deutschen Schule be-
schult, zum einen, weil Nesrin eine Férderschule besuchen muss, zum ande-
ren, weil die Schule nach einigen Jahren aufgrund von (vermeintlichen) Be-
ziehungen zu islamistischen Kreisen zeitweise schlieflen musste. Heute aber
erkennt sie einen Unterschied im Umgang mit Eltern und Lehrkriften. Sie
bemerke einen grofieren Respekt ihr gegentiber aufgrund ihrer Deutschkennt-
nisse (10, 458 M). Diesen Respekt scheint ihr Ehemann nicht zu verspiiren. Er
traue sich nicht »alleine zu gehen« (10, 460 M), weil er kein Deutsch spreche.
Er hat keine Arbeit gefunden und musste deswegen in einem Lebensmittel-
laden beginnen zu arbeiten, in dem nur tiirkischsprachige Personen arbeiten
bzw. einkaufen: »[dt.] Wenn es wire ein andere Platz Arbeit finden. Bestimmt,
bestimmt er hat viel Deutsch gelernt, aber wegen diese Arbeit nur Kontakt mit
turkische Leute. Ist schwer, beschreibt die Mutter (10, 463 M). Sie habe »die
Chance« (10, 452 M) gehabt, Deutsch zu lernen, weil sie »viele Papierkram«
erledigen miisse, weil sie aufgrund der Behinderung Nesrins den Kontakt zum
Hilfesystem pflegen muss. Gleichzeitig wiinscht sie sich mehr Kontakt, méch-
te mehr »Konversation machen« und sich »[dt.] trauen mit anderen Leuten zu
sprechen, was erzihlen, unterhalten« (10, 286 M). So kann sie ihre Deutsch-
kenntnisse nur bei wenigen Gelegenheiten zum Einsatz bringen. Den einzi-
gen regelmifliigen Kontakt zu deutschsprachigen Personen habe sie durch die
Taxifahrerin, die Nesrin einmal pro Woche ins Krankenhaus fihrt: »[dt.] Sie
ist Deutsche und sie ist ganz nett. Ja, ich versuche mein Deutsch einmal pro
Woche zu, ja, mehr zu machen. Mit diesen Kontakt, ja« (10, 290 M).

Das soziale Netzwerk: Die Kernfamilie hélt zueinander

Merve Akgiin gibt an, keine weitere Familie in Deutschland zu haben als die
Kernfamilie, wobei die ilteste Tochter mittlerweile im europiischen Ausland
lebt. Die Familie stehe aber zusammen. Das sei bei der Schwere der Erkran-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

241


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Migrationsbedingt behindert?

kung Nesrins auch geboten: »[dt.] Wir haben alle zusammen als Familie das
geschafft« (10, 1779 M). Genauere Angaben zu ihrer Migration und den Griinden
liegen mit dem Interview nicht vor, allerdings erwihnt die Mutter, dass die Fa-
milie aufgrund ihres Asylantrages in Deutschland keine Reisen in die Tiirkei
unternehmen kann. Somit stehen Ressourcen des transnationalen sozialen Rau-
mes nicht zur Verfiigung und Besuche potentieller Verwandtschaft in der Tiir-
kei sind nicht moglich. Wie die Ausfithrungen oben bereits gezeigt haben, pflegt
die Familien auch in Deutschland wenig Kontakte. Wieder gibt die Mutter an,
sich durch ihre Schiichternheit kaum zu trauen, von sich aus eine Unterhaltung
zu beginnen — auch nicht in einer tiirkischsprachigen Umgebung. »[dt.] Ja, ist
auch ein Punkt gegen mich« (10, 311 M), gesteht sie selbstkritisch ein.

Zusammenfassung

In ihrer (kurzen) Erzihlung berichtet Merve Akgiin insbesondere von der
»Bluterkrankheit« der Tochter, der schweren Zeit nach der Diagnose, der Sor-
ge der gesamten Familie, dass Nesrin etwas zustoflen konnte. Zudem spricht
die Mutter tiber ihre Ausgrenzungserfahrungen und die Isolation, die sie in
den Bildungseinrichtungen ihrer ilteren Kinder aufgrund ihrer Religiositit
und ihrer Deutschkenntnisse erlebt hat. Sie konnte sich dort kaum einbrin-
gen, pflegte keine Kontakte zu Lehrkriften und Eltern. Doch die Organisation
rund um die Angelegenheiten der Kinder lastet auf ihr, ihr Ehemann, der in
Deutschland eine soziale Abstufung erlebt, wagt den Kontakt auch aufgrund
seiner geringen Deutschkenntnisse noch weniger.

Als Nesrin eine Behinderung diagnostiziert wird, scheinen die Mutter und
die Familie plotzlich nicht mehr allein mit der Sorge um die erkrankte Toch-
ter. Das umfassende Programm des heilpiddagogischen Kindergartens bzw. der
Férderschule tun der Mutter gut. Sie wird nun zu wichtigen Terminen beglei-
tet, von Seiten der Fachkrifte wird darauf geachtet, dass Merve Akgiin in einer
fur sie verstindlichen Weise informiert wird. Die Mutter bemerkt, dass der
Grad der Behinderung Nesrin in partizipativen Prozessen nicht in auflerge-
wohnlich groRem Mafle einschrinkt, dass sie sich in Kindergarten und Schule
einbringen kann und weiterentwickelt. Besondere therapeutische Mafinah-
men, die in einem Zusammenhang mit der Diagnose einer so genannten geis-
tigen Behinderung stehen, sind nicht notwendig. Als notwendig erachtet die
Mutter stattdessen, dass die Fachkrifte Nesrin im Blick haben, auf die Tochter
aufpassen, dass sie nicht stiirzt oder sich verletzt. Die iibersichtliche Forder-
schule mit einem im Vergleich zu Regelschulen besseren Personalschliissel
bietet ihr dafiir eine gute Umgebung.

In diesem Interview zeigt sich, dass die Mutter die diagnostizierte Behin-
derung ihrer Tochter kaum anspricht. Sie hat im Umgang mit der Tochter
und den Bildungsinstitutionen keinen grofien Stellenwert, stattdessen steht
die Erkrankung Nesrins klar im Vordergrund. Es scheint fast, als kime der

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

sonderpiadagogische Forderbedarf fiir die Mutter nicht ungelegen. Hat sie vor-
her auf der Ebene der Sozialstrukturen als Migrantin, die ihre Religion offen
nach auflen trigt, Ausgrenzungserfahrungen gemacht, die sie verunsichert
und eingeschiichtert haben, kann sie plotzlich mit Bildungseinrichtungen
rechnen, die sie einbeziehen. Sie weif um Nesrins Abhingigkeit und Fixiert-
heit darauf, dass ihre Umgebung um die Erkrankung weifl und Mafnahmen
im Falle eines Falles ergreift. Die Sonderstrukturen fiir behinderte Menschen
im Bildungssystem, die ausgeprigte Elternarbeit und das pidagogische Han-
deln nach systemischem Ansatz (vgl. Seifert 2010) schaffen es, die Isolation
der Mutter zu reduzieren und gleichzeitig der Tochter einen Schonraum zu
geben, in dem die Mutter ihre Tochter sicher weify. Diesen Schonraum gilt es
nicht aufzubrechen. Sorge davor, dass die Schule hier eingreift, um die Angst
der Tochter abzubauen und sie ein stiickweit mehr in das Schulleben zu integ-
rieren, scheint die Mutter keine haben zu miissen. So hat die Schule — wie sich
am Beispiel »Klassenfahrt« zeigt — die hinter der Schonraumtaktik stehende
Motivation noch nicht aufgedeckt. Die Mutter, die selbst antimuslimische Ras-
sismuserfahrungen gemacht hat, vermutet, dass die Lehrkrifte stattdessen auf
einen dominanten Diskurs zuriickgreifen und stereotype Vorstellungen zum
Umgang mit Miadchen in muslimischen Familien hinter den Verhaltenswei-
sen von Mutter und Tochter deuten.

5.4.11 Exkurs: Nermin Atamans Appell -
Zu den Aufgaben des Staates

Hintergrundinformationen
Der mir bei der Suche nach Interviews behilfliche Arzt hat viele seiner Pa-
tient*innen angesprochen, sie gefragt, ob Interesse an der Teilnahme an
einem Interview bestiinde und meine mehrsprachigen Elternbriefe verteilt.
Unter den angesprochenen Eltern befand sich auch Nermin Ataman. Obwohl
laut des Elternbriefs »Eltern von einem Kind, das auf einer Férderschule be-
schult wird« gesucht wurden, meldete sich Nermin Ataman mit dem Wunsch,
an einem Interview teilzunehmen. Erst vor Ort wurde dann deutlich, dass die
Familie streng genommen nicht in das Sample passt, weil ihre Tochter kei-
ne diagnostizierte so genannte geistige Behinderung hat bzw. nicht auf einer
Forderschule beschult wird. Wir fithrten das Interview dennoch durch. In der
empirischen Erhebung wird es als Exkurs markiert und auch dahingehend
zu analysieren sein, warum die Mutter sich fiir eine Teilnahme gemeldet hat.

Das Interview wurde grofitenteils auf Tiirkisch gefithrt. Zwischendurch
wechselt Nermin Ataman ins Deutsche. Sie verfiigt iiber Deutschkenntnisse
auf einem sehr einfachen Niveau.

Die Eltern Nermin und Umit Ataman leben seit 20 Jahren in Deutschland.
Sie haben drei Kinder. Ihre beiden 17 und 12 Jahre alten T6chter besuchen das

- am 15.02.2026, 01:37:14,

243


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

Migrationsbedingt behindert?

Gymnasium, ihre dritte Tochter Dilek ist gerade acht Monate alt. Vor einigen
Jahren ist ihre Tochter Sevda verstorben. Sie ist nicht ilter als achteinhalb Mo-
nate geworden. Bei ihr wurde die unheilbare Krankheit Spinale Muskelatro-
phie (SMA) Typ 1 diagnostiziert. Es handelt sich dabei um eine sehr selten
auftretende neuromuskulire Erkrankung”, deren Krankheitsverlauf bei Typ 1
in den ersten beiden Lebensjahren zum Tod fiithrt. Nach dem Tod der Tochter
beschlieflen die Eltern, keine weiteren Kinder mehr zu bekommen, doch dann
kam das »Uberraschungskind« (11, 33 M) Dilek zur Welt.

Umit Ataman arbeitet als Verkdufer in einem Gemiisehandel, mit einigen
Unterbrechungen arbeitete Nermin Ataman als Reinigungskraft. Mit der Ge-
burt Dileks hat sie die Arbeit aufgegeben. Heute kiitmmert sich um den Haus-
halt und die drei Téchter. Vor fiinf Monaten wurde auch bei Dilek SMA Typ 1
diagnostiziert.

Kernthema:

Die Aufgabenteilung von Mensch und Gott als Enthinderungstrategie
Nermin Ataman spricht {iber ihre Einsamkeit und Trauer und berichtet von
ihrer Verzweiflung und Ohnmacht, die sie verspiirt, weil das System dem
Uberleben ihrer Tochter keine Chance gibt. Sie appelliert an die Pflicht zur
Verantwortungsiibernahme des Menschen und des Staates, nimlich Unter-
stiitzungen im Hinblick auf medizinische Forschung und die direkte Bereit-
stellung von lebensunterstiitzender Ausstattung fiir behinderte bzw. chronisch
erkrankte Menschen bereit zu stellen. Diese Verpflichtung begriindet sie mit
der Vorstellung einer von Gott auferlegten Pflicht der Verantwortungstiber-
nahme und bringt damit eine fiir die hier vorliegende Arbeit neue Perspektive
iiber die Verantwortlichkeit des Menschen und die Rolle Gottes ein, die die
bisher dargestellten Ansichten der Eltern erginzt.

Die erste Diagnose: Arztliche Untersuchungen und die fehlende
Anerkennung miitterlicher Beobachtungen

Als ihre dritte Tochter Sevda geboren wird, verlduft zunichst alles unauftillig:
»[dt.] [...] ist einfach normal geboren, alles perfekt, alles gut gehen« (11, 7 M). Im
zweiten Monat bemerkt die Mutter an ihrer Tochter allerdings Verinderungen:
Sie wird schwicher und »schlapp«. Als sie mit diesen Beobachtungen zum
Kinderarzt geht, beruhigt dieser Nermin Ataman: Das Kind sei zu dick, daher
die Lethargie. »[dt.] Dann ich zu Hause kommen, aber mein Herz tut weh, das
ist nicht in Ordnung« (11, 13 M). Der Arzt kann ihr die Sorge nicht nehmen, sie
ahnt, dass etwas nicht stimmt, und geht erneut zu ihm. Sie bittet ihn darum,
weitere Untersuchungen im Universititsklinikum durchfithren zu lassen. Er

57 | Weitere Informationen zur Krankheit SMA liefert die Deutsche Muskelstiftung (vgl.
Deutsche Muskelstiftung o.J.).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

willigt schlieRlich ein. Nermin Ataman, die nur tiber sehr geringe Kenntnisse
im Deutschen verfiigt, zeigt sich beharrlich im Umgang mit den Arzt*innen
und stellt ihre miitterlichen Empfindungen und Beobachtungen iiber deren
fachliche Meinung. Sevda bleibt zwei Monate lang im Krankenhaus, bis den
Eltern am Ende die Diagnose SMA, Typ 1 mit der Nachricht tibermittelt wird,
dass das Kind héchstens neun Monate leben wird. Als Sevda achteinhalb Mo-
nate ist, stirbt sie. Nermin Ataman ist mit ihrer Tochter zum Zeitpunkt ihres
Todes alleine.

Die Trauer: Die Kernfamilie als verldssliche Grifie

An mehreren Stellen im Interview beschreibt Nermin Ataman eindriicklich
die familidre Situation nach dem Tode Sevdas und ihre verzweifelte Lage: Fiir
Nermin Ataman ist es »einfach sehr schwierig« (11, 138 M). Fiir die gesamte Fa-
milie sei es »eine schwierige Angelegenheit« (11, 127 M), den Tod zu verkraften,
auch fiir die Kinder »war es sehr schwierig«. Sie versuchen dariiber hinweg zu
kommen, doch es sei »sehr schwer, sehr schwer.« Nermin Ataman beschreibt
sich in dieser Zeit als »aufler Fassungx, sie weint monatelang.

»[tlrk.] Die ersten beiden Jahre nach dem Tod meines Kindes ging es mir sehr schlecht.
Also es war schrecklich, ich kann es nicht beschreiben. Danach bin ich fiir zehn Tage
in die Tirkei gefahren, mit der Hoffnung, dass es mir besser gehen wiirde, aber als ich
zuriick war, ging es mir noch schlechter, weil ich das Grab meines Kindes besucht hatte«
(11,27 m).

Nermin Atamans Eltern kommen nach dem Tod der Enkeltochter nach
Deutschland zu Besuch, miissen bald aber wieder nach Hause, weil beide in
Deutschland erkranken. Statt ihrer Tochter Nermin eine Stiitze sein zu kon-
nen, verschlimmert sich ihre eigene und damit auch die Situation von Nermin
Ataman, die fortan obendrein die Sorge um ihre Eltern belastet.

Nachdem sich ihre Situation in Deutschland nicht bessert und sie im Trau-
erprozess keine Verinderung feststellt, reist Nermin Ataman nach zwei Jahren
in die Tiirkei in der Hoffnung, dort einen Umgang mit dem Tod ihres Kindes
zu finden. Sie sehnt sich nach dem Beistand ihrer Familie, muss aber feststel-
len, dass ihre Eltern ihr auch nicht helfen kénnen (11, 29 M). Der Aufenthalt
dort bringt nicht die erhoffte Bewiltigung. Im Gegenteil: Der Anblick des Gra-
bes der in der Tiirkei bestatteten Sevda setzt Nermin Ataman noch mehr zu.

Wieder nach Deutschland zuriickgekehrt, beginnt die Mutter, sich ver-
starkt um ihre beiden Téchter zu kiitmmern, bekriftigt aber, Sevda »als Fami-
lie nie vergessenx (i1, 34 M) zu haben. Sie wiirden immer noch weinen, aber
sie haben auch begonnen wieder gemeinsam zu lachen. Bereits hier wie an
weiteren Stellen im Interview betont sie den starken Zusammenhalt der Kern-
familie im Trauerprozess.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

245


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Migrationsbedingt behindert?

Die zweite Diagnose und das Krankheitsbild:

Von anfanglichen miitterlichen Beobachtungen zur Expertin
Uberraschend und ungeplant (nach dem Tode Sevdas auch ungewollt) kommt
Dilek zur Welt. Veringstigt beobachtet die Mutter ihre Tochter Dilek, in Sorge,
auch sie konne von der Krankheit betroffen sein. Sie besorgt sich {iber das
Internet Informationen tiber die Krankheit (231 M). Wihrend sie bei Sevda
nicht hat recherchieren kénnen, weil ihr damals das Internet als Informations-
quelle nicht zur Verfiigung stand, kann sie jetzt das Medium fiir sich nutzen.
Eine andere Moglichkeit der Informationsbeschaffung scheint fiir sie keine
Option darzustellen. Zwar reagieren die Arzt*innen diesmal priventiv, Dilek
wird untersucht, es kénnen aber keine Symptome entdeckt werden, die auf
SMA hinweisen. Auf diese professionelle Meinung vertraut Nermin Ataman
allerdings nicht mehr. Sie weifl nun, dass die Medizin die Krankheit nicht
ausreichend erforscht hat und es nur wenige Informationen tiber den Krank-
heitsverlauf gibt. Sie hingegen ist permanent mit ihrer Tochter zusammen.
Sie schildert: »Als Mutter merke ich diese Verdnderung, es passiert nicht auf
einmal. Es ist, als wiirde man von den 24 Stunden eines Tages, jeden Tag eine
Sekunde abziehen« (11, 219 M).

Sie sei eine »achtvolle Mutter, in der Lage auch ohne medizinische Betreu-
ung die Verinderung des Kindes zu bemerken. So stellt sie dann auch die ty-
pischen Symptome fiir SMA bei Dilek fest. In der migrantischen Community
werden ihre Beobachtungen ernst genommen. Sie wird fortan von zwei Arzten
iranischer Herkunft betreut: Ein Allergologe, Immunologe und Kinderarzt,
der ihr von ihrem Hausarzt empfohlen wird, iberweist Dilek mit ihren Eltern
ins Krankenhaus. Auf die Ergebnisse der dort durchgefiihrten Bluttests warten
die Eltern einen Monat:

»[tlirk.] Dieser eine Monat hat mich fix und fertig gemacht [wortlich: »hat viel von mir ge-
nommen«]. Denn in diesem einen Monat haben die Arzte immer wiederholt gesagt: »Sie
sorgen sich umsonst! Ihrem Kind geht es gut! Ihr geht es gut«. [...] Doch ist wusste, mein
Kind war nicht normal« (11, 48 M).

Auch wenn im Krankenhaus behauptet wird, sie sorge sich grundlos, spiirt sie
doch, dass etwas nicht stimmt. Kinder mit SMA seien nach ihrer Geburt zu-
nichst aktiv und beweglich, aber nach dem zweiten Monat verlangsamten sich
die Bewegungen:

»[tlirk.] Zuerst sind es die FiiBe, die nach und nach langsamer werden, danach kénnen
sie weder essen noch schlucken. Spater tauchen [dt.] Lungen [tiirk.] Probleme auf und
sie kdnnen nicht atmen [...] So kommen sie dem Tod immer ndher« (11, 70 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Nach einem Monat erhilt die Familie Dileks Diagnose SMA, Typ 1. Nermin
Ataman beschreibt, wie die Familie danach in Stress gerit. Sie haben nun wie-
der den Schmerz vor Augen, den Sevda hat erleiden miissen. Zu wissen, dass
sie dies auch wieder bei Dilek erleben miissen, ist fiir die Familie »mehr als
schwierig« (11, 78 M).

»[tlrk.] Wirversuchen, unsere Kinder nichts spiiren zu lassen, aber glauben Sie mir, dies
ist so schwierig. Also es ist nicht heilbar. Wir geben unser Bestes, um bei unseren Kin-
dern fréhlich wirken, doch es ist so schwierig. Sich zusammen zu reiflen, ist so schwie-
rig! Ich weif es nicht, fiir mich ist es einfach sehr schwierig ... Mein Mann arbeitet, aber
ich bin zuhause, ich muss 24 Stunden bei meinem Kind sein. Also, wir warten und sehen
jeden Tag, wie sich die Situation unseres Kindes verschlechtert, jeden Tag ein bisschen
mehr ... Dies ist eine sehr schwierige Situation« (11, 134 M).

Neben dem Verlust, den sie erneut erleiden miissen, stehen die Eltern vor der
Herausforderung, ihre Sorge die beiden anderen T6chter nicht spiiren zu las-
sen und weiterhin fiir die Téchter da zu sein.

Im Gegensatz zu Sevda verfiigt Dilek {iber eine lingere Lebenserwartung —
die Arzt*innen sprechen von bis zu zwei Jahren. Die Mutter gibt die Hoffnung
nicht auf, dass die Medizin in dieser Zeit Fortschritte macht und Behandlungs-
methoden erforscht.

Trost und Religion: Beten statt Tabletten

Auf die Frage, wo Nermin Ataman Trost findet, fithrt sie aus:

»[dt.] Trost? [tiirk.] Ahm Trost ... [dt.] Ich beten! Das hilft, anderes nicht. Weil friiher bei
meinem anderen Tochter, ich versuchte Tabletten nehmen, dass macht noch schlimmer.
Weil ich den ganzen Tag schlafen, ich Medikamente schlucken und ich bin bisschen
Ruhe, zwei bis drei Stunden, meine Kopf Ruhe. Dann ich schlafe ganzen Tag, ich kann
nichtkonzentrieren. Dassich ungeféhrvier bis finfmal ich Medikament genommen, aber
das hilft nicht! Dann ich guckte, meine anderen Kinder allein ... So geht nicht! Dann ich
gesagt, ich muss Medikamente Schluss machen. Dann ich, ich gesagt ich muss, beten
weil dieses Leben, immer Medikament nehmen oder weinen geht nicht. Dann ich beten,
dann ich gesagt: »Bitte Gott, helf mirl«Dannich beten gemacht, mein Herz noch Ruhe ...
Mein Herz immer gehen Ruhe. Das hilft mir. Ja, ahm dann ich bisschen wieder arbeiten.
Ja, aber jetzt aber ich weifd nicht, was machen? Jetzt auch ich immer beten, wir sagen
immer »dua, bitten. Nur beten, das ist’s« (11, 147 M).

Durch den Bezug auf eine Medikamentierung, die sie nicht vertragen hat, gibt
sie Hinweise auf ihr Verstindnis von »Trost«. Unter Trost begreift sie, einen
Weg gezeigt zu bekommen, durch den sie zur Ruhe kommen kann. Sie méch-
te wieder den Alltag und ihr Leben in die Hand nehmen, ohne permanent an

- am 15.02.2026, 01:37:14,

247


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Migrationsbedingt behindert?

Sevda oder Dilek denken zu miissen. Es geht ihr also nicht um den Erhalt einer
auf metaphysischer Ebene angesiedelten Erklirung fiir den Schicksalsschlag,
um schlielich darin Trost zu finden. Sie méchte vielmehr dem Unruhezu-
stand entkommen, sich wieder herstellen und funktionieren kénnen. Dieses
»Funktionieren« gelingt ihr mit den ihr verordneten Medikamenten allerdings
nicht. Zwar kann sie mit Hilfe der Mittel ihren Kopf ausschalten, so verschlift
sie aber die Tage, wihrend ihre Tochter auf sich allein gestellt sind. Als sie
diesen Zustand bemerkt, setzt die gliubige Muslimin ihre Medikamente ab
und beginnt verstirkt zu beten. Gott ist in Nermin Atamans Trauerprozess
Kraftgeber fiir die bevorstehenden Aufgaben, er beruhigt ihr »Herz«. Durch
die Rituale des Gebets (namaz) beschiftigt sie ihren Geist und Korper. Die
Heilung Dileks iiberlisst sie Gott aber nicht.

Forschung und Religion: Fatalismus versus (Wahl-)Freiheit

Einmal im Monat kommt ein Arzt zur Familie nach Hause, um sich nach dem
Krankheitsverlauf zu erkundigen und Dileks Zustand zu kontrollieren. Die Fa-
milie steht mittlerweile durch die sie behandelnden Arzt*innen in Kontakt mit
internationalen Forschungseinrichtungen, die sich mit der seltenen Krank-
heit befassen. Auf diese Forschungseinrichtungen aufmerksam gemacht hat
sie allerdings Nermin Ataman. Sie hatte zuvor im Internet dazu recherchiert
und das Medium dazu genutzt, sich iiber Heil- und Forschungsmethoden zu
informieren. Da es sich aber um eine genetische Erkrankung handelt, sind
die Handlungsspielrdume der Forschenden begrenzt. Zurzeit werden Dileks
Befunde in der Welt verschickt, Forschungszentren tauschen sich tiber mog-
liche Behandlungsmethoden aus. Sie warte jeden Tag auf einen Anruf, »[tiirk.]
so als wiirde ein Arzt oder das Krankenhaus [...] eine Nachricht tibermitteln
und sagen: >Ok, wir haben die Behandlung dieser Krankheit gefundenl« (1,
253 M). Die Mediziner*innen scheinen weniger hoffnungsvoll zu sein. Im Fol-
genden schildert sie die Diskussionen, die sie mit ihnen tiber die medizinische
Forschung fiithrt:

»[tlirk.] Sie kdnnen veranlassen, dass [dt.] Zellen sich vermehren, [tiirk.] doch Gene
kdnnen sie wohl nicht produzieren. Denn alle Arzte sind einer Meinung, dass dies nam-
lich eine Sache Gottes ist. "Nur Gott kann Gene erschaffen, wir kdnnen es nicht.« Sie
sagen dazu: »Wir kdnnen nur eine Kopie davon erzeugen.« Daraufhin meinte ich: »Sie
kopieren doch sonst alles: Schafe, Menschen.« Er sagte: »Wir kdnnen nur eine Kopie
erzeugen, doch die Genetik kann nur [dt.] Gott [tiirk.] erzeugen.« [dt.] Alles sagen so!
Und ich gesagt, sie klonen machen. Der Arzt sagte: »Wir nur Kopie machen, wir sind
nicht Gott! Wir kann nicht noch geschaffen diese Genetische. Das geschaffen nur Gott
[Ausruf]l« (11, 99 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Mit einem Verweis auf Gott versuchen die Arzt*innen der Mutter die Grenzen
der Medizin vor Augen zu halten. Thre Argumentation dient den Arzt*innen
vermutlich auch dazu, um der Diskussion mit der Mutter ein Ende zu setzen.
Dieses Vorgehen kann auch in einem Zusammenhang mit einer bei ihr wahr-
genommen Religiositdt stehen und ein Reflex auf ihr Kopftuch sein. Doch Ner-
min Ataman will von den Grenzen der medizinischen Mdoglichkeiten nichts
wissen. Sie lisst die Verantwortungszuweisung an eine hohere Macht »Gott«
nicht zu, wendet sich stattdessen an eine hohere Macht »Staat«, dem es obliegt,
die Behandlungsmethoden und klinischen Therapiestudien, die bisher nur an
Tieren durchgefithrt wurden, auch an Kindern zuzulassen. Sie greift hier —
wenn vielleicht auch unbewusst — auf einen Diskurs der islamischen Theolo-
gie zuriick. So erinnert die Idee an die rationalistische theologische Schule der
Mutaziliten, die den Menschen Handlungs- und Willensfreiheit (arab. Ikhtiyar)
zubilligt. Die Idee findet sich je nach Ort und Lehre auch im Volksislam wie-
der, wie z. B. bei dem Sprichwort »Bewegung von Dir, Segen von Gott« (tiirk.
»hareket senden, bereket Allahtan«, pers. »az to hareket az khoda bareket«). Die
Ubertragung der Macht Gottes auf den Menschen als verantwortlich Handeln-
der bzw. Handelnde wird demnach mit einem freien Willen gedacht. Eine An-
nahme des von den Arzt*innen eingebrachten Angebots »Gott« bedeutet in
dieser Konsequenz, Dileks Schicksal in Gottes Hinde legen und ihn fiir ihre
Genesung und Sevdas Tod verantwortlich zeichnen zu miissen. Wird er als
Schuldiger fiir die Erkrankungen ihrer Tochter herangefiihrt, ginge damit die
Zerstérung ihres Bildes von Gott als Trostspender und seine Diskreditierung
als Gerechter einher. Der Glaube an Gottes Gerechtigkeit und an die Verant-
wortlichkeit des Menschen ermdéglichen es ihr, sich von einer fatalistischen
und pridestinatorischen Haltung zu befreien, die ihr auferlegt, sich die Aus-
weglosigkeit ihrer Situation vor Augen zu fithren und den Tod ihres Kindes zu
akzeptieren. So kann sie weiter kimpfen und die Hoffnung bleibt.

Soziales Netzwerk und Familie: Einsamkeit bestimmt den Alltag

Nermin Atamans Familie in Deutschland begrenzt sich auf ein paar wenige
Personen. In ca. 100 km Entfernung leben zwei Geschwister ihres Mannes.
Der Kontakt war auch vor der Erkrankung Sevdas und Dileks nicht regelmi-
Rig, allerdings hitten sie sich nach den Ereignissen in der Familie noch mehr
zuriickgezogen — sowohl »finanziell« als auch »mental«. Dieses Verhalten ver-
letzt Nermin. »{tlirk.] Als ob wir stindig nach Hilfe verlangen wiirden« (11,
384 M). Sie fithlt sich allein gelassen, als Sevda stirbt. Aus dem erweiterten
Familienkreis kiitmmert sich niemand um die Atamans. Die Mutter wiinscht
sich, dass Sevda in der Tiirkei auf einem muslimischen Friedhof begraben
wird, beklagt aber, dass sie die Formalititen fiir die Uberfithrung in die Tiirkei
habe alleine regeln miissen. Die Angehorigen seien weiter ihrer Arbeit nach-
gegangen (11, 395 M) und hitten so reagiert, als ob nichts passiert sei. Die er-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

249


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Migrationsbedingt behindert?

weiterte Familie zeigt sich verstindnislos den trauernden Eltern gegeniiber,
das Kind sei doch noch klein gewesen, sie sollten es nicht so schwer nehmen,
entgegnen sie ihnen. »[tiirk.] Und ich und mein Mann haben den Leichnam
meines Kindes in die Tiirkei gebracht, sie kamen nicht mit« (11, 400 M). Sie
habe sich hingegen gewiinscht, dass die Schwestern sie in die Tiirkei beglei-
ten. Bei Dilek verhalten sich die Verwandten dhnlich: Sie kiimmern sich nicht
um Nermin Ataman, die unter der Woche von morgens bis abends allein mit
Dilek ist.

»[dt.] Ich habe nur drei Freundinnen, die sind Marokkaner. Die macht mir viel Hilfe: Re-
den und so, sie auch Kinder, geniigend Stress, aber sie kommt manchmal reden, sie
machen immer anrufen: »Wie geht’s und so?«Das war's« (11, 162 M).

Thre drei Freundinnen sind ihr eine Stiitze, wenngleich sie sich mehr Kontakt
und Austausch wiinscht. Insgesamt spricht Nermin Ataman an auffallend vie-
len Stellen von ihrer Einsamkeit (11, 416f. M) Dass sie diejenige ist, die sich
zu Hause um Dilek kiitmmert, stellt sie aber nicht in Frage, was auch ihren
hiufigen beruflichen Pausen geschuldet sein mag, die sie aufgrund ihrer psy-
chischen Probleme einlegen musste. So hat sie eine weniger konstante Arbeits-
stelle als ihr Ehemann. Aber sie versuchen, sich gegenseitig zu stiitzen:

»[dt.] [...] versuchen wir es halt langsam zu liberwinden, wir gemeinsam. Ich und mein
Mann unterstiitzen uns und geben uns gegenseitig Trost, indem wir sagen, es gibt
Schlimmeres« (11, 202 M).

Thr Mann ist jedoch beruflich stark eingebunden und steht nur begrenzt zur
Verfiigung. An Wochenenden und in den Ferien kiitmmert er sich verstirkt
um die beiden ilteren Tochter, die Mutter ist mit Dilek {iberwiegend an die
Wohnung gebunden. In besonderen Situationen wie der ihren, beschreibt sie,
blieben die Menschen »generell sehr einsam« (11, 418 M). Auf die Frage, ob sie
sich vorstellen konne, in einer islamischen Gemeinde Beistand zur erhalten,
reagiert die Mutter:

»[dt.][...] Ahm, ich weiR nicht. Ich kann nicht immer gehen, diese Gemeinschaft und
so ... Ahm, ich versuche diese Probleme selber Igsen, weil ich friiher lebt alles, andere
Menschen nicht lebt, wirklich. [tiirk.] Vielleicht hilft es anderen, aber mir hat es nicht
geholfen. Menschen konnten mir nicht weiterhelfen bzw. mir keinen Trost geben. Im
Gegenteil, sie haben mir meinen Schmerz noch mehr in den Sinn gebracht. »Ist ja nicht
schlimm!« Andere sagten: »Was soll’s? Es war ja noch sehr jung« oder»Oh! Das ist so
schwierig!« All das hat mich noch mehr betriibt. [dt.] Viele sagt so: »Ah, es war kleines
Kind!, aber, das ist meine Kind, klein oder grof, das ist egall« (11, 193 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Geprigt durch die Erfahrungen mit der eigenen Verwandtschaft befiirchtet die
Mutter, auerhalb des engeren Familienkreises, aber auch im Rahmen insti-
tutioneller Hilfe oder in der religiésen Gemeinschaft auf Unverstindnis {iber
ihre Trauer zu treffen und sich dadurch weiteren Verletzungen aussetzen zu
konnen. Diese Erfahrung hatte sie schlieflich mit ihrer eigenen Verwandt-
schaft gemacht. So verzichtet sie auf Institutionen des Beistandes. Hilfreich
stellt sie sich aber eine rdumliche Nihe zu ihren Eltern vor, die sie bei ihrer
alltiglichen Arbeit unterstiitzen kénnten:

»[tiirk.] Vielleicht waren mir meine Eltern mehr behilflich. Vielleicht waren meine Eltern
dann jeden Tag bei mir. Vielleicht konnten sie uns mehr helfen. Meinen anderen beiden
Kindern und auch mir. Denn auch als meine Kinder es erfuhren, waren sie sehr traurig.
Ihre Leistungen in der Schule haben sich drei bis vier Monate verschlechtert, sie konn-
ten sich nicht konzentrieren, sie konnten es [einfach] nicht ...« (11, 409 M).

In der Ausnahmesituation benétigt sie Unterstiitzung bei der Versorgung
ihrer beiden &lteren Tochter.

Zugang zu Hilfen 1): Das professionelle Netzwerk der »ethnisch
und sprachlich Verwandten« als Stiitze

Die Frage nach dem Erhalt von Unterstiitzungen in den schwierigen Zeiten
durch die Schule (der ilteren T6chter) oder andere Institutionen muss die Mut-
ter verneinen. Die Eltern und die Geschwister haben weder nach dem Tode
Sevdas noch bei der Diagnose Dileks eine psychosoziale Unterstiitzung oder
eine Begleitung in der Pflege der beiden erkrankten Kinder erhalten. Obwohl
Nermin Ataman angibt, bis heute mit dem Tod ihrer Tochter Sevda nicht fertig
zu werden, ist sie in keiner therapeutischen Behandlung.

Die Pflege von Dilek verlangt der Mutter Vieles ab. Die Tochter benétige
grofle Aufmerksambkeit, sie miisse beschiftigt und stindig getragen werden,
berichtet Nermin Ataman. Dileks Muskeln miissen trainiert, gleichzeitig aber
ihr Korper geschont werden. Daher bendétige sie besondere Ausfithrungen von
Autositz, Therapiestuhl und Kinderwagen. Die Beantragung der besonderen
Ausstattung erfolgt iiber die Krankenkasse, aber die Mutter beklagt, dass die
Krankenkasse ihr die benétigten Mittel zu spit und nur unter groRem Druck
zur Verfiigung stellt. Die Verhandlungen mit der Krankenkasse verlangen der
Familie Kraft und Ausdauer ab, die sie in der derzeitigen Situation nur schwer-
lich aufbringen kénnen. Auf den verschriebenen Kinderwagen warten die El-
tern drei Monate lang. Dieser Zeitraum stellt fiir sie eine grofle Belastung dar,
weil sie Dilek nirgendwo ablegen kénnen, wenn sie mit ihr vor die Tiir gehen
wollen. Die Krankenkasse verweigert ihnen anfangs den Kinderwagen mit der
Begriindung, er sei zu teuer, letztlich — nach mehreren Beschwerdeanrufen
und Besuchen des ortsansissigen Biiros der Krankenkasse durch Umit Ata-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

251


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Migrationsbedingt behindert?

man — erhalten die Eltern den Kinderwagen. Unterstiitzung in den Verhand-
lungen mit der Krankenkasse erhilt die Familie von den beiden sie behandeln-
den Arzten. Der Hausarzt stammt zwar aus Iran, spricht aber die Turksprache
Azeri und kann dadurch mit Nermin Ataman in ihrer Muttersprache kommu-
nizieren: »[tiirk.] [...] aus dieser Sicht ist es fiir mich ein riesen Vorteil [lacht]«
(11, 486 M). Uber ihn lernen sie den Kinderarzt (ebenfalls iranischer Herkunft)
kennen, der »[tuirk.] hilfsbereiter als die iiblichen Kinderirzte« sei (11, 489 M).
Die Eltern machen die Erfahrung, dass der muttersprachliche Kontakt und
Austausch mit den beiden Arzten hilfreich ist. Zwar spricht der Ehemann aus-
reichend Deutsch, um sich gut verstindigen zu konnen, und auch die Toéch-
ter dolmetschen zeitweise, aber so ist es auch Nermin Ataman moglich, ihre
Sorgen und Angste zu duflern und ihre recherchierten Informationen zum
Krankheitsbild an die Arzte weiterzugeben.

Zugang zu Hilfen 2): Diskriminierungen verhindern Hilfe
Sie sucht den iranischen Kinderarzt aber auch auf, weil er

»[tlirk.] wei, dass Ausldander etwas [dt.] unterschiedlich [tiirk.] behandelt werden, des-
wegen mdchte er uns behilflich sein. Jedes Mal, wenn ich in seine Praxis gehe, ist es
Uberfiillt mit auslandischen Patienten, alle Patienten sind auslandisch (11, 442 M).

Durch ihre Beobachtungen zur »Zusammensetzung« seines Wartezimmers
sieht sie sich in ihrem Gefiihl bestitigt, dass manche Arzt*innen ohne Mi-
grationshintergrund ihre Patient*innen mit einer nichtdeutschen Herkunft
anders behandeln und diese sich deswegen verstirkt an die migrantische
Community wenden. Sich selbst als von Ausgrenzungen und Diskriminierun-
gen betroffen positionierend, kann sie sich bei ihrem Hausarzt sicher fiihlen,
dass ihr Migrationshintergrund keine Relevanz besitzt und er das fiir Dilek
unternimmt, was in seiner Macht steht. Dieses Gefiihl benétigt sie besonders
deswegen, weil Dileks Uberlebenschance einzig davon abhingt, dass sie neue
Informationen tiber Behandlungsmethoden rechtzeitig erreichen. Allerdings
machen sie andere Arzt*innen im Krankenhaus darauf aufmerksam, dass
es manchmal schwieriger sei, Rezepte von als Migrant*innen positionierte
Arzt*innen bei den Krankenkassen durchzusetzen: »[tiirk.] [...] Krankenkas-
sen drgern sich iiber die auslindischen Arzte, warum sie immer solche Rezep-
te verschreiben« (11, 431 M).

Heute sind die Eltern im Kontakt mit der Krankenkasse, weil sie Dileks
Therapiestuhl zwar miindlich bewilligt hat, die Eltern aber bereits iiber meh-
rere Monate mit den Worten »[tiirk.] Wir kimmern uns drum, wir melden uns
bei ihnen« (11, 542 M) vertrosten. Die Mutter setzt groRe Hoffnungen in den
Stuhl, erwartet, dass Dileks physische Beschwerden nachlassen, wenn sie rich-
tig sitzen kann. Sie konne so eigenstindig sitzen und ihre Umwelt beobachten,

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

ohne Stuhl muss Dilek jedoch den ganzen Tag von ihrer Mutter getragen wer-
den. Mehrfach wiederholt sie, dass ihr das Tragen schwer falle, sie kénne sie
nicht den ganzen Tag auf dem Arm halten. Derselbe »deutsche Arzt, der ihr
zuvor die Schwierigkeiten mit Krankenkassen bei Rezepten von Arzt*innen
mit vermeintlichem Migrationshintergrund schilderte, fragt sie auch, ob Dilek
den verschriebenen Therapiestuhl mittlerweile erhalten habe und zeigt sich
erstaunt, als Nermin Ataman verneinen muss:

»[tlrk.] Daraufhin meinte der Arzt:»Es sind zwei Monate vergangen, wie kann es sein?« Er
meinte, dass man auf die Krankenkassen Druck ausiiben sollte, weil sie sich gegeniiber
Auslandern etwas anders verhalten. Das war ein deutscher Arzt, der mir dann sagte: »Tut
mir leid Frau Ataman, manchmal passieren solche Sachen« (11, 438 M).

Der Arzt bedeutet ihr also, dass der Erhalt bzw. Nicht-Erhalt rechtzeitiger Hilfe
in Zusammenhang mit einem bei ihr wahrgenommenen Migrationshinter-
grund steht. Diesen Verdacht duflert sie nicht selbst. Um dem Verdacht mehr
Gewicht zu verleihen, lisst sie den »deutschen Arzt« sprechen, wenn es darum
geht, die Diskriminierungs- und Benachteiligungspraxen aufzudecken.

Die Motivation fiir die Teilnahme am Interview:

Nermin Atamans Appell

Am Ende des Interviews frage ich Nermin Ataman, ob es noch etwas gibt, was
ihr auf dem Herzen liegt. Sie nutzt diese Frage, um das Gesprich noch einmal
restimierend zusammen zu fassen:

»[tiirk.] Wir warten auf eine Therapie. Auch wenn unser Kind nicht wie ein normaler
Mensch wird, soll sie sich mindestens auf einem Stand befinden, in dem sie ihr Leben
fortfiihren kann. Also, ich mdchte nicht, dass mein Kind stirbt. Es gibt so viele Men-
schen, die an den Stuhl oder an Kriicken gebunden sind und draufien spazieren ge-
hen kdnnen, sie fiihren in irgendeiner Weise ihr Leben halt fort. Also ich méchte diesen
Schmerz nicht noch einmal erleben, denn glauben Sie mir, es ist so schwer. Mein vor-
heriges Kind istzuhause in meinen Armen gestorben, ich war ganz alleine, keiner war da.
Ich habe es alleine nicht verkraftet, kann es immer noch nicht verkraften« (11, 509 M).

Den durch Sevdas Tod kaum bewiltigten Schmerz vor Augen, verleiht sie
nochmals der Nichtakzeptanz einer ausweglosen Situation Ausdruck. Nermin
Ataman strebt keine Normalisierung ihres Kindes an, es geht ihr einzig um
das Uberleben ihrer Tochter. Dafiir formuliert sie Forderungen an den Staat:

»[tirk.] Also, meine Erwartung ist, dass der Staat solchen Kindern mehr Achtung
schenkt und sich um sie kiimmert. So wie ich die Broschiiren gelesen habe ... Ich war
mal einkaufen und habe dort einen deutschen Mann gesehen, um die vierzig Jahre alt.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

253


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Migrationsbedingt behindert?

Er sad in einem Rollstuhl und sammelte Spenden. Mein Mann und ich fragten ihn, wa-
rum er Spenden sammele und ob ihm der Staat nicht helfe. Ahm, also der Staat kiim-
mert sich wenig um solche Menschen. Dieser Mann sagte: »Der Staat eriibrigt fiir uns
Menschen im Rollstuhl wenig Geld«. Ich weif nicht, der Staat kdnnte sich mehr darum
kimmern. Wenigstens konnte er den Menschen die Materialien geben, die ihnen das
Leben vereinfachen wiirden. Beziiglich der Arzte und Medikamente sollten die Kranken-
kassen schneller arbeiten. Unsere Erwartungen vom Staat sind héher ... Vielleicht nicht
materiell, also ich mdchte nicht dafiir bezahlt werden, dass ich auf mein Kind aufpasse
und sie pflege. Aber der Staat sollte wenigstens die Bediirfnisse fiir solche Krankheiten
leisten und auch rechtzeitig. Das macht der Staat nicht. Ich warte seit vier Monaten auf
einen Stuhl. Es ist sogar langer als vier Monate, mittlerweile sind es schon viereinhalb
Monate geworden. [dt.] Und dieses Stuhl, wirklich wir brauchen das. Ich kann nicht gan-
ze Zeit tragen ... Das ist nicht gut fiir Dilek, wegen Knochen und Muskeln, immer kaputt
gehen. Vielleicht dieses Stuhl ist, sie kann gut sitzen, ich wei nicht, vielleicht noch
besser ...« (11, 517 M).

Sie wiederholt hier noch mal die Verantwortlichkeit des Staates, der behin-
derten oder erkrankten Menschen Mdéglichkeiten bereitstellen sollte, die sie
befihigen, ihr Leben in angemessener Weise gestalten und leben zu kénnen.
Fiir die Zuwendung gegentiber ihrer Tochter méchte Nermin Ataman keine
finanziellen Mittel, kein Pflegegeld erhalten, aber sie benétigt die unterstiit-
zenden Materialien, um Dilek und auch ihr selbst das Leben ein wenig zu
erleichtern.

Die Auerung des behinderten deutschen Mannes, der Spenden fiir Men-
schen im Rollstuhl sammelt und sich kritisch gegeniiber den gesellschaftlichen
Benachteiligungen von behinderten Menschen duflert, setzt Nermin Ataman
strategisch ein. Thn holt sie sich hier — wie auch an anderer Stelle (der »deut-
sche Arzt«, der Benachteiligungen bei den Krankenkassen von Migrant*innen
anspricht) — fir ihre Argumentation zu Hilfe, mit dem Ziel, ihrer Aussage ein
hoheres Gewicht zu verleihen. In der Aussage des »deutschen Mannes« findet
sie die Bestitigung ihrer Beobachtung, dass sich der Staat nicht gentigend um
behinderte Menschen kiitmmert.

Zum Schluss erhilt die Forderung nach einem Therapiestuhl noch einmal
eine besondere Bedeutung: Sie wechselt ins Deutsche, erweckt den Eindruck,
mich mit ihrem Appell direkt ansprechen zu wollen und wiederholt, Dilek
moge doch endlich den Therapiestuhl erhalten, weil sie ihre Tochter kaum
mehr auf ihrem Arm tragen kénne. Zuvor spricht sie iiber Sevdas Tod in ihren
Armen. So scheint es, als bendtige sie den Stuhl auch, um dieses Schicksal
nicht noch einmal in ihren Armen erleben zu miissen, das wiirde sie nicht
»verkraften« (11, 566 M).

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Zusammenfassung

Nermin Ataman schildert in dem Interview die Geschichte einer Familie, die
von tiefem Ungliick getroffen wurde. Die im Zusammenhang mit dem Un-
gliick stehenden Erfahrungen spielen sich auf der Ebene der Sozialstrukturen
ab, die wiederum Auswirkungen auf die Identititskonstruktion Nermin Ata-
mans als Migrantin und auf die Werte und Normen haben, die sie leiten.

Nermin Ataman hatte dem ersten Ungliick nichts entgegenzusetzen — zu
wenig Wissen hatten sie und ihr Mann iiber die Krankheit, von der ihre Tochter
Sevda betroffen war. Nach der Diagnose Dileks, die die Mutter selbst provoziert
hat, nimmt sie sich vor, einzugreifen und alles in Bewegung zu setzen, um
die von den Arzt*innen prophezeiten Ereignisse in eine andere Richtung zu
lenken. So prisentiert sie sich als informierte Mutter, die versucht, den Medizi-
ner*innen auf fachlicher Ebene und auch durch Hartnickigkeit zu begegnen.
Sie recherchiert neue Forschungsansitze und Behandlungsmethoden und bit-
tet um die Herstellung von Kontakten zu anderen Forschungseinrichtungen
im Ausland, doch die Akteur*innen des Gesundheitssystems reagieren nicht
so, wie die Mutter es von ihnen erwartet. Gerade nach der Geburt der Tochter
fuhlt sie sich von ihnen nicht ernst genommen. Auch wenn Nermin Ataman
dies nicht explizit thematisiert, ist sie im Kontakt mit Krankenhiusern auf
ihren beruflich stark eingebundenen Mann angewiesen, der iiber ausreichend
Deutschkenntnisse verfiigt, um sich dort differenziert verstindigen zu kon-
nen. Zudem liefern die medizinischen Fachleute ihrer Meinung nach zu we-
nig neue Perspektiven auf Behandlungsmethoden, Studien und Forschung.
Stattdessen wird ihr dort geraten, sich mit Dileks Schicksal abzufinden: Eine
Heilung der Tochter entziehe sich ihren Moglichkeitsriumen und liege nun-
mehr in Gottes Hinden. Doch die an sie herangetragene Vorstellung von Gott
entspricht nicht der der gliubigen Muslimin. Sie versteht Gott als Troster, als
den, der dem Menschen Freiheiten als verantwortlich Handelnder zugesteht.
Zwar kann die Vorstellung der Pradestination bei der Bewiltigung schwieriger
Situationen helfen, sie kann den Eltern aber auch zum Verhingnis werden,
wenn sie die Moglichkeit zu handeln, nicht in Betracht ziehen. Warum soll-
ten sie sich bemiihen, wenn es bereits vorherbestimmt ist?*® Nermin Atamans
Glaube an die Verantwortlichkeit des Menschen fiihrt stattdessen zu Wider-
stand, ihre Gebete schenken ihr die dafiir notwendige Kraft.

Dilek werden unterstiitzende Gerite (Therapiestuhl und Kinderwagen)
verschrieben, um wenigstens eine leichte Verbesserung ihrer Situation zu
erwirken. Als die Familie aber lange auf die Hilfsmittel warten muss, wird
im Krankenhaus ein Zusammenhang zwischen einem angenommenen Mi-
grationshintergrund der Tochter und der so zogerlichen Bewilligung diverser
Hilfsmittel durch die Krankenkasse angedeutet. Nermin Ataman wendet sich

58 | Dieser Argumentation folgt auch die »Protestantische Ethik« (vgl. Weber 2005).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

255


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Migrationsbedingt behindert?

schlieRlich verstirkt der fachlichen ethnischen Community zu, in der sie sich
besser aufgehoben fithlt. Eine Strategie, die durchaus als Reaktion auf die
Wahrnehmung als Migrantin durch das Gesundheitssystem und der damit zu-
sammenhingenden Restriktivitit auf Strukturebene gedeutet werden kann. In
der ethnischen Community ist sich Nermin Ataman sicher, dass Dilek die ihr
zustehenden Maflnahmen oder mogliche Behandlungen nicht aufgrund von
Diskriminierungen vorenthalten werden. Mit den zum Teil tuirkischsprachi-
gen Arzten kann sie auch iiber ihre Hinweise zu den neuesten Behandlungs-
methoden sprechen. Dort macht sie die Erfahrung, dass diesen nachgegangen
wird. Doch auf die Verteilungspraxen der Krankenkassen kénnen die Arzte
nur begrenzt einwirken — zumal an Nermin Ataman die Vermutung heran-
getragen wird, dass Krankenkassen sich bei der Ubernahme der Kosten von
Rezepten, die von Arzt*innen mit Migrationshintergrund ausgestellt werden,
verstarkt quer stellten, weil diese zu viele Rezepte fiir Patient*innen aus der
ethnischen Community ausstellten.

Trost findet Nermin Ataman nur innerhalb des innersten Familienkreises.
Die Verwandtschaft in Deutschland und der Grofteil des sozialen Netzwerks
zeigen kein Verstindnis fiir ihre Trauer. So brechen ihre Kontakte nach und
nach auseinander. Nermin Ataman ist einsam und durch die Situation zu Hau-
se stark belastet. Weil der Ehemann den besser bezahlten Job innehat, ist es
fiir die Familie naheliegend, dass sie sich zu Hause um Dilek kitmmert, wih-
rend der Ehemann die finanzielle Absicherung der Familie tibernimmt. Aller-
dings hat sie so noch weniger Kontakt zur Auflenwelt. Wihrend sie fiir ihre
Tochter Dilek Hilfen einfordert, positioniert sie sich kaum kritisch dazu, dass
ihr keine Hilfen nach dem Tod von Sevda und auch heute bei der Versorgung
oder psychosozialen Betreuung der beiden ilteren Tochter angeboten wurden.
Samitliche Kraft der Auseinandersetzung legt sie in den Kontakt mit dem Ge-
sundheitssystem und in die Hoffnung auf das Uberleben Dileks. Gleichwohl
bemerkt sie, dass ihre ilteren Tochter zu kurz kommen und vermutet, dass
es ihnen in der Tiirkei, in der Nihe der sich kiimmernden Grofieltern besser
gehen wiirde. Nermin Ataman deutet die Tiirkei als Ort der effizienten Hilfe,
in der die fir eine Bewiltigung ihrer familiidren Situation benétigten Familien-
strukturen vorhanden sind.

Nach der Auswertung des Interviews ldsst sich das Motiv fiir Nermin Ata-
mans Teilnahme am Interview erkennen: Sie formuliert das Gesprich als Ap-
pell (vgl. Bithler 1976) und nutzt erneut eine Gelegenheit, um ihre Hoffnung
auf eine Einstellungsverinderung auf Systemebene zu vermitteln. Dafiir in-
szeniert sie sich als »behinderte Mutter«, die in der Gesellschaft auf Barrieren
stofdt, die sich unabhingig von einer »Form« oder ein »Art« von Behinderung
vollzieht.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

5.5 ORIENTIERUNGEN IM HILFESYSTEM

Nach der Einzelfallanalyse im vorangegangenen Kapitel sollen im Folgenden
die Ergebnisse mit Hilfe einer falliibergreifenden Analyse dargestellt werden.
Mit diesem Analyseschritt erfolgt eine weitere Anniherung an das Erkenntnis-
interesse dieser Arbeit. Die Studie leitet insbesondere das Anliegen, die kom-
plexen Lebenssituationen im Kontext von Migration und Behinderung darzu-
stellen, um sie fiir die Gestaltung inklusiver Entwicklungsprozesse nutzbar zu
machen (vgl. Kap. 1 und 3). Mittels der Rekonstruktionen von typisierten fall-
uibergreifenden Orientierungen von Familien im Umgang mit Behinderung
sollen (migrationsspezifische) Barrieren im Hilfesystem, mit denen Familien
mit einem behinderten Kind konfrontiert sind, aufgedeckt, sowie Ressourcen
und Bedarfe sichtbar gemacht werden. Gleichwohl zeigen die folgenden Aus-
fuhrungen zu Orientierungen und Barrieren eine gemeinsame Schnittmenge
mit den im Stand der Forschung (vgl. Kap. 3.1 und 3.2) dargestellten Orientie-
rungen und Barrieren allgemeiner Studien zu Familien im Hilfesystem. Die
Thematisierung dieser Uberschneidungen erfolgt ausfiihrlich in den Schluss-
folgerungen (Kap. 6).

Die typisierten falliibergreifenden Orientierungen der Familien lassen sich
aus den herausgearbeiteten Kernthemen der Interviews im vorangegangenen
Kapitel ableiten. Exakte Zuordnungen der Familien zu den Orientierungen
sind nicht moglich, vielmehr besteht groflenteils der Bedarf, denselben Daten-
erhebungsfall mehreren Orientierungen zuzuordnen. Das liegt vor allem am
biographischen Fokus und der Entwicklung im Lebensverlauf. So haben die
Eltern in unterschiedlichen Phasen des Lebens unterschiedliche Orientierun-
gen, die zeitweilig natiirlich parallel verlaufen konnen.

Die herausgearbeiteten Kernthemen der Interviewanalysen lassen sich zu
folgenden zentralen Orientierungen der Eltern zusammenfassen:

1. Suche nach sozialer Absicherung
2. Suche nach Mdéglichkeiten der Handlungsbefihigung
3. Suche nach Entlastung

Bevor nun die Orientierungen im Einzelnen vorgestellt werden, folgt eine Er-
liuterung der Vorgehensweise bei der Zuordnung und im Gruppierungspro-
zess (Kelle/Kluge 2010, 8s).

Vorgehen

Anhand des besonderen Fokus der Analysen durch die intersektionale Mehrebe-
nenanalyse konnte in Kapitel 5.4 aufgezeigt werden, dass, obwohl die Familien
zunichst dhnliche Dimensionen der sozialen Lagerung (wie Einkommens-, Be-
rufs-, und Bildungsschicht oder Migrationsstatus, Deutschkenntnisse) aufwei-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

257


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Migrationsbedingt behindert?

sen, sich a) stellenweise ihre zentralen Orientierungen im Hilfesystem unter-
scheiden oder b) bei gleicher Orientierung die Mdglichkeiten der Umsetzung
und Gestaltung unterschiedlich sind. Es gibt also Einflussfaktoren auf den
Umgang mit Behinderung und partizipative Prozesse, die nicht nur entlang
erwarteter Differenzlinien wie Status und Deutschkenntnisse verlaufen. Um
dieses Phinomen und den Einfluss »verdeckter« Heterogenititsdimensionen
auf den Umgang mit Behinderung zu beleuchten, wurde fiir die Identifikation
von Bedingungen, die zu einer bestimmten Ausgestaltung von Orientierun-
gen der Familien fiihren, folgende Suchstrategie entwickelt:

« Die Fille werden entlang der sozialen Lagerung verglichen.

- Die Fille werden in den Blick genommen, die in mehreren Heterogeni-
titsdimensionen (z.B. rechtlicher Status, Migrationszeitpunkt, Deutsch-
kenntnisse) Gemeinsamkeiten haben, die aber in ihren Kernthemen und
den daraus abgeleiteten Orientierungen oder aber in der Darstellung von
Barrieren Unterschiede aufweisen.

« Darauf aufbauend wird folgenden Fragen nachgegangen: Wie kommt es
zu der Thematisierung unterschiedlicher Orientierungen bzw. Barrieren
im Umgang mit der Behinderung des Kindes durch die Familien? Welche
Bedingungen fithren zu welcher Orientierung bzw. Barriere?

« Die von den Familien selbst benannten Differenzlinien werden verglichen
und so anhand der Differenzlinien (und spiter durch den Einbezug der
Strukturebene) Voraussetzungen fiir die Entwicklung und Umsetzung von
Orientierungen herausgearbeitet.

5.5.1 Orientierung »Suche nach sozialer Absicherung«

Der soziotkonomische Status von Familien im Migrationskontext und ihr Bil-
dungsgrad haben sich in den letzten Jahrzehnten deutlich ausdifferenziert.
Das zeigt die steigende Zahl an Personen mit akademischem Abschluss. Aber
Armut und das Leben in sozial benachteiligten Stadtteilen prigen die Familien
nach wie vor itberdurchschnittlich hiufig (vgl. die Bundesregierung 2014) und
diese Rahmenbedingungen wirken sich im besonderen Mafle auf Erziehung
und Bildung aus. Ein unsicherer Aufenthaltstitel, keine Arbeitserlaubnis oder
beengter Wohnraum begrenzen die Ressourcen der Familien im Umgang mit
ihren Kindern (Boos-Niinning 2011, 5). Auch die soziockonomische Stellung
der Gesprichspartner*innen der hier vorliegenden Arbeit ist unterschiedlich.
Die Behinderung eines Kindes kann die Resilienzfihigkeit der Familie in
hochstem Mafle fordern. Dies gilt vor allem dann, wenn das gesellschaftlich
etablierte Hilfe- und Bildungssystem die Familien nicht erreicht. So wie im
Falle von Fariba Mostafawy, die erklirt, dass sie sich aufgrund des fehlenden
Zugangs zum Hilfe- und Bildungssystem bewusst fiir ein Leben als Hausfrau

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

und Mutter entschieden hat, als ihr Sohn noch klein war, um sich insbeson-
dere um dessen (Aus-)Bildung zu kiitmmern. Dies war zu bewerkstelligen, da
ihr Mann einen ausreichenden Verdienst hatte. Heute arbeitet sie wieder in
Teilzeit.

Den meisten befragten Familien wird eine Re-Organisation des Alltags al-
lerdings unmoglich gemacht. Fast alle Miitter der vorliegenden Untersuchung
tiben seit der Geburt des Kindes keine Erwerbstitigkeit aus. Besonders schwie-
rig ist die Lage fiir alleinerziehende Miitter, die mit ihren Kindern in beengten
Wohnriumen leben miissen. Fiir die Miitter selbst gibt es kaum Unterstiit-
zungsmoglichkeiten, um wieder erwerbstitig zu werden. Die alleinerziehen-
den Miitter tibernehmen ihre Rolle als Betreuerin des Kindes — auch wenn sich
nur in wenigen Fillen altruistische Motive erkennen lassen. Aber sie beklagen
sich nicht. Damit erfiillen sie die gesellschaftliche Erwartung an Miitter, alles
fur ihre Kinder zu tun, entlassen damit aber den Staat aus der Verantwortung,
bspw. fiir eine ausreichende Bereitstellung einer Kinderbetreuung zu sorgen.

Hier zeigen sich zwar Parallelen zur Situation von Eltern bzw. Miittern
auflerhalb des Migrationskontextes (vgl. Kap. 3.2 und z.B. Biiker 2010, 119),
aber es lassen sich — wie die folgenden Ausfithrungen zeigen werden — ins-
besondere strukturelle migrationsspezifische Barrieren erkennen, die die Si-
tuation der Miitter bzw. Eltern verschirfen und die Moglichkeiten der sozialen
Absicherung der Familien und des behinderten Kindes beschrinken.

Strukturelle migrationsspezifische Barrieren auf der Suche nach
sozialer Absicherung

Viele Migrant*innen sind in Deutschland mit einem Verlust unterschiedlichs-
ter Ressourcen konfrontiert. Durch eine schwierige sozio6konomische Situa-
tion (z.T. auch bedingt durch den Fliichtlingsstatus) sind die Familien sozial
heruntergestuft und stehen finanziell oder aus aufenthaltsrechtlichen Griin-
den unter Druck.

Salma Kolat beschreibt die fehlende Anerkennung ihrer beruflichen Titig-
keit in Deutschland, die sie in der Tiirkei erfolgreich werden lieR. Bilal Yildi-
rim, dessen Sohn das Pflegegeld verweigert wird, versucht unter schwierigen
Umstédnden, etwas fiir den Sohn zur Seite zu legen, aus Sorge, dass ihnen et-
was zustoflt und der Sohn dann finanziell nicht abgesichert ist. Insbesondere
die Eltern in einer wenig privilegierten Lage sprechen tiber ihre Zukunftsings-
te. In dieser Situation werden Bemithungen um Pflegegelder (oder das Blin-
dengeld wie im Fall der Moinis) fiir viele Familien zu einem Existenzkampf.

Die Betroffenen stehen vor sich iiberschneidenden Schwierigkeiten: die Er-
moglichung der Teilhabe als behinderter Mensch auf der einen und gleichzei-
tig der fiir Migrant*innen hohe biirokratische Aufwand, die ihnen zustehen-
den Unterstiitzungsmafnahmen zu erhalten, auf der anderen Seite. Bei der
Abwicklung ihrer finanziellen und sozialen Anspriiche werden sie durch den

- am 15.02.2026, 01:37:14,

259


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Migrationsbedingt behindert?

»Forderdschungel« von einer Stelle zur nichsten geschickt (Sozialamt, Jugend-
amt, Arbeitsamt/Jobcenter, Auslinderbehérden). Durch die lingualen Macht-
strukturen, die geforderten Deutschkenntnisse — vor allem in der Sprache der
Biirokratie — und durch fehlende Kenntnisse des deutschen Hilfesystems fiih-
len sie sich machtlos. Die Familien konnen ihre Anliegen oft nicht differen-
ziert genug vortragen und ihre Bediirfnisse nicht in einem von den Institutio-
nen gewiinschtem Mafle bzw. der institutionenspezifischen Form mitteilen.

Mehrere Befragte sprechen von Rassismus- und Diskriminierungserfah-
rungen bei Behorden, in Bildungsinstitutionen und von Konfrontationen mit
Vorurteilen im Alltag, die sie isolieren, demiitigen und in ihrem Streben nach
sozialer Absicherung schwichen. Es handelt es dabei um »mehr oder minder
offensichtliche Akte der Feindseligkeit« (Mecheril 1997, 180). Hinzu kommt,
dass diese Feindseligkeiten fiir die Menschen »alltiglich und allgegenwertig
sind, als faktische oder befiirchtete Attacke, als faktische oder befiirchtete Her-
abwiirdigung, als Angriff gegen nahestehende Personen und als Angriff gegen
die eigene Person« (ebd., 180f.).

Rassismus- und Diskriminierungserfahrungen machen insbesondere El-
tern, die sich nicht differenziert erkliren konnen, vor allem mit Kindern, deren
Behinderung nicht offensichtlich ist, sowie muslimische Frauen, die ihre Reli-
giositit durch ihre Kleidung offenlegen.

Merve Akgiin strebt danach, das Diskriminierungsmerkmal »geringe
Deutschkenntnisse« zu verringern, um respektvoll behandelt zu werden. Sie
bekommt dafiir aber keine Méglichkeiten der Qualifizierung angeboten, lernt
deswegen Deutsch in autodidaktischer Form — fast ohne Kontakt zu deutsch-
Muttersprachler*innen. Zwar ist sie auch unter diesen erschwerten Umstin-
den des Sprachlernens erfolgreich, muss dann aber feststellen, dass die erwor-
benen Deutschkenntnisse das Diskriminierungsmerkmal »Kopftuch« kaum
auszugleichen vermogen.

Salma Kolat macht die Erfahrung, aus einem Beratungsbiiro verwiesen
zu werden, weil ihre Deutschkenntnisse fiir ein Gesprich als unzureichend
beurteilt werden. Selbst ihr eigens organisierter Dolmetscher wird abgelehnt,
schlieflich wende sie sich an eine deutsche Behérde. Ein an ihr wahrgenom-
mener »Migrationshintergrund« bzw. die lingualen Machtstrukturen haben
Einfluss auf unterschiedlichste Situationen in ihrem Alltag: Die Betreuungs-
situation ihrer autistischen Tochter fordert die alleinerziehende Mutter von
insgesamt drei Kindern enorm. Im Umgang mit Bildungsinstitutionen trifft
sie auf Unverstindnis, wenn sie Regelungen oder Termine nicht einhalten
kann. Dort wird ihre fehlende Teilhabe am schulischen Geschehen ihrer bei-
den anderen Kinder als Ignoranz und Desinteresse an deren Bildungsprozes-
sen gedeutet. Dieses Desinteresse scheint in einem Zusammenhang mit dem
michtigen gesellschaftlichen Diskurs zur allgemein fehlenden Bereitschaft
der Verantwortungsitbernahme so genannter Migranteneltern an Bildungs-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

prozessen ihrer Kinder zu stehen. So erlebt sie statt eines Entgegenkommens
Sanktionen der Bildungsinstitutionen: Es werden Auflagen an sie gestellt, wie
die deutsche Spracherziehung ihrer Kinder, die sie nicht erfiillen kann und die
sie zusitzlichem Stress aussetzen.

In den Interviewanalysen zeigt sich immer wieder das Bild des »Selbst-
verschuldens«: wie etwa bei Alper Ozdemir, der angibt, der Fehler lige bei
ihm und seinen Deutschkenntnissen. Hier greift er auf Diskurse zur »Bring-
schuld« von Migrant*innen zuriick, die bei einer Nicht-Erfiillung der hege-
monialen Vorgabe auch keine Leistungen erwarten konnen. Der normative
Vorwurf stiitzt die teils vorhandenen Vorstellungen der auf Strukturebene
agierenden Akteur*innen, dass nur denjenigen Hilfe und Unterstiitzung an-
zubieten ist, die sich angepasst haben und den Vorgaben entsprechend ver-
halten bzw. die in Institutionen in angemessener Weise die Hilfe nachfragen.

Mogliche Leistungsanspriiche werden hiufig durch Zufall in Erfahrung
gebracht. Von offizieller Seite werden die Familien nur in wenigen Fillen pro-
aktiv informiert. Einzig Giiner Mutlu trifft nach grofReren Anfangsschwierig-
keiten auf eine Stelle, die sie umfassend tiber finanzielle Unterstiitzungsmog-
lichkeiten und -rechte informiert. Das System, in dem Informationen durch
Behorden und Institutionen erst dann zur Verfiigung gestellt werden, wenn
sie gezielt nachgefragt werden (was bedingt, dass man weif3, dass es tiberhaupt
einen Anspruch auf bestimmte Leistungen nach Antragstellung gibt und dass
man weifl, wo diese Antrige zu stellen sind), wird von den Beteiligten als (be-
wusstes, diskriminierendes) Zuriickhalten von Informationen erfahren. Die
traditionelle »Komm-Struktur« ist (im Gegensatz zur »Geh-Struktur«) fiir die
Vertrauensbildung gegentiber Behérden und Institutionen kaum férderlich
und »erweist sich als erhebliche zusitzliche Barriere bei der Inanspruchnah-
me sozialer Dienste, die von Klienten unter besonderen soziodkonomischen
und gravierenden familialen Konflikten kaum noch tiberwunden werden
kann« (Schuster 1997, 73£.).

Es sind insbesondere die Eltern, die sich diskriminiert fithlen und die Ab-
lehnungen mit Rassismen in Zusammenhang bringen, die nicht mit dem
staatlichen System als Unterstiitzung rechnen, wenn es um die Zukunft ihrer
Kinder geht. An den Beispielen der Familien Ozdemir, Akgiin und Faridzadeh
zeigt sich, welche Folgen die unterlassene Hilfe fiir die Kinder hat. Thnen hat
die Krankenkasse Unterstiitzungen teilweise tiber Jahre hinweg verweigert,
bis sie — oft erst nach Einleitung rechtlicher Schritte — schlieRlich zu spit bei
den Kindern angekommen sind.

Die Haltung der staatlichen Institutionen gleicht den von Gomolla und
Radtke identifizierten Charakteristika institutioneller Diskriminierung, bei
der die Organisation ihre Zwecke verfolgt und die Angestellten ihre Aufgaben
erfiillen: »Die (Neben-)Folgen ihrer Handlungen aufierhalb der eigenen Zu-

- am 15.02.2026, 01:37:14,

261


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Migrationsbedingt behindert?

standigkeit beobachten sie nur dann, wenn sie Riickwirkungen auf ihre kiinf-
tigen Handlungsoptionen antizipieren« (Gomolla/Radtke 2009, 18).

Die meisten Eltern erfahren Behérden und Amter als ambivalent im Um-
gang mit ihnen: Sie wissen um die diskriminierenden Ausschliisse und die
machtvollen Strukturen, denen sie gegeniiber stehen, erkennen aber, dass die
Unterstiitzung durch staatliche Institutionen notwendig ist. Sie haben eine
Strategie entwickelt, um am Ball zu bleiben und auf die strukturellen Rahmen-
bedingungen zu reagieren: Hartnickigkeit und Rebellion lisst sie erfolgreich
werden, wenn es auch Kraft, Ausdauer und Zeit kostet.

Doch es zeigt sich auch, dass die Suche nach finanzieller Unterstiitzung
bei einer gefihrdeten Existenz in Deutschland zweitrangig werden kann, dies
giltinsbesondere fiir diejenigen mit unsicherem Aufenthaltsstatus in Deutsch-
land und Fliichtlingen im Allgemeinen: »Nach der unfreiwilligen Migration,
der Flucht, meist buchstiblich »tiber Nacht, finden sich die Fliichtlinge nach
oft monatelangem Fluchtweg in einem fremden Migrationsland (dem weitere
folgen kénnen) wieder: aus ihrem Familienverband gerissen, die militirischen
oder politischen Auseinandersetzungen im Heimatland im Gedichtnis, mit
den Erfahrungen einer unter Umstinden lang dauernden, duflerst belasten-
den Flucht selbst, mit der Angst um die zuriickgebliebenen Familienangeho-
rigen, Freunde, Verwandte, der Verantwortung, als einzige/r in Sicherheit zu
sein, nach einer Ankunft in einem Land, dessen Sprache, Kultur und Men-
schen ihnen meist unbekannt sind« (Beckmann 1997, 206). In dieser Situation
sind die Familien mit ihrem behinderten Kind auf sich alleine gestellt.

Fiir Salma Kolat oder fiir Parissa und Mohsen Bahmani ging es in den
ersten Jahren in Deutschland vorrangig darum, sich um ein Bleiberecht und
ein Leben auflerhalb des Fliichtlingsheims zu bemiihen. Die Lage fiir alle Be-
teiligten verschirft sich besonders dadurch, dass die Kinder véllig isoliert vom
gesellschaftlichen Leben in Heimen groff werden — ohne jegliche Form der
Unterstiitzung und Entwicklungsmdéglichkeit. Behinderte Menschen sind von
diesen Ausgrenzungen aufgrund eines rechtlichen Status also besonders be-
troffen. Ob Hilfen bei Personen, die Leistungen nach dem Asylbewerberleis-
tungsgesetz (AsylbLG) beziehen miissen, bewilligt werden, hingt stark »von
der Ausschopfung der Ermessensspielrdume einzelner Sachbearbeiterlnnen
ab« (Lechner 2008, 104). Die Bearbeitungszeit fiir die Bewilligung notwen-
diger Hilfen kann sich tiber Monate hinziehen, da es zumeist nicht ausreicht
einen Antrag zu schreiben. Es miissen Widerspriiche, Gutachten, Erlduterun-
gen und Begriindungen formuliert werden (vgl. Menschenkind 2014).

Doch auch hier findet sich das Bild des »Selbstverschuldens« in der Wahr-
nehmung der Befragten: Die Eltern bereuen ihren Schritt der Migration nach
Deutschland, zu dem sie sich entschlossen haben, weil ihre Freiheit im Her-
kunftsland gefihrdet war, und geben — statt dem AsylbLG - sich selbst die
Schuld.

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Bei der Bemithung um die deutsche Staatsangehorigkeit wird Salma Ko-
lat fehlender Integrationswille aufgrund mangelnder Deutschkenntnisse vor-
geworfen und der Anspruch auf Zugehorigkeit zunichst entzogen. Um eine
Moglichkeit zu bekommen, in Deutschland eine dauerhafte Aufenthaltsgeneh-
migung zu erhalten, verzichtet Leila Faridzadeh auf eine Unterstiitzung durch
das Sozialamt (ohne es zu ahnen, ist sie fortan auch ohne Krankenversiche-
rung) —in der Hoffnung, dass ihre Chancen steigen, bei ihren Kindern bleiben
zu kénnen. Thren Anspruch auf Sozialleistungen und auf eine psychosozia-
le Unterstiitzung nach dem Unfall ihrer Tochter kann die Mutter also nicht
wahrnehmen, weil ihr sonst die Entfristung ihrer Aufenthaltsgenehmigung
unmoglich gemacht wird.

Hier werden die rassistischen Ausgrenzungen, mit denen Migrant*innen
auf der Ebene der Staatsbiirgerschaft konfrontiert sind, besonders sichtbar (Le-
buhn 2013, 234f). Sie erfahren massive Diskriminierungen struktureller Art
und ihre Moglichkeiten sind durch nationalstaatliche Rechtsverhiltnisse ge-
rahmt. Die staatlichen Auflagen evozieren Biirger*innen, die das Projekt Mi-
gration wenn nicht als gescheitert, dann zumindest als erfolglos resiimieren.
Hier — wie auch in den anderen geschilderten Fillen® - zeigt sich ein Wider-
spruch: Wihrend von Migrant*innen im hegemonialen Integrationsdiskurs
als »Bringschuld« eine »Integrationsbereitschaft« erwartet wird, produzieren
die Strukturen eine Lebensrealitit, die ihnen eine soziale, politische, 6konomi-
sche und kulturelle Teilhabe am gesellschaftlichen Leben vorenthilt.

Ressourcen und Starkung von Widerstand(sfahigkeit)

fiir die Suche nach sozialer Absicherung

Ausweg transnationaler sozialer Raum

Der transnationale soziale Raum wird auf der Suche nach sozialer Absiche-
rung zu einer Ressource und zum Ausweg, um den restriktiven Auflagen zum
Bleiberecht zu entkommen, wie im Falle Jale Karimis und ihrer Enkelin. Die
Auflagen zum Bleiberecht verschirfen sich durch die Barrieren der Partizi-
pation, mit denen die behinderte Enkelin konfrontiert ist, und zwingen alle
Familienmitglieder zum sofortigen Handeln. Allerdings erweist sich die Res-
source nicht immer als hilfreich. Erméglicht die Nutzung des transnationalen
sozialen Raums anfangs, die Regelungen zum Aufenthaltsrecht zu umgehen,
wird das permanente Pendeln zwischen den Staaten auf Dauer zu einer groflen
Belastung fiir die Enkelin und die gesamte Familie.

59 | SchlieBlich kann Staatsbiirgerschaft und kénnen Staatsbiirgerschaftsrechte heu-
te nicht als Garant dafiir gelten, dass auch gesellschaftliche Teilhaberechte (»substan-
tive citizenship«) bestehen (vgl. Holston/Appadurai 1999, 4).

- am 15.02.2026, 01:37:14,

263


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Migrationsbedingt behindert?

Die ethnische Community

als Informationsvermittlerin und Vertrauensfaktor

Auf der Suche nach finanzieller Hilfe ist es oft die ethnische Community, die
Informationen weitertrigt und den Eltern eine Stiitze ist: »Hier kann man
Rat suchen und finden; hier kann man sich verstindigen ohne lange Erkla-
rungen [...] findet man ein Klima der Vertrautheit und selbstverstindlichen
Nihe. Zum Beispiel bei Diskriminierungserfahrungen [...J« (Beck-Gernsheim
2004, 98). Das fithrt dazu, dass vor allem die Strukturen der ethnischen Com-
munity genutzt werden und ihr vertraut wird. Es geht also weniger um das
»Tirkischsein« oder »Iranischsein« als kulturelle Gemeinsamkeit, denn um
den gemeinsamen sozialen Hintergrund, die gemeinsamen Erfahrungen mit
Unverstindnis und Diskriminierung auf Seiten der Institutionen der sie um-
gebenden Gesellschaft (vgl. Karakagoglu-Aydin 1999).

Allerdings konnen nicht alle Familien auf die Ressource der Community
zurtickgreifen. Entweder haben die Eltern (insbesondere die alleinerziehenden
Miitter) keine Kontakte zu anderen Personen der ethnischen Netzwerke oder
aber es gibt in den heterogenen Gruppierungen Differenzen, die einen Aus-
tausch erschweren oder verhindern, wie das Beispiel der Kurdin Salma Kolat
deutlich macht.

Wie die Ausfihrungen zur Orientierung »Suche nach sozialer Absiche-
rung« zeigen konnten, verstirken sich negative Effekte der auf die Befragten
wirkenden Strukturkategorie Migration — in Form von lingualen Machtstruk-
turen, von Konfrontationen mit Vorurteilen, Stereotypen, Diskriminierungs-
erfahrungen, von Fremdheit mit Institutionen sowie von rechtlichen Begren-
zungen — und der Strukturkategorie Behinderung — in Form von Barrieren
statt Partizipationsprozessen und Diskriminierungen von behinderten Men-
schen — gegenseitig.

Zwar werden nur an wenigen Stellen Geschlechterverhiltnisse explizit
thematisiert (etwa im Falle Leila Faridzadehs), dennoch wird deutlich, unter
welcher Belastung gerade alleinerziehende Miitter stehen, die sich dafiir ver-
antwortlich sehen, ihre Kinder zu versorgen, ihr Leben abzusichern und die
rechtlichen Rahmenbedingungen fiir eine Existenz in Deutschland zu schaf-
fen. Hier zeigt sich eine Verschirfung ihrer Situation durch die Verwobenheit
und Uberschneidung von migrationsbedingten Ausgrenzungen, soziotkono-
mischen Faktoren, Geschlechterverhiltnissen und Behinderung.

5.5.2 Orientierung »Suche nach Maglichkeiten
der Handlungsbhefahigung«

In den Gesprichen mit den Eltern zeigt sich dartiber hinaus, dass die Fami-
lien hohe Bildungsaspirationen haben. Das Gros der Eltern — insbesondere der
Miitter — bemiiht sich, Teilhabechancen fiir ihre Kinder iiber Bildung zu er-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

wirken. Die meisten Eltern positionieren sich kritisch gegentiber Sonderstruk-
turen des Bildungssystems und kimpfen um gute Bildungsméglichkeiten fiir
ihre Téchter und Séhne, um ihnen ein gutes Leben und eine gelingende prak-
tische Lebensfithrung in Aussicht zu stellen®.

Die Suche nach adiquaten Fordermoglichkeiten und der Wunsch nach
Selbststindigkeit und Handlungsbefihigung hingen eng mit den zuvor ge-
schilderten Schwierigkeiten in der Inanspruchnahme von Hilfen zusammen.
Das Streben nach einem héheren Maf an Selbststindigkeit soll die S6hne und
Tochter vom Hilfesystem, auf das sie sich aus Sicht der Eltern nicht verlassen
kénnen, unabhingig machen. Doch viele der Eltern werden, das konnten die
Interviewanalysen zeigen, immer wieder mit Machtasymmetrien konfrontiert,
die sie auf ihrer Suche nach Handlungsbefihigung stéren und ihre gesell-
schaftliche Partizipation behindern und die zur strukturellen Benachteiligung
der Kinder beitragen.

Die oft propagierte Erziehungs- und Bildungspartnerschaft zwischen Insti-
tutionen und den so genannten Migrantenfamilien (vgl. Amirpur 2010), die El-
tern in die institutionelle Bildung ihrer Kinder einbezieht, beinhaltet, dass die
Familien zum einen Unterstiitzung bekommen, aber zum anderen als gleich-
berechtigte Partner*innen mit ihren Kompetenzen anerkannt werden. Die
Beobachtung in der pidagogischen Praxis ist vor diesem Hintergrund para-
dox, kritisiert Boos-Niinning. So werde ein erheblicher Teil der Eltern unter-
durchschnittlich hiufig im Bereich der formalen und nonformalen Bildungs-
einrichtungen im Zusammenhang mit der Bildung der Kinder erreicht, bei
der Inanspruchnahme nahezu aller sozialer Hilfen seien die Familien unter-
reprisentiert (Boos-Niinning 2011, 49). Zu dieser Erkenntnis kommt auch die
hier vorliegende Arbeit: Die Interviewanalysen zeigen, dass die meisten Eltern
gerade anfangs keinen Zugang zu Hilfen bzw. zur Behindertenhilfe haben.
Aber insbesondere nach der Geburt der Kinder sind die Eltern auf Informatio-
nen angewiesen, die sie kaum erhalten bzw. die ihnen nicht adidquat vermittelt
werden.

Strukturelle migrationsspezifische Barrieren

auf dem Weg zur Handlungshefihigung

Die Diagnoseer6ffnung stellt fiir viele Familien, gerade vor dem Hintergrund
fehlender oder geringer deutscher Sprachkenntnisse und fehlender Vertraut-
heit mit Begrifflichkeiten rund um die Diagnose, ein traumatisches Ereignis

60 | Dieser Gedanke entspricht dem (Handlungs-)Befahigungsansatz (Capability Ap-
proach) von Sen und Nussbaum (vgl. Sen 1992 und Nussbaum 2006), die nach den
Bedingungen fiir ein ngutes Leben« suchen. Dabei wird der Bildung eine zentrale Bedeu-
tung von Handlungsbefahigung zugeschrieben. Diese Idee entspricht der Orientierung
der Eltern, die deswegen analog zum Ansatz benannt wurde.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

205


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Migrationsbedingt behindert?

dar. Vor allem eine recht unvermittelt eréfinete Diagnose fithrt zu einer Art
Schock bei den Eltern.

Wie andere allgemeine Studien zur Lebenssituation von Familien im Kon-
text von Behinderung (vgl. Kap. 3.2) kommt auch die hier vorliegende Unter-
suchung zu dem Ergebnis, dass die Eltern den Kontakt zum Hilfesystem als
Belastung empfinden: Pl6tzlich sind sie mit Institutionen konfrontiert, die in
ihr Leben und das ihres Kindes eingreifen und die in den meisten Fillen be-
ginnen, ihr Kind vom bisherigen Umfeld in Kita und Schule zu separieren.

Es zeigt sich aber, dass die Eltern, die erst nach Jahren eine konkrete Diag-
nose erhalten, die Zeit der Unwissenheit und den stindigen Kampf um Infor-
mationen ebenfalls als starke Belastung empfinden, auch aus Sorge, wertvolle
Zeit zu vergeuden, in der eine Forderung ihres Kindes lingst hitte stattfinden
kénnen. Die Odyssee durch das Versorgungssystem, auf die sich Eltern in die-
ser Zeit begeben, ist fiir sie von Hoffen und Bangen gezeichnet. Der Kampf
um Informationen hat auch Auswirkungen auf das Kind, das von einer Stelle
zur nichsten geschickt wird und sich reihenweise Untersuchungen unterzie-
hen muss. Wird die Beeintrichtigung des Kindes nicht unmittelbar nach der
Geburt festgestellt, verfallen die Eltern in eine hektische Umtriebigkeit, um
Sicherheit zu erlangen. Neue Kontakte, die die Eltern auftun, lassen sie erneut
hoffen, endlich den richtigen Ansprechpartner/die richtige Ansprechpartnerin
gefunden zu haben, um Antworten zu erhalten. Eine Diagnose fiithrt zu einer
grofleren Sicherheit bei den Familien. Ohne Diagnose werden zudem wichtige
»Befihigungsansitze« (wie Kommunikationsférderung fiir Autist*innen o.4.)
nicht eingeleitet, die Moglichkeiten des Kindes zur Unterstiitzung seiner Par-
tizipation bleiben unberiicksichtigt. Auch fiir den Erhalt eines Schulplatzes
im Gemeinsamen Unterricht gilt eine Diagnose oft als Voraussetzung. Der
Zugang zu Hilfen und die Moglichkeiten der Teilhabe werden von einer Zu-
schreibung bzw. der Herstellung von Behinderung abhingig gemacht.

Es sind insbesondere strukturelle migrationsspezifische Barrieren, die die
Informationssuche erschweren lassen. Die drei Miitter, die tiber gute Deutsch-
kenntnisse verfiigen (Fariba Mostafawy, Giiner Mutlu und Merve Akgiin), be-
richten von einer sie aus dem Hilfesystem begleitenden Fachkraft, die sie sehr
schitzen. Sie erleben sich ab diesem Zeitpunkt erfolgreich im Hilfesystem.
Hier deutet sich ein Zusammenhang zwischen den durch die Fachkrifte bei
den Eltern wahrgenommenen geringen Deutschkenntnissen an und der Be-
reitschaft, sie auf dem Weg durch das Hilfesystem zu begleiten. So scheinen
die Fachkrifte des Hilfesystems davon auszugehen, dass die Sprachkenntnisse
im Deutschen vollkommen sein miissen, um Anspriiche geltend machen bzw.
um Informationen vermitteln zu kénnen. Andere unter den befragten Eltern
beklagen sich, nicht systematisch begleitet und informiert worden zu sein. Das
ist dann besonders problematisch, wenn sprachliche Barrieren die Moglich-
keiten der selbststindigen Informationssuche stark einschrinken. Fehlen den

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

Familien die notwendigen Hintergrundinformationen, kénnen in Beratungs-
gesprichen auch keine gezielten Fragen gestellt werden.

Beratungssituationen oder andere Interaktionen mit dem Hilfesystem sind
aufgrund unterschiedlich verfiigbarer Ressourcen zwischen Beratendem und
Ratsuchendem hiufig durch Machtasymmetrien gekennzeichnet, bspw. durch
den ungleichen rechtlichen oder sozialen Status. Viele Eltern fithlen sich in
der Kommunikation mit Institutionen nicht ernst genommen und respektiert.
Schwerwiegende Entscheidungen werden iiber ihren Kopf hinweg getroffen
und schaffen ein Gefithl der Ohnmacht, wie z.B. Djavad Moini oder Bilal Yil-
dirim schilderten. Gehort zu werden oder nicht, sich durchsetzen zu kénnen
oder nicht, hingt von der jeweiligen sozialen Position ab. Eine Asymmetrie ist
allein schon durch die lingualen Machtstrukturen im Hilfesystem gegeben.

Die Unrechts- und Diskriminierungserfahrungen, die Eltern auf der
»Suche nach sozialer Absicherung« in Behérden gemacht haben, kénnen zu
einem generellen Misstrauen gegeniiber Behérden und Bildungsinstitutionen
auf der Suche nach Befihigung fithren. So berichtet bspw. Azade Moini von
»Qualenc, die dazu gefithrt haben, dass sie die Angebote der Behindertenhilfe
nicht mehr eingefordert und einen Kontakt vermieden hat.

Die fehlende Beratung bemingeln einige der befragten Familien. Sie seien
allein gewesen, es habe »kein Konzept« fiir ihre Kinder gegeben und sie hitten
in vielen Fillen ein Gefiihl von »Sicherheit« vermisst. Es sei kaum moglich, zu
den pidagogischen Fachkriften eine Bindung aufzubauen. Fariba Mostafawy
spricht von einer »Distanz«, die in Deutschland aufrechterhalten werde, und
verallgemeinert ihre Erfahrungen und Beobachtungen damit, Parissa Bahma-
niund Salma Kolat sprechen von einem Dilemma. Wieder tauchen das Bild der
»Selbstverschuldung« und die damit einhergehende Erkenntnis des Verlusts
von Ressourcen durch die Migration auf. Wussten sie in ihrem Herkunftsland,
was zu tun war, konnen sie in Deutschland, so ihre Einschitzung, kaum etwas
fur ihre Kinder tun.

Die Behinderung, die die Eltern auf der Strukturebene erleben, hat Aus-
wirkungen auf ihre Konstruktion der Identitit als Eltern eines behinderten
Kindes: Die Behinderung des Kindes wird verstirkt wahrgenommen und
problematisiert. Das hdufige Treffen auf Restriktionen und die Ohnmachtser-
fahrungen beeintrichtigen ihr Streben nach Partizipation. So zeigt sich nach
den Interviewanalysen, dass besonders die Eltern (auch hier insbesondere die
Miitter) nach Moglichkeiten der Befihigung ihrer Kinder streben und sich auf-
reiben, die sich auf der Suche nach sozialer Absicherung erfolgreich zeigten.
Hier wird ein Zusammenhang zwischen vorhandenen Ressourcen und Zu-
gang zu weiterer Befihigung sichtbar, der das Matthdusprinzip im Hilfesystem
bestitigt: Die Eltern, die viel Kraft und Ausdauer zur Sicherung ihrer sozialen
Existenz einsetzen miissen, haben kaum noch Kapazititen, an anderer Stelle
Kiampfe auszutragen, sich in die Bildungsprozesse einzubringen, obwohl sie

- am 15.02.2026, 01:37:14,

267


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Migrationsbedingt behindert?

bspw. angeben, dass sie mit den von Bildungseinrichtungen angebotenen Mog-
lichkeiten unzufrieden sind. Am Beispiel der Familie Yildirim hingegen wird
deutlich, dass sie die aufreibenden Gespriche in Bildungsinstitutionen nicht
mehr bewiltigen und — nachdem sie sich bei anfinglichen Versuchen, sich zu
wehren, nicht erfolgreich zeigen — in Passivitit verharren.

Faktoren fiir die Starkung von Widerstand(sfahigkeit)

und Ressourcen fiir die Suche nach Handlungsbhefahigung

Die Expertise aus dem Herkunftsland

Nicht alle bleiben unter schwierigen Ausgangsbedingungen passiv, es gibt Aus-
nahmen: Auch Salma Kolat und Parissa Bahmani sind in einer schwierigen fi-
nanziellen Situation, sind »Rassismuserfahrene« (vgl. Mecheril 1997, 175f) und
gesellschaftlich isoliert. Sie kénnen im Gegensatz zu anderen Familien nicht
von Resilienzfaktoren wie einem ausgeprigten sozialen Netzwerk (wie im Fal-
le der Ozdemirs oder Mutlus) oder einem Kraft spendendem Glauben (Nermin
Ataman oder Jale Karimi) profitieren. Dennoch sind sie aktiv im Bildungssys-
tem, sind darum bemdtiht, ihren Handlungsrahmen zu erweitern, kiitmmern
sich um die Forderung und Partizipation ihrer Kinder, versuchen, sich separie-
renden und inadiquaten Maflnahmen im Schulsystem zu widersetzen. Zwar
kann Salma Kolat einen hoheren Bildungsgrad vorweisen, Parissa Bahmani
allerdings nicht. Sie scheinen also aus Ressourcen zu schopfen, die nicht ent-
lang der tblichen Differenzlinien wie finanzielle Sicherheit oder Bildungs-
hintergrund verlaufen. Was beide Miitter eint, ist die Geburt ihrer Kinder im
Herkunftsland. Parissa Bahmanis Séhne und Salma Kolats Tochter haben ihre
ersten Lebensjahre dort verbracht. In dieser Zeit hatten die Miitter Gelegen-
heit, sich eine Expertise im Umgang mit der Behinderung ihrer Kinder anzu-
eignen. Sie haben dort alle ihnen offen stehenden Ressourcen genutzt, um den
Kindern Bildungsméglichkeiten anzubieten und die Entfaltung ihrer Kinder
beobachten konnen — sie haben sich dort als handlungswirksam erfahren. Die
Expertise und ihre Erfahrungen importieren sie nach Deutschland und kén-
nen davon in der Migrationssituation zehren. Kenntnisse iitber Wege und Aus-
sichten fiir ihre Kinder aus dem Herkunftsland lassen sie in Deutschland auch
bei Ablehnungen hartnickig bleiben. Auch mit geringen Deutschkenntnissen
bleiben diese Familien handlungsfihig, da sie iber ein differenzierteres Wis-
sen um Méoglichkeiten der Bildung und Partizipation ihres Kindes aus dem
Herkunftskontext verfiigen, auf das sie auch hier zurtickgreifen.

Hilflos fiithlten sich insbesondere die Eltern, die bei der Geburt ihres Kin-
des bereits in Deutschland lebten und sich mit lingualen Machtstrukturen im
Hilfesystem konfrontiert sahen. Das Hilfesystem in Deutschland vermag es
demnach nicht, diese Eltern ausreichend zu stirken.

Allerdings zeigt sich am Beispiel von Parissa Bahmani auch, dass das Wis-
sen um Bildungs- und Partizipationsmdglichkeiten nicht als alleiniger Schliissel

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

fiir den Zugang zu Hilfen und einer guten (Aus-)Bildung verstanden werden
kann. Neben der Notwendigkeit einer Diagnosestellung (die ihre Sohne nicht
besitzen) muss sie auflerdem feststellen, dass die Einbringung von Kompeten-
zen von einer Anerkennung, Respektierung und Wiirdigung ihrer Person und
ihrer Expertise abhidngen. Die Erfahrung der eigenen Handlungsmaichtigkeit
ist auch von den Bedeutungen abhingig, die spezifischen Fihigkeiten in sozia-
len Kontexten zugeschrieben werden (Grundmann 2008, 135). Die ihr kaum
entgegenbrachte Anerkennung und die Geringschitzung ihrer Person verortet
Parissa Bahmani in einen Zusammenhang mit rassistischen Verhaltenswei-
sen der Akteur*innen der entsprechenden Institutionen — bspw. vor dem Hin-
tergrund von »Abstammungs- oder Herkunftskonstruktionen [...] als Hinweise
auf moralische oder intellektuelle Unterschiede« (Mecheril 1997, 180). Auch
Hartnickigkeit und Rebellion kénnen hier nur begrenzt Einfluss ausiiben und
kompensatorisch wirken.

Die Sicherheit im Umgang mit Institutionen, die (Be-)Achtung ihres Wis-
sens und ihrer Wiinsche, die Moglichkeit, sich durchzusetzen und machtvollen
Auseinandersetzungen im Kontakt mit Bildungsinstitutionen Stand zu halten,
ist vielen Miittern und Vitern, die auf linguale Machtstrukturen im Hilfe-
system treffen, nicht gegeben — insbesondere bei einem niedrigeren sozialen
Status. Auch ein hoherer Bildungshintergrund kann hier nur begrenzt ausglei-
chen. Der Bildungshintergrund fiihrt eher dazu, dass die Eltern ihre eigenen
Ressourcen nutzen, die Mingel nach Schulschluss auszugleichen und in die
Lehrerinnenrolle (es sind ausschlieflich Miitter) schliipfen.

Der transnationale soziale Raum schafft Bildungsriume

Wie auch im Rahmen der Orientierung »Suche nach sozialer Absicherung« bie-
tet der transnationale soziale Raum auf der Suche nach Handlungsbefihigung
eine Perspektive fiir die Familien. So nutzt Salma Kolat auch Jahre nach der
Migration die Ressource des Herkunftslandes fiir die Schaffung von Bildungs-
raumen. Mingel und Riickschrittlichkeit, die in Deutschland im Umgang mit
behinderten Menschen identifiziert werden, kénnen durch die Nutzung des
transnationalen sozialen Raumes ausgeglichen werden. Salma Kolats Erleben
und Verhalten irritiert »nationalstaatlich konzipierte(n) Vorstellungen von Bil-
dungserfolg«, denen zufolge der Eintritt in das deutsche Bildungssystem auto-
matisch einen Aufstieg gegentiber dem Herkunftskontext bedeutet (Apitzsch/
Siouti 2008, 101): Sie schickt ihre Tochter in den Sommerferien regelmifig in
die Tiirkei, um ihr dort neue Méglichkeiten zu eréffnen — zugutekommt ihr da-
bei ein héherer sozialer Status in der Tiirkei, den sie durch die Migration nach
Deutschland hier nicht geltend machen kann. Allerdings basiert die Nutzung
des transnationalen Netzwerkes nicht auf einer autonomen Entscheidung, son-
dern ist auch als Reaktion auf die rechtliche und soziale Ausgrenzung zu ver-
stehen, die sie in Deutschland erlebt.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

269


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Migrationsbedingt behindert?

Das Streben nach inklusiven Bildungssettings

als Schliissel zur Handlungsbefihigung

Die Eltern betrachten die Bildung ihrer Kinder als Schliissel zu deren Hand-
lungsbefihigung und zur Verbesserung ihrer Zukunftsaussichten — und das
unabhingig von ihrem eigenen Bildungshintergrund. Dabei fordern sie einen
Zugang zu allgemeiner, inklusiver Bildung statt »besondernden« Bildungsset-
tings. Fast einheitlich stehen sie der Struktur des Férderschulsystems und den
separierenden Mafinahmen kritisch gegentiiber. Ausnahmen sind Jale Karimi
und Merve Akgiin, die insbesondere die mit der Férderschule verbundenen
geringen Gruppengroflen loben: Jale Karimi weiff um ihre eigenen geringen
Deutschkenntnisse und hofft, dass Puran in kleinen homogenen Schulklassen
in der Férderschule ausreichend Aufmerksamkeit erhilt, um ihre Deutsch-
kenntnisse zu verbessern, die sie ihr selbst nicht vermitteln kann. Merve Ak-
giin hat das Gefiihl, dass ihre Tochter in Bezug auf ihre Himophilie in bspw.
iiberschaubaren Klassen sicherer aufgehoben ist.

Der Grad der Zufriedenheit mit der inhaltlichen Arbeit der Férderschulen
ihrer Kinder ist durchaus unterschiedlich. So sind bspw. die Familien Moini
oder Ozdemir durchaus dankbar, dass ihren S6hnen mit grofer Geduld basale
Kompetenzen vermittelt worden sind. Mingel, die die anderen Eltern wahr-
nehmen, sind: fehlende Férderung, keine Moglichkeiten der Entwicklung,
Aufbewahrung statt Bildung und Teilhabe oder die fehlende Riicksichtnahme
auf die Bediirfnisse ihrer Kinder (bspw. Nachteilsausgleich oder die Kompeten-
zen in der Herkunftssprache).

Die Eltern geben an, zufrieden mit den Bildungseinrichtungen ihrer Kin-
der zu sein, wenn sie die Erfahrung machen, dass sie informiert werden, als
Expert*innen ihrer Kinder anerkannt werden, wenn sie am Schulleben teilha-
ben diirfen und die Kinder gerecht und respektvoll behandelt werden.

Die Not und die Sorge dariiber, eventuell vorhandene oder mégliche Mit-
tel und Wege fiir die Férderung der Kinder nicht in Betracht zu ziehen oder
zu Ubersehen, ist auch abhingig vom Grad der Notwendigkeit, das behinderte
Kind in partizipativen Prozessen unterstiitzen zu miissen, wie sich in der Schil-
derung von Merve Akgiin zeigt. In ihrem Fall sind die Barrieren rund um die
offiziell diagnostizierte Behinderung des Kindes nicht der Faktor, der die Toch-
ter isoliert. Das Wissen und das Vertrauen darin, dass die Tochter ihren Weg
gehen wird, lisst sie entspannt mit den Bildungsinstitutionen umgehen. Im
Gegenteil: Die pl6tzlich wahrgenommene Behinderung der Tochter fithrt dazu,
dass die Mutter, die zuvor aufgrund rassistischer bzw. antimuslimischer Dis-
kriminierungen gesellschaftlich isoliert war, plotzlich Kontakt zu Bildungs-
institutionen herstellt.

Um aktiv am Bildungsfortschritt ihrer Kinder mitwirken zu kénnen und
wichtige Informationen zu erhalten, entwickeln vor allem die Miitter unter-
schiedliche Strategien: Diese reichen von der vlligen Kontrolle des padagogi-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

schen Alltags und des Widerstandes gegeniiber pidagogischen bzw. therapeu-
tischen Fachkriften, wie im Falle von Parissa Bahmani oder Leila Faridzadeh,
tiber vorgebliche Passivitit in der Schule (bei enormer Aktivitit zu Hause)
und einem unauffilligen Bewegen im System, um sich nicht »unbeliebt« zu
machen, wie bei Fariba Mostafawy und Jale Karimi, bis hin zur Konformitit
und Assimilation, immer bereit, sich einzusetzen und einzuspringen, um den
Anforderungen der Institutionen an die Rolle der Eltern gerecht zu werden,
wie im Falle von Giiner Mutlu. Alle diese Befragten verbindet die Suche nach
Moglichkeiten einer Unterstiitzung der Handlungsbefihigung ihrer Kinder.

Die Strategien der Miitter haben unterschiedliche Folgen: Parissa Bahma-
nis offensiver Widerstand liuft ins Leere, ihr fehlen Adressat*innen moglicher
Solidarisierung. Leila Faridzadeh hingegen findet in der ethnischen Com-
munity professionelle Fiirsprecher*innen, die sich im Rahmen ihrer sozial-
arbeiterischen und medizinischen Titigkeiten fiir sie einsetzen. Damit die
professionellen Akteur*innen erfolgreich agieren kénnen, zieht sie sich aus
strategischen Griinden zurtick und halt sich im Hintergrund, schlie8lich weifs
sie um ihren sozialen Status und ihre begrenzten Einflussméoglichkeiten. Auch
Fariba Mostafawy und Jale Karimi verhalten sich strategisch. Sie behalten mit
ihrer defensiven Haltung zwar den Uberblick iiber die Situation ihrer Kinder
in den Bildungsinstitutionen, regen mit ihrer Passivitit aber kaum Verin-
derungsprozesse an, sondern stabilisieren stattdessen durch Anpassung die
Strukturen.

Je nach Ressourcen versuchen die Miitter die Mingel, die sie in den Bil-
dungsinstitutionen erkennen, dann durch eigene Maflnahmen bzw. spezifi-
sche Verhaltensweisen auszugleichen, in der Regel trauen sie sich aber nicht,
offensiv Hilfe von den Institutionen einzufordern. Giiner Mutlu, die sich erst
widersetzt und dann bemerkt, dass es sich einfacher agieren lisst, wenn sie
sich anpasst, iitbernimmt Diskurse im Hilfesystem gegeniiber den so genann-
ten Migrantenfamilien und festigt so — fiir den Erhalt von Anerkennung — Ste-
reotype iiber sich selbst benachteiligende Familien im Migrationskontext. Sie
wird Teil des Systems und geniefdt im Gegenzug Vorziige durch Einbezug und
Informationsweitergabe.

5.5.3 Orientierung »Suche nach Entlastung«

Die Familien, vor allem die Miitter, zeigen trotz sprachlicher und biirokratischer
Barrieren und des Gefiihls der Machtlosigkeit Durchhaltevermégen. Dabei ste-
hen die Bediirfnisse ihrer Kinder im Vordergrund. Deutlich seltener sprechen
die befragten Eltern bzw. Miitter von dem Wunsch nach Entlastung als be-
treuende Person.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

271


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Migrationsbedingt behindert?

Strukturelle migrationsspezifische Barrieren

und traumatische Erfahrungen erhohen Entlastungsbedarf

So sind es insbesondere die Familien, die sich Entlastung wiinschen, die nicht
oder nur eingeschrankt auf Ressourcen und Resilienzfaktoren, wie bspw. ein
sie unterstiitzendes Netzwerk, zuriickgreifen kénnen und die auf der Suche
nach sozialer Absicherung nur bedingt erfolgreich sind. Sie sind sozialen Be-
nachteiligungen ausgesetzt, was sich auch in den Moglichkeiten der adidquaten
Betreuung und der Handlungsbefihigung ihrer Kinder widerspiegelt. Charak-
teristisch sind fiir diese Familien aber vor allem traumatische Erfahrungen,
die sie im Zusammenhang mit der Behinderung des Kindes gemacht haben,
wie etwa Leila Faridzadeh, Nermin Ataman oder die Familie Moini — sei es
durch die Schwere der Behinderung bzw. Krankheit oder durch die daraus
resultierenden Kimpfe auf Strukturebene, die die Eltern austragen mussten.
Insbesondere die Miitter und Eltern, die ihre Kinder iiber lingere Zeit im Kran-
kenhaus begleiten mussten und bei denen das Uberleben der Kinder am sei-
denen Faden hing bzw. nach wie vor hingt, wiinschen sich eine psychosoziale
Begleitung, eine psychologische Betreuung oder eine Entlastung im Alltag bei
der Versorgung ihrer Kinder — bspw. im Rahmen eines familienunterstiitzen-
den Dienstes. In den meisten Fillen treffen beide Faktoren aufeinander: die
fehlende soziale Absicherung und die traumatischen Erfahrungen.

Anspriiche an potentielle Entlastungsangebote variieren

Die Vorstellungen von Entlastung in den Familien sind sehr unterschiedlich —
mit zum Teil basalem Charakter: Nermin Ataman bspw. wiinscht sich Unter-
stiitzung durch die Familie oder den Freundeskreis, die Verstindnis fiir ihre
Trauer zeigen, und sich um ihre ilteren Tochter kiitmmern, wihrend sie mit
der Versorgung der chronisch kranken Tochter befasst ist. Der Erhalt einer ins-
titutionell angesiedelten Unterstiitzung entzieht sich der Vorstellungskraft der
Mutter, die bislang keinerlei institutionelle Unterstiitzung angeboten bekom-
men hat. Salma Kolat, Parissa Bahmani oder Leila Faridzadeh benétigen eine
Entlastung im Rahmen des FUD. Sie kritisieren allesamt, dass das Personal
der Triger der Behindertenhilfe schlecht ausgebildet sei, um zum einen den
Bediirfnissen der Tochter bzw. der Schne ausreichend gerecht werden und sie
zum anderen in partizipativen Prozessen unterstiitzen zu kénnen.

Die Strategien im Umgang mit dem als mangelhaft empfundenen Hilfesys-
tem und den unterstiitzenden Diensten sind unterschiedlich: Parissa Bahmani
gibt nach und verzichtet deswegen auf weitere unterstiitzende Dienste. Leila
Faridzadeh kritisiert die Mitarbeiter*innen und zieht damit deren Unmut auf
sich. Salma Kolat ist als alleinerziehende Mutter von drei Kindern besonders
auf die Dienste angewiesen. Sie versucht, ihren Anspruch auf Unterstiitzung
durch das Hilfesystem wahrzunehmen, nutzt ihre nach Deutschland impor-
tierte Expertise und lernt die Mitarbeiter*innen in ihrem Sinne an. Leila Fa-

- am 15.02.2026, 01:37:14,


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die empirische Untersuchung

ridzadeh fiihlt sich alleingelassen: Eine konstante psychologische Betreuung
fir die Verarbeitung ihrer extremen Belastungen, mit denen sie durch ihre
Auseinandersetzungen mit den Sozialstrukturen, mit ihrer Familie und im
Kampf um das Uberleben der Tochter ausgesetzt war, hat sie aufgrund ihrer
schwierigen rechtlichen Situation nicht erhalten. Stattdessen wird sie immer
wieder mit Auflagen konfrontiert, die sie zu erfiillen hat und die in einem Zu-
sammenhang mit ihrem Migrationsstatus stehen.

- am 15.02.2026, 01:37:14,

273


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 15.02.2026, 01:37:14.


https://doi.org/10.14361/9783839434079-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

