
Ex propria industria

Zu einer Archäologie der Zeugenvergessenheit 

EMMANUEL ALLOA

I. AUS EIGENER KRAFT

In Stammbücher seiner Gastgeber oder seiner Studenten trug Kant mit 
Vorliebe die folgende Sentenz ein: Quod petis in te est. Ne te quaesiveris 

extra – Was du suchst, liegt in dir, suche es nicht außerhalb davon. Im Un-
terschied zu den lateinischen Dichtern, auf die sie zurückgeht,1 verweist die 
Sentenz bei Kant weniger auf einen bestimmten Erkenntnisgegenstand denn 
auf ein Erkenntnisvermögen: Das Subjekt ist, bevor es zum Gegenstand 
von Einsicht wird, Mittel dazu. Gegenüber dem delphischen gnothi seauton 

(»Erkenne dich selbst«) ist das Selbst nicht primär Ziel, sondern in erster 
Linie Medium von Erkenntnis. Nicht jedes Selbstdenken ist ein Sich-
Selbst-Denken, doch umgekehrt setzt jedes tatsächliche Sich-Selbst-Den-
ken das Selbst-Denken voraus. Anders formuliert: vom Erkennen des Selbst

findet eine Verschiebung statt hin zum Selbsterkennen. Wahres Wissen, so 
die Vorstellung, ist selbst gewonnenes Wissen; wahres Wissen ist Wissen 
aus eigener Kraft. 

1 Es handelt sich genau genommen um die Textmontage eines Versfragments von 

Horaz (»Quod petis, hic est«) mit einem Fragment aus den Satiren des Persius 

(»nec te quaesiveris extra«), die Kant erstmals 1777 und insgesamt neunmal in 

Stammbücher einträgt. Vgl. Vaihinger, Hans: »Erklärung der vier Beilagen«, in: 

Kant-Studien 9 (1904), 342-343.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | EMMANUEL ALLOA

Die Betonung des Vermögens hat wiederum emanzipatorisches Poten-
tial: die Unmündigkeit kann, weil selbst verschuldet, durch die Ausübung 
der eigenen Fähigkeiten wieder überwunden werden. Das Primat der Auto-
nomie – und der damit verbundenen Begriffe wie Selbstbeherrschung, 
Selbstbestimmung oder Selbstgesetzgebung – wird erst verständlich, wenn 
sich das Selbst nicht als Gegenstand, sondern als Vermögen herausstellt.    

Dieses Vermögen, das dem Subjekt eigens zukommt und sich niemand 
anderem verdankt, schillert dennoch merkwürdig zwischen Individualität 
und Allgemeinheit. Selbstdenken, so die erste Maxime des allgemeinen 
Menschenverstands, »heißt den obersten Probierstein der Wahrheit in sich 
selbst (d.i. in seiner eigenen Vernunft) suchen«.2 Das sapere aude benennt 
wiederum den Mut, »sich [s]eines eigenen Verstandes zu bedienen«, ohne 
»Leitung eines anderen«.3 Doch ist eine eigene Vernunft, ist ein eigener 

Verstand nicht ein Oxymoron? Dieses Oszillieren zwischen Eigen- und All-
gemeinheit lässt sich wieder beobachten, wenn Kant über das Selbstdenken 
schreibt, es hieße so viel wie »an der Stelle jedes andern zu denken«.4 Die 
fremdbestimmte Unmündigkeit, bei der lediglich die Worte und Gedanken 
anderer übernommen werden, soll ersetzt werden durch eine Vernunft, der 
nichts Fremdes mehr beigemischt ist, die aber gleichwohl wieder fähig ist, 
im Namen aller zu sprechen.

Die Kritik der heteronomen Repräsentation als Kritik an der fremden 
Autorität paart sich hier mit einer allgemeinen Repräsentativität des eige-
nen, vernunftkonformen Denkens. Autonomie und Repräsentativität lassen 
sich folglich nicht apriorisch entgegensetzen, allein der Blick auf den Voll-
zug vermag Selbst- von Fremdbestimmung zu scheiden: Was mit eigenen 
Mitteln gewonnen wurde, lässt sich verallgemeinern; was dagegen über-
nommen wurde, trägt stets den Makel des unüberprüfbaren Ursprungs. Jede 
Übernahme birgt zudem immer auch die Gefahr des Übergriffs: Wer sich 
auf das einlässt, was er selbst nicht überprüfen kann, überlässt immer schon 
einen Teil seiner Selbstständigkeit einer fremden Instanz.

2 Kant, Immanuel: »Was heißt sich im Denken orientieren ?« [1786], in: ders., 

Was ist Aufklärung. Ausgewählte kleine Schriften, mit einem Einführungstext 

von Ernst Cassirer, hg. v. Horst Brandt, Hamburg: Meiner 1999, S. 60.

3 Ebd., S. 20.

4 Kant, Immanuel: Handschriftlicher Nachlass, Refl. 2564. Akademie-Ausgabe 

(=AA), Berlin: Reimer 1900ff., Bd. XVI, S. 419, Z. 1.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 69

Neben Kant definiert auch Diderot die wahre Erkenntnis als solche, die 
aus dem eigenen Vermögen gewonnen ist. Der freie – und damit unweiger-
lich eklektische – Geist wird bestimmt als jemand, der »für sich selbst 
denkt […] und nichts zulässt, was nicht dem Zeugnis seiner Erfahrung und 
seines Wissens entspringt«.5 Dem penser de soi-même, dem im 17. 
Jahrhundert der Eklektizismus von Thomasius Pate steht, werden zwei 
mögliche Quellen der Erkenntnis zur Seite gestellt: a) die Sinneserfahrung 
und b) das Wissen (gemeint ist das Schlussfolgern aus eigenem Verstan-
desvermögen). In diesen Passagen lässt sich das Nachwirken einer episte-
mologischen Grundsatzentscheidung beobachten: Wenn jede Erkenntnis in 
der Lage sein muss, sich selbst zu rechtfertigen und jedes Wissen eines sein 
muss, für das sich Gründe angeben lassen können, so sind genau genom-
men zwei Erkenntnisquellen zulässig: unmittelbare Wahrnehmung oder 
aber schlussfolgerndes Denken. Wahre Erkenntnis ist damit stets Erkennt-
nis aus erster Hand; alles Wissen aus zweiter Hand muss als authentisches 
Wissen ausscheiden. 

Diese innerhalb der Epistemologie dominante Auffassung, die hier in 
der Aufklärung ihre explizite Formulierung erfährt, begründet die in der 
philosophischen Zeugenschafts-Debatte vielfach diagnostizierte Vernach-
lässigung des Zeugnisses (neglect of testimony). Was ausschließlich durch 
andere überliefert, selbst aber nicht aufgestellt werden kann, bleibt stets im 
Rahmen der Über-, niemals der Ermittlung. Auf den Status von Erkenntnis 
kann Wissen aus fremder Quelle keinen Anspruch erheben, bestenfalls auf 
den von Meinung. 

Der Unterschied zwischen wahrer episteme und bloßer doxa wird in 
Platons Theaitet am Beispiel von Gerichtszeugen vorgeführt. Um bei einem 
Diebstahl Tatsachen aufstellen zu können, seien die Richter darauf ange-
wiesen, auf das Zeugnis anderer zu rekurrieren. Doch dass sie durch ihr 
Urteil rechtskräftige Tatsachen schaffen, ist eine Sache; wahre Erkenntnis 
eine andere.6 Für Jonathan Barnes, der diese Passagen kommentiert, stellt
ein solch fremdbezeugtes Wissen zweifellos quantitativ den häufigsten Fall 
dar, dennoch müsse philosophische Erkenntnis anders geartet sein: »No 
doubt we all do pick up beliefs in that secondhand fashion, and I fear that 

5 Diderot, René: »Eclecticisme«, in: Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des 

sciences, des arts et des métiers, Paris: Le Breton u.a. 1755, Bd. V, S. 270.

6 Theaitetos, 210b.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | EMMANUEL ALLOA

we often suppose that such scavenging yields knowledge. But that is only a 
sign of our colossal credulity: the method […] is a rotten way of acquiring 
beliefs, and is no way at all of acquiring beliefs«.7

Deutlich wird, dass das Hauptargument der zeitgenössischen social 

epistemology damit einiges an Schwungkraft verliert. Folgt man Coadys 
Klassiker Testimony, so ist die Vernachlässigung der Zeugenschaft begrün-
det in einem ›individualistic bias‹ der neuzeitlichen Tradition8; eine Erklä-
rung, die von weiten Teilen der social epistemology weithin geteilt wird.9

Dennoch: Die Denktradition von ihrem Solipsismus mit dem Hinweis be-
freien zu wollen, dass wir die meisten unserer Einsichten gar nicht uns 
selbst verdanken, sondern andern (von unserem Geburtsdatum über geo-
graphische Kenntnisse bis hin zu weltgeschichtlichen Ereignissen) führt 
noch nicht notwendig – und darin ist den Widersachern der social episte-

mology recht zu geben – zu einem erweiterten Erkenntnisbegriff. Das 
Zeugnis anderer, so das Argument, ist kein Mittel zur Wissensgenerierung, 
sondern bestenfalls zur Wissensübertragung. 

Eine solche Auffassung vertritt etwa Michael Dummett, wenn er er-
klärt, Zeugenschaft solle nicht länger als eine Wissensquelle und schon gar 
nicht als Wissensgrund aufgefasst werden, da ihre Leistung einzig und al-
leine eine Übertragungsleistung ist: »Testimony should not be regarded as a 
source, and still less as a ground, of knowledge: it is the transmission of one 

7 Barnes, Jonathan: »Socrates and the Jury: Paradoxes in Plato’s distinction be-

tween Knowledge and True Belief II«, Aristotelian Society Supplementary Vol-

ume 54 (1980), S. 193-206, hier S. 200.

8 Coady, C.A.J.: Testimony. A Philosophical Study, Oxford: Clarendon Press 

1992, Kap. 1.

9 Welbourne, Michael: The Community of Knowledge, Atlantic Highlands: Hu-

manities Press 1993; Lipton, Peter: »The Epistemology of Testimony«, in: Brit-

ish Journal for the History and Philosophy of Science 29 (1998), S. 1-31. Jones, 

Karen: »Second hand moral knowledge«, in: Journal of Philosophy 96/2 (1999), 

S. 55-78; Kusch, Martin: Knowledge by Agreement. The Programme of Com-

munitarian Epistemology, Oxford: Clarendon Press 2002; Goldman, Alvin: 

»Social Epistemology«, in: A Companion to Epistemology, hg. v. Jonathan 

Dancy, Ernest Sosa und Matthias Steup, Oxford: Blackwell, 2. überarb. Aus-

gabe 2009, S. 82-93.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 71

individual to another of knowledge acquired by whatever means«.10 Noch 
expliziter formuliert es Robert Audi: »Testimony is not (except inciden-
tally) a generative source of knowledge, it does not produce new know-
ledge independently of building on knowledge someone already has«.11

Zeugen, so ließe sich die dargestellte Position zusammenfassen, können 
bestenfalls Wissen bezeugen, niemals aber Wissen erzeugen. Diese Posi-
tion ist laut Sybille Krämer in der Philosophie als solche repräsentativ, in-
sofern davon ausgegangen wird, dass in Zeugenaussagen »Wissen lediglich 
übertragen und eben nicht erschaffen wird«.12

Genau dieser generative Mehrwert aber ist es – so die These, die zu prü-
fen wäre – die dem Selbsterkennen bzw. Erkenntnis aus eigener Kraft zu-
kommt. Die innerhalb der testimony debate der abendländischen Erkennt-
nistheorie attestierte Zeugenvergessenheit würde dann weniger in einem 
Primat des Individuellen begründet sein als vielmehr in einem Primat der 
Selbsttätigkeit. Leitend ist dabei Descartes’ Motto, dass wahre Erkenntnis 
notwendig Erkenntnis ex propria industria (»aus eigener Anstrengung«) zu 
sein hat. Die Wurzeln jenes Primats der Erkenntnis aus eigenen Mitteln rei-
chen gleichwohl viel weiter zurück und lassen sich bereits in dem griechi-
schen Imperativ der Autopsie ablesen.

II. AUTOS OIDA – MIT EIGENEN AUGEN

Wahre Einsicht ist unvermittelte Einsicht. Die Verbindung zwischen der 
direkten Wahrnehmung und dem geistigen Sehen durchzieht das gesamte 
griechische Denken und ist bereits für die vorklassische Zeit belegt.13 In 

10 Dummett, Michael: »Testimony and Memory«, in: Bimal K. Matilal/Arindam 

Chakrabarti (Hg.), Knowing from words. Western and Indian Philosophical 

Analysis of Understanding and Testimony, Dordrecht: Kluwer 1994, S. 251-

272, hier S. 264.

11 Audi, Robert: »The place of testimony in the fabric of knowledge and justifica-

tion«, in: American Philosophical Quarterly 34 (1994): S. 405-422, hier S. 418.

12 Krämer, Sybille: Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der Mediali-

tät, Frankfurt/M: Suhrkamp 2008, S. 226.

13 Snell, Bruno: Die Ausdrücke für den Begriff des Wissens in der vorplatonischen 

Philosophie, Berlin: Weidmann 1924; Von Fritz, Kurt: »Noeô, Noein and Their 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | EMMANUEL ALLOA

dem topischen Anruf der Musen bei Homer kommt der Spalt zum Aus-
druck zwischen dem uneingeschränkten Wissen der göttlichen Wesen und 
der endlichen Bedingtheit des Dichters, der dem, was er berichtet, nicht 
selbst beiwohnte und auf fremde Auskunft angewiesen ist: 

»Sagt mir jetzt, Musen, die ihr die olympischen Häuser habt /

Denn ihr seid Göttinnen und seid zugegen [pareste] bei allem und wisst alles [iste te 

panta], /

Wir aber hören nur die Kunde [kleos] und wissen nichts [oude ti ismen]«.14

Diese Stelle ist in mehrerlei Hinsicht aufschlussreich. Das Wissen der Mu-
sen ist ein Gesehen-Haben (iste als Perfekt von eido/oida, ›einsehen‹) und 
dieses Gesehen-Haben setzt die Präsenz voraus (parousia). Der sterbliche 
Dichter schöpft sein Wissen aus fremder und daher ungesicherter Quelle, er 
vertraut dem kleos. Etymologisch verweist das Wort auf das Gehörthaben 
(ig. *kleu): das Gerücht hat keinen Ursprung, es gleicht einem Rauschen im 
Wald. In seiner Nähe zum Geräusch fehlt dem Gerede der eindeutige Spre-
cher oder Autor, ihm mangelt es darüber hinaus an einer eindeutigen Loka-
lisierung, welche durch die Gegenwart der visuellen parousia verschafft 
wird. Dieser Gegensatz zwischen einer holistischen, weil präsentischen Er-
kenntnis der Götter und einer vermittelten, ungesicherten Annahme der 
Menschen wird später etwa bei Xenophanes wiederholt, wenn es heißt, der 
Gott bliebe »stets am selben Ort, ohne sich zu bewegen«; dennoch – oder 
gerade deshalb – »sieht er ganz, erkennt er ganz, hört er ganz«.15 Aus eige-
ner Kraft vermag der Mensch nicht an das gesamte Wissen zu gelangen –
dieser finitistische Akzent schlägt auch in dem Topos des blinden Rhapso-
den durch –, doch durch die Berufung auf die göttliche Quelle erfährt das 
menschliche Wort dennoch seine Legitimierung. Fremdes Zeugnis ist in 

Derivatives in Pre-Socratic Philosophy (Excluding Anaxagoras)«, in: Classical 

Philology, Vol. 40 (1945), S. 223-42; Fränkel, Herman (1962): Dichtung und 

Philosophie des frühen Griechentums, München; Snell, Bruno: »Wie die Grie-

chen lernten was geistige Tätigkeit ist« [1973], in: ders.: Der Weg zum Denken 

und zur Wahrheit. Studien zur frühgriechischen Sprache, Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht 1978, S. 26-32.

14 Ilias II, 484-486 (Übersetzung W. Schadewaldt).

15 DK (=Diels/Kranz) 26, jeweils Fr. B 26 und B 23.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 73

archaischer Zeit daher für den Menschen durchaus zulässig und sogar not-
wendig, solange die Autorität des Zeugen unbestritten bleibt und sich die 
Kette der Überlieferung eindeutig zurückverfolgen lässt. Rückgebunden 
sein muss das wahre Wort gleichsam an eine reale Gegenwart, an einen 
Zeugen, der »selbst zugegen« ist bzw. war (autos pa ).16 Dass bei dieser 
Betonung mündlicher Tradierung dennoch der Vorrang des Auges unange-
tastet bleibt, veranschaulicht die Genealogie-Episode in der Ilias. Nach der 
langen Auflistung der Stammbäume, die zuweilen auch als verkappte Alle-
gorie des ununterbrochenen Überlieferungsgeschicks des Epos gelesen 
wurde, sagt Äneas zu Achilles:

»Wissen wir doch das Geschlecht voneinander, wissen die Eltern

Da wir weitberühmte Geschichten hörten von den sterblichen Menschen.

Von Angesicht aber hast du noch nicht die meinen gesehen noch ich die deinen.«17

Trotz der Unumgänglichkeit des Hörensagens: Das Privileg des Selberse-
hens bleibt ungebrochen. Heraklit bekräftigt es lediglich durch das Motto: 
»Augen sind schärfere Zeugen als die Ohren«.18 Dennoch – man kann es 
nicht hinreichend betonen – auf dem Spiel steht weniger ein Wettstreit der 
Sinne als eine Differenz der direkten und der vermittelten Vermögen. Wer 
Gehörtes wiedergibt, spricht unweigerlich schon mit geliehener Stimme; 
Gesehenes kann, wenn es nicht selbst wiederum zu Gehörtem werden soll, 
nicht von anderen übernommen werden und muss daher selber gesehen 
worden sein. Mit Rémi Brague gesprochen beruht der Vorrang des Seh-
sinns »nicht auf einer unbegründeten Präferenz eines bestimmten Sinns 
[…]. Dass das Sehen unbezweifelbar in der griechischen Welt bevorzugt 
wird, liegt daran, dass es den Auflagen des Ideals direkten Wissens besser 
genügt«.19 Erst dieses Ideal der Direktheit rechtfertigt die Dominanz  jenes 
autos oida, jenes »Selbersehens«, das bei Homer zur Sprache kommt20 und 
in späterer Zeit zur feststehenden Formel wird.

16 Odyssee VIII, 491.

17 Ilias XX, 203-5. (Übersetzung W. Schadewaldt).

18 DK 22 Fr. B 101.

19 Brague, Rémi: Introduction au monde grec. Etudes d’histoire de la philosophie, 

Paris: Flammarion 2008, S. 88. (Übersetzung E.A.).

20 Vgl. Odyssee XIII, 273; Ilias XVII, 687.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | EMMANUEL ALLOA

Was bei Homer lediglich eine Wendung ist, erhält, wie Hermann Frän-
kel als erster nachwies, mit Xenophanes von Kolophon in der zweiten 
Hälfte des 6. Jahrhunderts eine begriffliche Valenz.21 Wenn jedes Wissen, 
lange vor Descartes, in »klarer Einsicht« (to saphes iden) besteht, dann 
kann nur das als Einsicht gelten, was ich selbst gesehen habe (autos oida).22

Sämtliche Formen religiöser oder okkulter Offenbarung werden abgelehnt, 
Wahrsagetechniken (Formen von ›Mantik‹) ausgeschlossen.23 Das hat, wie 
Robert Flacelière aufzeigte, Konsequenzen für den Präsenz-Begriff. Bis-
lang konnte die divinatorische Mantik noch als Mittel gelten, um die feh-
lende Präsenz zu überbrücken: die man , die sich buchstäblich von der 
manía (dem Wahn) ableitet, stellt eine Form von Präsenz wieder her, die 
dem Suchenden fehlt. Der Wahrsager bzw. die Wahrsagerin ist vom Gott 
besessen, der ihn oder sie regelrecht »einwohnt«; dadurch wird ein unmit-
telbarer Zugang zur Offenbarung möglich.24 Durch die Absage an jede 
Mantik hat Xenophanes, so Fränkel, »die Kluft zwischen hüben und drüben 
unüberbrückbar gemacht«.25

Das erkenntniskritische Fragment 34 gehört zu den in der Antike am 
häufigsten zitierten Texten; Platon wie Aristoteles nehmen darauf bezug, 
während Sextus Empiricus Xenophanes sogar zu einem Ahnvater des 
Skeptizismus kürt. Ob Xenophanes tatsächlich als Skeptiker gelten kann, ist 
umstritten.26 Eindeutig ist hingegen, dass mit Xenophanes eine Aufwertung 
der eigenen Anschauung gegenüber fremder Autoritäten eingeleitet wird, 
die folgenreich blieb. Das Schicksal des formelhaften autos oida lässt sich 

21 Fränkel, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums, 4. 

überarb. Aufl., München: Beck 1993, S. 381.

22 DK 21 Fr. B 34.

23 So die Zeugnisse bei Aetius und Cicero. Vgl. Lesher, James H. : »Xenophanes’ 

Scepticism«, in: Phronesis 23 (1978), S. 1-21, hier S. 7.

24 Flacelière, Robert: Devins et oracles grecs, Paris: Presses universitaires de 

France 1961, S. 33.

25 Fränkel, Hermann: »Xenophanesstudien«, in: Hermes 60 (1925), S. 174-192, 

hier S. 192.

26 Ernst Heitsch hat gute Gründe für eine antiskeptizistische Lesart vorgebracht 

(Heitsch, Ernst: »Das Wissen des Xenophanes« in: Rheinisches Museum für 

Philologie 109 (1966), S. 193-235.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 75

in der Ausdifferenzierung verschiedener Wissenspraktiken nachverfolgen, 
allen voran in der Historiographie und in der Medizin.

III. HISTORIOGRAPHIE: DER HISTOR ALS 

AUGENZEUGE

Xenophanes war bekannt für seine Homer-Kritik als Kritik an tradierter Er-
zählung, der er die eigene Anschauung entgegenhielt. Jahrhunderte später 
heißt es in Porphyrios’ Homer-Kommentar: »Mit eigenen Augen zu 
schauen [idein ophtalmoisin] ist das Gegenteil davon, mit seiner Phantasie 
etwas zu sehen, etwa wenn wir glauben, im Traume Dinge zu sehen, oder 
aber wenn wir uns die Geschichten vorstellen, die uns andere erzählen«.27

Wiewohl für das Sinngeschehen einigermaßen redundant, unterstreicht der 
Dativus instrumentalis ophtalmoisin (›mit eigenen Augen‹) hier nur noch 
einmal die Eigentätigkeit. Während der Ausdruck zunächst vornehmlich 
außergewöhnlichen Ereignissen vorbehalten war, attestiert Porphyrios’ 
spätes Zeugnis, welchen semantischen Wandel das in 
klassischer Zeit erfahren hatte: Was bis anhin Geschehnissen galt, bei de-
nen man – ganz sprichwörtlich – seinen Augen nicht traut, wird nun im 
Laufe des fünften vorchristlichen Jahrhunderts zur Maxime gewöhnlichen 
Faktenwissens.28 Der Historiker ist dann buchstäblich derjenige, der mit 
eigenen Augen gesehen hat, leitet sich doch das Wort von historein »se-
hen« ab. Oder, wie sich Hegel ausdrückt, die frühen Historiker beschreiben 
nur das, was »gegenwärtig und lebendig in ihrer Umgebung ist«29.

27 Porphyrios: Questionum Homericarum ad Iliadem pertinentium reliquias, 75,28-

76,1, hg. Hermann Schrader, Leipzig: Teubner 1880.

28 Nenci, Guido: »Il motivo dell’autopsia nella storiografia greca«, in: Studi Clas-

sici e Orientali 3 (1953), S. 14-46; Schepens, Guido: L’autopsie dans la méthode 

des historiens grecs du Ve siècle av. JC,  Brüssel: Académie Royale des Scien-

ces 1980; Hartog, François: »Le témoin et l'historien«, Gradhiva 27 (2000), S. 1-

14.

29 Hegel, G.W.F.: Vorlesungen zur Philosophie der Geschichte, in: Werke, hg. v. 

Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt/M: Suhrkamp 1971, Bd. 

12, S. 4.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | EMMANUEL ALLOA

Herodot, den Cicero posthum zum Vater der Geschichtswissenschaft 
schlechthin kürte, legt in seinen Historien fest, wie er das historein verstan-
den wissen will: Während für Heraklit ausgerechnet die pythagoreische 
Philosophie den Inbegriff des historeins verkörpert,30 entspricht Herodots 
Verständnis davon einer doppelten Auflage: Erkundung vor Ort und Eigen-

anschauung. So berichtet Herodot etwa – und diese Unterscheidung zeugt
von einer neugewonnenen methodischen Sensibilität – dass er bei seiner 
Nilfahrt selbst bis Elephantine gekommen und »selbst gesehen« hat (au-

top ), alles darüber hinaus aber durch mündliche Nachfrage vor Ort 
( ) ermittelte. Hinzu kommt dann die Kunde über die ältere 
ägyptische Geschichte, die er davon deutlich absetzt, indem er festhält: 
»Bis hierher habe ich berichtet, was ich mit meinen Augen gesehen, mit 
meinem Urteil abgewogen, mit meinen Erkundungen festgestellt habe, von 
nun an aber werde ich ägyptische Geschichte erzählen, so wie ich sie gehört 
habe.«31

Ähnlich formuliert das Ideal der Autopsie auch Thukydides. Der Histo-
riker müsse unterscheiden zwischen »sehr alten Geschichten« (pany pa-

laia), für die man nicht umhin kommt, sich auf das Hörensagen (akoai 

log ) zu verlassen, für neuere Ereignisse aber verfügen die Zeitgenossen 
über eigenen Augenschein (opsis) und können darüber »selbst etwas in Er-
fahrung bringen« (autoi xyniste).32  Dadurch soll der Tendenz Einhalt gebo-
ten werden, dass »die Menschen alle Nachrichten von Früherem, auch was 
im eigenen Land geschah, gleich ungeprüft voneinander« annehmen.33

In dieser Deutlichkeit wird der Imperativ der eigenen Anschauung zum 
letzten Mal von Polybios zur Sprache gebracht.34 Der Historiker geißelt die 
Schreibtisch-Historiker und macht Augenzeugenschaft zum Ausgangspunkt 

30 DK 22 Fr. B 129.

31 Herodot, 2, 99, 1. (dt. Geschichte und Geschichten, übers. v. Walter Marg, Zü-

rich-München : Artemis 1973, S. 170).

32 Thukydides: Der peloponnesische Krieg 1, 73, 2. (dt. Geschichte des 

Peloponnesischen Krieges, hg. u. übers. v. Georg Peter Landmann, 2 Bde., 

München 1973, Bd. 1, S. 66).

33 Thukydides: Der peloponnesische Krieg 1, 20, 1. (dt. ebd., S. 34).

34 Laffranque, Marie : »L’oeil et l’oreille. Polybe et les problèmes de l’information 

en Histoire à l’époque hellénistique«, in: Revue philosophique 93 (1968), S. 

263-272.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 77

jeder wahren Geschichtsschreibung. Allerdings kommt zum Motiv der 
Autopsie noch ein weiterer Aspekt hinzu: Der Seeschlacht als Zeuge bei-
zuwohnen bedeutet freilich noch nicht, die militärischen Taktiken und Ma-
növer zu begreifen und der bloß schauende Zeuge ist in diesen Fällen ob-
wohl »anwesend so gut wie abwesend«.35 Zu der autopsia muss daher die 
autopatheia (die Eigenerfahrung) hinzukommen. In Bezug auf die von ihm 
berichteten Kriegsereignisse vor 220 v. Chr. schreibt Polybios, dass er »bei 
dem meisten davon nicht nur Augenzeuge [autopt ], sondern teils Mithan-
delnder war [sunergos], teils auch die Leitung hatte«.36 In dieser 
bemerkenswerten Passage kommt die Aporie zum Ausdruck zwischen der 
Augenzeugenschaft als unbeteiligtem, aber blindem Sehen und der Augen-
zeugenschaft als involviertem, aber daher tendenziell immer schon parteii-
schem Begreifen. Die von Polybios eingeforderte empeiria (Erfahrung) 
spiegelt, schon etymologisch, diese Aporie wieder: Das per- in der empei-

ria verweist auf die Dimension der Durchquerung, doch wer die Ereignisse, 
die er beschreibt, selbst durchgemacht hat, kann nur noch schwerlich den 
Standpunkt der Objektivität beanspruchen. Gerade die von Polybios für 
sich reklamierte Universalhistorie und das damit verbundene Sehen tota 

simul stoßen an dieser Aporie an ihre konstitutiven Grenzen, verlangen sie 
doch im Grunde jenen »olympischen Standpunkt«, den etwa Lukian von 
Samosata in seiner Historiographie theoretisiert hatte: Laut Lukian habe 
sich der Blick des Historikers an dem des Göttervaters Zeus zu orientieren, 
»der zugleich auf das Land der rossetummelnden Thraker und zugleich auf 
das Reich der Myser herabschaut«.37

Die methodologischen Reflexionen der römischen Historiker deuten 
darauf hin, warum das Bestehen auf eigene Erfahrung bald nur noch ein 
leerer Topos ist. Für Verius Flaccus etwa, ein Gelehrter aus der Kaiserzeit 
des Augustus, kann Geschichtsschreibung grundsätzlich nicht von Ereignis-
sen handeln, bei dem der Erzähler selbst aktiv beteiligt war (quibus rebus 

35 Polybios: Historien XII, 28a10 (dt. Polybios: Geschichte, übers. v. 

Hans Drexler, 2 Bde., Zürich: Artemis 1961/3, Bd. II, S. 829).

36 Polybios: Historien III, 4,13 (dt. Bd. I, S. 192).

37 Lukian von Samosata: Quomodo historia conscribenda sit, 49 (Wie man Ge-

schichte schreiben soll, übers. v. Helene Homeyer, München: Fink 1965, S. 153, 

leicht veränderte Übersetzung).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | EMMANUEL ALLOA

gerendis interfuerit is qui narret).38 In Bezug auf die griechischen Histori-
ker sei aber, so Flaccus, durchaus plausibel, dass deren historia-Begriff im 
»Wissen gegenwärtiger Dinge« (rerum cognitio praesentium) bestanden 
habe.39 Zu den Grenzen der Synchronie äußert sich allerdings auch schon 
Polybios: Augenzeugenschaft sei – räumlich wie zeitlich – beschränkt:

»Denn da sich die Ereignisse gleichzeitig an vielen Stellen zutragen und ein und der-

selbe Mensch nicht zugleich an mehreren Orten anwesend sein kann, ist es nicht 

einmal möglich ist, alle Teile der Welt und die Eigentümlichkeiten eines Landes aus 

eigener Anschauung kennenzulernen.«40

Daran schließt sich eine Reflexion über zuverlässige Informanten, Zeugen-
befragungen und Quellenkritik an. Geschichtsschreibung öffnet sich, in ih-
rem Anspruch auf Allgemeingültigkeit, dem ungesicherten Wissen aus 
zweiter Hand.

IV. MEDIZIN: ZUM BEGRIFF DER AUTOPSIE

In einer Zeit, in der von Philosophen und Naturforschern der Vorwurf er-
hoben wird, die Historiographie beschränke sich auf das Feststellen des 
Dass (gr. hoti), verfehle aber das Warum (gr. dioti), oder anders gesagt: Sie 
reihe zwar beobachtete Fakten auf, verfehle aber die Gründe, stellt Polybios 
zur Verteidigung seiner Disziplin einen bemerkenswerten Vergleich auf: 
Als Historiker die Eigenanschauung aufzugeben, sei in etwa so, wie wenn 
der Mediziner auf die Eigenerfahrung verzichtete. Wo die Historiker zwi-
schen Erfahrung (empeiria) und Zeugnissen (hypomnemata) unterscheiden, 
unterscheiden die Mediziner in Erkundung (peira) und in Begründung (lo-

gos).41 Schreibtischhistoriker sind, so Polybios’ Argument, ebenso unglaub-
würdig wie Ärzte, die sämtliche logoi kennen, aber noch nie selbst zu 

38 Verrius Flaccus, De significatu verborum IV, überliefert bei Aulus Gellius, Noc-

taes atticae V 18,1.

39 Verrius Flaccus, De significatu verborum IV, überliefert bei Aulus Gellius, Noc-

taes atticae V 18,2.

40 Polybios: Historien XII, 4c5 (dt. Bd. II, S. 786).

41 Polybios: Historien XII, 25d2 (dt. Bd. II, S. 812).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 79

›Chirurgen‹ wurden, d.h. niemals einen Körper mit eigener Hand berührten 
(von gr. *cheir-ourgos, buchstäblich der »Hand-Werker«).

Neben der Geschichtsschreibung ist die Medizin in der Tat eine Diszi-
plin, die der Wissensgenerierung aus eigener Hand stets eine besondere 
Rolle zuwies. In der antiken Medizin umfasst der Begriff der autopsia weit 
mehr als Autopsien: Es geht um eigene empirische Erfahrung, wie etwa 
auch die Stellen in Aristoteles’ biologischen Schriften belegen.42 Obgleich 
Polybios diese ärztliche Eigenerfahrung gegen das Wissen aus zweiter 
Hand ausspielen mag, ist diese Opposition in der antiken Heilslehre kaum 
ausgeprägt. Laut Galen gehört zum Arztwissen das richtige Zusammenspiel 
von autopsia, historia und metabasis, wobei historia nichts anderes ist als 
die Sammlung empirischer Erfahrungen anderer und metabasis der Ver-
gleich verschiedener Erfahrungen aus autopsia und historia. Eigenerfah-
rung und übertragenes Wissen greifen mithin fortwährend ineinander.43

In der Spätantike und im Mittelalter schließt das Christentum die Dis-
sektionen aus, sodass das hippokratische und galenische Wissen zur maß-
geblichen Autorität wird. Es ist dieser autoritative Charakter, der jede Ei-
generkundung überflüssig werden lässt. Laut Ludwik Fleck glaubte man 
»Galen nicht deshalb, weil man keine Beobachtungen machte, sondern man 
machte deshalb keine Beobachtungen in der heutigen Bedeutung des Wor-
tes, weil es dafür keine Erfordernis gab«.44

Erst in der Frühen Neuzeit werden Autopsia und Textwissen endgültig 
unvereinbar. Erste Angriffe auf die Kathederanatomie gibt es, schon vor 
Andreas Vesalius, bei Medizinern wie etwa Niccolò Massa, der in seinem 
1536 in Venedig publizierten Liber introductorius Anatomiae diejenigen 
anprangert, die »über Dinge zu schreiben versucht haben, die sie noch nie 
mit ihren Augen gesehen noch mit ihren Händen berührt haben [neque 

oculis viderint neque manibus tetigerint]. Mit den Wolken alter verdorbener 

42 Aristoteles: Historia animalium IX, 29 (618a18), IX, 37 (620b23); IX, 41 

(628b8).

43 Galen: Subfiguratio empirica, in: Deichgräber, Karl: Die griechische Empi-

rikerschule. Sammlung der Fragmente und Darstellung der Lehre, Berlin: 

Weidmann 1930 (Nachdruck 1965), S. 44ff.

44 Fleck, Ludwik: »Über die wissenschaftliche Beobachtung und die 

Wahrnehmung im allgemeinen« [1935], in: ders., Erfahrung und Tatsache. 

Gesammelte Aufsätze, Frankfurt/M: Suhrkamp 1983, S. 59-83, hier S. 76.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | EMMANUEL ALLOA

Handschriften verdunkeln sie das hellste Sonnenlicht, sorglos gegenüber 
den gedruckten Büchern«.45 Dennoch setzt sich das Exklusivrecht der Au-
topsia erst langsam durch. In der Historia anatomica von André Du Lau-
rens (1599) heißt es noch, es gebe zwei gleichberechtigte Wege zur Wahr-
heit der Anatomie: die autopsia und die doctrina. Während sich erstere auf 
Dissektionen menschlicher Körper und Vivisektionen von Tieren stützt, 
rekurriert die doctrina auf anerkannte Theoreme von etablierten Autoritäten 
und prüft sie am Einzelfall. Doch schon ein halbes Jahrhundert später wird 
in William Harvey’s  De motu cordis (1627) eindeutig die Überlegenheit 
der Augenzeugenschaft über die theoretische Lehre affirmiert.46 Das Auf-
kommen anatomischer Theater bestätigt den neuen Willen zur Selbstan-
schauung. In der ersten »freien« (d.h. von jeder päpstlichen oder weltlichen 
Autorität freien) Universität Padua finden Autopsien in dem eigens ge-
bauten teatro anatomico statt. Paradox ist dabei, dass sich das Ideal einer 
bacon’schen Eigenschau, obwohl gegen die Schrifttradition gerichtet, einer 
ausgeprägten Textmetaphorik bedient. So beschreibt etwa Caspar Bauhin in 
seinem 1592 in Basel verlegten Theatrum anatomicum die Dissektionen als 
ein Mittel, das »Buch der Natur« (liber naturae) endlich lesbar werden zu 
lassen.47 Blumenberg schreibt dazu:

»Es hat deshalb seine eigene Ironie, dass sich die Sprache der frühen Naturwissen-

schaft metaphorisch wieder auf das Buch bezieht […] Die Frage, wie denn in diesem 

›Buch der Natur‹ gelesen werden könne, in welcher Sprache es gelesen werden 

könne, in welcher Sprache es geschrieben sei und wie man ihre Grammatik heraus-

zufinden hätte, schiebt sich erst über die metaphorische Grundschicht der Bücher-

konkurrenz, in der primär Buch neben Buch, sekundär Buch gegen Buch steht.«48

Wie Blumenberg andernorts gezeigt hat, gesellt sich zu der Metapher des 
»Buchs der Natur« im 18. Jahrhundert, auf den Spuren von Giambattista 

45 Massa, Niccolò: Liber introductorius Anatomiae, sive dissectionis corporis 

humani, Venedig 1536, S. A4.

46 Baroncini, Gabriele: »Harvey e l'esperienza autoptica«, in: ders.: Forme di 

esperienza e Rivoluzione Scientifica, Florenz: Olschki 1992, S. 145-173. 

47 Bauhin, Caspar: Theatrum anatomicum infinitis locis auctum, Basel 1592. 

48 Blumbenberg, Hans: »Himmlische und irdische Bücher«, in: Akzente 26, Heft 6 

(1979), S. 619-631, hier S. 621.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 81

Vico, auch die Metapher des »Buchs der Geschichte«, das der Historiker 
des Geistes zu schreiben hat.49 Diese Buchmetaphorik schließt, das wird 
deutlich, keineswegs die Autopsia aus: Selbstsehen bedeutet hier – ob auf 
Natur oder auf den Weltlauf bezogen – nichts anderes als Selbstlesen. Diese 
Feststellung hat allerdings Konsequenzen für die Frage, was Erkenntnis aus 
eigener Kraft bedeutet. Denn wenngleich das Entscheidende an der Autop-
sie in medizinhistorischer wie historiographischer Bedeutung darin liegt, 
dass man die Tatsachen selbst erkennt, so gewinnt man sie doch nicht aus 

eigenen Mitteln. Die Wahrheit der Tatsachen ist dem Schauenden äußer-
lich, bestenfalls vermag er sich einen unvermittelten Zugang dazu zu ver-
schaffen. Ein Kategorienwechsel setzt erst ein, wenn das Erkannte nicht nur 
selbst nachvollzogen, sondern selbst hervorgebracht wird. Solche Wahr-
heiten, die nicht in irgendeinem Buch der Natur oder der Geschichte erst zu 
dechiffrieren wären, sondern aus der Immanenz des Subjekts selbst gewon-
nen sind, können nur Vernunftwahrheiten sein. Was ursprünglich nur für 
Vernunftwahrheiten galt, wird nach und nach erweitert: Wahr ist, was auf 
eigenem Boden steht und sich aus Eigentätigkeit speist.

V. EX PROPRIA INDUSTRIA. NEUZEITLICHE 

BESTIMMUNGEN

Obwohl er nachweislich Leichenschauen besuchte und Vivisektionen 
durchführte, die auch im philosophischen Werk Spuren – etwa mit dem be-
rühmten Ochsensauge – hinterließen, leitet René Descartes eine neue 
Richtung für die Erkenntnis aus eigener Kraft ein. Seine Absicht, eine Me-
dizin zu suchen, die in »unwiderlegbaren Beweisen begründet wäre« (une 

médecine qui soit fondée en démonstrations infaillibles)50 führt zu einer 
Verlagerung vom sinnlichen zum geistigen Sehen, ist doch die innere Ein-
sicht – das Wissen um meine geistigen Tätigkeiten – der einzige Grund, 
den auch kein malin génie zu bedrohen vermag. Im Discours de la méthode 

49 Blumenberg, Hans: Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt/M: Suhrkamp 1981, S. 

91.

50 Descartes, René: Brief an Mersenne von Januar 1630, in : Œuvres, hg. v. 

Charles Adam u. Paul Tannery (=AT), 12 Bd.e, Neuausgabe Paris 1965-74, Bd.

I, 106.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | EMMANUEL ALLOA

kündigt Descartes denn auch sein Ziel an: »meine eigenen Gedanken zu 
reformieren und auf einem Boden zu bauen, der ganz mir gehört«.51 Nun 
besteht die cartesische tabula rasa, wie Christoph Menke zu bedenken gab, 
keineswegs im Postulat eines unveränderlichen Ichs. Zwar definiert Des-
cartes Wissenschaft als ein Finden aus eigener Kraft (invenire propria in-

dustria), das zur »Autarkie« führt.52 Doch die Autarkie ist nicht vorausge-
setzt, sondern Ergebnis, so wie der Gedanke als Gewissheitsgrund nur unter 
der Voraussetzung gründend wird, dass er Ergebnis einer Selbsttätigkeit ist.

Descartes, von dem Kant sagte, er sei ein »Muster im selbst denken«,53

entwirft damit gleichsam eine pragmatische Theorie des Denkens, sind 
doch Gedanken (den Regulae entsprechend) regelrecht »Handlungen unse-
res Verstandes« (actiones intellectus nostri).54 Mit Christoph Menke 
gesprochen: »Ich mache mich selbst zu dem Boden, auf dem ich bauen 
kann, indem ich mich zum Akteur und meine Gedanken zu meinen Hand-
lungen mache: zu einem Vollzug, der in jedem seiner Schritte von mir ge-
tan, also von mir kontrolliert wird«.55 Solange ich mein Wissen von außen 
empfange, kann die Gefahr der Täuschung nie völlig ausgeschlossen wer-
den, einen sicheren Boden erreicht erst das Denken, das durch und durch 
»aus eigener Kraft« (ex propria industria) hervorgebracht ist.56

51 Ders.: Discours de la méthode, II, 3. AT VI, 15 (dt. Von der Methode, übers. v. 

Ludger Gäbe, in: Philosophische Schriften in einem Band, Hamburg: Meiner 

1996, S. 25).

52 Ders.: Brief an Hogelande, 8. Februar 1640. AT III, S. 722.

53 Überliefert in Herders Mitschrift eines frühen Logik-Kollegs. AA XXIV, 4, Z. 

26f. Vgl. zum weiteren Kontext des Begriffs »Selbstdenken« bei Kant den 

Beitrag von Kreimendahl, Lothar: »Kants vorkritisches Programm der 

Aufklärung«, in: Kant und die Zukunft der europäischen Aufklärung, hg. v. 

Heiner Klemme, Berlin: De Gruyter 2009, S. 124-142, hier S. 133.

54 Descartes, René: Regulae ad directionem ingenii, III, 4 (dt. Regeln zur 

Ausrichtung der Erkenntniskraft, übers. v. Heinrich Springmeyer, 

Lüder Gäbe und Hans Günter Zekl, in: Philosophische Schriften in einem Band, 

Hamburg: Meiner 1996, S. 17.

55 Menke, Christoph: Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, 

Frankfurt/M: Suhrkamp 2008, S. 15.

56 Descartes, René: Regulae ad directionem ingenii, X,1 (dt. S. 63).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 83

Eine bemerkenswerte Umdeutung erfährt damit die scholastische For-
mel der propria industria bzw. der propria virtute. Was vornehmlich im 
christologischen Kontext diskutiert worden war – inwiefern Christus die 
Passion freiwillig auf sich genommen und die Auferstehung aus eigener 
Kraft vollbracht hat57 – wird nun subjekttheoretisch zum Konstitutivum und 
begründet die weiteren Bestimmungen des emanzipierten neuzeitlichen 
Ichs: Selbstbestimmung, Selbstständigkeit, Selbstbeherrschung, Selbstge-
setzgebung. Gegenüber Petrarca, für den die Freiheit im »Bei-sich-selbst-
sein« (secum esse) besteht, gelangt das neuzeitliche Ich erst durch Eigentä-
tigkeit zu sich selbst. Der Mensch muss, so die von Pico della Mirandola 
begründete Denktradition, zum Bildner seiner selbst werden (sui 

ipsius…plastes et fictor). »Die zeitliche Ordnung zwischen dem Menschen 
der ›Natur‹ und dem der ›Kunst‹, zwischen dem ›primus homo‹ und dem 
›secundus homo‹ erfährt also«, so heißt es dazu bei Cassirer, »sobald wir 
zur Ordnung des Wertes fortschreiten, ihre Umkehr: Das der Zeit nach 
zweite wird zum ersten des Wertes«.58

Angesichts solcher selbstbildnerischer Subjekte (Pico), spontaner Sub-
stanzen (Spinoza) und aus eigenem Grund (de notre propre fonds) handeln-
der Monaden (Leibniz) ist die Marginalisierung des Zeugenwissens nur lo-
gisch. Im eigenen Namen sprechen zu können, wird zum Kampfruf einer 
militant gewordenen Subjektphilosophie. So weist etwa Jacobi das »Wissen 
aus zweiter Hand« von sich, das auf Beweise angewiesen ist, wohingegen 
das eigene, unmittelbare Wissen keiner Zeugen bedarf.59 Kierkegaard kriti-
siert wiederum die Anonymität und »Bauchrednerei« seiner Zeit, die be-
schrieben wird als »eine Welt, die sich gänzlich abgewöhnt hat, ein ›Ich‹ zu 
hören«.60 Kierkegaard äußert dennoch die Hoffnung, »dass die Zeit kom-

57 Vgl. etwa »Ergo videtur quod Christus propria virtute resurrexit« (Thomas von 

Aquin: Summa theologiae, IIIa, 53,4 sc.).

58 Cassirer, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance 

[1927], ECW 14, Hamburg: Meiner 2002, S. 113.

59 Vgl. Horstmann, Rolf-Peter: Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung zu 

Zielen und Motiven des Deutschen Idealismus, Frankfurt/M: Suhrkamp 2004, S. 

38.

60 Kierkegaard, Sören: Papirer, 2. Aufl. hg. von Niels Thulstrup, Kopenhagen: 

Gyldendal 1968 – 1978, Bd. VIII B 88, S. 183 (dt. Tagebücher, hg. von Hayo 

Gerdes. Düsseldorf und Köln: Diederichs 1962 – 1970, Bd. II, S. 121).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | EMMANUEL ALLOA

men wird, da ein Ich in der Welt aufsteht, das ohne weiteres Ich sagt, und in
der ersten Person redet«.61 Dass damit alles andere als ein biographisches 
Ich gemeint ist, belegen die Aussagen zu seiner literarischen Strategie der 
Vielstimmigkeit. »Ich achte es deshalb als mein Verdienst, dass ich durch 
Anbringung gedichteter Persönlichkeiten, die ›Ich‹ sagen, mitten in der 
Wirklichkeit des Lebens (meiner Pseudonyme) dazu beigetragen habe, die 
Zeitgenossen womöglich daran zu gewöhnen, wieder ein ›Ich‹, ein persön-
liches ›Ich‹ reden zu hören (und nicht jenes phantastische reine Ich und 
seine Bauchrednerei)«.62 An einer solchen Existenzialästhetik der 
Entschlossenheit partizipiere, so Günther Anders, schließlich noch Heideg-
ger, mit seiner Kritik des anonymen ›Man‹: »Die anderen, die Doxa, das 
Vorurteil, die Sitten sind nichts als der Lehm, der am Fuße des Selbst klebt 
und das Selbstsein hindert. Aus diesem Lehm des ›Man‹ muss sich das Da-
sein herausziehen, wie sich Münchhausen selbst am Zopf herauszog«.63

VI. DER PHILOSOPH ALS AUTODIDAKT

Eine besondere Form nimmt die propria industria im Topos des autodidak-
tischen Selbstlernens an. So besteht etwa Leibniz darauf, er sei »fast ganz 
Autodidakt« gewesen: er habe seinen Kopf nicht etwa »mit leeren Sätzen 
an[gefüllt], die mehr auf eine gelehrte Autorität, als auf wirkliche Gründe 
hin angenommen sind«, sondern nicht eher geruht, bis er »in die Fasern und 
Wurzeln einer jeden Lehre eingedrungen und zu den Prinzipien selbst ge-
langt war, von denen aus ich dann aus eigener Kraft all das, womit ich es zu 
tun hatte, aufzufinden vermochte«.64

Der Autodidakt, dessen Name möglicherweise von Leibniz selbst zum 
ersten Mal eingedeutscht wurde, reicht als Figur freilich viel weiter zurück. 
Einen frühen – und aufschlussreichen – Beleg liefert in Homers Odyssee

der Sängerwettstreit zwischen Demodokos und Phemios. Phemios brüstet 

61 Ders.: Papirer VIII B 88, S. 183 (dt. Bd. II, S. 121).

62 Ders.: Papirer VIII B 88, S. 183 (dt. Bd. II, S. 120f).

63 Anders, Günther: Über Heidegger, München: Beck 2001, S. 92.

64 Leibniz, G.W.F.: »Anfangsgründe einer allgemeinen Charakteristik«, in: ders.: 

Philosophische Schriften, hg. v. Herbert Hering, Frankfurt/M: Suhrkamp 1992, 

Bd. 4, 39-58, hier S. 45.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 85

sich im Zweiundzwanzigsten Gesang, seine Lieder nicht wie der Rivale 
Demodokos von anderen übernommen zu haben, sondern sie sich als auto-

didaktos selber beigebracht, sprich: sie selbst gedichtet zu haben.65 Den-
noch – und das mag für einen modernen Blick überraschend sein – fügt 
Phemios gleich hinzu, dass er seine Begabung zwar in sich selbst gefunden 
habe, sie aber dennoch eine Gabe, nämlich der Musen, bleibe. Dass das 
Dichten kein Nachdichten ist, schließt die göttliche Fremdeingabe gleich-
wohl nicht aus, ist doch das Wissen des Sängers buchstäblich eingepflanzt 
bzw. eingepfropft ( ).66

Ähnlich wird der Ausdruck in einem religionsphilosophischen Kontext 
in der Spätantike noch verwendet, etwa bei Philon von Alexandrien, für den 
autodidaktos lediglich meint, dass es sich um ein Wissen handelt, das nicht 
von anderen übernommen wurde. In der Schrift Über die Flucht und über 

das Finden werden vier Typen von Forschern unterschieden. Vom vierten 
Typ, dem »selbst lernende[n] und selbst belehrte[n] Weise[n]« (
kai autodidaktos) heißt es, er werde »nicht durch Überlegungen, Übungen 
und Mühen erzogen, sondern findet gleich bei seiner Geburt eine Weisheit 
bereit, die vom Himmel droben herniederträufelt, von deren ungemischtem 
Trank schlürfend er bewirtet wird und in einem Zustand des Rausches ver-
harrt, der die mit rechter Vernunft gepaarte nüchterne Trunkenheit ist«.67

Philons Bemerkungen legen nahe, warum es zwischen dem autodidaktos 

und dem paulinischen theodidaktos, dem von Gott eingewiesenen Weisen 
aus dem Ersten Thessaloniker-Brief, keinen Widerspruch gibt.68

65 Odyssee XXII, 347.

66 Vgl. zu diesem scheinbaren Widerspruch im antiken Kontext: Assael, 

Jacqueline: »Phémios autodidaktos«, in: Revue de philologie LXXV/1 (2001), 

S. 7-21.

67 Philon von Alexandrien: De fuga et inventione,  hg. v. Paul Wendland, Philonis 

Alexandrini opera quae supersunt, vol. 3. Berlin: Reimer, 1898 (repr. De 

Gruyter, 1962), S. 166 (dt. Über die Flucht und das Finden, übers. M. Adler, in: 

Philo von Alexandria. Die Werke in deutscher Übersetzung, Berlin: De Gruyter 

1963, Werke VI, S. 92f.).

68 1 Thess 4,9. Vgl. Roetzel, Calvin J.: »Theodidaktoi and Handwork in Philo and 

1 Thessalonians«, in: L’apôtre Paul. Personnalité, style et conception du 

ministère, hg. v. A. Vanhoye, Leuven: Leuven University Press 1986, S. 324-

331.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | EMMANUEL ALLOA

Malherbe hat argumentiert, dass das offenbarungstheologisch gewen-
dete autodidaktos/theodidaktos gleichwohl auch zu Paulus’ Zeiten noch 
durchaus polemisch zu verstehen ist, nämlich als Umdeutung und Aneig-
nung einer anderen, dominanten Lesart des erkenntnistheoretischen Para-
digmas. In den ersten christlichen Jahrhunderten sei autodidaktos vor-
nehmlich mit der epikureischen Lehre der Eigenanschauung verbunden.69

Sie verbindet sich mit Epikurs Behauptung, er habe niemals einen Lehrer 
gehabt und sei ganz sein eigener Schüler. Diese unter anderem bei Cicero 
und Diogenes Laertios bezeugte Behauptung wurde oftmals, nicht zuletzt 
bei Hegel, in Zweifel gezogen. Nichtsdestowenniger blieb Epikurs pro-
grammatische Autodidaktik bis in die Moderne hinein vorbildhaft, denkt 
man etwa an die Würdigung bei Marx, der in seiner frühen Dissertation 
Demokrits und Epikurs Naturlehren vergleicht: »Während aber Demokrit 

von ägyptischen Priestern, persischen Chaldäern und indischen Gymno-

sophisten zu lernen sucht, rühmt Epikur von sich, er habe keinen Lehrer 

gehabt, er sei Autodidakt. Einige, sagt er nach Seneca, ringen nach Wahr-
heit ohne jegliche Beihilfe. Unter diesen habe er sich selbst den Weg ge-
bahnt. Und sie, die Autodidakten, lobt er am meisten. Die anderen seien 
Köpfe zweiten Ranges.«70 Vor diesem Hintergrund muss die paulinische 
Subsumption des autodidaktos unter das theodidaktos als Zeichen weiterer 
Entfremdung gelten. 

Ernst Bloch verfolgt, auf Marxens Spuren, ähnliche Gestalten autodi-
daktischer Philosophen, die er als Figuren gelungener intellektueller Eman-
zipation beschreibt. In seinem Avicenna und die aristotelische Linke71 ist 
Bloch bemüht, die arabische Kultur als eines der »Quellgebiete unserer 
Aufklärung« zu rehabilitieren und bezieht sich insbesondere, wie auch in 
Vorlesungen, auf die Romanfigur des Philosophus autodidactus, die sich in 
Ibn Tufails Erzählung Hayy ibn Yaqzan findet, und die laut Bloch den 
»Grundglauben [sic] der Aufklärung [bestärkt]: dass der Mensch außer sei-

69 Malherbe, Abraham J.: Paul and the Thessalonians. The philosophical tradition 

of pastoral care, Philadelphia: Fortress 1987, S. 104f.

70 Marx, Karl (1841): Differenz der demokritischen und epikureischen 

Naturphilosophie, MEGA (=Marx-Engels-Gesamt-Ausgabe) I 1/1, Berlin: Dietz 

1975, S. 28. [Hervorhebungen im Original]

71 Bloch, Ernst: Avicenna und die aristotelische Linke, Berlin: Rütten & Loening 

1952.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 87

ner Vernunft einen Glauben nicht brauche«.72 Ibn Tufail (1110-1185) insze-
niert in dieser philosophischen Robinsonade einen gewissen Hayy ibn Yaq-
zan, der auf einer einsamen Insel im Indischen Ozean von Tieren großge-
zogen wird und von selbst zu den Grundsätzen von Natur und Vernunft 
gelangt.73 Ob als ausgesetzter Kaspar Hauser auf die Insel gelangt oder auf-
grund einer generatio spontanea zum Leben erweckt, der Autodidakt ge-
langt aus eigener Anschauung und eigenem Verstandesgebrauch nach und 
nach zum Einblick in die Weltprinzipien. Wie mehrfach unterstrichen 
wurde, muss Ibn Tufails Inselroman als philosophische Antwort auf Avi-
cennas Gedankenexperiment vom fliegenden Menschen verstanden werden: 
Auch wenn uns niemand von außen auf unsere eigene Existenz aufmerksam 
macht, haben wir Zugang zur Reflexivität.74

Die Geschichte von Hayy ibn Yaqzan erfreute sich nicht nur in der ara-
bischen Welt, sondern auch im Westen großer Beliebtheit. Die lateinische 
Übertragung des Werks im Jahre 1661 (Philosophus autodidactus) gilt nach 
Otto Luschnat als frühester Beleg für die lateinische Nachbildung vom 
griechischen autodidaktos.75 Leibniz bezieht sich darauf, wenn er Augusti-
nus’ Motto kommentiert, wonach nicht fremde Menschen uns tatsächlich zu 
überzeugen vermögen, sondern nur die Wahrheit, die unserem Denken in-
newohnt.76

Die englische Übersetzung durch Pococke war von dem Naturforscher 
Robert Boyle in Auftrag gegeben worden. Obwohl er seit dem einflussrei-
chen Buch von Steven Shapin und Simon Shaffer als Verkörperung einer 
kollektiven Wissenschaftspraxis gilt, die den epistemologischen Individua-
lismus von Hobbes ablöst:77 Dass auch bei Boyle Grundzüge einer 

72 Ebd., S. 26.

73 Ibn Tufail: Der Philosoph als Autodidakt, Hayy ibn Yaqzan. Übers. u. hg. v. 

Patric O. Schaerer, Hamburg: Meiner 2004.

74 Goodman, Len A philosophical tale, 

New York: GTB 1972, S. 195.

75 Luschnat, Otto: Autodidaktos. Eine Begriffsgeschichte, in: Theologia viatorum 

8, Berlin-New York : De Gruyter 1962, S. 157-172. 

76 Leibniz, G.W.F.: Philosophische Schriften, AA(=Akademie-Ausgabe) Bd. VI, 4 

(1677-1690): Teil B, Berlin: De Gruyter 1999, S. 1681.

77 Shapin, Steven/Shaffer, Simon: Leviathan and the Air-Pump. Hobes, Boyle and 

the Experimental life, Princeton: Princeton UP 1985.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | EMMANUEL ALLOA

solipsistischen Epistemologie erhalten bleiben, legt das Fragment des Insel-
romans nahe, den der englische Forscher (von Ibn Tufail offensichtlich in-
spiriert) unter dem Titel The aspiring naturalist verfasst. Auch dort tritt ein 
autodidaktischer Philosoph auf (Authades, der ›Selbstwillige‹) und be-
schreibt dem europäischen Besucher Philaretes, zu welchen philosophi-
schen Erkenntnissen die Inselbewohner von selbst gelangt sind.78

Kurzum: Der Autodidakt wird in der aufklärerischen Neuzeit zu einer 
Figur dessen, was Jacques Rancière als »intellektuelle Emanzipation« be-
zeichnet hat.79 Der oder die aus eigener Kraft Denkende befreit sich von der 
Übermacht fremder Autoritäten und ihrer überhand nehmenden Gewalt. 
Wo die Übernahme von Wissen aus zweiter Hand stets das Risiko einer 
fremden mancipatio birgt (von manus ›Hand‹ und capere ›ergreifen‹), hält 
das Denken ex propria industria die Verheißung geistiger ›E-manzipation‹ 
bereit, ja bis hin zum Versprechen, das Jean Améry bis an seine letzte Ra-
dikalität durchdacht hat, an sich selbst Hand anlegen zu können.80

VII. DIE SPINNE UND DIE BIENE. EINE BILANZ

Die vorangegangenen archäologischen Bohrungen in so verschiedenen 
Wissensbereichen wie Geschichtstheorie, Medizin, Subjekttheorie und 
Ethik bestätigen die Vorherrschaft vom Topos der propria industria, des 
Erkennens aus eigenem Antrieb. Eine solche Vorherrschaft vermag zu be-
gründen, warum innerhalb der Geschichte des Wissens über Erkenntnis aus 
zweiter Hand oft der Schleier des Verdachts lag. Die Zeugenvergessenheit, 
soviel wird deutlich, vermag nicht nur aus dem neuzeitlichen Subjektivis-
mus heraus erklärt werden; das Motiv der eigentätigen Anschauung speist 
sich aus mehrfachen Quellen.

78 Toomer, Gerald J.: Eastern wisedome and learning. The study of Arabic in 

Seventeenth-Century England, Oxford: Clarendon Press 1996, S. 222.

79 Rancière, Jacques: Le maître ignorant. Cinq leçons sur l’émancipation 

intellectuelle, Paris: Fayard 1987 (dt. Der unwissende Lehrmeister. Fünf 

Lektionen über die intellektuelle Emanzipation, übers. v. Richard Steurer, 2. rev. 

Aufl. Wien: Passagen 2009).

80 Améry, Jean: Hand an sich legen. Diskurs über den Freitod, Stuttgart: Klett 

1976.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 89

Diese knappen Archäologien der propria industria – das Privileg des 
Sehsinns über das Hörensagen in seinen Wurzeln in der archaischen Epik 
und Philosophie (II.), die Geburt der Geschichtsschreibung aus dem Geiste 
der Augenzeugenschaft (III.), der Topos der Autopsie in der Herausbildung 
des medizinischen Diskurses (IV.), das Motto der propria industria bei 
Descartes und in der frühneuzeitlichen Philosophie (V.) sowie das emanzi-
patorische Versprechen der Autodidaktik (VI.) – beleuchten somit erstens, 
warum das Zeugenwissen oft der Marginalisierung oder gar der Verurtei-
lung anheim fiel, zweitens rücken sie auch die Diagnose der Zeugenverges-
senheit in ein etwas anderes Licht. 

Ein weitgehender Konsens der zeitgenössischen testimony debate be-
sagt, dass Wissen aus zweiter Hand deshalb abgelehnt wurde, weil es sich 
um übernommenes und daher nicht um erzeugtes Wissen handelt. Zeugen-
wissen bleibt solange ein erkentnnistheoretisches Phantom, wie die Episte-
mologie dominiert bleibt von einem »individualistic bias« (P. Lipton) und 
einem prinzipiell solipsistisch gedachten Erkenntnismodell, das auf der 
Vorstellung eines zugrundelegten, vorgängigen Ichs errichtet ist (C.A.J. 
Coady). Erklärte Absicht intersubjektiver Epistemologien ist es dann, zu 
zeigen, wie es neben einer autarken Selbsterkenntnis auch Wissenserzeu-
gung durch andere geben kann. 

Eine solche Opposition, aus der die philosophische Zeugendebatte 
heute nach wie vor ihre Legitimation schöpft, ist nicht nur äußert holz-
schnittartig und reduziert die Geschichte westlichen Wissens auf die Per-
spektive neuzeitlicher Subjektphilosophien, sie verhärtet auch eine Demar-
kationslinie, die zu unterwandern sie gerade angetreten war: Während auf 
der einen Seite der Nachweis erbracht wird, dass der Zeuge Wissen nicht 
nur übermittelt, sondern selbst erzeugt, wird dabei im Gegenzug die Er-
kenntnis aus eigener Kraft wieder aus einem statischen Ich heraus erklärt. 
Anders formuliert: Die subjektphilosophische Brille verengt die propria 

industria auf das proprium und lässt die industria aus den Augen. 
Über die Komplementaritäts-These hinaus (wonach wir nicht nur aus 

uns selbst heraus erkennen, sondern viele unsere Einsichten Anderen ver-
danken) lenkt die Perspektive des Zeugen auf die eigentümliche Generati-
vität von Wissen schlechthin zurück. Allzuoft wird eben jene Generativität 
unterschlagen, wenn bei der Selbsttätigkeit der propria industria das Selbst 
den Anfangs- oder Endpunkt bildet. Wo das Wissen-durch-sich mit dem 
Wissen-um-sich verwechselt wird, bleibt das Selbst dem philosophischen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | EMMANUEL ALLOA

Ideal der Selbstbezüglichkeit verpflichtet und verdrängt – in der Figur des 
Reflexiven – das Faktitive. Auf die Diagnose der Zeugenvergessenheit zu-
rückgewendet, hieße dies, dass die Zeugenvergessenheit mithin weniger in 

einem Primat des Individuellen verankert wäre als vielmehr in einem Pri-

mat der Selbsttätigkeit. Eine solche Akzentverschiebung legt nahe, die Op-
position von vermitteltem und unvermitteltem Wissen zu revidieren zugun-
sten einer Diversität von Medien von Erkenntnis.

Auf die Differenz autopoietischer und heteropoietischer Medien von 
Erkenntnis hatte Francis Bacon in einer berühmten Allegorie aufmerksam 
gemacht: Das Emblem des Rationalisten ist für ihn die Spinne, die ihr Netz 
aus ihrer eigenen Substanz heraus webt, wohingegen der Naturforscher ei-
ner Biene gleicht, deren Honig von fremden Blüten abhängt, die aber doch 
immer verarbeitet werden. Jenseits einer allzu kruden Opposition von Wis-
sen-durch-sich und dem Wissen-durch-andere, zwischen einem generativen 
Erzeugen und einem bloß reproduktiven Übernehmen – auch so ließe sich 
vielleicht Bacons Allegorie deuten – gibt die Zeugenproblematik die Frage 
auf nach dem spezifischen Durch, nach der operativen Medialität von Er-
kenntnisprozessen überhaupt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67 - am 14.02.2026, 12:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

