Ex propria industria

Zu einer Archéologie der Zeugenvergessenheit

EMMANUEL ALLOA

I. Aus EIGENER KRAFT

In Stammbiicher seiner Gastgeber oder seiner Studenten trug Kant mit
Vorliebe die folgende Sentenz ein: Quod petis in te est. Ne te quaesiveris
extra — Was du suchst, liegt in dir, suche es nicht auflerhalb davon. Im Un-
terschied zu den lateinischen Dichtern, auf die sie zuruckgeht,1 verweist die
Sentenz bei Kant weniger auf einen bestimmten Erkenntnisgegenstand denn
auf ein Erkenntnisvermdgen: Das Subjekt ist, bevor es zum Gegenstand
von Einsicht wird, Mittel dazu. Gegeniiber dem delphischen gnothi seauton
(»Erkenne dich selbst«) ist das Selbst nicht primir Ziel, sondern in erster
Linie Medium von Erkenntnis. Nicht jedes Selbstdenken ist ein Sich-
Selbst-Denken, doch umgekehrt setzt jedes tatsdchliche Sich-Selbst-Den-
ken das Selbst-Denken voraus. Anders formuliert: vom Erkennen des Selbst
findet eine Verschiebung statt hin zum Selbsterkennen. Wahres Wissen, so
die Vorstellung, ist selbst gewonnenes Wissen; wahres Wissen ist Wissen
aus eigener Kraft.

1 Es handelt sich genau genommen um die Textmontage eines Versfragments von
Horaz (»Quod petis, hic est«) mit einem Fragment aus den Satiren des Persius
(»nec te quaesiveris extra«), die Kant erstmals 1777 und insgesamt neunmal in
Stammbiicher eintrdgt. Vgl. Vaihinger, Hans: »Erklérung der vier Beilagen, in:
Kant-Studien 9 (1904), 342-343.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | EMMANUEL ALLOA

Die Betonung des Vermogens hat wiederum emanzipatorisches Poten-
tial: die Unmiindigkeit kann, weil selbst verschuldet, durch die Ausiibung
der eigenen Fahigkeiten wieder iiberwunden werden. Das Primat der Auto-
nomie — und der damit verbundenen Begriffe wie Selbstbeherrschung,
Selbstbestimmung oder Selbstgesetzgebung — wird erst verstandlich, wenn
sich das Selbst nicht als Gegenstand, sondern als Vermogen herausstellt.

Dieses Vermogen, das dem Subjekt eigens zukommt und sich niemand
anderem verdankt, schillert dennoch merkwiirdig zwischen Individualitét
und Allgemeinheit. Selbstdenken, so die erste Maxime des allgemeinen
Menschenverstands, »heifit den obersten Probierstein der Wahrheit in sich
selbst (d.i. in seiner eigenen Vernunft) suchen«.” Das sapere aude benennt
wiederum den Mut, »sich [s]eines eigenen Verstandes zu bedienen«, ohne
»Leitung eines anderen«.’ Doch ist eine eigene Vernunft, ist ein eigener
Verstand nicht ein Oxymoron? Dieses Oszillieren zwischen Eigen- und All-
gemeinheit ldsst sich wieder beobachten, wenn Kant iiber das Selbstdenken
schreibt, es hieBe so viel wie »an der Stelle jedes andern zu denken«.* Die
fremdbestimmte Unmiindigkeit, bei der lediglich die Worte und Gedanken
anderer {ibernommen werden, soll ersetzt werden durch eine Vernunft, der
nichts Fremdes mehr beigemischt ist, die aber gleichwohl wieder fahig ist,
im Namen aller zu sprechen.

Die Kritik der heteronomen Reprisentation als Kritik an der fremden
Autoritit paart sich hier mit einer allgemeinen Reprisentativitit des eige-
nen, vernunftkonformen Denkens. Autonomie und Reprisentativitét lassen
sich folglich nicht apriorisch entgegensetzen, allein der Blick auf den Voll-
zug vermag Selbst- von Fremdbestimmung zu scheiden: Was mit eigenen
Mitteln gewonnen wurde, ldsst sich verallgemeinern; was dagegen tiber-
nommen wurde, trigt stets den Makel des uniiberpriifbaren Ursprungs. Jede
Ubernahme birgt zudem immer auch die Gefahr des Ubergriffs: Wer sich
auf das einlédsst, was er selbst nicht {iberpriifen kann, iiberldsst immer schon
einen Teil seiner Selbststidndigkeit einer fremden Instanz.

2 Kant, Immanuel: »Was heifit sich im Denken orientieren ?« [1786], in: ders.,
Was ist Aufklarung. Ausgewdhlte kleine Schriften, mit einem Einfithrungstext
von Ernst Cassirer, hg. v. Horst Brandt, Hamburg: Meiner 1999, S. 60.

3 Ebd, S.20.

Kant, Immanuel: Handschriftlicher Nachlass, Refl. 2564. Akademie-Ausgabe
(=AA), Berlin: Reimer 1900ff., Bd. XVI, S. 419, Z. 1.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EX PROPRIA INDUSTRIA | 69

Neben Kant definiert auch Diderot die wahre Erkenntnis als solche, die
aus dem eigenen Vermdgen gewonnen ist. Der freie — und damit unweiger-
lich eklektische — Geist wird bestimmt als jemand, der »flir sich selbst
denkt [...] und nichts zuldsst, was nicht dem Zeugnis seiner Erfahrung und
seines Wissens entspringt«.” Dem penser de soi-méme, dem im 17.
Jahrhundert der Eklektizismus von Thomasius Pate steht, werden zwei
mogliche Quellen der Erkenntnis zur Seite gestellt: a) die Sinneserfahrung
und b) das Wissen (gemeint ist das Schlussfolgern aus eigenem Verstan-
desvermdgen). In diesen Passagen lédsst sich das Nachwirken einer episte-
mologischen Grundsatzentscheidung beobachten: Wenn jede Erkenntnis in
der Lage sein muss, sich selbst zu rechtfertigen und jedes Wissen eines sein
muss, fiir das sich Griinde angeben lassen koénnen, so sind genau genom-
men zwei Erkenntnisquellen zuldssig: unmittelbare Wahrnehmung oder
aber schlussfolgerndes Denken. Wahre Erkenntnis ist damit stets Erkennt-
nis aus erster Hand; alles Wissen aus zweiter Hand muss als authentisches
Wissen ausscheiden.

Diese innerhalb der Epistemologie dominante Auffassung, die hier in
der Aufkldrung ihre explizite Formulierung erfdhrt, begriindet die in der
philosophischen Zeugenschafts-Debatte vielfach diagnostizierte Vernach-
lassigung des Zeugnisses (neglect of testimony). Was ausschlieBlich durch
andere tiberliefert, selbst aber nicht aufgestellt werden kann, bleibt stets im
Rahmen der Uber-, niemals der Ermittlung. Auf den Status von Erkenntnis
kann Wissen aus fremder Quelle keinen Anspruch erheben, bestenfalls auf
den von Meinung.

Der Unterschied zwischen wahrer episteme und bloBer doxa wird in
Platons Theaitet am Beispiel von Gerichtszeugen vorgefiihrt. Um bei einem
Diebstahl Tatsachen aufstellen zu kdnnen, seien die Richter darauf ange-
wiesen, auf das Zeugnis anderer zu rekurrieren. Doch dass sie durch ihr
Urteil rechtskriftige Tatsachen schaffen, ist eine Sache; wahre Erkenntnis
eine andere.® Fiir Jonathan Barnes, der diese Passagen kommentiert, stellt
ein solch fremdbezeugtes Wissen zweifellos quantitativ den hdufigsten Fall
dar, dennoch miisse philosophische Erkenntnis anders geartet sein: »No
doubt we all do pick up beliefs in that secondhand fashion, and I fear that

5 Diderot, René: »Eclecticisme«, in: Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des
sciences, des arts et des métiers, Paris: Le Breton u.a. 1755, Bd. V, S. 270.
6 Theaitetos, 210b.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | EMMANUEL ALLOA

we often suppose that such scavenging yields knowledge. But that is only a
sign of our colossal credulity: the method [...] is a rotten way of acquiring
beliefs, and is no way at all of acquiring beliefs«.”

Deutlich wird, dass das Hauptargument der zeitgendssischen social
epistemology damit einiges an Schwungkraft verliert. Folgt man Coadys
Klassiker Testimony, so ist die Vernachldssigung der Zeugenschaft begriin-
det in einem >individualistic bias< der neuzeitlichen Tradition®; eine Erkla-
rung, die von weiten Teilen der social epistemology weithin geteilt wird.”
Dennoch: Die Denktradition von ihrem Solipsismus mit dem Hinweis be-
freien zu wollen, dass wir die meisten unserer Einsichten gar nicht uns
selbst verdanken, sondern andern (von unserem Geburtsdatum iiber geo-
graphische Kenntnisse bis hin zu weltgeschichtlichen Ereignissen) fiihrt
noch nicht notwendig — und darin ist den Widersachern der social episte-
mology recht zu geben — zu einem erweiterten Erkenntnisbegriff. Das
Zeugnis anderer, so das Argument, ist kein Mittel zur Wissensgenerierung,
sondern bestenfalls zur Wissenszibertragung.

Eine solche Auffassung vertritt etwa Michael Dummett, wenn er er-
klart, Zeugenschaft solle nicht ldnger als eine Wissensquelle und schon gar
nicht als Wissensgrund aufgefasst werden, da ihre Leistung einzig und al-
leine eine Ubertragungsleistung ist: » Testimony should not be regarded as a
source, and still less as a ground, of knowledge: it is the transmission of one

7 Barnes, Jonathan: »Socrates and the Jury: Paradoxes in Plato’s distinction be-
tween Knowledge and True Belief Il«, Aristotelian Society Supplementary Vol-
ume 54 (1980), S. 193-206, hier S. 200.

8 Coady, C.A.J.: Testimony. A Philosophical Study, Oxford: Clarendon Press
1992, Kap. 1.

9 Welbourne, Michael: The Community of Knowledge, Atlantic Highlands: Hu-
manities Press 1993; Lipton, Peter: »The Epistemology of Testimony, in: Brit-
ish Journal for the History and Philosophy of Science 29 (1998), S. 1-31. Jones,
Karen: »Second hand moral knowledge«, in: Journal of Philosophy 96/2 (1999),
S. 55-78; Kusch, Martin: Knowledge by Agreement. The Programme of Com-
munitarian Epistemology, Oxford: Clarendon Press 2002; Goldman, Alvin:
»Social Epistemology«, in: A Companion to Epistemology, hg. v. Jonathan
Dancy, Ernest Sosa und Matthias Steup, Oxford: Blackwell, 2. {iberarb. Aus-
gabe 2009, S. 82-93.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EX PROPRIA INDUSTRIA | 71

individual to another of knowledge acquired by whatever means«.'’ Noch
expliziter formuliert es Robert Audi: »Testimony is not (except inciden-
tally) a generative source of knowledge, it does not produce new know-
ledge independently of building on knowledge someone already has«.'
Zeugen, so lieBe sich die dargestellte Position zusammenfassen, konnen
bestenfalls Wissen bezeugen, niemals aber Wissen erzeugen. Diese Posi-
tion ist laut Sybille Krdmer in der Philosophie als solche représentativ, in-
sofern davon ausgegangen wird, dass in Zeugenaussagen »Wissen lediglich
iibertragen und eben nicht erschaffen wird«. '

Genau dieser generative Mehrwert aber ist es — so die These, die zu prii-
fen wire — die dem Selbsterkennen bzw. Erkenntnis aus eigener Kraft zu-
kommt. Die innerhalb der testimony debate der abendlandischen Erkennt-
nistheorie attestierte Zeugenvergessenheit wiirde dann weniger in einem
Primat des Individuellen begriindet sein als vielmehr in einem Primat der
Selbsttitigkeit. Leitend ist dabei Descartes’ Motto, dass wahre Erkenntnis
notwendig Erkenntnis ex propria industria (»aus eigener Anstrengung«) zu
sein hat. Die Wurzeln jenes Primats der Erkenntnis aus eigenen Mitteln rei-
chen gleichwohl viel weiter zuriick und lassen sich bereits in dem griechi-
schen Imperativ der Autopsie ablesen.

Il. AUTOS OIDA — MIT EIGENEN AUGEN

Wahre Einsicht ist unvermittelte Einsicht. Die Verbindung zwischen der
direkten Wahrnehmung und dem geistigen Sehen durchzieht das gesamte
griechische Denken und ist bereits fiir die vorklassische Zeit belegt.” In

10 Dummett, Michael: »Testimony and Memory«, in: Bimal K. Matilal/Arindam
Chakrabarti (Hg.), Knowing from words. Western and Indian Philosophical
Analysis of Understanding and Testimony, Dordrecht: Kluwer 1994, S. 251-
272, hier S. 264.

11 Audi, Robert: »The place of testimony in the fabric of knowledge and justifica-
tion, in: American Philosophical Quarterly 34 (1994): S. 405-422, hier S. 418.

12 Kramer, Sybille: Medium, Bote, Ubertragung. Kleine Metaphysik der Mediali-
tit, Frankfurt/M: Suhrkamp 2008, S. 226.

13 Snell, Bruno: Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in der vorplatonischen
Philosophie, Berlin: Weidmann 1924; Von Fritz, Kurt: »Noed, Noein and Their

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | EMMANUEL ALLOA

dem topischen Anruf der Musen bei Homer kommt der Spalt zum Aus-
druck zwischen dem uneingeschrinkten Wissen der gottlichen Wesen und
der endlichen Bedingtheit des Dichters, der dem, was er berichtet, nicht
selbst beiwohnte und auf fremde Auskunft angewiesen ist:

»Sagt mir jetzt, Musen, die ihr die olympischen Héuser habt /
Denn ihr seid Géttinnen und seid zugegen [pareste] bei allem und wisst alles [iste te
pantal, /

Wir aber horen nur die Kunde [kleos] und wissen nichts [oude fi ismen]«.'*

Diese Stelle ist in mehrerlei Hinsicht aufschlussreich. Das Wissen der Mu-
sen ist ein Gesehen-Haben (iste als Perfekt von eido/oida, »einsehen<) und
dieses Gesehen-Haben setzt die Prasenz voraus (parousia). Der sterbliche
Dichter schopft sein Wissen aus fremder und daher ungesicherter Quelle, er
vertraut dem kleos. Etymologisch verweist das Wort auf das Gehorthaben
(ig. *kleu): das Geriicht hat keinen Ursprung, es gleicht einem Rauschen im
Wald. In seiner Ndhe zum Gerdusch fehlt dem Gerede der eindeutige Spre-
cher oder Autor, ihm mangelt es dariiber hinaus an einer eindeutigen Loka-
lisierung, welche durch die Gegenwart der visuellen parousia verschafft
wird. Dieser Gegensatz zwischen einer holistischen, weil prisentischen Er-
kenntnis der Gétter und einer vermittelten, ungesicherten Annahme der
Menschen wird spiter etwa bei Xenophanes wiederholt, wenn es heil3t, der
Gott bliebe »stets am selben Ort, ohne sich zu bewegen«; dennoch — oder
gerade deshalb — »sieht er ganz, erkennt er ganz, hort er ganz«.”” Aus eige-
ner Kraft vermag der Mensch nicht an das gesamte Wissen zu gelangen —
dieser finitistische Akzent schldgt auch in dem Topos des blinden Rhapso-
den durch —, doch durch die Berufung auf die gottliche Quelle erfihrt das
menschliche Wort dennoch seine Legitimierung. Fremdes Zeugnis ist in

Derivatives in Pre-Socratic Philosophy (Excluding Anaxagoras)«, in: Classical
Philology, Vol. 40 (1945), S. 223-42; Friankel, Herman (1962): Dichtung und
Philosophie des frithen Griechentums, Miinchen; Snell, Bruno: »Wie die Grie-
chen lernten was geistige Tétigkeit ist« [1973], in: ders.: Der Weg zum Denken
und zur Wahrheit. Studien zur frithgriechischen Sprache, Goéttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 1978, S. 26-32.

14 Tlias II, 484-486 (Ubersetzung W. Schadewaldt).

15 DK (=Diels/Kranz) 26, jeweils Fr. B 26 und B 23.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EX PROPRIA INDUSTRIA | 73

archaischer Zeit daher fiir den Menschen durchaus zulédssig und sogar not-
wendig, solange die Autoritdt des Zeugen unbestritten bleibt und sich die
Kette der Uberlieferung eindeutig zuriickverfolgen lisst. Riickgebunden
sein muss das wahre Wort gleichsam an eine reale Gegenwart, an einen
Zeugen, der »selbst zugegen« ist bzw. war (autos pareon).'® Dass bei dieser
Betonung miindlicher Tradierung dennoch der Vorrang des Auges unange-
tastet bleibt, veranschaulicht die Genealogie-Episode in der Ilias. Nach der
langen Auflistung der Stammb&ume, die zuweilen auch als verkappte Alle-
gorie des ununterbrochenen Uberlieferungsgeschicks des Epos gelesen
wurde, sagt Aneas zu Achilles:

»Wissen wir doch das Geschlecht voneinander, wissen die Eltern
Da wir weitberithmte Geschichten horten von den sterblichen Menschen.

Von Angesicht aber hast du noch nicht die meinen gesehen noch ich die deinen.«'’

Trotz der Unumgiénglichkeit des Horensagens: Das Privileg des Selberse-
hens bleibt ungebrochen. Heraklit bekriftigt es lediglich durch das Motto:
»Augen sind schirfere Zeugen als die Ohren«.'® Dennoch — man kann es
nicht hinreichend betonen — auf dem Spiel steht weniger ein Wettstreit der
Sinne als eine Differenz der direkten und der vermittelten Vermogen. Wer
Gehortes wiedergibt, spricht unweigerlich schon mit geliehener Stimme;
Gesehenes kann, wenn es nicht selbst wiederum zu Gehortem werden soll,
nicht von anderen tibernommen werden und muss daher selber gesehen
worden sein. Mit Rémi Brague gesprochen beruht der Vorrang des Seh-
sinns »nicht auf einer unbegriindeten Préiferenz eines bestimmten Sinns
[...]. Dass das Sehen unbezweifelbar in der griechischen Welt bevorzugt
wird, liegt daran, dass es den Auflagen des Ideals direkten Wissens besser
geniigt«.”” Erst dieses Ideal der Direktheit rechtfertigt die Dominanz jenes
autos oida, jenes »Selbersehens«, das bei Homer zur Sprache kommt* und
in spéterer Zeit zur feststehenden Formel wird.

16 Odyssee VIII, 491.

17 Tlias XX, 203-5. (Ubersetzung W. Schadewaldt).

18 DK 22 Fr. B 101.

19 Brague, Rémi: Introduction au monde grec. Etudes d’histoire de la philosophie,
Paris: Flammarion 2008, S. 88. (Ubersetzung E.A.).

20 Vgl. Odyssee X111, 273; Ilias XVII, 687.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | EMMANUEL ALLOA

Was bei Homer lediglich eine Wendung ist, erhilt, wie Hermann Frén-
kel als erster nachwies, mit Xenophanes von Kolophon in der zweiten
Hilfte des 6. Jahrhunderts eine begriffliche Valenz.”' Wenn jedes Wissen,
lange vor Descartes, in »klarer Einsicht« (to saphes iden) besteht, dann
kann nur das als Einsicht gelten, was ich selbst gesehen habe (autos oida).”
Samtliche Formen religioser oder okkulter Offenbarung werden abgelehnt,
Wahrsagetechniken (Formen von »Mantik<) ausgeschlossen.” Das hat, wie
Robert Flaceli¢re aufzeigte, Konsequenzen fiir den Prasenz-Begriff. Bis-
lang konnte die divinatorische Mantik noch als Mittel gelten, um die feh-
lende Prisenz zu iiberbriicken: die mantike, die sich buchstiblich von der
mania (dem Wahn) ableitet, stellt eine Form von Prisenz wieder her, die
dem Suchenden fehlt. Der Wahrsager bzw. die Wahrsagerin ist vom Gott
besessen, der ihn oder sie regelrecht »einwohnt«; dadurch wird ein unmit-
telbarer Zugang zur Offenbarung moglich.”* Durch die Absage an jede
Mantik hat Xenophanes, so Friankel, »die Kluft zwischen hiiben und driiben
uniiberbriickbar gemacht«.”

Das erkenntniskritische Fragment 34 gehort zu den in der Antike am
hiufigsten zitierten Texten; Platon wie Aristoteles nehmen darauf bezug,
wihrend Sextus Empiricus Xenophanes sogar zu einem Ahnvater des
Skeptizismus kiirt. Ob Xenophanes tatsdchlich als Skeptiker gelten kann, ist
umstritten.”® Eindeutig ist hingegen, dass mit Xenophanes eine Aufwertung
der eigenen Anschauung gegeniiber fremder Autorititen eingeleitet wird,
die folgenreich blieb. Das Schicksal des formelhaften autos oida ldsst sich

21 Frinkel, Hermann: Dichtung und Philosophie des frithen Griechentums, 4.
iiberarb. Aufl., Miinchen: Beck 1993, S. 381.

22 DK 21 Fr. B 34.

23 So die Zeugnisse bei Aetius und Cicero. Vgl. Lesher, James H. : »Xenophanes’
Scepticism, in: Phronesis 23 (1978), S. 1-21, hier S. 7.

24 Flaceliere, Robert: Devins et oracles grecs, Paris: Presses universitaires de
France 1961, S. 33.

25 Frénkel, Hermann: »Xenophanesstudien«, in: Hermes 60 (1925), S. 174-192,
hier S. 192.

26 Ernst Heitsch hat gute Griinde fiir eine antiskeptizistische Lesart vorgebracht
(Heitsch, Ernst: »Das Wissen des Xenophanes« in: Rheinisches Museum fiir
Philologie 109 (1966), S. 193-235.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EX PROPRIA INDUSTRIA | 75

in der Ausdifferenzierung verschiedener Wissenspraktiken nachverfolgen,
allen voran in der Historiographie und in der Medizin.

IIl. HISTORIOGRAPHIE: DER HISTOR ALS
AUGENZEUGE

Xenophanes war bekannt fiir seine Homer-Kritik als Kritik an tradierter Er-
zdhlung, der er die eigene Anschauung entgegenhielt. Jahrhunderte spéter
heiBt es in Porphyrios’ Homer-Kommentar: »Mit eigenen Augen zu
schauen [idein ophtalmoisin] ist das Gegenteil davon, mit seiner Phantasie
etwas zu sehen, etwa wenn wir glauben, im Traume Dinge zu sehen, oder
aber wenn wir uns die Geschichten vorstellen, die uns andere erzihlen«.”
Wiewohl fiir das Sinngeschehen einigermaflen redundant, unterstreicht der
Dativus instrumentalis ophtalmoisin (>mit eigenen Augen<) hier nur noch
einmal die Eigentitigkeit. Wahrend der Ausdruck zunichst vornehmlich
auBergewohnlichen Ereignissen vorbehalten war, attestiert Porphyrios’
spétes Zeugnis, welchen semantischen Wandel das ophtalmoisin horan in
klassischer Zeit erfahren hatte: Was bis anhin Geschehnissen galt, bei de-
nen man — ganz sprichwortlich — seinen Augen nicht traut, wird nun im
Laufe des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts zur Maxime gewoéhnlichen
Faktenwissens.” Der Historiker ist dann buchstiiblich derjenige, der mit
eigenen Augen gesehen hat, leitet sich doch das Wort von historein »se-
hen« ab. Oder, wie sich Hegel ausdriickt, die frithen Historiker beschreiben
nur das, was »gegenwirtig und lebendig in ihrer Umgebung ist«”.

27 Porphyrios: Questionum Homericarum ad Iliadem pertinentium reliquias, 75,28-
76,1, hg. Hermann Schrader, Leipzig: Teubner 1880.

28 Nenci, Guido: »Il motivo dell’autopsia nella storiografia greca«, in: Studi Clas-
sici e Orientali 3 (1953), S. 14-46; Schepens, Guido: L’autopsie dans la méthode
des historiens grecs du Ve si¢cle av. JC, Briissel: Académie Royale des Scien-
ces 1980; Hartog, Francois: »Le témoin et 'historien«, Gradhiva 27 (2000), S. 1-
14.

29 Hegel, G.W.F.: Vorlesungen zur Philosophie der Geschichte, in: Werke, hg. v.
Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt/M: Suhrkamp 1971, Bd.
12, S. 4.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | EMMANUEL ALLOA

Herodot, den Cicero posthum zum Vater der Geschichtswissenschaft
schlechthin kiirte, legt in seinen Historien fest, wie er das historein verstan-
den wissen will: Wiahrend fiir Heraklit ausgerechnet die pythagoreische
Philosophie den Inbegriff des historeins verkorpert,” entspricht Herodots
Verstindnis davon einer doppelten Auflage: Erkundung vor Ort und Eigen-
anschauung. So berichtet Herodot etwa — und diese Unterscheidung zeugt
von einer neugewonnenen methodischen Sensibilitit — dass er bei seiner
Nilfahrt selbst bis Elephantine gekommen und »selbst gesehen« hat (au-
toptes), alles dariiber hinaus aber durch miindliche Nachfrage vor Ort
(akoei historeon) ermittelte. Hinzu kommt dann die Kunde {iber die dltere
agyptische Geschichte, die er davon deutlich absetzt, indem er festhilt:
»Bis hierher habe ich berichtet, was ich mit meinen Augen gesehen, mit
meinem Urteil abgewogen, mit meinen Erkundungen festgestellt habe, von
nun an aber werde ich dgyptische Geschichte erzéhlen, so wie ich sie gehort
habe.«’'

Ahnlich formuliert das Ideal der Autopsie auch Thukydides. Der Histo-
riker miisse unterscheiden zwischen »sehr alten Geschichten« (pany pa-
laia), fur die man nicht umhin kommt, sich auf das Horensagen (akoai
logon) zu verlassen, fiir neuere Ereignisse aber verfiigen die Zeitgenossen
iber eigenen Augenschein (opsis) und konnen dariiber »selbst etwas in Er-
fahrung bringen« (autoi xyniste).”> Dadurch soll der Tendenz Einhalt gebo-
ten werden, dass »die Menschen alle Nachrichten von Fritherem, auch was
im eigenen Land geschah, gleich ungepriift voneinander« annehmen.”

In dieser Deutlichkeit wird der Imperativ der eigenen Anschauung zum
letzten Mal von Polybios zur Sprache gebracht.** Der Historiker geiBelt die
Schreibtisch-Historiker und macht Augenzeugenschaft zum Ausgangspunkt

30 DK 22 Fr. B 129.

31 Herodot, 2, 99, 1. (dt. Geschichte und Geschichten, iibers. v. Walter Marg, Zii-
rich-Miinchen : Artemis 1973, S. 170).

32 Thukydides: Der peloponnesische Krieg 1, 73, 2. (dt. Geschichte des
Peloponnesischen Krieges, hg. u. iibers. v. Georg Peter Landmann, 2 Bde.,
Miinchen 1973, Bd. 1, S. 66).

33 Thukydides: Der peloponnesische Krieg 1, 20, 1. (dt. ebd., S. 34).

34 Laffranque, Marie : »L’oeil et ’oreille. Polybe et les problémes de I’information
en Histoire a I’époque hellénistique«, in: Revue philosophique 93 (1968), S.
263-272.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EX PROPRIA INDUSTRIA | 77

jeder wahren Geschichtsschreibung. Allerdings kommt zum Motiv der
Autopsie noch ein weiterer Aspekt hinzu: Der Seeschlacht als Zeuge bei-
zuwohnen bedeutet freilich noch nicht, die militirischen Taktiken und Ma-
nover zu begreifen und der blo schauende Zeuge ist in diesen Fillen ob-
wohl »anwesend so gut wie abwesend«.”> Zu der autopsia muss daher die
autopatheia (die Eigenerfahrung) hinzukommen. In Bezug auf die von ihm
berichteten Kriegsereignisse vor 220 v. Chr. schreibt Polybios, dass er »bei
dem meisten davon nicht nur Augenzeuge [autoptés], sondern teils Mithan-
delnder war [sunergos], teils auch die Leitung hatte«.®® In dieser
bemerkenswerten Passage kommt die Aporie zum Ausdruck zwischen der
Augenzeugenschaft als unbeteiligtem, aber blindem Sehen und der Augen-
zeugenschaft als involviertem, aber daher tendenziell immer schon parteii-
schem Begreifen. Die von Polybios eingeforderte empeiria (Erfahrung)
spiegelt, schon etymologisch, diese Aporie wieder: Das per- in der empei-
ria verweist auf die Dimension der Durchquerung, doch wer die Ereignisse,
die er beschreibt, selbst durchgemacht hat, kann nur noch schwerlich den
Standpunkt der Objektivitit beanspruchen. Gerade die von Polybios fiir
sich reklamierte Universalhistorie und das damit verbundene Sehen fota
simul stoflen an dieser Aporie an ihre konstitutiven Grenzen, verlangen sie
doch im Grunde jenen »olympischen Standpunkt«, den etwa Lukian von
Samosata in seiner Historiographie theoretisiert hatte: Laut Lukian habe
sich der Blick des Historikers an dem des Gottervaters Zeus zu orientieren,
»der zugleich auf das Land der rossetummelnden Thraker und zugleich auf
das Reich der Myser herabschaut«.””

Die methodologischen Reflexionen der romischen Historiker deuten
darauf hin, warum das Bestehen auf eigene Erfahrung bald nur noch ein
leerer Topos ist. Fiir Verius Flaccus etwa, ein Gelehrter aus der Kaiserzeit
des Augustus, kann Geschichtsschreibung grundsitzlich nicht von Ereignis-
sen handeln, bei dem der Erzédhler selbst aktiv beteiligt war (quibus rebus

35 Polybios: Historien XII, 28al0 (dt. Polybios: Geschichte, iibers. v.
Hans Drexler, 2 Bde., Ziirich: Artemis 1961/3, Bd. II, S. 829).

36 Polybios: Historien 111, 4,13 (dt. Bd. I, S. 192).

37 Lukian von Samosata: Quomodo historia conscribenda sit, 49 (Wie man Ge-
schichte schreiben soll, iibers. v. Helene Homeyer, Miinchen: Fink 1965, S. 153,

leicht verinderte Ubersetzung).

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | EMMANUEL ALLOA

gerendis interfuerit is qui narret).”® In Bezug auf die griechischen Histori-
ker sei aber, so Flaccus, durchaus plausibel, dass deren historia-Begriff im
»Wissen gegenwirtiger Dinge« (rerum cognitio praesentium) bestanden
habe.”® Zu den Grenzen der Synchronie #uBert sich allerdings auch schon
Polybios: Augenzeugenschaft sei — rdumlich wie zeitlich — beschrénkt:

»Denn da sich die Ereignisse gleichzeitig an vielen Stellen zutragen und ein und der-
selbe Mensch nicht zugleich an mehreren Orten anwesend sein kann, ist es nicht
einmal moglich ist, alle Teile der Welt und die Eigentiimlichkeiten eines Landes aus

. 40
eigener Anschauung kennenzulernen.«

Daran schlief3t sich eine Reflexion iiber zuverldssige Informanten, Zeugen-
befragungen und Quellenkritik an. Geschichtsschreibung 6ffnet sich, in ih-
rem Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit, dem ungesicherten Wissen aus
zweiter Hand.

IV. MEDIZIN: ZuM BEGRIFF DER AUTOPSIE

In einer Zeit, in der von Philosophen und Naturforschern der Vorwurf er-
hoben wird, die Historiographie beschrinke sich auf das Feststellen des
Dass (gr. hoti), verfehle aber das Warum (gr. dioti), oder anders gesagt: Sie
reihe zwar beobachtete Fakten auf, verfehle aber die Griinde, stellt Polybios
zur Verteidigung seiner Disziplin einen bemerkenswerten Vergleich auf:
Als Historiker die Eigenanschauung aufzugeben, sei in etwa so, wie wenn
der Mediziner auf die Eigenerfahrung verzichtete. Wo die Historiker zwi-
schen Erfahrung (empeiria) und Zeugnissen (hypomnemata) unterscheiden,
unterscheiden die Mediziner in Erkundung (peira) und in Begriindung (lo-
gos)."" Schreibtischhistoriker sind, so Polybios’ Argument, ebenso unglaub-
wiirdig wie Arzte, die samtliche Jogoi kennen, aber noch nie selbst zu

38 Verrius Flaccus, De significatu verborum IV, tiberliefert bei Aulus Gellius, Noc-
taes atticae V 18,1.

39 Verrius Flaccus, De significatu verborum IV, iiberliefert bei Aulus Gellius, Noc-
taes atticaec V 18,2.

40 Polybios: Historien XII, 4c5 (dt. Bd. II, S. 786).

41 Polybios: Historien XII, 25d2 (dt. Bd. 11, S. 812).

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EX PROPRIA INDUSTRIA | 79

»Chirurgen< wurden, d.h. niemals einen Korper mit eigener Hand beriihrten
(von gr. *cheir-ourgos, buchstiblich der »Hand-Werker«).

Neben der Geschichtsschreibung ist die Medizin in der Tat eine Diszi-
plin, die der Wissensgenerierung aus eigener Hand stets eine besondere
Rolle zuwies. In der antiken Medizin umfasst der Begriff der autopsia weit
mehr als Autopsien: Es geht um eigene empirische Erfahrung, wie etwa
auch die Stellen in Aristoteles’ biologischen Schriften belegen.” Obgleich
Polybios diese arztliche Eigenerfahrung gegen das Wissen aus zweiter
Hand ausspielen mag, ist diese Opposition in der antiken Heilslehre kaum
ausgepragt. Laut Galen gehort zum Arztwissen das richtige Zusammenspiel
von autopsia, historia und metabasis, wobei historia nichts anderes ist als
die Sammlung empirischer Erfahrungen anderer und metabasis der Ver-
gleich verschiedener Erfahrungen aus autopsia und historia. Eigenerfah-
rung und iibertragenes Wissen greifen mithin fortwihrend ineinander.”

In der Spitantike und im Mittelalter schlieBt das Christentum die Dis-
sektionen aus, sodass das hippokratische und galenische Wissen zur maf3-
geblichen Autoritét wird. Es ist dieser autoritative Charakter, der jede Ei-
generkundung tiberfliissig werden lésst. Laut Ludwik Fleck glaubte man
»Galen nicht deshalb, weil man keine Beobachtungen machte, sondern man
machte deshalb keine Beobachtungen in der heutigen Bedeutung des Wor-
tes, weil es dafiir keine Erfordernis gab«.**

Erst in der Frithen Neuzeit werden Autopsia und Textwissen endgiiltig
unvereinbar. Erste Angriffe auf die Kathederanatomie gibt es, schon vor
Andreas Vesalius, bei Medizinern wie etwa Niccolo Massa, der in seinem
1536 in Venedig publizierten Liber introductorius Anatomiae diejenigen
anprangert, die »liber Dinge zu schreiben versucht haben, die sie noch nie
mit ihren Augen gesehen noch mit ihren Hénden beriihrt haben [reque
oculis viderint neque manibus tetigerint]. Mit den Wolken alter verdorbener

42 Aristoteles: Historia animalium IX, 29 (618al8), IX, 37 (620b23); IX, 41
(628b3).

43 Galen: Subfiguratio empirica, in: Deichgriaber, Karl: Die griechische Empi-
rikerschule. Sammlung der Fragmente und Darstellung der Lehre, Berlin:
Weidmann 1930 (Nachdruck 1965), S. 44f.

44 Fleck, Ludwik: »Uber die wissenschaftliche Beobachtung und die
Wahrnehmung im allgemeinen« [1935], in: ders., Erfahrung und Tatsache.
Gesammelte Aufsétze, Frankfurt/M: Suhrkamp 1983, S. 59-83, hier S. 76.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | EMMANUEL ALLOA

Handschriften verdunkeln sie das hellste Sonnenlicht, sorglos gegeniiber
den gedruckten Biichern«.” Dennoch setzt sich das Exklusivrecht der Au-
topsia erst langsam durch. In der Historia anatomica von André Du Lau-
rens (1599) heifit es noch, es gebe zwei gleichberechtigte Wege zur Wahr-
heit der Anatomie: die autopsia und die doctrina. Wéhrend sich erstere auf
Dissektionen menschlicher Korper und Vivisektionen von Tieren stiitzt,
rekurriert die doctrina auf anerkannte Theoreme von etablierten Autoritéiten
und priift sie am Einzelfall. Doch schon ein halbes Jahrhundert spéter wird
in William Harvey’s De motu cordis (1627) eindeutig die Uberlegenheit
der Augenzeugenschaft iiber die theoretische Lehre affirmiert.*® Das Auf-
kommen anatomischer Theater bestdtigt den neuen Willen zur Selbstan-
schauung. In der ersten »freien« (d.h. von jeder pépstlichen oder weltlichen
Autoritédt freien) Universitdt Padua finden Autopsien in dem eigens ge-
bauten featro anatomico statt. Paradox ist dabei, dass sich das Ideal einer
bacon’schen Eigenschau, obwohl gegen die Schrifttradition gerichtet, einer
ausgeprigten Textmetaphorik bedient. So beschreibt etwa Caspar Bauhin in
seinem 1592 in Basel verlegten Theatrum anatomicum die Dissektionen als
ein Mittel, das »Buch der Natur« (liber naturae) endlich lesbar werden zu
lassen.*” Blumenberg schreibt dazu:

»Es hat deshalb seine eigene Ironie, dass sich die Sprache der frithen Naturwissen-
schaft metaphorisch wieder auf das Buch bezieht [...] Die Frage, wie denn in diesem
»Buch der Natur¢ gelesen werden konne, in welcher Sprache es gelesen werden
konne, in welcher Sprache es geschrieben sei und wie man ihre Grammatik heraus-
zufinden hitte, schiebt sich erst iiber die metaphorische Grundschicht der Biicher-

konkurrenz, in der primér Buch neben Buch, sekundir Buch gegen Buch steht.«*®

Wie Blumenberg andernorts gezeigt hat, gesellt sich zu der Metapher des
»Buchs der Natur« im 18. Jahrhundert, auf den Spuren von Giambattista

45 Massa, Niccolo: Liber introductorius Anatomiae, sive dissectionis corporis
humani, Venedig 1536, S. A4.

46 Baroncini, Gabriele: »Harvey e l'esperienza autoptica«, in: ders.: Forme di
esperienza e Rivoluzione Scientifica, Florenz: Olschki 1992, S. 145-173.

47 Bauhin, Caspar: Theatrum anatomicum infinitis locis auctum, Basel 1592.

48 Blumbenberg, Hans: »Himmlische und irdische Biicher«, in: Akzente 26, Heft 6
(1979), S. 619-631, hier S. 621.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EX PROPRIA INDUSTRIA | 81

Vico, auch die Metapher des »Buchs der Geschichte«, das der Historiker
des Geistes zu schreiben hat.* Diese Buchmetaphorik schlieft, das wird
deutlich, keineswegs die Autopsia aus: Selbstsehen bedeutet hier — ob auf
Natur oder auf den Weltlauf bezogen — nichts anderes als Selbstlesen. Diese
Feststellung hat allerdings Konsequenzen fiir die Frage, was Erkenntnis aus
eigener Kraft bedeutet. Denn wenngleich das Entscheidende an der Autop-
sie in medizinhistorischer wie historiographischer Bedeutung darin liegt,
dass man die Tatsachen selbst erkennt, so gewinnt man sie doch nicht aus
eigenen Mitteln. Die Wahrheit der Tatsachen ist dem Schauenden &dufBer-
lich, bestenfalls vermag er sich einen unvermittelten Zugang dazu zu ver-
schaffen. Ein Kategorienwechsel setzt erst ein, wenn das Erkannte nicht nur
selbst nachvollzogen, sondern selbst hervorgebracht wird. Solche Wahr-
heiten, die nicht in irgendeinem Buch der Natur oder der Geschichte erst zu
dechiffrieren wiren, sondern aus der Immanenz des Subjekts selbst gewon-
nen sind, kénnen nur Vernunftwahrheiten sein. Was urspriinglich nur fiir
Vernunftwahrheiten galt, wird nach und nach erweitert: Wahr ist, was auf
eigenem Boden steht und sich aus Eigentétigkeit speist.

V. EX PROPRIA INDUSTRIA. NEUZEITLICHE
BESTIMMUNGEN

Obwohl er nachweislich Leichenschauen besuchte und Vivisektionen
durchfiihrte, die auch im philosophischen Werk Spuren — etwa mit dem be-
rihmten Ochsensauge — hinterlieBen, leitet René¢ Descartes eine neue
Richtung fiir die Erkenntnis aus eigener Kraft ein. Seine Absicht, eine Me-
dizin zu suchen, die in »unwiderlegbaren Beweisen begriindet wire« (une
médecine qui soit fondée en démonstrations infaillibles)™ fiihrt zu einer
Verlagerung vom sinnlichen zum geistigen Sehen, ist doch die innere Ein-
sicht — das Wissen um meine geistigen Téatigkeiten — der einzige Grund,
den auch kein malin génie zu bedrohen vermag. Im Discours de la méthode

49 Blumenberg, Hans: Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt/M: Suhrkamp 1981, S.
91.

50 Descartes, René: Brief an Mersenne von Januar 1630, in: (Euvres, hg. v.
Charles Adam u. Paul Tannery (=AT), 12 Bd.e, Neuausgabe Paris 1965-74, Bd.
1, 106.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | EMMANUEL ALLOA

kiindigt Descartes denn auch sein Ziel an: »meine eigenen Gedanken zu
reformieren und auf einem Boden zu bauen, der ganz mir gehdrt«.”' Nun
besteht die cartesische tabula rasa, wie Christoph Menke zu bedenken gab,
keineswegs im Postulat eines unverdnderlichen Ichs. Zwar definiert Des-
cartes Wissenschaft als ein Finden aus eigener Kraft (invenire propria in-
dustria), das zur »Autarkie« fithrt.”> Doch die Autarkie ist nicht vorausge-
setzt, sondern Ergebnis, so wie der Gedanke als Gewissheitsgrund nur unter
der Voraussetzung griindend wird, dass er Ergebnis einer Selbsttditigkeit ist.

Descartes, von dem Kant sagte, er sei ein »Muster im selbst denken«,”
entwirft damit gleichsam eine pragmatische Theorie des Denkens, sind
doch Gedanken (den Regulae entsprechend) regelrecht »Handlungen unse-
res Verstandes« (actiones intellectus nostri).”* Mit Christoph Menke
gesprochen: »Ich mache mich selbst zu dem Boden, auf dem ich bauen
kann, indem ich mich zum Akteur und meine Gedanken zu meinen Hand-
lungen mache: zu einem Vollzug, der in jedem seiner Schritte von mir ge-
tan, also von mir kontrolliert wird«.”” Solange ich mein Wissen von aufien
empfange, kann die Gefahr der Tduschung nie vollig ausgeschlossen wer-
den, einen sicheren Boden erreicht erst das Denken, das durch und durch
waus eigener Kraft« (ex propria industria) hervorgebracht ist.>

51 Ders.: Discours de la méthode, 11, 3. AT VI, 15 (dt. Von der Methode, iibers. v.
Ludger Gibe, in: Philosophische Schriften in einem Band, Hamburg: Meiner
1996, S. 25).

52 Ders.: Brief an Hogelande, 8. Februar 1640. AT III, S. 722.

53 Uberliefert in Herders Mitschrift eines frithen Logik-Kollegs. AA XXIV, 4, Z.
26f. Vgl. zum weiteren Kontext des Begriffs »Selbstdenken« bei Kant den
Beitrag von Kreimendahl, Lothar: »Kants vorkritisches Programm der
Aufkliarung«, in: Kant und die Zukunft der europdischen Aufkldrung, hg. v.
Heiner Klemme, Berlin: De Gruyter 2009, S. 124-142, hier S. 133.

54 Descartes, René: Regulae ad directionem ingenii, III, 4 (dt. Regeln zur
Ausrichtung  der  Erkenntniskraft, ibers. v. Heinrich Springmeyer,
Liider Gibe und Hans Giinter Zekl, in: Philosophische Schriften in einem Band,
Hamburg: Meiner 1996, S. 17.

55 Menke, Christoph: Kraft. Ein Grundbegriff 4dsthetischer Anthropologie,
Frankfurt/M: Suhrkamp 2008, S. 15.

56 Descartes, René: Regulae ad directionem ingenii, X,1 (dt. S. 63).

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EX PROPRIA INDUSTRIA | 83

Eine bemerkenswerte Umdeutung erfihrt damit die scholastische For-
mel der propria industria bzw. der propria virtute. Was vornehmlich im
christologischen Kontext diskutiert worden war — inwiefern Christus die
Passion freiwillig auf sich genommen und die Auferstehung aus eigener
Kraft vollbracht hat>’ — wird nun subjekttheoretisch zum Konstitutivum und
begriindet die weiteren Bestimmungen des emanzipierten neuzeitlichen
Ichs: Selbstbestimmung, Selbststindigkeit, Selbstbeherrschung, Selbstge-
setzgebung. Gegeniiber Petrarca, fiir den die Freiheit im »Bei-sich-selbst-
sein« (secum esse) besteht, gelangt das neuzeitliche Ich erst durch Eigenté-
tigkeit zu sich selbst. Der Mensch muss, so die von Pico della Mirandola
begriindete Denktradition, zum Bildner seiner selbst werden (sui
ipsius...plastes et fictor). »Die zeitliche Ordnung zwischen dem Menschen
der >Natur< und dem der >Kunst¢, zwischen dem >primus homo< und dem
ysecundus homoc« erfihrt also«, so heillt es dazu bei Cassirer, »sobald wir
zur Ordnung des Wertes fortschreiten, ihre Umkehr: Das der Zeit nach
zweite wird zum ersten des Wertes«.®

Angesichts solcher selbstbildnerischer Subjekte (Pico), spontaner Sub-
stanzen (Spinoza) und aus eigenem Grund (de notre propre fonds) handeln-
der Monaden (Leibniz) ist die Marginalisierung des Zeugenwissens nur lo-
gisch. Im eigenen Namen sprechen zu kénnen, wird zum Kampfruf einer
militant gewordenen Subjektphilosophie. So weist etwa Jacobi das »Wissen
aus zweiter Hand« von sich, das auf Beweise angewiesen ist, wohingegen
das eigene, unmittelbare Wissen keiner Zeugen bedarf.” Kierkegaard kriti-
siert wiederum die Anonymitdt und »Bauchrednerei« seiner Zeit, die be-
schrieben wird als »eine Welt, die sich génzlich abgewohnt hat, ein »Ich< zu
horen«.” Kierkegaard duBert dennoch die Hoffnung, »dass die Zeit kom-

57 Vgl. etwa »Ergo videtur quod Christus propria virtute resurrexit« (Thomas von
Aquin: Summa theologiae, IIla, 53,4 sc.).

58 Cassirer, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance
[1927], ECW 14, Hamburg: Meiner 2002, S. 113.

59 Vgl. Horstmann, Rolf-Peter: Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung zu
Zielen und Motiven des Deutschen Idealismus, Frankfurt/M: Suhrkamp 2004, S.
38.

60 Kierkegaard, Soren: Papirer, 2. Aufl. hg. von Niels Thulstrup, Kopenhagen:
Gyldendal 1968 — 1978, Bd. VIII B 88, S. 183 (dt. Tagebiicher, hg. von Hayo
Gerdes. Diisseldorf und Ko6ln: Diederichs 1962 — 1970, Bd. 11, S. 121).

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | EMMANUEL ALLOA

men wird, da ein Ich in der Welt aufsteht, das ohne weiteres Ich sagt, und in
der ersten Person redet«.”’ Dass damit alles andere als ein biographisches
Ich gemeint ist, belegen die Aussagen zu seiner literarischen Strategie der
Vielstimmigkeit. »Ich achte es deshalb als mein Verdienst, dass ich durch
Anbringung gedichteter Personlichkeiten, die »Ich¢ sagen, mitten in der
Wirklichkeit des Lebens (meiner Pseudonyme) dazu beigetragen habe, die
Zeitgenossen womoglich daran zu gewodhnen, wieder ein >Ich, ein person-
liches >Ich< reden zu héren (und nicht jenes phantastische reine Ich und
seine Bauchrednerei)«.”” An einer solchen Existenzialdsthetik —der
Entschlossenheit partizipiere, so Giinther Anders, schlieBlich noch Heideg-
ger, mit seiner Kritik des anonymen >Man«: »Die anderen, die Doxa, das
Vorurteil, die Sitten sind nichts als der Lehm, der am Fulle des Selbst klebt
und das Selbstsein hindert. Aus diesem Lehm des yMan« muss sich das Da-
sein herausziehen, wie sich Miinchhausen selbst am Zopf herauszog«.**

VI. DER PHILOSOPH ALS AUTODIDAKT

Eine besondere Form nimmt die propria industria im Topos des autodidak-
tischen Selbstlernens an. So besteht etwa Leibniz darauf, er sei »fast ganz
Autodidakt« gewesen: er habe seinen Kopf nicht etwa »mit leeren Sitzen
an[gefiillt], die mehr auf eine gelehrte Autoritit, als auf wirkliche Griinde
hin angenommen sind«, sondern nicht eher geruht, bis er »in die Fasern und
Wurzeln einer jeden Lehre eingedrungen und zu den Prinzipien selbst ge-
langt war, von denen aus ich dann aus eigener Kraft all das, womit ich es zu
tun hatte, aufzufinden vermochte«.**

Der Autodidakt, dessen Name moglicherweise von Leibniz selbst zum
ersten Mal eingedeutscht wurde, reicht als Figur freilich viel weiter zurtick.
Einen frihen — und aufschlussreichen — Beleg liefert in Homers Odyssee
der Séangerwettstreit zwischen Demodokos und Phemios. Phemios briistet

61 Ders.: Papirer VIII B 88, S. 183 (dt. Bd. II, S. 121).

62 Ders.: Papirer VIII B 88, S. 183 (dt. Bd. II, S. 120f).

63 Anders, Giinther: Uber Heidegger, Miinchen: Beck 2001, S. 92.

64 Leibniz, G.W.F.: »Anfangsgriinde einer allgemeinen Charakteristik«, in: ders.:
Philosophische Schriften, hg. v. Herbert Hering, Frankfurt/M: Suhrkamp 1992,
Bd. 4, 39-58, hier S. 45.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EX PROPRIA INDUSTRIA | 85

sich im Zweiundzwanzigsten Gesang, seine Lieder nicht wie der Rivale
Demodokos von anderen iibernommen zu haben, sondern sie sich als auto-
didaktos selber beigebracht, sprich: sie selbst gedichtet zu haben.”” Den-
noch — und das mag fiir einen modernen Blick iiberraschend sein — fiigt
Phemios gleich hinzu, dass er seine Begabung zwar in sich selbst gefunden
habe, sie aber dennoch eine Gabe, ndmlich der Musen, bleibe. Dass das
Dichten kein Nachdichten ist, schlieit die gottliche Fremdeingabe gleich-
wohl nicht aus, ist doch das Wissen des Sangers buchstéblich eingepflanzt
bzw. eingepfropft (emphua).®®

Ahnlich wird der Ausdruck in einem religionsphilosophischen Kontext
in der Spétantike noch verwendet, etwa bei Philon von Alexandrien, fiir den
autodidaktos lediglich meint, dass es sich um ein Wissen handelt, das nicht
von anderen {ibernommen wurde. In der Schrift Uber die Flucht und iiber
das Finden werden vier Typen von Forschern unterschieden. Vom vierten
Typ, dem »selbst lernende[n] und selbst belehrte[n] Weise[n]« (automathés
kai autodidaktos) heiBt es, er werde »nicht durch Uberlegungen, Ubungen
und Miihen erzogen, sondern findet gleich bei seiner Geburt eine Weisheit
bereit, die vom Himmel droben herniedertraufelt, von deren ungemischtem
Trank schliirfend er bewirtet wird und in einem Zustand des Rausches ver-
harrt, der die mit rechter Vernunft gepaarte niichterne Trunkenheit ist«.”’
Philons Bemerkungen legen nahe, warum es zwischen dem autodidaktos
und dem paulinischen theodidaktos, dem von Gott eingewiesenen Weisen
aus dem Ersten Thessaloniker-Brief, keinen Widerspruch gibt.®®

65 Odyssee XXII, 347.

66 Vgl. zu diesem scheinbaren Widerspruch im antiken Kontext: Assael,
Jacqueline: »Phémios autodidaktos«, in: Revue de philologie LXXV/1 (2001),
S. 7-21.

67 Philon von Alexandrien: De fuga et inventione, hg. v. Paul Wendland, Philonis
Alexandrini opera quae supersunt, vol. 3. Berlin: Reimer, 1898 (repr. De
Gruyter, 1962), S. 166 (dt. Uber die Flucht und das Finden, iibers. M. Adler, in:
Philo von Alexandria. Die Werke in deutscher Ubersetzung, Berlin: De Gruyter
1963, Werke VI, S. 92f.).

68 1 Thess 4,9. Vgl. Roetzel, Calvin J.: »Theodidaktoi and Handwork in Philo and
1 Thessalonians«, in: L’apdtre Paul. Personnalité, style et conception du
ministere, hg. v. A. Vanhoye, Leuven: Leuven University Press 1986, S. 324-
331.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | EMMANUEL ALLOA

Malherbe hat argumentiert, dass das offenbarungstheologisch gewen-
dete autodidaktos/theodidaktos gleichwohl auch zu Paulus’ Zeiten noch
durchaus polemisch zu verstehen ist, ndmlich als Umdeutung und Aneig-
nung einer anderen, dominanten Lesart des erkenntnistheoretischen Para-
digmas. In den ersten christlichen Jahrhunderten sei autodidaktos vor-
nehmlich mit der epikureischen Lehre der Eigenanschauung verbunden.”
Sie verbindet sich mit Epikurs Behauptung, er habe niemals einen Lehrer
gehabt und sei ganz sein eigener Schiiler. Diese unter anderem bei Cicero
und Diogenes Laertios bezeugte Behauptung wurde oftmals, nicht zuletzt
bei Hegel, in Zweifel gezogen. Nichtsdestowenniger blieb Epikurs pro-
grammatische Autodidaktik bis in die Moderne hinein vorbildhaft, denkt
man etwa an die Wirdigung bei Marx, der in seiner frithen Dissertation
Demokrits und Epikurs Naturlehren vergleicht: »Wiahrend aber Demokrit
von dgyptischen Priestern, persischen Chalddern und indischen Gymno-
sophisten zu lernen sucht, riihmt Epikur von sich, er habe keinen Lehrer
gehabt, er sei Autodidakt. Einige, sagt er nach Seneca, ringen nach Wahr-
heit ohne jegliche Beihilfe. Unter diesen habe er sich selbst den Weg ge-
bahnt. Und sie, die Autodidakten, lobt er am meisten. Die anderen seien
Kopfe zweiten Ranges.«”” Vor diesem Hintergrund muss die paulinische
Subsumption des autodidaktos unter das theodidaktos als Zeichen weiterer
Entfremdung gelten.

Ernst Bloch verfolgt, auf Marxens Spuren, dhnliche Gestalten autodi-
daktischer Philosophen, die er als Figuren gelungener intellektueller Eman-
zipation beschreibt. In seinem Avicenna und die aristotelische Linke'" ist
Bloch bemiiht, die arabische Kultur als eines der »Quellgebiete unserer
Aufkldrung« zu rehabilitieren und bezieht sich insbesondere, wie auch in
Vorlesungen, auf die Romanfigur des Philosophus autodidactus, die sich in
Ibn Tufails Erzihlung Hayy ibn Yagzan findet, und die laut Bloch den
»Grundglauben [sic] der Aufklarung [bestérkt]: dass der Mensch aufer sei-

69 Malherbe, Abraham J.: Paul and the Thessalonians. The philosophical tradition
of pastoral care, Philadelphia: Fortress 1987, S. 104f.

70 Marx, Karl (1841): Differenz der demokritischen und epikureischen
Naturphilosophie, MEGA (=Marx-Engels-Gesamt-Ausgabe) I 1/1, Berlin: Dietz
1975, S. 28. [Hervorhebungen im Original]

71 Bloch, Ernst: Avicenna und die aristotelische Linke, Berlin: Riitten & Loening
1952.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EX PROPRIA INDUSTRIA | 87

ner Vernunft einen Glauben nicht brauche«.”” Ibn Tufail (1110-1185) insze-
niert in dieser philosophischen Robinsonade einen gewissen Hayy ibn Yag-
zan, der auf einer einsamen Insel im Indischen Ozean von Tieren grofige-
zogen wird und von selbst zu den Grundsitzen von Natur und Vernunft
gelangt.” Ob als ausgesetzter Kaspar Hauser auf die Insel gelangt oder auf-
grund einer generatio spontanea zum Leben erweckt, der Autodidakt ge-
langt aus eigener Anschauung und eigenem Verstandesgebrauch nach und
nach zum Einblick in die Weltprinzipien. Wie mehrfach unterstrichen
wurde, muss Ibn Tufails Inselroman als philosophische Antwort auf Avi-
cennas Gedankenexperiment vom fliegenden Menschen verstanden werden:
Auch wenn uns niemand von auf3en auf unsere eigene Existenz aufmerksam
macht, haben wir Zugang zur Reflexivitit.”

Die Geschichte von Hayy ibn Yaqzan erfreute sich nicht nur in der ara-
bischen Welt, sondern auch im Westen grofler Beliebtheit. Die lateinische
Ubertragung des Werks im Jahre 1661 (Philosophus autodidactus) gilt nach
Otto Luschnat als frithester Beleg flir die lateinische Nachbildung vom
griechischen autodidaktos.” Leibniz bezieht sich darauf, wenn er Augusti-
nus’ Motto kommentiert, wonach nicht fremde Menschen uns tatsdchlich zu
iberzeugen vermogen, sondern nur die Wahrheit, die unserem Denken in-
newohnt.”®

Die englische Ubersetzung durch Pococke war von dem Naturforscher
Robert Boyle in Auftrag gegeben worden. Obwohl er seit dem einflussrei-
chen Buch von Steven Shapin und Simon Shaffer als Verkorperung einer
kollektiven Wissenschaftspraxis gilt, die den epistemologischen Individua-
lismus von Hobbes ablost:”” Dass auch bei Boyle Grundziige einer

72 Ebd, S. 26.

73 Tbn Tufail: Der Philosoph als Autodidakt, Hayy ibn Yaqgzan. Ubers. u. hg. v.
Patric O. Schaerer, Hamburg: Meiner 2004.

74 Goodman, Lenn Evan: Ibn Tufayl’s Hayy ibn Yaqzan. A philosophical tale,
New York: GTB 1972, S. 195.

75 Luschnat, Otto: Autodidaktos. Eine Begriffsgeschichte, in: Theologia viatorum
8, Berlin-New York : De Gruyter 1962, S. 157-172.

76 Leibniz, G.W.F.: Philosophische Schriften, AA(=Akademie-Ausgabe) Bd. VI, 4
(1677-1690): Teil B, Berlin: De Gruyter 1999, S. 1681.

77 Shapin, Steven/Shaffer, Simon: Leviathan and the Air-Pump. Hobes, Boyle and

the Experimental life, Princeton: Princeton UP 1985.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | EMMANUEL ALLOA

solipsistischen Epistemologie erhalten bleiben, legt das Fragment des Insel-
romans nahe, den der englische Forscher (von Ibn Tufail offensichtlich in-
spiriert) unter dem Titel The aspiring naturalist verfasst. Auch dort tritt ein
autodidaktischer Philosoph auf (duthades, der >Selbstwillige<) und be-
schreibt dem europdischen Besucher Philaretes, zu welchen philosophi-
schen Erkenntnissen die Inselbewohner von selbst gelangt sind.”

Kurzum: Der Autodidakt wird in der aufkldrerischen Neuzeit zu einer
Figur dessen, was Jacques Rancicre als »intellektuelle Emanzipation« be-
zeichnet hat.” Der oder die aus eigener Kraft Denkende befreit sich von der
Ubermacht fremder Autorititen und ihrer iiberhand nehmenden Gewalt.
Wo die Ubernahme von Wissen aus zweiter Hand stets das Risiko einer
fremden mancipatio birgt (von manus >Hand< und capere >ergreifen<), hilt
das Denken ex propria industria die Verheifung geistiger >E-manzipation«
bereit, ja bis hin zum Versprechen, das Jean Améry bis an seine letzte Ra-
dikalitit durchdacht hat, an sich selbst Hand anlegen zu kénnen.”’

VII. DIE SPINNE UND DIE BIENE. EINE BILANZ

Die vorangegangenen archdologischen Bohrungen in so verschiedenen
Wissensbereichen wie Geschichtstheorie, Medizin, Subjekttheorie und
Ethik bestitigen die Vorherrschaft vom Topos der propria industria, des
Erkennens aus eigenem Antrieb. Eine solche Vorherrschaft vermag zu be-
griinden, warum innerhalb der Geschichte des Wissens tiber Erkenntnis aus
zweiter Hand oft der Schleier des Verdachts lag. Die Zeugenvergessenheit,
soviel wird deutlich, vermag nicht nur aus dem neuzeitlichen Subjektivis-
mus heraus erkldrt werden; das Motiv der eigentdtigen Anschauung speist
sich aus mehrfachen Quellen.

78 Toomer, Gerald J.: Eastern wisedome and learning. The study of Arabic in
Seventeenth-Century England, Oxford: Clarendon Press 1996, S. 222.

79 Ranciere, Jacques: Le maitre ignorant. Cinq lecons sur 1’émancipation
intellectuelle, Paris: Fayard 1987 (dt. Der unwissende Lehrmeister. Fiinf
Lektionen iiber die intellektuelle Emanzipation, iibers. v. Richard Steurer, 2. rev.
Aufl. Wien: Passagen 2009).

80 Améry, Jean: Hand an sich legen. Diskurs iiber den Freitod, Stuttgart: Klett
1976.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EX PROPRIA INDUSTRIA | 89

Diese knappen Archédologien der propria industria — das Privileg des
Sehsinns tiber das Horensagen in seinen Wurzeln in der archaischen Epik
und Philosophie (IL.), die Geburt der Geschichtsschreibung aus dem Geiste
der Augenzeugenschaft (II1.), der Topos der Autopsie in der Herausbildung
des medizinischen Diskurses (IV.), das Motto der propria industria bei
Descartes und in der frithneuzeitlichen Philosophie (V.) sowie das emanzi-
patorische Versprechen der Autodidaktik (VI.) — beleuchten somit erstens,
warum das Zeugenwissen oft der Marginalisierung oder gar der Verurtei-
lung anheim fiel, zweitens riicken sie auch die Diagnose der Zeugenverges-
senheit in ein etwas anderes Licht.

Ein weitgehender Konsens der zeitgenossischen festimony debate be-
sagt, dass Wissen aus zweiter Hand deshalb abgelehnt wurde, weil es sich
um iibernommenes und daher nicht um erzeugtes Wissen handelt. Zeugen-
wissen bleibt solange ein erkentnnistheoretisches Phantom, wie die Episte-
mologie dominiert bleibt von einem »individualistic bias« (P. Lipton) und
einem prinzipiell solipsistisch gedachten Erkenntnismodell, das auf der
Vorstellung eines zugrundelegten, vorgéngigen Ichs errichtet ist (C.A.J.
Coady). Erkldrte Absicht intersubjektiver Epistemologien ist es dann, zu
zeigen, wie es neben einer autarken Selbsterkenntnis auch Wissenserzeu-
gung durch andere geben kann.

Eine solche Opposition, aus der die philosophische Zeugendebatte
heute nach wie vor ihre Legitimation schopft, ist nicht nur duflert holz-
schnittartig und reduziert die Geschichte westlichen Wissens auf die Per-
spektive neuzeitlicher Subjektphilosophien, sie verhdrtet auch eine Demar-
kationslinie, die zu unterwandern sie gerade angetreten war: Wahrend auf
der einen Seite der Nachweis erbracht wird, dass der Zeuge Wissen nicht
nur Ubermittelt, sondern selbst erzeugt, wird dabei im Gegenzug die Er-
kenntnis aus eigener Kraft wieder aus einem statischen Ich heraus erklirt.
Anders formuliert: Die subjektphilosophische Brille verengt die propria
industria auf das proprium und lasst die industria aus den Augen.

Uber die Komplementaritits-These hinaus (wonach wir nicht nur aus
uns selbst heraus erkennen, sondern viele unsere Einsichten Anderen ver-
danken) lenkt die Perspektive des Zeugen auf die eigentiimliche Generati-
vitdt von Wissen schlechthin zuriick. Allzuoft wird eben jene Generativitit
unterschlagen, wenn bei der Selbsttitigkeit der propria industria das Selbst
den Anfangs- oder Endpunkt bildet. Wo das Wissen-durch-sich mit dem
Wissen-um-sich verwechselt wird, bleibt das Selbst dem philosophischen

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | EMMANUEL ALLOA

Ideal der Selbstbeziiglichkeit verpflichtet und verdringt — in der Figur des
Reflexiven — das Faktitive. Auf die Diagnose der Zeugenvergessenheit zu-
riickgewendet, hieBe dies, dass die Zeugenvergessenheit mithin weniger in
einem Primat des Individuellen verankert wdre als vielmehr in einem Pri-
mat der Selbsttitigkeit. Eine solche Akzentverschiebung legt nahe, die Op-
position von vermitteltem und unvermitteltem Wissen zu revidieren zugun-
sten einer Diversitdt von Medien von Erkenntnis.

Auf die Differenz autopoietischer und heteropoietischer Medien von
Erkenntnis hatte Francis Bacon in einer berithmten Allegorie aufmerksam
gemacht: Das Emblem des Rationalisten ist fiir ihn die Spinne, die ihr Netz
aus ihrer eigenen Substanz heraus webt, wohingegen der Naturforscher ei-
ner Biene gleicht, deren Honig von fremden Bliiten abhéngt, die aber doch
immer verarbeitet werden. Jenseits einer allzu kruden Opposition von Wis-
sen-durch-sich und dem Wissen-durch-andere, zwischen einem generativen
Erzeugen und einem bloB reproduktiven Ubernehmen — auch so liele sich
vielleicht Bacons Allegorie deuten — gibt die Zeugenproblematik die Frage
auf nach dem spezifischen Durch, nach der operativen Medialitdt von Er-
kenntnisprozessen tiberhaupt.

- am 14.02.2026, 12:23:32. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

