
POSITIONEN UND DEBATTEN

Janna Mareike Hilger

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung

Einleitung1

»Awareness« und »Safe(r) Spaces« sind zwei Konzepte, die bereits seit län­
gerem zu erhitzten Debatten führen, sei es in linken Kontexten oder auch 
in den Feuilletons. Dieses Jahr rückte insbesondere »Awareness« in den 
Fokus der Öffentlichkeit: Nachdem der #MeToo-Fall rund um den Sänger 
der Band Rammstein im Frühsommer 2023 publik wurde, gab es diverse 
Berichte über den Einsatz von »mobile[n] Awareness-Teams«2 auf den Kon­
zerten. Die Aufgabe dieser Teams ist es, auf (Groß-)Veranstaltungen und 
in Clubs »diskriminierende[m] oder grenzüberschreitende[m] Verhalten, wie 
sexueller Belästigung, vor[zu]beugen«.3 Sie treten als Ansprechpersonen auf, 
beobachten und stellen Rückfragen zu Vorkommnissen.4 In der Regel sind 
die Gruppen Teil einer Gesamtstrategie, die auch »Saferspaces«5 umfasst – 
also Rückzugsräume abseits des eigentlichen Geschehens.6 Teilweise wird 
»Safer Space« jedoch auch in Bezug auf den ganzen, mit einem Awareness-
Konzept arbeitenden Veranstaltungsort verwendet. Auf zahlreichen Festivals 
und in großstädtischen Clubs sind diese Maßnahmen – anders als bei 
Rammstein-Shows – bereits seit Jahren gängig.7

Auf die mittlerweile große Verbreitung derartiger Strategien verweisen 
auch Nadine Maser und Sighard Neckel im Leviathan vom Juni 2023 
und unterziehen Safe(r) Spaces und Awareness einer soziologischen Kritik. 
Ihre Argumentation behandelt Awareness als ein »Emotionsprogramm«8 

und nimmt für sich in Anspruch, auf die konkrete Praxis, das tagtägliche 
Machen von Awareness zu schauen.9 Dabei beschreiben Maser und Neckel 

1.

 
1 Für Lektüren und immens wertvolle Hinweise danke ich Lotte Junia Hiller, Judy Alan Richter 

und Glen Sattler.
2 Kreisverwaltungsreferat München 2023.
3 Glaser 2023.
4 Vgl. ebd.
5 Hentschel 2023.
6 Vgl. ebd.
7 Vgl. ebd.
8 Maser, Neckel 2023.
9 Vgl. ebd., S. 301.

Leviathan, 51. Jg., 4/2023, S. 635 – 653, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-4-635

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


wiederholt »sozial[e] Interaktionen«10 als den Wirkungsbereich dieses Kon­
zepts. Gehalt und Bedeutung von diesen Interaktionen sind den Autor:innen 
zufolge nicht unabhängig von den beteiligten Personen bestimmbar.11 Wei­
terhin identifizieren Maser und Neckel »Paradoxien«12 von Awareness, die 
sie am Nutzen der entsprechenden Konzepte zweifeln lassen. Insbesondere 
werfen sie Awareness vor, mit einer starren Unterscheidung zwischen »privi­
legiert« und »nicht privilegiert« zu arbeiten13 und dadurch – entgegen dem 
eigenen Anspruch – Essentialisierungen zu forcieren.14 Zudem nimmt ihre 
Kritik ein Grundprinzip von Awareness-Praktiken in den Blick, nämlich die 
unbedingte Parteinahme für die betroffene Person. Im Kontext von Aware­
ness zählt dabei die subjektive Wahrnehmung: Was als Übergriffigkeit erlebt 
wurde, wird unhinterfragt als solche anerkannt.15 Dies verhindere, so die 
Autor:innen, dass »für alle verbindlich[e] Regeln entstehen, denen es zur 
Vermeidung von Diskriminierung aber bedürfte«.16 Entgegen der dezidier­
ten Intention von Awareness erzeuge dies »interaktive Verunsicherung«.17

In dieser Replik möchte ich eine sozialphilosophisch-genealogische Gegen­
position vorschlagen und dabei folgende These plausibilisieren: Die von 
Maser und Neckel hervorgebrachte Kritik ist kontextvergessen. Damit 
meine ich erstens, dass sie Awareness- und Safer-Space-Konzepte als monoli­
thischer und starrer darstellt, als sie eigentlich sind. Beides sind lebendige, 
wandelbare, eben gerade nicht fixierte Strategien und müssen in ihrer Viel­
falt ernst genommen werden. Zweitens gilt es, diese Praktiken vor dem 
Hintergrund der »Feinmechanik« von gegenwärtigen Macht- und Herr­
schaftsformationen zu betrachten – denn dies sind deren Entstehungs- und 
Wirkungsbedingungen. Daran angelehnt, werde ich argumentieren, dass 
Awareness und Safe(r) Spaces vor allem als politische Instrumente betrachtet 
werden müssen. Masers und Neckels stark psychologisierender Zugang ver­
fehlt genau dies, weshalb ihre Kritik dem Gegenstand nicht gerecht wird.

Diskriminierung und Affekt

Ich beginne mit Masers und Neckels Hauptthese, laut derer Awareness 
»subjektive Gefühle und emotionale Reaktionen zum entscheidenden Indi­

2.

 
10 Ebd., S. 306.
11 Vgl. ebd.
12 Ebd., S. 302.
13 Vgl. ebd., S. 306, 315–316.
14 Vgl. ebd., S. 318.
15 Vgl. Probst 2023.
16 Maser, Neckel 2023, S. 320.
17 Ebd., S. 314.

636 Janna Mareike Hilger

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


kator für die Existenz bestimmter Machtverhältnisse«18 mache – und dies 
Unsicherheit verursache und Diskussionen unmöglich mache. Dazu erklä­
ren die Autor:innen, dass sie die »Tatsache der Diskriminierung«19 nicht 
verleugnen. Sie zweifeln jedoch an, dass subjektive Empfindungen einen 
verlässlichen Maßstab für Diskriminierungen darstellen können.20 Denn

»die subjektive Wahrnehmung, einer diskriminierten Kategorie anzugehören, 
[muss sich] nicht zwangsläufig mit einem objektiv feststellbaren Ausmaß von 
Benachteiligung decken. So kennt auch die aktuelle Sozialforschung den Fall, 
dass diejenigen, die am stärksten benachteiligt sind, sich bisweilen am wenigs­
ten diskriminiert fühlen.«21

Unter Bezug auf den Soziologen Aladin El-Mafaalani schreiben Maser 
und Neckel außerdem, dass »gerade auch der gesellschaftliche Abbau von 
Benachteiligung dazu führen kann, verbleibende Diskriminierung besonders 
laut zu beklagen«.22 Zuletzt verweisen die Autor:innen auf eine »gesell­
schaftlich heute vergleichsweise breit getragen[e] Überzeugung, dass Diskri­
minierungen ganzer Gruppen im Grundsatz illegitim sind«.23

Zwei Punkte möchte ich an dieser Einschätzung von Maser und Neckel 
problematisieren. Zum einen scheinen sie mir eine verharmlosende Sicht 
auf nach wie vor bestehende Diskriminierung in liberal-demokratischen 
Gesellschaften zugrunde zu legen. Zum anderen möchte ich ihre Auffassung 
von Affekten infrage stellen. Zunächst stellen sich folgende Fragen: Wel­
chen Beweiswert hat es, wenn äußerst benachteiligte Menschen im Glauben 
leben, nicht benachteiligt zu sein? Bedeutet dies, dass sich ihre gemachten 
Diskriminierungserfahrungen tatsächlich in keiner – vielleicht diffusen, prä-
reflexiven – Gefühlslage niederschlagen? Oder ist es den befragten Personen 
vielmehr unmöglich, ihr Erleben mit den immer intransparenteren, perfi­
deren Machtmechanismen unserer Zeit zusammenzubringen und eben als 
Diskriminierung zu benennen? Unterwerfung tritt auch für die Betroffenen 
oftmals nicht offen zutage, weil die Verschleierungs- und Beharrungskräfte 
sozialer Verhältnisse massiv sind. Dies deutet auch der von Maser und 
Neckel zitierte Soziologe El-Mafaalani an, der hervorhebt, dass Fähigkeiten 
zur Interessenvertretung erst durch einen Sozialisationsprozess erlernt wer­
den. Der »eigene Anspruch auf Teilhabe und Zugehörigkeit«24 muss sich, so 
El-Mafaalani, erst bilden, um artikuliert werden zu können. Gänzliche Per­

 
18 Ebd., S. 319.
19 Ebd., S. 318.
20 Vgl. ebd., S. 319.
21 Ebd.
22 Ebd.
23 Ebd., S. 320.
24 El-Mafaalani 2019.

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 637

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


spektivlosigkeit, wie sie etwa durch lebenslange immense Benachteiligung 
entsteht, verhindere dies.25 Ich möchte ergänzen: Gerade die Erzählung, 
dass es linear »besser wird«, dass es kaum noch etwas zu tun gäbe, dass 
rechtliche Gleichstellung ausreiche, dass allerorts übertrieben, dramatisiert 
und grundlos gejammert werde, erschwert es, einen ständig mitlaufenden 
Zorn, eine Wut über nicht erfüllte Versprechen in eine progressive Kritik an 
den Zuständen zu verwandeln. Anders als Masers und Neckels Rezeption 
vermuten lässt, betont zudem auch El-Mafaalani die Notwendigkeit einer 
solchen Kritik. Seine Forschung zum »Integrationsparadox«26 ist sogar ein 
Plädoyer für mehr Auseinandersetzungen mit Diskriminierungen, insofern 
El-Mafaalani damit für die Produktivität von identitätspolitischen Konflik­
ten argumentiert.27 In Bezug auf Awareness ist dabei anzumerken, dass die 
Helfer:innen nicht aktiv werden, wenn eine Person eine erlebte Situation 
als harmlos einschätzt, selbst wenn externe Beobachter:innen diese eventu­
ell als diskriminierend beschreiben würden. Im Sinne ihres Plädoyers für 
»klare Regeln« werten Maser und Neckel dies als erneutes Anzeichen für 
die Befremdlichkeit von Awareness.28 Es kann jedoch im Gegenteil als eine 
Stärke des Konzepts gelten, trotz oftmals unerkannt bleibenden Macht- und 
Herrschaftsformationen keinem Paternalismus zu verfallen.

Wie steht es nun aber um das Problem, ob und inwiefern subjektives 
Empfinden als Indikator für Diskriminierung gelten kann? Masers und 
Neckels Einschätzung, dass dies nicht ausreiche, wirft die Frage auf, wel­
che Macht- und Affekttheorien ihren Überlegungen zugrunde liegen. Der 
Aufsatz referenziert Georg Simmel, Pierre Bourdieu29 und den Co-Autor 
Sighard Neckel.30 Jenseits dieser Bezüge sagt der Beitrag wenig zu seinen 
theoretischen Prämissen und gibt auch keine Auskunft über den angenom­
menen Zusammenhang von Affekt und Macht. Dies erstaunt umso mehr, 
als dass es sich um ein Projekt aus der Affekt- und Emotionsforschung 
handelt.31 Trotz »Interviews mit Personen aus Awareness-Kontexten«32 ver­
wenden Maser und Neckel wenig Aufwand darauf, mithilfe von Empirie 
und/oder Theorie die Affektivitäten zu betrachten, aus denen Awareness 

 
25 Vgl. ebd.
26 Ebd.
27 Vgl. ebd.
28 Vgl. Maser, Neckel 2023, S. 312.
29 Vgl. ebd., S. 319.
30 Vgl. ebd., S. 305. Bourdieu folgend, räumen die die Autor:innen bemerkenswerterweise die 

»Unsichtbarkeit« (ebd., S. 319) von Privilegien ein.
31 Vgl. ebd., S. 301.
32 Ebd.

638 Janna Mareike Hilger

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


entstand. Durch welche Gefühle sind diese Praktiken motiviert – jenseits des 
Wunsches, Diskriminierungen und Gewalt etwas entgegenzusetzen?

Allgemein zeichnen Maser und Neckel ein Bild von Affekten und Emotio­
nen, das diese lediglich mit den Aspekten in Verbindung bringt, die ihnen 
klischeehaft zugeschrieben werden: Willkür, Unzuverlässigkeit, Irrationali­
tät, Undifferenziertheit, Innerlichkeit und solitärer Zugang. Damit einher 
geht die Prämisse, dass sich Affekte und das Politische als die »öffentliche 
Sache« immer schon im Wege stehen. Als implizites Gegenbild dient den 
Autor:innen die Common-Sense-Vorstellung, dass Emotionen von Reflektio­
nen und Prozessen des rationalen Abwägens begleitet werden müssen, um 
zu einer realitätsadäquaten Aussage über die Welt beitragen zu können. 
Sicherlich ist richtig, dass die Fähigkeiten zur hinterfragenden Distanzierung 
und zur Emotionsregulierung für ein alltägliches Zusammenleben unver­
zichtbar sind. Dass die Autor:innen es dabei belassen, zeigt jedoch, dass die 
hier durchscheinenden Vorstellungen von Affekt und Macht verkürzt sind. 
Dies wird besonders dann relevant, wenn damit eine Analyse von Awareness 
und Safe(r) Spaces geleistet werden soll. Genau in diesem Phänomenbereich, 
oder konkreter: in der Geschichte von Safe(r) Spaces, finden sich Beispiele, 
die eine andere Verbindung von Affekt und Macht eindrücklich illustrieren. 
Interessanterweise nehmen Maser und Neckel sogar auf diese Geschichte 
Bezug und erwähnen die consciousness-raising-Gruppen der 1970er Jahre 
als historischen Entstehungsraum von Awareness.33 Welche Aspekte hierbei 
im Detail eine Rolle spielen sollen, wird nicht ausgeführt. Auf diese Grup­
pen sowie ihre Vor- und Nachgeschichte werde ich mich nun auch fokussie­
ren, allerdings unter einem veränderten Vorzeichen. Nicht die Unbrauchbar­
keit, sondern im Gegenteil das große Potenzial von Safe(r) Spaces zeigt sich 
an genau diesen Räumen und ihrem Affektivitäts- und Politikverständnis.

Zur Geschichte von Safe(r) Spaces

Die Geschichte der Safe(r) Spaces ist eine unordentliche. Ursprünglich in 
den USA entstanden, kam das Konzept in den 1970er Jahren nach West-
Deutschland. In Form von sogenannten Selbsterfahrungsgruppen formierten 
sich Räume exklusiv für Frauen und für gleichgeschlechtlich begehrende 
Männer, die sich dort in einen bewegungspolitisch motivierten, extensiven 
Erfahrungsaustausch untereinander begaben.34 Vorbild dieser Praxis waren 
die sogenannten consciousness raising-Gruppen der US-amerikanischen 

3.

 
33 Vgl. ebd., S. 304.
34 Vgl. Lux 2019; Henze 2019, S. 233–261.

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 639

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


Frauen- beziehungsweise Schwulen- und Lesbenbewegung.35 Der übernom­
mene Grundgedanke war folgender: Durch die kollektive Auslotung der 
eigenen Biografie sollte ein »Bewusstsein« darüber geschaffen werden, was 
es heißt, als Frau beziehungsweise queere Person in dieser Gesellschaft zu 
leben. Dies sollte eine Grundlage für weitere politische Aktionen schaffen.36 

In der Forschungsliteratur gelten diese Räume als »Nachfolger« der schwu­
len und lesbischen Bars der 1950er und 1960er Jahre, die den Beginn einer 
möglichen historisierenden Erzählung über Safe(r) Spaces markieren.37 Zu 
deren weiterer Geschichte gehören außerdem die lesbisch-separatistischen 
all women spaces der 1980er und 1990er Jahre.38

Die consciousness raising-Gruppen nutzten verschiedene Regeln, um ihren 
Teilnehmenden ein Gefühl von Sicherheit und Solidarität zu vermitteln. 
Teilnehmende waren dazu aufgerufen, die anderen nicht zu unterbrechen 
und sie in ihrem Gesagten unbedingt ernst zu nehmen.39 Auf diese Weise 
sollte ein freimütiges Sprechen ermöglicht werden, das von Zeitzeug:innen 
in emotionalen Worten beschrieben wird: »Das Gefühl war unglaublich – 
so offen zu sein, so frei, sagen zu können, was man denkt ohne Angst 
vor Repressalien, ohne sich darüber Gedanken machen zu müssen, dass 
jemand dich auslachen könnte.«40 Affekte und Emotionen hatten im con­
sciousness raising eine sehr spezifische Funktion, die die führende Radikalfe­
ministin Kathie Sarachild wie folgt beschreibt: »Wir gehen davon aus, dass 
unsere Gefühle uns etwas sagen, wovon wir lernen können […] dass unsere 
Gefühle etwas bedeuten, das es wert ist, analysiert zu werden […] dass 
unsere Gefühle etwas Politisches sagen.«41 Entscheidend ist hier das Wort 
»politisch«. Es verdeutlicht, dass das kollektive Sprechen über die eigenen 
Gefühle nicht allein der individuellen Katharsis dienen sollte. Vielmehr wur­
den Emotionen und Affekte als Seismograf aufgefasst, mit dessen Hilfe die 
gegenwärtige Gesellschaft in ihrer Verfasstheit begriffen werden kann. Mit 
anderen Worten: Consciosuness raising ging von einem Niederschlag des 
Gesellschaftlichen im emotionalen Erleben des Individuums aus.42

Die implizite Vorstellung eines politischen und sozialen Seins von Emotio­
nen hat weitreichende Konsequenzen. Sie findet Resonanz in der aktuellen 
 
35 Vgl. Lux 2019, S. 56.
36 Vgl. Sarachild 1970, S. 79–80.
37 Vgl. Kenney 2001, S. 24–25.
38 Vgl. Cvetkovich 2003, S. 83; Hilger 2023, S. 66–79.
39 Vgl. Womenʼs Action Alliance 1975, S. 192.
40 Zitiert nach: Shreve 1989, S. 48; eigene Übersetzung.
41 Sarachild 1970, S. 78; eigene Übersetzung, Auslassungen und Hervorhebungen im Original.
42 Dass eine solche Konstituierung der Psyche (oder präziser: der verkörperten Psyche) durch 

Macht stattfindet, argumentieren verschiedene Theoretiker:innen, insbesondere Judith Butler; 
vgl. Butler 2019 [2001].

640 Janna Mareike Hilger

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


Affekttheorie, die sich zunehmend für die Historizität von Affekten interes­
siert und diese als Sedimentierungen einer gewalt- und machtdurchzogenen 
Geschichte sichtbar macht.43 So verstanden, konstituieren Emotionen und 
Affekte kein privates und vor äußerlichen Zugriffen geschütztes »Innenle­
ben«. Vielmehr sind sie selbst ein Schauplatz von komplexen Machtaus­
übungen und können für Unterwerfungen, aber auch für Widerstände mobi­
lisiert werden. Wie sich an den bewegungspolitischen Selbstbefragungen 
zeigt, geschieht letzteres häufig im Modus eines zähen, zeitintensiven Rin­
gens. Die Aktivist:innen wiesen pathologisierende, psychologisierende Nar­
rative und Stereotypisierungen44 zurück, die ihnen eine Hysterie oder sons­
tige emotionale Dysfunktion attestierten. Unbehagen, Zorn und angestaute 
Frustration wurden neu interpretiert – als Index dessen, was grundlegend 
falsch läuft. Dieser kritische Perspektivenwechsel führte auch dazu, dass 
sich den Teilnehmenden das eigene Selbst in einem anderen Licht zeigte, 
nämlich als das Produkt einer gesellschaftlichen Gemachtheit. Auf diese 
Weise wurde Emotionen und Affekten eine eigene, un-naive Epistemologie 
zugesprochen, die weniger in dem ethischen Imperativ wurzelt, eigene und 
fremde Gefühle ernst zu nehmen; sondern die schlichtweg als Analysein­
strument galt, um die rassifizierende, klassifizierende, hetero-patriarchale 
Gesellschaft mit ihren ganzen Auswirkungen zu begreifen.

Die eigenen Emotionen auf gegenwärtige, weitgreifende Macht- und Herr­
schaftsformationen zu beziehen ist in ebendieser Gesellschaft dabei vor 
allem eins: überaus plausibel. Dieser Befund verbindet die vergangenen 
Safe(r) Spaces der consciousness raising-Gruppen mit heutigen Awareness-
Praktiken. Beiden liegt das Wissen zugrunde, dass das Gefühlte nicht 
spontan und situativ in einem Einzelsubjekt entsteht, sondern in den gesell­
schaftlich bedingten Wiederholungen von Verletzungen, Derealisierungen 
und Degradierungen, die sich stauen, die eigene Aufmerksamkeit okkupie­
ren und Handlungsdruck erzeugen. Ebenso finden unter Marginalisierten 
weiterhin Erfahrungsabgleiche statt, die Gewalt und Diskriminierung als 
solche benennbar machen und zum weiteren Sprechen ermutigen. Wenn 
eine Übergriffigkeit oder Diskriminierung als solche adressiert wird, spricht 
die Einzelne für sich – aber es gibt in diesen Momenten auch eine ganze 
Sozialität der Marginalisierten, die in diesem Moment durch sie spricht. 
Diese Sozialität hat Analysekompetenzen und beansprucht völlig zu Recht 
politische wie auch individuell-ethische Glaubwürdigkeit.
 
43 Für eine Übersicht über entsprechende Arbeiten vgl. Bernhardt 2021.
44 Wie das berühmte Combahee River Collective schreibt, kämpften viele Schwarze Frauen vor 

ihren Berührungen mit consciousness raising mit »feeling[s] of craziness« (Combahee River 
Collective 2002 [1977], S. 236). Mit einer eindrücklichen Zurückweisung von Stereotypen 
beginnt auch ein aktivistischer Text einer anonymen schwulenpolitischen Gruppe: »Gay males 
feel pain« (A Gay Male Group 1992 [1972], S. 293; Hervorhebung im Original).

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 641

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


Ausschlüsse: Ein Anzeichen von Essentialisierungen?

Am Beispiel von consciousness raising lassen sich mehrere Differenzierun­
gen vornehmen, die Masers und Neckels Einwände weiter entkräften. Die 
Autor:innen kritisieren, dass Safe(r) Spaces Ausschlüsse entlang von Identi­
täten vornähmen, die »ungewollt nicht weniger essentialistisch vor[gehen] 
als der Rassismus, den man bekämpft«.45 Dazu ist zunächst festzuhalten, 
dass die bewegungspolitischen Räume der 1970er Jahre explizite wie impli­
zite Ausschlüsse vornahmen. Der explizite Ausschluss galt, je nach Gruppe, 
Männern, nichtqueeren Personen und weißen Frauen – also Menschen, die 
von Herrschafts- und Machtstrukturen und deren Exkludierungen profitier­
ten.

Die impliziten Ausschlüsse, die die bewegungspolitischen Gruppen vor­
nahmen, wurden bereits in den 1970er Jahren innerfeministisch kritisiert. 
Dass die Frauenbewegung mehrheitlich weiß und mittelständisch war,46 

führt das Combahee River Collective in seinem Black Feminist Statement 
von 1977 an.47 Die Mitbegründerinnen, die lesbischen, Schwarzen Akade­
mikerinnen Beverly und Barbara Smith, kritisierten zudem den völlig ver­
engten inhaltlichen Fokus und die politische Naivität des weißen Feminis­
mus.48 Auch weiße Lesben stießen in den Kleinkollektiven zunächst auf 
Argwohn,49 was den Verdacht nahelegt, dass genderdeviante Identitäten 
wie die der maskulinen butch dort nicht gerne gesehen wurden. Derartige 
Diskriminierungen finden sich noch in anderen Zeitabschnitten der hier 
entfalteten Geschichte. Die schwulen und lesbischen Bars wurden durch 
queere Black, Indigeneous und People of Color erst mühsam de-segregiert, 
wobei viele Schwarze Queers aufgrund von offenen und subtilen Anfeindun­
gen weiterhin Schwarze Nachbarschaftskneipen und Hauspartys aufsuchten 
– also eine Homosozialität entlang von race bevorzugten.50 Die Frauen-
Buchläden, -Cafés und -Festivals der 1980er und 1990er Jahre gerieten 
im (queer)feministischen Aktivismus und in der zu der Zeit aufkommen­
den weißen queerfeministischen Theorie immer wieder in die Kritik, da 
sie trans* Personen ausschlossen. Dies geschah sowohl durch dezidierte, 
trans*feindliche Regeln wie auch durch die routinierten Beschwörungen 

4.

 
45 Maser, Neckel 2023, S. 318.
46 Vgl. Shreve 1989, S. 12; Kravetz 1978.
47 Vgl. Combahee River Collective 2002 [1977].
48 Vgl. Smith, Smith 2002.
49 Vgl. Wilchins 1997, S. 110; Shreve 1989, S. 95.
50 Vgl. Beemyn 2014, S. 108–109; Lorde 1993, S. 217; Kennedy, Davis 1993, S. 119–121.

642 Janna Mareike Hilger

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


von »Frausein«, verstanden als cis Weiblichkeit.51 Dass derartige Diskrimi­
nierungen weiterhin virulent sind, zeigt auch Masers und Neckels Beitrag, 
in dem eine interviewte Person von trans*feindlichen Ausschlüssen auf 
»FLINTonly-Demos«52 berichtet.

Kurios sind jedoch die Schlüsse, die die Autor:innen aus der Tatsache 
dieser Exkludierungen ziehen. Sie gelten Maser und Neckel als Beweis für 
die Pauschalisierungen und Essentialisierungen, die Awareness- und Safe(r)-
Space-Konzepte vornähmen. Dabei bleibt im Dunkeln, auf wen oder was 
ihre Einwände genau abzielen: Geht es um die spezifischen, wiederkehren­
den Diskriminierungen gegen BIPoC53 und trans* Menschen? Oder schlie­
ßen die Autor:innen damit an den von ihnen hervorgebrachten Vorwurf 
an, dass diese Praktiken weißen cis Männern gegenüber pauschalisierend 
seien?54 Zur ersten Interpretationsweise ist festzuhalten: Es waren, wie 
erwähnt, Feminist:innen und Aktivist:innen, die die Diskriminierungstak­
tiken der genannten Räume als erste kritisierten – ohne die zugrundelie­
genden Praktiken und Konzepte gänzlich zu verwerfen. Das Combahee 
River Collective formierte sich selbst zunächst als eine consciousness rai­
sing-Gruppe.55 Der Blick in die Geschichte zeigt außerdem, dass das Zusam­
menkommen in Safe(r) Spaces vieles gleichzeitig sein kann. In der Tat 
können diese Räume, wie oben dargestellt, Ausschließungsmaschinen sein, 
die »Gemeinschaft« auf Kosten anderer Marginalisierter herstellen. Aller­
dings können Safe(r) Spaces auch eine dezidiert anti-naturalistische Strategie 
sein, um die eigene Subjektformierung freizulegen; sie können »Möglich­
keitsräume«56 sein, in denen andere Arten des Sprechens, des Verhaltens 
und des In-Beziehung-Tretens geübt werden können; und schließlich handelt 
es sich um eine Praxis, die auch von denen übernommen und modifiziert 
wird, die aus den weißen, cis-hetero-geschlechtlichen, bürgerlichen Räumen 
exkludiert wurden und werden.

Bezieht sich Masers und Neckels »Essentialisierend-wie-Rassismus«-Vor­
wurf hingegen auf vermeintliche Stereotypisierungen gegenüber weißen, 
cis Männern, so möchte ich dazu Folgendes bemerken: Sowohl beim con­

 
51 Vgl. Rubin 2006 [1992], S. 477; Halberstam 2018, S. 107; Butler, Kotz 1992. Der Begriff »cis« 

ist der Gegenbegriff zu »trans«, er beschreibt eine Übereinstimmung zwischen dem bei der 
Geburt zugewiesenen Geschlecht und der eigenen Geschlechtsidentität.

52 Maser, Neckel 2023, S. 316.
53 BIPoC steht für Black, Indigenous and People of Color.
54 Vgl. ebd., S. 315.
55 »After a period of months of not meeting, we began to meet again late in the year and started 

doing an intense variety of consciousness-raising. The overwhelming feeling that we had is that 
after years and years we had finally found each other.« (Combahee River Collective 2002 
[1977], S. 241)

56 Thuswald 2018, S. 154.

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 643

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


sciousness raising als auch bei gegenwärtigen Awareness-Konzepten sind die 
zugrunde liegenden Praktiken nicht ausschließend, sondern im Gegenteil 
universalisierbar. Denn Awareness schlägt sich nicht auf die Seite bestimm­
ter Identitäten oder bestimmter marginalisierter Gruppen, sondern auf die 
der von Übergriffen, Grenzüberschreitungen und Diskriminierung Betroffe­
nen. Dies bedeutet: Wenn ein weißer, bürgerlicher cis-hetero Mann bei 
einem Awareness-Team Redebedarf anmeldet (etwa über eine übergriffige 
Situation), dann wird auch ihm unhinterfragt Sorge zuteil. Ihm gilt die 
Solidarität, und ihm wird Glaubwürdigkeit zugestanden. Awareness steht 
also, anders als von Maser und Neckel angenommen, in keiner eindeutigen 
Beziehung zu gesellschaftlicher Marginalisierung.57 Ebenso ist der Kern von 
consciousness raising – eine Selbstsituierung innerhalb der Gesellschaft vor­
nehmen und sich als ihr Produkt begreifen – nicht an irgendeine Identität 
gebunden. Auch weiße, cis-hetero Männer können sich zusammenfinden, 
um etwa ihre Geschlechtsidentität in Relation zu ihrer Sozialisierung zu 
begreifen.58 So betrachtet, sind diese Praktiken deutlich durchlässiger, als es 
zunächst scheint. Sie sind erprobte Strategien, die bereits vor ihrer Populari­
sierung in den 1970er Jahren in Vorformen existierten59 und die im Laufe 
der Zeit weiterentwickelt, systematisiert und dann als Wissensgabe an die 
Gesellschaft vermacht wurden.

Zu Masers und Neckels Vorwurf der Essentialisierung von cis Männern 
möchte ich außerdem folgende Makroperspektive in Anschlag bringen. 
Betrachtet man die Geschichte der Safe(r) Spaces, dann fällt auf, dass diese 
eben nicht isolierter, verkapselter, identitätszentrierter werden. Im Gegenteil: 
Sowohl der Begriff als auch entsprechende Praktiken und Politiken öffnen 
sich mehr und mehr. Ausgehend von Arbeiten der Wirtschaftspsychologin 

 
57 Dies betont auch die von ihnen genannte (vgl. Maser, Neckel 2023, S. 304) Initiative »Act 

Aware« auf ihrer Homepage. Dort wird Awareness beschrieben als »das Bewusstsein und die 
Aufmerksamkeit für Situationen, in denen die Grenzen anderer überschritten werden oder wur­
den«; https://act-aware.net/ (Zugriff vom 14.06.2023). Und weiter: »Alle Formen von Diskrimi­
nierung und (sexualisierter) Gewalt können dabei eine Rolle spielen, es geht aber auch um Sen­
sibilität für das Wohlbefinden einer Person« (ebd.; Hervorhebung J.M.H.). Dazu sei 
eingeräumt, dass Awareness-Angebote wahrscheinlich hauptsächlich von Marginalisierten in 
Anspruch genommen werden. Dies liegt jedoch weniger an deren subjektivem Empfinden, son­
dern an der Verfasstheit dieser Welt.

58 Eine solche Selbst-Sorge von Männern kann zum Feminismus beitragen. Es sei jedoch gesagt, 
dass die konkrete Umsetzung in Form von »Männergruppen« häufig hinter diesem Anspruch 
zurückbleibt, insofern sie oft männliches Selbstmitleid kultivieren; vgl. Schober, Posster 2021.

59 Laut der Autorin Marta Malo de Molina liegen die genealogischen Ursprünge von conscious­
ness raising im Black Feminism des 19. Jahrhunderts, nämlich »in den informellen Frauenver­
sammlungen sowie in Erfahrungen wie jenen der schwarzen Frauengruppen des Blackclubwo­
men’s Movement nach dem Sezessionskrieg in den Vereinigten Staaten und der Abschaffung der 
Sklaverei (1865)« (de Molina 2014, S. 144).

644 Janna Mareike Hilger

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://act-aware.net
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635
https://act-aware.net


Amy Edmondson,60 taucht die Rede von »Safe Spaces« neuerdings in Dis­
kursen um New Work und »psychological safety«61 am Arbeitsplatz auf. 
Damit ist hier gemeint, dass Arbeitende sich frei fühlen sollen, ihre Ideen, 
Meinungen sowie Emotionen zu äußern, da dies Unternehmen resilienter 
und innovativer mache.62 Die Begriffsverwendung geschieht dabei ohne 
jegliche eventuell irritierende, störende oder grundsätzlich politisierende 
Erwähnung von Identitäten. Die Form von Safe(r) Spaces, die in den USA 
am besten etabliert ist, arbeitet ebenfalls nicht mit starren Ausschlüssen ent­
lang von Identitäten. Es handelt sich dabei um diversity trainings im Bereich 
LGBTQ-Politik, die auf zahllosen US-Campi von den jeweiligen Hochschu­
len selbst oder von landesweit agierenden NGOs angeboten werden. Sowohl 
die Programme als auch die NGOs tragen in der Regel eine Begriffsvariante 
von »Safe Space« im Namen.63 Die Teilnehmenden informieren sich etwa 
über queeren Slang und queere Identifizierungsweisen64 und erhalten nach 
dem Ende der Workshops einen Sticker oder Button in Regenbogenfarben 
mit dem Begriff »Safe Space« darauf.65 Die Zielgruppe der Programme sind 
sogenannte allies – also Menschen, die sich mit Queers solidarisieren wollen 
und sich mit den Buttons als »sichere Person« markieren.66

Dass Maser und Neckel sich nicht für neuere Safe-Space-»Modelle« inter­
essieren, verweist auf eine grundsätzliche Schwäche ihres Aufsatzes. Safe(r) 
Spaces und auch Awareness werden hier nicht als Begriffe verhandelt, 
die in erster Linie überaus plurale, lebendige und veränderliche Praktiken 
beschreiben. Stattdessen begreifen die Autor:innen beides als monolithische, 
eindeutig definierte Programmatiken. Ebenso werden innerfeministische 
Ressourcenkämpfe und Kritiken – etwa an der Trans*feindlichkeit vieler 
Frauenräume – nicht als solche benannt. Vielmehr schreiben Maser und 
Neckel mit einem psychologisierenden Unterton von »Handlungsproble­
 
60 Vgl. Edmondson 2019.
61 McKinsey Quarterly o.J.
62 Vgl. Unicorn Workspaces 2022; Neue Narrative o.J.
63 Ein Paper mit dem Titel Creating Safe Places: A Collaborative Autoethnography on LGBT 

Social Activism aus dem Jahr 2014 nennt die landesweiten Angebote Safe Spaces, Safe Harbors, 
Safe Space Ally, and SAFE on Campus; vgl. Young, McKibban 2014, S. 362. Eine einfache 
Google-Suche führt außerdem zu den NGOs The Safe Zone Project und Campus Pride, die ein 
»Safe Space Program« unterhalten; vgl. https://thesafezoneproject.com/; Safe Space Program. 
www.campuspride.org/SafeSpace/ (Zugriffe vom 30.06.2023).

64 Vgl. Young, McKibban 2014, S. 368.
65 Vgl. Hanhardt 2013, S. 30; Young, McKibban 2014, S. 364.
66 Vgl. Kaminer 2012; Young, McKibban 2014. Aus einer kritischen Perspektive gibt es vieles 

über die Workshops zu sagen; etwa dass sie queere Politiken und Anliegen massiv simplifizie­
ren; vgl. Fox 2007; dass sie Teil von ökonomisierten und marketingstrategischen diversity-Prak­
tiken sind; dass sie an US‑Hochschulen, die damit erklärtermaßen den Campus für alle Queers 
sicherer machen wollen, zusammen mit campuseigenen Polizeieinheiten existieren; vgl. Hilger 
2023, S. 124–127.

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 645

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://thesafezoneproject.com
https://www.campuspride.org/SafeSpace
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635
https://thesafezoneproject.com
https://www.campuspride.org/SafeSpace


men«67 und werten Debatten unter Aktivist:innen als Beweis dafür, dass 
Safe(r) Spaces und Awareness in der Praxis nun mal an ihre Grenzen 
kämen.68 Dabei werden gleich mehrere entscheidende Aspekte von genau 
dieser konkreten Umsetzung schlichtweg übergangen: Auch in linken Kon­
texten gibt es ein Unbehagen mit allzu identitätsfixierten beziehungsweise 
identitätsfixierenden Safe(r) Spaces; deren Zulassungspolitiken sind Gegen­
stand von fortlaufenden Verhandlungen und Anpassungen; und in der Pra­
xis und deren theoretischer Auslotung existieren bereits Gegen-Konzepte, 
die Safe(r) Spaces situativer, flüchtiger und affektiv anstatt identitätsbasiert 
denken.69

In Bezug auf den Vorwurf der Essentialisierung hat Masers und Neckels 
Beitrag meines Erachtens nach noch einen weiteren blinden Fleck. Aware­
ness-Kontexten unterstellen sie zwar implizit, einen naiven, untertheoreti­
sierten Privilegienbegriff zu verwenden;70 aber ihr eigenes Verständnis von 
Privilegien konturieren sie kaum. Neuere sozialphilosophische Forschung 
kommt selten bis gar nicht zu Wort. Diese charakterisiert Privilegien 
wie Weiß-Sein, Bürgerlichkeit und Männlichkeit als konkret-individuelle 
sowie gesellschaftlich-strukturelle Anspruchshaltungen. Demnach handelt es 
sich dabei um institutionell gestützte Phantasmen über immerwährenden, 
»natürlichen« Zutritt, über Besitz, der einem zusteht, und über grenzenlose 
Verfügungsmacht, die keinen Abbruch oder Ausschluss kennt.71 Ein solcher 
Begriff von Privilegierung erklärt auch, warum Safe(r) Spaces so häufig auf 
Intrusionsversuche treffen, also auf Menschen, die sich unerlaubt Eintritt 
verschaffen wollen,72 und warum sie oftmals Reflexe der Ridikülisierung 
und Diffamierung hervorrufen. Maser und Neckel haben Kenntnis von die­
sen Überlegungen zu Privilegien. Allerdings erwähnen sie sie nur im Kontext 
von Aktivismus, ohne deren theoretisches Fundament zu benennen, und tun 
sie als Essentialisierungen ab.73

Auch mit den genauen Motivationsgründen hinter Awareness und Safe(r) 
Spaces, das heißt mit den gegenwärtigen, umgebenden »Macht-Milieus«, 
auf die diese Praktiken antworten, befasst sich Masers und Neckels Beitrag 
kaum. Diese sollen nun charakterisiert werden.

 
67 Maser, Neckel 2023, S. 301.
68 Vgl. ebd., S. 311–312.
69 Vgl. Mader 2018, S. 82–83; Hiller 2022.
70 Vgl. Maser, Neckel 2023, S. 314.
71 Vgl. Ahmed 2007; Guenther 2019; von Redecker 2020, S. 19–42.
72 Vgl. Ahmed 2012, S. 36–37; Karada House 2019.
73 Vgl. Maser, Neckel 2023, S. 314.

646 Janna Mareike Hilger

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


»Negative care«: Vom Sorgeaufwand Marginalisierter

Vor der Awareness gab es Awareness. Und zwar in unterschiedlichen For­
men: als explizite oder unartikulierte Übereinkunft unter Frauen, in einem 
Club zusammenzubleiben, nicht allein auf Toilette zu gehen und die Drinks 
im Auge zu behalten; als Hyperaufmerksamkeit auf dem nächtlichen Weg 
nach Hause; als sekundenschneller Umgebungscheck, der bei jedem Ein­
steigen in die U-Bahn erfolgt; als vorgängige, anlassbezogene Abwägung, 
ob eine bestimmte Kleidung vor Übergriffen und Gewalt »schützen« oder 
diese im Gegenteil »provozieren« könnte; als untereinander geleistete Unter­
stützung, die nach Irritationsmomenten und Übergriffigkeiten wieder stabi­
lisiert; als mentale Indiziensammlung über die tatsächliche Queerfreundlich­
keit einer bestimmten Situation; als Gespräch darüber, ob ein queeres Paar 
an einem Bahnhof voller Fußballfans besser nicht Händchen hält.

Was ich mit diesen Beispielen verdeutlichen will, ist, dass Awareness weni­
ger ein kognitiver Lösungsversuch ist, also weniger eine am Reißbrett entwi­
ckelte Maßnahme zur Bekämpfung von Diskriminierung und Gewalt. Es ist 
vielmehr eine Modifizierung einer Sorgepraxis, die bereits ganz alltäglich 
und routiniert geschieht. Den Begriff der Sorge fasse ich zum einen alltags­
sprachlich als emotionale wie überlebenssichernde care-Arbeit auf. Zum 
anderen schließe ich an Foucaults Überlegungen zur Sorge an, der darunter 
allgemeiner auf Dauer gestellte Praktiken der Aufmerksamkeit begreift.74 

Darunter fällt ein beiläufiges und kaum merkliches Gewahrsein ebenso wie 
eine einnehmende, Zeit und Energie konsumierende mental load. Ebenfalls 
von Foucault übernehme ich den Befund, dass Sorge- beziehungsweise Auf­
merksamkeitspraktiken von Machtausübungen durchzogen sind. Über sie 
konstituieren Menschen ihre »Haltung sich selbst, den anderen und der 
Welt gegenüber«75 und legen Verhaltensdispositionen in Körper und Psyche 
an. Oder anders formuliert: Sich-Sorgen heißt, die eigenen Ressourcen zu 
binden und sich tagtäglich weiter in den entsprechenden Habitualisierungen 
zu üben, sie weiter in den Körper einzuschärfen. Es sind eben diese Prozesse 
der nichtdirektiven Verhaltensbeeinflussung und der dazugehörigen Körper- 
und Subjektformierungen, die Foucault als Machtausübungen bezeichnet.76

Habachtstellungen, Vorsichtsmaßnahmen und eine hintergründig dauer­
haft präsente Reflexivität sind demnach nicht nur Ausdruck von individu­
ellen Beschädigungen. Sie sind auch Instrumente einer ent-personalisiert 
ablaufenden Unterwerfung, die aus der Vergangenheit kommt und sich in 
der Gegenwart fortsetzt. Dass eine so verstandene Sorge unter anderem 

5.

 
74 Vgl. Foucault 2016, S. 16.
75 Ebd., S. 26.
76 Vgl. Foucault 2015 b, S. 95.

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 647

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


massiv gendert und rassifiziert, weisen mehrere postkoloniale und/oder 
feministische Theoretiker:innen nach. In ihrer Studie Selbstverteidigung. 
Eine Philosophie der Gewalt prägt die Philosophin Elsa Dorlin den Begriff 
der »dirty care«,77 um eine alltägliche, kleinteilige Hermeneutik des Ande­
ren zu beschreiben, bei der die Prävention von sexualisierter Gewalt und 
Übergriffigkeit angestrebt wird:

»Die erlittene Gewalt erzeugt eine negative kognitive und emotionale Haltung, 
die die Personen, die sie erfahren, dazu bewegt, ständig auf der Hut zu sein, auf 
die Welt und die anderen zu hören; in einer kräftezehrenden, grundsätzlichen 
Angst zu leben und die Gewalt zu leugnen, herunterzuspielen, zu entschärfen, 
einzustecken, zu reduzieren oder zu vermeiden […]. So geht es darum, eine 
Reihe von Überlegungen anzustellen, um den anderen zu entschlüsseln, sein 
Tun zumutbar und ›normal‹ zu machen, Gesten, Handlungen, Haltungen so zu 
entfalten, dass sie ihn nicht ›beunruhigen‹, nicht seine Gewalt ›herauszufordern‹ 
[…]; aber auch mit Affekten und Emotionen zu leben, die kaum wahrnehmbar 
und doch ständig da sind, um sich an seine Gewalt zu gewöhnen, für sie 
unempfindlich zu werden, sich mit ihr abzufinden.«78

Der postkoloniale Vordenker Frantz Fanon wiederum beschreibt das alltäg­
liche, rassifizierende Blickregime der »weißen Welt«,79 das für ihn einem 
handlungshemmenden Selbstentzug gleichkommt. Ein einfacher und routi­
nierter Vorgang, nämlich das Anzünden einer Zigarette, wird unter dem 
weißen Blick zu einem reflexiven Akt, zu einem Handeln aus einer bewuss­
ten, »stillschweigenden Erkenntnis«80 heraus. Die befähigende Kehrseite 
dieser Sorgestrukturen legt hingegen die interdisziplinäre Theoretikerin Sara 
Ahmed frei, die Weiß-Sein als Affordanzgeschehen81 analysiert. Räume, die 
historisch weiß sind oder in denen sich mehrheitlich weiße Personen aufhal­
ten, bieten sich Weißen an, schenken ein Gefühl von Passgenauigkeit und 
entlasten sie von einer Reflexivität über race.82

Awareness und auch Safe(r) Spaces sind gleich mehrfach in den beschrie­
benen Aufmerksamkeitsstrukturen situiert. Aus ihnen erklärt sich die Moti­
vation dieser Konzepte; sie entspringen einem Machtgeschehen, das sich 
als alltäglich gespürter Sorgedruck äußert. Diese Sorge hat viele Gesichter: 
als eine unterstützende wie versuchsweise »beschwichtigende« Sorge um 

 
77 Dorlin 2020, S. 221.
78 Ebd., S. 221–222.
79 Fanon 2016 [1952], S. 94.
80 Ebd.
81 Den Begriff der Affordanz entnehme ich der Kognitionstheorie und der Phänomenologie, wo er 

eine Handlungsermöglichung beschreibt, die sich aus Beziehungen zwischen Subjekt und Objekt 
ergibt. Die Affordanz eines Stuhls ist unter anderem, dass darauf gesessen werden kann; vgl. 
Weichold, Thonhauser 2019, S. 1–2. Mit anderen Worten: Affordanz ist der Angebotscharakter 
einer Umwelt, die Leichtigkeit ihres Gebrauchs.

82 Vgl. Ahmed 2007.

648 Janna Mareike Hilger

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


Andere, als Sorge um sich selbst sowie um den eigenen Körper, sein Erschei­
nungsbild und seine Verhaltensstile. Mit dem Zwang zum Sich-Kümmern ist 
ein Begehren verbunden, nämlich nach Räumen, die das reflexive und affek­
tive Hintergrundrauschen dämmen und in denen ein »Einsinken«83 möglich 
wird. Gleichzeitig ist insbesondere Awareness eine aktive Intervention in 
Aufmerksamkeitsökonomien. Die Praxis vereindeutigt Zuständigkeiten, 
professionalisiert Abläufe, die bereits stattfinden, und verweigert sich somit 
der Annahme, dass Sorgearbeit eine rein private Tätigkeit sei. Nicht zuletzt 
wird damit anerkannt, dass diese reparative Bewältigungsarbeit überhaupt 
existiert, dass es Praktiken gibt, die Marginalisierte notgedrungen ausüben, 
um eine im Kern unlebbare Welt für sie lebbar zu machen. Awareness als 
Neuverteilungsstrategie führt somit direkt zum Puls von gegenwärtigen 
Macht- und Herrschaftsformationen. Die Fragen, wie Aufmerksamkeit und 
Glaubwürdigkeitskapital in dieser Gesellschaft verteilt sind, welche Arbeit 
tatsächlich als Arbeit gilt, welche Affektivitäten artikulierbar sind und wel­
che schlichtweg unsichtbar gemacht und normalisiert werden – all dies sind 
keine kuriosen, innerlinken Spezialinteressen. Sie betreffen gesellschaftliche 
Kämpfe. Auf Awareness rückbezogen bedeutet dies: Die entsprechenden 
Praktiken zielen durchaus auf Affekte und Intersubjektivität ab, aber ihr 
Bedeutungshorizont hört nicht beim individuellen Wohlfühlen auf. Im glei­
chen Atemzug geht es um eine politische Weigerung, die routinierte Aufzeh­
rung von Ressourcen und das alltägliche Getan-Werden durch Andere 
schlichtweg hinzunehmen.

Fazit

Lotte J. Hiller beschreibt Safe(r) Spaces für Marginalisierte treffend als 
»Wohlfühlorte als Überlebensstrategie«.84 Anders formuliert: Ein »gelunge­
ner« Safe(r) Space bietet die Möglichkeit, das eigene Wachsamkeitsregime 
ruhen zu lassen und in einen Raum »einzusinken«. Gerade darüber können 
überlebensnotwendige Entlastungen und Stabilisierungen zustande kommen 
und kann der Mut zur Kritik und zum Aufbegehren gefördert werden. Ich 
habe in dieser Replik argumentiert, dass Maser und Neckel Safe(r) Spaces 
und Awareness in genau dieser Doppelfunktion – als individuelle und poli­
tische Ressource – nicht fassen können. Die zugrunde liegenden Praktiken 
werden mit einem psychologisierenden Ansatz und Vokabular thematisiert, 
wodurch ihnen ihr kritischer Gehalt, ihre Vielfalt und ihre Anknüpfung 
an ein alltägliches Erfahrungs- und Widerstandswissen genommen werden. 

6.

 
83 Ebd., S. 158.
84 Hiller 2022, S. 9.

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 649

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635


Somit lässt sich der grundlegende Vorwurf, den Maser und Neckel an 
Awareness und Safe(r) Spaces richten, an sie zurückgeben: Ihre Betrachtung 
dieser vermeintlich pauschalisierenden, essentialisierenden Praktiken fällt 
selbst pauschalisierend und grobkörnig aus. Als Untersuchungsgegenstände 
bleiben Safe(r) Spaces und Awareness hingegen hoch relevant. Insbesondere 
bleibt abzuwarten, wie sich Awareness-Praktiken, die mittlerweile auch jen­
seits von subkulturellen und linken Räumen zirkulieren, zukünftig entwi­
ckeln werden. Ihre Veränderungen zu kartographieren und zwischen kriti­
schen Interventionen und einer oberflächlich befriedenden Vereinnahmung 
zu unterscheiden werden Aufgaben von weiteren Machtanalysen sein.

Literatur

A Gay Male Group 1992 [1972]. »Notes on Gay Male Consciousness-raising«, in Out of the 
Closets. Voices of Gay Liberation, hrsg. v. Jay, Karla; Young, Allen, 3. Auflage, S. 293–
301. New York: New York University Press,

Ahmed, Sara 2007. »A Phenomenology of Whiteness«, in Feminist Theory 8, 2, S. 149–168. 
https://doi.org/10.1177/1464700107078139.

Ahmed, Sara 2012. On Being Included. Racism and Diversity in Institutional Life. Durham: 
Duke University Press.

Beemyn, Genny 2014. A Queer Capital. A History of Gay Life in Washington, D.C. Hobo­
ken: Taylor & Francis.

Bernhardt, Fabian 2021. Affektive Stasis. https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/29602 
(Zugriff vom 28.09.2023).

Butler, Judith 2019 [2001]. Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. 10. Auflage. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Butler, Judith; Kotz, Liz 1992. »The Body You Want. An Interview with Judith Butler«, in 
Artforum 31, 3. www.artforum.com/print/previews/199209/the-body-you-want-an-intev
iew-with-judith-butler-33505 (Zugriff vom 28.09.2020).

Combahee River Collective 2002 [1977]. »A Black Feminist Statement«, in This Bridge Cal­
led My Back. Writings by Radical Women of Color, 3. Auflage, hrsg. v. Moraga, 
Cherríe L.; Anzaldúa, Gloria, S. 234–244. Berkeley: Third Woman Press.

Cvetkovich, Ann 2003. An Archive of Feelings. Trauma, Sexuality, and Lesbian Public 
Cultures. Durham: Duke University Press.

de Molina, Marta Malo 2014. »Gemeinbegriffe: Erfahrungen und Versuche zwischen Unter­
suchung und Militanz«, in Was ist dein Streik? Militante Streifzüge durch die Kreisläufe 
der Prekarität, hrsg. v. Precarias a la deriva, S. 131–171. Wien, Linz: Transversal texts.

Dorlin, Elsa 2020. Selbstverteidigung. Eine Philosophie der Gewalt. Berlin: Suhrkamp.
Edmondson, Amy C. 2019. The Fearless Organization. Creating Psychological Safety in the 

Workplace for Learning, Innovation, and Growth. Hoboken: Wiley.
El-Mafaalani, Aladin 2019. »Alle an einem Tisch. Identitätspolitik und die paradoxen Ver­

hältnisse«, in Aus Politik und Zeitgeschichte vom 22. Februar 2019. www.bpb.de/shop/
zeitschriften/apuz/286512/alle-an-einem-tisch/?p=all (Zugriff vom 06.09.2023).

Fanon, Frantz 2016 [1952]. Schwarze Haut, weiße Masken. 2. Auflage. Wien, Berlin: Turia 
+ Kant.

Foucault, Michel 2015 a. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouverne­
mentalität I. Vorlesung am Collège de France (1977–1978). 4. Auflage. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Foucault, Michel 2015 b. »Subjekt und Macht«, in Ästhetik der Existenz. Schriften zur 
Lebenskunst, 5. Auflage, hrsg. v. Defert, Daniel; Ewald, François, S. 81–105. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

650 Janna Mareike Hilger

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.1177/1464700107078139
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/29602
https://www.artforum.com/print/previews/199209/the-body-you-want-an-inteview-with-judith-butler-33505
https://www.artforum.com/print/previews/199209/the-body-you-want-an-inteview-with-judith-butler-33505
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/286512/alle-an-einem-tisch/?p=all
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/286512/alle-an-einem-tisch/?p=all
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635
https://doi.org/10.1177/1464700107078139
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/29602
https://www.artforum.com/print/previews/199209/the-body-you-want-an-inteview-with-judith-butler-33505
https://www.artforum.com/print/previews/199209/the-body-you-want-an-inteview-with-judith-butler-33505
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/286512/alle-an-einem-tisch/?p=all
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/286512/alle-an-einem-tisch/?p=all


Foucault, Michel 2016. Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France (1981–
1982). 3. Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel 2017. Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung am Collège de France (1978–
1979). 5. Auflage. Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Fox, Catherine 2007. »From Transaction to Transformation: (En)Countering White Hetero­
normativity in ›Safe Spaces‹«, in College English 69, 5, S. 496–511.

Glaser, Tizian 2023. Awareness-Team im Erfurter Club Kalif Storch: »Zeigen, dass manches 
nicht in Ordnung ist«. www.mdr.de/nachrichten/thueringen/mitte-thueringen/erfurt/kalif
-storch-awareness-club-100.html (Zugriff vom 13.06.2023).

Guenther, Lisa 2019. »Seeing Like a Cop: A Critical Phenomenology of Whiteness as Pro­
perty«, in Race as Phenomena. Between Phenomenology and Philosophy of Race, hrsg. 
v. Lee, Emily S., S. 189–207. Lanham: Rowman & Littlefield.

Halberstam, Jack 2018. Trans*. A Quick and Quirky Account of Gender Variability. Oak­
land: University of California Press.

Hanhardt, Christina B. 2013. Safe Space. Gay Neighborhood History and the Politics of 
Violence. Durham: Duke University Press.

Hentschel, Lisa 2023. »Awareness-Teams« und »Saferspaces«: Clubs stoßen an Grenzen. 
www.ndr.de/nachrichten/hamburg/Awareness-Teams-und-Saferspaces-Clubs-stossen-an
-Grenzen,awareness100.html (Zugriff vom 13.06.2023).

Henze, Patrick 2019. Schwule Emanzipation und ihre Konflikte. Zur westdeutschen Schwu­
lenbewegung der 1970er Jahre. Berlin: Querverlag.

Hilger, Janna M. 2023. Safe Space. Sorge und Kritik nach Michel Foucault und Eve Sedg­
wick. Frankfurt a. M.: Campus.

Hiller, Lotte J. 2022. »Wie Gefühle queer Safer Spaces schaffen«, in Queerdinx 2, S. 6–9.
Kaminer, Ariel 2012. »Since Suicide, More Resources for Transgender and Gay Students«, in 

New York Times vom 22. September 2012. www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/aft
er-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collect
ion%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20 (Zugriff vom 13.06.2023).

Karada House 2019. Reflecting on 20 weeks of Karada House. https://karada-house.de/2019
/12/27/reflecting2019/ (Zugriff vom 13.06.2023).

Kennedy, Elizabeth Lapovsky; Davis, Madeline D. 1993. Boots of Leather, Slippers of Gold. 
The History of a Lesbian Community. New York: Routledge.

Kenney, Moira Rachel 2001. Mapping Gay L.A. The Intersection of Place and Politics. 
Philadelphia: Temple University Press.

Kravetz, Diane 1978. »Consciousness-raising Groups in the 1970’s«, in Psychology of 
Women Quarterly 3, 2, S. 168–186.

Kreisverwaltungsreferat München 2023. Sicherheitsmaßnahmen für Rammstein-Konzerte. 
https://stadt.muenchen.de/news/rammstein-konzerte.html (Zugriff vom 13.06.2023).

Lorde, Audre 1993. Zami: A New Spelling of My Name. Berkeley: Crossing Press.
Lux, Katharina 2019. »Selbsterfahrung und Kritik – Zur Geschichte feministischen Bewusst­

seins in der autonomen Frauenbewegung der 1970er Jahre«, in Gender – Wissen – Ver­
mittlung, hrsg. v. Ketelhut, Klemens; Lau, Dayana, S. 53–73. Wiesbaden: Springer VS.

Mader, Esto 2018. »Kollektivität, Handlungsfähigkeit und Affekte. Über die Frage nach 
transformativem Potenzial von Praktiken in- und außerhalb queerer Räume in Berlin«, 
in Zeitschrift für Kultur- und Kollektivwissenschaft 4, 1, S. 75–100.

Maser, Nadine; Neckel, Sighard 2023. »Awareness: Paradoxien eines Emotionsprogramms«, 
in Leviathan 51, 2, S. 300–324.

McKinsey Quarterly o.J. Is It Safe? www.mckinsey.com/featured-insights/leadership/five-fift
y-is-it-safe (Zugriff vom 30.06.2023).

Neue Narrative o.J. Glossar New Work, Lemma Safe Space. https://newworkglossar.de/was
-sind-safe-spaces/ (Zugriff vom 13.06.2023).

Probst, Benjamin 2023. »Debatte um Rammstein-Konzerte in Berlin: ›Awareness muss von 
innen kommen‹«, in die tageszeitung vom 11. Juni 2023. https://taz.de/Debatte-um-Ram
mstein-Konzerte-in-Berlin/!5937340/ (Zugriff vom 13.06.2023).

Rubin, Gayle 2006 [1992]. »Of Catamites and Kings. Reflections on Butch, Gender, and 
Boundaries«, in The Transgender Studies Reader, hrsg. v. Stryker, Susan; Whittle, Ste­
phen, S. 471–481. New York: Routledge.

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 651

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.mdr.de/nachrichten/thueringen/mitte-thueringen/erfurt/kalif-storch-awareness-club-100.html
https://www.mdr.de/nachrichten/thueringen/mitte-thueringen/erfurt/kalif-storch-awareness-club-100.html
https://www.ndr.de/nachrichten/hamburg/Awareness-Teams-und-Saferspaces-Clubs-stossen-an-Grenzen,awareness100.html
https://www.ndr.de/nachrichten/hamburg/Awareness-Teams-und-Saferspaces-Clubs-stossen-an-Grenzen,awareness100.html
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://karada-house.de/2019/12/27/reflecting2019
https://karada-house.de/2019/12/27/reflecting2019
https://stadt.muenchen.de/news/rammstein-konzerte.html
https://www.mckinsey.com/featured-insights/leadership/five-fifty-is-it-safe
https://www.mckinsey.com/featured-insights/leadership/five-fifty-is-it-safe
https://newworkglossar.de/was-sind-safe-spaces
https://newworkglossar.de/was-sind-safe-spaces
https://taz.de/Debatte-um-Rammstein-Konzerte-in-Berlin/!5937340
https://taz.de/Debatte-um-Rammstein-Konzerte-in-Berlin/!5937340
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635
https://www.mdr.de/nachrichten/thueringen/mitte-thueringen/erfurt/kalif-storch-awareness-club-100.html
https://www.mdr.de/nachrichten/thueringen/mitte-thueringen/erfurt/kalif-storch-awareness-club-100.html
https://www.ndr.de/nachrichten/hamburg/Awareness-Teams-und-Saferspaces-Clubs-stossen-an-Grenzen,awareness100.html
https://www.ndr.de/nachrichten/hamburg/Awareness-Teams-und-Saferspaces-Clubs-stossen-an-Grenzen,awareness100.html
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://karada-house.de/2019/12/27/reflecting2019
https://karada-house.de/2019/12/27/reflecting2019
https://stadt.muenchen.de/news/rammstein-konzerte.html
https://www.mckinsey.com/featured-insights/leadership/five-fifty-is-it-safe
https://www.mckinsey.com/featured-insights/leadership/five-fifty-is-it-safe
https://newworkglossar.de/was-sind-safe-spaces
https://newworkglossar.de/was-sind-safe-spaces
https://taz.de/Debatte-um-Rammstein-Konzerte-in-Berlin/!5937340
https://taz.de/Debatte-um-Rammstein-Konzerte-in-Berlin/!5937340


Sarachild, Kathie 1970. »A Program for Feminist ›Consciousness Raising‹«, in Notes from 
the Second Year: Women’s Liberation. Major Writings of the Radical Feminists, hrsg. v. 
Firestone, Shulamith; Koedt, Anne, S. 78–80. New York: Radical Feminism.

Schober, Larissa; Posster, Kim 2021. »Männlichkeit ist ein gesellschaftlicher Skandal«. 
www.gwi-boell.de/de/2021/11/25/maennlichkeit-ist-ein-gesellschaftlicher-skandal 
(Zugriff vom 06.09.2023).

Shreve, Anita 1989. Women Together, Women Alone. The Legacy of the Consciousness-rai­
sing Movement. New York: Viking.

Smith, Beverly; Smith, Barbara 2002. »Across the Kitchen Table. A Sister-to-Sister Dialo­
gue«, in This Bridge Called My Back. Writings by Radical Women of Color, 3. Auflage, 
hrsg. v. Moraga, Cherríe L.; Anzaldúa, Gloria, S. 123–140. Berkeley: Third Woman 
Press.

Thuswald, Marion 2018. »Safe Space – brave space? Konzeptionen (queer-)feministischer 
Schutzräume«, in Orte der Begegnung. Orte des Widerstands. Zur Geschichte homose­
xueller, trans*geschlechtlicher und queerer Räume, hrsg. v. Küppers, Carolin; Schneider, 
Martin, S. 153–170. Hamburg: Männerschwarm.

Unicorn Workspaces 2022. New Work: Warum der Arbeitsplatz ein Safe Space sein muss. 
www.unicorn.de/stories/new-work-warum-der-arbeitsplatz-ein-safe-space-sein-muss/ 
(Zugriff vom 30.06.2023).

von Redecker, Eva 2020. Revolution für das Leben. Philosophie der neuen Protestformen. 
Frankfurt a. M.: S. Fischer.

Weichold, Martin; Thonhauser, Gerhard 2019. »Collective Affordances«, in Ecological Psy­
chology 32, 1, S. 1–24.

Wilchins, Riki Anne 1997. Read My Lips. Sexual Subversion and the End of Gender. Ithaca: 
Firebrand Books.

Women’s Action Alliance 1975. »Consciousness-raising Guidelines«, in A Practical Guide to 
the Women’s Movement, hrsg. v. Peterson, Deena, S. 189–194. New York: Faculty 
Press.

Young, Stephanie L.; McKibban, Amie R. 2014. »Creating Safe Places: A Collaborative 
Autoethnography on LGBT Social Activism«, in Sexuality & Culture 18, 2, S. 361–384.

652 Janna Mareike Hilger

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.gwi-boell.de/de/2021/11/25/maennlichkeit-ist-ein-gesellschaftlicher-skandal
https://www.unicorn.de/stories/new-work-warum-der-arbeitsplatz-ein-safe-space-sein-muss
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635
https://www.gwi-boell.de/de/2021/11/25/maennlichkeit-ist-ein-gesellschaftlicher-skandal
https://www.unicorn.de/stories/new-work-warum-der-arbeitsplatz-ein-safe-space-sein-muss


Zusammenfassung: Der Beitrag ist eine sozialphilosophische und affekttheoretische 
Replik auf Masers und Neckels ablehnende Auseinandersetzung mit Safe(r) Spaces und 
Awareness. Insbesondere kritisiere ich den Ansatz der Autor:innen als individualpsycho­
logisch und kontextvergessen. Stattdessen gilt es, so mein Argument, Safe(r) Spaces und 
Awareness als politische Instrumente zu betrachten, die aus spezifischen Macht- und 
Herrschaftsformationen stammen und auf diese antworten.

Stichworte: Sozialphilosophie, Affekttheorie, Safe Space, Awareness, Diskriminierung

Awareness and Safe(r) Spaces: A Political Defense

Summary: The essay draws on social philosophy and affect theory to respond to Maser’s 
and Neckel’s disapproving perspective on safe(r) spaces and awareness. I especially 
criticize that their interpretation focusses on individual psychology and does not take 
contextuality into account. Instead, as I argue, safe(r) spaces and awareness need to 
be looked at as political instruments stemming from and answering to specific power 
structures.

Keywords: social philosophy, affect theory, safe space, awareness, discrimination

Autorin

Janna Mareike Hilger
Institut für Philosophie
Freie Universität Berlin
Habelschwerdter Allee 30
14195 Berlin
Deutschland
janna.hilger@gmx.de

© Janna Mareike Hilger

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 653

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

