»Retournons a la nature«

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

Heike Kampf

Claude Lévi-Strauss hat in seinen Schriften die zentrale Stellung des Men-
schen in philosophischen, wissenschaftlichen und ethischen Diskursen ve-
hement kritisiert. Er versucht nicht nur, den Menschen vom Zentrum dieser
Diskurse in die Peripherie zu dringen, sondern er méchte zum Verschwinden
des Menschen beitragen. Dies gelingt ihm in dreifacher Hinsicht: Indem er
eine grofle anonyme Rationalitit sichtbar macht, die alles Seiende organisiert,
ist der Mensch als Erkenntnisgegenstand der strukturalistischen Ethnologie
verschwunden. Dieses Verschwinden des Menschen aus der Ethnologie zieht
auch das Verschwinden der Vorstellung eines souverinen, freien, schépferi-
schen Subjekts (der Kultur) nach sich, sowie die Auflssung der Idee eines Ich,
einer personalen Identitit, wie insbesondere in Lévi-Strauss’ Auseinanderset-
zung mit Sartre deutlich wird.

Wihrend Lévi-Strauss’ Strukturalismus vielfacher Kritik ausgesetzt war
und vor allem hiufig mit dem Intellektualismusvorwurf konfrontiert wurde
— so wehrt sich Lévi-Strauss gegen die Versuche, die strukturale Analyse auf
die Ebene eines »zweckfreien, dekadenten Spiels« herabzuziehen' — soll im
Folgenden eine Rechtfertigung der strukturalen Anthropologiekritik vorge-
nommen werden, die sich auf die praktischen, ethischen Konsequenzen des
strukturalen Denkens bezieht und dabei die Anklinge an den Buddhismus
und die Beziige auf Rousseau in den Vordergrund stellt. Aus diese Perspektive
erscheint auch Lévi-Strauss’ Werk in einem anderen Licht: Das Verschwinden
des Menschen wird als eine an Rousseau angelehnte Versshnung mit der Na-
tur lesbar, und seine Kritik des Ich kommt als eine an den Buddhismus ange-
lehnte Form der Selbstbefreiung in den Blick.

Diese Perspektive nimmt Lévi-Strauss in Bezug auf sein Werk gelegentlich
selbst ein: So vergleicht er in den Traurigen Tropen seine Reflexionen mit den

1 | Claude Lévi-Strauss [1971], Mythologica IV, 2: Der nackte Mensch, {ibers. von Eva
Moldenhauer, Frankfurt a.M.1976, 814.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike Kampf

»Meditationen des Weisen am Fufle des Baumes«,? und die besondere Leis-
tung seiner strukturalen Analysen sieht er am Ende seiner Mythologica dar-
in, dass sie den Menschen in die Natur reintegriert haben.’ Mit seiner Kritik
des dichotomischen Denkens (in Dualismen wie Kultur-Natur, Kérper-Geist,
Sinnliches-Intelligibles etc.), die vor allem seine Philosophiekritik trigt, sieht
er sich in Ubereinstimmung mit dem Buddhismus, der, wie Lévi-Strauss
schreibt, »alle Formen des Dualismus verwirft«.* Und schlieftlich verschafft
das strukturale Denken nicht nur intellektuelle Befriedigung, sondern auch
»jenen Eindruck von Erfilltheit, [...] durch den der Geist spiirt, daf er wirklich
mit dem Korper eins ist.«®

>Natur« erscheint bei Lévi-Strauss in mehrfacher Weise als Fluchtpunkt
seiner Uberlegungen: Sie ist — wie das Zitat verdeutlicht — der Ort, an dem
Reflexionen méglich werden. Hier sind nicht nur Gedanken des Buddhismus
zu geeigneten Orten der Meditation —wie etwa am Fufle des Baumes- leitend.
Lévi-Strauss bezieht sich auch auf Rousseau, der — laut Lévi-Strauss — erkann-
te, dass man die Natur aufsuchen muss, um iiber die Natur der Gesellschaft
nachzudenken.® Die Natur bietet dartiber hinaus nach Lévi-Strauss nicht nur
Zuflucht und Schénheit, sondern auch Weisheit. So erscheint ihm der Duft
der Lilie »weiser [...] als unsere Biicher«.” Zuletzt bezeichnet »Natur« gewisser-
maflen das Umgreifende, worin der Mensch verschwindet.

Die Riickkehr zur Natur und die Besinnung auf die Natur erscheinen bei
Lévi-Strauss im Gewand wissenschaftlicher Erkenntnisse, die dazu beitragen,
natiirliche und kulturelle Prozesse einander anzugleichen. Dennoch bleibt
diese Riickkehr zur Natur auch der Romantik verpflichtet und die Weisheit des
Strukturalismus an buddhistische Motive angelehnt, wie in den anschlieflen-
den Ausfithrungen deutlich werden soll.

Im Folgenden wird zunichst das Verschwinden des Menschen im Struktu-
ralismus von Lévi-Strauss nachgezeichnet und seine daran anschlieflende Kri-
tik an der personlichen Identitit und am Humanismus vorgestellt. Schliellich
mdchte ich auf Lévi-Strauss praktische Rechtfertigung des Verschwindens des
Menschen und des »>Ich< eingehen, die nicht nur in der oben angesprochenen

2 | Claude Lévi-Strauss [1955], Traurige Tropen, {ibers. von Eva Moldenhauer, Frank-
furta.M. 1982, 408.

3 | Claude Lévi-Strauss [1971], Mythologica IV, 2, a.a.0., 808.

4 | Claude Lévi-Strauss [2011], Die andere Seite des Mondes. Schriften {iber Japan.
Aus dem Franzésischen von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2012, 104.

5 | Claude Lévi-Strauss [1971], Mythologica IV,2 a.a.0., 815.

6 | Claude Lévi-Strauss [1962], Jean-Jacques Rousseau. Begriinder der Wissenschaft
vom Menschen. In: Strukturale Anthropologie Il, libers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt
a.M. 1992, 45-56, 53.

7 | Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen, a.a.0., 412.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

Erfahrung der inneren Erfiilltheit wihrend der strukturalen Analyse besteht,
sondern dariiber hinaus —im Sinne Rousseaus und im Geiste des Buddhismus
— auf eine Ethik des Respekts und des Mitleidens verweist.

Diese Richtung seines Denkens wird besonders 1993 in seinem Gesprich
mit Junzo Kawada deutlich, wo Lévi-Strauss die Frage beantwortet, in welcher
Epoche er gerne gelebt hitte:

»Ich wiirde sagen: eine Epoche, in der zwischen Mensch und Natur, zwischen den Men-
schen und den natiirlichen Arten noch ein gewisses Gleichgewicht bestand; in der sich
der Mensch nicht als Herr und Meister der Schopfung betrachten konnte, sondern wuss-
te, dass er Teil dieser Schopfung war wie gleichzeitig auch andere Lebewesen, die er zu
respektieren hatte. Fiir welche Zeit traf das am ehesten zu? Es traf in unterschiedlichen
Zeiten auf unterschiedliche Weise zu; das einzige, was ich sagen kann: bestimmt nicht
in der Gegenwart.«®

DAs VERSCHWINDEN DES MENSCHEN ALS GEGENSTAND
DER ETHNOLOGIE UND SEINE REINTEGRATION IN DIE NATUR

In seiner wissenschaftlichen Arbeit geht es Lévi-Strauss nicht darum, einen
Beitrag zur Erkenntnis des Menschen zu leisten, sondern darum, universale
Strukturen und Regeln diesseits des Menschen zu entbergen. Damit verbannt
er den Menschen aus dem Zentrum des Forschungsinteresses und verliert ihn
als Erkenntnisgegenstand aus dem Blick.

Anders als Sartre hat Foucault diese Konsequenz des Strukturalismus in
der Ethnologie frith erkannt und thematisiert: Wihrend Sartre den Human-
wissenschaften und insbesondere der Ethnologie vorgeworfen hat, den Men-
schen zu objektivieren, wohingegen die Philosophie den Menschen als Sub-
jekt-Objekt verstehe, weist Foucault darauf hin, dass der Mensch aus dem
Zentrum des Wissens in der Ethnologie verschwindet. Foucault bezeichnete
die Ethnologie (zusammen mit der Psychoanalyse) nicht als Humanwissen-
schaft sondern als Gegenwissenschaft. Denn anders als die Humanwissenschaf-
ten horen Ethnologie und Psychoanalyse nach Foucault nicht auf, »den Men-
schen >kaputt« zu machen, der in den Humanwissenschaften seine Positivitit
bildet und erneut bildet.«’

8 | Claude Lévi-Strauss [2011], Die andere Seite des Mondes, a.a.0., 159.
9 | Michel Foucault [1966], Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwis-
senschaften, Gbers. von Ulrich Képpen, Frankfurt a.M. 1974, 454,

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce

179


https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Heike Kampf

Wihrend die Humanwissenschaften an der Formierung >des Menschenc
arbeiten — ohne dass der Mensch je »sich selbst begegnet ist«!?, wie Foucault
spiter feststellt, — etablieren die Erkenntnisse der Ethnologie (wie die der Psy-
choanalyse) eine Ebene diesseits des Gegenstandes >~Mensch«: Das Unbewusste.
Das Unbewusste verortet Foucault diesseits des Menschen: Es bedroht zum
einen die Kohirenz des Erkenntnisgegenstandes >Mensch« und es gefihrdet
zum anderen die Vorstellung von der Souverinitit des Menschen. In Bezug
auf die Ethnologie spricht Foucault vom »kulturellen Unbewussten«, das in
einer Gesamtheit von formalen Strukturen besteht. Damit ist laut Foucault
ein neuer Gegenstand der Ethnologie entstanden: »Man ahnt die Geltung und
Bedeutung einer Ethnologie, die — statt sich, wie sie es bisher getan hat, durch
die Untersuchung schriftloser Gesellschaften zu definieren — eindeutig ihren
Gegenstand bei den unbewussten Prozessen suchen wiirde, die das System
einer gegebenen Kultur charakterisieren.«"

Wihrend sich Foucault nicht explizit auf die Schriften von Lévi-Strauss be-
zieht, obwohl sein Verstindnis der Ethnologie hier deutlich von diesen geprigt
ist, hat schon Ricceur 1963 die Ebene der Struktur, die Lévi-Strauss erschlie-
Ren will, als Unbewusstes bezeichnet und hervorgehoben, dass es sich weniger
um ein Freudsches Unbewusstes handelt, sondern eher um ein »Kantisches,
ein »kategoriales« und » kombinatorisches« Unbewusstes.”? Darauf hat Lévi-
Strauss sich bezogen, als er sein eigenes Denken in Anlehnung an Ricceur als
»Kantianismus ohne Subjekt« bezeichnet.??

Auch der mexikanische Schriftsteller Octavio Paz betont in einer Einfiih-
rung zu Claude Lévi-Strauss (1967), dass es in der strukturalen Analyse um die
Entbergung des Unbewussten geht. Dabei hebt er besonders hervor, dass es sich
um die Entdeckung eines rationalen Unbewussten handelt.

Paz war auch einer der ersten Autoren, die Lévi-Strauss’ Affinitit zum
Buddhismus thematisiert haben. Paz war wihrend seiner Indienaufenthalte
in den 5o0er Jahren mit dem Buddhismus in Berithrung gekommen und be-
zog sich vor allem auf ihn, um Kritik an der westlichen Kultur zu tiben. Bei
Lévi-Strauss, der zur selben Zeit wihrend seines Forschungsaufenthaltes in
Burma mit dem Buddhismus in Kontakt kam, findet Paz insbesondere drei
Gemeinsamkeiten mit dem Buddhismus: Die Zuriickweisung metaphysi-
scher Positionen, die Kritik des Substanzialismus und die Kritik des trans-

10 | Michel Foucault [1980], Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gesprache, iibers. von
Horst Brithmann, Frankfurt a.M. 1996, 84f.

11 | Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, a.a.0., 454.

12 | Paul Ricceur [1969], Hermeneutik und Strukturalismus. Der Konflikt der Interpre-
tationen Bd.1, ibers. von Johannes Riitsche. Miinchen 1973, 59ff.

13 | Claude Lévi-Strauss [1964], Mythologica |: Das Rohe und das Gekochte, libers.
von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 1976, 25.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

zendentalen Ego." Zu diesen drei Kritikpunkten ldsst sich noch die Kritik an
der Vorstellung eines mit sich identischen »>Ich¢, einer personalen Identitit,
hinzufiigen, die Lévi-Strauss’ Denken mit buddhistischen Motiven verbindet.
Auf diesen Aspekt wird weiter unten eingegangen werden.

Lévi-Strauss strukturale Analysen bewegen sich, wie oben angesprochen,
von Beginn an diesseits des Menschen. Fiir seine ethnologischen Unter-
suchungen boten sich insbesondere die vielfiltigen Heiratsregeln in den
verschiedenen Kulturen an, die er in seinem ersten Werk Die elementaren
Strukturen der Verwandtschaft thematisiert. In der Fiille der teilweise absurd
anmutenden Heiratsregeln und Inzestverbote entdeckt Lévi-Strauss schlief3-
lich eine gemeinsame Logik, indem er sie in Analogie zur Sprache unter-
sucht und so als »symbolischen Tausch« begreift: Die verwirrenden Regeln,
die vielen Zeitgenossen sinnlos erschienen, deutet Lévi-Strauss als Kommuni-
kationsformen, die einer universalen Grammatik folgen. Die Heirat erscheint
als Tauschprozess, in welchem die Frauen wie Zeichen zirkulieren. In seinen
spiteren Schriften widmet er auch anderen kulturellen Praktiken — vor allem
den Mythen — seine Aufmerksamkeit und unterzieht sie einer strukturalen
Analyse.

Lévi-Strauss geht es mit seinen Analysen nicht um eine partikulare, fiir jede
Kultur spezifische Erklirung, sondern um die Entdeckung einer universalen
Logik, eines universalen Codes, der allen Kulturen zugrundeliegt. Er verdeut-
licht sein Anliegen riickblickend mit folgender Frage, die er verneint: »Sollen
wir, angesichts eines Chaos von sozialen Praktiken oder religiésen Vorstellun-
gen, damit fortfahren, nach partiellen fiir jeden ins Auge gefassten Fall ver-
schiedenen Erklirungen zu fahnden?«! Fiir Lévi-Strauss wird eine Erklirung
erst dann wirklich ihrer Aufgabe gerecht, wenn sie nicht nur partikular ist und
damit nur die Vielfalt der Erscheinungen wiederholt.

Wihrend Lévi-Strauss zunichst von einem Durchbruch der Kultur in der
Natur ausgeht, die mit der Regulierung, der Einfithrung der Regeln beginnt,
unterminiert er diese Trennung schliefllich. Damit wird eine Sonderstellung
des Menschen ginzlich geleugnet und er verschwindet gewissermafen in der
Natur. In seinem Vorwort zur zweiten Auflage von Die elementaren Strukturen
von 1967 hebt er die Unterscheidung zwischen Natur und Kultur mit dem
Hinweis auf die Entdeckung von Kommunikationsformen in der Natur auf:

14 | Octavio Paz [1967], Claude Lévi-Strauss. An Introduction. Translated by J.S. Ber-
nstein and M. Bernstein. New York 1970, 140. Zu Motiven von Lévi-Strauss’ Denken im
Kontext des Buddhismus s. auch: lvan Strensky, Religion in Relation. Columbia 1993,
110-131.

15 | Claude Lévi-Strauss/Didier Eribon [1988], Das Nahe und das Ferne, {ibers. von
Hans-Horst Henschen, Miinchen 1989, 205.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce

181


https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Heike Kampf

»Bei Insekten, Fischen und Saugetieren sind komplexe Kommunikationsverfahren ent-
deckt worden, die zuweilen wirkliche Symbole ins Spiel bringen.«’® Der symbolische
Tausch kann somit nicht I&nger als Kriterium der Differenzierung zwischen Mensch und
Natur gelten. Der Gegensatz zwischen Natur und Kultur ist nach Lévi-Strauss »weder
eine urspriingliche Gegebenheit noch ein objektiver Aspekt der Weltordnung«. Vielmehr
versteht er diesen Gegensatz nunmehr als »kiinstliche Schopfung«.”

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass sich Lévi-Strauss’ Denken jenseits
der naturalistischen Sichtweise und jenseits der kulturalistischen Sichtweise
des Menschen bewegt. Ihn interessieren die universalen Strukturen der Kultu-
ren, die nicht linger »den Menschenc« als Zurechnungssubjekt entbergen son-
dern schlieflich eine »anonyme Rationalitit« sichtbar machen. So lisst sich
auch davon sprechen, dass die Mythen im Menschen von einer anonymen Ra-
tionalitit und nicht vom Menschen gedacht werden: »Wir behaupten also nicht,
zeigen zu kénnen, wie die Menschen in Mythen denken, sondern wie sich die
Mythen in den Menschen ohne deren Wissen denken.«® Demnach muss man
von jedem Subjekt abstrahieren, um zu erkennen, »dass sich die Mythen in
gewisser Weise untereinander denken«.!

Den Menschen 16st Lévi-Strauss auf, wenn er die Unterscheidung zwischen
Kultur und Natur aufhebt, indem er Regeln und Kommunikationsformen in
der Natur findet, so dass auch keine zu regulierende Natur des Menschen (sei-
ne Sexualitit) mehr angenommen werden kann. Man kénnte sagen, dass der
Mensch in der Mythologica in dreifacher Weise verschwindet: als Erkenntnis-
gegenstand, als souveriner Schépfer und als Zuschreibungssubjekt der Kultur.
Vielmehr durchwirkt dieselbe logische Operation Kultur wie Natur: die binire
Opposition strukturiert das gesamte Universum. Gegen den Funktionalismus
hatte Lévi-Strauss in seinem Buch Das Ende des Totemismus die Reduktion der
Kultur auf Bediirfnisse kritisiert, indem er das Denken des Menschen — nicht
seine Bediirfnisse —an den Ursprung der totemistischen Organisation der Kul-
tur stellte. In seiner Mythologica wird klar: Zwar denkt der Mensch, aber letzt-
endlich in derselben Logik, die das Zirpen der Grille organisiert: man findet
die binire Unterscheidung auch »in der Art und Weise, wie bestimmte Tiere

16 | Claude Lévi-Strauss [1949 und 1967], Die elementaren Strukturen der Verwandt-
schaft, libers. von Eva Moldenhauer. Frankfurt a.M. 1993, 24.

17 | Ebd.

18 | Claude Lévi-Strauss [1964], Mythologica |: Das Rohe und das Gekochte, libers.
von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 1976, 26.

19 | Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

untereinander kommunizieren, so die Grillen, bei denen eine blofte Umkeh-
rung des Rhythmus (x,y/y,x) die Natur der Botschaft verindert.«*

Die Universalisierung der durch den bindren Code organisierten Kommu-
nikation, ihre Ausdehnung auf die Natur, hebt nicht nur die Unterscheidung
zwischen Natur und Kultur auf, sondern auch die zwischen Natur- und Hu-
manwissenschaften. Aber als eigentliche Errungenschaft seines Vorgehens
fuhrt Lévi-Strauss etwas anderes an: Im Finale der Mythologica rechnet Lé-
vi-Strauss es sich als Verdienst an, etwas fiir den Menschen getan zu haben,
niamlich ihn in die Natur reintegriert zu haben.?" Eine Vision der Romantik
wird gewissermaflen durch die Entdeckung der anonymen Rationalitit des
universellen biniren Codes erfiillt.

Diese Vision wurde von Rousseau vorbereitet: Schon Cassirer hat darauf
hingewiesen, dass Rousseau den Menschen nicht der Natur gegeniiberstellt,
sondern ihn in das innere Leben der Natur eintaucht und dort »mit ihrem
eigenen Rhythmus« schwingen lasst.?2

Der Satz aus Rousseaus Trdumereien knnte auch Lévi-Strauss zugeschrieben
werden: »Ich fithle unaussprechliche Verziickungen und Ekstasen, sobald ich ge-
wissermafien eins werde mit der gesamten Natur und aufgehe im groflen Welt-
system, das alle Wesen verbindet.«? Dieses Zitat leitet tiber zur Thematik der Auf-
losung der personalen Identitdt, die Lévi-Strauss in Anlehnung an das Denken
Rousseaus und unter Beriicksichtigung von buddhistischen Motiven vollzieht.

DAs VERSCHWINDEN DES SUBJEKTS UND DIE KRITIK
DER PERSONLICHEN IDENTITAT

»Das Ich ist nicht allein hassenswert;

Es hat auch keinen Platz zwischen einem
Wirund einem Nichts.«

(LEvI-STRAUSS)

Lévi-Strauss versteht Rousseau als Begriinder der Wissenschaft vom Menschen
und vor allem als Begriinder der Ethnologie. Damit konfrontiert er Rousseau

20 | Claude Lévi-Strauss[1971], Mythologica IV, 2: Der nackte Mensch, iibers. von Eva
Moldenhauer, Frankfurt a.M. 1976, 811.

21 | Vergl. Anm. 3.

22 | Ernst Cassirer [1932], Das Problem Jean-Jacques Rousseau. In: Drei Vorschlage
Rousseau zu lesen. Frankfurt a.M. 1989, 46.

23 | Jean-Jacques Rousseau [1787/88], Traumereien eines einsamen Spaziergangers,
ibers. von Ulrich Bossier. Stuttgart 2003, 124.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike Kampf

mit Descartes, insofern dieser als Begriinder der neuzeitlichen Philosophie
gilt. Anders als Descartes geht Rousseau nicht vom Subjekt, vom »Ich denke«
aus, sondern vom Anderen. Der Ausgang vom Subjekt sowie seine besondere
Rolle in der Philosophie waren Lévi-Strauss, wie er selbst ausfiihrt, »unertrag-
lich« geworden.?* Rousseaus Denken vom Anderen her erschien Lévi-Strauss
wie eine Befreiung von seiner urspriinglichen philosophischen Ausbildung
und Orientierung. Die Philosophie erschien ihm immer hermetischer, als
»eine Art dsthetischer Kontemplation des Bewuftseins iiber sich selbst«.? Die
Ethnologie, die fiir Lévi-Strauss mit Rousseau das Ende des Cogito einliutet,
bezeichnet er vor diesem Hintergrund als seine »Rettungsplanke«”. Denn
er will seine Reflexionen nicht selbstbezogen beginnen und zum Cogito als
sicherer Grundlage des Denkens gelangen. Vielmehr strebt Lévi-Strauss die
Verweigerung des Ich und die Identifikation mit dem Anderen an. Er kritisiert
die Fortfithrung der philosophischen Tradition, die vom Subjekt ausgeht und
die personliche Identitit begriindet, am Beispiel von Sartres Denken. Er wirft
Sartre vor, dieser sei allein damit beschiftigt, »ein Refugium anzulegen, in
dem die persdnliche Identitit, ein armseliger Schatz, geschiitzt sei.«¥

Seine Kritik am Subjektbegriff verbindet Lévi-Strauss mit einer Kritik der
Idee einer personlichen Identitit. Der Mensch verschwindet als Zurechnungs-
subjekt nicht nur seiner Taten, sondern auch seiner Wahrnehmungen, Gedan-
ken etc. und damit verschwindet der Aspekt der Jemeinigkeit — wie man mit
Heidegger oder Ricceur (mienneté) sagen konnte. Ricceur betont die jemeinige
Zugehorigkeit von Erlebnissen und Erfahrungen zusammen mit der Unhin-
tergehbarkeit der Frage nach dem »Wer?« (Wer spricht, denkt, handelt, fiihlt?
etc.) Diese Jemeinigkeit wendet er auch gegen die Moglichkeit unpersénlicher
Beschreibungen von Erlebnissen und Erfahrungen.”® Anders Lévi-Strauss:
Ihm zufolge handelt sich eben nicht um >mein< Denken sondern um eine
anonyme Rationalitit, die durch mich hindurchgeht: So betont Lévi-Strauss
wiederholt, dass er nie das Gefiihl der personlichen Identitit gehabt habe, so
dass er beispielsweise das Gefiihl habe, seine Biicher wiirden nicht von ihm,
sondern durch ihn hindurch geschrieben. »Eher habe ich das Gefiihl, dass ich

24 | Claude Lévi-Strauss/Eribon, a.a.0., 238.

25 | Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen, a.a.0., 44f.

26 | Ebd.

27 | Claude Lévi-Strauss, Mythologica IV, 2 a.a.0., 807.

28 | Paul Ricceur [1990], Das Selbst als ein Anderer, iibers. von Jean Greisch, Min-
chen 1996, 163. Auch bei Heidegger beantwortet der Begriff der»Jemeinigkeit« die Fra-
ge nach Zugehorigkeit und dem »Wer«: »Dasein ist Seiendes, das je ich selbst bin, das
Sein, das je meines ist.« Martin Heidegger [1927], Sein und Zeit, Tibingen 1993, 114.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

eine Durchgangsstelle fiir meine Biicher bin.«* In eine dhnliche Richtung
weisen seine spiteren Ausfithrungen zur Kunst des Zen-Moénchs Sengai: Thm
spricht er das Bediirfnis zu, der »nicht-substantielle Ort« sein zu wollen, »an
dem durch ihn etwas von der Welt zum Ausdruck kommt«.*® Dieses Bediirfnis
scheint auch die Schriften von Lévi-Strauss zu pragen.

Dariiber hinaus erinnern diese Ausfithrungen an den buddhistischen Ge-
danken des »Nicht-Selbst« (anatta). Dieser Idee nach gibt es weder eine un-
verdnderliche Substanz oder stabile Wesenskerne, noch gibt es eine unver-
inderliche geistige und koérperliche Kontinuitit. Die Vorstellung »von einem
unverinderlichen Selbst bzw. Ich oder einer stabilen Person« erweist sich im
frithen Buddhismus nach Rutz als »blof8e llusion bzw. metaphysische Konst-
ruktion«. Dieser Gedanke faszinierte auch Paz, der die Aussage, dass das Ich
eine Illusion sei, als zentrale Lehre des Buddhismus bezeichnet hat.

Im Buddhismus ist die Erkenntnis leitend, dass alle Phinomene Nicht-
Selbst sind. Es ldsst sich sagen, dass Gefiihle, Wahrnehmungen, Bewusstsein
etc. nicht als >meine« zu verstehen sind. Vielmehr gilt es, das Begehren nach
jemeiniger Zugehorigkeit von Phinomenen zu iiberwinden, und sich nicht
linger mit der Frage »Wer bin ich?« zu quilen. Denn so wie das Begehren
nach Identitit mit sich, nach Selbstsein, Leiden verursacht, erzeugt auch das
Begehren nach Jemeinigkeit Leid, das es zu tiberwinden gilt.

Wihrend Ricceur den an den Buddhismus angelehnten Gedanken von De-
rek Parfit®?, dass Identitit nicht von Bedeutung sei und dass es moglich sei,
das Leben unpersonlich zu beschreiben, mit dem Hinweis auf den damit ein-
hergehenden Verlust des Anderen kritisiert,”® findet sich bei Lévi-Strauss die
Verweigerung des Selbst gerade im Dienst des Anderen. Lévi-Strauss stellt die
Identifikation mit dem Anderen allen Selbsterkenntnisversuchen voran und
sieht in der Verweigerung der Identifikation mit sich (dem Bemiithen um »>Sel-
bigkeit« wie man mit Ricceur sagen konnte) und der Verweigerung der Jemei-
nigkeit die Moglichkeit des Mitleidens mit allem was lebt. Erst die Befreiung
aus der Enge der Versuche, Identitit mit sich herzustellen und sich zu identi-

29 | Claude Lévi-Strauss, [1978], Mythos und Bedeutung. Vortrage, {ibers. von Brigit-
te Luchesi, Frankfurta.M. 1980, 11.

30 | Claude Lévi-Strauss [2011], Die andere Seite des Mondes.a.a.0., 108.

31 | Charlie Rutz, Rolle und Bedeutung des Nicht-Selbst im friithen Buddhismus. Ham-
burg 2010, 71.

32 | Derek Parfit, Reasons and Persons. Oxford 1984. Zur Diskussion der Position s.:
Dancy, Jonathan (ed.): Reading Parfit. Oxford 1997.

33 | Paul Ricceur [1990], Das Selbst als ein Anderer, a.a.0., 160-171. So stellt Ricceur
zum Abschluss seiner Auseinandersetzung mit Parfit die Frage: »Wenn meine Identitat
in jeder Hinsicht alle Relevanz verlore, wiirde dann die Frage des Anderen nicht ihrer-
seits unwichtig werden?« Ebd. 171.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Heike Kampf

fizieren, erschlieflt demnach den Zugang zum Anderen und bietet insofern
eine Grundlage der Ethik.

Die Uberwindung des Selbst und die Identifikation mit dem Anderen ver-
steht Lévi-Strauss auch als Prinzip der Ethnologie. Es besteht in dem Ziel, »sich
selbst in den Anderen zu akzeptieren«** — wozu man sich zuerst selbst ver-
weigern muss. Als die besondere Entdeckung der Bekenntnisse von Rousseau
bezeichnet Lévi-Strauss die Erkenntnis, dass das Ich der schwichste und nied-
rigste der Anderen ist.*® Er wendet Rousseaus Denken gegen den cartesischen
Begrift des Cogito, denn Rousseau zielt nicht auf die Selbstvergewisserung son-
dern — im Gegenteil — auf den Verlust des Selbst zugunsten der Identifikation
mit dem Anderen: Lévi-Strauss interessiert Rousseaus »Wille einer Identifika-
tion mit dem Anderen, zusammen mit der hartnickigen Verweigerung einer
Identifikation mit sich selbst.«** Dies macht Rousseau fiir Lévi-Strauss zum
Begriinder der Ethnologie. Den notwendigen Verlust der Identitit zugunsten
der Identifikation mit dem Anderen wendet Lévi-Strauss, wie oben angespro-
chen, auch gegen Sartres Konzeption von Identitit. Dagegen macht er eine
»Rationalitit ohne Subjekt« geltend, d.h. die Universalitit des binidren Codes,
der den Menschen mit allem, was lebt, verbindet. Es geht hier also nicht nur
um die Identifikation mit anderen Menschen sondern um eine Identifikation
»mit allem, was lebt« und einer daraus resultierenden Verbundenheit mit dem
Anderen durch das Mitleid, ein Gedanke der, wie Lévi-Strauss erwihnt, auch
den Buddhismus prigt.

Diese Mitleidsethik wendet Lévi-Strauss auch gegen den Humanismus.
Dieser geht demnach von der alleinigen Wiirde des Menschen aus, was Lévi-
Strauss heftig kritisiert. Die Humanismuskritik ist also durch eine ethische
Haltung des Mitleidens mit allem Lebendigen motiviert, die die Sonderstel-
lung des Menschen in Abrede stellt. Der »Mythos von der alleinigen Wiirde des
Menschen« lief} die Natur nach Lévi-Strauss ihre erste »Verstiimmelung erlei-
den.«¥ Diesen Mythos bekidmpfte auch Rousseau. Der Mensch sollte nicht lin-
ger von der Natur abgeschnitten sein. Vielmehr verwirklicht sich die Mensch-
lichkeit in einer freien Identifikation »mit allem, was lebt und also leidet«.*®
In einem Interview von 1971 bringt Lévi-Strauss seine Humanismuskritik auf
den Punkt:

34 | Claude Lévi-Strauss, Jean-Jacques Rousseau, a.a.0., 45-56, 48.

35 | Ebd. 52.

36 | Ebd. 47.

37 | Claude Lévi-Strauss [1962], Jean-Jacques Rousseau, a.a.0., 53.

38 | Ebd. 52. Zur Humanismuskritik nach Lévi-Strauss s. auch: Marc Rolli, Kritik der
anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 491-494.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

»Ein recht verstandener Humanismus miisste die gegenwartige Menschheit paradoxer-
weise auffordern, ihren Humanismus zu mégigen und von den grofRen Religionen des
Fernen Ostens - zum Beispiel dem Buddhismus - zu lernen, dass der Mensch letzten
Endes nur ein Lebewesen unter anderen ist, das nur unter der Voraussetzung weiter-
leben kann, dass er diese anderen respektiert.«*

Die Erkenntnis, dass der Mensch ein lebendes und leidendes Wesen unter
anderen ist, begreift Lévi-Strauss als Grundlage der Moral und der Human-
wissenschaften. Dies untergribt nicht nur die Differenzierung zwischen mir
und Anderem, sondern auch den Unterschied zwischen Natur und Kultur,
zwischen Menschheit und Leben. An ihre Stelle treten Strukturen, die dem
gesamten Universum zugrunde liegen. Wenn Lévi-Strauss die buddhistische
Kritik als Vollendung der marxistischen Kritik begreift,*’ so nicht zuletzt des-
halb, weil sie zur Befreiung des Menschen beitrigt, indem sie ihn aus der Enge
der personlichen Identitit entlidsst und so die Identifikation mit allem Lebendi-
gen und die Reintegration in die Natur erméglicht.

DAs CHAOS NACH DEM ENDGULTIGEN VERSCHWINDEN
DER MENSCHHEIT

Da der Mensch nicht mehr im Zentrum des strukturalen Denkens steht, tau-
chen bei Lévi-Strauss auch immer wieder Gedanken zum tatsichlichen Aus-
sterben der Menschheit auf. Der Gedanke, dass der Mensch nicht immer schon
existiert hat und eines Tages nicht mehr existieren wird, scheint jedoch nicht
nur die Bedeutungslosigkeit des Menschen zu offenbaren, wie Lévi-Strauss
riickblickend sagt.* Vielmehr erschliet sich vom Standpunkt der Endlichkeit
aus auch die Bedeutung des Menschen fiir die Entdeckung von Sinn: In den
Traurigen Tropen wird betont, dass der Sinn der Schépfungen des menschli-
chen Geistes nur in Bezug auf ihn selbst existiert: »Sie werden im Chaos ver-
sinken, sobald er erloschen sein wird.«*

Zwar verschwindet mit dem Aussterben der Menschheit nicht die binire
Logik, aber das Bewusstsein dieser Logik des Universums und all das, was
durch sie strukturiert ist. So wird der Mensch im Finale der Mythologica an-

39 | Interview mit Claude Lévi-Strauss. Der Spiegel 53, 1971, 93-97.

40 | Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen, a.a.0., 409. Derrida hat in Bezug auf die-
se Ausfilhrungen von Lévi-Strauss bekanntlich bezweifelt, dass sich buddhistische
und marxistische Kritik vergleichen lassen. Derrida, Jacques [1967], Grammatologie,
Uibers. von Hans-Jorg Rheinberger und Hanns Zischler. Frankfurt a.M. 1983, 209f.

41 | Claude Lévi-Strauss/Eribon, Das Nahe und das Ferne a.a.0., 236.

42 | Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen a.a.0., 411.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Heike Kampf

gesichts seines tatsichlichen Verschwindens bei Lévi-Strauss einen Moment
lang sichtbar:

»Da es dem Menschen zuféllt zu leben und zu kdmpfen, zu denken und zu glauben, vor
allem Mut zu bewahren, ohne dass ihn die gegenteilige Gewissheit je verldsst, dass
er friiher nicht auf der Erde war und es nicht immer sein wird und dass mit seinem un-
vermeidlichen Verschwinden von der Oberflache des Planeten, der ebenfalls dem Tode
geweiht ist, auch seine Miihen, seine Schmerzen, seine Freuden, seine Hoffnungen und
seine Werke verschwinden, als hatten sie nie existiert, da kein Bewusstsein mehr da ist,
um auch nur die Erinnerung an jene ephemere Bewegung zu bewahren [...].«*

43 | Claude Lévi-Strauss, Mythologica IV,2, a.a.0., 817.

https://dol.org/10:14361/9783839428563-011 - am 14.02.2026, 07:58:41. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839429563-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

