Kai Moller

Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat

Bei der Frage nach dem grundrechtlichen Schutz des Selbstmordes handelt es sich
gleichsam um die Gretchenfrage der Grundrechtsdogmatik: Reicht die Freiheit des
Einzelnen so weit, dass er sich — um es mit dem Bundesverfassungsgericht zu sagen —
die »vitale Basis«' seiner Freiheit selbst entziehen darf? Die Wissenschaft hat die
Problematik bislang noch keiner konsensfihigen Losung zugefiihrt, was auch deshalb
nicht so dringend erscheinen mag, weil die Relevanz des Problems aus Sicht der
Rechtspraxis begrenzt sein diirfte. Dass es sich bei der Frage allerdings nicht nur um
akademische Gedankenspiele handelt, zeigt beispielsweise die weiterhin schwelende
Debatte zur Legitimitdt von Sterbehilfe, die ohne eine dogmatisch saubere Grund-
legung zu der Frage des Verfiigungsrechts des Einzelnen iiber sein Leben nicht befrie-
digend gefiihrt werden kann. Daher wendet sich der vorliegende Beitrag dieser
Grundfrage noch einmal zu. Er kritisiert die bisherigen Losungsansdtze als unbefrie-
digend und teilweise widerspriichlich und macht einen eigenen Vorschlag, mit dem die
Rettung von Selbstmordern im freiheitlichen Staat ohne systematische Briiche in vie-
len Fiillen gerechtfertigt werden kann.

L. Das Recht auf Selbstmord
1. Schutz des Selbstmordes durch das allgemeine Freiheitsrecht

Versteht man Art. 2 I GG als allgemeines Freiheitsrecht, so liegt es nahe, auch den
Selbstmord als — letzte — Freiheitsbetitigung geschiitzt zu sehen.? Dies ist allerdings
nicht unumstritten. Ein Teil der Literatur hilt der weiten Auslegung des Art. 2 I GG
drei Einwiinde entgegen.

Der erste scheint zunidchst so evident zu sein, dass zumeist auf eine eingehende Be-
griindung verzichtet wird: Art. 21 GG gestatte nur die »Entfaltung« der Personlich-
keit, nicht aber deren Zerstorung.® Bei einer reinen Wortlautbetrachtung mag dieses
Argument zutreffend erscheinen. Erstaunlicherweise diskutieren die Autoren, die die-

1 BVerfGE 39, 1 (42).

2 So Deger, Waffeneinsatz gegen Selbstmorder?, in: NVwZ 2001, 1229 (1230); Hufen, In
dubio pro dignitate, in: NJW 2001, 849 (851); Jarass, in: Jarass/Pieroth, GG, 7. A. 2004,
Art. 2, Rn. 8; Kunig, in: von Miinch/Kunig (Hrsg.), GG, 5. A. 2000, Art. 2, Rn. 12; Murs-
wiek, in: Sachs (Hrsg.), GG, 3. A. 2003, Art. 2, Rn. 211; Schulze-Fielitz, in: Dreier (Hrsg.),
GG, 2. A. 2004, Art. 2 11, Rn. 32; Sachs, Grundrechte, 2000, B 2, Rn. 81; Wagner, Selbst-
mord und Selbstmordverhinderung, 1975, S. 90 ff.; Wassermann, Das Recht auf den eige-
nen Tod, in: DRiZ 1986, 291 (293).

3 Frotscher, Der Schutz der Allgemeinheit und der individuellen Recht im Polizei- und Ord-
nungsrecht, in: DVBI. 1976, 695 (702); Gotz, Allgemeines Polizei- und Ordnungsrecht, 13.
A. 2001, Rn. 109; Lorenz, Recht auf Leben und korperliche Unversehrtheit, in: HAStR VI, 2.
A. 2001, § 128, Rn. 62; Schwabe, Probleme der Grundrechtsdogmatik, 1977, S. 51, Fn. 57;
Wiirtenberger/Heckmann/Riggert, Polizeirecht in Baden-Wiirttemberg, 5. A. 2002, Rn. 402.

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 231

ser Ansicht folgen, jedoch nicht den offensichtlichen Widerspruch zwischen ihrer
Auffassung und der Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts, das Art. 2 I GG
gerade unter Zuriickstellung von Wortlautargumenten seit jeher sehr weit auslegt.* Fiir
ein Verstindnis der Vorschrift als allgemeines Freiheitsrecht spricht insbesondere
Art. 11 des Herrenchiemseer Entwurfs, der eine auch fiir das Staatsverstindnis des
Grundgesetzes anerkannte Aussage trifft: »Der Staat ist um des Menschen willen da,
nicht der Mensch um des Staates willen.«’ Diese »Menschbezogenheit« ist auch der
inhaltliche Grund fiir die weite Auslegung des Art. 2 I GG: Denn wenn der Staat fiir
den Menschen da ist, so ist der Staat eben kein Wert an sich, sondern nur Mittel zum
Zweck. Thm kann daher auch keine Befugnis zur Freiheitsbeschrinkung zukommen,
fiir die er sich nicht rechtfertigen muss. Wiirde man Art. 2 I GG in einem engen Sinne
verstehen, so gibe es Bereiche menschlicher Freiheit, in die der Staat eingreifen
konnte, ohne dass er sich dafiir rechtfertigen miisste bzw. die Betroffenen sich dage-
gen wehren konnten. Das widerspricht aber den Grundgedanken des Art. 1 I des Her-
renchiemseer Entwurfs und der Menschenwiirde. Treffend formuliert Alexy: »[D]er ...
Respekt vor den Entscheidungen und Lebensformen des Einzelnen ... verlangt, dass
nicht ohne hinreichenden Grund eingegriffen wird.«°

Wendet man diesen Gedanken auf die hier interessierende Problematik an, so ergibt
sich, dass der Selbstmord von Art. 2 I GG geschiitzt sein muss. Denn wenn dies nicht
der Fall wire, hitte der Staat das Recht, in die Freiheit des Einzelnen sich selbst zu to-
ten, einzugreifen, ohne sich dafiir rechtfertigen zu miissen. An die Rechtfertigung wer-
den im Rahmen des Art. 2 I GG nur geringe Anforderungen gestellt: Der Staat muss
darlegen, dass die Freiheitsbeschrinkung geeignet und erforderlich zur Erreichung ei-
nes legitimerweise verfolgten Zwecks ist. Wenn der Staat also Selbstmorde verhindern
will, so darf der Biirger erwarten, dass der Staat dafiir einen legitimen Zweck anzuge-
ben in der Lage ist und dass das staatliche Eingreifen zur Férderung dieses Zwecks ge-
eignet und erforderlich ist. Findet sich ein solcher legitimer Zweck nicht, so hat der
Staat kein Recht, jemanden am Selbstmord zu hindern. Eben dies besagt Art. 2 1 GG in
seiner weiten Auslegung. Daher geht das erste Argument gegen ein Recht auf Selbst-
mord, das auf den Wortlaut des Art. 2 I GG abstellt, fehl, denn es verkennt, dass der
materielle Grund fiir die weite Auslegung des Art. 2 I GG auch auf den Fall des Selbst-
mordes anwendbar ist.

Der zweite Einwand lautet, dass die »positive Wertentscheidung fiir das Leben, die
aus Art. 2 I GG folge, einen Schutz des Selbstmordes untersage,’ weshalb es »gestat-
tet« sei, dass der Staat dem Grundrechtsinhaber die Verfiigungsgewalt {iber das Leben

BVerfGE 6, 32 (36 ff.); 80, 137 (154).

Zur Verankerung dieser Aussage in der Menschenwiirdegarantie des Grundgesetzes vgl.

Stein/Frank, Staatsrecht, 18. A. 2002, S. 247.

6 Alexy, Theorie der Grundrechte, 1986, S. 325, Fn. 67. Vgl. auch Hochhuth, Liickenloser
Freiheitsschutz und die Widerspriiche des Art. 2 Abs. 1 GG, in: JZ 2002, 743 (748), mit
einer dhnlichen Begriindung.

7 BayObLG, NJW 1989, 1815 (1816); Gotz (Fn. 3), Rn. 109; Wiirtenberger, in: Achterberg/

Piittner/Wiirtenberger, Besonderes Verwaltungsrecht II, 2. A. 2000, § 21, Rn. 182; Wiirten-

berger/Heckmann/Riggert (Fn. 3), Rn. 402.

TS

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

232 Kai Moller

abspreche;® dieses sei als Basis und Ausdruck menschlicher Existenz jeder Verfiigung
entzogen.’ Besonders stichhaltige Argumente sind das nicht. Warum ist etwas jeder
Verfiigung entzogen, nur weil es Basis und Ausdruck menschlicher Existenz ist? In
faktischer Hinsicht ist das eigene Leben der Verfiigung sicherlich nicht entzogen —
(fast) jeder hat die Moglichkeit, es zu beenden. Gemeint sein muss wohl entweder,
dass der Einzelne nicht iiber sein eigenes Leben verfiigen solite, oder dass das Recht
die faktische Verfiigbarkeit des eigenen Lebens nicht durch einen grundrechtlichen
Schutz aufgreifen und anerkennen sollte — in beiden Fillen fehlt jedoch weiterhin eine
Begriindung. Inwieweit Art. 2 II GG eine positive Wertentscheidung iiber das Leben
enthélt, wird weiter unten untersucht werden. Selbst wenn man aber eine solche posi-
tive Wertentscheidung annehmen wiirde, so wiirde das eher dazu fiihren, dass ein
Selbstmord unterbunden werden kann, weil der damit verbundene Eingriff in das all-
gemeine Freiheitsrecht aufgrund der objektiven Wertentscheidung des Art. 2 I GG
gerechtfertigt wire. Art. 2 1 GG stellt die Regel auf, dass jede Beschrinkung subjek-
tiver Freiheit durch einen sachlichen Grund gerechtfertigt werden muss; naheliegen-
derweise wird man das auf der Ebene der Rechtfertigung untersuchen.

Der dritte Einwand schlieBlich lautet, dass der Selbstmord selten oder nie Ausdruck
freier Selbstbestimmung sei und deshalb kein grundrechtlich geschiitztes Recht auf
Selbstmord bestehen konne.'® Auch dieses Argument wird weiter unten ausfiihrlich
behandelt werden. Wiederum aber gibt es nichts dafiir her, den Selbstmord vom
Schutzbereich des allgemeinen Freiheitsrechts auszunehmen. Denn dann diirfte sich
auch ein Betrunkener oder Geisteskranker nicht auf das Freiheitsrecht berufen, son-
dern wire schutzlos, weil seine Handlungen ebenfalls nicht selbstbestimmt sind. Diese
Konsequenz wird aber nicht gezogen;!! daraus folgt, dass auch dieses Argument rich-
tigerweise allenfalls auf Rechtfertigungsebene eine Rolle spielen kann.

2. Schutz des Selbstmordes durch das allgemeine Personlichkeitsrecht

Merkwiirdigerweise wurde die Frage, ob der Selbstmord auch durch das allgemeine
Personlichkeitsrecht geschiitzt ist, bisher vernachldssigt. Der Grund dafiir mag in der
Auffassung liegen, das allgemeine Freiheitsrecht schiitze Handlungen, wihrend das
allgemeine Personlichkeitsrecht nicht das »Tun«, sondern das »Sein« des Menschen
schiitze.'? Auf Basis dieses Ansatzes wire der Selbstmord als »Tun« dann der Hand-
lungsfreiheit zuzuordnen.

8 Diirig, in: Maunz/Diirig, GG, Vorauflage, Art. 2 I, Rn. 12.
9 Lorenz (Fn. 3), Rn. 62.

10 Gotz (Fn. 3), Rn. 109; Martens, Der Schutz des Einzelnen im Polizei- und Ordnungsrecht,
in: DOV 1976, 457 (459).

11 Vgl. dazu nur Riifner, Grundrechtstriger, in: HAStR V, 2. A. 2000, § 116, Rn. 27.

12 Alexy (Fn. 6), S. 333; Dreier, in: Dreier (Fn. 2), Art. 2 I, Rn. 23; Diirig, Die Menschenauf-
fassung des Grundgesetzes, in: JR 1952, 259 (261); Murswiek (Fn. 2), Art. 2, Rn. 59; Pie-
roth/Schlink, Grundrechte, 19. A. 2003, Rn. 373; Schmitt Glaeser, Schutz der Privatsphire,
in: HAStR VI, 2. A. 2001, § 129, Rn. 19; Starck, in: v. Mangoldt/Klein/Starck (Hrsg.), GG,
4. A. 1999, Art. 2 1, Rn. 83.

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 233

Zutreffenderweise erfasst das allgemeine Personlichkeitsrecht aber nicht nur das
»Sein« des Menschen, sondern teilweise auch das »Tun«. Denn das Personlichkeits-
recht rechtfertigt seine Existenz daher, dass das allgemeine Freiheitsrecht des Art. 2 1
GG in der vom Bundesverfassungsgericht favorisierten weiten Auslegung zu weit er-
scheint, um einen wirksamen Personlichkeitsschutz zu gewihrleisten: Zum einen er-
fasst es so unterschiedlich zu gewichtende Verhaltensweisen wie die sexuelle Selbst-
bestimmung auf der einen und Taubenfiittern auf der anderen Seite; zum anderen ist
die weitgehende Einschrinkbarkeit des Freiheitsrechts fiir besonders personlichkeits-
relevante Bereiche unangemessen. Daher muss das Personlichkeitsrecht all die Posi-
tionen mit einem verstiarkten Schutz versehen, die fiir die Integritit des Einzelnen
besonders wichtig sind. Dazu gehoren aber auch Handlungen: Es kann fiir den Integri-
titsschutz unabdingbar sein, sich in bestimmter Weise verhalten zu konnen. Wie sich
der Einzelne in Bezug auf Fragen der Sexualitit, der Familienplanung, der Berufs-
wahl, um nur einige Beispiele anzudeuten, verhilt, hat in der Regel grote Auswirkun-
gen auf seine seelische Integritdt. Wenn demgegeniiber geduflert wird, das Personlich-
keitsrecht schiitze »vor dem unbefugten Eindringen in einen gewissermafen bereits
materialisierten oder gefestigten Status«,'* so scheint dem ein Personlichkeitsver-
stindnis zugrunde zu liegen, wonach sich ein bestimmter, einmal erreichter »Stand«
oder »Status« der Personlichkeitsentwicklung gleichsam konservieren und auf diese
Weise »sichern« liele. Das Personlichkeitsrecht darf sich aber nicht damit begniigen,
das zu schiitzen, was bereits geschaffen wurde. Erforderlich fiir einen umfassenden
Personlichkeitsschutz ist vielmehr zusitzlich der Schutz vor staatlicher Beeintréchti-
gung der weiteren, auf dem Erlangten aufbauenden Personlichkeitsentfaltung. Person-
lichkeitsschutz als Integrititsschutz ist daher immer auch Aktivitdtsschutz. '

Begreift man das Personlichkeitsrecht dann als ein Recht, sich in ethischen Fragen
von hoher Priferenz, also solchen Fragen, die sich dadurch auszeichnen, dass sie das
Selbstverstindnis des Einzelnen beriihren, autonom entscheiden zu konnen, oder —
plakativer — als ein Recht auf Selbstverwirklichung,'” so liegt eine Einbeziehung des
Selbstmordes nahe. Zwar mag man der Ansicht sein, ein Leben sei nur dann ein gut
gelebtes, wenn es mit einem natiirlichen Tod endet. Jedoch wird auch die Entschei-
dung, sich selbst zu toten, Ausdruck einer ethischen Position sein. Beispielsweise kann
der Betreffende der Auffassung sein, zu einem selbstbestimmt gelebten Leben gehore
auch ein selbstbestimmtes Ende, oder ein Schwerstkranker kann davon ausgehen, ein
Ende unter von ihm als sinnlos und entwiirdigend empfundenen Schmerzen entspre-
che weniger seinem Lebensplan als der Freitod. In solchen Fillen liegt es auf der
Hand, dass sich in der Entscheidung fiir den Selbstmord eine ethische Position von ho-
her Priferenz ausdriickt.

Aber kann dies wirklich fiir jeden Selbstmord angenommen werden? Wie ist es mit
demjenigen, der einfach aus Verzweiflung iiber seine Schulden oder dariiber, dass ihn
seine Freundin verlassen hat, Selbstmord begeht? Bei genauer Betrachtung zeigt sich,

13 Dreier (Fn. 12), Art. 2 I, Rn. 23.
14 Vgl. dazu ausfiihrlich Moller, Paternalismus und Personlichkeitsrecht, 2005, S. 58 ff., 63 ff.
15 Moller (Fn. 14), S. 63 ff., 73 ff.

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. ©
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

234 Kai Moller

dass auch in diesen Fillen das allgemeine Personlichkeitsrecht eingreift. Denn der
Grund fiir die Selbsttotung liegt auch in diesen Fillen darin, dass der Betroffene davon
ausgeht, dass der Tod besser sei, als das Leben unter den gegebenen Umstéinden wei-
terleben zu miissen; insofern manifestiert sich auch in solchen Taten eine individuelle
Entscheidung iiber das gute, oder vielleicht: am wenigsten verfehlte Leben. Man mag
das als unverniinftig ansehen oder vielleicht die Freiwilligkeit und Ernsthaftigkeit ei-
nes unter solchen Umstinden gefassten Entschlusses anzweifeln. Wie sich solche
Mingel auswirken, ist jedoch, wie dargelegt, keine Frage, die im Schutzbereich eines
Grundrechts zu entscheiden ist, sondern auf Rechtfertigungsebene. Auf Schutzbe-
reichsebene dagegen ist der Selbstmord nicht nur vom Freiheitsrecht, sondern auch
vom allgemeinen Personlichkeitsrecht erfasst.'®

3. Schutz des Selbstmordes durch Art. 2 I GG?

Teilweise wird auch vertreten, dass der Selbstmord nicht nur durch Art. 2 I GG, son-
dern auch durch Abs. 2, also das Recht auf Leben, geschiitzt sein soll.'” Das erscheint
deshalb problematisch, weil Abs. 2 als Abwehrrecht gegen staatliche Eingriffe in das
Leben gemeint ist und nicht eine Freiheit, zu leben oder es eben bleiben zu lassen,
schiitzen soll.'® Die Meinung, die den Selbstmord unter Abs. 2 subsumieren will, hat
jedoch insofern ein berechtigtes Anliegen, als ein Schutz des Selbstmordes nur durch
das allgemeine Freiheitsrecht unzureichend wire, da der Selbstmord dann auf einer
Stufe mit Taubenfiittern oder Reiten im Walde geschiitzt wire; die besondere Bedeu-
tung einer Selbsttotung kann durch den Schutz des allgemeinen Freiheitsrechts nicht
adédquat erfasst werden. Besser als Art. 2 II GG ist dafiir jedoch das allgemeine Per-
sonlichkeitsrecht geeignet, denn beim Selbstmord geht es, wie dargelegt, in erster Li-
nie um die Umsetzung einer Entscheidung von hoher ethischer Priferenz. So kann
man einen gegeniiber dem allgemeinen Freiheitsrecht erhohten Schutz des Selbstmor-
des erreichen, ohne die kiinstlich wirkende Konstruktion iiber das Recht auf Leben be-
miihen zu miissen.

II. Die Grenzen des Rechts auf Selbstmord
1. Die objektive Dimension der Grundrechte

Es wurde dargelegt, dass der grundrechtliche Schutz des Selbstmordes von einigen
Autoren unter Hinweis auf die objektive Dimension der Grundrechte verneint wird,
und dass dieses Argument zutreffenderweise nicht im Rahmen des Schutzbereichs
sondern der Rechtfertigung zu erértern ist. Die Untersuchung wird an dieser Stelle da-
durch zu einer schwierigen Aufgabe, dass sich die Verfassung zu einer moglichen ob-
jektiven Dimension der Grundrechte nicht explizit duflert. Man kann allenfalls einige

16 Im Ergebnis ebenso Giinzel, Das Recht auf Selbsttotung, seine Schranken und die straf-
rechtlichen Konsequenzen, 2000, S. 95 ff. Angedeutet bei Sachs (Fn. 2), B 2, Rn. 81.

17 Fink, Selbstbestimmung und Selbsttotung, 1992, S. 110; Pieroth/Schlink (Fn. 12), Rn. 392.

18 Schwabe, Der Schutz des Menschen vor sich selbst, in: JZ 1998, 66 (69).

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 235

diinne Hinweise finden, die darauf hindeuten mogen, dass die Grundrechte nicht ledig-
lich als subjektive Abwehrrechte gegen den Staat gedacht sind, sondern auch andere
Wirkungsweisen haben. So fordert Art. 1 I 2 GG nicht nur die Achtung, sondern auch
den Schutz der Menschenwiirde durch die staatliche Gewalt. Abs. 3 stellt fest, dass die
Grundrechte die drei Gewalten als unmittelbar geltendes Recht binden. Das wird teil-
weise als Hinweis auf die objektive Dimension der Grundrechte verstanden.'® Eine so-
lide textliche Grundlage, die schon aus sich heraus eine extensive Interpretation der
Grundrechte erforderlich macht, bietet die Berufung auf Art. 1 I und III GG aber nicht.

Das Bundesverfassungsgericht hat trotz allem schon friih neben der traditionellen
abwehrrechtlichen Seite der Grundrechte eine weitere Grundrechtsdimension ausge-
macht. In der Liith-Entscheidung heift es: »Ohne Zweifel sind die Grundrechte in ers-
ter Linie dazu bestimmt, die Freiheitssphére des Einzelnen vor Eingriffen der 6ffent-
lichen Gewalt zu sichern; sie sind Abwehrrechte des Biirgers gegen den Staat ...
Ebenso richtig ist aber, dass das Grundgesetz, das keine wertneutrale Ordnung sein
will, in seinem Grundrechtsabschnitt auch eine objektive Wertordnung aufgerichtet
hat.«*° Auf Basis dieser isolierten Aussage konnte man zu dem Schluss kommen, dass
die in den Grundrechten ausgedriickten Werte durchaus auch zur Einschridnkung der
Freiheit des Grundrechtstriagers selbst herangezogen werden konnten: Wenn beispiels-
weise Art. 2 II GG eine Anerkennung der Werte Leben und Gesundheit enthélt, und
diese Werte in alle Richtungen und objektiv wirken, dann ist auch derjenige von der
Wertgeltung erfasst, der sie fiir sich ablehnt: Der Geltung von objektiven Werten kann
eben keiner entrinnen.?' Allerdings fihrt das Bundesverfassungsgericht an der zitier-
ten Stelle fort und fiigt hinzu: » ... und dass gerade hierin eine prinzipielle Verstirkung
der Geltungskraft der Grundrechte zum Ausdruck kommt.« Das dndert die Sachlage
erheblich: Wenn die (und man darf hinzufiigen: vorrangig subjektivrechtliche) Gel-
tungskraft der Grundrechte verstirkt werden soll, kann das nicht dadurch gelingen,
dass der subjektiven Freiheit des Einzelnen ein objektiver Wert entgegengehalten und
so eine Freiheitsbeschrinkung legitimiert wird. In diesem Sinne dufert sich das Ge-
richt auch im Mitbestimmungsurteil: »Nach ihrer Geschichte und ihrem heutigen In-
halt sind sie in erster Linie individuelle Rechte, Menschen- und Biirgerrechte, die den
Schutz konkreter, besonders gefihrdeter Bereiche menschlicher Freiheit zum Gegen-
stand haben. Die Funktion der Grundrechte als objektiver Prinzipien besteht in der
prinzipiellen Verstirkung ihrer Geltungskraft, hat jedoch ihre Wurzel in dieser prima-
ren Bedeutung. Sie ldsst sich deshalb nicht von dem eigentlichen Kern 16sen und zu ei-
nem Gefiige objektiver Normen verselbstindigen, in dem der urspriingliche und blei-
bende Sinn der Grundrechte zuriicktritt.«**

In juristisch-dogmatischer Sicht scheint diese Auffassung iiberzeugend, wenn nicht
sogar zwingend. Gerade am Beispiel des Selbstmordes ldsst sich zudem treffend eine

19 Pieroth/Schlink (Fn. 12), Rn. 77. Kritisch zu dieser Interpretation des Art. 1 III GG aber zu
Recht Bockenforde, Staat, Verfassung, Demokratie, 1991, S. 160 f.

20 BVerfGE 7, 198 (204 £.).

21 Vgl. Bockenforde, Recht, Staat, Freiheit, 1991, S. 73 f.

22 BVerfGE 50, 290 (337).

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

236 Kai Moller

weitere Schwiche des Konzepts der objektiven Werte darstellen. Wer dafiir streitet,
dass aufgrund der objektiven Dimension der Grundrechte der Selbstmord eingeschrénkt
werden kann, der hat keine Moglichkeit, zwischen verschiedenen Fillen des Selbstmor-
des zu differenzieren. Wenn Leben ein objektiver »Wert« ist, dann »gilt« dieser Wert
ebenso im Fall des von seiner Freundin verlassenen Studenten wie in dem des unertrig-
lich leidenden Krebskranken im Endstadium. Wer dazu geneigt ist, zumindest im letz-
teren Fall den Selbstmord zuzulassen, der bekommt Probleme, wenn er ansonsten die
Theorie der objektiven Werte bejaht. Es gibt keinen sachlichen Differenzierungsgrund,
mit dem man erkldren konnte, warum dem liebeskranken Studenten der Selbstmord we-
gen der Geltung des Wertes »Leben« versagt werden soll, der Krebskranke dagegen
moglicherweise das Recht haben soll, sein Leben zu beenden. Denn gerade aus der Ei-
genschaft als Wert folgt die Geltungskraft unabhingig vom Einzelfall.?

2. Willensmdangel

a) Geisteskrankheit oder Schuldunfihigkeit

In der Grundrechtsdogmatik ist anerkannt, dass die Willensbildung bei Geisteskranken
und Minderjdhrigen solche Defizite aufweisen kann, dass ein Einschreiten gerechtfer-
tigt ist.>* Es bestiinde also Hoffnung, die Rettung von Selbstmordern ohne systemati-
sche Briiche rechtfertigen zu konnen, wenn dargelegt werden konnte, dass sich diese
regelmifig in einem Zustand der Unzurechnungsfihigkeit befinden. Geilen hat in der
Literatur viel Unterstiitzung fiir seinen Versuch erhalten, die Ergebnisse der Suizidfor-
schung in die rechtliche Bewertung des Selbstmordes einflieBen zu lassen. Er beruft
sich insbesondere auf Ringel, der zu dem Ergebnis gekommen war, dass es das Phéno-
men des normalpsychologischen Bilanzselbstmordes gar nicht gebe und fast jeder
Selbstmord als Endpunkt einer Krankheit oder einer krankhaften Entwicklung angese-
hen werden miisse.”

Die Ergebnisse Ringels werden in der modernen Suizidologie jedoch durchaus kri-
tisch gesehen; Fink bemerkt, dass eine stirkere Zuriickhaltung mit dem Begriff

23 Vgl. Bockenforde (Fn. 21), S. 78 (»abstrakt und allgemein«, »auf Totalitiat der Geltung
gerichtet«), 88 (»abstrakte und universale Geltung«). Daher ist es verwunderlich, dass in
der Literatur auf einmal ohne néhere Begriindung Ausnahmen von der objektiven Geltung
der Grundrechte zugelassen werden, wenn das eigene Rechtsempfinden dies gerade nahe
legt. Die Ergebnisse, die dabei herauskommen, lassen so manchen Schluss auf die Weltan-
schauungen des jeweiligen Autors zu, haben aber wenig mit einer konsequenten und wider-
spruchsfreien Anwendung des Konzepts der objektiven Werte gemein. Ein Beispiel: Diirig
zufolge soll der »Verzicht auf das eigene Leben« auf einmal doch wieder »rechtsbeacht-
lich« sein, wenn er selbstlos zur Rettung anderer Leben erfolgt, wenn etwa die Mutter unter
Lebensgefahr einen medizinisch indizierten Schwangerschaftsabbruch ablehnt, um ihr
Kind zu retten (Diirig [Fn. 8], Art. 2 I, Rn. 12).

24 Hillgruber, Der Schutz des Menschen vor sich selbst, 1992, S. 121.

25 Vgl. Geilen, Suizid und Mitverantwortung, in: JZ 1974, 145 (152) m.w.N. Zustimmend
BayVerfGH, NJW 1989, 1790 (1791); Délling, Suizid und unterlassene Hilfeleistung, in:
NJW 1986, 1011 (1014); Knemeyer, Der Schutz der Allgemeinheit und der individuellen
Rechte durch die polizei- und ordnungsrechtlichen Handlungsvollmachten der Exekutive,
in: VVDStRL 35, 221 (254 £.); Martens (Fn. 10), S. 459.

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 237

»krankhaft« zu beobachten ist. Zum einen spreche die neuere Depressionsforschung
den meisten ihrer Erscheinungsformen eine solche Qualitit ab, so dass im Wesentli-
chen nur noch die Fille manischer Depression gerade auch mit Blick auf die rechtliche
Kategorienbildung Bedeutung gewinnen sollten. Zum anderen werde der Nachweis ei-
ner selbsttotungsspezifischen Verengung der Handlungsfreiheit aus erkenntnistheore-
tischen Griinden angezweifelt. Es ergebe sich das Bild einer multifaktoriellen, dufSerst
komplexen Problemlage, die eine Monokausalitit im Sinne Ringels als nicht mehr dis-
kutierbar erscheinen lasse und auch dem Gedanken eigenverantwortlicher Handlungs-
gestaltung Raum geben miisse.”®

Mit dem in der Grundrechtsdogmatik verwendeten Begriff der »Geisteskrankheit«
kommt man daher zumeist nicht weiter, denn insbesondere bei dem sog. Appellselbst-
mord liegt hdufig keine Krankheit im medizinischen Sinn vor. Auch wenn man die
Freiverantwortlichkeit in Anlehnung an § 20 StGB bestimmt — was nahe liegen
konnte, da § 20 StGB eine Ausprigung des verfassungsrechtlichen Schuldprinzips
ist?” —, so fiihrt dies dazu, dass viele Selbstmorde als freiverantwortlich klassifiziert
werden miissen, denn es mogen zwar gewisse Einschrinkungen der Willensbildung
vorliegen; diese erreichen jedoch nicht den Grad der Schuldunfihigkeit.?

b) GeduBerter versus »wahrer« Wille

Soweit ein prinzipielles, durch die Wertentscheidung des Art. 2 II GG auch nicht wei-
ter einschrinkbares Recht auf Selbstmord in der staats- oder polizeirechtlichen Litera-
tur anerkannt wird, stellen die Autoren zumeist auf eine Unterscheidung zwischen ei-
nem Appellselbstmord, bei dem der Betreffende seine Umgebung lediglich auf seine
verzweifelte Lage aufmerksam machen will, und einem »rationalen« Bilanzselbst-
mord ab.?® Hillgruber folgert sodann kiihn: »Diese Unterscheidung ist verfassungs-
rechtlich insofern bedeutsam, als derjenige, der eine Selbsttotungshandlung mit Ap-
pellfunktion vornimmt, zwar den Tod als Folge seines bewusst lebensgefihrdenden
Verhaltens voraussieht und in Kauf nimmt, aber nicht als Handlungsziel anstrebt, d.h.
nicht unbedingt zum Freitod entschlossen ist, vielmehr in Wahrheit™ gerettet werden
will. In diesem Fall stellt sich daher polizeiliches Eingreifen gar nicht als rechtferti-
gungsbediirftiger Eingriff dar, weil es bei der Einleitung lebensrettender MaB3nahmen
keinen entgegenstehenden Willen des davon Betroffenen zu iiberwinden gilt.«*!

Die Sache scheint also ganz einfach zu sein. Im ersten Schritt wird eine Unterschei-
dung vorgenommen zwischen dem geduflerten und dem »wahren« Willen des Betrof-

26 Fink (Fn. 17), S. 159 f., m.w.N.

27 Jdhnke, in: Leipziger Kommentar zum StGB, 11. A. 1992 ff., § 20, Rn. 3.

28 Dolling (Fn. 25), S. 1014; Pohlmeier, Freiverantwortlichkeit des Suizids aus medizinisch-
psychologischer Sicht, in: Pohlmeier/Schoch/Venzlaff (Hrsg.), Suizid zwischen Medizin
und Recht, 1996, S. 33 (37).

29 Hillgruber (Fn. 24), S. 87; D¢lling (Fn. 25), S. 1015; von Miinch, Grundrechtsschutz gegen
sich selbst?, in: FS Ipsen, 1977, S. 113 (122); dhnlich (Erfordernis des »vollig klaren
Bewusstseins«) Murswiek (Fn. 2), Art. 2, Rn. 211.

30 Hervorhebung d. Verf.

31 Hillgruber (Fn. 24), S. 87 f.

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

238 Kai Moller

fenen, und im zweiten Schritt wird der »wahre« Wille, wenig tiberraschend schon auf-
grund der Terminologie, zum mafgeblichen erklirt. Die Figur des »wahren« Willens
ist jedoch, milde gesprochen, problematisch. Wenn sich jemand — und das soll im Mo-
ment unterstellt werden: bei klarem Bewusstsein — die Pulsadern aufschneidet oder
eine Uberdosis Medikamente einnimmt, so scheint es nicht weit hergeholt, davon aus-
zugehen, dass der Betroffene den eigenen Tod anstrebt. Man kann erwachsenen Men-
schen nicht ohne weitere Erorterung einfach unterstellen, dass bei derart gravierenden
und gefihrlichen Eingriffen in die eigene korperliche Integritiit »alles nicht so ge-
meint« sei. Auch Geilen gibt zu, dass es sich keinesfalls in der Mehrzahl der Félle um
»theatralische Selbstmorddemonstrationen« handele, sondern vielmehr ein subjektiv
durchaus ernsthafter Selbsttotungswille mit einer unterschwellig ambivalenten und
deshalb die Ausfiihrung bremsenden Handlung zusammentreffen konne.*

Wenn also ein Selbstmorder gerettet wird, so liegt darin entgegen Hillgruber sehr
wohl eine Handlung, die gegen seinen subjektiven und sich in der Tat manifestieren-
den Willen vorgenommen wird. Man kann die Situation noch verschérfen und sich den
Fall vorstellen, dass der Lebensmiide die Hilfe der Retter wortreich ablehnt und darum
bittet, in Ruhe gelassen zu werden. Wie weit soll die Uberspielung des geiuBerten
Willens durch den »wahren« Willen moglich sein? Wenn man auch in Fillen, in denen
jemand bei vollem Bewusstsein darum bittet, in Ruhe gelassen zu werden, einen auf-
gezwungenen Schutz damit rechtfertigen will, man setze sich »in Wahrheit« gar nicht
iber den Willen des Betreffenden hinweg, dann kann man auf die Idee der Selbstbe-
stimmung auch gleich verzichten — alles, was dann nicht ins gewiinschte Bild passt,
wird iibergangen durch eine Berufung auf den »wahren« Willen. Man kénnte auf diese
Weise beispielsweise das ganze Medizinrecht neu gestalten: Wer eine Operation ab-
lehnt, obwohl sie medizinisch indiziert ist, der kennt seinen eigenen wahren Willen
noch nicht! Eine lebenserhaltende Operation ist durchaus vergleichbar mit der Rettung
eines Selbstmorders, da es in beiden Fillen um die Beseitigung einer lebensgefihrden-
den Situation geht. Die Figur des »wahren« Willens ist also problematisch. Sie kann
moglicherweise zwar durchaus einen richtigen Kern haben: Allgemein gesprochen
konnte man sagen, dass der Entscheidung des Lebensmiiden so gravierende Méngel
zugrunde liegen, dass ein Einschreiten auch gegen dessen erkliarten Willen gerechtfer-
tigt ist. Dann gilte es aber, Kriterien zu entwerfen, wann ein Uberspielen des Willens
eines geistig gesunden Erwachsenen zu rechtfertigen ist.

c) Integrititswidriges Verhalten

Damit kristallisiert sich der entscheidende Ansatzpunkt zur Beurteilung der Zuléssig-
keit der Rettung von Selbstmordern heraus: Die Frage ist, ob man einer Person, die
sich nicht im Zustand der Unzurechnungsfihigkeit befindet, in paternalistischer Weise
einen ihrem natiirlichen Willen zuwider laufenden Schutz aufzwingen kann.

Die naheliegende liberale Position zu staatlichem Paternalismus ist, dass es vom
Autonomierecht einer Person umfasst ist, sich freiwillig selbst zu gefihrden oder ver-

32 Geilen (Fn. 25), S. 153.

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 239

letzen. Am eindrucksvollsten haben diese Position John Stuart Mill und Joel Feinberg
entwickelt und vertreten.*® Feinberg vergleicht das Autonomierecht des Einzelnen mit
dem Souverédnititsrecht der Staaten. So wie ein Staat sein Souverinititsrecht nicht ver-
liere, nur weil er schlecht regiert werde, verliere auch das Individuum sein Autono-
mierecht nicht schon aus dem Grund, dass es nachteilige Entscheidungen fiir sich
treffe.’*

Der Sache nach ist Feinbergs Ansatz auch in der Grundrechtsdogmatik anerkannt; er
spiegelt sich in der prominent von Hillgruber vertretenen Position wider, dass staatli-
cher Paternalismus nur dann zuldssig sei, wenn er sich auf Minderjahrige oder Geistes-
kranke beziehe.*® Diese Auffassung kommt jedoch regelmsiBig bei der Selbstmordpro-
blematik in Schwierigkeiten, wenn sie die Zulédssigkeit der Rettung von Selbstmordern
bejaht. Denn wie dargelegt, kann eine Unfreiwilligkeit oder gar Geisteskrankheit bei
Selbstmordern keinesfalls regelmifig unterstellt werden. Dann miisste man folgerichtig
die Zulassigkeit der Rettung von Selbstmordern verneinen, oder aber sich von dem zu-
néchst einleuchtend erscheinenden Prinzip verabschieden, dass aufgedringter Schutz
nur bei Geisteskranken oder Minderjédhrigen zuléssig sein soll.

Der Verfasser hat in seiner Dissertation »Paternalismus und Personlichkeitsrecht«
dargelegt, dass staatlicher Paternalismus unter gewissen Umstidnden auch bei geistig
gesunden Erwachsenen gerechtfertigt werden kann. Ausgangspunkt ist die Erkenntnis,
dass staatlicher Paternalismus in das allgemeine Personlichkeitsrecht des Betroffenen
eingreift, denn dieses schiitzt die Autonomie des Einzelnen, ohne staatliche Bevor-
mundung dariiber zu entscheiden, welchen Gefahren er sich aussetzen will.*® Dieser
Eingriff kann jedoch gerechtfertigt sein, wenn es dem Staat um den Schutz der Integri-
tat des Betroffenen geht. Das Konzept des Integritéitsschutzes greift einen von Kleinig
entwickelten Gedanken auf, demzufolge zu unterscheiden ist zwischen einem Schutz,
der dem Betroffenen duflere, von ihm abgelehnte Werte aufzwingt, und einem Schutz,
der dem Betroffenen dabei hilft, seine eigenen Werte zu verwirklichen.’” Das beste
Beispiel fiir einen Fall, in dem Paternalismus erlaubt ist, ist die Sitzgurtpflicht. Ob-
wohl derjenige, der seinen Sitzgurt nicht benutzt, regelmiBig freiwillig handelt, be-
steht ein Konflikt zwischen dem Fahren ohne Gurt und den eigenen Werten der Per-
son, wenn der Betreffende keine Verletzung anstrebt, in dem Fahren ohne Gurt kein
Element der Selbstverwirklichung (etwa durch einen besonderen »Kick«) liegt und der
Betroffene letztlich nur aus Nachlidssigkeit den Gurt nicht benutzt. Daher darf der

33 Vgl. Mills beriihmtes harm principle: »Dies Prinzip lautet: dass der einzige Grund, aus dem
die Menschheit, einzeln oder vereint, sich in die Handlungsfreiheit eines ihrer Mitglieder
einzumischen befugt ist, der ist: sich selbst zu schiitzen. Dass der einzige Zweck, um des-
sentwillen man Zwang gegen den Willen eines Mitglieds der zivilisierten Gemeinschaft
rechtméBig ausiiben darf, der ist: die Schiadigung anderer zu verhiiten. Das eigene Wohl,
sei es das physische oder das moralische, ist keine geniigende Rechtfertigung ... Uber sich
selbst, iiber seinen eigenen Korper und Geist ist der Einzelne souverdner Herrscher.« (Mill,
Uber die Freiheit, zitiert nach der Reclam-Ausgabe 1974, S. 16 £.).

34 Feinberg, Harm to Self, 1986, S. 52 ff.

35 Hillgruber (Fn. 24), S. 121.

36 Vgl. ausfiihrlich Moller (Fn. 14), S. 95 ft.

37 Kleinig, Paternalism, 1984, S. 67 ff.

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

240 Kai Moller

Staat zum Schutz der eigenen Werte des Betroffenen eingreifen und diesem die Benut-
zung des Sitzgurtes vorschreiben.

Der dogmatische Grund fiir die Zulédssigkeit des Integritéitsschutzes liegt gerade in
dem Sinn und Zweck des allgemeinen Personlichkeitsrechts. Kern des Personlich-
keitsrechts ist der Schutz der Selbstverwirklichung des Einzelnen; dieser soll die in
ihm angelegten Begabungen realisieren konnen. Dies wird aber nicht nur dadurch er-
reicht, dass man jede freiwillige Entscheidung des Einzelnen akzeptiert, sondern auch
dadurch, dass man in den Fillen korrigierend eingreift, in denen der Einzelne seine
Selbstverwirklichung durch unbedachte (aber gleichwohl freiwillige) Handlungen tor-
pediert. Die begrenzte Zuldssigkeit von Paternalismus folgt also aus der dadurch ge-
forderten und von der Gewéhrleistung des Art. 2 [1.V.m. 1 I GG angestrebten Selbst-
verwirklichung.

Angewendet auf die Selbstmordproblematik bedeutet dies: Der typische Fall, in dem
die Berufung auf die Integritit des Betroffenen Paternalismus legitimieren kann, ist,
dass der Einzelne seine Lebensplidne durch Unbedachtheiten torpediert. In vielen Fil-
len trifft dieser Gedanke auch auf den Selbstmord zu: Es handelt sich oft um »Kurz-
schlussreaktionen«, beispielsweise wenn sich ein junger Mann in den Kopf schief3t,
nachdem ihn seine Freundin verlassen hat.*® Hier iiberwiegen die Impulsivitit und Un-
reflektiertheit der Beschlussfassung.®’ In diesen Fillen spricht das Integrititsargument
eindeutig fiir eine Rettung des Betroffenen.

Hiufig ist die Sachlage jedoch eine andere: Gerade ein Appellselbstmord wird dann
nicht aus Unbedachtheit ausgefiihrt, sondern eher aus Verzweiflung, und der Ent-
schluss zur Tat kann moglicherweise schon lange gereift sein — man denke an verein-
samte alte Menschen, die aus Verzweiflung beschlieen, ihrem Leben ein Ende zu set-
zen.*! Zudem handelt es sich dann viel deutlicher als in den Kurzschlussfillen gerade
nicht um die Torpedierung, sondern um die Umsetzung eines »Lebensplanes«. Dies
mag in Bezug auf den Selbstmord merkwiirdig klingen. Jedoch liegt in der Selbstto-
tung auch die Aussage, dass das eigene Leben jetzt zu Ende gehen solle; insofern kann
man von einem Lebensplan sprechen.

Aus diesen beiden Griinden liegt in einem Appellselbstmord hiufig zumindest nicht
der klassische Fall eines Paternalismus legitimierenden Verhaltens. Wenn man einen
Appellselbstmord also als integrititswidrig ansehen mochte, muss man mehr in die
Tiefe der Personlichkeit des Suizidenten gehen. Es ist dann nicht ausreichend, die kon-
krete Handlung als widerspriichlich in Bezug auf die eigenen Lebensplidne anzusehen,
wie dies beim Autofahren ohne Gurt moglich ist. Vielmehr ist zu untersuchen, ob der
Lebensplan selbst, also die Uberzeugung, das Leben solle beendet werden, in Wider-
spruch zu noch tieferen Uberzeugungen und Ansichten des Betroffenen steht. Wenn
das Weltbild des Suizidenten so ist, dass er unter verdnderten Rahmenbedingungen
weiterleben wollen wiirde, dann entspricht das angestrebte Ziel — der Tod — nur dann

38 Vgl. ausfiihrlich Moller (Fn. 14), S. 181 ff.
39 Délling (Fn. 25), S. 1014.

40 Geilen (Fn. 25), S. 152 m.w.N.

41 Ddlling (Fn. 25), S. 1014.

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 241

seinen Priorititen, wenn keine Aussicht besteht, dass sich die Rahmenbedingungen
dndern. Mit anderen Worten: Wenn der Staat sich nicht nur dafiir einsetzen wiirde,
dass das Leben des Betroffenen gerettet wird, sondern auch dafiir Sorge tragen wiirde,
dass der Betroffene es nach der Rettung wieder als lebenswert empfindet, dann wére
das mit der Tat verfolgte Ziel, ndmlich sich selbst zu téten, auch nach den Maf3stiben
des Betroffenen selbst gar nicht erstrebenswert. Nach seinen eigenen Malstiben wire
dann eine Rettung dem Tod vorzuziehen.

Wenn es heifit, dass der Betroffene unter anderen »Umstidnden« leben wolle und
dass der Staat sich darum kiimmern solle, dass der Suizident das Leben wieder als le-
benswert empfindet, dann darf dies nicht missverstanden werden: Es geht hier nicht
um eine Gesellschaftskritik o.4. Erforderlich ist vielmehr in erster Linie eine entspre-
chende medizinische oder psychologische Betreuung. Das Therapieziel besteht darin,
dem Patienten wieder zu einer nichtsuizidalen psychischen Verfassung zu verhelfen
und ihm konstruktivere Weisen der Stressbewéltigung und der Problemlésung zu ver-
mitteln.*? Es wire jedoch nicht nur zynisch, sondern auch eine Verletzung der Integri-
tit des Betroffenen, einen alten Menschen, der an seiner Einsamkeit leidet und sich
deshalb das Leben nehmen will, zunichst zu retten und dann ohne weitere Hilfestel-
lung wieder seiner Einsamkeit zu iiberlassen. Der Integrititsansatz macht also die Le-
gitimitit der Rettung auch von den begleitenden MaBnahmen abhingig.** In der Praxis
wurde die Beobachtung gemacht, dass viele Menschen iiber ihre Rettung Dankbarkeit
empfinden und in der Regel gute Aussichten bestehen, den Suizidenten endgiiltig fiir
das Leben zuriickzugewinnen.** Das spricht dafiir, dass in vielen Fillen geeignete
Mafnahmen ergriffen worden sind, auch wenn in der psychologischen Literatur teil-
weise eine zu hohe Quote von Fillen, in denen gar keine fachgerechte Betreuung statt-
findet, beklagt wird.*’

Das Integritdtsargument spricht also in Fillen des Appellsuizids fiir eine Rettung
des Betroffenen. In Anbetracht der Groe des drohenden Schadens — dem Verlust des
Lebens — erscheint es auch gerechtfertigt, die Befugnis des Betroffenen, iiber sein Le-
ben freiwillig zu verfiigen, in diesen Fillen einzuschrinken. Als Indiz fiir die Richtig-
keit dieser Abwédgung kann auch die Beobachtung herangezogen werden, dass die
meisten Geretteten fiir die Rettung dankbar sind und keinen erneuten Suizidversuch
unternehmen. Das deutet darauf hin, dass sie selbst — wenn auch im Nachhinein — an-
erkennen, dass der paternalistische Eingriff gerechtfertigt war und ihren eigenen Inte-
ressen in legitimer Weise diente.

In keinem Fall kann dagegen eine Rettung von Suizidenten gerechtfertigt werden,
bei denen eindeutig ein Bilanzselbstmord vorliegt.*® Dies wird beispielsweise bei
Schwerkranken anzunehmen sein, fiir die das Leben eine Qual ohne Aussicht auf Bes-

42 Comer, Klinische Psychologie, 1995, S. 387 f.

43 So auch Kleinig (Fn. 37), S. 103.

44 Dolling (Fn. 25), S. 1014 m.w.N.

45 Comer (Fn. 42), S. 387, zitiert aus Quellen, denen zufolge in einem Helsinkier Allgemein-
krankenhaus 46% der wegen eines Suizidversuchs behandelten Personen keine psychologi-
sche Beratung erhielten.

46 So auch Dolling (Fn. 25), S. 1015.

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

242 Kai Moller

serung ist. Wenn sie zu dem Schluss kommen, dass der Tod die bessere Alternative zu
einem Leben unter den gegebenen, nicht dnderbaren Umsténden sei, so erlaubt der In-
tegrititsansatz kein Eingreifen.*’

Gelegentlich hort man in der Diskussion auch den Hinweis, fiir ein Eingreifen des
Staates spreche auch, dass dem Geretteten stets die Moglichkeit verbleibe, seinen Ver-
such zu wiederholen; niemand konne letztlich an einem solchen Schritt gehindert wer-
den.*® Bei diesem Argument ist zu differenzieren: Zum einen gibt es die Fille, in de-
nen der Betroffene seinen Selbstmordversuch im Einklang mit seinen eigenen Werten
durchfiihrt. Wo eindeutig ein solcher Fall vorliegt, kann eine Rettung nicht damit be-
griindet werden, der Betroffene konne ja hinterher erneut versuchen, sich das Leben zu
nehmen — eine solche Argumentation wire geradezu zynisch. Bei Appellselbstmorden
dagegen ist anzustreben, dass der Suizident spiter nicht noch einmal versucht, sich das
Leben zu nehmen. Gewicht hat das Argument daher nur, wenn unklar ist, ob ein Ap-
pell- oder ein Bilanzselbstmord vorliegt. Dann spricht fiir die Rettung zum einen die
Moglichkeit, dass es sich um einen Appellselbstmord handelt, so dass das Einschreiten
ohnehin gerechtfertigt wire. Zum anderen liegt fiir den Fall, dass es sich um einen Bi-
lanzselbstmord handelt, in der Rettung auch deshalb keine unzumutbare Belastung des
Betroffenen, weil er einen erneuten Selbstmordversuch unternehmen kann. Dadurch
muss er zwar durch die erneuten psychischen Belastungen eines Selbstmordversuches
gehen, hat jedoch immerhin die tatsichliche Méglichkeit, seinen Plan umzusetzen.*

III. Ergebnis

Der Verfasser hofft, mit der hier vorgestellten Analyse der Selbstmordproblematik
zweierlei erreicht zu haben. Erstens wurden die teilweise recht undifferenziert vorge-
tragenen Argumente fiir oder gegen einen grundrechtlichen Schutz des Selbstmordes
systematisiert und den jeweils einschldgigen dogmatischen Ebenen zugeordnet. Zwei-
tens wurden die inhaltlichen Fragen erortert. Die Einwénde, dass der Selbstmord nicht
geschiitzt sei, weil er nicht der Entwicklung, sondern der Zerstérung der Personlich-
keit diene und zudem die positive Wertentscheidung zugunsten des Lebens einen
Schutz untersage, wurden mit Argumenten zuriickgewiesen, die heute wohl in hohem
MaBe konsensfihig sein diirften.”® Mit der grundrechtlichen Erfassung des Selbstmor-
des durch das allgemeine Personlichkeitsrecht des Art. 2 1 .V.m. 1 I GG wurde ein
bisher weitgehend unbeachteter Aspekt in die Debatte eingebracht. Des weiteren
wurde die ganz iiberwiegend vertretene Auffassung, Appellselbstmorder handelten
nicht freiwillig bzw. ihr wahrer Wille sei nicht auf Selbsttétung gerichtet, verworfen.

47 Ganz im Gegenteil: Die Sorge um die Integritit des Betroffenen legt in diesem Fall nahe,
ihm bei der Umsetzung seines Suizids sogar zu helfen, wenn er es allein nicht mehr ausfiih-
ren kann. Dabei entstehen dann jedoch neue Probleme, die im Rahmen der Diskussion um
den § 216 StGB diskutiert werden, etwa die Frage, wie ein Missbrauch verhindert werden
kann. Darauf ist hier nicht einzugehen.

48 Gotz (Fn. 3), Rn. 109.

49 In diesem Sinne Dolling (Fn. 25), S. 1015.

50 Ahnlich Deger (Fn. 2), 1230.

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Inhal.
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 243

Die einzige dogmatisch saubere Moglichkeit, in vielen Féllen die Zuldssigkeit der Ret-
tung von Selbstmdrdern zu begriinden, liegt darin, den Schutz der Integritit der Be-
troffenen, also der von ihnen selbst bejahten Werte, fiir zuldssig zu erkldren, und auf
dieser Basis die Rechtfertigungsmoglichkeiten auszuloten. Der sich auf diese Weise
ergebende Losungsansatz hat den Vorzug, die intuitiv vielen einleuchtende Zuléssig-
keit der Rettung von Selbstmordern theoretisch zu fundieren, ohne dabei auf die Wi-
derspriiche der Konzeption der h.M. zuriickgreifen zu miissen. Zugleich ldsst er Raum
fiir notwendige Differenzierungen und gibt der Praxis, insbesondere was die begleiten-
den Mallnahmen einer Rettung angeht, wichtige Leitlinien vor.

.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. ©
#r oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

