
Kai Möller

Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat

Bei der Frage nach dem grundrechtlichen Schutz des Selbstmordes handelt es sich
gleichsam um die Gretchenfrage der Grundrechtsdogmatik: Reicht die Freiheit des
Einzelnen so weit, dass er sich – um es mit dem Bundesverfassungsgericht zu sagen –
die »vitale Basis«1 seiner Freiheit selbst entziehen darf? Die Wissenschaft hat die
Problematik bislang noch keiner konsensfähigen Lösung zugeführt, was auch deshalb
nicht so dringend erscheinen mag, weil die Relevanz des Problems aus Sicht der
Rechtspraxis begrenzt sein dürfte. Dass es sich bei der Frage allerdings nicht nur um
akademische Gedankenspiele handelt, zeigt beispielsweise die weiterhin schwelende
Debatte zur Legitimität von Sterbehilfe, die ohne eine dogmatisch saubere Grund-
legung zu der Frage des Verfügungsrechts des Einzelnen über sein Leben nicht befrie-
digend geführt werden kann. Daher wendet sich der vorliegende Beitrag dieser
Grundfrage noch einmal zu. Er kritisiert die bisherigen Lösungsansätze als unbefrie-
digend und teilweise widersprüchlich und macht einen eigenen Vorschlag, mit dem die
Rettung von Selbstmördern im freiheitlichen Staat ohne systematische Brüche in vie-
len Fällen gerechtfertigt werden kann. 

I. Das Recht auf Selbstmord

1. Schutz des Selbstmordes durch das allgemeine Freiheitsrecht

Versteht man Art. 2 I GG als allgemeines Freiheitsrecht, so liegt es nahe, auch den
Selbstmord als – letzte – Freiheitsbetätigung geschützt zu sehen.2 Dies ist allerdings
nicht unumstritten. Ein Teil der Literatur hält der weiten Auslegung des Art. 2 I GG
drei Einwände entgegen.

Der erste scheint zunächst so evident zu sein, dass zumeist auf eine eingehende Be-
gründung verzichtet wird: Art. 2 I GG gestatte nur die »Entfaltung« der Persönlich-
keit, nicht aber deren Zerstörung.3 Bei einer reinen Wortlautbetrachtung mag dieses
Argument zutreffend erscheinen. Erstaunlicherweise diskutieren die Autoren, die die-

1 BVerfGE 39, 1 (42).
2 So Deger, Waffeneinsatz gegen Selbstmörder?, in: NVwZ 2001, 1229 (1230); Hufen, In

dubio pro dignitate, in: NJW 2001, 849 (851); Jarass, in: Jarass/Pieroth, GG, 7. A. 2004,
Art. 2, Rn. 8; Kunig, in: von Münch/Kunig (Hrsg.), GG, 5. A. 2000, Art. 2, Rn. 12; Murs-
wiek, in: Sachs (Hrsg.), GG, 3. A. 2003, Art. 2, Rn. 211; Schulze-Fielitz, in: Dreier (Hrsg.),
GG, 2. A. 2004, Art. 2 II, Rn. 32; Sachs, Grundrechte, 2000, B 2, Rn. 81; Wagner, Selbst-
mord und Selbstmordverhinderung, 1975, S. 90 ff.; Wassermann, Das Recht auf den eige-
nen Tod, in: DRiZ 1986, 291 (293).

3 Frotscher, Der Schutz der Allgemeinheit und der individuellen Recht im Polizei- und Ord-
nungsrecht, in: DVBl. 1976, 695 (702); Götz, Allgemeines Polizei- und Ordnungsrecht, 13.
A. 2001, Rn. 109; Lorenz, Recht auf Leben und körperliche Unversehrtheit, in: HdStR VI, 2.
A. 2001, § 128, Rn. 62; Schwabe, Probleme der Grundrechtsdogmatik, 1977, S. 51, Fn. 57;
Würtenberger/Heckmann/Riggert, Polizeirecht in Baden-Württemberg, 5. A. 2002, Rn. 402.

KritV_3_2005.book  Seite 230  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 231

ser Ansicht folgen, jedoch nicht den offensichtlichen Widerspruch zwischen ihrer
Auffassung und der Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts, das Art. 2 I GG
gerade unter Zurückstellung von Wortlautargumenten seit jeher sehr weit auslegt.4 Für
ein Verständnis der Vorschrift als allgemeines Freiheitsrecht spricht insbesondere
Art. 1 I des Herrenchiemseer Entwurfs, der eine auch für das Staatsverständnis des
Grundgesetzes anerkannte Aussage trifft: »Der Staat ist um des Menschen willen da,
nicht der Mensch um des Staates willen.«5 Diese »Menschbezogenheit« ist auch der
inhaltliche Grund für die weite Auslegung des Art. 2 I GG: Denn wenn der Staat für
den Menschen da ist, so ist der Staat eben kein Wert an sich, sondern nur Mittel zum
Zweck. Ihm kann daher auch keine Befugnis zur Freiheitsbeschränkung zukommen,
für die er sich nicht rechtfertigen muss. Würde man Art. 2 I GG in einem engen Sinne
verstehen, so gäbe es Bereiche menschlicher Freiheit, in die der Staat eingreifen
könnte, ohne dass er sich dafür rechtfertigen müsste bzw. die Betroffenen sich dage-
gen wehren könnten. Das widerspricht aber den Grundgedanken des Art. 1 I des Her-
renchiemseer Entwurfs und der Menschenwürde. Treffend formuliert Alexy: »[D]er ...
Respekt vor den Entscheidungen und Lebensformen des Einzelnen ... verlangt, dass
nicht ohne hinreichenden Grund eingegriffen wird.«6

Wendet man diesen Gedanken auf die hier interessierende Problematik an, so ergibt
sich, dass der Selbstmord von Art. 2 I GG geschützt sein muss. Denn wenn dies nicht
der Fall wäre, hätte der Staat das Recht, in die Freiheit des Einzelnen sich selbst zu tö-
ten, einzugreifen, ohne sich dafür rechtfertigen zu müssen. An die Rechtfertigung wer-
den im Rahmen des Art. 2 I GG nur geringe Anforderungen gestellt: Der Staat muss
darlegen, dass die Freiheitsbeschränkung geeignet und erforderlich zur Erreichung ei-
nes legitimerweise verfolgten Zwecks ist. Wenn der Staat also Selbstmorde verhindern
will, so darf der Bürger erwarten, dass der Staat dafür einen legitimen Zweck anzuge-
ben in der Lage ist und dass das staatliche Eingreifen zur Förderung dieses Zwecks ge-
eignet und erforderlich ist. Findet sich ein solcher legitimer Zweck nicht, so hat der
Staat kein Recht, jemanden am Selbstmord zu hindern. Eben dies besagt Art. 2 I GG in
seiner weiten Auslegung. Daher geht das erste Argument gegen ein Recht auf Selbst-
mord, das auf den Wortlaut des Art. 2 I GG abstellt, fehl, denn es verkennt, dass der
materielle Grund für die weite Auslegung des Art. 2 I GG auch auf den Fall des Selbst-
mordes anwendbar ist.

Der zweite Einwand lautet, dass die »positive Wertentscheidung für das Leben«, die
aus Art. 2 II GG folge, einen Schutz des Selbstmordes untersage,7 weshalb es »gestat-
tet« sei, dass der Staat dem Grundrechtsinhaber die Verfügungsgewalt über das Leben

4 BVerfGE 6, 32 (36 ff.); 80, 137 (154).
5 Zur Verankerung dieser Aussage in der Menschenwürdegarantie des Grundgesetzes vgl.

Stein/Frank, Staatsrecht, 18. A. 2002, S. 247.
6 Alexy, Theorie der Grundrechte, 1986, S. 325, Fn. 67. Vgl. auch Hochhuth, Lückenloser

Freiheitsschutz und die Widersprüche des Art. 2 Abs. 1 GG, in: JZ 2002, 743 (748), mit
einer ähnlichen Begründung.

7 BayObLG, NJW 1989, 1815 (1816); Götz (Fn. 3), Rn. 109; Würtenberger, in: Achterberg/
Püttner/Würtenberger, Besonderes Verwaltungsrecht II, 2. A. 2000, § 21, Rn. 182; Würten-
berger/Heckmann/Riggert (Fn. 3), Rn. 402.

KritV_3_2005.book  Seite 231  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Kai Möller232

abspreche;8 dieses sei als Basis und Ausdruck menschlicher Existenz jeder Verfügung
entzogen.9 Besonders stichhaltige Argumente sind das nicht. Warum ist etwas jeder
Verfügung entzogen, nur weil es Basis und Ausdruck menschlicher Existenz ist? In
faktischer Hinsicht ist das eigene Leben der Verfügung sicherlich nicht entzogen –
(fast) jeder hat die Möglichkeit, es zu beenden. Gemeint sein muss wohl entweder,
dass der Einzelne nicht über sein eigenes Leben verfügen sollte, oder dass das Recht
die faktische Verfügbarkeit des eigenen Lebens nicht durch einen grundrechtlichen
Schutz aufgreifen und anerkennen sollte – in beiden Fällen fehlt jedoch weiterhin eine
Begründung. Inwieweit Art. 2 II GG eine positive Wertentscheidung über das Leben
enthält, wird weiter unten untersucht werden. Selbst wenn man aber eine solche posi-
tive Wertentscheidung annehmen würde, so würde das eher dazu führen, dass ein
Selbstmord unterbunden werden kann, weil der damit verbundene Eingriff in das all-
gemeine Freiheitsrecht aufgrund der objektiven Wertentscheidung des Art. 2 II GG
gerechtfertigt wäre. Art. 2 I GG stellt die Regel auf, dass jede Beschränkung subjek-
tiver Freiheit durch einen sachlichen Grund gerechtfertigt werden muss; naheliegen-
derweise wird man das auf der Ebene der Rechtfertigung untersuchen. 

Der dritte Einwand schließlich lautet, dass der Selbstmord selten oder nie Ausdruck
freier Selbstbestimmung sei und deshalb kein grundrechtlich geschütztes Recht auf
Selbstmord bestehen könne.10 Auch dieses Argument wird weiter unten ausführlich
behandelt werden. Wiederum aber gibt es nichts dafür her, den Selbstmord vom
Schutzbereich des allgemeinen Freiheitsrechts auszunehmen. Denn dann dürfte sich
auch ein Betrunkener oder Geisteskranker nicht auf das Freiheitsrecht berufen, son-
dern wäre schutzlos, weil seine Handlungen ebenfalls nicht selbstbestimmt sind. Diese
Konsequenz wird aber nicht gezogen;11 daraus folgt, dass auch dieses Argument rich-
tigerweise allenfalls auf Rechtfertigungsebene eine Rolle spielen kann.

2. Schutz des Selbstmordes durch das allgemeine Persönlichkeitsrecht

Merkwürdigerweise wurde die Frage, ob der Selbstmord auch durch das allgemeine
Persönlichkeitsrecht geschützt ist, bisher vernachlässigt. Der Grund dafür mag in der
Auffassung liegen, das allgemeine Freiheitsrecht schütze Handlungen, während das
allgemeine Persönlichkeitsrecht nicht das »Tun«, sondern das »Sein« des Menschen
schütze.12 Auf Basis dieses Ansatzes wäre der Selbstmord als »Tun« dann der Hand-
lungsfreiheit zuzuordnen. 

8 Dürig, in: Maunz/Dürig, GG, Vorauflage, Art. 2 II, Rn. 12.
9 Lorenz (Fn. 3), Rn. 62.

10 Götz (Fn. 3), Rn. 109; Martens, Der Schutz des Einzelnen im Polizei- und Ordnungsrecht,
in: DÖV 1976, 457 (459).

11 Vgl. dazu nur Rüfner, Grundrechtsträger, in: HdStR V, 2. A. 2000, § 116, Rn. 27.
12 Alexy (Fn. 6), S. 333; Dreier, in: Dreier (Fn. 2), Art. 2 I, Rn. 23; Dürig, Die Menschenauf-

fassung des Grundgesetzes, in: JR 1952, 259 (261); Murswiek (Fn. 2), Art. 2, Rn. 59; Pie-
roth/Schlink, Grundrechte, 19. A. 2003, Rn. 373; Schmitt Glaeser, Schutz der Privatsphäre,
in: HdStR VI, 2. A. 2001, § 129, Rn. 19; Starck, in: v. Mangoldt/Klein/Starck (Hrsg.), GG,
4. A. 1999, Art. 2 I, Rn. 83.

KritV_3_2005.book  Seite 232  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 233

Zutreffenderweise erfasst das allgemeine Persönlichkeitsrecht aber nicht nur das
»Sein« des Menschen, sondern teilweise auch das »Tun«. Denn das Persönlichkeits-
recht rechtfertigt seine Existenz daher, dass das allgemeine Freiheitsrecht des Art. 2 I
GG in der vom Bundesverfassungsgericht favorisierten weiten Auslegung zu weit er-
scheint, um einen wirksamen Persönlichkeitsschutz zu gewährleisten: Zum einen er-
fasst es so unterschiedlich zu gewichtende Verhaltensweisen wie die sexuelle Selbst-
bestimmung auf der einen und Taubenfüttern auf der anderen Seite; zum anderen ist
die weitgehende Einschränkbarkeit des Freiheitsrechts für besonders persönlichkeits-
relevante Bereiche unangemessen. Daher muss das Persönlichkeitsrecht all die Posi-
tionen mit einem verstärkten Schutz versehen, die für die Integrität des Einzelnen
besonders wichtig sind. Dazu gehören aber auch Handlungen: Es kann für den Integri-
tätsschutz unabdingbar sein, sich in bestimmter Weise verhalten zu können. Wie sich
der Einzelne in Bezug auf Fragen der Sexualität, der Familienplanung, der Berufs-
wahl, um nur einige Beispiele anzudeuten, verhält, hat in der Regel größte Auswirkun-
gen auf seine seelische Integrität. Wenn demgegenüber geäußert wird, das Persönlich-
keitsrecht schütze »vor dem unbefugten Eindringen in einen gewissermaßen bereits
materialisierten oder gefestigten Status«,13 so scheint dem ein Persönlichkeitsver-
ständnis zugrunde zu liegen, wonach sich ein bestimmter, einmal erreichter »Stand«
oder »Status« der Persönlichkeitsentwicklung gleichsam konservieren und auf diese
Weise »sichern« ließe. Das Persönlichkeitsrecht darf sich aber nicht damit begnügen,
das zu schützen, was bereits geschaffen wurde. Erforderlich für einen umfassenden
Persönlichkeitsschutz ist vielmehr zusätzlich der Schutz vor staatlicher Beeinträchti-
gung der weiteren, auf dem Erlangten aufbauenden Persönlichkeitsentfaltung. Persön-
lichkeitsschutz als Integritätsschutz ist daher immer auch Aktivitätsschutz.14 

Begreift man das Persönlichkeitsrecht dann als ein Recht, sich in ethischen Fragen
von hoher Präferenz, also solchen Fragen, die sich dadurch auszeichnen, dass sie das
Selbstverständnis des Einzelnen berühren, autonom entscheiden zu können, oder –
plakativer – als ein Recht auf Selbstverwirklichung,15 so liegt eine Einbeziehung des
Selbstmordes nahe. Zwar mag man der Ansicht sein, ein Leben sei nur dann ein gut
gelebtes, wenn es mit einem natürlichen Tod endet. Jedoch wird auch die Entschei-
dung, sich selbst zu töten, Ausdruck einer ethischen Position sein. Beispielsweise kann
der Betreffende der Auffassung sein, zu einem selbstbestimmt gelebten Leben gehöre
auch ein selbstbestimmtes Ende, oder ein Schwerstkranker kann davon ausgehen, ein
Ende unter von ihm als sinnlos und entwürdigend empfundenen Schmerzen entspre-
che weniger seinem Lebensplan als der Freitod. In solchen Fällen liegt es auf der
Hand, dass sich in der Entscheidung für den Selbstmord eine ethische Position von ho-
her Präferenz ausdrückt.

Aber kann dies wirklich für jeden Selbstmord angenommen werden? Wie ist es mit
demjenigen, der einfach aus Verzweiflung über seine Schulden oder darüber, dass ihn
seine Freundin verlassen hat, Selbstmord begeht? Bei genauer Betrachtung zeigt sich,

13 Dreier (Fn. 12), Art. 2 I, Rn. 23.
14 Vgl. dazu ausführlich Möller, Paternalismus und Persönlichkeitsrecht, 2005, S. 58 ff., 63 ff. 
15 Möller (Fn. 14), S. 63 ff., 73 ff.

KritV_3_2005.book  Seite 233  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Kai Möller234

dass auch in diesen Fällen das allgemeine Persönlichkeitsrecht eingreift. Denn der
Grund für die Selbsttötung liegt auch in diesen Fällen darin, dass der Betroffene davon
ausgeht, dass der Tod besser sei, als das Leben unter den gegebenen Umständen wei-
terleben zu müssen; insofern manifestiert sich auch in solchen Taten eine individuelle
Entscheidung über das gute, oder vielleicht: am wenigsten verfehlte Leben. Man mag
das als unvernünftig ansehen oder vielleicht die Freiwilligkeit und Ernsthaftigkeit ei-
nes unter solchen Umständen gefassten Entschlusses anzweifeln. Wie sich solche
Mängel auswirken, ist jedoch, wie dargelegt, keine Frage, die im Schutzbereich eines
Grundrechts zu entscheiden ist, sondern auf Rechtfertigungsebene. Auf Schutzbe-
reichsebene dagegen ist der Selbstmord nicht nur vom Freiheitsrecht, sondern auch
vom allgemeinen Persönlichkeitsrecht erfasst.16

3. Schutz des Selbstmordes durch Art. 2 II GG?

Teilweise wird auch vertreten, dass der Selbstmord nicht nur durch Art. 2 I GG, son-
dern auch durch Abs. 2, also das Recht auf Leben, geschützt sein soll.17 Das erscheint
deshalb problematisch, weil Abs. 2 als Abwehrrecht gegen staatliche Eingriffe in das
Leben gemeint ist und nicht eine Freiheit, zu leben oder es eben bleiben zu lassen,
schützen soll.18 Die Meinung, die den Selbstmord unter Abs. 2 subsumieren will, hat
jedoch insofern ein berechtigtes Anliegen, als ein Schutz des Selbstmordes nur durch
das allgemeine Freiheitsrecht unzureichend wäre, da der Selbstmord dann auf einer
Stufe mit Taubenfüttern oder Reiten im Walde geschützt wäre; die besondere Bedeu-
tung einer Selbsttötung kann durch den Schutz des allgemeinen Freiheitsrechts nicht
adäquat erfasst werden. Besser als Art. 2 II GG ist dafür jedoch das allgemeine Per-
sönlichkeitsrecht geeignet, denn beim Selbstmord geht es, wie dargelegt, in erster Li-
nie um die Umsetzung einer Entscheidung von hoher ethischer Präferenz. So kann
man einen gegenüber dem allgemeinen Freiheitsrecht erhöhten Schutz des Selbstmor-
des erreichen, ohne die künstlich wirkende Konstruktion über das Recht auf Leben be-
mühen zu müssen.

II. Die Grenzen des Rechts auf Selbstmord

1. Die objektive Dimension der Grundrechte

Es wurde dargelegt, dass der grundrechtliche Schutz des Selbstmordes von einigen
Autoren unter Hinweis auf die objektive Dimension der Grundrechte verneint wird,
und dass dieses Argument zutreffenderweise nicht im Rahmen des Schutzbereichs
sondern der Rechtfertigung zu erörtern ist. Die Untersuchung wird an dieser Stelle da-
durch zu einer schwierigen Aufgabe, dass sich die Verfassung zu einer möglichen ob-
jektiven Dimension der Grundrechte nicht explizit äußert. Man kann allenfalls einige

16 Im Ergebnis ebenso Günzel, Das Recht auf Selbsttötung, seine Schranken und die straf-
rechtlichen Konsequenzen, 2000, S. 95 ff. Angedeutet bei Sachs (Fn. 2), B 2, Rn. 81.

17 Fink, Selbstbestimmung und Selbsttötung, 1992, S. 110; Pieroth/Schlink (Fn. 12), Rn. 392.
18 Schwabe, Der Schutz des Menschen vor sich selbst, in: JZ 1998, 66 (69).

KritV_3_2005.book  Seite 234  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 235

dünne Hinweise finden, die darauf hindeuten mögen, dass die Grundrechte nicht ledig-
lich als subjektive Abwehrrechte gegen den Staat gedacht sind, sondern auch andere
Wirkungsweisen haben. So fordert Art. 1 I 2 GG nicht nur die Achtung, sondern auch
den Schutz der Menschenwürde durch die staatliche Gewalt. Abs. 3 stellt fest, dass die
Grundrechte die drei Gewalten als unmittelbar geltendes Recht binden. Das wird teil-
weise als Hinweis auf die objektive Dimension der Grundrechte verstanden.19 Eine so-
lide textliche Grundlage, die schon aus sich heraus eine extensive Interpretation der
Grundrechte erforderlich macht, bietet die Berufung auf Art. 1 I und III GG aber nicht.

Das Bundesverfassungsgericht hat trotz allem schon früh neben der traditionellen
abwehrrechtlichen Seite der Grundrechte eine weitere Grundrechtsdimension ausge-
macht. In der Lüth-Entscheidung heißt es: »Ohne Zweifel sind die Grundrechte in ers-
ter Linie dazu bestimmt, die Freiheitssphäre des Einzelnen vor Eingriffen der öffent-
lichen Gewalt zu sichern; sie sind Abwehrrechte des Bürgers gegen den Staat ...
Ebenso richtig ist aber, dass das Grundgesetz, das keine wertneutrale Ordnung sein
will, in seinem Grundrechtsabschnitt auch eine objektive Wertordnung aufgerichtet
hat.«20 Auf Basis dieser isolierten Aussage könnte man zu dem Schluss kommen, dass
die in den Grundrechten ausgedrückten Werte durchaus auch zur Einschränkung der
Freiheit des Grundrechtsträgers selbst herangezogen werden könnten: Wenn beispiels-
weise Art. 2 II GG eine Anerkennung der Werte Leben und Gesundheit enthält, und
diese Werte in alle Richtungen und objektiv wirken, dann ist auch derjenige von der
Wertgeltung erfasst, der sie für sich ablehnt: Der Geltung von objektiven Werten kann
eben keiner entrinnen.21 Allerdings fährt das Bundesverfassungsgericht an der zitier-
ten Stelle fort und fügt hinzu: » ... und dass gerade hierin eine prinzipielle Verstärkung
der Geltungskraft der Grundrechte zum Ausdruck kommt.« Das ändert die Sachlage
erheblich: Wenn die (und man darf hinzufügen: vorrangig subjektivrechtliche) Gel-
tungskraft der Grundrechte verstärkt werden soll, kann das nicht dadurch gelingen,
dass der subjektiven Freiheit des Einzelnen ein objektiver Wert entgegengehalten und
so eine Freiheitsbeschränkung legitimiert wird. In diesem Sinne äußert sich das Ge-
richt auch im Mitbestimmungsurteil: »Nach ihrer Geschichte und ihrem heutigen In-
halt sind sie in erster Linie individuelle Rechte, Menschen- und Bürgerrechte, die den
Schutz konkreter, besonders gefährdeter Bereiche menschlicher Freiheit zum Gegen-
stand haben. Die Funktion der Grundrechte als objektiver Prinzipien besteht in der
prinzipiellen Verstärkung ihrer Geltungskraft, hat jedoch ihre Wurzel in dieser primä-
ren Bedeutung. Sie lässt sich deshalb nicht von dem eigentlichen Kern lösen und zu ei-
nem Gefüge objektiver Normen verselbständigen, in dem der ursprüngliche und blei-
bende Sinn der Grundrechte zurücktritt.«22 

In juristisch-dogmatischer Sicht scheint diese Auffassung überzeugend, wenn nicht
sogar zwingend. Gerade am Beispiel des Selbstmordes lässt sich zudem treffend eine

19 Pieroth/Schlink (Fn. 12), Rn. 77. Kritisch zu dieser Interpretation des Art. 1 III GG aber zu
Recht Böckenförde, Staat, Verfassung, Demokratie, 1991, S. 160 f. 

20 BVerfGE 7, 198 (204 f.).
21 Vgl. Böckenförde, Recht, Staat, Freiheit, 1991, S. 73 f.
22 BVerfGE 50, 290 (337).

KritV_3_2005.book  Seite 235  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Kai Möller236

weitere Schwäche des Konzepts der objektiven Werte darstellen. Wer dafür streitet,
dass aufgrund der objektiven Dimension der Grundrechte der Selbstmord eingeschränkt
werden kann, der hat keine Möglichkeit, zwischen verschiedenen Fällen des Selbstmor-
des zu differenzieren. Wenn Leben ein objektiver »Wert« ist, dann »gilt« dieser Wert
ebenso im Fall des von seiner Freundin verlassenen Studenten wie in dem des unerträg-
lich leidenden Krebskranken im Endstadium. Wer dazu geneigt ist, zumindest im letz-
teren Fall den Selbstmord zuzulassen, der bekommt Probleme, wenn er ansonsten die
Theorie der objektiven Werte bejaht. Es gibt keinen sachlichen Differenzierungsgrund,
mit dem man erklären könnte, warum dem liebeskranken Studenten der Selbstmord we-
gen der Geltung des Wertes »Leben« versagt werden soll, der Krebskranke dagegen
möglicherweise das Recht haben soll, sein Leben zu beenden. Denn gerade aus der Ei-
genschaft als Wert folgt die Geltungskraft unabhängig vom Einzelfall.23

2. Willensmängel

a) Geisteskrankheit oder Schuldunfähigkeit

In der Grundrechtsdogmatik ist anerkannt, dass die Willensbildung bei Geisteskranken
und Minderjährigen solche Defizite aufweisen kann, dass ein Einschreiten gerechtfer-
tigt ist.24 Es bestünde also Hoffnung, die Rettung von Selbstmördern ohne systemati-
sche Brüche rechtfertigen zu können, wenn dargelegt werden könnte, dass sich diese
regelmäßig in einem Zustand der Unzurechnungsfähigkeit befinden. Geilen hat in der
Literatur viel Unterstützung für seinen Versuch erhalten, die Ergebnisse der Suizidfor-
schung in die rechtliche Bewertung des Selbstmordes einfließen zu lassen. Er beruft
sich insbesondere auf Ringel, der zu dem Ergebnis gekommen war, dass es das Phäno-
men des normalpsychologischen Bilanzselbstmordes gar nicht gebe und fast jeder
Selbstmord als Endpunkt einer Krankheit oder einer krankhaften Entwicklung angese-
hen werden müsse.25 

Die Ergebnisse Ringels werden in der modernen Suizidologie jedoch durchaus kri-
tisch gesehen; Fink bemerkt, dass eine stärkere Zurückhaltung mit dem Begriff

23 Vgl. Böckenförde (Fn. 21), S. 78 (»abstrakt und allgemein«, »auf Totalität der Geltung
gerichtet«), 88 (»abstrakte und universale Geltung«). Daher ist es verwunderlich, dass in
der Literatur auf einmal ohne nähere Begründung Ausnahmen von der objektiven Geltung
der Grundrechte zugelassen werden, wenn das eigene Rechtsempfinden dies gerade nahe
legt. Die Ergebnisse, die dabei herauskommen, lassen so manchen Schluss auf die Weltan-
schauungen des jeweiligen Autors zu, haben aber wenig mit einer konsequenten und wider-
spruchsfreien Anwendung des Konzepts der objektiven Werte gemein. Ein Beispiel: Dürig
zufolge soll der »Verzicht auf das eigene Leben« auf einmal doch wieder »rechtsbeacht-
lich« sein, wenn er selbstlos zur Rettung anderer Leben erfolgt, wenn etwa die Mutter unter
Lebensgefahr einen medizinisch indizierten Schwangerschaftsabbruch ablehnt, um ihr
Kind zu retten (Dürig [Fn. 8], Art. 2 II, Rn. 12).

24 Hillgruber, Der Schutz des Menschen vor sich selbst, 1992, S. 121.
25 Vgl. Geilen, Suizid und Mitverantwortung, in: JZ 1974, 145 (152) m.w.N. Zustimmend

BayVerfGH, NJW 1989, 1790 (1791); Dölling, Suizid und unterlassene Hilfeleistung, in:
NJW 1986, 1011 (1014); Knemeyer, Der Schutz der Allgemeinheit und der individuellen
Rechte durch die polizei- und ordnungsrechtlichen Handlungsvollmachten der Exekutive,
in: VVDStRL 35, 221 (254 f.); Martens (Fn. 10), S. 459.

KritV_3_2005.book  Seite 236  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 237

»krankhaft« zu beobachten ist. Zum einen spreche die neuere Depressionsforschung
den meisten ihrer Erscheinungsformen eine solche Qualität ab, so dass im Wesentli-
chen nur noch die Fälle manischer Depression gerade auch mit Blick auf die rechtliche
Kategorienbildung Bedeutung gewinnen sollten. Zum anderen werde der Nachweis ei-
ner selbsttötungsspezifischen Verengung der Handlungsfreiheit aus erkenntnistheore-
tischen Gründen angezweifelt. Es ergebe sich das Bild einer multifaktoriellen, äußerst
komplexen Problemlage, die eine Monokausalität im Sinne Ringels als nicht mehr dis-
kutierbar erscheinen lasse und auch dem Gedanken eigenverantwortlicher Handlungs-
gestaltung Raum geben müsse.26

Mit dem in der Grundrechtsdogmatik verwendeten Begriff der »Geisteskrankheit«
kommt man daher zumeist nicht weiter, denn insbesondere bei dem sog. Appellselbst-
mord liegt häufig keine Krankheit im medizinischen Sinn vor. Auch wenn man die
Freiverantwortlichkeit in Anlehnung an § 20 StGB bestimmt – was nahe liegen
könnte, da § 20 StGB eine Ausprägung des verfassungsrechtlichen Schuldprinzips
ist27 –, so führt dies dazu, dass viele Selbstmorde als freiverantwortlich klassifiziert
werden müssen, denn es mögen zwar gewisse Einschränkungen der Willensbildung
vorliegen; diese erreichen jedoch nicht den Grad der Schuldunfähigkeit.28 

b) Geäußerter versus »wahrer« Wille

Soweit ein prinzipielles, durch die Wertentscheidung des Art. 2 II GG auch nicht wei-
ter einschränkbares Recht auf Selbstmord in der staats- oder polizeirechtlichen Litera-
tur anerkannt wird, stellen die Autoren zumeist auf eine Unterscheidung zwischen ei-
nem Appellselbstmord, bei dem der Betreffende seine Umgebung lediglich auf seine
verzweifelte Lage aufmerksam machen will, und einem »rationalen« Bilanzselbst-
mord ab.29 Hillgruber folgert sodann kühn: »Diese Unterscheidung ist verfassungs-
rechtlich insofern bedeutsam, als derjenige, der eine Selbsttötungshandlung mit Ap-
pellfunktion vornimmt, zwar den Tod als Folge seines bewusst lebensgefährdenden
Verhaltens voraussieht und in Kauf nimmt, aber nicht als Handlungsziel anstrebt, d.h.
nicht unbedingt zum Freitod entschlossen ist, vielmehr in Wahrheit30 gerettet werden
will. In diesem Fall stellt sich daher polizeiliches Eingreifen gar nicht als rechtferti-
gungsbedürftiger Eingriff dar, weil es bei der Einleitung lebensrettender Maßnahmen
keinen entgegenstehenden Willen des davon Betroffenen zu überwinden gilt.«31

Die Sache scheint also ganz einfach zu sein. Im ersten Schritt wird eine Unterschei-
dung vorgenommen zwischen dem geäußerten und dem »wahren« Willen des Betrof-

26 Fink (Fn. 17), S. 159 f., m.w.N. 
27 Jähnke, in: Leipziger Kommentar zum StGB, 11. A. 1992 ff., § 20, Rn. 3.
28 Dölling (Fn. 25), S. 1014; Pohlmeier, Freiverantwortlichkeit des Suizids aus medizinisch-

psychologischer Sicht, in: Pohlmeier/Schöch/Venzlaff (Hrsg.), Suizid zwischen Medizin
und Recht, 1996, S. 33 (37).

29 Hillgruber (Fn. 24), S. 87; Dölling (Fn. 25), S. 1015; von Münch, Grundrechtsschutz gegen
sich selbst?, in: FS Ipsen, 1977, S. 113 (122); ähnlich (Erfordernis des »völlig klaren
Bewusstseins«) Murswiek (Fn. 2), Art. 2, Rn. 211.

30 Hervorhebung d. Verf.
31 Hillgruber (Fn. 24), S. 87 f.

KritV_3_2005.book  Seite 237  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Kai Möller238

fenen, und im zweiten Schritt wird der »wahre« Wille, wenig überraschend schon auf-
grund der Terminologie, zum maßgeblichen erklärt. Die  Figur des »wahren« Willens
ist jedoch, milde gesprochen, problematisch. Wenn sich jemand – und das soll im Mo-
ment unterstellt werden: bei klarem Bewusstsein – die Pulsadern aufschneidet oder
eine Überdosis Medikamente einnimmt, so scheint es nicht weit hergeholt, davon aus-
zugehen, dass der Betroffene den eigenen Tod anstrebt. Man kann erwachsenen Men-
schen nicht ohne weitere Erörterung einfach unterstellen, dass bei derart gravierenden
und gefährlichen Eingriffen in die eigene körperliche Integrität »alles nicht so ge-
meint« sei. Auch Geilen gibt zu, dass es sich keinesfalls in der Mehrzahl der Fälle um
»theatralische Selbstmorddemonstrationen« handele, sondern vielmehr ein subjektiv
durchaus ernsthafter Selbsttötungswille mit einer unterschwellig ambivalenten und
deshalb die Ausführung bremsenden Handlung zusammentreffen könne.32

Wenn also ein Selbstmörder gerettet wird, so liegt darin entgegen Hillgruber sehr
wohl eine Handlung, die gegen seinen subjektiven und sich in der Tat manifestieren-
den Willen vorgenommen wird. Man kann die Situation noch verschärfen und sich den
Fall vorstellen, dass der Lebensmüde die Hilfe der Retter wortreich ablehnt und darum
bittet, in Ruhe gelassen zu werden. Wie weit soll die Überspielung des geäußerten
Willens durch den »wahren« Willen möglich sein? Wenn man auch in Fällen, in denen
jemand bei vollem Bewusstsein darum bittet, in Ruhe gelassen zu werden, einen auf-
gezwungenen Schutz damit rechtfertigen will, man setze sich »in Wahrheit« gar nicht
über den Willen des Betreffenden hinweg, dann kann man auf die Idee der Selbstbe-
stimmung auch gleich verzichten – alles, was dann nicht ins gewünschte Bild passt,
wird übergangen durch eine Berufung auf den »wahren« Willen. Man könnte auf diese
Weise beispielsweise das ganze Medizinrecht neu gestalten: Wer eine Operation ab-
lehnt, obwohl sie medizinisch indiziert ist, der kennt seinen eigenen wahren Willen
noch nicht! Eine lebenserhaltende Operation ist durchaus vergleichbar mit der Rettung
eines Selbstmörders, da es in beiden Fällen um die Beseitigung einer lebensgefährden-
den Situation geht. Die Figur des »wahren« Willens ist also problematisch. Sie kann
möglicherweise zwar durchaus einen richtigen Kern haben: Allgemein gesprochen
könnte man sagen, dass der Entscheidung des Lebensmüden so gravierende Mängel
zugrunde liegen, dass ein Einschreiten auch gegen dessen erklärten Willen gerechtfer-
tigt ist. Dann gälte es aber, Kriterien zu entwerfen, wann ein Überspielen des Willens
eines geistig gesunden Erwachsenen zu rechtfertigen ist. 

c) Integritätswidriges Verhalten

Damit kristallisiert sich der entscheidende Ansatzpunkt zur Beurteilung der Zulässig-
keit der Rettung von Selbstmördern heraus: Die Frage ist, ob man einer Person, die
sich nicht im Zustand der Unzurechnungsfähigkeit befindet, in paternalistischer Weise
einen ihrem natürlichen Willen zuwider laufenden Schutz aufzwingen kann.

Die naheliegende liberale Position zu staatlichem Paternalismus ist, dass es vom
Autonomierecht einer Person umfasst ist, sich freiwillig selbst zu gefährden oder ver-

32 Geilen (Fn. 25), S. 153.

KritV_3_2005.book  Seite 238  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 239

letzen. Am eindrucksvollsten haben diese Position John Stuart Mill und Joel Feinberg
entwickelt und vertreten.33 Feinberg vergleicht das Autonomierecht des Einzelnen mit
dem Souveränitätsrecht der Staaten. So wie ein Staat sein Souveränitätsrecht nicht ver-
liere, nur weil er schlecht regiert werde, verliere auch das Individuum sein Autono-
mierecht nicht schon aus dem Grund, dass es nachteilige Entscheidungen für sich
treffe.34

Der Sache nach ist Feinbergs Ansatz auch in der Grundrechtsdogmatik anerkannt; er
spiegelt sich in der prominent von Hillgruber vertretenen Position wider, dass staatli-
cher Paternalismus nur dann zulässig sei, wenn er sich auf Minderjährige oder Geistes-
kranke beziehe.35 Diese Auffassung kommt jedoch regelmäßig bei der Selbstmordpro-
blematik in Schwierigkeiten, wenn sie die Zulässigkeit der Rettung von Selbstmördern
bejaht. Denn wie dargelegt, kann eine Unfreiwilligkeit oder gar Geisteskrankheit bei
Selbstmördern keinesfalls regelmäßig unterstellt werden. Dann müsste man folgerichtig
die Zulässigkeit der Rettung von Selbstmördern verneinen, oder aber sich von dem zu-
nächst einleuchtend erscheinenden Prinzip verabschieden, dass aufgedrängter Schutz
nur bei Geisteskranken oder Minderjährigen zulässig sein soll.

Der Verfasser hat in seiner Dissertation »Paternalismus und Persönlichkeitsrecht«
dargelegt, dass staatlicher Paternalismus unter gewissen Umständen auch bei geistig
gesunden Erwachsenen gerechtfertigt werden kann. Ausgangspunkt ist die Erkenntnis,
dass staatlicher Paternalismus in das allgemeine Persönlichkeitsrecht des Betroffenen
eingreift, denn dieses schützt die Autonomie des Einzelnen, ohne staatliche Bevor-
mundung darüber zu entscheiden, welchen Gefahren er sich aussetzen will.36 Dieser
Eingriff kann jedoch gerechtfertigt sein, wenn es dem Staat um den Schutz der Integri-
tät des Betroffenen geht. Das Konzept des Integritätsschutzes greift einen von Kleinig
entwickelten Gedanken auf, demzufolge zu unterscheiden ist zwischen einem Schutz,
der dem Betroffenen äußere, von ihm abgelehnte Werte aufzwingt, und einem Schutz,
der dem Betroffenen dabei hilft, seine eigenen Werte zu verwirklichen.37 Das beste
Beispiel für einen Fall, in dem Paternalismus erlaubt ist, ist die Sitzgurtpflicht. Ob-
wohl derjenige, der seinen Sitzgurt nicht benutzt, regelmäßig freiwillig handelt, be-
steht ein Konflikt zwischen dem Fahren ohne Gurt und den eigenen Werten der Per-
son, wenn der Betreffende keine Verletzung anstrebt, in dem Fahren ohne Gurt kein
Element der Selbstverwirklichung (etwa durch einen besonderen »Kick«) liegt und der
Betroffene letztlich nur aus Nachlässigkeit den Gurt nicht benutzt. Daher darf der

33 Vgl. Mills berühmtes harm principle: »Dies Prinzip lautet: dass der einzige Grund, aus dem
die Menschheit, einzeln oder vereint, sich in die Handlungsfreiheit eines ihrer Mitglieder
einzumischen befugt ist, der ist: sich selbst zu schützen. Dass der einzige Zweck, um des-
sentwillen man Zwang gegen den Willen eines Mitglieds der zivilisierten Gemeinschaft
rechtmäßig ausüben darf, der ist: die Schädigung anderer zu verhüten. Das eigene Wohl,
sei es das physische oder das moralische, ist keine genügende Rechtfertigung ... Über sich
selbst, über seinen eigenen Körper und Geist ist der Einzelne souveräner Herrscher.« (Mill,
Über die Freiheit, zitiert nach der Reclam-Ausgabe 1974, S. 16 f.).

34 Feinberg, Harm to Self, 1986, S. 52 ff.
35 Hillgruber (Fn. 24), S. 121.
36 Vgl. ausführlich Möller (Fn. 14), S. 95 ff.
37 Kleinig, Paternalism, 1984, S. 67 ff.

KritV_3_2005.book  Seite 239  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Kai Möller240

Staat zum Schutz der eigenen Werte des Betroffenen eingreifen und diesem die Benut-
zung des Sitzgurtes vorschreiben. 

Der dogmatische Grund für die Zulässigkeit des Integritätsschutzes liegt gerade in
dem Sinn und Zweck des allgemeinen Persönlichkeitsrechts. Kern des Persönlich-
keitsrechts ist der Schutz der Selbstverwirklichung des Einzelnen; dieser soll die in
ihm angelegten Begabungen realisieren können. Dies wird aber nicht nur dadurch er-
reicht, dass man jede freiwillige Entscheidung des Einzelnen akzeptiert, sondern auch
dadurch, dass man in den Fällen korrigierend eingreift, in denen der Einzelne seine
Selbstverwirklichung durch unbedachte (aber gleichwohl freiwillige) Handlungen tor-
pediert. Die begrenzte Zulässigkeit von Paternalismus folgt also aus der dadurch ge-
förderten und von der Gewährleistung des Art. 2 I i.V.m. 1 I GG angestrebten Selbst-
verwirklichung.38 

Angewendet auf die Selbstmordproblematik bedeutet dies: Der typische Fall, in dem
die Berufung auf die Integrität des Betroffenen Paternalismus legitimieren kann, ist,
dass der Einzelne seine Lebenspläne durch Unbedachtheiten torpediert. In vielen Fäl-
len trifft dieser Gedanke auch auf den Selbstmord zu: Es handelt sich oft um »Kurz-
schlussreaktionen«, beispielsweise wenn sich ein junger Mann in den Kopf schießt,
nachdem ihn seine Freundin verlassen hat.39 Hier überwiegen die Impulsivität und Un-
reflektiertheit der Beschlussfassung.40 In diesen Fällen spricht das Integritätsargument
eindeutig für eine Rettung des Betroffenen. 

Häufig ist die Sachlage jedoch eine andere: Gerade ein Appellselbstmord wird dann
nicht aus Unbedachtheit ausgeführt, sondern eher aus Verzweiflung, und der Ent-
schluss zur Tat kann möglicherweise schon lange gereift sein – man denke an verein-
samte alte Menschen, die aus Verzweiflung beschließen, ihrem Leben ein Ende zu set-
zen.41 Zudem handelt es sich dann viel deutlicher als in den Kurzschlussfällen gerade
nicht um die Torpedierung, sondern um die Umsetzung eines »Lebensplanes«. Dies
mag in Bezug auf den Selbstmord merkwürdig klingen. Jedoch liegt in der Selbsttö-
tung auch die Aussage, dass das eigene Leben jetzt zu Ende gehen solle; insofern kann
man von einem Lebensplan sprechen. 

Aus diesen beiden Gründen liegt in einem Appellselbstmord häufig zumindest nicht
der klassische Fall eines Paternalismus legitimierenden Verhaltens. Wenn man einen
Appellselbstmord also als integritätswidrig ansehen möchte, muss man mehr in die
Tiefe der Persönlichkeit des Suizidenten gehen. Es ist dann nicht ausreichend, die kon-
krete Handlung als widersprüchlich in Bezug auf die eigenen Lebenspläne anzusehen,
wie dies beim Autofahren ohne Gurt möglich ist. Vielmehr ist zu untersuchen, ob der
Lebensplan selbst, also die Überzeugung, das Leben solle beendet werden, in Wider-
spruch zu noch tieferen Überzeugungen und Ansichten des Betroffenen steht. Wenn
das Weltbild des Suizidenten so ist, dass er unter veränderten Rahmenbedingungen
weiterleben wollen würde, dann entspricht das angestrebte Ziel – der Tod – nur dann

38 Vgl. ausführlich Möller (Fn. 14), S. 181 ff.
39 Dölling (Fn. 25), S. 1014.
40 Geilen (Fn. 25), S. 152 m.w.N.
41 Dölling (Fn. 25), S. 1014.

KritV_3_2005.book  Seite 240  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 241

seinen Prioritäten, wenn keine Aussicht besteht, dass sich die Rahmenbedingungen
ändern. Mit anderen Worten: Wenn der Staat sich nicht nur dafür einsetzen würde,
dass das Leben des Betroffenen gerettet wird, sondern auch dafür Sorge tragen würde,
dass der Betroffene es nach der Rettung wieder als lebenswert empfindet, dann wäre
das mit der Tat verfolgte Ziel, nämlich sich selbst zu töten, auch nach den Maßstäben
des Betroffenen selbst gar nicht erstrebenswert. Nach seinen eigenen Maßstäben wäre
dann eine Rettung dem Tod vorzuziehen. 

Wenn es heißt, dass der Betroffene unter anderen »Umständen« leben wolle und
dass der Staat sich darum kümmern solle, dass der Suizident das Leben wieder als le-
benswert empfindet, dann darf dies nicht missverstanden werden: Es geht hier nicht
um eine Gesellschaftskritik o.ä. Erforderlich ist vielmehr in erster Linie eine entspre-
chende medizinische oder psychologische Betreuung. Das Therapieziel besteht darin,
dem Patienten wieder zu einer nichtsuizidalen psychischen Verfassung zu verhelfen
und ihm konstruktivere Weisen der Stressbewältigung und der Problemlösung zu ver-
mitteln.42 Es wäre jedoch nicht nur zynisch, sondern auch eine Verletzung der Integri-
tät des Betroffenen, einen alten Menschen, der an seiner Einsamkeit leidet und sich
deshalb das Leben nehmen will, zunächst zu retten und dann ohne weitere Hilfestel-
lung wieder seiner Einsamkeit zu überlassen. Der Integritätsansatz macht also die Le-
gitimität der Rettung auch von den begleitenden Maßnahmen abhängig.43 In der Praxis
wurde die Beobachtung gemacht, dass viele Menschen über ihre Rettung Dankbarkeit
empfinden und in der Regel gute Aussichten bestehen, den Suizidenten endgültig für
das Leben zurückzugewinnen.44 Das spricht dafür, dass in vielen Fällen geeignete
Maßnahmen ergriffen worden sind, auch wenn in der psychologischen Literatur teil-
weise eine zu hohe Quote von Fällen, in denen gar keine fachgerechte Betreuung statt-
findet, beklagt wird.45

Das Integritätsargument spricht also in Fällen des Appellsuizids für eine Rettung
des Betroffenen. In Anbetracht der Größe des drohenden Schadens – dem Verlust des
Lebens – erscheint es auch gerechtfertigt, die Befugnis des Betroffenen, über sein Le-
ben freiwillig zu verfügen, in diesen Fällen einzuschränken. Als Indiz für die Richtig-
keit dieser Abwägung kann auch die Beobachtung herangezogen werden, dass die
meisten Geretteten für die Rettung dankbar sind und keinen erneuten Suizidversuch
unternehmen. Das deutet darauf hin, dass sie selbst – wenn auch im Nachhinein – an-
erkennen, dass der paternalistische Eingriff gerechtfertigt war und ihren eigenen Inte-
ressen in legitimer Weise diente. 

In keinem Fall kann dagegen eine Rettung von Suizidenten gerechtfertigt werden,
bei denen eindeutig ein Bilanzselbstmord vorliegt.46 Dies wird beispielsweise bei
Schwerkranken anzunehmen sein, für die das Leben eine Qual ohne Aussicht auf Bes-

42 Comer, Klinische Psychologie, 1995, S. 387 f.
43 So auch Kleinig (Fn. 37), S. 103.
44 Dölling (Fn. 25), S. 1014 m.w.N. 
45 Comer (Fn. 42), S. 387, zitiert aus Quellen, denen zufolge in einem Helsinkier Allgemein-

krankenhaus 46% der wegen eines Suizidversuchs behandelten Personen keine psychologi-
sche Beratung erhielten. 

46 So auch Dölling (Fn. 25), S. 1015.

KritV_3_2005.book  Seite 241  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Kai Möller242

serung ist. Wenn sie zu dem Schluss kommen, dass der Tod die bessere Alternative zu
einem Leben unter den gegebenen, nicht änderbaren Umständen sei, so erlaubt der In-
tegritätsansatz kein Eingreifen.47

Gelegentlich hört man in der Diskussion auch den Hinweis, für ein Eingreifen des
Staates spreche auch, dass dem Geretteten stets die Möglichkeit verbleibe, seinen Ver-
such zu wiederholen; niemand könne letztlich an einem solchen Schritt gehindert wer-
den.48 Bei diesem Argument ist zu differenzieren: Zum einen gibt es die Fälle, in de-
nen der Betroffene seinen Selbstmordversuch im Einklang mit seinen eigenen Werten
durchführt. Wo eindeutig ein solcher Fall vorliegt, kann eine Rettung nicht damit be-
gründet werden, der Betroffene könne ja hinterher erneut versuchen, sich das Leben zu
nehmen – eine solche Argumentation wäre geradezu zynisch. Bei Appellselbstmorden
dagegen ist anzustreben, dass der Suizident später nicht noch einmal versucht, sich das
Leben zu nehmen. Gewicht hat das Argument daher nur, wenn unklar ist, ob ein Ap-
pell- oder ein Bilanzselbstmord vorliegt. Dann spricht für die Rettung zum einen die
Möglichkeit, dass es sich um einen Appellselbstmord handelt, so dass das Einschreiten
ohnehin gerechtfertigt wäre. Zum anderen liegt für den Fall, dass es sich um einen Bi-
lanzselbstmord handelt, in der Rettung auch deshalb keine unzumutbare Belastung des
Betroffenen, weil er einen erneuten Selbstmordversuch unternehmen kann. Dadurch
muss er zwar durch die erneuten psychischen Belastungen eines Selbstmordversuches
gehen, hat jedoch immerhin die tatsächliche Möglichkeit, seinen Plan umzusetzen.49 

III. Ergebnis

Der Verfasser hofft, mit der hier vorgestellten Analyse der Selbstmordproblematik
zweierlei erreicht zu haben. Erstens wurden die teilweise recht undifferenziert vorge-
tragenen Argumente für oder gegen einen grundrechtlichen Schutz des Selbstmordes
systematisiert und den jeweils einschlägigen dogmatischen Ebenen zugeordnet. Zwei-
tens wurden die inhaltlichen Fragen erörtert. Die Einwände, dass der Selbstmord nicht
geschützt sei, weil er nicht der Entwicklung, sondern der Zerstörung der Persönlich-
keit diene und zudem die positive Wertentscheidung zugunsten des Lebens einen
Schutz untersage, wurden mit Argumenten zurückgewiesen, die heute wohl in hohem
Maße konsensfähig sein dürften.50 Mit der grundrechtlichen Erfassung des Selbstmor-
des durch das allgemeine Persönlichkeitsrecht des Art. 2 I i.V.m. 1 I GG wurde ein
bisher weitgehend unbeachteter Aspekt in die Debatte eingebracht. Des weiteren
wurde die ganz überwiegend vertretene Auffassung, Appellselbstmörder handelten
nicht freiwillig bzw. ihr wahrer Wille sei nicht auf Selbsttötung gerichtet, verworfen.

47 Ganz im Gegenteil: Die Sorge um die Integrität des Betroffenen legt in diesem Fall nahe,
ihm bei der Umsetzung seines Suizids sogar zu helfen, wenn er es allein nicht mehr ausfüh-
ren kann. Dabei entstehen dann jedoch neue Probleme, die im Rahmen der Diskussion um
den § 216 StGB diskutiert werden, etwa die Frage, wie ein Missbrauch verhindert werden
kann. Darauf ist hier nicht einzugehen.

48 Götz (Fn. 3), Rn. 109.
49 In diesem Sinne Dölling (Fn. 25), S. 1015.
50 Ähnlich Deger (Fn. 2), 1230.

KritV_3_2005.book  Seite 242  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230


Selbstmordverhinderung im freiheitlichen Staat 243

Die einzige dogmatisch saubere Möglichkeit, in vielen Fällen die Zulässigkeit der Ret-
tung von Selbstmördern zu begründen, liegt darin, den Schutz der Integrität der Be-
troffenen, also der von ihnen selbst bejahten Werte, für zulässig zu erklären, und auf
dieser Basis die Rechtfertigungsmöglichkeiten auszuloten. Der sich auf diese Weise
ergebende Lösungsansatz hat den Vorzug, die intuitiv vielen einleuchtende Zulässig-
keit der Rettung von Selbstmördern theoretisch zu fundieren, ohne dabei auf die Wi-
dersprüche der Konzeption der h.M. zurückgreifen zu müssen. Zugleich lässt er Raum
für notwendige Differenzierungen und gibt der Praxis, insbesondere was die begleiten-
den Maßnahmen einer Rettung angeht, wichtige Leitlinien vor. 

KritV_3_2005.book  Seite 243  Mittwoch, 24. August 2005  1:56 13

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:16:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2005-3-230

