Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte
— Ausblick

Die Untersuchung zur Gegensatzlehre Romano Guardinis wird mit
vier Aspekten beschlossen: erstens einer Zusammenschau des Dar-
gelegten unter der Frage, welchem philosophischen oder theologi-
schen Genre diese Schrift zuzuordnen ist. Zweitens wird auf Gren-
zen von Guardinis Gegensatzdenken hingewiesen. Drittens seien mit
Vergleichen zum Denken Johann Adam Mahlers, Martin Bubers und
Erich Przywaras drei mogliche kiinftige Forschungshorizonte skiz-
ziert und viertens wird ein Ausblick auf den Einfluss von Guardinis
Gegensatzdenken auf Papst Franziskus gegeben.

1 Zusammenschau: Die Charakteristik der Gegensatzlehre

Die Gegensatzlehre Guardinis trigt, wie bereits gezeigt werden
konnte, sieben Charakterziige. Sie ist erstens Existenzbewiltigung
und Existenzphilosophie, zweitens gepragt durch Phénomenologie
und Lebensphilosophie, drittens eine Heuristik, viertens Ontologie
des Lebendig-Konkreten, fiinftens Erkenntnistheorie, sechstens eine
Lehre fiir das richtige Mafy und die rechte Mitte und siebentens
Grundlage fiir seine Lehre von der Katholischen Weltanschauung.
Die Entwicklung einer Gegensatzlehre erwies sich zuerst als eine
Existenzbewidltigung Guardinis und sein Gegensatzdenken ist in die-
sem Sinne der Existenzphilosophie zuzuordnen. Sie entsprang aus
seinem Ringen um Heimat zwischen Italien und Deutschland, seiner
Frage nach der eigenen Berufung und der mit Neundérfer gemein-
sam vollzogenen Ausarbeitung einer Charakterlehre. Hanna-Barbara
Gerl-Falkovitz betont deshalb zurecht, dass sie ,ihm zum Aushal-
ten und Standhalten in eigenen Gegensitzen® gedient habe und sie

497

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

»Struktur von Guardinis Denken® sei! Auch wenn die Gegensatz-
lehre der Ausarbeitung der Charakterlehre entsprang, ist sie selbst
keine solche, sondern hatte sich von ihr als eigenstindige Konzepti-
on geldst. Zudem liegt sie als Lebens- und Denkstruktur Guardinis
zwar seinen Werken zu Grunde, doch ist sie selbst noch keine Welt-
anschauungslehre, wie Massimo Borghesi zu Unrecht behauptet.?

Sie ist zweitens eine phdnomenologisch-lebensphilosophisch ge-
pragte Schrift. Marcel Reding bezeichnet sie zurecht in seinem als
Vorwort fiir die Gegensatzlehre gedachten und spiter als eigenem
Artikel publizierten Text als ,,lebendige Phanomenanalyse, die an die
Stelle der Begriffszergliederung und der zum Selbstzweck werden-
den kritischen Reflexion tritt“3 Maria Schliiter-Hermkes nennt sie
richtig Philosophie des Lebens und Erkenntnistheorie des Menschli-
chen?, sowie Scholastik des Konkreten und eine Weisheitslehre von
Mitte und Maf3°. Alfons Knoll charakterisiert die Gegensatzlehre de-
zidiert als Philosophie und trennt sie von einer Glaubensvorausset-
zung.® Auch Gerl-Falkovitz beschreibt sie als reine Philosophie, d.h.
als reine Problementfaltung ohne direkt auf einer Person oder einem
Werk aufzubauen.” Fir Guido Sommavilla ist die Gegensatzlehre
ein ,kohirentes und prézises philosophisch-personales System’, ,von
dem sein [Guardinis, Anm. PM.] gesamtes Werk als Denker, Theo-
loge, Erzieher und Interpret abhingig ist“® Sie sei ,grundlegend,
um seine Art des Philosophierens zu verstehen® und enthalte den
soriginalen Kern der Philosophie Guardinis“ [,il nucleo originale

1 Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 175.

2 Vgl. Borghesi, Romano Guardini, 64.

3 Reding, Marcel, Romano Guardini. Denker des Gegensatzes, in: Luxemburger

Wort (17. Februar 1960). Kulturelle Wochenbeilage ,,Die Warte. Perspectives vue

hebdomadaire sur les arts et les idées 1, 3, 1 Sp. 2.

Vgl. Schliiter-Hermkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 529.

Vgl. ebd., 538f.

Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 75.

Vgl. Gerl-Falkovitz, Leben in ausgehaltener Spannung, 61.

Sommavilla, La filosofia di Romano Guardini, 4. [eigene Ubersetzung: ,Egli s’

creato, infatti, un sistema filosofico personale preciso e coerentissimo da cui tutta

la sua opera di pensatore, teologo, educatore, interprete dipende”.].

9 Brief von Guido Sommavilla an Romano Guardini vom 27. September 1960,
Mailand, in: BSB Ana 342 B L1: “Sto per finire di leggere “Der Gegensatz”. Inter-
essantissimo libro e, credo, fondamentale per capire i modi del Suo filosofare”.

[l e MO IS

498

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1Zusammenschau: Die Charakteristik der Gegensatzlehre

della filosofia del Guardini“].° In Absetzung von kantischer und
neukantianischer Philosophie nahm Guardini sowohl die Tradition
antiker und mittelalterlicher Philosophie und Theologie als auch
die phdnomenologische und lebensphilosophische Strémung seiner
Zeit auf und fundierte sein Denken in der Wirklichkeit, praziser:
im Lebendig-Konkreten. Davon ausgehend vollzog er in den Jahren
ab 1914 den Wechsel vom System hin zum offenen System und zur
Begegnung. Dies ist ein Schliissel fiir das Verstandnis der Gegensatz-
lehre, denn sie ist nicht als systematisch-philosophische Schrift oder
gar Epistemologie zu verstehen, sondern als eine Multiperspektivitat
der Begegnungen, die in ihrem angebotenen ganzheitlichen Blick
einlddt, das eigene Schauen zu richten und zu korrigieren. In diesem
Sinne ist sie Philosophie, die auch unabhéngig von Guardinis Exis-
tenz Giiltigkeit besitzt.

Die Gegensatzlehre ist drittens, wie Guardini seinem Freund Wei-
ger bereits 1913 dargelegte, eine ,Theorie des Wirklichkeitsfassens, als
Heuristik fir die Wirklichkeit nach Fiille und Einheit*!.1? Karl Rah-
ner hob in dieser Richtung in seinem Festvortrag zu Guardinis 80.
Geburtstag hervor, dass seine Lehre vom Gegensatz, die ihm teuer
sei, sich ,gewissermafien auf einem noch vor-ontologischen Feld*
bewege und ,.eher eine Methodologie darstellt, die unverfiigbare Fiil-
le der lebendigen und personalen Wirklichkeit unbefangen zu Ge-
sicht zu bekommen“!® In den drei intraempirischen (,, Akt und BauS
»Formloses und Form" sowie ,,Besonderes und Ganzheit“), den drei
transempirischen (,Produktion und Disposition’, ,Urspriinglichkeit
und Regel“ sowie ,Immanenz und Transzendenz“) und den zwei
transzendentalen Gegensatzpaaren (,Verwandtschaft und Besonde-
rung” sowie ,Einheit und Mannigfaltigkeit“) schaut Guardini ge-
meinsam mit vielfltigen Denkern auf das Lebendig-Konkrete und
korrigiert einseitige Blickwinkel mittels des polaren Gegensatzes.

10 Ebd., 6.

11 Brief an Weiger vom 4./7. Dezember 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko-
vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 125 [Hervorhebung P.M.].

12 In ,Gegensatz und Gegensitze“ hatte er ebenso 1914 betont: Das Gegensatzden-
ken ist ,heuristischer Natur, insofern es dem Verstehenden den Blick fiir die
objektive Allseitigkeit des Seins 6ffnet und ihn auf eine Fiille des Tatsdchlichen
hinweist”. (Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 18).

13 Rahner, Karl, Ansprache zum 80. Geburtstag von Romano Guardini. Festvor-
trag, in: Katholische Akademie in Bayern (Hg.), Akademische Feier zum 80.
Geburtstag von Romano Guardini, Wiirzburg 1965, 17-35, 26.

499

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

Insgesamt traten als Gesprachspartner hervor: Max Scheler, Fried-
rich Wilhelm Foerster, Aristoteles, Thomas von Aquin, Bonaventura,
Johann Wolfgang von Goethe, Georg Simmel, Hans Driesch, Werner
Sombart, Friedrich Nietzsche, die Kunst Beurons, Aurelius Augusti-
nus, Seren Kierkegaard und Georg Friedrich Wilhelm Hegel.

Sie ist viertens eine dynamische Ontologie des Lebendig-Konkre-
ten, d.h. weder Anthropologie noch Metaphysik - als die sie Karl
Wucherer-Huldenfeld bezeichnete!* -, die Guardini in seinen acht
Gegensatzpaaren, dem quantitativen Verhaltnis und in den Ausfiih-
rungen zur Komplexitit des Lebendig-Konkreten darlegt. Gunda
Briiske gibt eine dreifache Bestimmung der Gegensatzlehre als On-
tologie, als Hermeneutik und als ,Erkenntnistheorie bzw. Transzen-
dentalphilosophie an, insofern gefragt wird, welches die Bedingung
der Moglichkeit im erkennenden Subjekt dafiir ist, dafl Erkenntnis
des Lebendig-Konkreten zustande kommt“!® Fir Arthur Hiibscher
ist sie eine Theorie des Verstehens.!® Die Gegensatzlehre ist fiinftens
eine Theorie des rechten Sehens und Lebens und in diesem Sinne
Erkenntnistheorie, doch nicht transzendentalphilosophisch, da sie
zwar Existenz und Denken zusammenbringt, d.h. die Bedingung
der Moglichkeit von konkreter Erkenntnis bedenkt, doch sich expli-
zit gegen den Subjektivismus Kants wendet. Sie stellt die Mitschau-
enden in die Allseitigkeit, eine Multiperspektivitit, die das eigene
begrenzte Schauen in und durch die Ganzheit korrigiert.” Sie ist
sechstens eine Lehre des richtigen MafSes und der rechten Mitte. Die
Mitte der Existenz Guardinis und damit der Gegensatzlehre bildet
seine existentielle Hingabe an Jesus den Christus in der Katholischen
Kirche. Denkerisch umbkreist er das eigene Erleben in Auseinander-
setzung mit der Jugendbewegung um die Gehalte Freiheit, Hingabe
und Gehorsam sowie im Nachdenken iiber Kirche, Liturgie und
Mystik, woraus sich die Zentralitit des Analogie-Denkens fiir die
Gegensatzlehre ergibt. Allein ausgehend von diesem Fundament
kann er mit Multiperspektivitit auf die acht Gegensatzpaare des
Lebendig-Konkreten blicken.

14 Vgl. Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 288.

15 Briiske, Anruf der Freiheit, 52.

16 Vgl. Hiibscher, Arthur, Denker unserer Zeit. 62 Portrits, Miinchen 1956, 125.

17 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensitze, 19: ,Diese Tatsache geeinter Gegen-
satzlichkeit, gefaf3t als Grundgesetz des Seins und als Regulativ alles Denkens, ist
die Idee der Allseitigkeit. In ihr faf3t sich die Gegensatzlehre zusammen"

500

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Blinde Flecken: Die Grenzen der Gegensatzlehre

Im bewussten Standnehmen auf dem Fundament Christi und
im durch ihn und mit ihm vollzogenen gldubigen Blick ,gewinnt
die Gegensatzhaltung fiir den Vollzug dieser Sicht duflerste Bedeu-
tung“!® Die Gegensatzlehre ist also siebtens das Fundament fiir seine
Lehre der Katholischen Weltanschauung und damit fiir sein Werk
nach 1925, wie auch Heinrich Fries, Marcel Reding und Rébert Kiir-
nyek darlegen.” Dies konnte bereits im Exkurs im dritten intraempi-
rischen Gegensatzpaar zum Verhiltnis von Einzelnem und Gemein-
schaft anhand spéterer Schriften Guardinis gezeigt werden. Bevor
auf weitere Forschungshorizonte hingewiesen wird, sei zunachst auf
die Grenzen von Guardinis Gegensatzschrift eingegangen.

2 Blinde Flecken: Die Grenzen der Gegensatzlehre

Guardini hat in seiner Gegensatzlehre eine Schule des Sehen-Ler-
nens fiir seine Zeit vorgelegt, die als von ihm titulierte Philosophie
des Lebendig-Konkreten auch Grenzen aufweist, deren sieben im
Folgenden angedeutet seien.

Erstens postuliert Guardini entgegen der kantischen bzw. neukan-
tianischen Philosophie die Erfahrung des Lebendig-Konkreten als
seinen philosophischen Ausgangspunkt. Damit setzt er sich blei-
bend, wie oben dargelegt, der Induktionskritik Kants aus, auf die
er in der Gegensatzlehre und auch in spateren Werken nicht eingeht,
obwohl sie ihm bewusst ist, wird er doch aus seiner Vorlesung ,Gott
und die Welt” im Wintersemester 1923/24 von Ursula Kolberg mit
den Worten zitiert: ,Erfahrung liefert immer und nur Vorlaufiges®2°

18 Guardini, Der Gegensatz, 249.

19 Vgl. Fries, Die katholische Religionsphilosophie der Gegenwart, 274: ,Vom
Gegensatz als Struktur alles Lebendigen und von der ihm zugeordneten An-
schauung sind die religionsphilosophischen Konzeptionen Guardinis bestimmt*.
Reding, Der Gegensatz, 1 Sp. 2: ,Guardinis Gegensatzbuch gehort zu den Schrif-
ten, die das Verstandnis des spateren Werkes bieten. Geméaf3 Rébert Kiirnyek ist
der Gegensatz ,basic for the correct interpretation of his entire opus”. (Kiirnyek,
Rébert, The Concept of Liturgical Reform in the Writings of Romano Guardini
and Joseph Ratzinger / Pope Benedict XVI: A Comparative Analysis, Ottawa
2016, online unter: https://ruor.uottawa.ca/bitstream/10393/35720/1/Kurnyek_
Robert_2016_thesis.pdf (abgerufen am 12.12.2023), 34).

20 Guardini, Gott und die Welt, 145.

501

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://ruor.uottawa.ca/bitstream/10393/35720/1/Kurnyek_Robert_2016_thesis.pdf
https://ruor.uottawa.ca/bitstream/10393/35720/1/Kurnyek_Robert_2016_thesis.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ruor.uottawa.ca/bitstream/10393/35720/1/Kurnyek_Robert_2016_thesis.pdf
https://ruor.uottawa.ca/bitstream/10393/35720/1/Kurnyek_Robert_2016_thesis.pdf

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

Er gesteht damit ein, dass er keine Gewissheit tiber die induktiv
gewonnenen Kategorien, d.h. seine Gegensatzpaare, hat.

Dennoch betont er zweitens, dass seine Aufstellung der beiden
Reihen der Gegensitze den Anspruch erhebe, dass es aufler ihnen
keine anderen gebe und dass alle weiteren besondere seien, die sich
in den von ihm aufgezeigten wiederfinden lieflen. Zugleich notiert
er jedoch selbst, dass er dahingestellt sein lassen miisse, ,ob auch
wirklich die einzigen getroffen sind“?' Wie bereits dargestellt, iibten
schon die frithen Rezensenten der Gegensatzlehre Kritik an der
von ihm angenommenen Vollstandigkeit seiner Kategorientafel der
Gegensitze, die auch aus heutiger Sicht zu wiederholen ist. Das
Prinzip des Lebendig-Konkreten scheint fiir Heute zu besagen, dass
jede Zeit aufgerufen ist, ihre jeweiligen Phdnomene zu untersuchen
und herauszufinden, welche sich in fruchtbringende Polarititen ein-
ordnen lassen und welche Widerspriiche sind. Zu denken wére
heute beispielsweise an Fragen der Digitalitit und der Kiinstlichen
Intelligenz und ihr Verhiltnis zum Analogen.

Drittens bildet die Entwicklung einer Kant iiberholenden ,Kritik
der konkreten Vernunft“ den epistemologischen Kontext der Gegen-
satzlehre. Dies zeigt die von Guardini vorgenommene strukturelle
Rahmung und damit Sinnrichtung der Gegensatzschrift durch das
erste Kapitel , 1.1 Das Konkret-Lebendige, und wie es erkennend ge-
faflt werden konne“?? und das vorletzte ,IV. Das Erkenntnisproblem
des Konkreten“?®. Dieser grofen selbst gestellten Aufgabe kommt er
jedoch nur bruchstiickhaft nach: Zwar finden sich im Kapitel zur
Erkenntnis des Lebendig-Konkreten die oben ausgefithrten Andeu-
tungen zu einer neuen Epistemologie, doch sind sie — gerade um die
Epoche bildenden Werke Kants zu verwinden - bei weitem nicht
ausreichend. So nennt er keine Beispiele der von ihm postulierten
neu zu gewinnenden tiberrationalen Begrifflichkeiten, d.h. Symbole.
In Guardinis Zeit finden sich ausfiihrlichere Versuche der Verwin-
dung Kants, beispielsweise derjenige von Nikolai Hartmann.?* Diese
aus fachphilosophischer Sicht anzufithrende Kritik — es wurde be-
reits gesagt, dass sich Guardini selbst nicht als Fachphilosoph sah -
ldsst sich in einem vierten Punkt fortsetzen.

21 Guardini, Der Gegensatz, 24, 55.

22 Vgl.ebd,, 1-15.

23 Vgl.ebd., 195-222.

24 Vgl. Hartmann, Metaphysik der Erkenntnis.

502

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Blinde Flecken: Die Grenzen der Gegensatzlehre

Viertens werden auch andere philosophische Debatten in der
Gegensatzlehre haufig iiber Schlagworte gefiihrt. So richtet er sich
z.B. gegen den ,Rationalismus“?® und den ,Intuitionismus“?, ohne
dass nahere Erlduterungen oder Verweise auf Autorinnen und Auto-
ren aus seiner oder fritherer Zeit folgen wiirden. Anders als bei sei-
nen spateren Gestaltinterpretationen driickt er sich hier nicht einen
Gegner an die Brust und ringt mit ihm, sondern scheint sich eher
auf allgemeine Phianomene zu beziehen. Die detaillierte argumenta-
tive Auseinandersetzung mit anderen Positionen lag nicht in seinem
Interesse, doch ist sie gerade aus einer dezidiert philosophischen
Sicht als ein Mangel der Gegensatzlehre zu identifizieren.

Fiinftens sind Guardinis Parallelisierungen verschiedenster Auto-
ren, Denkrichtungen und Fachgebiete, ohne deren jeweiligen Kon-
text zu berlicksichtigen, aus philosophiehistorischer Perspektive
problematisch. Die jeweiligen Denker standen - gerade aus dem
Blickwinkel einer Philosophie des Lebendig-Konkreten — vor un-
terschiedlichen zeitbedingten Problemstellungen. Diese historischen
Kontexte und konkreten Verortungen zu iibergehen und Gedanken-
strange losgelost fiir das eigene Vorhaben nutzbar zu machen, ist
einesteils als die grofe kreative Eigenleistung Guardinis zu wiirdi-
gen, doch konnte sie andernteils aus heutiger Sicht auch als jene
Abstrahierung ausgelegt werden, die er in der Gegensatzlehre selbst
ablehnte.

Sechstens sind die von Guardini in der Zeichnung der Gegen-
satzpaare verwendeten Erfahrungs- und damit Begriindungsbeziige
(logischerweise) zeitbedingt. Er erwidhnt sowohl den Korper, den
Stoftwechsel und die physikalischen und chemischen Vorginge?, als
auch den ,Bau von Knochen und Muskeln, die Struktur des psychi-
schen Geschehens“?® und das ,Ein- und Ausatmen“?. Er verweist
ebenso auf die ,Organisation eines Betriebes®, ,Gemeinde, ,Staat’,
»Gesamtkunstwerk” und ,Gesamtbildung“?, wie auch auf den ,Iy-
pus des neuzeitlichen Unternehmers*! und die ,Bildkraft des Kiinst-

25 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 245.
26 Vgl.ebd, 8.

27 Vgl. ebd.,, 32.

28 Ebd., 78.

29 Vgl. ebd., 49.

30 Vgl ebd., 50f.

31 Ebd., 69.

503

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

lers“32, Die durch die Einbettung in den lebendig-konkreten Kontext
ihrer Zeit gegebene Stirke der Gegensatzschrift zeigt sich fiir eine
heutige Lektiire als Grenze. Die Phanomenzeichnungen sind nicht
sofort zugdnglich, sondern bediirfen der Erkldrung und der Erldute-
rung der historischen Beziige. Ein Forschungsauftrag bestiinde also
darin, das von Guardini prasentierte Prinzip der Polaritit sowie sei-
ne einzelnen Gegensatzpaare mit heutigen Beispielen und Beziigen
zu erldutern, zu widerlegen oder zu erweitern, um damit das Werk
neu fruchtbar zu machen. Ein Beispiel einer Verheutigung soll zum
Abschluss dieser Untersuchung mit dem Ausblick auf das Pontifikat
von Papst Franziskus gegeben werden.

Siebtens ergeben sich durch Guardinis zeitlebens gefeierte Sprach-
virtuositit heute Grenzen. Seine Begrifflichkeiten sind in der Gegen-
satzschrift unprizise. So tituliert er beispielsweise die Darstellung
der Gegensatzpaare mit ,Das System der Gegensitze“**, doch kon-
kludiert er das Werk mit den Worten, dass er kein System schaffen
wollte>4. Dabei erortert er an keiner Stelle ausfithrlich seinen Sys-
tembegriff. Auf das dhnliche Problem mit dem Terminus ,intraempi-
risch® wurde bereits hingewiesen.?® Eine heutige Neuherausgabe der
Gegensatzlehre miisste diese sprachlichen Ungenauigkeiten benen-
nen und die Termini erldutern, um dadurch einer jungen Generation
zu helfen, das Werk zu verstehen.

Ein sich daran anschlieflender Forschungsauftrag bestiinde ausge-
hend von der hier vertretenen These, dass die Gegensatzlehre die
grundlegende Denk- und Lebensstruktur Guardinis war, darin, Wei-
terentwicklungen einzelner Gegensatzpaare in seinen Werken aufzu-
zeigen. Ein anderer Forschungszweig liegt darin, das Gegensatzden-
ken Guardinis ins Gesprach mit theologischen und philosophischen
Autorinnen und Autoren seiner Zeit zu bringen und so dessen Ent-
wurf noch mehr zu konturieren. Erste Ansétze eines solchen Wei-
terdenkens wurden in Guardinis Dialog mit Martin Heidegger ange-
zeigt. Chan Ho Park hat Guardinis Gegensatzphilosophie als Weg

32 Ebd., 7L

33 Ebd., 29.

34 Vgl. ebd. 257.

35 Vgl. Teil III Kapitel ,1.2 Vom Metaphysischen zum Intra- und Transempiri-
schen®.

504

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Horizonte: Forschungsmoglichkeiten zur Gegensatzlehre

der Mitte mit dem Buddhismus verglichen® und Yvonne Dohna
Schlobitten unterstrichen, dass der Gegensatzmethode eine ,,Schliis-
selrolle” fiir die zeitgendssische Kunsttheorie zukomme¥. Drei wei-
tere Horizonte seien nun erdffnet, woran sich ein Ausblick auf die
Bedeutung von Guardinis Gegensatzdenken fiir das Pontifikat von
Papst Franziskus anschlief3t.

3 Horizonte: Forschungsmoglichkeiten zur
Gegensatzlehre

Die Gegensatzlehre Guardinis wurde in ihrer Genese, ihrem Grund
und ihrer Ontologie und Epistemologie dargestellt. Sie soll nun
in drei Vergleichshorizonte gesetzt werden, wobei nicht Guardinis
Quellen im Blick sind, sondern drei Gesprachspartner, die aus un-
terschiedlicher Perspektive interessant erscheinen: erstens das Ge-
gensatzdenken des Tiibinger Theologen Johann Adam Mohler, des-
sen Schriften dem auch in Tiibingen studierenden Guardini bekannt
waren; zweitens die Dialogphilosophie Martin Bubers, da Guardini
mit dem jiidischen Gelehrten selbst in Kontakt stand; und drittens
das Gegensatzdenken Erich Przywaras S.J., da er in seiner Rezension
von Guardinis Gegensatzlehre diese als seinem Denken verwandt
bezeichnet. Dabei sollen die folgenden Ausfithrungen lediglich Hori-
zonte umreiflen, die von einer kiinftigen Forschung bedacht werden
kénnten.

3.1 Vergleich mit dem Gegensatzdenken Johann Adam Méhlers
(1796—1883)

Bereits im Theologiestudium in Titbingen wird Guardini mit dem
Werk Johann Adam Mohlers (1796-1883), dem Theologen der Ti-
binger Schule, mit grofier Wahrscheinlichkeit in Kontakt gekommen

36 Vgl. Park, ,Wer sein Selbst verliert, wird es gewinnen’, 311-317.
37 Vgl. Dohna Schlobitten, Guardinis Kunsterkenntnis als Ursprung seines Gegen-
satzdenkens, 184.

505

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

sein, gehorte Mohlers 1832 veréffentlichte ,Symbolik“® doch, so
Zoltan Alszeghy, ,noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu den
Biichern, die jeder deutsche Theologiestudent zur Hand nahm™.
Sicher bezeugt ist Guardinis Rezeption der ,Symbolik® in seiner
Habilitationsschrift iiber Bonaventura.?® Seine Hochschitzung der
Gedanken Mohlers bringt er in seinem 1923 publizierten Aufsatz
»Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie“ zum Aus-
druck, in dem er nach einem sechs-seitigen(!) Zitat aus Mohlers
Schrift ,Einleitung in die Kirchengeschichte“ - man bedenke Guar-
dinis sonstige Zitationsarmut — schreibt:

»Schlichter und klarer kann man nicht wohl sagen, worum es hier geht,
und ich freue mich, diese Bestitigung beibringen zu konnen. Mdhlers
ruhige, von aller Uberhebung freien Worte sind ihrerseits nur der Kom-
mentar zu 1 Kor 2, 10-15%4

Eine Kenntnis der Gedankenwelt Mdhlers war bei Guardini also
sicher gegeben. Ob er, wie Massimo Borghesi angibt, die grundle-
gende Unterscheidung von Widerspruch und Gegensatz vielleicht
aus Mohlers Werk ,,Die Einheit der Kirche® entnommen hat, kann
hier nicht weiter untersucht werden.*? Diese Lektiire konnte zwar
ein weiterer Anstof$ fiir die Unterscheidung gewesen sein, doch
speist sich die Genese des Gegensatzdenkens aus vielen Quellen,
wie gezeigt worden ist.

Mohler hatte 1825 das Werk ,,Die Einheit der Kirche*4® veroffent-
licht, in dessen Mittelpunkt, so Borghesi, ,die Idee der Kirche als
coincidentia oppositorum [steht], wobei er grundsatzlich zwischen
,Gegensatz' und Widerspruch® unterschied“44. Mohlers Schrift be-
ginnt in den ersten beiden Kapiteln mit der Einheit der Kirche,

38 Mohler, Johann Adam, Symbolik oder Darstellung der dogmatischen
Gegensitze der Katholiken und Protestanten nach ihren 6ffentlichen Bekennt-
nisschriften, Mainz *1834.

39 Alszeghy, Zoltan, Vorwort zu Johann Adam Mohlers Symbolik, Mailand 1984,
zitiert nach: Borghesi, Papst Franziskus, 96.

40 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 199.

41 Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, 413.

42 Vgl. Borghesi, Romano Guardini, 77.

43 Mohler, Johann Adam, Die Einheit in der Kirche, oder das Princip des Katho-
licismus, dargestellt im Geiste der Kirchenviter der drei ersten Jahrhunderte,
Tiibingen 1825.

44 Borghesi, Papst Franziskus, 96.

506

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Horizonte: Forschungsmoglichkeiten zur Gegensatzlehre

um von dort die ,Vielheit ohne Einheit“ (Widerspruch) und schlief3-
lich die ,Vielheit in der Einheit” (Gegensatz) darzustellen. In einem
nachtriglich hinzugefiigten Kapitel (Teil 1, Kapitel 4 § 46) beschreibt
er ausgehend von den vorangegangenen kirchenhistorischen Erorte-
rungen allgemeiner ,die wahre Natur der Gegensitze auf dem kirch-
lichen Gebiet“#

Das Geheimnis des wahren Lebens besteht fiir ihn in der ,,Durch-
dringung des sich Entgegengesetzten’, die nur moglich sei, wenn
das Entgegengesetzte ,in einem und demselben gesetzt ist“*® Die
Gegensitze ,ergidnzen sich, bilden eine wunderbare Harmonie“Y,
die aber nicht als Monotonie missverstanden werden diirfe, wie
Mohler anhand des Beispiels des Chores exemplifiziert. Dieser be-
notige der verschiedenen Stimmlagen und der Kunst des Chorleiters,
diese in Einheit in Vielfalt erklingen zu lassen. In seiner Symbolik
pragt er dann den Satz fiir die Katholische Kirche, dass ,Einheit
ihrem Wesen nach nicht Einerleiheit® sei.® Deshalb muss fir ihn,
salles, was sich wahrhaft und rein auf dem christlichen Gebiete ent-
gegengesetzt seyn kann, in der Einheit gesetzt seyn, es muf sich
frei und lebenslustig in ihr bewegen kénnen; und um von den allge-
meinsten Gegensitzen zu sprechen, die mehr realistische neben der
idealistischen Auffassung des Christentums®*

Befinden sich wahre Gegensitze also in Einheit, zerstoren Wider-
spriiche diese.® Eine Haresie besteht fiir Mohler darin, dass sie das
Gegensitzliche nicht dulde, sich allein absolut setze und darum die
Einheit auflgse. Der wahre Gegensatz werde demgegeniiber nur ein
solcher ,in Bezug auf einen andern, mit dem er zugleich gesetzt ist,
also in einem und demselben, folglich der Einheit bediirftig ist">' Sei
die Einheit jedoch nicht gegeben, zerbreche der Gegensatz und die
eine Seite, die auflerhalb der Kirche steht, sterbe. Wie fiir Guardini
ist auch fiir Mdohler klar, dass Widerspriiche nicht in Gegensatze
umschlagen kénnen, was er an den Dogmen der frithen Kirche
exemplifiziert, deren Widersacher nicht in die Einheit der Kirche

45 Mohler, Die Einheit der Kirche, 173.
46 Ebd., 173.

47 Ebd., 174.

48 Mohler, Symbolik, 9.

49 Mohler, Die Einheit der Kirche, 175.
50 Vgl ebd., 174.

51 Ebd., 176.

507

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

geholt werden kénnten, wenn sie die Gottessohnschaft Christi leug-
neten. Selbst wenn sie in die Kirche aufgenommen worden wiren,
bliebe doch der Widerspruch bestehen. Das Bose kann fiir Mohler,
wie spater fiir Guardini, nicht zum Guten werden.>

Die zahlreichen Ahnlichkeiten der Gegensatzkonzeption Guardi-
nis mit der Méhlers sind uniiberhdrbar: die Unterscheidung von
Gegensatz und Widerspruch, das Verstindnis der Gegensitze als
lebendige Einheit, das Gegebensein der Gegensdtze nur an einem
und demselben - am Konkreten -, die gegenseitige Durchdringung
der Gegensitze als deren Konstitutivum und der Bezug des Denkens
zur Katholischen Kirche. Es boten sich also vielféltige Moglichkeiten
des direkten Vergleichs beider Konzeptionen an, die sich vielleicht
auch aus hnlichen (kirchen-)historischen Quellen speisen. Eine
detaillierte Analyse muss hier offenbleiben.

3.2 Vergleich mit der Dialogphilosophie Martin Bubers

Romano Guardini und Martin Buber hatten sich um 1921 oder 1922
personlich kennen gelernt, wie jener 1954 in seinen Riickblicken
festhielt.>® Bubers 1923 erschienenes Werk ,,Ich und Du“ musste er
bereits im Februar 1923 gelesen haben, da er es Weiger zur Lektiire
empfahl.>* Am 22. Miérz 1923 wandte sich Guardini in einem Brief
an Buber, in dem er ihm darlegt, dass er beabsichtige zum jiidisch-
christlichen Dialog nach Frankfurt anzureisen, zu dem jener ihn
eingeladen hatte. Zu dessen Werk ,,Ich und Du“ bemerkt er: ,Ich lese
in Ehrfurcht darin und es tut wohl. Vielleicht komme ich auch dazu,
Thnen zu sagen, was ich dawider habe. Aber das steht ganz unter
dem Positiven > Noch an Silvester 1929/30 sollte er es in einem

52 Vgl. ebd., 179.

53 Vgl. Guardini, Wahrheit des Denkens (14.11.1954), 243: ,Gestern Nachmittag war
ich bei Worringers. Das letzte Mal war ich 1922 oder 1921 bei ihnen, und damals
wie dieses Mal war Martin Buber dabei — diesmal auch seine Frau".

54 Vgl. Brief an Weiger vom 20. Februar 1923, Nieder-Holtorf, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 241.

55 Brief von Romano Guardini an Martin Buber vom 22. Marz 1923, Niederholt-
dorf, in: Buber, Martin, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Band II: 1918-
1938, Heidelberg 1973, 162.

508

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Horizonte: Forschungsmoglichkeiten zur Gegensatzlehre

Kleinen philosophischen Kreis auf Burg Rothenfels besprechen.>® Im
Sommersemester 1923 horte Buber wohl eine Vorlesung Guardinis,
zu der er in einem Brief an den Theologen Friedrich Gogarten
(1887-1967) notiert:

»Ich habe seither auch Guardini kennengelernt, der mir im Gespréach
sehr nahe kam, in der Vorlesung, die ich horte, aber wieder in die Ferne
der gesicherten Kirchlichkeit riickte®>”

Am 9. August 1953 besuchte Buber Guardini in Miinchen®®, wozu
dieser in seinem Tagebuch festhielt: ,Es war schon, mit ihm zusam-
men zu sein. Er ist wunderbar wissend, weise und ehrwiirdig. War-
um erkennt er Christus nicht?“* Guardini horte eine Rede Bubers
in Miinchen 195499, bezog sich 1959 in seinem Vortrag iber religiose
Sprache auf dessen chassidische Erzihlungen®, las in dessen Uber-
setzung das Alte Testament®?, lud ihn als Redner zu einer Tagung

56 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 308 Anm. 909.

57 Brief von Martin Buber an Friedrich Gogarten vom 9. Dezember 1922, Heppen-
heim, in: Buber, Martin, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Band II: 1918—
1938, Heidelberg 1973, 143f, 144.

58 Im Dezember 1952 hatte Guardini Buber seine Schrift ,Verantwortung. Gedan-
ken zur judischen Frage“ gesandt, die Buber offenbar sehr zusagte. (Vgl. Brief
von Martin Buber an Romano Guardini vom 12. Dezember 1952, Jerusalem,
in: Buber, Martin, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Band III: 1938-1965,
Heidelberg 1973, 323). Die Schrift Guardinis ist: Guardini, Romano, Verantwor-
tung. Gedanken zur jiidischen Frage. Eine Universitatsrede, Miinchen 1952.

59 Guardini, Wahrheit des Denkens (9.8.1953), 179.

60 Vgl. Brief von Romano Guardini an Martin Buber vom 10. November 1954,
Miinchen, in: Buber, Martin, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Band III:
1938-1965, Heidelberg 1973, 386f.

61 Vgl. Guardini, Romano, Die religiése Sprache, in: Bayerische Akademie der
Wissenschaften (Hg.), Die Sprache. Vortragsreihe Miinchen, Berlin 1959, Miin-
chen - Darmstadt 1959, 13-44, hier zitiert nach: ders., Sprache - Dichtung -
Deutung, Mainz - Paderborn 21992, 11-35, 14; Buber, Martin, Die Erzdhlungen
der Chassidim, Ziirich 1949.

62 Vgl. Guardini, Die Existenz des Christen, 156, 282; Guardini, Wahrheit des
Denkens (9.2.1958), 255: ,Ich lese sie in der Ubersetzung von Buber. Durch
sie gewinnt alles eine neue Eindringlichkeit. Manchmal klingen die Dinge ein
wenig kraf3; sosehr man versteht, was gemeint ist. Manchmal weif$ ich nicht
recht, ist etwas artistisch, oder muf3 es aus Prinzip so gesagt werden, von der
ersten Realitdt her? Aber es graut einen zuweilen vor dieser Menschhaftigkeit.
So viel Blut ... %

509

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

im Herbst 1958 ein® und wiirdigte ihn in hoher Wertschitzung:
Durch ihn ,steht nicht nur eine grofe Personlichkeit, sondern die
judische Daseinsdeutung als solche im europdischen Gesprich®4.
Mit Datierung auf den Februar 1963 findet sich ein kurzer Gruf3
Martin Bubers an Guardini mit den Worten des Dankes und der
guten Wiinsche® und Guardini verfasste ,aus Freundschaft® den
Aufruf zur Unterstiitzung der Anlegung des Martin Buber-Waldes
bei Hasorea®®.

Aufgrund seiner Begegnungen mit ihm und seiner kritischen Aus-
einandersetzung mit dessen Werk ,Ich und Du“ sollen nun einige
Linien der Ubereinstimmung und Differenzen in den Blick genom-
men werden. Massimo Borghesi hilt fest, dass Guardinis Gegensatz-
lehre viele Berithrungspunkte mit dem Dialogischen Denken Martin
Bubers, wie er es in ,Ich und Du® 1923 entfaltet hatte®’, enthalte,
sodass auch von dieser Bemerkung her die Zeichnung eines Unter-
suchungshorizonts angezeigt ist. Zuerst seien die Ahnlichkeiten und
dann die Differenzen beider Konzeptionen skizziert.

Buber teilt mit Guardini den Ausgangspunkt der Denkbewegung
bei der Erfahrung des Menschen®®, womit er sich auch gegen eine
kantische bzw. neukantianische Erkenntnistheorie richtet. So sei,
wie Buber in ,Ich und Du“ beschreibt, ein Baum ,kein Spiel meiner
Vorstellung®, sondern ,er leibt mir gegeniiber®.®® Wie Guardini geht
Buber von der Existenz aus. Es gibt fiir ihn kein ,Ich an sichf
sondern dieses ist nur eingebettet in die Relation zum Du oder

63 Vgl. Guardini, Wahrheit des Denkens (4.3.1958), 260.

64 Guardini, Romano, Der Glaube in unserer Zeit, in: ders., Sorge um den Men-
schen. Band 1, Mainz - Paderborn #1988, 93-115, 104.

65 Vgl. Brief von Martin Buber an Romano Guardini vom Februar 1963, Jerusalem,
in: BSB Ana342,B L

66 Vgl. Brief von Gertrud Luckner an Martin Buber vom 3. April 1965, Freiburg
im Breisgau, in: Buber, Martin, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Band III:
1938-1965, Heidelberg 1973, 587.

67 Vgl. Borghesi, Romano Guardini, 54: ,La dottrina dell’opposizione ¢, in realta,
una teoria della relazione con molti punti di contatto con il Dialogisches Denken
inaugurato da Martin Buber con il suo Ich und Du del 1923”. [“Die Lehre
des Gegensatzes ist, in Wirklichkeit, eine Theorie der Relation mit vielen Beriih-
rungspunkten zum Dialogischen Denken, wie es Martin Buber mit seinem Werk
»Ich und Du* 1923 begriindet hat. Anmerkung: eigene Ubersetzung].

68 Vgl. Buber, Martin, Ich und Du (1923), Stuttgart — Heidelberg 2016, 5.

69 Ebd., 8.

510

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Horizonte: Forschungsmoglichkeiten zur Gegensatzlehre

zum Es zu denken.”® Er kennt wie Guardini eine Stufenordnung
des Seienden, die er als ,Sphdren bezeichnet, in denen sich die
Beziehung des Menschen entfaltet. Es sind deren drei: die ,Natur
der ,Mensch® und ,die geistigen Wesenheiten”' Alle konnen dem
Ich zu einem Du oder zu einem Es werden.

Eine lebendige Gemeinschaft ergibt sich fiir Buber nur, wenn alle
Glieder ,zu einer lebendigen Mitte in lebendig gegenseitiger Bezie-
hung stehen“”? Die gemeinsame Beziehung zur Mitte ,gewihrleistet
den echten Bestand der Gemeinde“”® Das erinnert an Guardinis
Ausfithrungen zum transempirischen Punkt als notwendiger leben-
diger Mitte oder auch an die Konzeption des ,corpus mysticum® des
heiligen Bonaventura, auf die sich Guardini in seiner Gegensatzlehre
bezieht. Buber richtet sich, wie Guardini, gegen die Philosophie
Hegels, wenn er schreibt, dass der, der eine Synthese aus These und
Antithese zu denken versuche, den ,Sinn der Situation® verletze.”*
Der Sinn der Situation bestehe vielmehr darin, sie in ihrer Antino-
mie zu leben. Guardini wiirde formulieren, dass das Leben in der
polaren Spannung besteht.

Buber geht auch vom lebendigen Menschen aus, dessen Haltung
~zwiefdltig® sei ,nach der Zwiefalt der Grundworte, die er sprechen
kann. Die Grundworte sind nicht Einzelworte, sondern Wortpaare.
Das eine Grundwort ist das Wortpaar Ich-Du. Das andre Grundwort
ist das Wortpaar Ich-Es“7> Wie Guardini erlebt und beschreibt er
den Menschen nicht einseitig, sondern zweiseitig. Wie der Mensch
zwiefiltig sei, so erscheine ihm auch die Welt zwieféltig’®, womit
sich bei Buber der minor mundus-Gedanke zeigt, der sich auch bei
Guardini ausgehend von Bonaventura fand. Dabei unterscheidet er
zwischen einer Erfahrung des ,Es“ und einer Beziehung zum ,Du‘’’
Die Relation Ich-Es bedeutet fiir ihn ,ein Wort der Trennung7®:
sich vor den Dingen aufzustellen, und sie mit der ,,Lupe® anzusehen,

70 Vgl ebd.,, 4.
71 Ebd., 6,13, 29.
72 Ebd., 43.

73 Ebd., 111

74 Vgl. ebd., 9L
75 Ebd., 3.

76 Vgl. ebd., 73.
77 Vgl.ebd., 9.
78 Ebd., 23.

511

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

wodurch sie der Mensch als ,Summe von Eigenschaften® erfahre.””
Entgegen dieser Zergliederung bezeichnet die Relation der Bezie-
hung zum Du die Begegnung mit einer Ganzheit, die in der Schau
erfasst wird. Im Schauen werde das Ding nicht zerlegt, sondern sei
gegenwirtig. Ahnlich legt Guardini in seiner Gegensatzlehre dar,
dass die Einheit von rationalem und intuitivem Erfassen in der
Anschauung gegeben sei.

Weitere Ahnlichkeiten zwischen beiden Konzeptionen, die einer
weiteren Erforschung bediirften, sind: Buber benennt Bereiche,
die Guardini in seiner Gegensatzlehre als Gegensatzpaar anfiihrt,
z.B. die Einordnung des Einzelnen ins Ganze®; Fiille und Form®,
die schopferische Produktion aus dem Geist und der Tat des Men-
schen®?, die Doppelbewegung von ,Sammlung und Ausgehn von
Gott her und zu ihm zuriick®3, wie es bei Guardini mit Bonaventura
gezeigt worden ist, und auch den Terminus des ,Lebensrhythmus“54.
Inwieweit diese tiber die dhnliche Terminologie hinaus auch inhalt-
lich dem Gegensatzdenken Guardinis verwandt sind, muss hier of-
fenbleiben.

Neben zahlreichen Ubereinstimmungen lassen sich aber auch vier
wesentliche Differenzen zwischen beiden Gegensatz- bzw. Dialog-
lehren festhalten. Buber hatte sein Dialogdenken wie folgt charakte-
risiert:

»Das Ich des Grundworts Ich-Du ist ein andres als das des Grundworts
Ich-Es. Das Ich des Grundworts Ich-Es erscheint als Eigenwesen und
wird sich bewusst als Subjekt (des Erfahrens und Gebrauchens). Das
Ich des Grundworts Ich-Du erscheint als Person und wird sich bewusst
als Subjektivitdt (ohne abhingigen Genitiv). Eigenwesen erscheint, in-
dem es sich gegen andere Eigenwesen absetzt. Person erscheint, indem
sie zu andern Personen in Beziehung tritt. Das eine ist die geistige
Gestalt der naturhaften Abgehobenheit, das andre die der naturhaften
Verbundenheit“8

79 Vgl. ebd., 291.
80 Vgl. ebd.,, 3L
81 Vgl. ebd., 47.
82 Vgl. ebd., 58.
83 Vgl. ebd., 9L
84 Ebd., 109.

85 Ebd., 60f.

512

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Horizonte: Forschungsmoglichkeiten zur Gegensatzlehre

Er bezeichnet die beiden Weisen der Relation - Ich-Es und Ich-Du
- als ,zwei Pole des Menschentums“3¢ Keiner sei rein Person und
keiner sei rein Eigenwesen. Dabei verbindet er Person mit ,wirklich“
und Eigenwesen mit ,unwirklich“®” Wenn Buber hier von zwei Polen
spricht, dann scheint dies eine kontrdre Haltung zu implizieren, wie
sie Guardini im Gegensatz vertritt. Dabei offenbaren sich jedoch
Unterschiede, die ndher untersucht werden miissten:

Erstens muss fiir Buber ein Du ,nach Ablauf des Beziehungsvor-
gangs, zu einem Es werden. Das einzelne Es kann, durch Eintritt in
den Beziehungsvorgang, zu einem Du werden“® Dies bedeutet, dass
Du und Es bei Buber nicht als zwei Pole im Sinne Guardinis verstan-
den werden konnen, da fiir diesen ein Umschlagen von einer in eine
andere Qualitdt nicht moglich ist. Zweitens macht fiir Buber nur
die Beziehung Ich-Du ,wirkliches Leben“ aus.?® An die Wirklichkeit
zu glauben, heiflt fiir ihn, an die ,reale Verbundenheit der realen
Zweiheit Ich und Du“ zu glauben.®® Durch die Verbindung mit
>wirklich® und ,unwirklich® erscheint die naturhafte Eingebunden-
heit des Ich-Es mindestens abgewertet, wenn nicht von geringerem
ontologischem Status, wie bereits Franz Rosenzweig in einem Brief
im September 1922 an Buber zu dessen Druckfahnen von ,Ich und
Du“ bemerkt.”! Bei Guardini ist aber keine der beiden Seiten hoher
oder niedriger gestellt.

Drittens konnen Ich-Es und Ich-Du keine Polaritit im Sinne
Guardinis sein, da er die beiden Reihen in gleichem Abstand zum
Geist und damit zum Wert konzipiert, hingegen bei Buber die
Es-Welt ,die Wirklichkeit des Geistes nicht“ kenne.”? Er definiert
,Geist” als ,Wort“ Dieser Geist ,,ist nicht im Ich, sondern zwischen
Ich und Du*3, d.h. Geist wird relational bestimmt, doch nicht
hin zum Es: ,Wesen des Geistes“ ist geméfl Buber das ,Dusagen-

86 Ebd., 63.

87 Vgl. ebd., 63.

88 Ebd,, 33.

89 Vgl. ebd.,, 12.

90 Ebd., 57.

91 Vgl. Nachwort von Bernhard Casper, in: Buber, Martin, Ich und Du (1923),
Stuttgart — Heidelberg 2016, 131-142, 140.

92 Buber, Ich und Du, 56.

93 Ebd., 37.

513

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

kénnen+, jedoch konne der Geist ,die Eswelt durchdringen und
verwandeln“. Es erweckt den Anschein, dass Buber Geist mit Form
gleichsetzt, wenn er schreibt, dass eine Gemeinschaft ihre ,leibhafte
Form aus der Bindung dieser Kraft [der Fiille, Anm. PM.] im Geist*
habe.”® Dagegen wiirde sich Guardini mit seiner Geist-Konzeption
wenden, in der beide Gegensatzreihen dem Geist gleich nah und
fern sind, wie gezeigt worden ist.

Viertens ist Bubers Dialogphilosophie schlieSlich, wie Guardinis
Gegensatzlehre, auf Gott, das ,ewige Du” hin geofnet:

»Die verlangerten Linien der Beziehungen schneiden sich im ewigen
Du. Jedes geeinzelte Du ist ein Durchblick zu ihm. Durch jedes geein-
zelte Du spricht das Grundwort das ewige an”’

Die Beziehung zum ewigen Du 6ffne sich nur in der Schau in der
Beziehung Ich-Du, hingegen gebe es in der ,Antithetik der Es-Welt*
kein Heilsleben.”® Buber schitze zwar das Sinnenhafte in der Einung
mit Gott, wie es auch bei Guardini gegen die Abwertung der Schop-
fung eines Kierkegaard gezeigt wurde, doch besteht ein Unterschied
in der ,Gotteslehre® zwischen beiden darin, dass fiir Buber alle Got-
tesrede ,,immer Allegorie“ ist?®, wohingegen fiir Guardini die Gottes-
rede gemifd der Analogie mdglich ist, und er hierfiir die Allegorie
ablehnt, da sie lediglich auf Ubereinkunft beruhe, wie er in seinem
Werk ,Vom Geist der Liturgie ausfithrt!®. Fiir Guardini steht die
Gottesrede auf der Offenbarung. Buber hatte nach einer Vorlesung
Guardinis ja auch Befremden geduflert, dass dieser sich auf den
sicheren Boden der Kirche zuriickziehe, wodurch eben diese Diffe-
renz zwischen beiden zu Tage tritt, die der weiteren Erforschung
bediirfte.

Zusammenfassend kann aus diesem skizzierten Horizont festge-
halten werden, dass sich zwischen Guardini und Buber grofie Uber-
einstimmung im Ausgangspunkt der Denkbewegung sowie im gene-
rellen Ansatz des Dialogischen aufzeigen lassen. Zudem zeigen sich

94 Ebd., 49.
95 Ebd., 96.
96 Ebd., 47.
97 Ebd., 71
98 Ebd., 86.
99 Ebd., 95.
100 Vgl. Guardini, Vom Geist der Liturgie, 80.

514

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Horizonte: Forschungsmoglichkeiten zur Gegensatzlehre

Ahnlichkeiten in der Kritik ihrer Zeit und im Hinweis auf die Prio-
ritdt der Anthropologie. Unterschiede bestehen in der Konzeption
der Polaritdt, des Geistes, des Wertes und der Gotteslehre. Diese
néher zu untersuchen und damit vielleicht die hier dargelegte Skizze
auch zu widerlegen, ist eine ausstehende Aufgabe der Guardini-For-
schung.

3.3 Vergleich mit der Analogie-Lehre Erich Przywaras S.J.

Guardini war dem Jesuiten Erich Przywara auf der 3. Tagung des
Katholischen Akademikervereins im Juli 1923 begegnet, auf der die-
ser seine drei Vortrage zum ,Gottgeheimnis der Welt® hielt. Diese
waren die wesentliche Motivation fiir ihn, seine eigenen lange ge-
reiften Gedanken zum Gegensatz in einem Kolleg im Wintersemes-
ter 1923/24 weiter zu entfalten, sie anschlieflend zu verschriftlichen
und 1925 in der ,Gegensatzlehre® zu publizieren. Auch wenn Przy-
wara in seiner Rezension der Gegensatzlehre Guardinis eine grofie
Ahnlichkeit mit seiner Schrift ,Gottgeheimnis der Welt“ feststellt, so
konstatiert er zugleich den groflen Unterschied, dass er selbst in der
scholastischen Metaphysik weiterdenke und Guardini den Begriff
des Lebens eingefiihrt habe.l%! Bis auf diese Rezension und die Be-
gegnung in Ulm 1923 ist kein ndherer Kontakt zwischen beiden be-
zeugt.'2 Aufgrund der von Przywara beschriebenen Verwandtschaft
und Differenz beider Seins- und Denkstrukturen soll im Folgenden
ein Untersuchungshorizont fiir kommende Vergleiche skizziert wer-
den. Dabei wird zuerst auf Przywaras Werk ,Gottgeheimnis der
Welt, dann auf die Lehre der analogia entis und schliefilich auf die
Epistemologie eingegangen.

Przywara verfahrt in seinem Werk ,Gottgeheimnis der Welt” ge-
mifd des ignatianischen Dreischritts — der aktuell fiir das Verstidnd-
nis von Synodalitit von Papst Franziskus eine gewichtige Rolle
einnimmt — ,Wahrnehmen, Deuten, Wahlen® Er setzt mit einer
kritischen Betrachtung seiner Zeit ein und beschreibt dabei die
phdnomenologische Bewegung, die liturgische Bewegung und die

101 Vgl. Przywara, Tragische Welt?, 192.
102 Weder im Archiv der Zentraleuropéischen Provinz der Jesuiten noch in einem
anderen mir bekannten liegt eine Korrespondenz beider vor.

515

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

Jugendbewegung. Aus erstgenannter gewinnt er das zu bearbeitende
Problem des Zueinanders von Subjekt und Objekt und aus den
beiden anderen die Polaritit von Form und Leben bzw. Gesetz
und Person. Im zweiten Schritt durchschreitet er die philosophisch-
theologische Tradition der Antike, der Patristik, der Scholastik bis
hin zur Neuzeit und befragt sie nach Antworten auf die drei aus
der Zeitwahrnehmung gewonnenen Problemkreise ,von Objekt und
Subjekt?, ,von Werden und Sein“ und von ,,Person und Idee“!%* Im
dritten Schritt der Wahl legt Przywara als Losung fiir die drei Pro-
bleme seine Philosophie der Polaritat dar.

In seiner Zeitanalyse wiirdigt er Guardini fiir seine ,unverdrosse-
ne Arbeit“!* in der Jugendbewegung und lobt ihn, dass in seiner
Person und in seinem Wirken ,liturgische Bewegung und Jugendbe-
wegung” ineinanderflieflen und sich gegenseitig polar ergénzen wiir-
den!®. Przywara konkludiert die Polaritit von beiden Bewegungen
aufzeigend:

sWas also ist die letzte, zusammenfassende Losung des letzten Gottge-
heimnisses der Welt, der Frage zwischen Gott-Form und Gott-Leben,
zwischen Gott-Gesetz und Gott-Person? - die Losung, wie sie sich
als Schlussformel aus dem polaren Gegeneinander von liturgischer
Bewegung und Jugendbewegung vorzeichnet? Ist diese letzte und ent-
scheidende Losung ein Entweder-Oder - oder ist sie ein Sowohl-Als-
auch?“106

Die Antwort auf diese Frage hat er zuvor bereits gegeben. Fiir ihn,
und darin gleicht ihm Guardinis Gegensatzlehre, erlaube ,katholi-
scher Sinn“ ,kein absolutes Entweder-Oder®!%” Er schliefit seine Be-
trachtungen denn auch pathetisch mit einem Zusammendenken von
Thomas von Aquin und John Henry Newman, wie es auch Guardini
formulieren konnte: ,Nicht Thomas oder Newman, sondern, getreu
dem Geist katholischer Polaritiat —, Thomas und Newman*108

Wie fiir Guardini liegt auch bei Przywara die letzte Fundierung
des Polarititsdenkens im Gottesbegriff, der ,,geheimen Wurzel aller

103 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 157.
104 Ebd., 145.

105 Vgl. ebd., 153, 155.

106 Ebd., 155.

107 Ebd., 143.

108 Ebd., 242.

516

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Horizonte: Forschungsmoglichkeiten zur Gegensatzlehre

Verzweigungen“!%° Das ,Gottgeheimnis der Welt“ bestehe darin, dass
das Geheimnis Gottes durch das Geheimnis der Welt hindurch
sichtbar werde:

»Die Philosophie der Polaritit wéchst aus der religiésen Haltung der
Polaritat, und das bewusste Gottesbild der Polaritat ist die entfaltete
Bliite des Weltbildes der Polaritat: ein Wachstum in Wurzel und Stamm
und Bliite“10

Und Przywara schreibt zum letzten Grund von Guardinis Gegen-
satzlehre:

»Guardini sieht klar, dass solche Haltung [...] nur moglich ist durch ein
letztes geheimnisvolles ,adhaerere [...]: ein ,Hangen in Gott® als dem
JIst; darin die ganze Gegensatzschwebe ,hangt !

Jedoch verfihrt er in der Schilderung seiner Losung der Polaritdt im
dritten Schritt methodisch anders als Guardini, denn er geht stets
von Gott aus und deduziert dann auf den Bereich des Geschopfli-
chen hin'?, wohingegen Guardini bei der eigenen Erfahrung ansetzt.
So schreibt Przywara: ,Die gottliche ,Einheit der Gegensatze® inkar-
niert in unsere katholische ,Einheit der Gegensitze“!"*. Fiir ihn han-
gen, wie dies fiir Guardini im zweiten Abschnitt ,,Grund® dargestellt
worden ist, ,die Fragen nach Gott, nach Christus und nach der
Kirche unldslich zusammen’, wie Eva-Maria Faber in ihrer Untersu-
chung gezeigt hat"* In der Offnung auf die Gotteslehre klingt die
Lehre der analogia entis an, auf die nun naher eingegangen sei.

In Guardinis Gegensatzlehre besteht ein zweifaches analoges Ver-
héltnis: innerhalb des Lebendig-Konkreten sowie zwischen diesem
und dem je grofleren dreifaltigen Gott. Dieses wird von ihm in
der Gegensatzlehre immer wieder vor allem in Fufinoten angedeu-
tet aber nicht mittels des Terminus® der Analogie bezeichnet. Die
scholastische Schultheologie der analogia entis ist bei ihm im Hin-
tergrund weithin prisent, doch bringt er deren Gehalt mittels der
Existenz- und Lebensphilosophie ins Gesprach mit zeitgendssischer
Philosophie und fasst sie unter dem Begriff des Gegensatzes. Guardi-

109 Ebd.,213.

110 Ebd,,216.

111 Przywara, Tragische Welt?, 193.

112 Vgl. beispielsweise Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 235.
113 Ebd., 137.

114 Faber, Kirche zwischen Identitat und Differenz, 119.

517

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

nis Gegensatzdenken charakterisiert Przywara in seiner Rezension
richtigerweise wie folgt:

»Alles Konkret-Lebendige ist weder einférmige Identitit noch Synthese
oder Ausgleich aus (vorgegebenen) Gegensitzen, sondern das letzte
,Mysterium‘ von etwas, das man nur umschreiben kann als ,geeinte
Gegensitzlichkeit “1°

Przywara verwendet fiir die Seins- und Denkstruktur ,geeinter Ge-
gensatzlichkeit* die Begriffe der Polaritit und der analogia entis,
die er beide synonym benutzt." Die analogia entis ist fur ihn, so
Aaron Pidel S.J., ,the most basic and comprehensive structure of
creaturely existence”.!'” Sie sei dessen ,signature idea“!!® Eva-Maria
Faber betont ebenso, dass die Analogielehre die Theologie Przywa-
ras durchgehend prége.”” Dabei iibertreffe der ,Rhythmus der ana-
logia entis [..] die innere Spannung von Guardinis ,Gegensatz® bei
weitem an Sprengkraft“?0 Sie sei bei ihm ,,Ur-Struktur jeglicher
Wirklichkeit und Heilsordnung“?' Sie strukturiere, so Pidel, das
Sein (Wesen und Existenz), die Korrelation zwischen Sein und Be-
wusstsein (Objekt-Subjekt) und die menschliche Person (Geist-Leib,
Individuum-Gemeinschaft).!?? Przywaras Begriff der analogia entis
umspannt ,Seinsordnung wie Erkenntnisordnung“?® und er betont
wie Guardini gegen den Idealismus: ,Der Realismus ist das Apriori
der geschopflichen Erkenntnis“?4. Przywara richtet sich auch gegen
Hegels Synthese des Gegensitzlichen und vertritt demgegeniiber
eine spannungsreiche Analogie.!?>

Das Kreatiirliche, so Przywara in seinem 1926 publizierten Werk
»Religionsphilosophie katholischer Theologie®, ,,ist das unschliefSbar

115 Przywara, Tragische Welt?, 192.

116 Vgl. Przywara, Religionsphilosophie katholischer Theologie, 404.

117 Pidel, Church of the Ever Greater God, 4.

118 Ebd., 11

119 Vgl. Faber, Eva-Maria, Deus semper maior. Erich Przywaras Theologie der
Exerzitien, in: Geist und Leben 66 (1993), 208-227, 208.

120 Faber, Kirche zwischen Identitit und Differenz, 120.

121 Ebd., 127.

122 Vgl. Pidel, Church of the Ever Greater God, 25.

123 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 214.

124 Ebd., 219.

125 Vgl. Pidel, Church of the Ever Greater God, 38.

518

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Horizonte: Forschungsmoglichkeiten zur Gegensatzlehre

,Offene’ seiner Spannungen‘!2¢ Dies bedeute, dass es stets iiber sich
hinausweise auf Gott hin, was fiir ihn in der klassischen Formel
der analogia entis ausgedriickt sei, wie sie das IV. Laterankonzil
formulierte: dass ,Gott und Geschopf einander ,ahnlich’ und in eben
dieser Ahnlichkeit vollig ,undhnlich seien.!” Er selbst dynamisiert
diese Formel, hebt die je groflere Unédhnlichkeit Gottes hervor!?
und definiert die analogia entis wie folgt:

Das Geschopf ,ist Gott dhnlich durch das Gemeinsame einer Einheit
von Sosein und Dasein, aber es ist in eben dieser Ahnlichkeit Gott
wesenhaft unahnlich, weil Gottes Einheitsform von Sosein und Dasein
,Wesensidentitdt* ist, des Geschopfes Einheitsform aber ,Spannungsein-
heit. Da nun das Verhaltnis von Sosein und Dasein das Wesen von ,Sein’
ist, so sind Gott und Geschopf also im ,Sein” dhnlich-unghnlich, d.h.

,analog’ zueinander: analogia entis, Analogie des Seins"!1%

Gemaf3 Przywara besteht also wie fiir Guardini eine doppelte Ana-
logie: einesteils innerhalb des Geschopfes, das zwischen zwei Polen
ausgespannt sei, und andernteils zwischen Gott und Geschépf. In
»ausgereifter Gestalt’, so Faber, komme diese doppelte und aufein-
ander bezogene Analogie bei Przywara im ,,Koordinatenkreuz der
Rhythmusrichtungen™ zum Ausdruck® Sowohl die vertikale als
auch die horizontale Achse seien, so Pidel, polar gebaut!®!, worauf in
der gebotenen Kiirze eingegangen sei.

Die vertikale Analogie beschreibe die Relation zwischen Schépfer
und Geschopf. Das ,,Grundverhaltnis zwischen Gott und Geschopf®
besteht fiir Przywara in der ,analogia entis, der Gleichheit-Unter-
schiedenheit-Polaritit zwischen dem Gott, der nach dem Apostel
,alles in allem ist’ und ,alles in allem wirkt; [...], und dem Eigensein
und Eigenwirken des Geschopfes!3? In dieser Achse des Koordina-

126 Przywara, Religionsphilosophie katholischer Theologie, 401.

127 Ebd., 402.

128 Eva-Maria Faber charakterisiert die ,analogia entis“ bei Przywara zurecht mit
den Worten: ,,Zwischen Schépfer und Geschopf kann eine noch so grofie Ahn-
lichkeit nicht angemerkt werden, dass zwischen ihnen eine je immer grifere
Undhnlichkeit nicht angemerkt werden muss® (Faber, Deus semper maior,
209).

129 Przywara, Religionsphilosophie katholischer Theologie, 403.

130 Faber, Kirche zwischen Identitat und Differenz, 123.

131 Vgl. Pidel, Church of the Ever Greater God, 18.

132 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 213.

519

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

tenkreuzes besteht bei Przywara eine Polaritdt zwischen dem ,Gott
in uns“ und dem ,,Gott iiber uns‘, wie er in ,,Gottgeheimnis der Welt*
ausfithrt: ,Gott in uns und Gott iiber uns. Transzendenz und Imma-
nenz Gottes [...] sind polar zueinander gebunden zu lebensvoller
Spannungseinheit®13?

Der Pol ,Gott in uns“ bezeichnet die kenotische Bewegung Got-
tes von oben nach unten, die ganz in seiner Freiheit begriindet
liege und dem Menschen unverfiigbar sei. Sie konfrontiere ihn mit
der Tatsache, so Eva-Maria Faber, dass er ,in seiner Beziehung
zu Gott auf dessen vorgingige Initiative angewiesen ist, sich ihm
tberhaupt erst verdankt und je neu in seiner Verfiigung steht®34
Aussagen iiber Gott seien nur moglich, da dieser der Schopfung
das Analogieprinzip eingestiftet habe. Der Pol ,Gott tiber uns“ weise
demgegeniiber darauf hin, dass Gott, so Przywara, der ,Unendliche,
der Unumgrenzbare, der Unausschépfliche ist, ,,der immer ,grofler
ist, immer ,mehr* ist, als wir fassen!“> Um dies zu verdeutlichen,
fithrt er in seiner Schrift ,Gott“ eine Vielzahl von Perspektiven auf
Gott an, von Michelangelo tiber Bruckner bis hin zu Dostojewski.!3¢
Erkenne der Mensch, so Przywara, die Unbegreiflichkeit Gottes und
seine begrenzte Eigenwirklichkeit, dann zeige sich das Verhéltnis als
»Einheit in der Zweiheit, einer Nahe in dem Wechsel von Nahe und
Ferne, einer ahnenden Erfiillungsruhe in der Spannung von Nihe
und Ferne, Schauen und Nichtschauen, ein letztes geheimnisvolles
,Gott in uns’ in der Polaritit von ,Gott iiber uns und Gott in uns“¥’

Der ,polare Gottesbegrift der Patristik und Scholastik, der ,Gott
in uns und tiber uns“13® 16st fiir Przywara alle Riatsel der Polari-
tat. Er iiberwinde die Antithesen.®® Auch Guardini fasst Gott, und
der Einschitzung von Przywara in seiner Rezension der Gegensatz-
lehre ist zuzustimmen, ,direkt als den Wert, von dem das ganze

133 Ebd., 193.

134 Faber, Kirche zwischen Identitat und Differenz, 125.

135 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 232.

136 Vgl. Przywara, Erich, Gott. Funf Vortrdge tiber das religionsphilosophische
Problem (1926), in: ders., Schriften II: Religionsphilosophische Schriften, Ein-
siedeln 1962, 243-372, 279.

137 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 232.

138 Ebd., 176.

139 Vgl. ebd., 215.

520

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Horizonte: Forschungsmoglichkeiten zur Gegensatzlehre

Phidnomen der Gegensatzschwebe seine Richtung erhalte!*® Die
Spannungseinheit Gottes pflanze sich, so Przywara, ,bei Augustin
schon starker bei Thomas, in die Doppelbewegung der Liebe selbst
weiter, in die Doppelbewegung der Liebe Gottes zum Menschen
und des Menschen zu Gott“!*! Das Analogieverhiltnis manifestiere
sich ,unumst6filich im Rhythmus des geschopflichen Seienden®!4?
Die Polaritat ,Gott in uns und Gott tiber uns® ist fiir Przywara das
sreligiose Apriori“ der Metaphysik und der Erkenntnistheorie.3

Die horizontale Analogie wird bei Przywara als der ,,dynamische
Schwebecharakter des Kreatiirlichen, das sich zwischen Moglichkeit
und Wirklichkeit bewegt und eine Spannungseinheit der Gegensatze
bildet®, beschrieben.** Die grundlegende Polaritit des Geschopfes
sei diejenige zwischen Dasein und Sosein, wobei er sich auf die
Unterscheidung zwischen essentia und existentia des Thomas von
Aquin bezieht:

»In dieser gesamten Polaritét aber, in diesem Hin- und Herschwingen
von Sein zu Werden und von Werden zu Sein, in dieser Bejahung des
grundsitzlichen Dualismus von existentia und essentia im Geschopf,
von werdehaftem Dasein und unveranderlichem Sosein [...] - offenbart
sich nicht in dieser dynamischen Einheit des metaphysischen Dualis-
mus, in der Polaritdt von Sein und Werden, der ,Gott iiber uns’ wiede-
rum als ,Gott in uns “?!4

Dasein und Sosein fallen fiir Przywara in der Welt nicht in einem
generellen Sein zusammen, womit er sich, wie Guardini, gegen die
Monismen richtet. Nur Gott sei essentia und esse und das Geschopf
habe sie, worin sich dessen Kontingenz und die Notwendigkeit
der vertikalen Analogie zeige. Damit beziehe er, so Pidel, Stellung
gegen den Pantheismus des deutschen Idealismus'#®, wie dies auch
Guardini in seiner Gegensatzlehre tut. Przywara verbindet die Pola-
ritat von Dasein und Sosein mit der Polaritat von Einheit (Dasein)
und Vielheit (Sosein) sowie mit derjenigen von Gemeinschaft und

140 Przywara, Tragische Welt?, 193.

141 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 193.

142 Faber, Kirche zwischen Identitit und Differenz, 126.
143 Vgl. Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 227.

144 Faber, Kirche zwischen Identitat und Differenz, 123.
145 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 226.

146 Vgl. Pidel, Church of the Ever Greater God, 5.

521

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

Individuum!¥’, womit zwei von Guardini angefithrte Gegensatzpaare
genannt sind.

Die analogia entis insgesamt ist bei Przywara nicht statisch, son-
dern durch sie fliefle gottliche Energie in einem bestimmten Rhyth-
mus, womit ein weiterer Topos anklingt, den auch Guardini in
seiner Gegensatzlehre ausfiihrt. Dem Analogie-Kreuz entspricht ein
Analogie-Rhythmus, Dasein und Sosein, die Polaritdt von Akt und
Potenz, die auch bei Guardini im ersten intraempirischen Gegen-
satzpaar aufgezeigt worden ist. Auf der vertikalen Achse bestehe
der Rhythmus im Hinausgehen Gottes aus sich selbst in der creatio
ex nihilo und der Riickkehr des Geschaffenen zu Gott. Przywara
bedient sich dabei des ,exitus-reditus-Schema’8, das sich auch in
Guardinis transzendentalem Gegensatzpaar ,Einheit und Mannig-
faltigkeit” in der Auseinandersetzung mit Bonaventura zeigte.

Die Epistemologie baut bei Przywara wie bei Guardini auf der
Metaphysik bzw. Ontologie auf. Die Daseins-Soseins-Polaritdt wird
zur Subjekt-Objekt-Polaritdt. Der ,polar bewegte Gegenstand® und
die ,polar bewegte Erkenntnishaltung® sind bei ihm einander ver-
wandt und zugeordnet.!*” Wihrend Subjekt und Objekt in Gott in
perfekter Weise koinzidierten, so Przywaral®®, bestehe das ,Wesen
der Schépfung” im ,,Dualismus von Subjekt und Objekt“?®\. Das Sub-
jekt richte sich in der Erkenntnis, so Przywara wie Guardini gegen
den Idealismus, auf ein ,von ihm unabhéngiges Objekt“!>2 Zwischen
Subjekt und Objekt finde ein Hin- und Herfluten statt, das sowohl
den Eigenstand des Subjekts als auch das Geheimnis des Objekts
bewahrt. Zwischen ihnen besteht das Verhiltnis der ,Polaritat® Sie
bilden eine ,Gegensatzeinheit; d.h. eine ,Spannungseinheit®>* Da
aber ein Subjekt das Objekt nie vollends zu erfassen vermag, gebe
es einen unendlichen sich zwischen Subjekt und Objekt bewegenden
Erkenntnisprozess, einen ,processus in infinitum® Dieser fordere
das ,kooperative Erkennen® der Subjekte, auch derjenigen, die dem

147 Vgl. ebd., 25.

148 Vgl. ebd., 27.

149 Vgl. Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 226.
150 Vgl. ebd., 216.

151 Ebd., 218.

152 Ebd., 219.

153 Vgl. ebd,, 221.

522

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Horizonte: Forschungsmoglichkeiten zur Gegensatzlehre

aktuellen vorangegangen sind, weshalb Przywara auf die philosophia
perennis rekurriert.!>*

Diese Ausfithrungen erinnern an Guardinis Ansatz einer Entwick-
lung einer ,Kritik der konkreten Vernunft® Letztlich besteht fiir
Przywara, wie es auch fiir Guardini gezeigt worden ist, die grund-
legende Erkenntnishaltung in der Schau, im einfachen Blick des
Kindes auf die Welt.!%

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass sich zwischen
den Seins- und Denkstrukturen Przywaras und Guardinis einige
Ahnlichkeiten finden. Hier zu nennen sind die generelle Konzep-
tion der Polaritdt, die doppelte Analogie innerhalb des Kontingen-
ten und in Bezug auf Gott, die Notwendigkeit der Griindung der
kreatiirlichen Analogie in Gott, die Dynamisierung des Gegensatz-
verhiltnisses im Rhythmus und schliefSlich eine auf der Ontologie
bzw. Metaphysik aufbauende polare Epistemologie, die in der Schau
miindet. Die wesentliche Differenz zwischen Guardinis und Przywa-
ras Ansatz des Polaritdtsdenkens besteht darin, wie dieser in seiner
Rezension der Gegensatzlehre bemerkte, dass Guardini das Leben
mit hinzudenke und er hingegen seine Aufgabe darin gesehen habe,
im Anschluss an die Antike Philosophie und die grofien Meister
Thomas von Aquin und Duns Scotus die ,,philosophia perennis® zu
vollenden.>® Er betreibt ,,Metaphysik“'>” Eine weitere, wenn auch
kleine Differenz zeigt sich darin, dass Przywara sichtbar zitiert und
sich mit Sekundarliteratur, auch Werken Guardinis'>, auseinander-
setzt.

Insgesamt wire ein eingehender Vergleich der Konzeptionen
Przywaras und Guardinis lohnend, da er einesteils die Fundierung
von Guardinis Gegensatzlehre in der scholastischen Schultheologie
verdeutlichen und andernteils auch seine Neuheit des Dialogs mit
lebensphilosophischem und existentialistischem Denken herausstel-
len kénnte. Dem Vergleich der Ekklesiologie, wie er von Eva-Maria
Faber vorgelegt worden ist, wiirde ein weiterer zu Denk- und Seins-

154 Vgl. ebd., 225: ,Wahre Metaphysik, wie wahre Erkenntnistheorie fordert den
,unendlichen Progress; den ,processus in infinitum’, fordert das ,kooperative Er-
kennen; fordert das Volker- und Menschheitsauge der ,philosophia perennis‘.

155 Vgl. ebd., 218.

156 Vgl. ebd., 212.

157 Ebd., 224.

158 Vgl. ebd., 140 Anm. 18, 145 Anm. 21.

523

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

strukturen hinzugestellt und damit auch ein Beitrag zur Forschung
der Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts in Deutschland geleis-
tet.

4 Ausblick: Die Bedeutung der Gegensatzlehre Romano
Guardinis fiir das Pontifikat von Papst Franziskus

Romano Guardinis Gegensatzlehre blieb zu seiner Zeit gerade in der
philosophischen Fachdiskussion weitgehend unbeachtet, wie Maria
Schliiter-Hermkes in ihrer Rezension bedauert.!® Am 21. November
1967 kam dem Werk iiber 40 Jahre nach der Erstveréffentlichung
eine erste Wiirdigung durch die Katholische Kirche zu. Guardini
schrieb an Dr. Laubach, Verleger im Matthias-Griinewald-Verlag in
Mainz, dass ein ,neu erschienenes Buch von Prof. Guitton“? aus
Gespréachen mit Papst Paul VI. seine Methode des Dialogs, des Ge-
gensatzes, enthalte:

»Das Wesen dieses Verfahrens besteht darin, dafl der Andere nicht als
Gegner, sondern als ,Gegensatz’ erscheint, und die beiden Standpunk-
te Satz und Gegensatz zur Einheit gebracht werden. Dann nennt der
Verfasser Namen von Personlichkeiten, die die gleiche Methode vertre-
ten, in Deutschland den meinigen. Wenn man die Bedeutung, die der
Dialoggedanke heute gewinnt hinzunimmt, so sehen Sie, daf} jetzt die
Stunde meines Buches iiber den ,Gegensatz’ kommt. Das ist auch schon
ausdriicklich ausgesprochen worden. Die Gegensatzlehre ist die Theorie
fur die Auseinandersetzung, welche nicht durch Kampf gegen einen
Gegner, sondern durch Synthese fruchtbarer Spannung, das heifit durch
Aufbau der konkreten Einheit geschieht ¢!

Da er offensichtlich die Zeit fiir sein frithes philosophisches Haupt-
werk gekommen sah, schlug er dem Verleger vor, die Gegensatzlehre
versehen mit einer zeitlichen Einordnung als kleine brochierte Aus-
gabe zu publizieren. Ob sich Papst Paul VI. direkt mit der Gegen-
satzlehre Guardinis befasste, ist nicht bekannt, doch drang in jener

159 Vgl. Schliiter-Hermbkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 529.

160 Das von Guardini erwahnte Buch ist: Guitton, Jean, Dialog mit Paul VI., Wien
1967.

161 Brief von Romano Guardini an Dr. Laubach vom 21. November 1967, Miin-
chen, in: BSB Ana 342 B III.

524

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Ausblick: Die Bedeutung fiir das Pontifikat von Papst Franziskus

Zeit mit dem Jesuiten Jorge Mario Bergoglio (*1936) sein spaterer
Nachfolger in das Denken in Polaritéten ein: zuerst in die jesuitische
Tradition und dann in die Gegensatzlehre Romano Guardinis. Als er
2013 zu Papst Franziskus gewéhlt wurde, sollte Guardinis Denkform
weltkirchliche Bedeutung zukommen.!®> Im Folgenden sei zuerst
Bergoglios Entdeckung des Gegensatzdenkens in der Tradition des
Jesuitenordens dargestellt, dann seine Ankniipfung an die Gegen-
satzlehre Guardinis ausgefithrt und schliefSlich auf das auf dem
Gegensatzdenken griindende kirchliche Prinzip der Synodalitit ein-
gegangen.

4.1 Die Entdeckung des Gegensatzdenkens in der Tradition des
Jesuitenordens

Jorge Mario Bergoglio trat am 11. Mérz 1958 in die Gesellschaft Jesu
ein, wurde 1969 zum Priester geweiht und war von 1973 bis 1979
Provinzial der argentinischen Provinz des Ordens. Die Polarisierun-
gen im Argentinien jener Jahre lieflen in ihm den Gedanken auf-
kommen, dass die Jesuiten ein Katalysator fiir die Einheit dieser
Gegensitze sein konnten. Er schreibt 1976 unter dem Titel ,,Glaube
und Gerechtigkeit im Jesuitenapostolat™:

»Die ignatianische Idee bietet die Moglichkeit, Gegensitze in Einklang
zu bringen und unvereinbar scheinende Konzepte zusammenzufiihren,
indem sie sie auf eine hohere Ebene bringt, wo sie dann ihre Synthese
finden®!63

Bergoglio ist dabei von der Uberzeugung geleitet, dass die dialekti-
sche Spannung als Kern der Ubungen des heiligen Ignatius von
Loyola nicht in Antinomien zerbreche, sondern in Polarititen in
Einheit gehalten werde. Das Aushalten der Spannungen sei jedoch

162 Vgl. fiir das Folgende: Borghesi, Massimo, Papst Franziskus. Sein Denken,
seine Theologie, Darmstadt 2020.

163 Bergoglio, Jorge Mario / Papst Franziskus, Fede e giustizia nell'apostolato dei
gesuiti (1976), in: ders., Pastorale Sociale, Mailand 2015, 245-249, 246: “Tale
concezione ignaziana € la possibilita di armonizzare gli opposti, di invitare
a una tavola comune concetti che in apparenza non si potrebbero accostare,
perché li colloca in un piano superiore in cui trovano la loro sintesi”.

525

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

nur moglich durch einen transzendenten Grund.!'** Diese Denk-
struktur gleicht derjenigen Guardinis, in dessen Konzeption die
Gegensitze durch und in der (existentiellen) Mitte gehalten sind,
wie gezeigt worden ist. Im Jesuitenorden sieht Bergoglio die Span-
nungseinheit ausgehend von den Ubungen des Ignatius in zwei Be-
reichen verwirklicht: im Zueinander von katholischer Universalitat
und besonderer Inkulturation sowie von Aktion und Kontemplation
im Leitwort contemplativus in actione. Die Universalitat schenke den
Jesuiten, so Bergoglio 1980, die weiten Horizonte, die iiber die Lo-
kalitat hinausgehen, wohingegen letztere sie zwinge, den konkreten
anvertrauten Raum ernst zu nehmen und sich nicht im Allgemeinen
zu verlieren. Hier zieht der Jesuit auch eine Grenze zum Denken
Hegels, dessen Dialektik das Besondere nur scheinbar enthalte und
stattdessen im Allgemeinen aufgehe. Im Katholizismus und im Jesui-
tenorden komme es jedoch darauf an, sich dem Besonderen zuzu-
wenden. Sein spéteres Gegensatzpaar ,,Globalisierung und Lokalisie-
rung® ist in diesen Uberlegungen grundgelegt.

Bergoglio befasste sich ausgehend von der konkreten Realitdt in
Argentinien, seiner Pragung im Jesuitenorden und seiner Verwurze-
lung in der Katholischen Kirche mit verschiedenen Gegensatzden-
kern: Erich Przywara, Henri de Lubac (1896-1991), Gaston Fessard
(1897-1978) und dem dialektischen Thomismus des Alberto Me-
thol Ferrés (1929-2009).19 In den ersten Entwicklungsjahren seines
Denkens spielte Guardini'®® noch keine Rolle. Den verschiedenen
Denkgemeinschaften kann hier aufgrund der gebotenen Kiirze nicht
nachgegangen werden. Er las bei Guardini zuerst eher spirituelle
Werke wie ,Der Herr“ und ,Die Mutter des Herrn®, doch erhielt
die Beschiftigung eine tiefere Bedeutung, als er dessen Schrift ,,Der
Gegensatz” zur Hand nahm.!®’

164 Vgl. Borghesi, Papst Franziskus, 89.

165 Vgl. dafiir ebd., 95-125.

166 Massimo Borghesi bezeichnet Guardini als Jesuiten, was natiirlich nicht der
Fall ist. (Vgl. ebd., 126).

167 Vgl. ebd., 126.

526

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Ausblick: Die Bedeutung fiir das Pontifikat von Papst Franziskus

4.2 Papst Franziskus denkt mit Romano Guardini

1986 reiste Bergoglio nach Deutschland, um an der Philosophisch-
Theologischen Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt eine Dis-
sertation iiber das Denken Guardinis mit dem Titel anzufertigen:
»Die polaren Gegensdtze als Struktur des tglichen Denkens und
der christlichen Verkiindigung®!%® Er blieb jedoch nur wenige Mo-
nate und erst im Exil in Cérdoba von 1990 bis 1992 gelang es
ihm, die Doktorarbeit zu beenden, doch blieb keine Zeit mehr
fiir die Verteidigung und Veréffentlichung, da er am 20. Mai 1992
zum Weihbischof in Buenos Aires ernannt wurde.!®® Im Jahr 2011
beabsichtigte er nach dem altersbedingten Angebot seines Riicktritts
als Erzbischof von Buenos Aires, seine Dissertation zur Verdffent-
lichung vorzubereiten, doch blieb dessen Annahme durch seinen
Vorginger Papst Benedikt XVI. bekanntermafien aus. Da die Disser-
tation von Bergoglio bzw. dem spateren Papst Franziskus also bisher
nicht publiziert wurde, muss das Gegensatzdenken Guardinis in
seinen anderen Schriften nachgewiesen werden.

In Artikeln und Reden (z.B. 1988 ,Dienst des Glaubens und
Forderung der Gerechtigkeit® und 1989 ,Zur Notwendigkeit einer
politischen Anthropologie“’’?) hatte er die Gegensatzlehre Guardinis
vor allem auf soziale und gesellschaftliche Fragen angewandt und
iiber die Jahre aus dessen acht Gegensitzen drei Paare und vier
Prinzipien seines Denkens entwickelt'”!. Sie finden sich in seinem

168 Vgl. ebd., 129.

169 Vgl. Cdmara, Javier / Pfaffen, Sebastidn, Aquel Francisco, Cérdoba 2015, 184:
In dieser Zeit, so Papst Franziskus, ,habe ich mein Studium fortgesetzt und
geschaut, ob ich mit meiner Doktorarbeit weitermachen konnte, habe es aber
nicht geschafft. Ich habe es verpasst, sie zu verdffentlichen, d.h. die Arbeit zu
verteidigen und zu verdftentlichen.

170 Bergoglio, Jorge Mario / Papst Franziskus, Servizio della fede e promozione
della giustizia. Alcune riflessioni sul Decreto IV della XXXII Congregazione
Generale della Compagnia di Gesu (1988), in: ders., Pastorale Sociale, Mailand
2015, 73-89; Ders., Necessita di un’antropologia politica. Un problema pastora-
le (1989), in: ders., Pastorale Sociale, Mailand 2015, 287-305.

171 Dass Jorge Mario Bergoglio die Gegensatzlehre Guardinis genau kannte, wird
in seinem Artikel “Notwendigkeit einer politischen Anthropologie” [, Necessita
di un’antropologia politica”] (1989) deutlich, in dem er die acht Gegensatz-
paare Guardinis darlegt: ,Le opposizioni polari di Guardini si danno nell’es-
sere vivente e reale. Cio si pud sperimentare strutturalmente nelle tensioni

527

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

programmatischen Apostolischen Schreiben ,Evangelii Gaudium®
(2013) wieder'”?, dessen ,ganzer Abschnitt zu den sozialen Prinzipi-
en der Dissertation iiber Guardini entnommen ist“’3, so Papst Fran-
ziskus in einem Interview mit Javier Cdmara und Sebastidn Pfaffen.
In einem Interview mit Antonio Spadaro SJ bekannte der Papst 2017,
»dass ich die Gegensitze liebe. Hier hat mir Romano Guardini mit
seinem Buch Der Gegensatz geholfen, das fiir mich sehr wichtig

172

173

528

pienezza-forma, atto-struttura, individualita-totalita. Guardini chiama queste
opposizioni categorie intraempiriche. Un livello piti profondo (direi riflessivo)
delle tensioni si presenta nel momento in cui cio che € sperimentabile si
mette in relazione con linteriorita dell'uomo. Questa realta transempirica si
struttura negli opposti produzione-disposizione, originalita-regola, interiorita-
trascendenza. Infine, Guardini sintetiza le tensioni che si trovano in tutte le
altre, le tensioni polari trascendentali: unita-molteplicita e somiglianza-diffe-
renza. Vale a dire: occorre vedere le precedenti tensioni tra opposti indivise et
inconfuse. E cita, e cid & possibile attraverso la misura e il ritmo. Su un piano
gnoseologico, la tensione fondamentale & tra intuizione e concetto, una tensio-
ne che permette di vedere indivise et inconfuse le tensioni precedenti” [Eigene
Ubersetzung: “Guardinis polare Gegensitze sind im lebendigen und realen
Sein gegeben. Strukturell lasst sich dies in den Spannungen Fiille-Form, Akt-
Struktur, Individualitdt-Totalitat erfahren. Guardini nennt diese Gegensitze
intraempirische Kategorien. Eine tiefere (ich wiirde sagen: reflexive) Ebene der
Spannungen entsteht in dem Moment, in dem das Erfahrbare auf die Inner-
lichkeit des Menschen bezogen wird. Diese transempirische Realitit ist in den
Gegensitzen Produktion-Disposition, Originalitat-Regel, Innerlichkeit-Trans-
zendenz strukturiert. SchliefSlich synthetisiert Guardini die Spannungen, die in
allen anderen, den transzendentalen polaren Spannungen zu finden sind: Ein-
heit-Vielheit und Verwandtschaft-Besonderung. Das heifit: es ist notwendig,
die vorherigen Spannungen zwischen den Gegensitzen indivise et inconfuse
zu sehen. Und dies ist méglich durch Mafl und Rhythmus. Auf erkenntnistheo-
retischer Ebene besteht die grundlegende Spannung zwischen Intuition und
Konzept, eine Spannung, die es erlaubt, die vorherigen Spannungen indivise
et inconfuse zu sehen"] (Papst Franziskus / Bergoglio, Necessita di un’antropo-
logia politica, 292 Anm. 5).

Vgl. Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben EVANGELII GAUDIUM des
Heiligen Vaters Papst Franziskus an die Bischofe, an die Priester und Diakone,
an die Personen geweihten Lebens und an die christglaubigen Laien iiber die
Verkiindigung des Evangeliums in der Welt von heute. 24. November 2013
[EG], hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (VAS 194), Bonn
2013, Nr. 222-237.

Cémara / Pfaffen, Aquel Francisco, 185.

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Ausblick: Die Bedeutung fiir das Pontifikat von Papst Franziskus

ist“7* Anschlieflend beschreibt Franziskus, wie er die Denkstruktur
des Gegensatzes bei Guardini versteht:

Guardini ,spricht darin von einem polaren Gegensatz, bei dem die
beiden Pole einander nicht aufheben. Und sie zerstoren einander auch
nicht. Zwischen ihnen besteht weder Gleichheit noch Widerspruch. Fiir
ihn 16st sich der Gegensatz auf einer hoheren Ebene auf. Dennoch
bleibt auch in dieser Auflésung die bipolare Spannung weiter bestehen.
Die Spannung bleibt, sie 16st sich nicht. Die Grenzen werden tiberwun-
den, indem man sie nicht negiert. Die Gegensitze helfen. Das menschli-
che Leben ist gegensitzlich strukturiert”>

Das erste Paar ,Fiille und Beschrankung® ist Guardinis Fiille und
Form entlehnt und wird von Franziskus mit zwei Prinzipien ange-
wandt: (1) Die Zeit ist mehr wert als der Raum. (2) Die Einheit
wiegt mehr als der Konflikt.”¢ In seiner Rede ,,Zur Notwendigkeit
einer politischen Anthropologie® 1989 verwendete Bergoglio das
Grundgeriist seiner Doktorarbeit, um ausgehend von Guardinis
intraempirischen Gegensatzpaar Akt und Bau eine Anthropologie
in der Denkstruktur des Gegensatzes zu entwerfen. Die polare
Spannung zwischen Fiille und Beschridnkung verhindere dabei, so
Bergoglio, ,dass der Mensch in tragischen Finitismus oder in dio-
nysische Unendlichkeit verfallt“!”” Mit Dionysios klingt der grof3e
Name Friedrich Nietzsches an, wie im Kapitel zum zweiten intraem-
pirischen Gegensatz ,Form und Formloses® dargestellt worden ist.
Anthropologie diirfe auch nicht der Versuchung der Entwurzelung
erliegen, sei es im Individualismus oder in der Verabsolutierung
bestimmter Formen. Eine Reaktion auf die von ihm beobachtete
Entwurzelung des heutigen Menschen, die er auch immer wieder
in seinem Pontifikat thematisiert'’8, sei die Suche nach Reinheit:

174 Spadaro, Antonio, Die Spuren eines Hirten. Ein Gesprach mit Papst Franzis-
kus, in: ders. (Hg.), Jorge Mario Bergoglio — Papst Franziskus, Im Angesicht
des Herrn. Gedanken iiber Freiheit, Hoffnung und Liebe, Bd. I, Freiburg i.Br.
u.a. 2017, 7-31, 29.

175 Ebd., 29f.

176 Vgl. Borghesi, Papst Franziskus, 139.

177 Ebd., 150.

178 Vgl. Papst Franziskus, Nachsynodales Apostolisches Schreiben CHRISTUS
VIVIT von Papst Franziskus an die jungen Menschen und an das ganze Volk
Gottes. 25. Marz 2019 [ChV], hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonfe-
renz (VAS 218), Bonn 2019, Nr. 179-186. In Nr. 186 schreibt er: ,Heute erleben

529

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

reiner Vernunft, reiner Kunst und reiner Wissenschaft. Im Begrift
des ,Reinen” klingt klar Guardinis Gegensatzdenken an. Daraus
entstehe der Fundamentalismus, der ganz vom konkreten Wert eines
Volkes, von der Verwurzelung, abgeldst sei und deshalb auch zum
Nihilismus fithren konne. Die andere Reaktion sei der Synkretismus,
der alle Werte unabhingig von Verwurzelung einfach zusammen-
fithre.””? Diese beiden Extreme konnten jedoch iiberwunden werden
durch die Polaritaten von Ganzheit und Teil, von Immanenz und
Transzendenz und Urspriinglichkeit und Regel:

»Hier besteht eine Spannung zwischen den Gegensitzen Regel und
Urspriinglichkeit, wobei man vermeiden muss, in Zwang (Ubertreibung
der Regel) oder Impulsivitit (Ubertreibung der Urspriinglichkeit) zu

verfallen“180

»ldee und Wirklichkeit bilden bei Bergoglio das zweite Gegensatz-
paar, das es so terminologisch bei Guardini nicht gibt und das
bei Franziskus durch das Prinzip ,Die Wirklichkeit steht Giber der
Idee® geleitet wird. Massimo Borghesi schlief3t aus der nicht nament-
lichen Anfithrung dieses Gegensatzpaares bei Guardini, dass dessen
Gegensitze methodisch nicht vom Problem der Wirklichkeit abhan-
gig seien und er damit die Grundspannung zwischen Idealismus
und Realismus verkenne. Diese Spannung fithre Bergoglio ein und
bringe damit Guardinis Gegensatzlehre auch in Verbindung zur tho-
mistischen Tradition. Dies trage auflerdem dazu bei, ,das in Der
Gegensatz vorgestellte polare Modell von jeder méglichen psycholo-
gischen Abweichung und von jeder Lebensphilosophie zu befreien!8!
Eine solche Deutung verkennt jedoch Guardinis grundlegenden An-
satz, der nicht einfach psychologisch lebensphilosophisch vorgeht,
sondern eine kantische und idealistische Philosophie kritisch zu ver-
winden versucht, indem er Phdnomenologie und Lebensphilosophie
mit der scholastischen Tradition und gerade Thomas und Aristoteles

wir eine Tendenz zur ,Homogenisierung® der jungen Menschen, welche die
ihrem Herkunftsort eigenen Unterschiede auflésen und sie in manipulierbare
serienmiflig hergestellte Individuen verwandeln will®

179 Vgl. Borghesi, Papst Franziskus, 153.

180 Papst Franziskus / Bergoglio, Necessita di un’antropologia politica, 297: “Qui
si da una tensione tra gli opposti regola-originalita, evitando di cadere nella
coercizione (esagerazione della regola) e nellimpulsivita (esagerazione dell’ori-
ginalita)”.

181 Borghesi, Papst Franziskus, 141.

530

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Ausblick: Die Bedeutung fiir das Pontifikat von Papst Franziskus

ins Gesprich bringt. Guardinis gesamte Lehre vom Gegensatz ist
der Versuch, das Lebendig-Konkrete ausgehend von der Wirklichkeit
in seiner Bipolaritit begrifflich zu fassen, wie ausfiihrlich dargestellt
worden ist.

Epistemologisch kann es fiir Bergoglio wie auch fiir Guardini
eine gegensitzlich gebaute Einheit nur von einem zweifachen Akt
erfasst werden, der sowohl rational als auch intuitiv sei, wie er 1989
schreibt:

»Eine solche Methode verlangt vom Verstand eine syneidetische Span-
nung. Diese ist notwendig, um die Teile in jhrer Beziehung zum Ganzen
und das Ganze in seiner Beziehung zu den Teilen zu sehen, stets im
Bewusstsein, dass es in jedem lebendigen Ganzen (und die politisch-ge-
sellschaftliche Wirklichkeit ist ein lebendiges Ganzes) unmoglich ist,
die Teile vom Ganzen zu trennen und umgekehrt; ganz einfach, weil
es unmoglich ist, einen Teil zu verstehen, ohne gleichzeitig das Ganze
zu erfassen, mit dem es verbunden ist. Ebenso unmdglich ist es, das
Ganze vollumfassend zu verstehen, ohne die einzelnen Teile zu erfassen.
Es geht hier um ein Werk des Zusammenfiihrens in Spannung - eine
syneidetische Art zu denken®!82

Bergoglios drittes und letztes Gegensatzpaar ,Globalisierung und
Lokalisierung®, bei dem das vierte Prinzip ,Das Ganze ist dem Teil
ibergeordnet® leitend ist, scheint dem Gegensatzpaar ,Einzelheit
und Ganzheit® Guardinis entlehnt und wird von Papst Franziskus
auch auf das Verhdltnis von Teilkirche und Universalkirche ange-
wandt, wie anhand einer Videobotschaft deutlich wird:

»Es gibt keine isolierte Teilkirche, die sich als allein bezeichnen kénnte,
so als erhebe sie den Anspruch, Herrin und einzige Auslegerin des
Wirkens des Heiligen Geistes zu sein. Keine Gemeinschaft besitzt das
Monopol der Auslegung oder der Inkulturation, ebenso wie es anders-
herum keine Universalkirche gibt, die der ortlichen Wirklichkeit den
Riicken kehrt, sie unbeachtet ldsst, sich nicht um sie kiimmert. Die

182 Papst Franziskus / Bergoglio, Necessita di un’antropologia politica, 302: “Tale
metodo esige dalla mente una tensione sineidetica necessaria a vedere le parti
in funzione del tutto e il tutto in funzione delle parti, con la consapevolezza
che in ogni insieme vitale (e il fatto politico-sociale & un insieme vitale) e
impossibile separare le parti dal tutto e viceversa, per la semplice ragione che
non ¢ possibile comprendere una parte senza cogliere allo stesso tempo il
tutto a cui & vincolata, e cosi all'opposto. E un lavoro d’insieme, in tensione,
sineidetico”.

531

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

Katholizitit erfordert und verlangt diese Spannungspolaritdt zwischen
dem Teil und dem Ganzen, zwischen dem Einen und dem Vielen,

zwischen dem Einfachen und dem Komplexen®!8?

Papst Franziskus verwendet zur Verdeutlichung dieses Gegensatz-
paares haufig das Bild des Polyeders, wie es sich auch in der grafi-
schen Darstellung im Kapitel zu Kreuzung und Reihung ergab.!84
Im Unterschied zur Kugel, in der sich die Punkte auflosen, werden
sie im Polyeder beibehalten und bilden es erst. Franziskus schreibt
in seinem Apostolischen Schreiben ,Christus vivit* 2019, dass die
Kirche junge Menschen nur dann anziehen konne, wenn sie keine
monolithische Einheit sei, ,sondern ein Geflecht unterschiedlicher
Gaben“!®> Und in einem Interview aus dem Jahr 2017 aufert er in
Bezug auf die Globalisierung:

»Der Polyeder stellt die wahre Globalisierung dar, die die Menschheit
bestdndig wachsen lasst. Er schiitzt immer die Besonderheit einer Per-
son, eines Volkes oder einer Kultur. Er 16st nicht auf, sondern 16st das
Problem auf einer hoheren Ebene*!8

Hierbei sei auch erinnert an Guardinis dhnliche Ausfithrungen zu
Thule und Hellas und Europa als tibergeordneter Einheit.!¥” Ber-
goglio tibernimmt also die grundlegende Denkstruktur des Gegen-
satzes von Guardini und setzt sich mit ihm auch von der Dialektik
Hegels ab, wie er 1989 in ,Zur Notwendigkeit einer politischen An-
thropologie® schreibt:

»Ich meine hier einen Denkstil, der eine phdnomenologische Methode
mit einer dialektischen Nuancierung voraussetzt. Hier ist es notwendig,
dem Begrift ,Dialektik® jeglichen hegelianischen Beiklang zu nehmen
und ihn lediglich als Ausdruck zu verstehen, der sich auf eine reziproke
Interaktion der Wirklichkeit bezieht 1%

183 Papst Franziskus, Videobotschaft fiir den Internationalen Theologie-Kongress
an der Papstlichen Universitdt von Argentinien, Buenos Aires, 1.-3. September
2015, zitiert nach: Borghesi, Papst Franziskus, 142.

184 Vgl. Teil I1I Kapitel ,,5.1 Die Verhaltnisse Kreuzung und Reihung®

185 ChV, Nr. 207.

186 Papst Franziskus in einer Audioaufnahme vom 29. Januar 2017, zitiert nach:
Borghesi, Papst Franziskus, 144.

187 Vgl. Teil I Kapitel ,,1.3.3 Thule und Hellas”.

188 Papst Franziskus / Bergoglio, Necessita di un’antropologia politica, 302: “Indi-
co uno stile di pensiero che implichi un metodo fenomenologico con una
sfumatura dialettica. In questo senso, occorre spogliare il termine ,dialettico’

532

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Ausblick: Die Bedeutung fiir das Pontifikat von Papst Franziskus

Auch in seinem Aufsatz ,Dienst des Glaubens und Foérderung der
Gerechtigkeit 1988 betont er, dass sich der Dialog ,zwischen den
in Spannung befindlichen polaren Partialitdten in Richtung Einheit“
bewege. Borghesi deutet diesen Dialog als eine mdgliche Synthese
der Pole, doch muss Dialog nicht deren Identitdt bedeuten, insbe-
sondere wenn Bergoglio anschlief3t:

sIch glaube, dass innerhalb der Vielfalt einer Wirklichkeit und einer
Konzeptualisierung eine Reihe von Polarititen ins Spiel kommt (was
etwas ganz anderes ist als ein Widerspruch). Es geht dabei um
Gegensitze, die sich nicht ausschliefen; gelost werden sie nie durch
Synthese, sondern eher durch eine Antinomie, die tief in ithrem Kern
die Virtualitdt der gegensitzlichen Polaritdten bewahrt, aber auf einer
hoheren Ebene gelost wird 1%

Summa summarum ist der Einschdtzung von Massimo Borghesi
zuzustimmen, dass die Idee der Polaritit des Lebens die gesamte
Struktur des Denkens des Papstes dominiere und sie der ,hermeneu-
tische Schliissel zu seinem katholischen Denken sei: ,Es ist also
unbestreitbar, dass Romano Guardini Bergoglios geistiger Lehrer
war“!0 Daher ist auch die Frage der Synodalitit, die grofie Thematik
seines Pontifikats und laut ihm der Weg der Kirche des dritten
Jahrtausends'®!, mittels der Denkstruktur des Gegensatzes Guardinis
zu durchdringen. Hier konnen jedoch nur wenige Andeutungen ge-
macht werden, die einer ausfiihrlicheren Bearbeitung bediirften.

di ogni risonanza hegeliana, e vedervi semplicemente lespressione di una inte-
razione reciproca di realta’.

189 Papst Franziskus / Bergoglio, Servizio della fede e promozione della giustizia,
80f.: “Credo, che all'interno della varieta di una realta e di una concettualizza-
zione entri in gioco una serie di polarita (cosa ben diversa da una contraddi-
zione), che sono opposizioni, ma non escludenti, e la cui soluzione non si
dara mai attraverso la sintesi, bensi attraverso 'antinomia; un’antinomia che,
nel suo stesso nucleo, conserva la virtualita delle polarita opposte pero risolte
altrove, su un piano superiore”.

190 Borghesi, Papst Franziskus, 166.

191 Vgl. Papst Franziskus, Ansprache zur 50-Jahr-Feier der Errichtung der Bi-
schofssynode (17. Oktober 2015), in: Die Berufung und Sendung der Familie
in Kirche und Welt von heute. Texte zur Bischofssynode 2015 und Dokumen-
te der Deutschen Bischofskonferenz, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bi-
schofskonferenz (Arbeitshilfen 276), Bonn 2015, 23-33, 25.

533

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenschau — Blinde Flecken — Horizonte — Ausblick

4.3 Synodalitdt: Die Denkstruktur des Gegensatzes fruchtbar
machen

Synodalitdt ist ein lebendig-konkretes Ereignis. Es gibt fiir sie kein
allgemeines oder abstraktes Patentrezept, sondern sie ereignet sich
auf der jeweiligen kirchlichen Ebene und gemif3 der eréfineten Fra-
ge immer einmalig und neu. In ihr sind polare Spannungsgetiige
enthalten, z.B. zwischen Teilkirche und Universalkirche, Bischofen
und Laien sowie zwischen kontrdren Positionen. Der Gegensatz
bereitet dabei, so Papst Franziskus, ,einen Weg, eine Strafle, auf
der man gehen kann [syn-hodos, Anm. PM.]"*? In dieser offenen
Denkweise, die Franziskus von Guardini iibernimmt, eroffnet sich
zwischen den Polen, die sich weder auftheben noch zerstoren, son-
dern einander bediirfen, ein Raum der Begegnung mit der Wahrheit,
wie er in seinem Buch ,Wage zu traumen® ausfiihrt:

»Ein fruchtbarer Gedanke sollte immer unfertig sein, um einer weite-
ren Entwicklung Raum zu geben. [...] Die von Guardini angeregte

Denkweise 6ffnet uns fiir den Geist und fiir die Unterscheidung der

Geister*19?

Es ist dabei Recht und Aufgabe des Einheitsamtes, diesen Raum zu
offnen und zu schlieffen. Synodalitét ereignet sich daher stets sub
et cum petro. Bediirfen beide Pole einander, um lebendig zu sein,
kann am Ende der Synodalitit keine Entscheidung stehen, weder fiir
nur einen Pol, da die reine Verwirklichung einer Seite zum Tod der
Spannungseinheit fithrt, noch fiir einen Kompromiss (eine hegelia-
nische Synthese in einem hdheren Dritten), da auch die Harmonie
laut Guardini zum Tod des Lebens fiihrt.

Stattdessen fiithrt Papst Franziskus in einem Interview mit Anto-
nio Spadaro SJ zur Gesellschaft Jesu aus, dass sie immer ihren Be-
zugspunkt in Jesus Christus und der Kirche habe, wodurch es ihr
ermoglicht werde, in die verschiedenen Spannungen hinauszugehen.
Vom Mittelpunkt her werde ein Raum erdfinet, in dem Unterschei-
dung moglich sei:

192 Spadaro, Die Spuren eines Hirten. Ein Gespréch mit Papst Franziskus, 29.
193 Papst Franziskus, Wage zu traumen! Mit Zuversicht aus der Krise, Miinchen
22020, 60.

534

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Ausblick: Die Bedeutung fiir das Pontifikat von Papst Franziskus

»Das mystische Umfeld definiert nie seine Grenzen, schliefit das Den-

ken nicht ab. Der Jesuit muss immer ein Mensch mit einem unabge-

schlossenen, einem offenen Denken sein®!%*

Dies entspricht wiederum ganz der Gegensatzlehre Guardinis, die
kein abgeschlossenes System ist, sondern ein ,Aufgetansein der Au-
gen und eine innere Richtung im lebendigen Sein“!®> Das Ende eines
synodalen Ereignisses bildet daher die Wahl von etwas Neuem, dass
sich selbst gezeigt hat und die gegensitzlichen Pole spannungsvoll
auf einer hoheren Ebene vereint: Reform auf Christus, den Gott-
Menschen, hin.

194 Spadaro, Antonio, Das Interview mit Papst Franziskus, Freiburg i.Br. u.a. 2013,
35f.
195 Guardini, Der Gegensatz, 257.

535

hittps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2026, 03:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/6783495891767-487 - am 21.01.2028, 03:08:05. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=]


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Zusammenschau: Die Charakteristik der Gegensatzlehre
	2 Blinde Flecken: Die Grenzen der Gegensatzlehre
	3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre
	3.1 Vergleich mit dem Gegensatzdenken Johann Adam Möhlers (1796–1883)
	3.2 Vergleich mit der Dialogphilosophie Martin Bubers
	3.3 Vergleich mit der Analogie-Lehre Erich Przywaras S.J.

	4 Ausblick: Die Bedeutung der Gegensatzlehre Romano Guardinis für das Pontifikat von Papst Franziskus
	4.1 Die Entdeckung des Gegensatzdenkens in der Tradition des Jesuitenordens
	4.2 Papst Franziskus denkt mit Romano Guardini
	4.3 Synodalität: Die Denkstruktur des Gegensatzes fruchtbar machen


