
Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte
– Ausblick

Die Untersuchung zur Gegensatzlehre Romano Guardinis wird mit
vier Aspekten beschlossen: erstens einer Zusammenschau des Dar‐
gelegten unter der Frage, welchem philosophischen oder theologi‐
schen Genre diese Schrift zuzuordnen ist. Zweitens wird auf Gren‐
zen von Guardinis Gegensatzdenken hingewiesen. Drittens seien mit
Vergleichen zum Denken Johann Adam Möhlers, Martin Bubers und
Erich Przywaras drei mögliche künftige Forschungshorizonte skiz‐
ziert und viertens wird ein Ausblick auf den Einfluss von Guardinis
Gegensatzdenken auf Papst Franziskus gegeben.

1 Zusammenschau: Die Charakteristik der Gegensatzlehre

Die Gegensatzlehre Guardinis trägt, wie bereits gezeigt werden
konnte, sieben Charakterzüge. Sie ist erstens Existenzbewältigung
und Existenzphilosophie, zweitens geprägt durch Phänomenologie
und Lebensphilosophie, drittens eine Heuristik, viertens Ontologie
des Lebendig-Konkreten, fünftens Erkenntnistheorie, sechstens eine
Lehre für das richtige Maß und die rechte Mitte und siebentens
Grundlage für seine Lehre von der Katholischen Weltanschauung.

Die Entwicklung einer Gegensatzlehre erwies sich zuerst als eine
Existenzbewältigung Guardinis und sein Gegensatzdenken ist in die‐
sem Sinne der Existenzphilosophie zuzuordnen. Sie entsprang aus
seinem Ringen um Heimat zwischen Italien und Deutschland, seiner
Frage nach der eigenen Berufung und der mit Neundörfer gemein‐
sam vollzogenen Ausarbeitung einer Charakterlehre. Hanna-Barbara
Gerl-Falkovitz betont deshalb zurecht, dass sie „ihm zum Aushal‐
ten und Standhalten in eigenen Gegensätzen“ gedient habe und sie

497

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Struktur von Guardinis Denken“ sei.1 Auch wenn die Gegensatz‐
lehre der Ausarbeitung der Charakterlehre entsprang, ist sie selbst
keine solche, sondern hatte sich von ihr als eigenständige Konzepti‐
on gelöst. Zudem liegt sie als Lebens- und Denkstruktur Guardinis
zwar seinen Werken zu Grunde, doch ist sie selbst noch keine Welt‐
anschauungslehre, wie Massimo Borghesi zu Unrecht behauptet.2

Sie ist zweitens eine phänomenologisch-lebensphilosophisch ge‐
prägte Schrift. Marcel Reding bezeichnet sie zurecht in seinem als
Vorwort für die Gegensatzlehre gedachten und später als eigenem
Artikel publizierten Text als „lebendige Phänomenanalyse, die an die
Stelle der Begriffszergliederung und der zum Selbstzweck werden‐
den kritischen Reflexion tritt“.3 Maria Schlüter-Hermkes nennt sie
richtig Philosophie des Lebens und Erkenntnistheorie des Menschli‐
chen4, sowie Scholastik des Konkreten und eine Weisheitslehre von
Mitte und Maß5. Alfons Knoll charakterisiert die Gegensatzlehre de‐
zidiert als Philosophie und trennt sie von einer Glaubensvorausset‐
zung.6 Auch Gerl-Falkovitz beschreibt sie als reine Philosophie, d.h.
als reine Problementfaltung ohne direkt auf einer Person oder einem
Werk aufzubauen.7 Für Guido Sommavilla ist die Gegensatzlehre
ein „kohärentes und präzises philosophisch-personales System“, „von
dem sein [Guardinis, Anm. P.M.] gesamtes Werk als Denker, Theo‐
loge, Erzieher und Interpret abhängig ist“.8 Sie sei „grundlegend,
um seine Art des Philosophierens zu verstehen“9 und enthalte den
„originalen Kern der Philosophie Guardinis“ [„il nucleo originale

1 Gerl-Falkovitz, Konturen des Lebens, 175.
2 Vgl. Borghesi, Romano Guardini, 64.
3 Reding, Marcel, Romano Guardini. Denker des Gegensatzes, in: Luxemburger

Wort (17. Februar 1960). Kulturelle Wochenbeilage „Die Warte. Perspectives vue
hebdomadaire sur les arts et les idées“, 1, 3, 1 Sp. 2.

4 Vgl. Schlüter-Hermkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 529.
5 Vgl. ebd., 538f.
6 Vgl. Knoll, Glaube und Kultur, 75.
7 Vgl. Gerl-Falkovitz, Leben in ausgehaltener Spannung, 61.
8 Sommavilla, La filosofia di Romano Guardini, 4. [eigene Übersetzung: „Egli s’è

creato, infatti, un sistema filosofico personale preciso e coerentissimo da cui tutta
la sua opera di pensatore, teologo, educatore, interprete dipende”.].

9 Brief von Guido Sommavilla an Romano Guardini vom 27. September 1960,
Mailand, in: BSB Ana 342 B I,1: “Sto per finire di leggere “Der Gegensatz”. Inter‐
essantissimo libro e, credo, fondamentale per capire i modi del Suo filosofare”.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

498

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


della filosofia del Guardini“].10 In Absetzung von kantischer und
neukantianischer Philosophie nahm Guardini sowohl die Tradition
antiker und mittelalterlicher Philosophie und Theologie als auch
die phänomenologische und lebensphilosophische Strömung seiner
Zeit auf und fundierte sein Denken in der Wirklichkeit, präziser:
im Lebendig-Konkreten. Davon ausgehend vollzog er in den Jahren
ab 1914 den Wechsel vom System hin zum offenen System und zur
Begegnung. Dies ist ein Schlüssel für das Verständnis der Gegensatz‐
lehre, denn sie ist nicht als systematisch-philosophische Schrift oder
gar Epistemologie zu verstehen, sondern als eine Multiperspektivität
der Begegnungen, die in ihrem angebotenen ganzheitlichen Blick
einlädt, das eigene Schauen zu richten und zu korrigieren. In diesem
Sinne ist sie Philosophie, die auch unabhängig von Guardinis Exis‐
tenz Gültigkeit besitzt.

Die Gegensatzlehre ist drittens, wie Guardini seinem Freund Wei‐
ger bereits 1913 dargelegte, eine „Theorie des Wirklichkeitsfassens, als
Heuristik für die Wirklichkeit nach Fülle und Einheit“11.12 Karl Rah‐
ner hob in dieser Richtung in seinem Festvortrag zu Guardinis 80.
Geburtstag hervor, dass seine Lehre vom Gegensatz, die ihm teuer
sei, sich „gewissermaßen auf einem noch vor-ontologischen Feld“
bewege und „eher eine Methodologie darstellt, die unverfügbare Fül‐
le der lebendigen und personalen Wirklichkeit unbefangen zu Ge‐
sicht zu bekommen“.13 In den drei intraempirischen („Akt und Bau“,
„Formloses und Form“ sowie „Besonderes und Ganzheit“), den drei
transempirischen („Produktion und Disposition“, „Ursprünglichkeit
und Regel“ sowie „Immanenz und Transzendenz“) und den zwei
transzendentalen Gegensatzpaaren („Verwandtschaft und Besonde‐
rung“ sowie „Einheit und Mannigfaltigkeit“) schaut Guardini ge‐
meinsam mit vielfältigen Denkern auf das Lebendig-Konkrete und
korrigiert einseitige Blickwinkel mittels des polaren Gegensatzes.

10 Ebd., 6.
11 Brief an Weiger vom 4./7. Dezember 1913, Freiburg im Breisgau, in: Gerl-Falko‐

vitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 125 [Hervorhebung P.M.].
12 In „Gegensatz und Gegensätze“ hatte er ebenso 1914 betont: Das Gegensatzden‐

ken ist „heuristischer Natur, insofern es dem Verstehenden den Blick für die
objektive Allseitigkeit des Seins öffnet und ihn auf eine Fülle des Tatsächlichen
hinweist“. (Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 18).

13 Rahner, Karl, Ansprache zum 80. Geburtstag von Romano Guardini. Festvor‐
trag, in: Katholische Akademie in Bayern (Hg.), Akademische Feier zum 80.
Geburtstag von Romano Guardini, Würzburg 1965, 17–35, 26.

1 Zusammenschau: Die Charakteristik der Gegensatzlehre

499

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Insgesamt traten als Gesprächspartner hervor: Max Scheler, Fried‐
rich Wilhelm Foerster, Aristoteles, Thomas von Aquin, Bonaventura,
Johann Wolfgang von Goethe, Georg Simmel, Hans Driesch, Werner
Sombart, Friedrich Nietzsche, die Kunst Beurons, Aurelius Augusti‐
nus, Søren Kierkegaard und Georg Friedrich Wilhelm Hegel.

Sie ist viertens eine dynamische Ontologie des Lebendig-Konkre‐
ten, d.h. weder Anthropologie noch Metaphysik – als die sie Karl
Wucherer-Huldenfeld bezeichnete14 –, die Guardini in seinen acht
Gegensatzpaaren, dem quantitativen Verhältnis und in den Ausfüh‐
rungen zur Komplexität des Lebendig-Konkreten darlegt. Gunda
Brüske gibt eine dreifache Bestimmung der Gegensatzlehre als On‐
tologie, als Hermeneutik und als „Erkenntnistheorie bzw. Transzen‐
dentalphilosophie an, insofern gefragt wird, welches die Bedingung
der Möglichkeit im erkennenden Subjekt dafür ist, daß Erkenntnis
des Lebendig-Konkreten zustande kommt“.15 Für Arthur Hübscher
ist sie eine Theorie des Verstehens.16 Die Gegensatzlehre ist fünftens
eine Theorie des rechten Sehens und Lebens und in diesem Sinne
Erkenntnistheorie, doch nicht transzendentalphilosophisch, da sie
zwar Existenz und Denken zusammenbringt, d.h. die Bedingung
der Möglichkeit von konkreter Erkenntnis bedenkt, doch sich expli‐
zit gegen den Subjektivismus Kants wendet. Sie stellt die Mitschau‐
enden in die Allseitigkeit, eine Multiperspektivität, die das eigene
begrenzte Schauen in und durch die Ganzheit korrigiert.17 Sie ist
sechstens eine Lehre des richtigen Maßes und der rechten Mitte. Die
Mitte der Existenz Guardinis und damit der Gegensatzlehre bildet
seine existentielle Hingabe an Jesus den Christus in der Katholischen
Kirche. Denkerisch umkreist er das eigene Erleben in Auseinander‐
setzung mit der Jugendbewegung um die Gehalte Freiheit, Hingabe
und Gehorsam sowie im Nachdenken über Kirche, Liturgie und
Mystik, woraus sich die Zentralität des Analogie-Denkens für die
Gegensatzlehre ergibt. Allein ausgehend von diesem Fundament
kann er mit Multiperspektivität auf die acht Gegensatzpaare des
Lebendig-Konkreten blicken.

14 Vgl. Wucherer-Huldenfeld, Die Gegensatzphilosophie Romano Guardinis, 288.
15 Brüske, Anruf der Freiheit, 52.
16 Vgl. Hübscher, Arthur, Denker unserer Zeit. 62 Porträts, München 1956, 125.
17 Vgl. Guardini, Gegensatz und Gegensätze, 19: „Diese Tatsache geeinter Gegen‐

sätzlichkeit, gefaßt als Grundgesetz des Seins und als Regulativ alles Denkens, ist
die Idee der Allseitigkeit. In ihr faßt sich die Gegensatzlehre zusammen“.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

500

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im bewussten Standnehmen auf dem Fundament Christi und
im durch ihn und mit ihm vollzogenen gläubigen Blick „gewinnt
die Gegensatzhaltung für den Vollzug dieser Sicht äußerste Bedeu‐
tung“.18 Die Gegensatzlehre ist also siebtens das Fundament für seine
Lehre der Katholischen Weltanschauung und damit für sein Werk
nach 1925, wie auch Heinrich Fries, Marcel Reding und Róbert Kür‐
nyek darlegen.19 Dies konnte bereits im Exkurs im dritten intraempi‐
rischen Gegensatzpaar zum Verhältnis von Einzelnem und Gemein‐
schaft anhand späterer Schriften Guardinis gezeigt werden. Bevor
auf weitere Forschungshorizonte hingewiesen wird, sei zunächst auf
die Grenzen von Guardinis Gegensatzschrift eingegangen.

2 Blinde Flecken: Die Grenzen der Gegensatzlehre

Guardini hat in seiner Gegensatzlehre eine Schule des Sehen-Ler‐
nens für seine Zeit vorgelegt, die als von ihm titulierte Philosophie
des Lebendig-Konkreten auch Grenzen aufweist, deren sieben im
Folgenden angedeutet seien.

Erstens postuliert Guardini entgegen der kantischen bzw. neukan‐
tianischen Philosophie die Erfahrung des Lebendig-Konkreten als
seinen philosophischen Ausgangspunkt. Damit setzt er sich blei‐
bend, wie oben dargelegt, der Induktionskritik Kants aus, auf die
er in der Gegensatzlehre und auch in späteren Werken nicht eingeht,
obwohl sie ihm bewusst ist, wird er doch aus seiner Vorlesung „Gott
und die Welt“ im Wintersemester 1923/24 von Ursula Kolberg mit
den Worten zitiert: „Erfahrung liefert immer und nur Vorläufiges“.20

18 Guardini, Der Gegensatz, 249.
19 Vgl. Fries, Die katholische Religionsphilosophie der Gegenwart, 274: „Vom

Gegensatz als Struktur alles Lebendigen und von der ihm zugeordneten An‐
schauung sind die religionsphilosophischen Konzeptionen Guardinis bestimmt“.
Reding, Der Gegensatz, 1 Sp. 2: „Guardinis Gegensatzbuch gehört zu den Schrif‐
ten, die das Verständnis des späteren Werkes bieten“. Gemäß Róbert Kürnyek ist
der Gegensatz „basic for the correct interpretation of his entire opus”. (Kürnyek,
Róbert, The Concept of Liturgical Reform in the Writings of Romano Guardini
and Joseph Ratzinger / Pope Benedict XVI: A Comparative Analysis, Ottawa
2016, online unter: https://ruor.uottawa.ca/bitstream/10393/35720/1/Kurnyek_
Robert_2016_thesis.pdf (abgerufen am 12.12.2023), 34).

20 Guardini, Gott und die Welt, 145.

2 Blinde Flecken: Die Grenzen der Gegensatzlehre

501

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ruor.uottawa.ca/bitstream/10393/35720/1/Kurnyek_Robert_2016_thesis.pdf
https://ruor.uottawa.ca/bitstream/10393/35720/1/Kurnyek_Robert_2016_thesis.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ruor.uottawa.ca/bitstream/10393/35720/1/Kurnyek_Robert_2016_thesis.pdf
https://ruor.uottawa.ca/bitstream/10393/35720/1/Kurnyek_Robert_2016_thesis.pdf


Er gesteht damit ein, dass er keine Gewissheit über die induktiv
gewonnenen Kategorien, d.h. seine Gegensatzpaare, hat.

Dennoch betont er zweitens, dass seine Aufstellung der beiden
Reihen der Gegensätze den Anspruch erhebe, dass es außer ihnen
keine anderen gebe und dass alle weiteren besondere seien, die sich
in den von ihm aufgezeigten wiederfinden ließen. Zugleich notiert
er jedoch selbst, dass er dahingestellt sein lassen müsse, „ob auch
wirklich die einzigen getroffen sind“.21 Wie bereits dargestellt, übten
schon die frühen Rezensenten der Gegensatzlehre Kritik an der
von ihm angenommenen Vollständigkeit seiner Kategorientafel der
Gegensätze, die auch aus heutiger Sicht zu wiederholen ist. Das
Prinzip des Lebendig-Konkreten scheint für Heute zu besagen, dass
jede Zeit aufgerufen ist, ihre jeweiligen Phänomene zu untersuchen
und herauszufinden, welche sich in fruchtbringende Polaritäten ein‐
ordnen lassen und welche Widersprüche sind. Zu denken wäre
heute beispielsweise an Fragen der Digitalität und der Künstlichen
Intelligenz und ihr Verhältnis zum Analogen.

Drittens bildet die Entwicklung einer Kant überholenden „Kritik
der konkreten Vernunft“ den epistemologischen Kontext der Gegen‐
satzlehre. Dies zeigt die von Guardini vorgenommene strukturelle
Rahmung und damit Sinnrichtung der Gegensatzschrift durch das
erste Kapitel „I.1 Das Konkret-Lebendige, und wie es erkennend ge‐
faßt werden könne“22 und das vorletzte „IV. Das Erkenntnisproblem
des Konkreten“23. Dieser großen selbst gestellten Aufgabe kommt er
jedoch nur bruchstückhaft nach: Zwar finden sich im Kapitel zur
Erkenntnis des Lebendig-Konkreten die oben ausgeführten Andeu‐
tungen zu einer neuen Epistemologie, doch sind sie – gerade um die
Epoche bildenden Werke Kants zu verwinden – bei weitem nicht
ausreichend. So nennt er keine Beispiele der von ihm postulierten
neu zu gewinnenden überrationalen Begrifflichkeiten, d.h. Symbole.
In Guardinis Zeit finden sich ausführlichere Versuche der Verwin‐
dung Kants, beispielsweise derjenige von Nikolai Hartmann.24 Diese
aus fachphilosophischer Sicht anzuführende Kritik – es wurde be‐
reits gesagt, dass sich Guardini selbst nicht als Fachphilosoph sah –
lässt sich in einem vierten Punkt fortsetzen.

21 Guardini, Der Gegensatz, 24, 55.
22 Vgl. ebd., 1–15.
23 Vgl. ebd., 195–222.
24 Vgl. Hartmann, Metaphysik der Erkenntnis.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

502

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Viertens werden auch andere philosophische Debatten in der
Gegensatzlehre häufig über Schlagworte geführt. So richtet er sich
z.B. gegen den „Rationalismus“25 und den „Intuitionismus“26, ohne
dass nähere Erläuterungen oder Verweise auf Autorinnen und Auto‐
ren aus seiner oder früherer Zeit folgen würden. Anders als bei sei‐
nen späteren Gestaltinterpretationen drückt er sich hier nicht einen
Gegner an die Brust und ringt mit ihm, sondern scheint sich eher
auf allgemeine Phänomene zu beziehen. Die detaillierte argumenta‐
tive Auseinandersetzung mit anderen Positionen lag nicht in seinem
Interesse, doch ist sie gerade aus einer dezidiert philosophischen
Sicht als ein Mangel der Gegensatzlehre zu identifizieren.

Fünftens sind Guardinis Parallelisierungen verschiedenster Auto‐
ren, Denkrichtungen und Fachgebiete, ohne deren jeweiligen Kon‐
text zu berücksichtigen, aus philosophiehistorischer Perspektive
problematisch. Die jeweiligen Denker standen – gerade aus dem
Blickwinkel einer Philosophie des Lebendig-Konkreten – vor un‐
terschiedlichen zeitbedingten Problemstellungen. Diese historischen
Kontexte und konkreten Verortungen zu übergehen und Gedanken‐
stränge losgelöst für das eigene Vorhaben nutzbar zu machen, ist
einesteils als die große kreative Eigenleistung Guardinis zu würdi‐
gen, doch könnte sie andernteils aus heutiger Sicht auch als jene
Abstrahierung ausgelegt werden, die er in der Gegensatzlehre selbst
ablehnte.

Sechstens sind die von Guardini in der Zeichnung der Gegen‐
satzpaare verwendeten Erfahrungs- und damit Begründungsbezüge
(logischerweise) zeitbedingt. Er erwähnt sowohl den Körper, den
Stoffwechsel und die physikalischen und chemischen Vorgänge27, als
auch den „Bau von Knochen und Muskeln, die Struktur des psychi‐
schen Geschehens“28 und das „Ein- und Ausatmen“29. Er verweist
ebenso auf die „Organisation eines Betriebes“, „Gemeinde, „Staat“,
„Gesamtkunstwerk“ und „Gesamtbildung“30, wie auch auf den „Ty‐
pus des neuzeitlichen Unternehmers“31 und die „Bildkraft des Künst‐

25 Vgl. Guardini, Der Gegensatz, 245.
26 Vgl. ebd., 8.
27 Vgl. ebd., 32.
28 Ebd., 78.
29 Vgl. ebd., 49.
30 Vgl. ebd., 50f.
31 Ebd., 69.

2 Blinde Flecken: Die Grenzen der Gegensatzlehre

503

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lers“32. Die durch die Einbettung in den lebendig-konkreten Kontext
ihrer Zeit gegebene Stärke der Gegensatzschrift zeigt sich für eine
heutige Lektüre als Grenze. Die Phänomenzeichnungen sind nicht
sofort zugänglich, sondern bedürfen der Erklärung und der Erläute‐
rung der historischen Bezüge. Ein Forschungsauftrag bestünde also
darin, das von Guardini präsentierte Prinzip der Polarität sowie sei‐
ne einzelnen Gegensatzpaare mit heutigen Beispielen und Bezügen
zu erläutern, zu widerlegen oder zu erweitern, um damit das Werk
neu fruchtbar zu machen. Ein Beispiel einer Verheutigung soll zum
Abschluss dieser Untersuchung mit dem Ausblick auf das Pontifikat
von Papst Franziskus gegeben werden.

Siebtens ergeben sich durch Guardinis zeitlebens gefeierte Sprach‐
virtuosität heute Grenzen. Seine Begrifflichkeiten sind in der Gegen‐
satzschrift unpräzise. So tituliert er beispielsweise die Darstellung
der Gegensatzpaare mit „Das System der Gegensätze“33, doch kon‐
kludiert er das Werk mit den Worten, dass er kein System schaffen
wollte34. Dabei erörtert er an keiner Stelle ausführlich seinen Sys‐
tembegriff. Auf das ähnliche Problem mit dem Terminus „intraempi‐
risch“ wurde bereits hingewiesen.35 Eine heutige Neuherausgabe der
Gegensatzlehre müsste diese sprachlichen Ungenauigkeiten benen‐
nen und die Termini erläutern, um dadurch einer jungen Generation
zu helfen, das Werk zu verstehen.

Ein sich daran anschließender Forschungsauftrag bestünde ausge‐
hend von der hier vertretenen These, dass die Gegensatzlehre die
grundlegende Denk- und Lebensstruktur Guardinis war, darin, Wei‐
terentwicklungen einzelner Gegensatzpaare in seinen Werken aufzu‐
zeigen. Ein anderer Forschungszweig liegt darin, das Gegensatzden‐
ken Guardinis ins Gespräch mit theologischen und philosophischen
Autorinnen und Autoren seiner Zeit zu bringen und so dessen Ent‐
wurf noch mehr zu konturieren. Erste Ansätze eines solchen Wei‐
terdenkens wurden in Guardinis Dialog mit Martin Heidegger ange‐
zeigt. Chan Ho Park hat Guardinis Gegensatzphilosophie als Weg

32 Ebd., 71.
33 Ebd., 29.
34 Vgl. ebd. 257.
35 Vgl. Teil III Kapitel „1.2 Vom Metaphysischen zum Intra- und Transempiri‐

schen“.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

504

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Mitte mit dem Buddhismus verglichen36 und Yvonne Dohna
Schlobitten unterstrichen, dass der Gegensatzmethode eine „Schlüs‐
selrolle“ für die zeitgenössische Kunsttheorie zukomme37. Drei wei‐
tere Horizonte seien nun eröffnet, woran sich ein Ausblick auf die
Bedeutung von Guardinis Gegensatzdenken für das Pontifikat von
Papst Franziskus anschließt.

3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur
Gegensatzlehre

Die Gegensatzlehre Guardinis wurde in ihrer Genese, ihrem Grund
und ihrer Ontologie und Epistemologie dargestellt. Sie soll nun
in drei Vergleichshorizonte gesetzt werden, wobei nicht Guardinis
Quellen im Blick sind, sondern drei Gesprächspartner, die aus un‐
terschiedlicher Perspektive interessant erscheinen: erstens das Ge‐
gensatzdenken des Tübinger Theologen Johann Adam Möhler, des‐
sen Schriften dem auch in Tübingen studierenden Guardini bekannt
waren; zweitens die Dialogphilosophie Martin Bubers, da Guardini
mit dem jüdischen Gelehrten selbst in Kontakt stand; und drittens
das Gegensatzdenken Erich Przywaras S.J., da er in seiner Rezension
von Guardinis Gegensatzlehre diese als seinem Denken verwandt
bezeichnet. Dabei sollen die folgenden Ausführungen lediglich Hori‐
zonte umreißen, die von einer künftigen Forschung bedacht werden
könnten.

3.1 Vergleich mit dem Gegensatzdenken Johann Adam Möhlers
(1796–1883)

Bereits im Theologiestudium in Tübingen wird Guardini mit dem
Werk Johann Adam Möhlers (1796–1883), dem Theologen der Tü‐
binger Schule, mit großer Wahrscheinlichkeit in Kontakt gekommen

36 Vgl. Park, „Wer sein Selbst verliert, wird es gewinnen“, 311–317.
37 Vgl. Dohna Schlobitten, Guardinis Kunsterkenntnis als Ursprung seines Gegen‐

satzdenkens, 184.

3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre

505

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein, gehörte Möhlers 1832 veröffentlichte „Symbolik“38 doch, so
Zoltán Alszeghy, „noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu den
Büchern, die jeder deutsche Theologiestudent zur Hand nahm“39.
Sicher bezeugt ist Guardinis Rezeption der „Symbolik“ in seiner
Habilitationsschrift über Bonaventura.40 Seine Hochschätzung der
Gedanken Möhlers bringt er in seinem 1923 publizierten Aufsatz
„Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie“ zum Aus‐
druck, in dem er nach einem sechs-seitigen(!) Zitat aus Möhlers
Schrift „Einleitung in die Kirchengeschichte“ – man bedenke Guar‐
dinis sonstige Zitationsarmut – schreibt:

„Schlichter und klarer kann man nicht wohl sagen, worum es hier geht,
und ich freue mich, diese Bestätigung beibringen zu können. Möhlers
ruhige, von aller Überhebung freien Worte sind ihrerseits nur der Kom‐
mentar zu 1 Kor 2, 10–15“.41

Eine Kenntnis der Gedankenwelt Möhlers war bei Guardini also
sicher gegeben. Ob er, wie Massimo Borghesi angibt, die grundle‐
gende Unterscheidung von Widerspruch und Gegensatz vielleicht
aus Möhlers Werk „Die Einheit der Kirche“ entnommen hat, kann
hier nicht weiter untersucht werden.42 Diese Lektüre könnte zwar
ein weiterer Anstoß für die Unterscheidung gewesen sein, doch
speist sich die Genese des Gegensatzdenkens aus vielen Quellen,
wie gezeigt worden ist.

Möhler hatte 1825 das Werk „Die Einheit der Kirche“43 veröffent‐
licht, in dessen Mittelpunkt, so Borghesi, „die Idee der Kirche als
coincidentia oppositorum [steht], wobei er grundsätzlich zwischen
‚Gegensatz‘ und ‚Widerspruch‘ unterschied“44. Möhlers Schrift be‐
ginnt in den ersten beiden Kapiteln mit der Einheit der Kirche,

38 Möhler, Johann Adam, Symbolik oder Darstellung der dogmatischen
Gegensätze der Katholiken und Protestanten nach ihren öffentlichen Bekennt‐
nisschriften, Mainz 31834.

39 Alszeghy, Zoltán, Vorwort zu Johann Adam Möhlers Symbolik, Mailand 1984,
zitiert nach: Borghesi, Papst Franziskus, 96.

40 Vgl. Guardini, Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras, 199.
41 Guardini, Anselm von Canterbury und das Wesen der Theologie, 413.
42 Vgl. Borghesi, Romano Guardini, 77.
43 Möhler, Johann Adam, Die Einheit in der Kirche, oder das Princip des Katho‐

licismus, dargestellt im Geiste der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte,
Tübingen 1825.

44 Borghesi, Papst Franziskus, 96.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

506

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um von dort die „Vielheit ohne Einheit“ (Widerspruch) und schließ‐
lich die „Vielheit in der Einheit“ (Gegensatz) darzustellen. In einem
nachträglich hinzugefügten Kapitel (Teil 1, Kapitel 4 § 46) beschreibt
er ausgehend von den vorangegangenen kirchenhistorischen Erörte‐
rungen allgemeiner „die wahre Natur der Gegensätze auf dem kirch‐
lichen Gebiet“.45

Das Geheimnis des wahren Lebens besteht für ihn in der „Durch‐
dringung des sich Entgegengesetzten“, die nur möglich sei, wenn
das Entgegengesetzte „in einem und demselben gesetzt ist“.46 Die
Gegensätze „ergänzen sich, bilden eine wunderbare Harmonie“47,
die aber nicht als Monotonie missverstanden werden dürfe, wie
Möhler anhand des Beispiels des Chores exemplifiziert. Dieser be‐
nötige der verschiedenen Stimmlagen und der Kunst des Chorleiters,
diese in Einheit in Vielfalt erklingen zu lassen. In seiner Symbolik
prägt er dann den Satz für die Katholische Kirche, dass „Einheit
ihrem Wesen nach nicht Einerleiheit“ sei.48 Deshalb muss für ihn,
„alles, was sich wahrhaft und rein auf dem christlichen Gebiete ent‐
gegengesetzt seyn kann, in der Einheit gesetzt seyn, es muß sich
frei und lebenslustig in ihr bewegen können; und um von den allge‐
meinsten Gegensätzen zu sprechen, die mehr realistische neben der
idealistischen Auffassung des Christentums“.49

Befinden sich wahre Gegensätze also in Einheit, zerstören Wider‐
sprüche diese.50 Eine Häresie besteht für Möhler darin, dass sie das
Gegensätzliche nicht dulde, sich allein absolut setze und darum die
Einheit auflöse. Der wahre Gegensatz werde demgegenüber nur ein
solcher „in Bezug auf einen andern, mit dem er zugleich gesetzt ist,
also in einem und demselben, folglich der Einheit bedürftig ist“.51 Sei
die Einheit jedoch nicht gegeben, zerbreche der Gegensatz und die
eine Seite, die außerhalb der Kirche steht, sterbe. Wie für Guardini
ist auch für Möhler klar, dass Widersprüche nicht in Gegensätze
umschlagen können, was er an den Dogmen der frühen Kirche
exemplifiziert, deren Widersacher nicht in die Einheit der Kirche

45 Möhler, Die Einheit der Kirche, 173.
46 Ebd., 173.
47 Ebd., 174.
48 Möhler, Symbolik, 9.
49 Möhler, Die Einheit der Kirche, 175.
50 Vgl. ebd., 174.
51 Ebd., 176.

3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre

507

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geholt werden könnten, wenn sie die Gottessohnschaft Christi leug‐
neten. Selbst wenn sie in die Kirche aufgenommen worden wären,
bliebe doch der Widerspruch bestehen. Das Böse kann für Möhler,
wie später für Guardini, nicht zum Guten werden.52

Die zahlreichen Ähnlichkeiten der Gegensatzkonzeption Guardi‐
nis mit der Möhlers sind unüberhörbar: die Unterscheidung von
Gegensatz und Widerspruch, das Verständnis der Gegensätze als
lebendige Einheit, das Gegebensein der Gegensätze nur an einem
und demselben – am Konkreten –, die gegenseitige Durchdringung
der Gegensätze als deren Konstitutivum und der Bezug des Denkens
zur Katholischen Kirche. Es böten sich also vielfältige Möglichkeiten
des direkten Vergleichs beider Konzeptionen an, die sich vielleicht
auch aus ähnlichen (kirchen-)historischen Quellen speisen. Eine
detaillierte Analyse muss hier offenbleiben.

3.2 Vergleich mit der Dialogphilosophie Martin Bubers

Romano Guardini und Martin Buber hatten sich um 1921 oder 1922
persönlich kennen gelernt, wie jener 1954 in seinen Rückblicken
festhielt.53 Bubers 1923 erschienenes Werk „Ich und Du“ musste er
bereits im Februar 1923 gelesen haben, da er es Weiger zur Lektüre
empfahl.54 Am 22. März 1923 wandte sich Guardini in einem Brief
an Buber, in dem er ihm darlegt, dass er beabsichtige zum jüdisch-
christlichen Dialog nach Frankfurt anzureisen, zu dem jener ihn
eingeladen hatte. Zu dessen Werk „Ich und Du“ bemerkt er: „Ich lese
in Ehrfurcht darin und es tut wohl. Vielleicht komme ich auch dazu,
Ihnen zu sagen, was ich dawider habe. Aber das steht ganz unter
dem Positiven“.55 Noch an Silvester 1929/30 sollte er es in einem

52 Vgl. ebd., 179.
53 Vgl. Guardini, Wahrheit des Denkens (14.11.1954), 243: „Gestern Nachmittag war

ich bei Worringers. Das letzte Mal war ich 1922 oder 1921 bei ihnen, und damals
wie dieses Mal war Martin Buber dabei – diesmal auch seine Frau“.

54 Vgl. Brief an Weiger vom 20. Februar 1923, Nieder-Holtorf, in: Gerl-Falkovitz
(Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 241.

55 Brief von Romano Guardini an Martin Buber vom 22. März 1923, Niederholt‐
dorf, in: Buber, Martin, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Band II: 1918–
1938, Heidelberg 1973, 162.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

508

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kleinen philosophischen Kreis auf Burg Rothenfels besprechen.56 Im
Sommersemester 1923 hörte Buber wohl eine Vorlesung Guardinis,
zu der er in einem Brief an den Theologen Friedrich Gogarten
(1887–1967) notiert:

„Ich habe seither auch Guardini kennengelernt, der mir im Gespräch
sehr nahe kam, in der Vorlesung, die ich hörte, aber wieder in die Ferne
der gesicherten Kirchlichkeit rückte“.57

Am 9. August 1953 besuchte Buber Guardini in München58, wozu
dieser in seinem Tagebuch festhielt: „Es war schön, mit ihm zusam‐
men zu sein. Er ist wunderbar wissend, weise und ehrwürdig. War‐
um erkennt er Christus nicht?“59 Guardini hörte eine Rede Bubers
in München 195460, bezog sich 1959 in seinem Vortrag über religiöse
Sprache auf dessen chassidische Erzählungen61, las in dessen Über‐
setzung das Alte Testament62, lud ihn als Redner zu einer Tagung

56 Vgl. Gerl-Falkovitz (Hg.), Guardinis Briefe an Weiger, 308 Anm. 909.
57 Brief von Martin Buber an Friedrich Gogarten vom 9. Dezember 1922, Heppen‐

heim, in: Buber, Martin, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Band II: 1918–
1938, Heidelberg 1973, 143f, 144.

58 Im Dezember 1952 hatte Guardini Buber seine Schrift „Verantwortung. Gedan‐
ken zur jüdischen Frage“ gesandt, die Buber offenbar sehr zusagte. (Vgl. Brief
von Martin Buber an Romano Guardini vom 12. Dezember 1952, Jerusalem,
in: Buber, Martin, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Band III: 1938–1965,
Heidelberg 1973, 323). Die Schrift Guardinis ist: Guardini, Romano, Verantwor‐
tung. Gedanken zur jüdischen Frage. Eine Universitätsrede, München 1952.

59 Guardini, Wahrheit des Denkens (9.8.1953), 179.
60 Vgl. Brief von Romano Guardini an Martin Buber vom 10. November 1954,

München, in: Buber, Martin, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Band III:
1938–1965, Heidelberg 1973, 386f.

61 Vgl. Guardini, Romano, Die religiöse Sprache, in: Bayerische Akademie der
Wissenschaften (Hg.), Die Sprache. Vortragsreihe München, Berlin 1959, Mün‐
chen – Darmstadt 1959, 13–44, hier zitiert nach: ders., Sprache – Dichtung –
Deutung, Mainz – Paderborn 21992, 11–35, 14; Buber, Martin, Die Erzählungen
der Chassidim, Zürich 1949.

62 Vgl. Guardini, Die Existenz des Christen, 156, 282; Guardini, Wahrheit des
Denkens (9.2.1958), 255: „Ich lese sie in der Übersetzung von Buber. Durch
sie gewinnt alles eine neue Eindringlichkeit. Manchmal klingen die Dinge ein
wenig kraß; sosehr man versteht, was gemeint ist. Manchmal weiß ich nicht
recht, ist etwas artistisch, oder muß es aus Prinzip so gesagt werden, von der
ersten Realität her? Aber es graut einen zuweilen vor dieser Menschhaftigkeit.
So viel Blut ...“.

3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre

509

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Herbst 1958 ein63 und würdigte ihn in hoher Wertschätzung:
Durch ihn „steht nicht nur eine große Persönlichkeit, sondern die
jüdische Daseinsdeutung als solche im europäischen Gespräch“64.
Mit Datierung auf den Februar 1963 findet sich ein kurzer Gruß
Martin Bubers an Guardini mit den Worten des Dankes und der
guten Wünsche65 und Guardini verfasste „aus Freundschaft“ den
Aufruf zur Unterstützung der Anlegung des Martin Buber-Waldes
bei Hasorea66.

Aufgrund seiner Begegnungen mit ihm und seiner kritischen Aus‐
einandersetzung mit dessen Werk „Ich und Du“ sollen nun einige
Linien der Übereinstimmung und Differenzen in den Blick genom‐
men werden. Massimo Borghesi hält fest, dass Guardinis Gegensatz‐
lehre viele Berührungspunkte mit dem Dialogischen Denken Martin
Bubers, wie er es in „Ich und Du“ 1923 entfaltet hatte67, enthalte,
sodass auch von dieser Bemerkung her die Zeichnung eines Unter‐
suchungshorizonts angezeigt ist. Zuerst seien die Ähnlichkeiten und
dann die Differenzen beider Konzeptionen skizziert.

Buber teilt mit Guardini den Ausgangspunkt der Denkbewegung
bei der Erfahrung des Menschen68, womit er sich auch gegen eine
kantische bzw. neukantianische Erkenntnistheorie richtet. So sei,
wie Buber in „Ich und Du“ beschreibt, ein Baum „kein Spiel meiner
Vorstellung“, sondern „er leibt mir gegenüber“.69 Wie Guardini geht
Buber von der Existenz aus. Es gibt für ihn kein „Ich an sich“,
sondern dieses ist nur eingebettet in die Relation zum Du oder

63 Vgl. Guardini, Wahrheit des Denkens (4.3.1958), 260.
64 Guardini, Romano, Der Glaube in unserer Zeit, in: ders., Sorge um den Men‐

schen. Band 1, Mainz – Paderborn 41988, 93–115, 104.
65 Vgl. Brief von Martin Buber an Romano Guardini vom Februar 1963, Jerusalem,

in: BSB Ana 342, B I.
66 Vgl. Brief von Gertrud Luckner an Martin Buber vom 3. April 1965, Freiburg

im Breisgau, in: Buber, Martin, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Band III:
1938–1965, Heidelberg 1973, 587.

67 Vgl. Borghesi, Romano Guardini, 54: „La dottrina dell’opposizione è, in realtà,
una teoria della relazione con molti punti di contatto con il Dialogisches Denken
inaugurato da Martin Buber con il suo Ich und Du del 1923”. [“Die Lehre
des Gegensatzes ist, in Wirklichkeit, eine Theorie der Relation mit vielen Berüh‐
rungspunkten zum Dialogischen Denken, wie es Martin Buber mit seinem Werk
„Ich und Du“ 1923 begründet hat“. Anmerkung: eigene Übersetzung].

68 Vgl. Buber, Martin, Ich und Du (1923), Stuttgart – Heidelberg 2016, 5.
69 Ebd., 8.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

510

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Es zu denken.70 Er kennt wie Guardini eine Stufenordnung
des Seienden, die er als „Sphären“ bezeichnet, in denen sich die
Beziehung des Menschen entfaltet. Es sind deren drei: die „Natur“,
der „Mensch“ und „die geistigen Wesenheiten“.71 Alle können dem
Ich zu einem Du oder zu einem Es werden.

Eine lebendige Gemeinschaft ergibt sich für Buber nur, wenn alle
Glieder „zu einer lebendigen Mitte in lebendig gegenseitiger Bezie‐
hung stehen“.72 Die gemeinsame Beziehung zur Mitte „gewährleistet
den echten Bestand der Gemeinde“.73 Das erinnert an Guardinis
Ausführungen zum transempirischen Punkt als notwendiger leben‐
diger Mitte oder auch an die Konzeption des „corpus mysticum“ des
heiligen Bonaventura, auf die sich Guardini in seiner Gegensatzlehre
bezieht. Buber richtet sich, wie Guardini, gegen die Philosophie
Hegels, wenn er schreibt, dass der, der eine Synthese aus These und
Antithese zu denken versuche, den „Sinn der Situation“ verletze.74

Der Sinn der Situation bestehe vielmehr darin, sie in ihrer Antino‐
mie zu leben. Guardini würde formulieren, dass das Leben in der
polaren Spannung besteht.

Buber geht auch vom lebendigen Menschen aus, dessen Haltung
„zwiefältig“ sei „nach der Zwiefalt der Grundworte, die er sprechen
kann. Die Grundworte sind nicht Einzelworte, sondern Wortpaare.
Das eine Grundwort ist das Wortpaar Ich-Du. Das andre Grundwort
ist das Wortpaar Ich-Es“.75 Wie Guardini erlebt und beschreibt er
den Menschen nicht einseitig, sondern zweiseitig. Wie der Mensch
zwiefältig sei, so erscheine ihm auch die Welt zwiefältig76, womit
sich bei Buber der minor mundus-Gedanke zeigt, der sich auch bei
Guardini ausgehend von Bonaventura fand. Dabei unterscheidet er
zwischen einer Erfahrung des „Es“ und einer Beziehung zum „Du“.77

Die Relation Ich-Es bedeutet für ihn „ein Wort der Trennung“78:
sich vor den Dingen aufzustellen, und sie mit der „Lupe“ anzusehen,

70 Vgl. ebd., 4.
71 Ebd., 6, 13, 29.
72 Ebd., 43.
73 Ebd., 111.
74 Vgl. ebd., 91.
75 Ebd., 3.
76 Vgl. ebd., 73.
77 Vgl. ebd., 9.
78 Ebd., 23.

3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre

511

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wodurch sie der Mensch als „Summe von Eigenschaften“ erfahre.79

Entgegen dieser Zergliederung bezeichnet die Relation der Bezie‐
hung zum Du die Begegnung mit einer Ganzheit, die in der Schau
erfasst wird. Im Schauen werde das Ding nicht zerlegt, sondern sei
gegenwärtig. Ähnlich legt Guardini in seiner Gegensatzlehre dar,
dass die Einheit von rationalem und intuitivem Erfassen in der
Anschauung gegeben sei.

Weitere Ähnlichkeiten zwischen beiden Konzeptionen, die einer
weiteren Erforschung bedürften, sind: Buber benennt Bereiche,
die Guardini in seiner Gegensatzlehre als Gegensatzpaar anführt,
z.B. die Einordnung des Einzelnen ins Ganze80; Fülle und Form81,
die schöpferische Produktion aus dem Geist und der Tat des Men‐
schen82, die Doppelbewegung von „Sammlung und Ausgehn“ von
Gott her und zu ihm zurück83, wie es bei Guardini mit Bonaventura
gezeigt worden ist, und auch den Terminus des „Lebensrhythmus“84.
Inwieweit diese über die ähnliche Terminologie hinaus auch inhalt‐
lich dem Gegensatzdenken Guardinis verwandt sind, muss hier of‐
fenbleiben.

Neben zahlreichen Übereinstimmungen lassen sich aber auch vier
wesentliche Differenzen zwischen beiden Gegensatz- bzw. Dialog‐
lehren festhalten. Buber hatte sein Dialogdenken wie folgt charakte‐
risiert:

„Das Ich des Grundworts Ich-Du ist ein andres als das des Grundworts
Ich-Es. Das Ich des Grundworts Ich-Es erscheint als Eigenwesen und
wird sich bewusst als Subjekt (des Erfahrens und Gebrauchens). Das
Ich des Grundworts Ich-Du erscheint als Person und wird sich bewusst
als Subjektivität (ohne abhängigen Genitiv). Eigenwesen erscheint, in‐
dem es sich gegen andere Eigenwesen absetzt. Person erscheint, indem
sie zu andern Personen in Beziehung tritt. Das eine ist die geistige
Gestalt der naturhaften Abgehobenheit, das andre die der naturhaften
Verbundenheit“.85

79 Vgl. ebd., 29f.
80 Vgl. ebd., 31.
81 Vgl. ebd., 47.
82 Vgl. ebd., 58.
83 Vgl. ebd., 91.
84 Ebd., 109.
85 Ebd., 60f.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

512

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Er bezeichnet die beiden Weisen der Relation – Ich-Es und Ich-Du
– als „zwei Pole des Menschentums“.86 Keiner sei rein Person und
keiner sei rein Eigenwesen. Dabei verbindet er Person mit „wirklich“
und Eigenwesen mit „unwirklich“.87 Wenn Buber hier von zwei Polen
spricht, dann scheint dies eine konträre Haltung zu implizieren, wie
sie Guardini im Gegensatz vertritt. Dabei offenbaren sich jedoch
Unterschiede, die näher untersucht werden müssten:

Erstens muss für Buber ein Du „nach Ablauf des Beziehungsvor‐
gangs, zu einem Es werden. Das einzelne Es kann, durch Eintritt in
den Beziehungsvorgang, zu einem Du werden“.88 Dies bedeutet, dass
Du und Es bei Buber nicht als zwei Pole im Sinne Guardinis verstan‐
den werden können, da für diesen ein Umschlagen von einer in eine
andere Qualität nicht möglich ist. Zweitens macht für Buber nur
die Beziehung Ich-Du „wirkliches Leben“ aus.89 An die Wirklichkeit
zu glauben, heißt für ihn, an die „reale Verbundenheit der realen
Zweiheit Ich und Du“ zu glauben.90 Durch die Verbindung mit
„wirklich“ und „unwirklich“ erscheint die naturhafte Eingebunden‐
heit des Ich-Es mindestens abgewertet, wenn nicht von geringerem
ontologischem Status, wie bereits Franz Rosenzweig in einem Brief
im September 1922 an Buber zu dessen Druckfahnen von „Ich und
Du“ bemerkt.91 Bei Guardini ist aber keine der beiden Seiten höher
oder niedriger gestellt.

Drittens können Ich-Es und Ich-Du keine Polarität im Sinne
Guardinis sein, da er die beiden Reihen in gleichem Abstand zum
Geist und damit zum Wert konzipiert, hingegen bei Buber die
Es-Welt „die Wirklichkeit des Geistes nicht“ kenne.92 Er definiert
„Geist“ als „Wort“. Dieser Geist „ist nicht im Ich, sondern zwischen
Ich und Du“93, d.h. Geist wird relational bestimmt, doch nicht
hin zum Es: „Wesen des Geistes“ ist gemäß Buber das „Dusagen‐

86 Ebd., 63.
87 Vgl. ebd., 63.
88 Ebd., 33.
89 Vgl. ebd., 12.
90 Ebd., 57.
91 Vgl. Nachwort von Bernhard Casper, in: Buber, Martin, Ich und Du (1923),

Stuttgart – Heidelberg 2016, 131–142, 140.
92 Buber, Ich und Du, 56.
93 Ebd., 37.

3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre

513

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können“94, jedoch könne der Geist „die Eswelt durchdringen und
verwandeln“95. Es erweckt den Anschein, dass Buber Geist mit Form
gleichsetzt, wenn er schreibt, dass eine Gemeinschaft ihre „leibhafte
Form aus der Bindung dieser Kraft [der Fülle, Anm. P.M.] im Geist“
habe.96 Dagegen würde sich Guardini mit seiner Geist-Konzeption
wenden, in der beide Gegensatzreihen dem Geist gleich nah und
fern sind, wie gezeigt worden ist.

Viertens ist Bubers Dialogphilosophie schließlich, wie Guardinis
Gegensatzlehre, auf Gott, das „ewige Du“ hin geöffnet:

„Die verlängerten Linien der Beziehungen schneiden sich im ewigen
Du. Jedes geeinzelte Du ist ein Durchblick zu ihm. Durch jedes geein‐
zelte Du spricht das Grundwort das ewige an“.97

Die Beziehung zum ewigen Du öffne sich nur in der Schau in der
Beziehung Ich-Du, hingegen gebe es in der „Antithetik der Es-Welt“
kein Heilsleben.98 Buber schätze zwar das Sinnenhafte in der Einung
mit Gott, wie es auch bei Guardini gegen die Abwertung der Schöp‐
fung eines Kierkegaard gezeigt wurde, doch besteht ein Unterschied
in der „Gotteslehre“ zwischen beiden darin, dass für Buber alle Got‐
tesrede „immer Allegorie“ ist99, wohingegen für Guardini die Gottes‐
rede gemäß der Analogie möglich ist, und er hierfür die Allegorie
ablehnt, da sie lediglich auf Übereinkunft beruhe, wie er in seinem
Werk „Vom Geist der Liturgie“ ausführt100. Für Guardini steht die
Gottesrede auf der Offenbarung. Buber hatte nach einer Vorlesung
Guardinis ja auch Befremden geäußert, dass dieser sich auf den
sicheren Boden der Kirche zurückziehe, wodurch eben diese Diffe‐
renz zwischen beiden zu Tage tritt, die der weiteren Erforschung
bedürfte.

Zusammenfassend kann aus diesem skizzierten Horizont festge‐
halten werden, dass sich zwischen Guardini und Buber große Über‐
einstimmung im Ausgangspunkt der Denkbewegung sowie im gene‐
rellen Ansatz des Dialogischen aufzeigen lassen. Zudem zeigen sich

94 Ebd., 49.
95 Ebd., 96.
96 Ebd., 47.
97 Ebd., 71.
98 Ebd., 86.
99 Ebd., 95.

100 Vgl. Guardini, Vom Geist der Liturgie, 80.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

514

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnlichkeiten in der Kritik ihrer Zeit und im Hinweis auf die Prio‐
rität der Anthropologie. Unterschiede bestehen in der Konzeption
der Polarität, des Geistes, des Wertes und der Gotteslehre. Diese
näher zu untersuchen und damit vielleicht die hier dargelegte Skizze
auch zu widerlegen, ist eine ausstehende Aufgabe der Guardini-For‐
schung.

3.3 Vergleich mit der Analogie-Lehre Erich Przywaras S.J.

Guardini war dem Jesuiten Erich Przywara auf der 3. Tagung des
Katholischen Akademikervereins im Juli 1923 begegnet, auf der die‐
ser seine drei Vorträge zum „Gottgeheimnis der Welt“ hielt. Diese
waren die wesentliche Motivation für ihn, seine eigenen lange ge‐
reiften Gedanken zum Gegensatz in einem Kolleg im Wintersemes‐
ter 1923/24 weiter zu entfalten, sie anschließend zu verschriftlichen
und 1925 in der „Gegensatzlehre“ zu publizieren. Auch wenn Przy‐
wara in seiner Rezension der Gegensatzlehre Guardinis eine große
Ähnlichkeit mit seiner Schrift „Gottgeheimnis der Welt“ feststellt, so
konstatiert er zugleich den großen Unterschied, dass er selbst in der
scholastischen Metaphysik weiterdenke und Guardini den Begriff
des Lebens eingeführt habe.101 Bis auf diese Rezension und die Be‐
gegnung in Ulm 1923 ist kein näherer Kontakt zwischen beiden be‐
zeugt.102 Aufgrund der von Przywara beschriebenen Verwandtschaft
und Differenz beider Seins- und Denkstrukturen soll im Folgenden
ein Untersuchungshorizont für kommende Vergleiche skizziert wer‐
den. Dabei wird zuerst auf Przywaras Werk „Gottgeheimnis der
Welt“, dann auf die Lehre der analogia entis und schließlich auf die
Epistemologie eingegangen.

Przywara verfährt in seinem Werk „Gottgeheimnis der Welt“ ge‐
mäß des ignatianischen Dreischritts – der aktuell für das Verständ‐
nis von Synodalität von Papst Franziskus eine gewichtige Rolle
einnimmt – „Wahrnehmen, Deuten, Wählen“. Er setzt mit einer
kritischen Betrachtung seiner Zeit ein und beschreibt dabei die
phänomenologische Bewegung, die liturgische Bewegung und die

101 Vgl. Przywara, Tragische Welt?, 192.
102 Weder im Archiv der Zentraleuropäischen Provinz der Jesuiten noch in einem

anderen mir bekannten liegt eine Korrespondenz beider vor.

3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre

515

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jugendbewegung. Aus erstgenannter gewinnt er das zu bearbeitende
Problem des Zueinanders von Subjekt und Objekt und aus den
beiden anderen die Polarität von Form und Leben bzw. Gesetz
und Person. Im zweiten Schritt durchschreitet er die philosophisch-
theologische Tradition der Antike, der Patristik, der Scholastik bis
hin zur Neuzeit und befragt sie nach Antworten auf die drei aus
der Zeitwahrnehmung gewonnenen Problemkreise „von Objekt und
Subjekt“, „von Werden und Sein“ und von „Person und Idee“.103 Im
dritten Schritt der Wahl legt Przywara als Lösung für die drei Pro‐
bleme seine Philosophie der Polarität dar.

In seiner Zeitanalyse würdigt er Guardini für seine „unverdrosse‐
ne Arbeit“104 in der Jugendbewegung und lobt ihn, dass in seiner
Person und in seinem Wirken „liturgische Bewegung und Jugendbe‐
wegung“ ineinanderfließen und sich gegenseitig polar ergänzen wür‐
den105. Przywara konkludiert die Polarität von beiden Bewegungen
aufzeigend:

„Was also ist die letzte, zusammenfassende Lösung des letzten Gottge‐
heimnisses der Welt, der Frage zwischen Gott-Form und Gott-Leben,
zwischen Gott-Gesetz und Gott-Person? – die Lösung, wie sie sich
als Schlussformel aus dem polaren Gegeneinander von liturgischer
Bewegung und Jugendbewegung vorzeichnet? Ist diese letzte und ent‐
scheidende Lösung ein Entweder-Oder – oder ist sie ein Sowohl-Als-
auch?“106

Die Antwort auf diese Frage hat er zuvor bereits gegeben. Für ihn,
und darin gleicht ihm Guardinis Gegensatzlehre, erlaube „katholi‐
scher Sinn“ „kein absolutes Entweder-Oder“.107 Er schließt seine Be‐
trachtungen denn auch pathetisch mit einem Zusammendenken von
Thomas von Aquin und John Henry Newman, wie es auch Guardini
formulieren könnte: „Nicht Thomas oder Newman, sondern, getreu
dem Geist katholischer Polarität –, Thomas und Newman“.108

Wie für Guardini liegt auch bei Przywara die letzte Fundierung
des Polaritätsdenkens im Gottesbegriff, der „geheimen Wurzel aller

103 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 157.
104 Ebd., 145.
105 Vgl. ebd., 153, 155.
106 Ebd., 155.
107 Ebd., 143.
108 Ebd., 242.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

516

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verzweigungen“.109 Das „Gottgeheimnis der Welt“ bestehe darin, dass
das Geheimnis Gottes durch das Geheimnis der Welt hindurch
sichtbar werde:

„Die Philosophie der Polarität wächst aus der religiösen Haltung der
Polarität, und das bewusste Gottesbild der Polarität ist die entfaltete
Blüte des Weltbildes der Polarität: ein Wachstum in Wurzel und Stamm
und Blüte“.110

Und Przywara schreibt zum letzten Grund von Guardinis Gegen‐
satzlehre:

„Guardini sieht klar, dass solche Haltung […] nur möglich ist durch ein
letztes geheimnisvolles ‚adhaerere‘ […]: ein ‚Hangen in Gott‘ als dem
‚Ist‘, darin die ganze Gegensatzschwebe ‚hängt‘“.111

Jedoch verfährt er in der Schilderung seiner Lösung der Polarität im
dritten Schritt methodisch anders als Guardini, denn er geht stets
von Gott aus und deduziert dann auf den Bereich des Geschöpfli‐
chen hin112, wohingegen Guardini bei der eigenen Erfahrung ansetzt.
So schreibt Przywara: „Die göttliche ‚Einheit der Gegensätze‘ inkar‐
niert in unsere katholische ‚Einheit der Gegensätze‘“113. Für ihn hän‐
gen, wie dies für Guardini im zweiten Abschnitt „Grund“ dargestellt
worden ist, „die Fragen nach Gott, nach Christus und nach der
Kirche unlöslich zusammen“, wie Eva-Maria Faber in ihrer Untersu‐
chung gezeigt hat.114 In der Öffnung auf die Gotteslehre klingt die
Lehre der analogia entis an, auf die nun näher eingegangen sei.

In Guardinis Gegensatzlehre besteht ein zweifaches analoges Ver‐
hältnis: innerhalb des Lebendig-Konkreten sowie zwischen diesem
und dem je größeren dreifaltigen Gott. Dieses wird von ihm in
der Gegensatzlehre immer wieder vor allem in Fußnoten angedeu‐
tet aber nicht mittels des Terminus‘ der Analogie bezeichnet. Die
scholastische Schultheologie der analogia entis ist bei ihm im Hin‐
tergrund weithin präsent, doch bringt er deren Gehalt mittels der
Existenz- und Lebensphilosophie ins Gespräch mit zeitgenössischer
Philosophie und fasst sie unter dem Begriff des Gegensatzes. Guardi‐

109 Ebd., 213.
110 Ebd., 216.
111 Przywara, Tragische Welt?, 193.
112 Vgl. beispielsweise Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 235.
113 Ebd., 137.
114 Faber, Kirche zwischen Identität und Differenz, 119.

3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre

517

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis Gegensatzdenken charakterisiert Przywara in seiner Rezension
richtigerweise wie folgt:

„Alles Konkret-Lebendige ist weder einförmige Identität noch Synthese
oder Ausgleich aus (vorgegebenen) Gegensätzen, sondern das letzte
‚Mysterium‘ von etwas, das man nur umschreiben kann als ‚geeinte
Gegensätzlichkeit‘“.115

Przywara verwendet für die Seins- und Denkstruktur „geeinter Ge‐
gensätzlichkeit“ die Begriffe der Polarität und der analogia entis,
die er beide synonym benutzt.116 Die analogia entis ist für ihn, so
Aaron Pidel S.J., „the most basic and comprehensive structure of
creaturely existence”.117 Sie sei dessen „signature idea“.118 Eva-Maria
Faber betont ebenso, dass die Analogielehre die Theologie Przywa‐
ras durchgehend präge.119 Dabei übertreffe der „Rhythmus der ana‐
logia entis [..] die innere Spannung von Guardinis ‚Gegensatz‘ bei
weitem an Sprengkraft“.120 Sie sei bei ihm „‚Ur-Struktur jeglicher
Wirklichkeit und Heilsordnung“.121 Sie strukturiere, so Pidel, das
Sein (Wesen und Existenz), die Korrelation zwischen Sein und Be‐
wusstsein (Objekt-Subjekt) und die menschliche Person (Geist-Leib,
Individuum-Gemeinschaft).122 Przywaras Begriff der analogia entis
umspannt „Seinsordnung wie Erkenntnisordnung“123 und er betont
wie Guardini gegen den Idealismus: „Der Realismus ist das Apriori
der geschöpflichen Erkenntnis“124. Przywara richtet sich auch gegen
Hegels Synthese des Gegensätzlichen und vertritt demgegenüber
eine spannungsreiche Analogie.125

Das Kreatürliche, so Przywara in seinem 1926 publizierten Werk
„Religionsphilosophie katholischer Theologie“, „ist das unschließbar

115 Przywara, Tragische Welt?, 192.
116 Vgl. Przywara, Religionsphilosophie katholischer Theologie, 404.
117 Pidel, Church of the Ever Greater God, 4.
118 Ebd., 11.
119 Vgl. Faber, Eva-Maria, Deus semper maior. Erich Przywaras Theologie der

Exerzitien, in: Geist und Leben 66 (1993), 208–227, 208.
120 Faber, Kirche zwischen Identität und Differenz, 120.
121 Ebd., 127.
122 Vgl. Pidel, Church of the Ever Greater God, 25.
123 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 214.
124 Ebd., 219.
125 Vgl. Pidel, Church of the Ever Greater God, 38.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

518

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‚Offene‘ seiner Spannungen“.126 Dies bedeute, dass es stets über sich
hinausweise auf Gott hin, was für ihn in der klassischen Formel
der analogia entis ausgedrückt sei, wie sie das IV. Laterankonzil
formulierte: dass „Gott und Geschöpf einander ‚ähnlich‘ und in eben
dieser Ähnlichkeit völlig ‚unähnlich‘“ seien.127 Er selbst dynamisiert
diese Formel, hebt die je größere Unähnlichkeit Gottes hervor128

und definiert die analogia entis wie folgt:

Das Geschöpf „ist Gott ähnlich durch das Gemeinsame einer Einheit
von Sosein und Dasein, aber es ist in eben dieser Ähnlichkeit Gott
wesenhaft unähnlich, weil Gottes Einheitsform von Sosein und Dasein
‚Wesensidentität‘ ist, des Geschöpfes Einheitsform aber ‚Spannungsein‐
heit‘. Da nun das Verhältnis von Sosein und Dasein das Wesen von ‚Sein‘
ist, so sind Gott und Geschöpf also im ‚Sein‘ ähnlich-unähnlich, d.h.
‚analog‘ zueinander: analogia entis, Analogie des Seins“.129

Gemäß Przywara besteht also wie für Guardini eine doppelte Ana‐
logie: einesteils innerhalb des Geschöpfes, das zwischen zwei Polen
ausgespannt sei, und andernteils zwischen Gott und Geschöpf. In
„ausgereifter Gestalt“, so Faber, komme diese doppelte und aufein‐
ander bezogene Analogie bei Przywara im „‚Koordinatenkreuz der
Rhythmusrichtungen‘“ zum Ausdruck“.130 Sowohl die vertikale als
auch die horizontale Achse seien, so Pidel, polar gebaut131, worauf in
der gebotenen Kürze eingegangen sei.

Die vertikale Analogie beschreibe die Relation zwischen Schöpfer
und Geschöpf. Das „Grundverhältnis zwischen Gott und Geschöpf “
besteht für Przywara in der „‘analogia entis‘, der Gleichheit-Unter‐
schiedenheit-Polarität zwischen dem Gott, der nach dem Apostel
‚alles in allem ist‘ und ‚alles in allem wirkt‘, […], und dem Eigensein
und Eigenwirken des Geschöpfes“.132 In dieser Achse des Koordina‐

126 Przywara, Religionsphilosophie katholischer Theologie, 401.
127 Ebd., 402.
128 Eva-Maria Faber charakterisiert die „analogia entis“ bei Przywara zurecht mit

den Worten: „Zwischen Schöpfer und Geschöpf kann eine noch so große Ähn‐
lichkeit nicht angemerkt werden, dass zwischen ihnen eine je immer größere
Unähnlichkeit nicht angemerkt werden muss“. (Faber, Deus semper maior,
209).

129 Przywara, Religionsphilosophie katholischer Theologie, 403.
130 Faber, Kirche zwischen Identität und Differenz, 123.
131 Vgl. Pidel, Church of the Ever Greater God, 18.
132 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 213.

3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre

519

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tenkreuzes besteht bei Przywara eine Polarität zwischen dem „Gott
in uns“ und dem „Gott über uns“, wie er in „Gottgeheimnis der Welt“
ausführt: „Gott in uns und Gott über uns. Transzendenz und Imma‐
nenz Gottes […] sind polar zueinander gebunden zu lebensvoller
Spannungseinheit“.133

Der Pol „Gott in uns“ bezeichnet die kenotische Bewegung Got‐
tes von oben nach unten, die ganz in seiner Freiheit begründet
liege und dem Menschen unverfügbar sei. Sie konfrontiere ihn mit
der Tatsache, so Eva-Maria Faber, dass er „in seiner Beziehung
zu Gott auf dessen vorgängige Initiative angewiesen ist, sich ihm
überhaupt erst verdankt und je neu in seiner Verfügung steht“.134

Aussagen über Gott seien nur möglich, da dieser der Schöpfung
das Analogieprinzip eingestiftet habe. Der Pol „Gott über uns“ weise
demgegenüber darauf hin, dass Gott, so Przywara, der „Unendliche,
der Unumgrenzbare, der Unausschöpfliche“ ist, „der immer ‚größer‘
ist, immer ‚mehr‘ ist, als wir fassen!“135 Um dies zu verdeutlichen,
führt er in seiner Schrift „Gott“ eine Vielzahl von Perspektiven auf
Gott an, von Michelangelo über Bruckner bis hin zu Dostojewski.136

Erkenne der Mensch, so Przywara, die Unbegreiflichkeit Gottes und
seine begrenzte Eigenwirklichkeit, dann zeige sich das Verhältnis als
„Einheit in der Zweiheit, einer Nähe in dem Wechsel von Nähe und
Ferne, einer ahnenden Erfüllungsruhe in der Spannung von Nähe
und Ferne, Schauen und Nichtschauen, ein letztes geheimnisvolles
‚Gott in uns‘ in der Polarität von ‚Gott über uns und Gott in uns‘“.137

Der „polare Gottesbegriff der Patristik und Scholastik, der ‚Gott
in uns und über uns‘“138 löst für Przywara alle Rätsel der Polari‐
tät. Er überwinde die Antithesen.139 Auch Guardini fasst Gott, und
der Einschätzung von Przywara in seiner Rezension der Gegensatz‐
lehre ist zuzustimmen, „direkt als den Wert, von dem das ganze

133 Ebd., 193.
134 Faber, Kirche zwischen Identität und Differenz, 125.
135 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 232.
136 Vgl. Przywara, Erich, Gott. Fünf Vorträge über das religionsphilosophische

Problem (1926), in: ders., Schriften II: Religionsphilosophische Schriften, Ein‐
siedeln 1962, 243–372, 279.

137 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 232.
138 Ebd., 176.
139 Vgl. ebd., 215.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

520

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomen der Gegensatzschwebe seine Richtung erhalte“.140 Die
Spannungseinheit Gottes pflanze sich, so Przywara, „bei Augustin
schon stärker bei Thomas, in die Doppelbewegung der Liebe selbst
weiter, in die Doppelbewegung der Liebe Gottes zum Menschen
und des Menschen zu Gott“.141 Das Analogieverhältnis manifestiere
sich „unumstößlich im Rhythmus des geschöpflichen Seienden“.142

Die Polarität „Gott in uns und Gott über uns“ ist für Przywara das
„religiöse Apriori“ der Metaphysik und der Erkenntnistheorie.143

Die horizontale Analogie wird bei Przywara als der „dynamische
Schwebecharakter des Kreatürlichen, das sich zwischen Möglichkeit
und Wirklichkeit bewegt und eine Spannungseinheit der Gegensätze
bildet“, beschrieben.144 Die grundlegende Polarität des Geschöpfes
sei diejenige zwischen Dasein und Sosein, wobei er sich auf die
Unterscheidung zwischen essentia und existentia des Thomas von
Aquin bezieht:

„In dieser gesamten Polarität aber, in diesem Hin- und Herschwingen
von Sein zu Werden und von Werden zu Sein, in dieser Bejahung des
grundsätzlichen Dualismus von existentia und essentia im Geschöpf,
von werdehaftem Dasein und unveränderlichem Sosein […] – offenbart
sich nicht in dieser dynamischen Einheit des metaphysischen Dualis‐
mus, in der Polarität von Sein und Werden, der ‚Gott über uns‘ wiede‐
rum als ‚Gott in uns‘“?145

Dasein und Sosein fallen für Przywara in der Welt nicht in einem
generellen Sein zusammen, womit er sich, wie Guardini, gegen die
Monismen richtet. Nur Gott sei essentia und esse und das Geschöpf
habe sie, worin sich dessen Kontingenz und die Notwendigkeit
der vertikalen Analogie zeige. Damit beziehe er, so Pidel, Stellung
gegen den Pantheismus des deutschen Idealismus146, wie dies auch
Guardini in seiner Gegensatzlehre tut. Przywara verbindet die Pola‐
rität von Dasein und Sosein mit der Polarität von Einheit (Dasein)
und Vielheit (Sosein) sowie mit derjenigen von Gemeinschaft und

140 Przywara, Tragische Welt?, 193.
141 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 193.
142 Faber, Kirche zwischen Identität und Differenz, 126.
143 Vgl. Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 227.
144 Faber, Kirche zwischen Identität und Differenz, 123.
145 Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 226.
146 Vgl. Pidel, Church of the Ever Greater God, 5.

3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre

521

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Individuum147, womit zwei von Guardini angeführte Gegensatzpaare
genannt sind.

Die analogia entis insgesamt ist bei Przywara nicht statisch, son‐
dern durch sie fließe göttliche Energie in einem bestimmten Rhyth‐
mus, womit ein weiterer Topos anklingt, den auch Guardini in
seiner Gegensatzlehre ausführt. Dem Analogie-Kreuz entspricht ein
Analogie-Rhythmus, Dasein und Sosein, die Polarität von Akt und
Potenz, die auch bei Guardini im ersten intraempirischen Gegen‐
satzpaar aufgezeigt worden ist. Auf der vertikalen Achse bestehe
der Rhythmus im Hinausgehen Gottes aus sich selbst in der creatio
ex nihilo und der Rückkehr des Geschaffenen zu Gott. Przywara
bedient sich dabei des ‚exitus-reditus-Schema‘148, das sich auch in
Guardinis transzendentalem Gegensatzpaar „Einheit und Mannig‐
faltigkeit“ in der Auseinandersetzung mit Bonaventura zeigte.

Die Epistemologie baut bei Przywara wie bei Guardini auf der
Metaphysik bzw. Ontologie auf. Die Daseins-Soseins-Polarität wird
zur Subjekt-Objekt-Polarität. Der „polar bewegte Gegenstand“ und
die „polar bewegte Erkenntnishaltung“ sind bei ihm einander ver‐
wandt und zugeordnet.149 Während Subjekt und Objekt in Gott in
perfekter Weise koinzidierten, so Przywara150, bestehe das „Wesen
der Schöpfung“ im „Dualismus von Subjekt und Objekt“151. Das Sub‐
jekt richte sich in der Erkenntnis, so Przywara wie Guardini gegen
den Idealismus, auf ein „von ihm unabhängiges Objekt“.152 Zwischen
Subjekt und Objekt finde ein Hin- und Herfluten statt, das sowohl
den Eigenstand des Subjekts als auch das Geheimnis des Objekts
bewahrt. Zwischen ihnen besteht das Verhältnis der „Polarität“. Sie
bilden eine „Gegensatzeinheit“, d.h. eine „Spannungseinheit“.153 Da
aber ein Subjekt das Objekt nie vollends zu erfassen vermag, gebe
es einen unendlichen sich zwischen Subjekt und Objekt bewegenden
Erkenntnisprozess, einen „processus in infinitum“. Dieser fordere
das „kooperative Erkennen“ der Subjekte, auch derjenigen, die dem

147 Vgl. ebd., 25.
148 Vgl. ebd., 27.
149 Vgl. Przywara, Gottgeheimnis der Welt, 226.
150 Vgl. ebd., 216.
151 Ebd., 218.
152 Ebd., 219.
153 Vgl. ebd., 221.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

522

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aktuellen vorangegangen sind, weshalb Przywara auf die philosophia
perennis rekurriert.154

Diese Ausführungen erinnern an Guardinis Ansatz einer Entwick‐
lung einer „Kritik der konkreten Vernunft“. Letztlich besteht für
Przywara, wie es auch für Guardini gezeigt worden ist, die grund‐
legende Erkenntnishaltung in der Schau, im einfachen Blick des
Kindes auf die Welt.155

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass sich zwischen
den Seins- und Denkstrukturen Przywaras und Guardinis einige
Ähnlichkeiten finden. Hier zu nennen sind die generelle Konzep‐
tion der Polarität, die doppelte Analogie innerhalb des Kontingen‐
ten und in Bezug auf Gott, die Notwendigkeit der Gründung der
kreatürlichen Analogie in Gott, die Dynamisierung des Gegensatz‐
verhältnisses im Rhythmus und schließlich eine auf der Ontologie
bzw. Metaphysik aufbauende polare Epistemologie, die in der Schau
mündet. Die wesentliche Differenz zwischen Guardinis und Przywa‐
ras Ansatz des Polaritätsdenkens besteht darin, wie dieser in seiner
Rezension der Gegensatzlehre bemerkte, dass Guardini das Leben
mit hinzudenke und er hingegen seine Aufgabe darin gesehen habe,
im Anschluss an die Antike Philosophie und die großen Meister
Thomas von Aquin und Duns Scotus die „philosophia perennis“ zu
vollenden.156 Er betreibt „Metaphysik“.157 Eine weitere, wenn auch
kleine Differenz zeigt sich darin, dass Przywara sichtbar zitiert und
sich mit Sekundärliteratur, auch Werken Guardinis158, auseinander‐
setzt.

Insgesamt wäre ein eingehender Vergleich der Konzeptionen
Przywaras und Guardinis lohnend, da er einesteils die Fundierung
von Guardinis Gegensatzlehre in der scholastischen Schultheologie
verdeutlichen und andernteils auch seine Neuheit des Dialogs mit
lebensphilosophischem und existentialistischem Denken herausstel‐
len könnte. Dem Vergleich der Ekklesiologie, wie er von Eva-Maria
Faber vorgelegt worden ist, würde ein weiterer zu Denk- und Seins‐

154 Vgl. ebd., 225: „Wahre Metaphysik, wie wahre Erkenntnistheorie fordert den
‚unendlichen Progress‘, den ‚processus in infinitum‘, fordert das ‚kooperative Er‐
kennen‘, fordert das Völker- und Menschheitsauge der ‚philosophia perennis‘“.

155 Vgl. ebd., 218.
156 Vgl. ebd., 212.
157 Ebd., 224.
158 Vgl. ebd., 140 Anm. 18, 145 Anm. 21.

3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre

523

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strukturen hinzugestellt und damit auch ein Beitrag zur Forschung
der Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts in Deutschland geleis‐
tet.

4 Ausblick: Die Bedeutung der Gegensatzlehre Romano
Guardinis für das Pontifikat von Papst Franziskus

Romano Guardinis Gegensatzlehre blieb zu seiner Zeit gerade in der
philosophischen Fachdiskussion weitgehend unbeachtet, wie Maria
Schlüter-Hermkes in ihrer Rezension bedauert.159 Am 21. November
1967 kam dem Werk über 40 Jahre nach der Erstveröffentlichung
eine erste Würdigung durch die Katholische Kirche zu. Guardini
schrieb an Dr. Laubach, Verleger im Matthias-Grünewald-Verlag in
Mainz, dass ein „neu erschienenes Buch von Prof. Guitton“160 aus
Gesprächen mit Papst Paul VI. seine Methode des Dialogs, des Ge‐
gensatzes, enthalte:

„Das Wesen dieses Verfahrens besteht darin, daß der Andere nicht als
Gegner, sondern als ‚Gegensatz‘ erscheint, und die beiden Standpunk‐
te Satz und Gegensatz zur Einheit gebracht werden. Dann nennt der
Verfasser Namen von Persönlichkeiten, die die gleiche Methode vertre‐
ten, in Deutschland den meinigen. Wenn man die Bedeutung, die der
Dialoggedanke heute gewinnt hinzunimmt, so sehen Sie, daß jetzt die
Stunde meines Buches über den ‚Gegensatz‘ kommt. Das ist auch schon
ausdrücklich ausgesprochen worden. Die Gegensatzlehre ist die Theorie
für die Auseinandersetzung, welche nicht durch Kampf gegen einen
Gegner, sondern durch Synthese fruchtbarer Spannung, das heißt durch
Aufbau der konkreten Einheit geschieht“.161

Da er offensichtlich die Zeit für sein frühes philosophisches Haupt‐
werk gekommen sah, schlug er dem Verleger vor, die Gegensatzlehre
versehen mit einer zeitlichen Einordnung als kleine brochierte Aus‐
gabe zu publizieren. Ob sich Papst Paul VI. direkt mit der Gegen‐
satzlehre Guardinis befasste, ist nicht bekannt, doch drang in jener

159 Vgl. Schlüter-Hermkes, Die Gegensatzlehre Romano Guardinis, 529.
160 Das von Guardini erwähnte Buch ist: Guitton, Jean, Dialog mit Paul VI., Wien

1967.
161 Brief von Romano Guardini an Dr. Laubach vom 21. November 1967, Mün‐

chen, in: BSB Ana 342 B III.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

524

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeit mit dem Jesuiten Jorge Mario Bergoglio (*1936) sein späterer
Nachfolger in das Denken in Polaritäten ein: zuerst in die jesuitische
Tradition und dann in die Gegensatzlehre Romano Guardinis. Als er
2013 zu Papst Franziskus gewählt wurde, sollte Guardinis Denkform
weltkirchliche Bedeutung zukommen.162 Im Folgenden sei zuerst
Bergoglios Entdeckung des Gegensatzdenkens in der Tradition des
Jesuitenordens dargestellt, dann seine Anknüpfung an die Gegen‐
satzlehre Guardinis ausgeführt und schließlich auf das auf dem
Gegensatzdenken gründende kirchliche Prinzip der Synodalität ein‐
gegangen.

4.1 Die Entdeckung des Gegensatzdenkens in der Tradition des
Jesuitenordens

Jorge Mario Bergoglio trat am 11. März 1958 in die Gesellschaft Jesu
ein, wurde 1969 zum Priester geweiht und war von 1973 bis 1979
Provinzial der argentinischen Provinz des Ordens. Die Polarisierun‐
gen im Argentinien jener Jahre ließen in ihm den Gedanken auf‐
kommen, dass die Jesuiten ein Katalysator für die Einheit dieser
Gegensätze sein könnten. Er schreibt 1976 unter dem Titel „Glaube
und Gerechtigkeit im Jesuitenapostolat“:

„Die ignatianische Idee bietet die Möglichkeit, Gegensätze in Einklang
zu bringen und unvereinbar scheinende Konzepte zusammenzuführen,
indem sie sie auf eine höhere Ebene bringt, wo sie dann ihre Synthese
finden“.163

Bergoglio ist dabei von der Überzeugung geleitet, dass die dialekti‐
sche Spannung als Kern der Übungen des heiligen Ignatius von
Loyola nicht in Antinomien zerbreche, sondern in Polaritäten in
Einheit gehalten werde. Das Aushalten der Spannungen sei jedoch

162 Vgl. für das Folgende: Borghesi, Massimo, Papst Franziskus. Sein Denken,
seine Theologie, Darmstadt 2020.

163 Bergoglio, Jorge Mario / Papst Franziskus, Fede e giustizia nell’apostolato dei
gesuiti (1976), in: ders., Pastorale Sociale, Mailand 2015, 245–249, 246: “Tale
concezione ignaziana è la possibilità di armonizzare gli opposti, di invitare
a una tavola comune concetti che in apparenza non si potrebbero accostare,
perché li colloca in un piano superiore in cui trovano la loro sintesi”.

4 Ausblick: Die Bedeutung für das Pontifikat von Papst Franziskus

525

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur möglich durch einen transzendenten Grund.164 Diese Denk‐
struktur gleicht derjenigen Guardinis, in dessen Konzeption die
Gegensätze durch und in der (existentiellen) Mitte gehalten sind,
wie gezeigt worden ist. Im Jesuitenorden sieht Bergoglio die Span‐
nungseinheit ausgehend von den Übungen des Ignatius in zwei Be‐
reichen verwirklicht: im Zueinander von katholischer Universalität
und besonderer Inkulturation sowie von Aktion und Kontemplation
im Leitwort contemplativus in actione. Die Universalität schenke den
Jesuiten, so Bergoglio 1980, die weiten Horizonte, die über die Lo‐
kalität hinausgehen, wohingegen letztere sie zwinge, den konkreten
anvertrauten Raum ernst zu nehmen und sich nicht im Allgemeinen
zu verlieren. Hier zieht der Jesuit auch eine Grenze zum Denken
Hegels, dessen Dialektik das Besondere nur scheinbar enthalte und
stattdessen im Allgemeinen aufgehe. Im Katholizismus und im Jesui‐
tenorden komme es jedoch darauf an, sich dem Besonderen zuzu‐
wenden. Sein späteres Gegensatzpaar „Globalisierung und Lokalisie‐
rung“ ist in diesen Überlegungen grundgelegt.

Bergoglio befasste sich ausgehend von der konkreten Realität in
Argentinien, seiner Prägung im Jesuitenorden und seiner Verwurze‐
lung in der Katholischen Kirche mit verschiedenen Gegensatzden‐
kern: Erich Przywara, Henri de Lubac (1896–1991), Gaston Fessard
(1897–1978) und dem dialektischen Thomismus des Alberto Me‐
thol Ferrés (1929–2009).165 In den ersten Entwicklungsjahren seines
Denkens spielte Guardini166 noch keine Rolle. Den verschiedenen
Denkgemeinschaften kann hier aufgrund der gebotenen Kürze nicht
nachgegangen werden. Er las bei Guardini zuerst eher spirituelle
Werke wie „Der Herr“ und „Die Mutter des Herrn“, doch erhielt
die Beschäftigung eine tiefere Bedeutung, als er dessen Schrift „Der
Gegensatz“ zur Hand nahm.167

164 Vgl. Borghesi, Papst Franziskus, 89.
165 Vgl. dafür ebd., 95–125.
166 Massimo Borghesi bezeichnet Guardini als Jesuiten, was natürlich nicht der

Fall ist. (Vgl. ebd., 126).
167 Vgl. ebd., 126.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

526

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.2 Papst Franziskus denkt mit Romano Guardini

1986 reiste Bergoglio nach Deutschland, um an der Philosophisch-
Theologischen Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt eine Dis‐
sertation über das Denken Guardinis mit dem Titel anzufertigen:
„Die polaren Gegensätze als Struktur des täglichen Denkens und
der christlichen Verkündigung“.168 Er blieb jedoch nur wenige Mo‐
nate und erst im Exil in Córdoba von 1990 bis 1992 gelang es
ihm, die Doktorarbeit zu beenden, doch blieb keine Zeit mehr
für die Verteidigung und Veröffentlichung, da er am 20. Mai 1992
zum Weihbischof in Buenos Aires ernannt wurde.169 Im Jahr 2011
beabsichtigte er nach dem altersbedingten Angebot seines Rücktritts
als Erzbischof von Buenos Aires, seine Dissertation zur Veröffent‐
lichung vorzubereiten, doch blieb dessen Annahme durch seinen
Vorgänger Papst Benedikt XVI. bekanntermaßen aus. Da die Disser‐
tation von Bergoglio bzw. dem späteren Papst Franziskus also bisher
nicht publiziert wurde, muss das Gegensatzdenken Guardinis in
seinen anderen Schriften nachgewiesen werden.

In Artikeln und Reden (z.B. 1988 „Dienst des Glaubens und
Förderung der Gerechtigkeit“ und 1989 „Zur Notwendigkeit einer
politischen Anthropologie“170) hatte er die Gegensatzlehre Guardinis
vor allem auf soziale und gesellschaftliche Fragen angewandt und
über die Jahre aus dessen acht Gegensätzen drei Paare und vier
Prinzipien seines Denkens entwickelt171. Sie finden sich in seinem

168 Vgl. ebd., 129.
169 Vgl. Cámara, Javier / Pfaffen, Sebastián, Aquel Francisco, Córdoba 2015, 184:

In dieser Zeit, so Papst Franziskus, „habe ich mein Studium fortgesetzt und
geschaut, ob ich mit meiner Doktorarbeit weitermachen konnte, habe es aber
nicht geschafft. Ich habe es verpasst, sie zu veröffentlichen, d.h. die Arbeit zu
verteidigen und zu veröffentlichen“.

170 Bergoglio, Jorge Mario / Papst Franziskus, Servizio della fede e promozione
della giustizia. Alcune riflessioni sul Decreto IV della XXXII Congregazione
Generale della Compagnia di Gesù (1988), in: ders., Pastorale Sociale, Mailand
2015, 73–89; Ders., Necessità di un’antropologia politica. Un problema pastora‐
le (1989), in: ders., Pastorale Sociale, Mailand 2015, 287–305.

171 Dass Jorge Mario Bergoglio die Gegensatzlehre Guardinis genau kannte, wird
in seinem Artikel “Notwendigkeit einer politischen Anthropologie” [„Necessità
di un’antropologia politica”] (1989) deutlich, in dem er die acht Gegensatz‐
paare Guardinis darlegt: „Le opposizioni polari di Guardini si danno nell’es‐
sere vivente e reale. Ciò si può sperimentare strutturalmente nelle tensioni

4 Ausblick: Die Bedeutung für das Pontifikat von Papst Franziskus

527

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


programmatischen Apostolischen Schreiben „Evangelii Gaudium“
(2013) wieder172, dessen „ganzer Abschnitt zu den sozialen Prinzipi‐
en der Dissertation über Guardini entnommen ist“173, so Papst Fran‐
ziskus in einem Interview mit Javier Cámara und Sebastián Pfaffen.
In einem Interview mit Antonio Spadaro SJ bekannte der Papst 2017,
„dass ich die Gegensätze liebe. Hier hat mir Romano Guardini mit
seinem Buch Der Gegensatz geholfen, das für mich sehr wichtig

pienezza-forma, atto-struttura, individualità-totalità. Guardini chiama queste
opposizioni categorie intraempiriche. Un livello più profondo (direi riflessivo)
delle tensioni si presenta nel momento in cui ciò che è sperimentabile si
mette in relazione con l’interiorità dell’uomo. Questa realtà transempirica si
struttura negli opposti produzione-disposizione, originalità-regola, interiorità-
trascendenza. Infine, Guardini sintetiza le tensioni che si trovano in tutte le
altre, le tensioni polari trascendentali: unità-molteplicità e somiglianza-diffe‐
renza. Vale a dire: occorre vedere le precedenti tensioni tra opposti indivise et
inconfuse. È cità, e ciò è possibile attraverso la misura e il ritmo. Su un piano
gnoseologico, la tensione fondamentale è tra intuizione e concetto, una tensio‐
ne che permette di vedere indivise et inconfuse le tensioni precedenti” [Eigene
Übersetzung: “Guardinis polare Gegensätze sind im lebendigen und realen
Sein gegeben. Strukturell lässt sich dies in den Spannungen Fülle-Form, Akt-
Struktur, Individualität-Totalität erfahren. Guardini nennt diese Gegensätze
intraempirische Kategorien. Eine tiefere (ich würde sagen: reflexive) Ebene der
Spannungen entsteht in dem Moment, in dem das Erfahrbare auf die Inner‐
lichkeit des Menschen bezogen wird. Diese transempirische Realität ist in den
Gegensätzen Produktion-Disposition, Originalität-Regel, Innerlichkeit-Trans‐
zendenz strukturiert. Schließlich synthetisiert Guardini die Spannungen, die in
allen anderen, den transzendentalen polaren Spannungen zu finden sind: Ein‐
heit-Vielheit und Verwandtschaft-Besonderung. Das heißt: es ist notwendig,
die vorherigen Spannungen zwischen den Gegensätzen indivise et inconfuse
zu sehen. Und dies ist möglich durch Maß und Rhythmus. Auf erkenntnistheo‐
retischer Ebene besteht die grundlegende Spannung zwischen Intuition und
Konzept, eine Spannung, die es erlaubt, die vorherigen Spannungen indivise
et inconfuse zu sehen“.] (Papst Franziskus / Bergoglio, Necessità di un’antropo‐
logia politica, 292 Anm. 5).

172 Vgl. Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben EVANGELII GAUDIUM des
Heiligen Vaters Papst Franziskus an die Bischöfe, an die Priester und Diakone,
an die Personen geweihten Lebens und an die christgläubigen Laien über die
Verkündigung des Evangeliums in der Welt von heute. 24. November 2013
[EG], hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (VAS 194), Bonn
2013, Nr. 222–237.

173 Cámara / Pfaffen, Aquel Francisco, 185.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

528

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist“.174 Anschließend beschreibt Franziskus, wie er die Denkstruktur
des Gegensatzes bei Guardini versteht:

Guardini „spricht darin von einem polaren Gegensatz, bei dem die
beiden Pole einander nicht aufheben. Und sie zerstören einander auch
nicht. Zwischen ihnen besteht weder Gleichheit noch Widerspruch. Für
ihn löst sich der Gegensatz auf einer höheren Ebene auf. Dennoch
bleibt auch in dieser Auflösung die bipolare Spannung weiter bestehen.
Die Spannung bleibt, sie löst sich nicht. Die Grenzen werden überwun‐
den, indem man sie nicht negiert. Die Gegensätze helfen. Das menschli‐
che Leben ist gegensätzlich strukturiert“.175

Das erste Paar „Fülle und Beschränkung“ ist Guardinis Fülle und
Form entlehnt und wird von Franziskus mit zwei Prinzipien ange‐
wandt: (1) Die Zeit ist mehr wert als der Raum. (2) Die Einheit
wiegt mehr als der Konflikt.176 In seiner Rede „Zur Notwendigkeit
einer politischen Anthropologie“ 1989 verwendete Bergoglio das
Grundgerüst seiner Doktorarbeit, um ausgehend von Guardinis
intraempirischen Gegensatzpaar Akt und Bau eine Anthropologie
in der Denkstruktur des Gegensatzes zu entwerfen. Die polare
Spannung zwischen Fülle und Beschränkung verhindere dabei, so
Bergoglio, „dass der Mensch in tragischen Finitismus oder in dio‐
nysische Unendlichkeit verfällt“.177 Mit Dionysios klingt der große
Name Friedrich Nietzsches an, wie im Kapitel zum zweiten intraem‐
pirischen Gegensatz „Form und Formloses“ dargestellt worden ist.
Anthropologie dürfe auch nicht der Versuchung der Entwurzelung
erliegen, sei es im Individualismus oder in der Verabsolutierung
bestimmter Formen. Eine Reaktion auf die von ihm beobachtete
Entwurzelung des heutigen Menschen, die er auch immer wieder
in seinem Pontifikat thematisiert178, sei die Suche nach Reinheit:

174 Spadaro, Antonio, Die Spuren eines Hirten. Ein Gespräch mit Papst Franzis‐
kus, in: ders. (Hg.), Jorge Mario Bergoglio – Papst Franziskus, Im Angesicht
des Herrn. Gedanken über Freiheit, Hoffnung und Liebe, Bd. I, Freiburg i.Br.
u.a. 2017, 7–31, 29.

175 Ebd., 29f.
176 Vgl. Borghesi, Papst Franziskus, 139.
177 Ebd., 150.
178 Vgl. Papst Franziskus, Nachsynodales Apostolisches Schreiben CHRISTUS

VIVIT von Papst Franziskus an die jungen Menschen und an das ganze Volk
Gottes. 25. März 2019 [ChV], hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonfe‐
renz (VAS 218), Bonn 2019, Nr. 179–186. In Nr. 186 schreibt er: „Heute erleben

4 Ausblick: Die Bedeutung für das Pontifikat von Papst Franziskus

529

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reiner Vernunft, reiner Kunst und reiner Wissenschaft. Im Begriff
des „Reinen“ klingt klar Guardinis Gegensatzdenken an. Daraus
entstehe der Fundamentalismus, der ganz vom konkreten Wert eines
Volkes, von der Verwurzelung, abgelöst sei und deshalb auch zum
Nihilismus führen könne. Die andere Reaktion sei der Synkretismus,
der alle Werte unabhängig von Verwurzelung einfach zusammen‐
führe.179 Diese beiden Extreme könnten jedoch überwunden werden
durch die Polaritäten von Ganzheit und Teil, von Immanenz und
Transzendenz und Ursprünglichkeit und Regel:

„Hier besteht eine Spannung zwischen den Gegensätzen Regel und
Ursprünglichkeit, wobei man vermeiden muss, in Zwang (Übertreibung
der Regel) oder Impulsivität (Übertreibung der Ursprünglichkeit) zu
verfallen“.180

„Idee und Wirklichkeit“ bilden bei Bergoglio das zweite Gegensatz‐
paar, das es so terminologisch bei Guardini nicht gibt und das
bei Franziskus durch das Prinzip „Die Wirklichkeit steht über der
Idee“ geleitet wird. Massimo Borghesi schließt aus der nicht nament‐
lichen Anführung dieses Gegensatzpaares bei Guardini, dass dessen
Gegensätze methodisch nicht vom Problem der Wirklichkeit abhän‐
gig seien und er damit die Grundspannung zwischen Idealismus
und Realismus verkenne. Diese Spannung führe Bergoglio ein und
bringe damit Guardinis Gegensatzlehre auch in Verbindung zur tho‐
mistischen Tradition. Dies trage außerdem dazu bei, „das in Der
Gegensatz vorgestellte polare Modell von jeder möglichen psycholo‐
gischen Abweichung und von jeder Lebensphilosophie zu befreien“.181

Eine solche Deutung verkennt jedoch Guardinis grundlegenden An‐
satz, der nicht einfach psychologisch lebensphilosophisch vorgeht,
sondern eine kantische und idealistische Philosophie kritisch zu ver‐
winden versucht, indem er Phänomenologie und Lebensphilosophie
mit der scholastischen Tradition und gerade Thomas und Aristoteles

wir eine Tendenz zur ‚Homogenisierung‘ der jungen Menschen, welche die
ihrem Herkunftsort eigenen Unterschiede auflösen und sie in manipulierbare
serienmäßig hergestellte Individuen verwandeln will“.

179 Vgl. Borghesi, Papst Franziskus, 153.
180 Papst Franziskus / Bergoglio, Necessità di un’antropologia politica, 297: “Qui

si dà una tensione tra gli opposti regola-originalità, evitando di cadere nella
coercizione (esagerazione della regola) e nell’impulsività (esagerazione dell’ori‐
ginalità)”.

181 Borghesi, Papst Franziskus, 141.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

530

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ins Gespräch bringt. Guardinis gesamte Lehre vom Gegensatz ist
der Versuch, das Lebendig-Konkrete ausgehend von der Wirklichkeit
in seiner Bipolarität begrifflich zu fassen, wie ausführlich dargestellt
worden ist.

Epistemologisch kann es für Bergoglio wie auch für Guardini
eine gegensätzlich gebaute Einheit nur von einem zweifachen Akt
erfasst werden, der sowohl rational als auch intuitiv sei, wie er 1989
schreibt:

„Eine solche Methode verlangt vom Verstand eine syneidetische Span‐
nung. Diese ist notwendig, um die Teile in ihrer Beziehung zum Ganzen
und das Ganze in seiner Beziehung zu den Teilen zu sehen, stets im
Bewusstsein, dass es in jedem lebendigen Ganzen (und die politisch-ge‐
sellschaftliche Wirklichkeit ist ein lebendiges Ganzes) unmöglich ist,
die Teile vom Ganzen zu trennen und umgekehrt; ganz einfach, weil
es unmöglich ist, einen Teil zu verstehen, ohne gleichzeitig das Ganze
zu erfassen, mit dem es verbunden ist. Ebenso unmöglich ist es, das
Ganze vollumfassend zu verstehen, ohne die einzelnen Teile zu erfassen.
Es geht hier um ein Werk des Zusammenführens in Spannung – eine
syneidetische Art zu denken“.182

Bergoglios drittes und letztes Gegensatzpaar „Globalisierung und
Lokalisierung“, bei dem das vierte Prinzip „Das Ganze ist dem Teil
übergeordnet“ leitend ist, scheint dem Gegensatzpaar „Einzelheit
und Ganzheit“ Guardinis entlehnt und wird von Papst Franziskus
auch auf das Verhältnis von Teilkirche und Universalkirche ange‐
wandt, wie anhand einer Videobotschaft deutlich wird:

„Es gibt keine isolierte Teilkirche, die sich als allein bezeichnen könnte,
so als erhebe sie den Anspruch, Herrin und einzige Auslegerin des
Wirkens des Heiligen Geistes zu sein. Keine Gemeinschaft besitzt das
Monopol der Auslegung oder der Inkulturation, ebenso wie es anders‐
herum keine Universalkirche gibt, die der örtlichen Wirklichkeit den
Rücken kehrt, sie unbeachtet lässt, sich nicht um sie kümmert. Die

182 Papst Franziskus / Bergoglio, Necessità di un’antropologia politica, 302: “Tale
metodo esige dalla mente una tensione sineidetica necessaria a vedere le parti
in funzione del tutto e il tutto in funzione delle parti, con la consapevolezza
che in ogni insieme vitale (e il fatto politico-sociale è un insieme vitale) è
impossibile separare le parti dal tutto e viceversa, per la semplice ragione che
non è possibile comprendere una parte senza cogliere allo stesso tempo il
tutto a cui è vincolata, e così all’opposto. È un lavoro d’insieme, in tensione,
sineidetico”.

4 Ausblick: Die Bedeutung für das Pontifikat von Papst Franziskus

531

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Katholizität erfordert und verlangt diese Spannungspolarität zwischen
dem Teil und dem Ganzen, zwischen dem Einen und dem Vielen,
zwischen dem Einfachen und dem Komplexen“.183

Papst Franziskus verwendet zur Verdeutlichung dieses Gegensatz‐
paares häufig das Bild des Polyeders, wie es sich auch in der grafi‐
schen Darstellung im Kapitel zu Kreuzung und Reihung ergab.184

Im Unterschied zur Kugel, in der sich die Punkte auflösen, werden
sie im Polyeder beibehalten und bilden es erst. Franziskus schreibt
in seinem Apostolischen Schreiben „Christus vivit“ 2019, dass die
Kirche junge Menschen nur dann anziehen könne, wenn sie keine
monolithische Einheit sei, „sondern ein Geflecht unterschiedlicher
Gaben“.185 Und in einem Interview aus dem Jahr 2017 äußert er in
Bezug auf die Globalisierung:

„Der Polyeder stellt die wahre Globalisierung dar, die die Menschheit
beständig wachsen lässt. Er schützt immer die Besonderheit einer Per‐
son, eines Volkes oder einer Kultur. Er löst nicht auf, sondern löst das
Problem auf einer höheren Ebene“.186

Hierbei sei auch erinnert an Guardinis ähnliche Ausführungen zu
Thule und Hellas und Europa als übergeordneter Einheit.187 Ber‐
goglio übernimmt also die grundlegende Denkstruktur des Gegen‐
satzes von Guardini und setzt sich mit ihm auch von der Dialektik
Hegels ab, wie er 1989 in „Zur Notwendigkeit einer politischen An‐
thropologie“ schreibt:

„Ich meine hier einen Denkstil, der eine phänomenologische Methode
mit einer dialektischen Nuancierung voraussetzt. Hier ist es notwendig,
dem Begriff ‚Dialektik‘ jeglichen hegelianischen Beiklang zu nehmen
und ihn lediglich als Ausdruck zu verstehen, der sich auf eine reziproke
Interaktion der Wirklichkeit bezieht“.188

183 Papst Franziskus, Videobotschaft für den Internationalen Theologie-Kongress
an der Päpstlichen Universität von Argentinien, Buenos Aires, 1.-3. September
2015, zitiert nach: Borghesi, Papst Franziskus, 142.

184 Vgl. Teil III Kapitel „5.1 Die Verhältnisse Kreuzung und Reihung“.
185 ChV, Nr. 207.
186 Papst Franziskus in einer Audioaufnahme vom 29. Januar 2017, zitiert nach:

Borghesi, Papst Franziskus, 144.
187 Vgl. Teil I Kapitel „1.3.3 Thule und Hellas”.
188 Papst Franziskus / Bergoglio, Necessità di un’antropologia politica, 302: “Indi‐

co uno stile di pensiero che implichi un metodo fenomenologico con una
sfumatura dialettica. In questo senso, occorre spogliare il termine ‚dialettico‘

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

532

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch in seinem Aufsatz „Dienst des Glaubens und Förderung der
Gerechtigkeit“ 1988 betont er, dass sich der Dialog „zwischen den
in Spannung befindlichen polaren Partialitäten in Richtung Einheit“
bewege. Borghesi deutet diesen Dialog als eine mögliche Synthese
der Pole, doch muss Dialog nicht deren Identität bedeuten, insbe‐
sondere wenn Bergoglio anschließt:

„Ich glaube, dass innerhalb der Vielfalt einer Wirklichkeit und einer
Konzeptualisierung eine Reihe von Polaritäten ins Spiel kommt (was
etwas ganz anderes ist als ein Widerspruch). Es geht dabei um
Gegensätze, die sich nicht ausschließen; gelöst werden sie nie durch
Synthese, sondern eher durch eine Antinomie, die tief in ihrem Kern
die Virtualität der gegensätzlichen Polaritäten bewahrt, aber auf einer
höheren Ebene gelöst wird“.189

Summa summarum ist der Einschätzung von Massimo Borghesi
zuzustimmen, dass die Idee der Polarität des Lebens die gesamte
Struktur des Denkens des Papstes dominiere und sie der „hermeneu‐
tische Schlüssel“ zu seinem katholischen Denken sei: „Es ist also
unbestreitbar, dass Romano Guardini Bergoglios geistiger Lehrer
war“.190 Daher ist auch die Frage der Synodalität, die große Thematik
seines Pontifikats und laut ihm der Weg der Kirche des dritten
Jahrtausends191, mittels der Denkstruktur des Gegensatzes Guardinis
zu durchdringen. Hier können jedoch nur wenige Andeutungen ge‐
macht werden, die einer ausführlicheren Bearbeitung bedürften.

di ogni risonanza hegeliana, e vedervi semplicemente l’espressione di una inte‐
razione reciproca di realtà”.

189 Papst Franziskus / Bergoglio, Servizio della fede e promozione della giustizia,
80f.: “Credo, che all’interno della varietà di una realtà e di una concettualizza‐
zione entri in gioco una serie di polarità (cosa ben diversa da una contraddi‐
zione), che sono opposizioni, ma non escludenti, e la cui soluzione non si
darà mai attraverso la sintesi, bensì attraverso l’antinomia; un’antinomia che,
nel suo stesso nucleo, conserva la virtualità delle polarità opposte però risolte
altrove, su un piano superiore”.

190 Borghesi, Papst Franziskus, 166.
191 Vgl. Papst Franziskus, Ansprache zur 50-Jahr-Feier der Errichtung der Bi‐

schofssynode (17. Oktober 2015), in: Die Berufung und Sendung der Familie
in Kirche und Welt von heute. Texte zur Bischofssynode 2015 und Dokumen‐
te der Deutschen Bischofskonferenz, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bi‐
schofskonferenz (Arbeitshilfen 276), Bonn 2015, 23–33, 25.

4 Ausblick: Die Bedeutung für das Pontifikat von Papst Franziskus

533

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.3 Synodalität: Die Denkstruktur des Gegensatzes fruchtbar
machen

Synodalität ist ein lebendig-konkretes Ereignis. Es gibt für sie kein
allgemeines oder abstraktes Patentrezept, sondern sie ereignet sich
auf der jeweiligen kirchlichen Ebene und gemäß der eröffneten Fra‐
ge immer einmalig und neu. In ihr sind polare Spannungsgefüge
enthalten, z.B. zwischen Teilkirche und Universalkirche, Bischöfen
und Laien sowie zwischen konträren Positionen. Der Gegensatz
bereitet dabei, so Papst Franziskus, „einen Weg, eine Straße, auf
der man gehen kann [syn-hodos, Anm. P.M.]“.192 In dieser offenen
Denkweise, die Franziskus von Guardini übernimmt, eröffnet sich
zwischen den Polen, die sich weder aufheben noch zerstören, son‐
dern einander bedürfen, ein Raum der Begegnung mit der Wahrheit,
wie er in seinem Buch „Wage zu träumen“ ausführt:

„Ein fruchtbarer Gedanke sollte immer unfertig sein, um einer weite‐
ren Entwicklung Raum zu geben. […] Die von Guardini angeregte
Denkweise öffnet uns für den Geist und für die Unterscheidung der
Geister“.193

Es ist dabei Recht und Aufgabe des Einheitsamtes, diesen Raum zu
öffnen und zu schließen. Synodalität ereignet sich daher stets sub
et cum petro. Bedürfen beide Pole einander, um lebendig zu sein,
kann am Ende der Synodalität keine Entscheidung stehen, weder für
nur einen Pol, da die reine Verwirklichung einer Seite zum Tod der
Spannungseinheit führt, noch für einen Kompromiss (eine hegelia‐
nische Synthese in einem höheren Dritten), da auch die Harmonie
laut Guardini zum Tod des Lebens führt.

Stattdessen führt Papst Franziskus in einem Interview mit Anto‐
nio Spadaro SJ zur Gesellschaft Jesu aus, dass sie immer ihren Be‐
zugspunkt in Jesus Christus und der Kirche habe, wodurch es ihr
ermöglicht werde, in die verschiedenen Spannungen hinauszugehen.
Vom Mittelpunkt her werde ein Raum eröffnet, in dem Unterschei‐
dung möglich sei:

192 Spadaro, Die Spuren eines Hirten. Ein Gespräch mit Papst Franziskus, 29.
193 Papst Franziskus, Wage zu träumen! Mit Zuversicht aus der Krise, München

22020, 60.

Zusammenschau – Blinde Flecken – Horizonte – Ausblick

534

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Das mystische Umfeld definiert nie seine Grenzen, schließt das Den‐
ken nicht ab. Der Jesuit muss immer ein Mensch mit einem unabge‐
schlossenen, einem offenen Denken sein“.194

Dies entspricht wiederum ganz der Gegensatzlehre Guardinis, die
kein abgeschlossenes System ist, sondern ein „Aufgetansein der Au‐
gen und eine innere Richtung im lebendigen Sein“.195 Das Ende eines
synodalen Ereignisses bildet daher die Wahl von etwas Neuem, dass
sich selbst gezeigt hat und die gegensätzlichen Pole spannungsvoll
auf einer höheren Ebene vereint: Reform auf Christus, den Gott-
Menschen, hin.

194 Spadaro, Antonio, Das Interview mit Papst Franziskus, Freiburg i.Br. u.a. 2013,
35f.

195 Guardini, Der Gegensatz, 257.

4 Ausblick: Die Bedeutung für das Pontifikat von Papst Franziskus

535

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991787-497 - am 21.01.2026, 03:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991787-497
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Zusammenschau: Die Charakteristik der Gegensatzlehre
	2 Blinde Flecken: Die Grenzen der Gegensatzlehre
	3 Horizonte: Forschungsmöglichkeiten zur Gegensatzlehre
	3.1 Vergleich mit dem Gegensatzdenken Johann Adam Möhlers (1796–1883)
	3.2 Vergleich mit der Dialogphilosophie Martin Bubers
	3.3 Vergleich mit der Analogie-Lehre Erich Przywaras S.J.

	4 Ausblick: Die Bedeutung der Gegensatzlehre Romano Guardinis für das Pontifikat von Papst Franziskus
	4.1 Die Entdeckung des Gegensatzdenkens in der Tradition des Jesuitenordens
	4.2 Papst Franziskus denkt mit Romano Guardini
	4.3 Synodalität: Die Denkstruktur des Gegensatzes fruchtbar machen


