Trost durch Schmerz?
Schmerz, Leiden und Mitleiden bei Bernhard von Clairvaux

Katharina Greschat

1. Oh Haupt voll Blut und Wunden ...

»0 Haupt voll Blut und Wunden, voll Schmerz und voller Hohn. Oh Haupt zum
Spott gebunden mit einer Dornenkron...«

Im Verlauf dieses berithmten Passionsliedes von Paul Gerhardt bewegt sich das sin-
gende Ich zehn hochgradig emotionale und ergreifende Strophen lang auf seinen
eigenen Tod zu. Dabei begegnet es dem Schmerz und Leiden Christi so unmittel-
bar, dass es dem am Kreuz qualvoll Sterbenden gleichsam dabei zusieht, wie die
Farbe und das Leben aus seinem Korper weicht, wie der Leib immer farbloser wird
und all seine Kraft schwindet. Zugleich wird sich dieses Ich im Verlauf des Liedes
dankbar bewusst, dass das Leiden und Sterben zu seinem eigenen Heil geschehen
ist. So kann es schliellich am Ende des Liedes in geistiger Vorwegnahme bereits
zuversichtlich auf den eigenen Tod schauen:

»Erscheine mir zum Schilde, zum Trost in meinem Tod, und laf} mich sehen dein
Bilde in deiner Kreuzesnot.

In der intensiven Betrachtung des leidenden und sterbenden Christus erfihrt sich
das singende Ich als zutiefst getrostet und gestarkt. Fiir die Komposition des Liedes
griff Paul Gerhardt auf einen lateinischen Hymnus zuriick, der zu seiner Zeit als
ein Werk von Bernhard von Clairvaux galt'. Dass Gerhardt zu diesem Hymnus aus-
gerechnet die Melodie eines bekannten Liebesliedes* wihlte, diirfte ebenfalls kein
Zufall sein. Denn gerade durch das Leiden, den Schmerz und das Sterben Christi -
davon waren sowohl Paul Gerhardt als auch Bernhard von Clairvaux tiberzeugt —

1 Vgl. auch Axmacher, Elke: »O Haupt voll Blut und Wunden, in: Gerhard Hahn et al. (Hg.),
Liederkunde zum evangelischen Gesangbuch, Heft 10, Gottingen: 2004, S. 40-49.

2 Vgl. dazu Lehnertz, Marlies: »om mittelalterlichen katholischen Hymnus zum barocken
evangelischen Kirchenlied. Paul Gerhardts’ O Haupt voll Blut und Wunden«< und seine la-
teinische Vorlagex, in: Hansjakob Becker/Reiner Kaczynski (Hg.), Liturgie und Dichtung. Ein
interdisziplindres Kompendium |, St. Ottilien: 1983, S. 755-773.

- am 14.02.2028, 16:57:17.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Katharina Greschat

konnte der Mensch die unmittelbare und grenzenlose Liebe Gottes erleben und
mit allen Sinnen anschaulich begreifen?. Die hier beschriebene Form der Passions-
frommigkeit ist uns sehr geldufig; dennoch war sie erst seit dem Hochmittelalter
allgegenwirtig und prigte deshalb auch ganz selbstverstindlich die Reformatoren
und die reformatorische Tradition*.

2. Bernhard von Clairvaux zwischen monastischer
und scholastischer Theologie

Der junge Adlige Bernhard von Clairvaux trat im Jahre 1113 mit etwa dreiig Ge-
fahrten, darunter einer ganzen Reihe von engen Verwandten, in das noch junge
Kloster Citeaux ein, wovon dieses in mehrfacher Hinsicht ganz erheblich profitier-
te®. Doch neben den vielfiltigen Anstrengungen, die er unternahm, um die neue
Gemeinschaft der Zisterzienser nach Kriften zu fordern, blieb Bernhard doch Zeit
seines Lebens der gebildete Monch, der mit den biblischen Schriften auf das engste
vertraut war, sie bestindig zitierte, mit seinen eigenen Worten aktualisierte und zu
neuem Leben erweckte. Aus diesem Grund hat man ihn®, im Unterschied zu den
in erster Linie an der Dialektik und der ratio orientierten Zeitgenossen, wie etwa
Abaelard, als einen der wichtigsten Vertreter der monastischen im Unterschied zur
scholastischen Theologie bezeichnet”. Mit dieser Kategorie sollte angezeigt wer-
den, dass gerade auch in den Klgstern, nicht nur in den Stidten und von den scho-
lastischen Lehrern anspruchsvolle Theologie getrieben wurde. Die unterschiedli-
chen Lebenszusammenhinge standen fiir unterschiedliche Akzentsetzungen und

3 Steiger, Johann Anselm: »Zorn Gottes, Leiden Christi und die Affekte der Passionsbetrach-
tung bei Luther und im Luthertum des 17.Jahrhunderts, in: ders.u.a. (Hg.), Passion, Affekt
und Leidenschaft in der frithen Neuzeit, Wolfenbiitteler Arbeiten zur Barockforschung 43,
Wiesbaden: 2005, S.179-202.

4 Kopf, Ulrich: »Wurzeln reformatorischen Denkens in der monastischen Theologie Bernhards
von Clairvaux, in: Athina Lexutt/Volker Mantey/Volkmar Orthmann (Hg.), Reformation und
Monchtum. Aspekte eines Verhaltnisses tiber Luther hinaus, Tiibingen: 2008, S. 29-56; vgl.
auch Lohse, Bernhard: »Luther und Bernhard von Clairvaux, in: Kaspar Elm (Hg.), Bernhard
von Clairvaux. Rezeption und Wirkung im Mittelalter und in der Neuzeit, Wolfenbiitteler
Mittelalterstudien 6, Wiesbaden: 1994, S. 271-301.

5 Dinzelbacher, Peter: Bernhard von Clairvaux: Leben und Werk des beriihmten Zisterzienser,
Cestalten des Mittelalters und der Renaissance, Darmstadt: 1998, S. 20-39.

6 Kopf, Ulrich: »Monastische und scholastische Theologie, in: Dieter R. Bauer/Cotthard Fuchs
(Hg.), Bernhard von Clairvaux und der Beginn der Moderne, Innsbruck/Wien: 1996, S. 96-135.

7 Vgl. zu dieser Kategorie, die mageblich von den Forschungen vonJean Leclercq gepragt wor-
den ist, ders.: Lamour des lettres et le désir de Dieu, Paris: 1957 (deutsch: Wissenschaft und
Cottverlangen, 1963); vgl. zuletzt auch ders.: »Naming the Theologies of the Early Twelfth
Century, in: Medieval Studies 53 (1991), S. 327-336.

- am 14.02.2028, 16:57:17.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trost durch Schmerz?

theologische Konzepte, die verschiedene Mittel zu anderen Zielsetzungen verwen-
deten. Wihrend in monastischen Zusammenhingen nach der geistlichen Wahr-
heit und Erkenntnis gesucht wurde, ging es den scholastischen Theologen um die
begriffliche Klarheit und um abstraktes Wissen. Wihrend die Ménche Schriftaus-
legungen und hiufig poetisch formulierte Predigten verfassten, hinterliefRen die
Scholastiker sprachlich vollig anders gefasste diskursive Untersuchungen. All das
markiert zwar Verschiedenheiten und Unterschiede, aber eben keine Gegensitze
oder AusschlieRlichkeiten®.

In seiner kldsterlichen Tradition war Bernhard im Nachdenken, Nachvollzie-
hen und Nacherleben dessen, was er in der Schrift zu lesen fand, griindlich ge-
schult und erfahren. Denn in der Schrift waren nach der Lesart der Ménche die
gleichsam kondensierten Erfahrungen ihrer Vorfahren im Glauben festgehalten®,
die dementsprechend auch die eigenen Erfahrungen der Ménche formen und in-
terpretieren und damit zugleich wiederum ganz neue Erfahrungen hervorrufen
konnten'®. Mit eben dieser Zielsetzung hielt und iiberarbeitete Bernhard seine ei-
genen Predigten, wie die berithmten Auslegungen iiber das Hohelied, die in einem
Zeitraum zwischen 1135 und 1153 entstanden'. Die vorderorientalische Liebesdich-
tung interpretierte Bernhard einerseits nach dem wortlichen Sinn, konzentrierte
sich andererseits aber, angeregt von Origenes, dessen Schriften zu Bernhards Zei-
ten verstirkt gelesen wurden und in der Bibliothek seines Klosters Clairvaux teil-
weise vorhanden waren'?, vor allem auf den allegorischen Sinn. Doch Bernhard
wollte iiber die iibliche ekklesiologische Interpretation, die das Verhiltnis zwischen
Braut und Briutigam auf das Verhiltnis zwischen der Kirche und ihrem Herrn

8 Hardelin, Alf: »Monastische Theologie — eine praktische Theologie vor der Scholastikg, in:
Miinchener Theologische Zeitschrift 39 (1988), S.108-120, hier S.110.

9 Kopf, Ulrich: »Religiose Erfahrungin der Theologie Bernhards von Clairvaux«, in: BHTh 61, Tii-
bingen: 1980, S.197. Aerden, Guerric: »L'amour pour le Christ chez saint Bernard, in: Collec-
tanea Cisterciensia 65 (2003), S. 137-146, hier S. 138 spricht sehr anschaulich davon, dass Bern-
hard in Abwandlung von Anselm von Canterburys credo, ut intelligam gesagt hitte: »credo ut
experiar«.

10 Rudy, Gordon: »The Mystical Language of Sensation in the Later Middle Ages, in: Studies
in Medieval History and Culture 14, New York/London: 2002, S. 47: »When Bernard tells his
monastic audience that they will sread in the book of experiences, he in effect says that they
will measure and interpret their experience by it. They will set themselves between >the book
of experience<and >the book of Scripturec; or to put it another way, they will set themselves
within the Song, because it is the scriptural account of experience«.

11 Zu Bernhard von Clairvaux als klosterlichem Lehrer vgl. auch Débler, Marvin: »Bernhard
von Clairvaux and Religious Education, in: llinca Tanaseanu-Débler/Marvin Débler (Hg.),
Religious Education in Pre-Modern Europe, Studies in the History of Religions 140, Lei-
den/Boston: 2012, S. 213-245.

12 Vgl. dazu insbesondere Mews, Constant].: »Intoxication and the Song of Songs. Bernhard
of Clairvaux and the Rediscovery of Origen in the Twelfth Century«, in: Naama Cohen-
Hanegbi/Piroska Nagy (Hg.), Pleasure in the Middle Ages, Turnhout: 2018, S. 329-352.

- am 14.02.2028, 16:57:17.

87


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Katharina Greschat

Christus ausdeutete, hinaus und las den Text als ein sinnbildliches Hochzeitslied,
das der tiefen Sehnsucht der menschlichen Seele nach ihrem Gott Ausdruck ver-
leiht®. Diese Seele verstand der Ménch Bernhard als ein singendes Ich, d.h. als
ein Ich, das sich der grofRen rettenden und wunderbaren Taten seines Herrn be-
wusst wurde und ihn aus diesem Grunde nun dankbar besingen darf. Schliefilich
wurde die menschliche Seele in einem Kloster wieder und wieder dazu angehal-
ten, auf sich selbst zu schauen und sich bestindig zu erforschen. Wenn sie sich
also selbst gewissenhaft priift, dann erkennt sie sehr genau, wie erbdrmlich sie vor
ihrem Herrn dasteht:

».. mit Stinden beladen, mit der Last dieses sterblichen Leibes belastet, in irdi-
sche Sorgen verwickelt, vom Schmutz fleischlicher Geliiste besudelt, blind, ge-
beugt, schwach, in viele Irrtiimer verstrickt, tausend Gefahren ausgesetzt, in tau-
send Angsten zitternd, durch tausend Schwierigkeiten beunruhigt, von tausen-
derlei Argwohn bedringt, durch tausend Bediirfnisse betriibt, zum Bsen geneigt
und unfihig zur Tugend«'.

Ein Monch wie Bernhard nahm also die Schrift wie einen Spiegel zur Hand, um
sich sowohl als einzelne Seele als auch als Teil der gesamten Kirche zu betrachten
und zu erkennen, dass das, was er in seiner Gegenwart vorfindet und

»im Prdsens der Kirche lebt, [..] geschichtlich im Priteritum des Wirkens Gottes
[wurzelt] und [..] seine Vervollkommnung und Vollendung im Futur des Schauens
[findet]. Wenn das Heilswerk ein fiir allemal (semel) in der Geschichte geschah,
so ist es wihrend des Zeitalters der Kirche taglich gegenwiartig, um tiglich in der
Nachfolge und der Heiligung Cestalt zu gewinnen. Dieses quotidie, diese tagli-
che sakramentale Reprasentation und diese tigliche existentielle Verwirklichung
sind jedoch nur eine Vorbereitung auf die Ewigkeit, wenn ndmlich die Schopfung
nicht nurerlost wird, sondern auch ihre endgiiltige Verherrlichung erreicht haben
wird«'?.

Bernhard formulierte eben diesen Zusammenhang in einer seiner berithmten Pre-
digten iiber das Hohelied, indem er resiimierend feststellt, dass:

»... zwei Gedanken der Kirche zur Zeit und am Orte ihrer Pilgerschaft Trost be-
reiten: riickschauend die Erinnerung an das Leiden Christi; ausschauend das ver-

13 Vgl. Matter, E. Ann: The Voice of My Beloved. The Song of Songs in Western Medieval Chris-
tianity, Philadelphia: 1990; vgl. auch C.]. Mews: 2018, S. 344: »Bernard [...] uses the Song to
speak more about the evolution of love, from self-concern to selfless love, for the sake of
God. The Song provides him with a template for reflecting on these themes.«

14 Super Canticum. Sermo XXXVI, c. 5; in: Bernhard von Clairvaux, Simtliche Schriften.
Lateinisch-Deutsch, Bd. 5, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1995, S. 568f.

15 A.Hairdelin: 1988, S.120.

- am 14.02.2028, 16:57:17.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trost durch Schmerz?

trauensvolle Bewuftsein, einst das Los der Heiligen teilen zu diirfen. Auf dieses
schaut die Kirche, als hatte sie vorn und hinten Augen, mit unstillbarer Sehnsucht
und Inbrunst. Und beide Ausblicke sind der Kirche gar angenehm. Beide bieten

ihr Zuflucht vor der Drangsal des Ungliickes und vor Schmerz«'®.

Bernhard zeichnete hier das etwas ungewohnliche Bild von der Kirche, die zu-
gleich nach hinten und nach vorne schauen kann. Zugleich fillt seine héchst emo-
tionale Sprache auf: in knappen Sitzen ist von Trost und Leiden, von Vertrauen
und Sehnsucht, von Inbrunst, Drangsal, Ungliick und Schmerz die Rede. Gerade
die Gegenwart sei von Ubel bestimmt und insbesondere durch den allgegenwir-
tigen Schmerz geprigt, weswegen eben dieser Schmerz den Ausgangspunkt fir
den Blick zuriick und nach vorn bilde. Ausgehend vom Hier und Jetzt, vom ge-
genwirtig empfundenen Leiden konne die Erinnerung an das Leiden Christi zur
entscheidenden Station auf dem Weg zur Teilnahme an der himmlischen Herrlich-
keit werden’.

3. Eine Kultur der Emotionalitat

Die gezielte Konzentration auf die Affekte und die gleichsam visuelle Darstellung
des Schmerzensmannes, wie Bernhard ihn den klosterlichen Horern seiner Aus-
legung des Hohelied vor ihr inneres Auge stellte, war fiir diese Zeit offenbar noch
ein wenig ungewohnt'®. Dabei setzt sich in der jiingsten Forschung langsam die
Erkenntnis durch, dass das antike Ideal der Affektkontrolle und der méglichst um-
fassenden Leidenschaftslosigkeit’® im Verlauf des Mittelalters von einer zuneh-
menden Emotionalisierung der gesellschaftlichen Beziehungen und vor allem und
in erster Linie der Gottesbeziehung itberlagert und schlieflich ersetzt wurde®.
Zundchst wurde die Liebe zu Gott und zum Nichsten in den Reformkléstern in ei-
ne sehr leidenschaftliche Sprache gekleidet. Bei der Lektiire der tiberlieferten Texte
gewinnt man den Eindruck, dass eben diese Monche, die auf der einen Seite die
radikale Abkehr von der Welt lebten und dennoch ein wichtiger und einflussrei-
cher Teil von ihr blieben, gerade die Liebesbeziehung zu ihrem Gott zum Mittel-

16  SuperCanticum. Sermo LXII, c. 1; in: Bernhard von Clairvaux, Sdmtliche Schriften. Lateinisch-
Deutsch Bd. 6, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1995, S. 322f.

17 Ruh, Kurt: Geschichte derabendlandischen Mystik I: Die Grundlegung durch die Kirchenviter
und die Ménchstheologie des 12. Jahrhunderts, Miinchen: 22001, S. 238.

18 Markschies, Christoph: »Der Schmerz und das Christentum. Symbol fir Schmerzbewalti-
gung?«, in: Der Schmerz 4 (2007), S. 347-352. Vgl. auch P. Dinzelbacher: 1998, S.183.

19  Siehe den Aufsatz von Reinhard von Bendemann in diesem Band: »Passio sine doloribus — Lei-
den ohne Schmerzen. Beobachtungen zum altesten Bericht des Martyriums Jesux.

20 Boquet, Damien/Nagy, Piroska: Medieval Sensibilities: A History of Emotions of the Middle
Ages, Cambridge: 2018 (das franzgsische Original erschien im Jahre 2015).

- am 14.02.2028, 16:57:17.

89


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Katharina Greschat

punkt ihres Lebens machten®’. Sie widmeten sich mit hoch emotionaler Sprache
der schonungslosen Introspektion und der unbegrenzten Liebe Gottes gleicherma-
3en; es ging ihnen also immer wieder um die zentralen Affekte von Schmerz und
Liebe??!

Auf diesem Hintergrund relativiert sich der umfassende Aufbruch des 12. Jahr-
hunderts, der von dem amerikanischen Historiker Charles H. Haskins gar als »Re-
naissance« gewiirdigt wurde?*. Auch wenn viele Forscher und Forscherinnen nach
ihm nicht unbedingt von einer »Renaissance« sprechen wollten, so staunte man
doch im Verlauf des 20. Jahrhunderts immer wieder voller Begeisterung tiber Bern-
hards Zeit als einer Zeit der Verinderung und des Wandels**, die geprigt war von
der Begegnung zwischen Ost und West, von der Wiederentdeckung der Philoso-
phie des Aristoteles, vom Aufstieg der Wissenschaften und der Entstehung theo-
logischer Schulen, von ganz neuen Formen der Poesie und der Ausbildung einer
hofischen Kultur®®. Dieses begeisterte Staunen erweist sich jedoch gleichsam als
auf dem monastischen Auge blind, weil es v6llig ausblendet oder sich nicht vorstel-
len kann, dass die literarischen Hinterlassenschaften gerade diese oft als langwei-
lig und traditionell angesehenen monastischen Theologen so ungemein prigend
gewesen sein konnten.

»Their writings allow us to grasp the new bonds that joined affective anthropol-
ogy, the project of monastic reform, and society. Approached from this angle, the
famous >renaissance of the twelfth centurys, often identified as a transformative
moment for the inner life and moral sophistication, was no sudden revolution.
Rather it was the result of the slow maturation of an ensemble of phenomena
that were at work within Western societies from the ninth and tenth century on-
ward«?®.

Aus dieser Perspektive haben insbesondere die Reformklgster den Boden dafiir be-
reitet, dass Zisterzienser wie Bernhard von Clairvaux im Zuge ihrer intensiven Be-
schiftigung mit der Schrift ein verindertes Bild vom Menschen entwickeln konn-

21 D.Boquet/P. Nagy: 2018, S. 70.

22 D.Boquet/P Nagy: 2018, S. 7.

23 Zuerst hat diesen Begriff Haskins, Charles H.: The Renaissance of the Twelfth Century, Cam-
bridge, Mass.: 1927, verwendet; Robert L. Benson/Giles Constable/Carol D. Lanham (Hg.),
Renaissance and Renewal in the Twelfth Century, Cambridge, Mass.: 1982, sind in dieser
Hinsicht etwas vorsichtiger. Constable, Giles: The Reformation of the Twelfth Century, Cam-
bridge: 1998, ging es vor allem um die religiosen Verdnderungen in dieser Zeit, weshalb er
von Reformen und von Reformation sprach.

24 Vgl. auch den wichtigen Sammelband von Bauer, Dieter R./Fuchs, Gotthard (Hg.): Bernhard
von Clairvaux und der Beginn der Moderne, Innsbruck: 1996.

25  Vgl. dazu auch Boshof, Egon: Europa im12. Jahrhundert. Auf dem Weg in die Moderne, Stutt-
gart: 2007.

26  D.Boquet/P. Nagy: 2018, S. 70.

- am 14.02.2028, 16:57:17.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trost durch Schmerz?

ten. Ausgehend von der Inkarnation des Gottessohns betonten sie nunmehr vor
allem dessen Menschlichkeit, d.h. auch die menschlichen Affekte und seine Schwi-
che?”. Als Motor fiir das gesamte Heilsgeschehen sah man in erster Linie die Lie-
be: aus seiner immensen Liebe zu den Menschen sandte Gott seinen Sohn, der
ganz und gar menschlich wurde, so dass der Mensch in der Liebe in Nachahmung
bzw. Teilhabe am erniedrigten, leidenden Christus gleichsam Gott entgegenwach-
sen konnte?8. Diese neue »affective anthropology« — so die These der hier zugrun-
deliegenden wichtigen neueren Untersuchung zum Thema - hitte nicht nur die
Theologie, sondern dariiber hinaus die Gefithle und das Verhalten der mittelal-
terlichen Menschen in ihren gesellschaftlichen Zusammenhingen nachhaltig ver-
indert?. Auch ikonographisch ist die beschriebene Verinderung unmittelbar zu
visualisieren. Wihrend die frithmittelalterliche Welt Jesus Christus als den Christus
triumphans, den »Sieger iiber Leiden, Schmerz und Tod«*°, verstand und ihn dem-
entsprechend als einen Herrscher und Konig darstellte, der alles Irdische — und
damit eben auch alles menschlich Schwache, Leiden und Schmerzen — iiberwun-
den und endgiiltig hinter sich gelassen hatte®, trat jetzt das Bild des Schmerzen
leidenden und gekreuzigten Gottessohn in den Vordergrund. Ganz explizit werden
dessen Affekte zur Schau gestellt und damit zugleich die Affekte des Betrachters
angesprochen’?. Dieser zutiefst menschliche und Schmerz empfindende Christus
trug nicht linger die Konigskrone, sondern die Dornenkrone tiber einem Haupt
von Blut und Wunden, ebenso wie sein gesamter Leib zum Ausdruck brachte, dass
er am Kreuz auf grausame Art und Weise gemartert und zu Tode gefoltert worden
war.

27  D.Boquet/P. Nagy: 2108, S. 95.

28  Vgl. auch P. Dinzelbacher: 1998, S.178: »Bernhards Ansatz hierbei ist fiir die Ceschichte der
Liebe unseres Wissens so bestiirzend neu wie— in der weltlichen Sphire — der des ersten
Troubadors, Wilhelms IX. von Aquitanien (1071-1127), oder der ersten Tristandichtungen
(Mitte 12. Jh.)«.

29  So Barbara H. Rosenwein im Vorwort zu D. Boquet/P. Nagy: 2018, S. ix: »Social and economic
changes in themselves brought new sensibilities and needs. These new milieus, drawing on
and filtering, but also adding to, the many intellectual traditions increasingly available to an
expandingclerical elite, transformed their thoughts about Christ’s Passion. In turn, these new
understandings, taught in the schools, proclaimed in the churches, preached on the streets,
and acted out by rulers, transformed the feelings and behaviours of Europeans in general«.

30  Kopf, Ulrich: Passionsfrommigkeit, in: TRE 27 (1997), S. 722-764, hier S. 724f.

31 Cohen, Ester: The Modulated Scream. Pain in Late Medieval Culture, Chicago: 2010, S. 209.

32 McGuire, Brian P:»Monks and Tears: A Twelfth-Century Change, in: ders., The Difficult Saint:
Bernard of Clairvaux and His Tradition, Kalamazoo: 1991, S.133-151.

- am 14.02.2028, 16:57:17.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Katharina Greschat

4, Leid und Schmerz als Ausweis fiir des Menschen Menschlichkeit

Durch die Erinnerung an bzw. die Vergegenwirtigung des Leidens Christi sollte —
davon war Bernhard ja itberzeugt — nicht nur die Kirche in ihrer Gesamtheit, son-
dern vor allem der einzelne Gliubige den dringend notwendigen Trost erfahren.
Doch wie sollte man als Mensch getrdstet werden konnen aufgrund des Leidens
und der Schmerzen eines anderen? Fiir Bernhard ging es um die zentrale Frage, auf
welche Weise Gott in seiner unbedingten und vollkommen mafilosen Liebe zu den
Menschen diese fir sich gewinnen und damit dann auch zu liebesfihigen Wesen
machen kénne®?. Aus diesem Grunde wurde Gott Mensch und kam zu den Men-
schen als das nunmebhr selbst Fleisch gewordene gottliche Wort. Um den Menschen
aber nicht nur an der Oberfliche, sondern tatsichlich erreichen zu kénnen, musste
er {iber den Weg des Kérpers und iiber den Weg der Gefiihle gehen®*. Er muss-
te sich also den Menschen gemein machen, um sie mit seiner leidenschaftlichen
Liebe fur sich gewinnen zu konnen. Dass sich Bernhard, der adlige Zisterzienser
und Ritter des Glaubens, seinen Gott als einen leidenschaftlichen Liebhaber vor-
stellte, der mit seiner Liebe den Menschen seinerseits zur Liebe bewegen wollte,
diirfte nicht ganz zufillig sein. Schlieflich war Bernhard als ein Mensch des 12.
Jahrhunderts daran gewohnt, dass sein eigener Stand im Rahmen einer Vielzahl
von Beziehungsstrukturen agierte, die, um wirklich tragfihig zu bleiben, immer
wieder sichtbar zum Ausdruck gebracht, mit Leben gefiillt und insbesondere auch
emotional gestirkt werden mussten. Dies alles geschah nicht zuletzt an den Ho-
fen der Adligen, wo sich Uber- und Untergeordnete begegneten und Gleichrangige
immer wieder aufs Neue ihre Nihe demonstrierten und sie auf vielerlei Weise ins
Werk setzten. Hier erzihlte und sang man im Kontext einer ganz neuen hofischen
Kultur? von jubelnder Freude, von grofRer Trauer, von blinder Wut, von bohrender
Scham, von hilfloser Angst und von quilender Eifersucht. Und natiirlich und in
erster Linie ging es in der hofischen Dichtung um die unermessliche und hiufig
auch unerfiillte Liebe3®, die ihren Weg aus dem klssterlichen Psalmengesang und

33 Vgl. dazu auch P Dinzelbacher: 1998, S.180: »Dies gerade tut aber die Liebe zwischen Gott
und Mensch: sie iiberschreitet die Crenzen, die dem verschuldeten, erbsiindebelasteten
Menschen gesetzt sind ...

34  Geradeandieser Stelle grenzte sich Bernhard von seinem theologischen Widersacher Abael-
ard ab, derdie Bedeutung der ratio betonte. Durch die ratio—so Bernhard —kénne der Mensch
zwar unterwiesen und natiirlich auch belehrt werden, aber niemals ergriffen oder zu einem
Wissenden werden; vgl. dazu insbesondere Langer, Otto: »Affekt und Ratio. Rationalitatskri-
tische Aspekte in der Mystik Bernhards von Clairvaux, in: Clemens Kasper/Klaus Schreiner
(Hg.), Zisterziensische Spiritualitit. Theologische Grundlagen, funktionale Voraussetzungen
und bildhafte Auspragungen im Mittelalter, 1. Himmeroder Kolloquium, St. Ottilien: 1994,
S.33-52, hier S. 44.

35 D.Boquet/P. Nagy: 2018, S.105.

36  D.Boquet/P. Nagy: 2018, S.109-113.

- am 14.02.2028, 16:57:17.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trost durch Schmerz?

der Interpretation des Hohelied als des Liebesliedes par excellence inzwischen wie
selbstverstindlich an die Hofe der Adligen gefunden hatte”. Man muss sich diese
affektiv aufgeladene Kultur des Adels als ein mit allen Sinnen zu erlebendes Ereig-
nis vorstellen®®. Gerade das gesungene Lied war besonders gut geeignet, nicht nur
einen hochst emotionalen Inhalt zu transportieren, sondern gleichzeitig sowohl
die Singenden als auch die Horenden zu beriithren und emotional anzurithren3®.
Auf diesem hier nur sehr knapp skizzierten Hintergrund wird hoffentlich ein
wenig plausibler, warum Bernhard von Clairvaux das Hohelied als Zeugnis hochst
emotionaler Liebeslyrik verstanden und gedeutet hat*°. Ganz in diesem Sinne
zeichnete er Gott als leidenschaftlichen Liebhaber, der alles daran setzte, den
Menschen fiir sich zu gewinnen, um ihn nun seinerseits wieder liebes- und damit
beziehungsfihig zu machen. Denn den sinnlichen, fleischlichen Menschen kann
die mafilose Liebe Gottes nur bewegen, indem sich Gott diesen Menschen gleich
machte und eben genau wie dieser sinnlich und fleischlich wurde*'. Allerdings
war die menschliche Fleischlichkeit fiir Bernhard keineswegs positiv besetzt, im
Gegenteil: sie war in seinen Augen zunichst einmal ein sehr bitterer Ort voller
Schmerzen und Leiden. Insofern war es nur folgerichtig, dass der Fleisch gewor-
dene Gottessohn, sobald er die menschliche Leiblichkeit angenommen hatte, in
letzter Konsequenz eben auch den menschlichen Schmerz erdulden musste. Nir-
gendwo sonst war der Mensch so unmittelbar menschlich wie in seinem Schmerz
und nirgendwo sonst konnte dementsprechend auch der Gottessohn ganz und
gar menschlich werden**. An einer anderen Stelle, im Kontext einer Predigt in
der Karwoche, ruft Bernhard die Horer dazu auf, sich Christi Mithsal und seine

37 D.Boquet/P. Nagy: 2018, S.105. Vgl. zur Uberschneidung von kirchlichen und héfischen Bil-
dungsmodellen auch Jaeger, C. Stephen: »Die Entstehung hofischer Kultur. Vom hofischen
Bischof zum héfischen Ritter, in: Philologische Studien und Quellen 167, Berlin: 2001.

38 D.Boquet/P.Nagy: 2018, S.106: »The musical performances of courtly chant, lyric poems and
chansons de geste, including their sensory effects, were clearly part of this social representa-
tion. Within the moment the community was doubtless a community of feeling, joined by
poetic and musical emotion. How can the historian today even grasp, let alone measure, the
musical effectivity of courtly lyric, outside of which lies only a truncated human experience?«

39  Vgl. auch Mertens Fleury, Katharina: Leiden lesen. Bedeutungen von compassio um 1200 und
die Poetik des Mit-Leidens im >Parzival< Wolframs von Eschenbach, Berlin/New York: 2006.

40 Natirlich geht es Bernhard nicht um eine Auslegung des Hohelied als Ausdruck der Liebe
zweier fleischlicher Menschen, vgl. dazu auch C.]. Mews: 2018, S. 348.

41 K.Ruh:22001, S. 234. Vgl. auch O. Langer: 1994, S. 47f.: »Die von Gott angenommene mensch-
liche Natur bildet also die Briicke zwischen Mensch und Gott. Das Elend und Leid des Men-
schen sind jetzt das Elend und Leid Gottes. Cott lernt durch seine Selbstentauferung das
menschliche Leben per experientiam kennen und versetzt den Menschen in die Lage, mit
Gottes Leiden selbst Mitleid zu haben, das bedeutet, affektiven Kontakt zu ihm zu gewin-
nenc.

42 E.Cohen: 2010, S. 209f. spricht von einer neuen christozentrischen Religiositat, in deren Mit-
telpunkt der Schmerz steht.

- am 14.02.2028, 16:57:17.

93


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Katharina Greschat

Schmerzen in Erinnerung zu rufen und sie dort auch zu behalten. Weil der Mensch
mit Mithsal und Schmerz das Erbe des alten Adam in sich trigt, d.h. Mithsal im
Tun und Schmerz im Leiden, musste auch Christus genau das auf sich nehmen

und ebenfalls Mithsal und Schmerz erdulden*?

. Dementsprechend beschrieb
Bernhard nicht allein die Passion Christi im engeren Sinn als von Schmerzen und
bitterem Leiden bestimmt, sondern schon seine aufreibende Predigttitigkeit, das
mithevolle Wandern, die stindigen Versuchungen beim Fasten, die vom Gebet
geprigten Nachtwachen und noch vieles mehr**. Auch in den Predigten zum
Hohelied schilderte Bernhard Christi gesamtes irdisches Leben als ein Leben, das
von Not, Erniedrigung, Schmerz und Leiden geprigt war, bis es dann schliefilich

in der Passion gipfelte:

».. zuerst aus all den Noten seiner Kindheitstage; dann von seiner harten Arbeit
beim Predigen, den Mithen auf seinen Wanderungen, den Nachtwachen im Ge-
bete, den Versuchungen wihrend seines Fastens, den Tranen seines Mitleids, den
Nachstellungen wahrend seiner Unterredungen; endlich von seinen Gefahren un-
ter falschen Briidern, den Schméahungen, dem Anspeien, den Backenstreichen,

dem Hohnsprechen, den Beschimpfungen, den Nigeln ..«.4

Mit seiner sehr emotionalen und suggestiven Sprache wollte Bernhard also etwas
bewirken*®: seine klésterlichen Hérer sollten sich die Néte Christi in Erinnerung
rufen und vergegenwirtigen, sich zu ihm hingezogen fiihlen, sich mit ihm und
seinem Schmerz identifizieren und sich davon affizieren und erschiittern lassen.
Dabei ist es jedoch entscheidend, dass die Horer selbst schon Leid und Schmerzen
in ihrem eigenen Leben erfahren und am eigenen Leib gespiirt und erlitten ha-
ben. Wem der Schmerz vollkommen fremd ist, der kann eben auch den Schmerz
von anderen nicht nachvollziehen und ist damit unfihig, Mitleid — compassio — zu
empfinden*’. Wer unerfahren im Leiden ist und kein Bewusstsein von der eigenen

43 FerialVHebdomadae Sanctae. De passione domini 11; in: Bernhard von Clairvaux, Samtliche
Schriften. Lateinisch-Deutsch Bd. 8, hg. von Cerhard B. Winkler, Innsbruck 1997, S.198f.

44 FerialV Hebdomadae Sanctae. De passione domini11; in: Bernhard von Clairvaux, Samtliche
Schriften. Lateinisch-Deutsch Bd. 8, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1997, S.198f. Vgl.
auch Mertens Fleury, Katharina: »Klagen unter dem Kreuz: Die Vermittlung von compassio
in der Tradition des sBernhardstraktats«, in: Hans-Jochen Schiewer/Stefan Seeber/Markus
Stock (Hg.), Schmerz in der Literatur des Mittelalters und der Friihen Neuzeit, Transatlanti-
sche Studien zu Mittelalter und Frither Neuzeit, Gottingen: 2010, S. 143-165, hier S.144.

45  SuperCanticum. Sermo XLIII, c. 3;in: Bernhard von Clairvaux, Simtliche Schriften. Lateinisch-
Deutsch Bd. 6, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1995, S. 98f.

46  P.Dinzelbacher: 1998, S.181 spricht davon, dass Bernhard »ein ungemein mitreifendes, in
zahlreichen rhetorischen Figuren den Affekt ansprechendes Latein« geschrieben habe.

47  Kopf, Ulrich: »Die Leidenschaften der Seele im Werk Bernhards von Clairvaux, in: ders., Mo-
nastische Theologie und Protestantismus, Gesammelte Aufsdtze, Tilbingen: 2018, S. 102-140,
hier S.139: sMenschliches Leben a3t sich berhaupt nur verstehen, wenn man sich affektiv

- am 14.02.2028, 16:57:17.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trost durch Schmerz?

Schwiche und Bediirftigkeit hat — davon war nicht nur Bernhard iiberzeugt — der
verspiirt letztlich auch keine echte Gemeinschaft mit der gesamten Menschheit, die
unter ihrer durch die Siinde verursachten Schwiche leidet und aus diesem Grunde
der liebenden Zuwendung Gottes bedarf*®. In seinen Predigten bot Bernhard sei-
nen Horern deshalb eine grofe Fiille an Moglichkeiten zur Identifikation mit dem
leidenden und Schmerz ertragenden Christus an, denn er konnte schliefilich nicht
davon ausgehen, dass jeder Folterqualen oder die Schmerzen des Kreuzestodes am
eigenen Leib erlebt hatte. Doch jeder Mensch seiner Zeit konnte die Note eines
schwachen Kindes in einer Welt ermessen, die ganz und gar nicht das war, was wir
uns heute als kindgerecht vorstellen*®. Jeder Zeitgenosse Bernhards wusste um
das Leid und die Plackerei von harter korperlicher Arbeit, um die Beschwernisse
beim Reisen und Wandern auf hochst unsicheren Wegen, auf denen man immer
damit rechnen musste, iiberfallen und ausgeraubt zu werden, um den Schmerz,
der von Verrat, Schmihungen und Beschimpfungen verursacht wurde, und nicht
zuletzt um die Verletzungen, die Spott und Hohn einem Menschen zuftigen konn-
ten. Auch wenn Bernhards Zuhorer oder Leser die Nagel und den Kreuzestod nicht
selbst erlebt hatten und deshalb auch nicht unmittelbar nachvollziehen konnten,
so wurde es ithnen doch spitestens beim Horen dieser Predigt bewusst, dass sich
der Menschensohn bis in die tiefsten Tiefen der menschlichen Existenz, d.h. bis
in das korperliche Leiden und den Schmerz, hinein erniedrigte, um den Menschen
zu erreichen und wieder liebesfihig zu machen.

Uber den Weg der unmittelbaren Erfahrung, des Mitleidens und -empfindens
wollte Gott den siindigen und gottfernen Menschen wieder zu sich ziehen. Bern-

50

hard sah hier die »Lehrmeisterin Erfahrung«® am Werk, die insbesondere die

Moénche dazu anleiten sollte, das Hohelied als Spiegel menschlicher Erfahrung mit-

in die Affekte anderer Menschen versenkt, sich ihnen liebend angleicht und ihre Affekte wie
eigene nachvollzieht—also durch Einfithlung, Empathie«.

48  Barton, Ulrich: Eleos und Compassio. Mitleid im antiken und mittelalterlichen Theater, Pa-
derborn: 2016, S. 93.

49  Die Erforschung der Kindheitsgeschichte setzt sich noch immer mit dem bahnbrechenden
Werk von Philippe Ariés auseinander, der erst im Zeitalter der Renaissance ein Verstiandnis
von Kindheiterkennenwollte. Seitherist die Kindheit ein intensiv beackertes Forschungsfeld,
die Literatur dazu fiillt inzwischen Bibliotheken; vgl. auch Classen, Albrecht (Hg.): Childhood
in the Middle Ages and the Renaissance: The Result of a Paradigm Shift in the History of
Mentality, Berlin/New York: 2005 und Winkler, Martina: Kindheitsgeschichte. Eine Einfiih-
rung, Gottingen: 2017. Zur Darstellung Jesu als Kind vgl. auch Davis, Stephen: Child Christ:
Cultural Memories of a Young Jesus, New Haven/London: 2014.

50  Super Canticum, Sermo VI,3,9; in: Bernhard von Clairvaux, Samtliche Schriften. Lateinisch-
Deutsch Bd. 5, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1995, S.108f. Vgl. dazu auch Falque,
Emmanuel: »Expérience et empathie chez Bernard de Clairvaux, in: Revue des Sciences Phi-
losophiques et Théologiques 89 (2005), S. 655-696.

- am 14.02.2028, 16:57:17.

95


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Katharina Greschat

zusingen®. Denn der Weg der Erfahrung fithrt vom wortlichen zum vertieften und
geistigen Verstindnis dieses gottlichen Liedes, von der menschlichen Kérperlich-
keit zum Geist und schlieflich von Leid und Mitleid zum Heil und zur Freude. Da-
mit war fiir Bernhard keinerlei Abwertung der Kérperlichkeit gemeint, im Gegen-
teil’>* Zum menschlichen Dasein gehérte in seinen Augen insbesondere das Emp-
finden von Schmerzen, Leid und Mitleid, das ohne die korperliche Existenz voll-
kommen unméglich ist. Die Unabdingbarkeit der Korperlichkeit und des Schmer-
zes beriihrte fiir Bernhard aber eben auch sein Gottesverstindnis. Wenn namlich
nur derjenige, der selbst den Schmerz und das Leid am eigenen Leib erfahren hatte,
in der Lage sein sollte, Mitleid zu empfinden, dann fehlte Gott in seiner Géttlich-
keit aber genau dieses Empfinden. Allerdings war dieser Gedanke fir Bernhard
ausgesprochen schwierig zu denken, denn wie sollte der Vollkommenheit Gottes
irgend etwas fehlen oder wie sollte vorstellbar sein, dass der Allwissende irgend
etwas nicht wissen sollte? Dementsprechend schwer tat sich Bernhard mit einer
plausiblen Erklirung und kam schliefilich zu folgendem Ergebnis:

»Er [Christus] nutzte unsere kérperlichen Affekte als Offnungen oder Fenster, da-
mit er als Mensch Gewordener die menschlichen Note aus der Erfahrung wisse
und mitleidig werde. Das wufste er schon vorher, aber in anderer Weise. Siehst Du
ihn das werden, was er schon war, und das erkennen, was er schon wufite, und fir
sich bei uns nach Spalten und Fenstern suchen, durch die er unser Unheil griind-
licher erforschte?«*3

Insofern waren Christus als dem Sohn Gottes die menschlichen Noéte, Schmerzen
und Leid nicht unbekannt oder etwas grundlegend Neues, doch machte die leib-
liche Erfahrung fiir ihn dennoch einen gravierenden Unterschied. Bernhard war
ganz offensichtlich der Auffassung, dass sich Gott eben nicht gleichsam mit der
Theorie des Menschlichen zufrieden gab, sondern eben auch die Praxis, d.h. die

51 G.Rudy:2002,S.47.

52 G.Rudy: 2002, S. 48:»Yet if experience bears us>upward«to the realm of spirit, it is not there-
fore opposed or distinct from body: Bernard thinks experience is intrinsic to human life in
a body«. Vgl. auch Dobler, Marvin: Die Mystik und die Sinne. Eine religionshistorische Un-
tersuchung am Beispiel von Bernhard von Clairvaux, Beitrage zur Europdischen Religionsge-
schichte 2, Gottingen: 2013, S. 108-112 sowie S.165-181.

53  Super Canticum, Sermo LVI,1; in: Bernhard von Clairvaux, Samtliche Schriften. Lateinisch-
Deutsch. Bd. 6, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1995, S. 242-245; vgl. dazu auch G. Rudy:
2002, S. 48.

- am 14.02.2028, 16:57:17.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trost durch Schmerz?

Affekte* und insbesondere den Schmerz und das Leiden um der Menschen willen
wirklich erfahren wollte.

»Bernhard gibt zu, dass Gott in seiner Allwissenheit das Mitleid natiirlich kann-
te, sozusagen >theoretischs, aber er habe es auch durch Erfahrung (experimento),
sozusagen >praktisch< kennen lernen wollen«®.

Weil sich Gott ganz auf die Menschen eingelassen hatte, indem er kérperlich und
zur Erfahrung fihig wurde, um ihnen seine Liebe nahe zu bringen, konnten und
konnen die Menschen nun auch ihrerseits Zutrauen zu ihm fassen. Sie erleben ihn
Not und Schmerzen leiden und nehmen ihn schon aus diesem Grund ganz und
gar als Menschen wahr, der ihnen dhnlich ist. Mittels ihrer Sinne empfinden sie
Mitleid mit seinem Leid und seiner Not, die sie nicht zuletzt mittels der affektiv
geprigten biblischen Sprache nachzufithlen in der Lage sind®®. Gerade die Poesie
des Hohelied zielte auf das sinnliche Erleben und das erfahrbar Machen der Liebe
Gottes, denn mit diesem Liebeslied wollte Gott die Gefiihle der korperlich konsti-
tuierten Menschen erwecken und auf den Fleisch gewordenen Christus lenken®’.
Nicht mehr allein durch den Affekt der Furcht und damit aus Angst vor dem end-
giiltigen Gericht, sondern durch das Mitleid mit den kérperlichen Schmerzen des
ganz und gar Erniedrigten sollten die Menschen Gott erfahren®®. In der Furcht vor
dem gerechten Urteil »schmeckte«®® das nichtige und siindhafte Wesen gerade-
zu die Macht Gott und erfuhr damit die erhebliche Distanz zu seinem Gott und
Schépfer®. Doch im Schmerz und im Leiden Christi erlebte es auf der anderen
Seite eine innige Gottesnihe, die es ihm erlaubte, Mitleid mit seiner Niedrigkeit
und Verletzlichkeit zu empfinden.

54  Vgl. auch Kopf, Ulrich: »Die Leidenschaften der Seele im Werk Bernhards von Clairvaux«,
in: Christian Schafer/Martin Thurner (Hg.), Passiones animae: Die »Leidenschaften der See-
le«in der mittelalterlichen Theologie und Philosophie, Veroffentlichungen des Grabmann-
Institutes zur Erforschung der mittelalterlichen Theologie und Philosophie 52, Berlin: 2009,
S. 49-90.

55  U.Barton: 2016, S. 93.

56  G.Rudy: 2002, S. 49.

57 K.Ruh:?%2001, S. 236.

58  U.Barton: 2016, S. 93.

59  Zudiesem Begriff vgl. auch GC. Aerden: 2003, S.138.

60 Langer, Otto: »Passio und Compassio. Zur Bedeutung der Passionsmystik bei Bernhard von
Clairvaux, in: Gotthard Fuchs (Hg.), Die dunkle Nacht der Sinne. Leiderfahrung und christli-
che Mystik, Diisseldorf: 1989, S. 41-62, hier S. 46.

- am 14.02.2028, 16:57:17.

97


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Katharina Greschat

5. Auf dem Weg zu einer hdheren Form der Gottesliebe

Gerade der Schmerz und das Leiden Christi lieRen den Menschen in dieser Emp-
findung verharren; Bernhard sprach des Ofteren davon, dass die Menschen darin
geradezu »wohnen« oder »ruhen« sollten. Offenbar ging es ihm nicht nur um ei-
nen kurzen Moment, sondern um ein langsames Bleiben und um ein Auskosten,
das der Seele in ihrem Mitleidsschmerz gleichsam die Augen fiir »eine den ganzen
Menschen ergreifende Wahrnehmung Gottes«®! 6ffnen sollte. Doch war mit der
Erinnerung an das Leiden und der Betrachtung des ganz und gar menschlichen
Schmerzes Christi noch keineswegs das Eigentliche erreicht. Vielmehr sollte der
Mensch iber den Weg der compassio mit dem Schmerzensmann lernen, eine un-
gleich hohere Form der selbstlosen Liebe zu Gott zu iiben. Schlieflich gelte es den
Blick nach vorne und in die Zukunft zu richten:

»Gott pafdt sich in seiner Menschwerdung diesem natiirlichen, selbstbezogenen
Zustand des Menschen an, um diesen zunidchst zur fleischlichen, selbstbezogenen
Cottes- und Nachstenliebe und dann tiber diese hinaus zur Gottes- und Néchsten-
liebe rein um Gottes Willen zu bewegen«©2.

In der tiefsten Erniedrigung der Menschwerdung — so Bernhard — begegnete und
berithrte der nunmehr Schmerz leidende Gott den Menschen ganz und gar als ei-
nen Menschen; nur auf diesem Weg konnte Gott den kérperlichen Menschen iiber-
haupt erreichen. Bernhard ging es dabei ganz explizit nicht um eine rationale Er-
kenntnis, sondern um ein vertieftes Verstehen, das auf affektiver Teilnahme, d.h.
auf der Teilnahme und der Teilhabe an Leid und Schmerz und an Mitleid beruhte.
Die Erinnerung und Vergegenwirtigung des Leidens Christi, die memoria passionis
und die damit verbundene compassio dienten ihm als Unterpfand zur Teilnahme an
der Herrschaft Christi®®. Doch bis dahin sollte es noch ein sehr weiter Weg wer-
den, den Bernhard in seiner Schrift »Wie man Gott lieben soll« (De diligendo Deo)
mit der mithsamen Besteigung eines Berges verglich. Denn die am Ende zu er-
reichende hohere Art der Liebe habe gar nichts mehr mit Fleisch und Blut oder
mit der menschlichen Kérperlichkeit zu tun, weil der Geist angefiillt werde mit
gottlicher Liebe und sich das Eigene vollstindig in das Gottliche hin auflése. Doch
konne diese Erfahrung duferst selten im Hier und Jetzt gemacht werden, denn
sie gehore schon nicht mehr zum menschlichen Empfinden, sondern zum himm-
lischen Leben. Schlieflich werde am Ende auch die Seele nach ihrer Ablgsung von
der Korperlichkeit aufgehoben in die géttliche Ewigkeit®*. Damit sind dann end-

61 O.langer:1994,S. 48.

62  U.Barton: 2016, S. 94.

63 K. Ruh:22001,S. 238.

64 Dediligendo Dei X,27-28; XI,30, in: Bernhard von Clairvaux, Simtliche Schriften. Lateinisch-
Deutsch Bd. 1, hg. von Cerhard B. Winkler, Innsbruck 1990, S.120-123; S. 124f.

- am 14.02.2028, 16:57:17.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trost durch Schmerz? 99

lich auch Mithsal und Schmerz, die an das irdische Leben und die Kérperlichkeit
des alten Adam gebunden waren, endgiiltig vergangen.

- am 14.02.2028, 16:57:17.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2028, 16:57:17.


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

