
Trost durch Schmerz?

Schmerz, Leiden und Mitleiden bei Bernhard von Clairvaux

Katharina Greschat

1. Oh Haupt voll Blut und Wunden …

»O Haupt voll Blut und Wunden, voll Schmerz und voller Hohn. Oh Haupt zum

Spott gebunden mit einer Dornenkron…«

ImVerlauf dieses berühmten Passionsliedes von Paul Gerhardt bewegt sich das sin-

gende Ich zehn hochgradig emotionale und ergreifende Strophen lang auf seinen

eigenen Tod zu. Dabei begegnet es dem Schmerz und Leiden Christi so unmittel-

bar, dass es dem am Kreuz qualvoll Sterbenden gleichsam dabei zusieht, wie die

Farbe und das Leben aus seinem Körper weicht, wie der Leib immer farbloser wird

und all seine Kraft schwindet. Zugleich wird sich dieses Ich im Verlauf des Liedes

dankbar bewusst, dass das Leiden und Sterben zu seinem eigenen Heil geschehen

ist. So kann es schließlich am Ende des Liedes in geistiger Vorwegnahme bereits

zuversichtlich auf den eigenen Tod schauen:

»Erscheine mir zum Schilde, zum Trost in meinem Tod, und laß mich sehen dein

Bilde in deiner Kreuzesnot«.

In der intensiven Betrachtung des leidenden und sterbenden Christus erfährt sich

das singende Ich als zutiefst getröstet und gestärkt. Für die Komposition des Liedes

griff Paul Gerhardt auf einen lateinischen Hymnus zurück, der zu seiner Zeit als

einWerk von Bernhard von Clairvaux galt1. Dass Gerhardt zu diesemHymnus aus-

gerechnet die Melodie eines bekannten Liebesliedes2 wählte, dürfte ebenfalls kein

Zufall sein. Denn gerade durch das Leiden, den Schmerz und das Sterben Christi –

davon waren sowohl Paul Gerhardt als auch Bernhard von Clairvaux überzeugt –

1 Vgl. auch Axmacher, Elke: »O Haupt voll Blut und Wunden«, in: Gerhard Hahn et al. (Hg.),

Liederkunde zum evangelischen Gesangbuch, Heft 10, Göttingen: 2004, S. 40-49.

2 Vgl. dazu Lehnertz, Marlies: »Vom mittelalterlichen katholischen Hymnus zum barocken

evangelischen Kirchenlied. Paul Gerhardts’ O Haupt voll Blut und Wunden‹ und seine la-

teinische Vorlage«, in: Hansjakob Becker/Reiner Kaczynski (Hg.), Liturgie und Dichtung. Ein

interdisziplinäres Kompendium I, St. Ottilien: 1983, S. 755-773.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Katharina Greschat

konnte der Mensch die unmittelbare und grenzenlose Liebe Gottes erleben und

mit allen Sinnen anschaulich begreifen3. Die hier beschriebene Form der Passions-

frömmigkeit ist uns sehr geläufig; dennoch war sie erst seit dem Hochmittelalter

allgegenwärtig und prägte deshalb auch ganz selbstverständlich die Reformatoren

und die reformatorische Tradition4.

2. Bernhard von Clairvaux zwischen monastischer
und scholastischer Theologie

Der junge Adlige Bernhard von Clairvaux trat im Jahre 1113 mit etwa dreißig Ge-

fährten, darunter einer ganzen Reihe von engen Verwandten, in das noch junge

Kloster Cîteaux ein, wovon dieses in mehrfacher Hinsicht ganz erheblich profitier-

te5. Doch neben den vielfältigen Anstrengungen, die er unternahm, um die neue

Gemeinschaft der Zisterzienser nach Kräften zu fördern, blieb Bernhard doch Zeit

seines Lebens der gebildeteMönch, dermit den biblischen Schriften auf das engste

vertraut war, sie beständig zitierte,mit seinen eigenenWorten aktualisierte und zu

neuem Leben erweckte. Aus diesem Grund hat man ihn6, im Unterschied zu den

in erster Linie an der Dialektik und der ratio orientierten Zeitgenossen, wie etwa

Abaelard, als einen der wichtigsten Vertreter der monastischen imUnterschied zur

scholastischen Theologie bezeichnet7. Mit dieser Kategorie sollte angezeigt wer-

den, dass gerade auch in den Klöstern, nicht nur in den Städten und von den scho-

lastischen Lehrern anspruchsvolle Theologie getrieben wurde. Die unterschiedli-

chen Lebenszusammenhänge standen für unterschiedliche Akzentsetzungen und

3 Steiger, Johann Anselm: »Zorn Gottes, Leiden Christi und die Affekte der Passionsbetrach-

tung bei Luther und im Luthertum des 17. Jahrhunderts«, in: ders.u.a. (Hg.), Passion, Affekt

und Leidenschaft in der frühen Neuzeit, Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockforschung 43,

Wiesbaden: 2005, S. 179-202.

4 Köpf, Ulrich: »Wurzeln reformatorischen Denkens in der monastischen Theologie Bernhards

von Clairvaux«, in: Athina Lexutt/Volker Mantey/Volkmar Orthmann (Hg.), Reformation und

Mönchtum. Aspekte eines Verhältnisses über Luther hinaus, Tübingen: 2008, S. 29-56; vgl.

auch Lohse, Bernhard: »Luther und Bernhard von Clairvaux«, in: Kaspar Elm (Hg.), Bernhard

von Clairvaux. Rezeption und Wirkung im Mittelalter und in der Neuzeit, Wolfenbütteler

Mittelalterstudien 6, Wiesbaden: 1994, S. 271-301.

5 Dinzelbacher, Peter: Bernhard von Clairvaux: Leben und Werk des berühmten Zisterzienser,

Gestalten des Mittelalters und der Renaissance, Darmstadt: 1998, S. 20-39.

6 Köpf, Ulrich: »Monastische und scholastische Theologie«, in: Dieter R. Bauer/Gotthard Fuchs

(Hg.), Bernhard von Clairvaux und der Beginn der Moderne, Innsbruck/Wien: 1996, S. 96-135.

7 Vgl. zu dieser Kategorie, diemaßgeblich von den Forschungen von Jean Leclercq geprägtwor-

den ist, ders.: L’amour des lettres et le désir de Dieu, Paris: 1957 (deutsch: Wissenschaft und

Gottverlangen, 1963); vgl. zuletzt auch ders.: »Naming the Theologies of the Early Twelfth

Century«, in: Medieval Studies 53 (1991), S. 327-336.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trost durch Schmerz? 87

theologische Konzepte, die verschiedene Mittel zu anderen Zielsetzungen verwen-

deten. Während in monastischen Zusammenhängen nach der geistlichen Wahr-

heit und Erkenntnis gesucht wurde, ging es den scholastischen Theologen um die

begriffliche Klarheit und um abstraktes Wissen. Während die Mönche Schriftaus-

legungen und häufig poetisch formulierte Predigten verfassten, hinterließen die

Scholastiker sprachlich völlig anders gefasste diskursive Untersuchungen. All das

markiert zwar Verschiedenheiten und Unterschiede, aber eben keine Gegensätze

oder Ausschließlichkeiten8.

In seiner klösterlichen Tradition war Bernhard im Nachdenken, Nachvollzie-

hen und Nacherleben dessen, was er in der Schrift zu lesen fand, gründlich ge-

schult und erfahren. Denn in der Schrift waren nach der Lesart der Mönche die

gleichsam kondensierten Erfahrungen ihrer Vorfahren im Glauben festgehalten9,

die dementsprechend auch die eigenen Erfahrungen der Mönche formen und in-

terpretieren und damit zugleich wiederum ganz neue Erfahrungen hervorrufen

konnten10. Mit eben dieser Zielsetzung hielt und überarbeitete Bernhard seine ei-

genen Predigten, wie die berühmten Auslegungen über das Hohelied, die in einem

Zeitraum zwischen 1135 und 1153 entstanden11. Die vorderorientalische Liebesdich-

tung interpretierte Bernhard einerseits nach dem wörtlichen Sinn, konzentrierte

sich andererseits aber, angeregt von Origenes, dessen Schriften zu Bernhards Zei-

ten verstärkt gelesen wurden und in der Bibliothek seines Klosters Clairvaux teil-

weise vorhanden waren12, vor allem auf den allegorischen Sinn. Doch Bernhard

wollte über die übliche ekklesiologische Interpretation, die das Verhältnis zwischen

Braut und Bräutigam auf das Verhältnis zwischen der Kirche und ihrem Herrn

8 Härdelin, Alf: »Monastische Theologie – eine praktische Theologie vor der Scholastik«, in:

Münchener Theologische Zeitschrift 39 (1988), S. 108-120, hier S. 110.

9 Köpf, Ulrich: »Religiöse Erfahrung in der Theologie Bernhards von Clairvaux«, in: BHTh 61, Tü-

bingen: 1980, S. 197. Aerden, Guerric: »L’amour pour le Christ chez saint Bernard«, in: Collec-

tanea Cisterciensia 65 (2003), S. 137-146, hier S. 138 spricht sehr anschaulich davon, dass Bern-

hard in Abwandlung von Anselm von Canterburys credo, ut intelligam gesagt hätte: »credo ut

experiar«.

10 Rudy, Gordon: »The Mystical Language of Sensation in the Later Middle Ages«, in: Studies

in Medieval History and Culture 14, New York/London: 2002, S. 47: »When Bernard tells his

monastic audience that they will ›read in the book of experience‹, he in effect says that they

will measure and interpret their experience by it. Theywill set themselves between ›the book

of experience‹ and ›the book of Scripture‹; or to put it another way, they will set themselves

within the Song, because it is the scriptural account of experience«.

11 Zu Bernhard von Clairvaux als klösterlichem Lehrer vgl. auch Döbler, Marvin: »Bernhard

von Clairvaux and Religious Education«, in: Ilinca Tanaseanu-Döbler/Marvin Döbler (Hg.),

Religious Education in Pre-Modern Europe, Studies in the History of Religions 140, Lei-

den/Boston: 2012, S. 213-245.

12 Vgl. dazu insbesondere Mews, Constant J.: »Intoxication and the Song of Songs. Bernhard

of Clairvaux and the Rediscovery of Origen in the Twelfth Century«, in: Naama Cohen-

Hanegbi/Piroska Nagy (Hg.), Pleasure in the Middle Ages, Turnhout: 2018, S. 329-352.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Katharina Greschat

Christus ausdeutete, hinaus und las den Text als ein sinnbildliches Hochzeitslied,

das der tiefen Sehnsucht der menschlichen Seele nach ihrem Gott Ausdruck ver-

leiht13. Diese Seele verstand der Mönch Bernhard als ein singendes Ich, d.h. als

ein Ich, das sich der großen rettenden und wunderbaren Taten seines Herrn be-

wusst wurde und ihn aus diesem Grunde nun dankbar besingen darf. Schließlich

wurde die menschliche Seele in einem Kloster wieder und wieder dazu angehal-

ten, auf sich selbst zu schauen und sich beständig zu erforschen. Wenn sie sich

also selbst gewissenhaft prüft, dann erkennt sie sehr genau, wie erbärmlich sie vor

ihrem Herrn dasteht:

»… mit Sünden beladen, mit der Last dieses sterblichen Leibes belastet, in irdi-

sche Sorgen verwickelt, vom Schmutz fleischlicher Gelüste besudelt, blind, ge-

beugt, schwach, in viele Irrtümer verstrickt, tausend Gefahren ausgesetzt, in tau-

send Ängsten zitternd, durch tausend Schwierigkeiten beunruhigt, von tausen-

derlei Argwohn bedrängt, durch tausend Bedürfnisse betrübt, zum Bösen geneigt

und unfähig zur Tugend«14.

Ein Mönch wie Bernhard nahm also die Schrift wie einen Spiegel zur Hand, um

sich sowohl als einzelne Seele als auch als Teil der gesamten Kirche zu betrachten

und zu erkennen, dass das, was er in seiner Gegenwart vorfindet und

»im Präsens der Kirche lebt, […] geschichtlich im Präteritum des Wirkens Gottes

[wurzelt] und […] seine Vervollkommnung und Vollendung im Futur des Schauens

[findet]. Wenn das Heilswerk ein für allemal (semel) in der Geschichte geschah,

so ist es während des Zeitalters der Kirche täglich gegenwärtig, um täglich in der

Nachfolge und der Heiligung Gestalt zu gewinnen. Dieses quotidie, diese tägli-

che sakramentale Repräsentation und diese tägliche existentielle Verwirklichung

sind jedoch nur eine Vorbereitung auf die Ewigkeit, wenn nämlich die Schöpfung

nicht nur erlöst wird, sondern auch ihre endgültige Verherrlichung erreicht haben

wird«15.

Bernhard formulierte eben diesen Zusammenhang in einer seiner berühmten Pre-

digten über das Hohelied, indem er resümierend feststellt, dass:

»… zwei Gedanken der Kirche zur Zeit und am Orte ihrer Pilgerschaft Trost be-

reiten: rückschauend die Erinnerung an das Leiden Christi; ausschauend das ver-

13 Vgl. Matter, E. Ann: The Voice of My Beloved. The Song of Songs in Western Medieval Chris-

tianity, Philadelphia: 1990; vgl. auch C. J. Mews: 2018, S. 344: »Bernard […] uses the Song to

speak more about the evolution of love, from self-concern to selfless love, for the sake of

God. The Song provides him with a template for reflecting on these themes.«

14 Super Canticum. Sermo XXXVI, c. 5; in: Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Schriften.

Lateinisch-Deutsch, Bd. 5, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1995, S. 568f.

15 A. Härdelin: 1988, S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trost durch Schmerz? 89

trauensvolle Bewußtsein, einst das Los der Heiligen teilen zu dürfen. Auf dieses

schaut die Kirche, als hätte sie vorn und hinten Augen, mit unstillbarer Sehnsucht

und Inbrunst. Und beide Ausblicke sind der Kirche gar angenehm. Beide bieten

ihr Zuflucht vor der Drangsal des Unglückes und vor Schmerz«16.

Bernhard zeichnete hier das etwas ungewöhnliche Bild von der Kirche, die zu-

gleich nach hinten und nach vorne schauen kann. Zugleich fällt seine höchst emo-

tionale Sprache auf: in knappen Sätzen ist von Trost und Leiden, von Vertrauen

und Sehnsucht, von Inbrunst, Drangsal, Unglück und Schmerz die Rede. Gerade

die Gegenwart sei von Übel bestimmt und insbesondere durch den allgegenwär-

tigen Schmerz geprägt, weswegen eben dieser Schmerz den Ausgangspunkt für

den Blick zurück und nach vorn bilde. Ausgehend vom Hier und Jetzt, vom ge-

genwärtig empfundenen Leiden könne die Erinnerung an das Leiden Christi zur

entscheidenden Station auf demWeg zur Teilnahme an der himmlischen Herrlich-

keit werden17.

3. Eine Kultur der Emotionalität

Die gezielte Konzentration auf die Affekte und die gleichsam visuelle Darstellung

des Schmerzensmannes, wie Bernhard ihn den klösterlichen Hörern seiner Aus-

legung des Hohelied vor ihr inneres Auge stellte, war für diese Zeit offenbar noch

ein wenig ungewohnt18. Dabei setzt sich in der jüngsten Forschung langsam die

Erkenntnis durch, dass das antike Ideal der Affektkontrolle und der möglichst um-

fassenden Leidenschaftslosigkeit19 im Verlauf des Mittelalters von einer zuneh-

menden Emotionalisierung der gesellschaftlichen Beziehungen und vor allem und

in erster Linie der Gottesbeziehung überlagert und schließlich ersetzt wurde20.

Zunächst wurde die Liebe zu Gott und zum Nächsten in den Reformklöstern in ei-

ne sehr leidenschaftliche Sprache gekleidet. Bei der Lektüre der überlieferten Texte

gewinnt man den Eindruck, dass eben diese Mönche, die auf der einen Seite die

radikale Abkehr von der Welt lebten und dennoch ein wichtiger und einflussrei-

cher Teil von ihr blieben, gerade die Liebesbeziehung zu ihrem Gott zum Mittel-

16 Super Canticum. Sermo LXII, c. 1; in: Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Schriften. Lateinisch-

Deutsch Bd. 6, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1995, S. 322f.

17 Ruh, Kurt: Geschichte der abendländischenMystik I: DieGrundlegungdurch die Kirchenväter

und die Mönchstheologie des 12. Jahrhunderts, München: 22001, S. 238.

18 Markschies, Christoph: »Der Schmerz und das Christentum. Symbol für Schmerzbewälti-

gung?«, in: Der Schmerz 4 (2007), S. 347-352. Vgl. auch P. Dinzelbacher: 1998, S. 183.

19 Siehe den Aufsatz von Reinhard von Bendemann in diesem Band: »Passio sine doloribus – Lei-

den ohne Schmerzen. Beobachtungen zum ältesten Bericht des Martyriums Jesu«.

20 Boquet, Damien/Nagy, Piroska: Medieval Sensibilities: A History of Emotions of the Middle

Ages, Cambridge: 2018 (das französische Original erschien im Jahre 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Katharina Greschat

punkt ihres Lebens machten21. Sie widmeten sich mit hoch emotionaler Sprache

der schonungslosen Introspektion und der unbegrenzten Liebe Gottes gleicherma-

ßen; es ging ihnen also immer wieder um die zentralen Affekte von Schmerz und

Liebe22!

Auf diesem Hintergrund relativiert sich der umfassende Aufbruch des 12. Jahr-

hunderts, der von dem amerikanischen Historiker Charles H. Haskins gar als »Re-

naissance« gewürdigt wurde23. Auch wenn viele Forscher und Forscherinnen nach

ihm nicht unbedingt von einer »Renaissance« sprechen wollten, so staunte man

doch imVerlauf des 20. Jahrhunderts immer wieder voller Begeisterung über Bern-

hards Zeit als einer Zeit der Veränderung und des Wandels24, die geprägt war von

der Begegnung zwischen Ost und West, von der Wiederentdeckung der Philoso-

phie des Aristoteles, vom Aufstieg der Wissenschaften und der Entstehung theo-

logischer Schulen, von ganz neuen Formen der Poesie und der Ausbildung einer

höfischen Kultur25. Dieses begeisterte Staunen erweist sich jedoch gleichsam als

auf demmonastischen Auge blind, weil es völlig ausblendet oder sich nicht vorstel-

len kann, dass die literarischen Hinterlassenschaften gerade diese oft als langwei-

lig und traditionell angesehenen monastischen Theologen so ungemein prägend

gewesen sein konnten.

»Their writings allow us to grasp the new bonds that joined affective anthropol-

ogy, the project of monastic reform, and society. Approached from this angle, the

famous ›renaissance of the twelfth century‹, often identified as a transformative

moment for the inner life and moral sophistication, was no sudden revolution.

Rather it was the result of the slow maturation of an ensemble of phenomena

that were at work within Western societies from the ninth and tenth century on-

ward«26.

Aus dieser Perspektive haben insbesondere die Reformklöster den Boden dafür be-

reitet, dass Zisterzienser wie Bernhard von Clairvaux im Zuge ihrer intensiven Be-

schäftigung mit der Schrift ein verändertes Bild vom Menschen entwickeln konn-

21 D. Boquet/P. Nagy: 2018, S. 70.

22 D. Boquet/P. Nagy: 2018, S. 7.

23 Zuerst hat diesen Begriff Haskins, Charles H.: The Renaissance of the Twelfth Century, Cam-

bridge, Mass.: 1927, verwendet; Robert L. Benson/Giles Constable/Carol D. Lanham (Hg.),

Renaissance and Renewal in the Twelfth Century, Cambridge, Mass.: 1982, sind in dieser

Hinsicht etwas vorsichtiger. Constable, Giles: The Reformation of the Twelfth Century, Cam-

bridge: 1998, ging es vor allem um die religiösen Veränderungen in dieser Zeit, weshalb er

von Reformen und von Reformation sprach.

24 Vgl. auch den wichtigen Sammelband von Bauer, Dieter R./Fuchs, Gotthard (Hg.): Bernhard

von Clairvaux und der Beginn der Moderne, Innsbruck: 1996.

25 Vgl. dazu auch Boshof, Egon: Europa im 12. Jahrhundert. Auf demWeg in dieModerne, Stutt-

gart: 2007.

26 D. Boquet/P. Nagy: 2018, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trost durch Schmerz? 91

ten. Ausgehend von der Inkarnation des Gottessohns betonten sie nunmehr vor

allem dessenMenschlichkeit, d.h. auch die menschlichen Affekte und seine Schwä-

che27. Als Motor für das gesamte Heilsgeschehen sah man in erster Linie die Lie-

be: aus seiner immensen Liebe zu den Menschen sandte Gott seinen Sohn, der

ganz und gar menschlich wurde, so dass der Mensch in der Liebe in Nachahmung

bzw. Teilhabe am erniedrigten, leidenden Christus gleichsam Gott entgegenwach-

sen konnte28. Diese neue »affective anthropology« – so die These der hier zugrun-

deliegenden wichtigen neueren Untersuchung zum Thema – hätte nicht nur die

Theologie, sondern darüber hinaus die Gefühle und das Verhalten der mittelal-

terlichen Menschen in ihren gesellschaftlichen Zusammenhängen nachhaltig ver-

ändert29. Auch ikonographisch ist die beschriebene Veränderung unmittelbar zu

visualisieren.Während die frühmittelalterlicheWelt Jesus Christus als den Christus

triumphans, den »Sieger über Leiden, Schmerz und Tod«30, verstand und ihn dem-

entsprechend als einen Herrscher und König darstellte, der alles Irdische – und

damit eben auch alles menschlich Schwache, Leiden und Schmerzen – überwun-

den und endgültig hinter sich gelassen hatte31, trat jetzt das Bild des Schmerzen

leidenden und gekreuzigten Gottessohn in den Vordergrund. Ganz explizit werden

dessen Affekte zur Schau gestellt und damit zugleich die Affekte des Betrachters

angesprochen32. Dieser zutiefst menschliche und Schmerz empfindende Christus

trug nicht länger die Königskrone, sondern die Dornenkrone über einem Haupt

von Blut undWunden, ebenso wie sein gesamter Leib zum Ausdruck brachte, dass

er am Kreuz auf grausame Art und Weise gemartert und zu Tode gefoltert worden

war.

27 D. Boquet/P. Nagy: 2108, S. 95.

28 Vgl. auch P. Dinzelbacher: 1998, S. 178: »Bernhards Ansatz hierbei ist für die Geschichte der

Liebe unseres Wissens so bestürzend neu wie – in der weltlichen Sphäre – der des ersten

Troubadors, Wilhelms IX. von Aquitanien (1071-1127), oder der ersten Tristandichtungen

(Mitte 12. Jh.)«.

29 So Barbara H. Rosenwein im Vorwort zu D. Boquet/P. Nagy: 2018, S. ix: »Social and economic

changes in themselves brought new sensibilities and needs. These new milieus, drawing on

and filtering, but also adding to, the many intellectual traditions increasingly available to an

expanding clerical elite, transformed their thoughts about Christ’s Passion. In turn, these new

understandings, taught in the schools, proclaimed in the churches, preached on the streets,

and acted out by rulers, transformed the feelings and behaviours of Europeans in general«.

30 Köpf, Ulrich: Passionsfrömmigkeit, in: TRE 27 (1997), S. 722-764, hier S. 724f.

31 Cohen, Ester: The Modulated Scream. Pain in Late Medieval Culture, Chicago: 2010, S. 209.

32 McGuire, Brian P.: »Monks and Tears: A Twelfth-Century Change«, in: ders., TheDifficult Saint:

Bernard of Clairvaux and His Tradition, Kalamazoo: 1991, S. 133-151.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Katharina Greschat

4. Leid und Schmerz als Ausweis für des Menschen Menschlichkeit

Durch die Erinnerung an bzw. die Vergegenwärtigung des Leidens Christi sollte –

davon war Bernhard ja überzeugt – nicht nur die Kirche in ihrer Gesamtheit, son-

dern vor allem der einzelne Gläubige den dringend notwendigen Trost erfahren.

Doch wie sollte man als Mensch getröstet werden können aufgrund des Leidens

und der Schmerzen eines anderen? Für Bernhard ging es um die zentrale Frage, auf

welche Weise Gott in seiner unbedingten und vollkommen maßlosen Liebe zu den

Menschen diese für sich gewinnen und damit dann auch zu liebesfähigen Wesen

machen könne33. Aus diesem Grunde wurde Gott Mensch und kam zu den Men-

schen als das nunmehr selbst Fleisch gewordene göttlicheWort. Um denMenschen

aber nicht nur an der Oberfläche, sondern tatsächlich erreichen zu können,musste

er über den Weg des Körpers und über den Weg der Gefühle gehen34. Er muss-

te sich also den Menschen gemein machen, um sie mit seiner leidenschaftlichen

Liebe für sich gewinnen zu können. Dass sich Bernhard, der adlige Zisterzienser

und Ritter des Glaubens, seinen Gott als einen leidenschaftlichen Liebhaber vor-

stellte, der mit seiner Liebe den Menschen seinerseits zur Liebe bewegen wollte,

dürfte nicht ganz zufällig sein. Schließlich war Bernhard als ein Mensch des 12.

Jahrhunderts daran gewöhnt, dass sein eigener Stand im Rahmen einer Vielzahl

von Beziehungsstrukturen agierte, die, um wirklich tragfähig zu bleiben, immer

wieder sichtbar zum Ausdruck gebracht, mit Leben gefüllt und insbesondere auch

emotional gestärkt werden mussten. Dies alles geschah nicht zuletzt an den Hö-

fen der Adligen, wo sich Über- und Untergeordnete begegneten und Gleichrangige

immer wieder aufs Neue ihre Nähe demonstrierten und sie auf vielerlei Weise ins

Werk setzten. Hier erzählte und sang man im Kontext einer ganz neuen höfischen

Kultur35 von jubelnder Freude, von großer Trauer, von blinder Wut, von bohrender

Scham, von hilfloser Angst und von quälender Eifersucht. Und natürlich und in

erster Linie ging es in der höfischen Dichtung um die unermessliche und häufig

auch unerfüllte Liebe36, die ihren Weg aus dem klösterlichen Psalmengesang und

33 Vgl. dazu auch P. Dinzelbacher: 1998, S. 180: »Dies gerade tut aber die Liebe zwischen Gott

und Mensch: sie überschreitet die Grenzen, die dem verschuldeten, erbsündebelasteten

Menschen gesetzt sind …«.

34 Gerade an dieser Stelle grenzte sich Bernhard von seinem theologischenWidersacher Abael-

ard ab, der die Bedeutungder ratiobetonte. Durch die ratio – so Bernhard – könnederMensch

zwar unterwiesen und natürlich auch belehrt werden, aber niemals ergriffen oder zu einem

Wissenden werden; vgl. dazu insbesondere Langer, Otto: »Affekt und Ratio. Rationalitätskri-

tische Aspekte in der Mystik Bernhards von Clairvaux«, in: Clemens Kasper/Klaus Schreiner

(Hg.), Zisterziensische Spiritualität. TheologischeGrundlagen, funktionale Voraussetzungen

und bildhafte Ausprägungen im Mittelalter, 1. Himmeroder Kolloquium, St. Ottilien: 1994,

S. 33-52, hier S. 44.

35 D. Boquet/P. Nagy: 2018, S. 105.

36 D. Boquet/P. Nagy: 2018, S. 109-113.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trost durch Schmerz? 93

der Interpretation des Hohelied als des Liebesliedes par excellence inzwischen wie

selbstverständlich an die Höfe der Adligen gefunden hatte37. Man muss sich diese

affektiv aufgeladene Kultur des Adels als ein mit allen Sinnen zu erlebendes Ereig-

nis vorstellen38. Gerade das gesungene Lied war besonders gut geeignet, nicht nur

einen höchst emotionalen Inhalt zu transportieren, sondern gleichzeitig sowohl

die Singenden als auch die Hörenden zu berühren und emotional anzurühren39.

Auf diesem hier nur sehr knapp skizzierten Hintergrund wird hoffentlich ein

wenig plausibler, warum Bernhard von Clairvaux das Hohelied als Zeugnis höchst

emotionaler Liebeslyrik verstanden und gedeutet hat40. Ganz in diesem Sinne

zeichnete er Gott als leidenschaftlichen Liebhaber, der alles daran setzte, den

Menschen für sich zu gewinnen, um ihn nun seinerseits wieder liebes- und damit

beziehungsfähig zu machen. Denn den sinnlichen, fleischlichen Menschen kann

die maßlose Liebe Gottes nur bewegen, indem sich Gott diesen Menschen gleich

machte und eben genau wie dieser sinnlich und fleischlich wurde41. Allerdings

war die menschliche Fleischlichkeit für Bernhard keineswegs positiv besetzt, im

Gegenteil: sie war in seinen Augen zunächst einmal ein sehr bitterer Ort voller

Schmerzen und Leiden. Insofern war es nur folgerichtig, dass der Fleisch gewor-

dene Gottessohn, sobald er die menschliche Leiblichkeit angenommen hatte, in

letzter Konsequenz eben auch den menschlichen Schmerz erdulden musste. Nir-

gendwo sonst war der Mensch so unmittelbar menschlich wie in seinem Schmerz

und nirgendwo sonst konnte dementsprechend auch der Gottessohn ganz und

gar menschlich werden42. An einer anderen Stelle, im Kontext einer Predigt in

der Karwoche, ruft Bernhard die Hörer dazu auf, sich Christi Mühsal und seine

37 D. Boquet/P. Nagy: 2018, S. 105. Vgl. zur Überschneidung von kirchlichen und höfischen Bil-

dungsmodellen auch Jaeger, C. Stephen: »Die Entstehung höfischer Kultur. Vom höfischen

Bischof zum höfischen Ritter«, in: Philologische Studien und Quellen 167, Berlin: 2001.

38 D. Boquet/P. Nagy: 2018, S. 106: »The musical performances of courtly chant, lyric poems and

chansons de geste, including their sensory effects, were clearly part of this social representa-

tion. Within the moment the community was doubtless a community of feeling, joined by

poetic and musical emotion. How can the historian today even grasp, let alone measure, the

musical effectivity of courtly lyric, outside of which lies only a truncated human experience?«

39 Vgl. auch Mertens Fleury, Katharina: Leiden lesen. Bedeutungen von compassio um 1200 und

die Poetik des Mit-Leidens im ›Parzival‹ Wolframs von Eschenbach, Berlin/New York: 2006.

40 Natürlich geht es Bernhard nicht um eine Auslegung des Hohelied als Ausdruck der Liebe

zweier fleischlicher Menschen, vgl. dazu auch C. J. Mews: 2018, S. 348.

41 K. Ruh: 22001, S. 234. Vgl. auch O. Langer: 1994, S. 47f.: »Die von Gott angenommenemensch-

liche Natur bildet also die Brücke zwischen Mensch und Gott. Das Elend und Leid des Men-

schen sind jetzt das Elend und Leid Gottes. Gott lernt durch seine Selbstentäußerung das

menschliche Leben per experientiam kennen und versetzt den Menschen in die Lage, mit

Gottes Leiden selbst Mitleid zu haben, das bedeutet, affektiven Kontakt zu ihm zu gewin-

nen«.

42 E. Cohen: 2010, S. 209f. spricht von einer neuen christozentrischen Religiosität, in deren Mit-

telpunkt der Schmerz steht.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Katharina Greschat

Schmerzen in Erinnerung zu rufen und sie dort auch zu behalten.Weil der Mensch

mit Mühsal und Schmerz das Erbe des alten Adam in sich trägt, d.h. Mühsal im

Tun und Schmerz im Leiden, musste auch Christus genau das auf sich nehmen

und ebenfalls Mühsal und Schmerz erdulden43. Dementsprechend beschrieb

Bernhard nicht allein die Passion Christi im engeren Sinn als von Schmerzen und

bitterem Leiden bestimmt, sondern schon seine aufreibende Predigttätigkeit, das

mühevolle Wandern, die ständigen Versuchungen beim Fasten, die vom Gebet

geprägten Nachtwachen und noch vieles mehr44. Auch in den Predigten zum

Hohelied schilderte Bernhard Christi gesamtes irdisches Leben als ein Leben, das

von Not, Erniedrigung, Schmerz und Leiden geprägt war, bis es dann schließlich

in der Passion gipfelte:

»… zuerst aus all den Nöten seiner Kindheitstage; dann von seiner harten Arbeit

beim Predigen, den Mühen auf seinen Wanderungen, den Nachtwachen im Ge-

bete, den Versuchungen während seines Fastens, den Tränen seines Mitleids, den

Nachstellungenwährend seiner Unterredungen; endlich von seinen Gefahren un-

ter falschen Brüdern, den Schmähungen, dem Anspeien, den Backenstreichen,

dem Hohnsprechen, den Beschimpfungen, den Nägeln …«.45

Mit seiner sehr emotionalen und suggestiven Sprache wollte Bernhard also etwas

bewirken46: seine klösterlichen Hörer sollten sich die Nöte Christi in Erinnerung

rufen und vergegenwärtigen, sich zu ihm hingezogen fühlen, sich mit ihm und

seinem Schmerz identifizieren und sich davon affizieren und erschüttern lassen.

Dabei ist es jedoch entscheidend, dass die Hörer selbst schon Leid und Schmerzen

in ihrem eigenen Leben erfahren und am eigenen Leib gespürt und erlitten ha-

ben. Wem der Schmerz vollkommen fremd ist, der kann eben auch den Schmerz

von anderen nicht nachvollziehen und ist damit unfähig, Mitleid – compassio – zu

empfinden47. Wer unerfahren im Leiden ist und kein Bewusstsein von der eigenen

43 Feria IV Hebdomadae Sanctae. De passione domini 11; in: Bernhard von Clairvaux, Sämtliche

Schriften. Lateinisch-Deutsch Bd. 8, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1997, S. 198f.

44 Feria IV Hebdomadae Sanctae. De passione domini 11; in: Bernhard von Clairvaux, Sämtliche

Schriften. Lateinisch-Deutsch Bd. 8, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1997, S. 198f. Vgl.

auch Mertens Fleury, Katharina: »Klagen unter dem Kreuz: Die Vermittlung von compassio

in der Tradition des ›Bernhardstraktats‹«, in: Hans-Jochen Schiewer/Stefan Seeber/Markus

Stock (Hg.), Schmerz in der Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit, Transatlanti-

sche Studien zu Mittelalter und Früher Neuzeit, Göttingen: 2010, S. 143-165, hier S. 144.

45 Super Canticum. SermoXLIII, c. 3; in: Bernhard vonClairvaux, Sämtliche Schriften. Lateinisch-

Deutsch Bd. 6, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1995, S. 98f.

46 P. Dinzelbacher: 1998, S. 181 spricht davon, dass Bernhard »ein ungemein mitreißendes, in

zahlreichen rhetorischen Figuren den Affekt ansprechendes Latein« geschrieben habe.

47 Köpf, Ulrich: »Die Leidenschaften der Seele imWerk Bernhards von Clairvaux«, in: ders., Mo-

nastische Theologie und Protestantismus, Gesammelte Aufsätze, Tübingen: 2018, S. 102-140,

hier S. 139: »Menschliches Leben läßt sich überhaupt nur verstehen, wenn man sich affektiv

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trost durch Schmerz? 95

Schwäche und Bedürftigkeit hat – davon war nicht nur Bernhard überzeugt – der

verspürt letztlich auch keine echte Gemeinschaftmit der gesamtenMenschheit, die

unter ihrer durch die Sünde verursachten Schwäche leidet und aus diesem Grunde

der liebenden Zuwendung Gottes bedarf48. In seinen Predigten bot Bernhard sei-

nen Hörern deshalb eine große Fülle an Möglichkeiten zur Identifikation mit dem

leidenden und Schmerz ertragenden Christus an, denn er konnte schließlich nicht

davon ausgehen, dass jeder Folterqualen oder die Schmerzen des Kreuzestodes am

eigenen Leib erlebt hatte. Doch jeder Mensch seiner Zeit konnte die Nöte eines

schwachen Kindes in einer Welt ermessen, die ganz und gar nicht das war, was wir

uns heute als kindgerecht vorstellen49. Jeder Zeitgenosse Bernhards wusste um

das Leid und die Plackerei von harter körperlicher Arbeit, um die Beschwernisse

beim Reisen und Wandern auf höchst unsicheren Wegen, auf denen man immer

damit rechnen musste, überfallen und ausgeraubt zu werden, um den Schmerz,

der von Verrat, Schmähungen und Beschimpfungen verursacht wurde, und nicht

zuletzt um die Verletzungen, die Spott und Hohn einemMenschen zufügen konn-

ten. Auch wenn Bernhards Zuhörer oder Leser die Nägel und den Kreuzestod nicht

selbst erlebt hatten und deshalb auch nicht unmittelbar nachvollziehen konnten,

so wurde es ihnen doch spätestens beim Hören dieser Predigt bewusst, dass sich

der Menschensohn bis in die tiefsten Tiefen der menschlichen Existenz, d.h. bis

in das körperliche Leiden und den Schmerz, hinein erniedrigte, um den Menschen

zu erreichen und wieder liebesfähig zu machen.

Über den Weg der unmittelbaren Erfahrung, des Mitleidens und -empfindens

wollte Gott den sündigen und gottfernen Menschen wieder zu sich ziehen. Bern-

hard sah hier die »Lehrmeisterin Erfahrung«50 am Werk, die insbesondere die

Mönche dazu anleiten sollte, das Hohelied als Spiegel menschlicher Erfahrungmit-

in die Affekte anderer Menschen versenkt, sich ihnen liebend angleicht und ihre Affekte wie

eigene nachvollzieht – also durch Einfühlung, Empathie«.

48 Barton, Ulrich: Eleos und Compassio. Mitleid im antiken und mittelalterlichen Theater, Pa-

derborn: 2016, S. 93.

49 Die Erforschung der Kindheitsgeschichte setzt sich noch immer mit dem bahnbrechenden

Werk von Philippe Ariès auseinander, der erst im Zeitalter der Renaissance ein Verständnis

vonKindheit erkennenwollte. Seither ist dieKindheit ein intensiv beackertes Forschungsfeld,

die Literatur dazu füllt inzwischen Bibliotheken; vgl. auch Classen, Albrecht (Hg.): Childhood

in the Middle Ages and the Renaissance: The Result of a Paradigm Shift in the History of

Mentality, Berlin/New York: 2005 und Winkler, Martina: Kindheitsgeschichte. Eine Einfüh-

rung, Göttingen: 2017. Zur Darstellung Jesu als Kind vgl. auch Davis, Stephen: Child Christ:

Cultural Memories of a Young Jesus, New Haven/London: 2014.

50 Super Canticum, Sermo VI,3,9; in: Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Schriften. Lateinisch-

Deutsch Bd. 5, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1995, S. 108f. Vgl. dazu auch Falque,

Emmanuel: »Expérience et empathie chez Bernard de Clairvaux«, in: Revue des Sciences Phi-

losophiques et Théologiques 89 (2005), S. 655-696.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Katharina Greschat

zusingen51. Denn derWeg der Erfahrung führt vomwörtlichen zum vertieften und

geistigen Verständnis dieses göttlichen Liedes, von der menschlichen Körperlich-

keit zum Geist und schließlich von Leid und Mitleid zum Heil und zur Freude. Da-

mit war für Bernhard keinerlei Abwertung der Körperlichkeit gemeint, im Gegen-

teil!52 Zum menschlichen Dasein gehörte in seinen Augen insbesondere das Emp-

finden von Schmerzen, Leid und Mitleid, das ohne die körperliche Existenz voll-

kommen unmöglich ist. Die Unabdingbarkeit der Körperlichkeit und des Schmer-

zes berührte für Bernhard aber eben auch sein Gottesverständnis. Wenn nämlich

nur derjenige, der selbst den Schmerz und das Leid am eigenen Leib erfahren hatte,

in der Lage sein sollte, Mitleid zu empfinden, dann fehlte Gott in seiner Göttlich-

keit aber genau dieses Empfinden. Allerdings war dieser Gedanke für Bernhard

ausgesprochen schwierig zu denken, denn wie sollte der Vollkommenheit Gottes

irgend etwas fehlen oder wie sollte vorstellbar sein, dass der Allwissende irgend

etwas nicht wissen sollte? Dementsprechend schwer tat sich Bernhard mit einer

plausiblen Erklärung und kam schließlich zu folgendem Ergebnis:

»Er [Christus] nutzte unsere körperlichen Affekte als Öffnungen oder Fenster, da-

mit er als Mensch Gewordener die menschlichen Nöte aus der Erfahrung wisse

undmitleidig werde. Das wußte er schon vorher, aber in andererWeise. Siehst Du

ihn das werden, was er schon war, und das erkennen, was er schon wußte, und für

sich bei uns nach Spalten und Fenstern suchen, durch die er unser Unheil gründ-

licher erforschte?«53

Insofern waren Christus als dem Sohn Gottes die menschlichen Nöte, Schmerzen

und Leid nicht unbekannt oder etwas grundlegend Neues, doch machte die leib-

liche Erfahrung für ihn dennoch einen gravierenden Unterschied. Bernhard war

ganz offensichtlich der Auffassung, dass sich Gott eben nicht gleichsam mit der

Theorie des Menschlichen zufrieden gab, sondern eben auch die Praxis, d.h. die

51 G. Rudy: 2002, S. 47.

52 G. Rudy: 2002, S. 48: »Yet if experience bears us ›upward‹ to the realm of spirit, it is not there-

fore opposed or distinct from body: Bernard thinks experience is intrinsic to human life in

a body«. Vgl. auch Döbler, Marvin: Die Mystik und die Sinne. Eine religionshistorische Un-

tersuchung am Beispiel von Bernhard von Clairvaux, Beiträge zur Europäischen Religionsge-

schichte 2, Göttingen: 2013, S. 108-112 sowie S. 165-181.

53 Super Canticum, Sermo LVI,1; in: Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Schriften. Lateinisch-

Deutsch. Bd. 6, hg. vonGerhard B.Winkler, Innsbruck 1995, S. 242-245; vgl. dazu auchG. Rudy:

2002, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trost durch Schmerz? 97

Affekte54 und insbesondere den Schmerz und das Leiden um der Menschen willen

wirklich erfahren wollte.

»Bernhard gibt zu, dass Gott in seiner Allwissenheit das Mitleid natürlich kann-

te, sozusagen ›theoretisch‹, aber er habe es auch durch Erfahrung (experimento),

sozusagen ›praktisch‹ kennen lernen wollen«55.

Weil sich Gott ganz auf die Menschen eingelassen hatte, indem er körperlich und

zur Erfahrung fähig wurde, um ihnen seine Liebe nahe zu bringen, konnten und

können die Menschen nun auch ihrerseits Zutrauen zu ihm fassen. Sie erleben ihn

Not und Schmerzen leiden und nehmen ihn schon aus diesem Grund ganz und

gar als Menschen wahr, der ihnen ähnlich ist. Mittels ihrer Sinne empfinden sie

Mitleid mit seinem Leid und seiner Not, die sie nicht zuletzt mittels der affektiv

geprägten biblischen Sprache nachzufühlen in der Lage sind56. Gerade die Poesie

des Hohelied zielte auf das sinnliche Erleben und das erfahrbar Machen der Liebe

Gottes, denn mit diesem Liebeslied wollte Gott die Gefühle der körperlich konsti-

tuierten Menschen erwecken und auf den Fleisch gewordenen Christus lenken57.

Nicht mehr allein durch den Affekt der Furcht und damit aus Angst vor dem end-

gültigen Gericht, sondern durch das Mitleid mit den körperlichen Schmerzen des

ganz und gar Erniedrigten sollten die Menschen Gott erfahren58. In der Furcht vor

dem gerechten Urteil »schmeckte«59 das nichtige und sündhafte Wesen gerade-

zu die Macht Gott und erfuhr damit die erhebliche Distanz zu seinem Gott und

Schöpfer60. Doch im Schmerz und im Leiden Christi erlebte es auf der anderen

Seite eine innige Gottesnähe, die es ihm erlaubte, Mitleid mit seiner Niedrigkeit

und Verletzlichkeit zu empfinden.

54 Vgl. auch Köpf, Ulrich: »Die Leidenschaften der Seele im Werk Bernhards von Clairvaux«,

in: Christian Schäfer/Martin Thurner (Hg.), Passiones animae: Die »Leidenschaften der See-

le« in der mittelalterlichen Theologie und Philosophie, Veröffentlichungen des Grabmann-

Institutes zur Erforschung der mittelalterlichen Theologie und Philosophie 52, Berlin: 2009,

S. 49-90.

55 U. Barton: 2016, S. 93.

56 G. Rudy: 2002, S. 49.

57 K. Ruh: 22001, S. 236.

58 U. Barton: 2016, S. 93.

59 Zu diesem Begriff vgl. auch G. Aerden: 2003, S. 138.

60 Langer, Otto: »Passio und Compassio. Zur Bedeutung der Passionsmystik bei Bernhard von

Clairvaux«, in: Gotthard Fuchs (Hg.), Die dunkle Nacht der Sinne. Leiderfahrung und christli-

che Mystik, Düsseldorf: 1989, S. 41-62, hier S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Katharina Greschat

5. Auf dem Weg zu einer höheren Form der Gottesliebe

Gerade der Schmerz und das Leiden Christi ließen den Menschen in dieser Emp-

findung verharren; Bernhard sprach des Öfteren davon, dass die Menschen darin

geradezu »wohnen« oder »ruhen« sollten. Offenbar ging es ihm nicht nur um ei-

nen kurzen Moment, sondern um ein langsames Bleiben und um ein Auskosten,

das der Seele in ihrem Mitleidsschmerz gleichsam die Augen für »eine den ganzen

Menschen ergreifende Wahrnehmung Gottes«61 öffnen sollte. Doch war mit der

Erinnerung an das Leiden und der Betrachtung des ganz und gar menschlichen

Schmerzes Christi noch keineswegs das Eigentliche erreicht. Vielmehr sollte der

Mensch über den Weg der compassio mit dem Schmerzensmann lernen, eine un-

gleich höhere Form der selbstlosen Liebe zu Gott zu üben. Schließlich gelte es den

Blick nach vorne und in die Zukunft zu richten:

»Gott paßt sich in seiner Menschwerdung diesem natürlichen, selbstbezogenen

ZustanddesMenschenan, umdiesen zunächst zur fleischlichen, selbstbezogenen

Gottes- undNächstenliebe und dann über diese hinaus zur Gottes- undNächsten-

liebe rein um Gottes Willen zu bewegen«62.

In der tiefsten Erniedrigung der Menschwerdung – so Bernhard – begegnete und

berührte der nunmehr Schmerz leidende Gott den Menschen ganz und gar als ei-

nen Menschen; nur auf diesemWeg konnte Gott den körperlichen Menschen über-

haupt erreichen. Bernhard ging es dabei ganz explizit nicht um eine rationale Er-

kenntnis, sondern um ein vertieftes Verstehen, das auf affektiver Teilnahme, d.h.

auf der Teilnahme und der Teilhabe an Leid und Schmerz und an Mitleid beruhte.

Die Erinnerung und Vergegenwärtigung des Leidens Christi, die memoria passionis

und die damit verbundene compassio dienten ihm als Unterpfand zur Teilnahme an

der Herrschaft Christi63. Doch bis dahin sollte es noch ein sehr weiter Weg wer-

den, den Bernhard in seiner Schrift »Wie man Gott lieben soll« (De diligendo Deo)

mit der mühsamen Besteigung eines Berges verglich. Denn die am Ende zu er-

reichende höhere Art der Liebe habe gar nichts mehr mit Fleisch und Blut oder

mit der menschlichen Körperlichkeit zu tun, weil der Geist angefüllt werde mit

göttlicher Liebe und sich das Eigene vollständig in das Göttliche hin auflöse. Doch

könne diese Erfahrung äußerst selten im Hier und Jetzt gemacht werden, denn

sie gehöre schon nicht mehr zum menschlichen Empfinden, sondern zum himm-

lischen Leben. Schließlich werde am Ende auch die Seele nach ihrer Ablösung von

der Körperlichkeit aufgehoben in die göttliche Ewigkeit64. Damit sind dann end-

61 O. Langer: 1994, S. 48.

62 U. Barton: 2016, S. 94.

63 K. Ruh: 22001, S. 238.

64 De diligendo Dei X,27-28; XI,30, in: Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Schriften. Lateinisch-

Deutsch Bd. 1, hg. von Gerhard B. Winkler, Innsbruck 1990, S. 120-123; S. 124f.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trost durch Schmerz? 99

lich auch Mühsal und Schmerz, die an das irdische Leben und die Körperlichkeit

des alten Adam gebunden waren, endgültig vergangen.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455470-007 - am 14.02.2026, 16:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

