»Diese ganzen Gender-Sachen waren
irgendwie aufgelost.«

Danielle de Picciotto im Gesprdich

Danielle de Picciotto ist interdisziplindire Kiinstlerin. Geboren in
Tacoma und aufgewachsen in den USA und in Westdeutschland
kam sie 1987 nach Berlin. Mit ihrer exzentrischen Mode versorgte
sie Freund*innen und Bekannte, verdiente sich ihren Lebensunter-
halt - und prdgte die opulente Seite des Techno-Kleidungsstils.
Spditer I6ste sie sich von der Mode und wandte sich stérker anderen
Kunstformen zu, insbesondere der Musik — zundichst bei den Space
Cowboys, dann bei hackedepicciotto. Gemeinsam mit Dr. Motte
begriindete sie 1989 die Love Parade. Nach ihrem Buch The Beauty
of Transgression: A Berlin Memoir (2011) ist kiirzlich ihre Graphic
Novel Die heitere Kunst der Rebellion (2020) erschienen.

Im Dezember 2020 hat Heinz-Jiirgen Vof8 mit Danielle de Picciotto ge-
sprochen.

Du bist in Tacoma geboren und warst zeitweise in New York. Wie bist du
aufgewachsen und wie spielten dort Fragen rund um Geschlecht und Sexuali-
tit eine Rolle?

Ja, ich bin in Tacoma geboren. Mein Vater war in der amerikanischen
Armee, das heif3t, dass wir jedes Jahr umgezogen sind. Bis wir in New York
gelandet sind. Zwischendurch, etwa im Alter von 14 bis 18 Jahren, bin ich
mit meiner Mutter in Deutschland - in Stuttgart — gewesen, wihrend mein
Vater schon nach New York gezogen ist. Er war, glaube ich, so ab 1975 da
— und ich bin 80 wieder hingezogen, um zu studieren. 1986 bin ich dann
wegen eines Angebots der Werbeagentur Meiré und Meiré, bei ihnen als
Kostiimdesignerin zu arbeiten, nach Kéln gezogen. Ich hatte in New York
Mode und Design studiert, und davor noch Kunst, und nebenher Musik.
1987 kam ich dann nach Berlin. Eigentlich wollte ich es nur sehen, bevor
ich wieder nach New York gehe, bin dann aber in Berlin hingengeblieben,
weil ich es so super fand!

Was war an Berlin so super — und vielleicht auch anders zu Koln?

Koln war sehr toll, aber es war sehr klein. Ich habe mich schnell eingeengt
gefuhle. Berlin war hingegen der direkte Gegenpol zu New York, weil es

309

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Daniclle de Picciotto im Gesprich

einerseits vergleichsweise groff war, wenn auch noch kleiner, wegen der
Mauer, und das Kunst- und Kulturgefiihl ahnlich wie in New York war.
Nur war Berlin nicht gefihrlich und nicht teuer. Das war der ausschlag-
gebende Punke. Ich als Frau musste in Berlin keine Angst haben, sondern
konnte zu jeder Tages- und Nachtzeit rumlaufen, um was zu machen. Im
Gegensatz zu New York. Das war auch schon ein Grund, warum ich nach
Koln gegangen war: Natiirlich hatte ich ein Jobangebot, aber ich bin auch
nach Kéln gegangen, weil ich die stetige Angst in New York nicht mehr
ertragen konnte. Ganz New York war damals super gefihrlich — ich habe
in Queens bei meinem Vater gewohnt und war teilweise bei einer Freundin
in Manhattan. Das war alles damals unfassbar gefahrlich. Man musste be-
stimmte StrafSen meiden, war stindig auf der Hut, wurde andauernd tber-
fallen. Ich hatte Gliick, dass mir nichts Schlimmeres passiert ist. Einige
Lehrer*innen, Mitschiiler*innen, Mitstudenten*innen sind erschossen
worden. Also 84, 85, 86 waren in New York eine richtige Hardcore-Zeit.

In Berlin hattest du dann das Gefithl von Sicherheit? Was hat dich noch an-
gezogen?

Genau. In Berlin musste ich als Frau keine Angst haben. Also ich musste
insgesamt keine Angst haben, aber auch nicht als Frau. Was ich an Berlin
auch besonders fand, war ein bestimmter Frauentypus. Es waren ohnehin
alle bi. Das heifit, es war cher hip als Frau taff zu sein, also nicht dieses typi-
sche weibliche Verhalten zu zeigen. »Zickenkrieg« war verpént. Man hat
sich gegenseitig unterstiitzt und hat cher schwarze Lederjacken angezogen
als irgendwelche Riischendinger. Und auch die Ménner: Auch die haben
sich geschminkt und Rocke getragen. Diese ganzen Gender-Sachen waren
irgendwie aufgeldst. Das fand ich toll! Auch dass es zwischen den Frauen
einen so starken Zusammenhalt gab. Und der Feminismus war, anders als in
New York, nicht gegen Minner, sondern etwas sehr Stolzes: Ich bin genauso
gut, kann mich minnlich geben, aber auch weiblich sein.

Auflerdem war Berlin eine Stadt, in der man als interdisziplinirer
Kiinstler*innen akzeptiert wurde. Interdisziplinaritit war in der Kunst
damals nicht gut angesehen. Es wurde immer gesagt, man miisse sich auf
eine Sache konzentrieren. Und ich war schon immer interdisziplinir: Ich
habe schon immer Musik gemacht, Kunst gemacht, mich mit Sprache
beschiftigt. Damals auch noch mit Mode — die mache ich ja inzwischen
nicht mehr. Und ich wollte davon nichts aufgeben. Und das war eigent-
lich in Berlin gang und gibe: Eigentlich alle haben ihre eigenen Klamotten

310

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Diese ganzen Gender-Sachen waren irgendwie aufgel6st. «

geniht, alle haben Musik gemache, alle haben geschrieben und alle haben
gemalt.

Warst du in einer bestimmten Szene unterwegs, oder wiirdest du das insge-
samt als Lebensgefiihl fiir Berlin beschreiben?

Ich glaube, es war ein Lebensgefiihl in der Kunst-, Kulturszene. Berlin
war ja der Ort fir alle, die exzentrisch waren oder die sich von der Poli-
tik des iibrigen Deutschlands absetzen wollten. Es war ein Sammelsurium
von allen méglichen exzentrischen Charakteren, die so eine Inselsituation
und eine so karge Stadt gut fanden. Berlin war relativ arm und abgeschie-
den. Von daher gab es keine Luxusgiiter und zum Beispiel nicht die Mog-
lichkeit, irgendwelchen Luxus zu shoppen. Es gab so Basissachen: Essen,
Mobel, ein paar Klamottenliden, aber es wurde wahnsinnig viel selber ge-
macht. Den Leuten, die nach Berlin gegangen sind — Kiinstler*innen, aber
auch Leuten, die nicht zur Bundeswehr wollten — ging es um Alternativen.
Echte Berliner*innen gab es in der Kulturszene natiirlich auch, aber sehr
viele waren doch zugezogen. Und die waren eben aus solchen Griinden da.
Es ist aber nicht jeder nach Berlin gezogen: Berlin war auch beingstigend
und bedriickend. Man musste schon ein bestimmter »Menschenschlag«
sein, um das zu wollen. Und man war dann im restlichen Deutschland
dafiir bekannt: Wir waren die Freaks. Alle in der Kulturszene — Perfor-
mance, Darstellende Kunst, Autor*innen, egal — waren so, meiner Mei-
nung nach.

Und was war an Berlin beingstigend?

Man war in der Mitte vom Kalten Krieg. Es gab die Mauer, die einen um-
schlossen hat. Man war die ganze Zeit mit dieser Situation konfrontiert,
man hat also den Kalten Krieg die ganze Zeit nah erlebt. Das fand ich auch
gut, weil man nicht nur in Zeitungen tiber Politik las, sondern sie tatsich-
lich erlebt hat. Die Mauer umringte einen. Das war mir lieber als eine un-
sichtbare Gefahr, aber fiir viele Leute war das eine Bedrohung. Man musste
stets diese ganzen Grenzpatrouillen passieren, wenn man rein oder raus
wollte. In den 80ern war in Berlin auf jeden Fall keine heitere Atmosphire.
Es war noch ein extremes Nachkriegsgefiihl da. Ich fand es tiberraschend,
dass sich auch eine ganze Reihe von Leuten in meinem Alter fiir den Krieg
entschuldigt haben. Also man hat die Nachkriegssituation sehr gespirt,
auch durch die Aufteilung in die verschiedenen Zonen und natiirlich Ost-
berlin.

311

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Daniclle de Picciotto im Gesprich

Welche Grenzpatrouillen meinst du?

Alle. Wenn man in Berlin rumgelaufen ist, kam man unweigerlich an ir-
gendwelche Grenzstationen. Richtung Osten: Ich habe in Kreuzberg ge-
wohnt — da war Checkpoint Charlie. Da durften nur die Internationalen
ritber, als Berliner*in durfte man da gar nicht riber. Und auch wenn man
von Westdeutschland kam oder dorthin wollte, war man stindig mit
Grenzpatrouillen konfrontiert. Es war nicht maglich, sich davon frei zu
machen.

Wenn ich mit dem Zug nach Kéln fahren wollte, wurde ich erst mal
von den Westdeutschen kontrolliert, dann wurde alles von den ostdeut-
schen Grenzern genau untersucht. Man musste genau dort sitzen, wo
man sitzen sollte. Es hat meistens eine ganze Stunde gedauert, bis der Zug
weiterfahren durfte. Dann ist man tber viele » tote Bahnhofe« gefahren,
die nicht in Gebrauch waren, aber wo immer schwer bewaffnete Grenz-
patrouillen waren. Meistens bin ich auch nachts gefahren. Das war dann
besonders unheimlich. Ich kam mir immer vor wie in so einem Zwei-
ter-Weltkrieg-Film. Und wenn man mit dem Auto gefahren ist, wurde
man auch zweimal komplett untersucht. Es wurden die Biicher durchge-
blattert und die Kassetten angehort. Und wenn man etwas gelesen oder
gehort hat, was die ostdeutschen Grenzer nicht ok fanden, dann wurde
das beschlagnahmt. Die waren immer extrem unfreundlich - also da war
niemals ein Licheln, sondern die haben einen behandelt wie einen Feind.

In Ostberlin war ich hiufiger. Ich hatte eine Freundin, die sich da
ziemlich gut auskannte — es war auch eine Amerikanerin —, und die hat
mich Ostberliner Kiinstler*innen vorgestellt. Daher bin ich dann oft
ritber, entweder tiber Checkpoint Charlie oder iiber den Trinenpalast -
Friedrichstrafle. Da wurde man auch ziemlich untersucht. Aber nicht so
extrem, als Amerikanerin, wie wenn man nach aus Westdeutschland tiber
Ostdeutschland nach Berlin fuhr. Ich habe dann ab und zu Kleinigkeiten
wie Nihgarn fiir meine Freund*innen nach Ostberlin mitgebracht — da
waren die an der Grenze nicht so streng. Die Behandlung am Checkpoint
Charlie und am Trinenpalast war gleich, gleich unfreundlich.

Lass uns von den Grenziibertritten nach Westberlin gehen. Wo hast du da
gelebt und wie war die Umgebung?

Ich habe erst in der Ritterstraffe und dann in der Lindenstrafle, die spater
in Axel-Springer-Strafle umbenannt wurde, gewohnt. Da dann praktisch
direkt an der Mauer, da die Strafle direkt an der Mauer endete.

312

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Diese ganzen Gender-Sachen waren irgendwie aufgel6st. «

In der Ritterstrafle lebte ich in einer WG mit fiinf Mitbewohner*in-
nen in einem groflen Loft. Das war 500 Quadratmeter grof§ und extrem
billig — ich habe 30 Mark im Monat bezahlt. Es war damals tiblich, dass
es so preiswert ist. Und die ganze Gegend fand ich toll! Es war eher eine
tirkische Gegend - also Kreuzberg. Da gab es viele Cafés, Bickereien,
die grofitenteils tirkisch waren, den Turkenmarke, aber zum Beispiel
auch Kiinstlercafés, wie die O-Bar oder der Bierhimmel. Das war ein
schwules Café, wo auch der Kuchen selbst gebacken wurde. Es war also
cine sehr kiinstlerische Gegend.

In die Lindenstraf8e bin ich zusammen mit meinem ersten Freund
in Berlin gezogen. Die war schr abgeschieden. Es war eine Strafle, die
zur Mauer fihrte, und da war praktisch gar nichts. Da gab es nur einen
Supermarkt um die Ecke, das war alles. Das war cin bisschen nervig.
Wenn ich da was brauchte, musste ich zum Halleschen Tor oder direkt
nach Kreuzberg rein.

Warum seid ihr dann gerade dorthin gezogen?

Na, es war ja damals nicht einfach, eine Wohnung zu finden. Die Woh-
nungen waren zwar alle billig, aber durch die ganze Mauersituation,
mit dem entsprechend begrenzten Wohnungsangebot, war es dennoch
schwierig. Man musste um sechs Uhr morgens anfangen zu suchen, und
fir die Besichtigungen gab es ewige Schlangen. Die Wohnung in der
Lindenstrafle haben wir einfach gefunden. Wir wollten zusammenzie-
hen, und das war die einzige Wohnung, die wir gefunden haben.

Und wie kann ich mir die Maunersituation vorstellen?

Die Mauer war direkt an unserer Haustiir, vielleicht zwei Meter ent-
fernt. Und wir waren im dritten Stock und haben nach Ostberlin ge-
schaut. Das war eine Ecke, wo der Bereich zwischen den zwei Mauer-
teilen sehr breit war — und direkt in der Hohe unseres Fensters war
ein Wachturm. Von unserer Kiiche und von unserem Badezimmer aus
konnte ich beobachten, wie die Grenzer patrouillierten. Vom Wach-
turm aus konnten die bei uns reingucken. Normalerweise hitten wir
keine Vorhinge hinhingen miissen, aber wir haben sie aufgehingt, weil
die Grenzer andauernd bei uns ins Fenster geschen haben. Und wir
konnten auch riiberschauen: Da war ein Kindergarten und ich konnte
die Kinder spielen horen. Das war quasi das Erste, was ich jeden Tag

geschen bzw. gehort habe.

313

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Daniclle de Picciotto im Gesprich

Und wie wirkte sich das auf dein Berlinbild aus: Hast du Berlin eher als Teile
wabrgenommen oder Westberlin als Ganzes?

Beides. Ich war extrem viel unterwegs und kannte mich in Westberlin sehr
gut aus. Die Kulturszene kannte sich, weil es eine begrenzte Anzahl von
Orten gab, wo man hingehen konnte. Dadurch gab es auch das Geftihl von
Zusammenbhalt, von einer Community als Ganzes. Gleichzeitig war man
sich immer bewusst, dass es eine geteilte Stadt ist, weil man die ganze Zeit
damit konfrontiert war.

Du hast nun gerade in Kreuzberg gewohnt, das — weil migrantisch — héiu-
Sfuger als unsicher zugeschrieben wird. Gleichzeitig hast du Berlin als sicher
beschrieben. Hast du es als unsicher erlebt?

Gar nicht. Ich fand es cher gemiitlich. Ich bin immer in die tirkischen
Bickereien oder bei den Gemiisehidndlern einkaufen gegangen und es war
einfach ein Teil meines Lebens. Praktisch alle kleinen Laden, in die ich ge-
gangen bin, waren tiirkisch. Das war alles selbstverstindlich fir mich, und

gar nicht bedrohlich.

Und waren geschminkte Minner, wie du sie vorhin beschrieben hast, dort ein
besonderer Blickfang?

Nein. Ich hatte eher das Gefiihl, dass es selbstverstindlich war. Ich hatte
viele Freunde, die schwul, trans oder lesbisch waren. Und da hat sich jede*r
so angezogen, wie er wollte. Das war eine viel grofiere Selbstverstind-
lichkeit als heute. Wir waren auch alle exzentrisch angezogen. Ich hatte
Freund*innen, die haben Rokoko-Periicken getragen, sich weiff geschminke
— und auch kitschig angezogen. Das war sowieso damals populir — zum
Beispiel Ballrocke. Die ganze Schwulenszene war viel kitschiger angezogen
als heutzutage. Die Lesben nicht unbedingt, die Schwulen schon cher, die
Transen sowieso. Das war irgendwie normal.

Damals, so 87 bis 89, habe ich noch Mode gemacht, dabei aber auch
Kunst und seit 88 Musik. Von Anfang an habe ich in unterschiedlichen
Clubs gearbeitet. Dadurch, dass ich Mode gemacht habe, hatte ich gerade
mit Leuten zu tun, die sich besonders opulent anzichen. Sie waren immer,
egal wo wir waren, exzentrisch angezogen. Und ich glaube nicht, dass ich,
allein mit jemandem oder in der Gruppe, irgendwann mal mitbekommen
habe, dass jemand deswegen angemacht wurde.

Ich selber bin auch so exzentrisch gegangen. Ich war periickenabhingig.
Ich habe immer Perticken getragen und ziemlich exzentrische Kleider ge-

314

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Diese ganzen Gender-Sachen waren irgendwie aufgel6st. «

macht. Damals kam ja die Umweltbewegung auf und hatten alle Angst vor
dem sauren Regen. Und da hatte ich mir fiir meine Mode iiberlegt: Wenn
man solche Auseinandersetzungen zu Fragen der Umwelt hat, dann muss
man sich auch danach richten und andere Materialien benutzen. Ich habe
viel aus Lack, Leder und Plastikstiicken geniht und hatte oft solche Sachen
an wie kurzgeriischte Rocke und Ledermieder, immer hohe Schuhe, wie
Lackstiefel. Ich hatte immer einen Bechive, also hochgesteckte Haare, war
extrem stark geschminke, sehr weif3, hatte rote Lippen. So waren aber einige
Leute, mit denen ich unterwegs war. Von den Frauen war ich wohl eine
der exzentrischsten, glaube ich. So war ich immer angezogen, cine Jeans
habe ich nicht besessen. Ich habe auch tiberhaupt nichts Gekauftes gehabr,
ich habe alles selber geniht, was ich angezogen habe. Ich habe quasi meine
eigenen Kreationen getragen.

Hast du auch fiir Freunde und Freundinnen Kreationen gemacht? Und wo
hast du die Einfille hergenommen?

Ich habe damit mein Geld ver-
dient und habe mich darauf
spezialisiert, Sachen fiir Leute
zu machen, die auftretende
Kiinstler*innen sind. Nicht
unbedingt fiir die Bithne, son-
dern cher fur den Alltag. Zum
Beispiel habe ich fir D]Js ap-
plizierte Jacken gemacht, wo
ich die Jacken selber geniht
und mit aufwindigen Applika-
tionen versehen habe. Und ich
habe fiir Kiinstler*innen Sachen
gemacht, die abends ausgehen
und auffallen wollten. Ich war
diejenige, die gefragt wurde,
wenn man zu einer Eréffnung
musste oder eine Gala hatte. :
Fiir ein paar Kiinstler habe ich  app, 1: Bei einer der Modenschauen

auch die Bithnensachen gefer- Danielle de Picciottos.

tigt. Ich war zum Beispiel mit

einer Schlangenfrau befreundet und fiir die habe ich Bithnenstiicke geniht.

315

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Daniclle de Picciotto im Gesprich

Abb. 2: Nach einem Auftritt: Danielle de Picciotto sitzend, neben ihr steht
Gudrun Gut.

Abb. 3: Danielle de Picciotto bei einem Auftritt der Space Cowboys.

316

23.01.2028, 18:09:28,



https://www.drmotte.de
https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.drmotte.de

»Diese ganzen Gender-Sachen waren irgendwie aufgel6st. «

E =

? Wy uw“ﬂwﬁ,

Abb. 4: Street wear Danielle de Picciotto, gemodelt von einer ihrer Freundinnen
und Motte.

T
PRASENT Y e
\\\0“°""Wi4°

{.JULI « 18 UMR
WITTENBERGPLATZ

Abb. 5: Plakat fir die erste Love Parade. Abb. 6: Die heitere Kunst der Rebel-

lion, Graphic Novel von Danielle de
Picciotto (Berlin: Verlag Walde und
Graf, 2020).

317

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Daniclle de Picciotto im Gesprich

Wenn alle exzentrisch sind — wo nimmt man die Einfille her?

Also meine Mode war schon sehr exzentrisch. Da ist man schon sehr her-
vorgestochen. Ich habe zum Beispiel Bauschaum-Hiite gemacht und Ball-
kleider, die mit Rosen besetzt waren. Die waren sehr exzentrisch.

Und haben sich auch die Heteros in deiner Umgebung so gegeben?

Es war total hip, bi zu sein. Geschminkt haben sich eigentlich die meisten
— die Frauen sowieso. Es war angesagt, sich total weif} zu schminken, rote
Lippen, schwarzer Kajal, diipierte Haare. Und die Minner auch — nicht
unbedingt rote Lippen, aber weify schminken, schwarzer Kajal und di-
pierte Haare. Manche trugen Rocke. Die haben einfach damit gespielt. Es
wurde mit allen Sachen gespielt. Das war ja so das Berliner Ding, alles in-
frage zu stellen. Und deswegen wurde auch mit den ganzen Sachen expe-
rimentiert. Das fand ich super! Auch im allgemeinen Umgang. Es gab Af-
firen — Frauen und Frauen, Minner und Minner. Es war alles in jeglicher
Hinsicht offen. Macho zu sein war dagegen verpont, ebenso die typischen
Frauenstereotype. Es war total uncool, so zu sein.

Und was waren die angesagten Clubs, die dir wichtig waren?

Ich habe da cigentlich immer gearbeitet. Also ich habe in der Turbine
(Turbine Rosenheim) gearbeitet. Das war ein Club, der vier Gesellschaf-
tern gehorte und unter anderem auch meinem damaligen Freund, Motte’.
Da waren dann noch drei andere, zwei davon waren hetero und einer war
schwul. Dadurch war es ein sehr gemischtes Publikum, was ich gut fand.
Weil ich war zwar hetero, habe mich aber immer in schwulen Clubs und
bei trans Veranstaltungen extrem wohlgefiihlt. Die habe ich am chesten
aufgesucht. Das Kumpelnest zum Beispiel. Da habe ich nicht gearbeitet, bin
ich aber sehr oft gewesen. Explizite Frauenorte gab es auch. Es gab zum
Beispiel Lena Braun, die das Boudoir gemacht hat. Mit Freundinnen hat
sie dort einen ziemlich tollen lesbischen Salon veranstaltet. Davon gab es
mehrere. Und dann gab es solche Sachen, wie das Angry Women Festival,
das war das erste, was ich mit Gudrun Gut zusammen gemacht habe. Es gab
viele solcher Veranstaltungen — sowohl Ausstellungen als auch Festivals, wo
ausschliefSlich Kiinstlerinnen aufgetreten sind. Gudrun Gut hat da extrem
viel gemacht.

1 Dr. Motte (Matthias Roeingh), Musiker und DJ. Informationen: https://www.drmotte.de
(28.01.2021).

318

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Diese ganzen Gender-Sachen waren irgendwie aufgel6st. «

Selbst hast du in den Clubs an der Bar gearbeitet? Und ist die Arbeit dort ein
Grund dafiir, dass du dann von der Mode weg bist?

Ich habe in den Clubs an der Bar und an der Tiir gearbeitet — meistens an
der Kasse. Und Mode hat mich irgendwann gelangweilt. Endgiiltig aufge-
hort habe ich mit ihr ungefihr 1990. Meine Mode entwickelte sich immer
mehr davon weg, dass eine Tasche so und so groff sein muss. Sowas hat
mich gelangweilt. Daher wurden meine Kleider immer untragbarer. Am
Ende habe ich nur noch Gipskostiime gemacht. Die konnte man nicht
wirklich anziehen. Meine Mode entwickelte sich immer mehr in Richtung
Skulptur. Und ich dachte, eigentlich interessiert mich das — also Kunst —
viel mehr.

Mit Mode hatte ich begonnen, weil wir sehr arm waren. Meine Grof3-
mutter war Schneiderin und sie hatte mir ziemlich frith gezeigt, wie man
niht. Wir waren schr arm, und da habe ich mir einfach die Sachen genihe,
die ich tragen wollte. So bin ich tiberhaupt zur Mode gekommen. Aber
eigentlich habe ich von klein an immer Musik gemacht, geschrieben und
gemalt. Und es entwickelte sich dahin, dass ich festgestellt habe: Das ist
Quatsch, ich bin keine Designerin, ich bin Kiinstlerin. Und ich habe dann
zufilligerweise die Einladung bekommen, in einer Band zu singen — bei
den Space Cowboys. Das war 89/90 — und da habe ich sofort gemerke, das
ist das, was viel besser passt. Da war ich dann bis 95 aktiv.

Du hast dich ja eingangs als interdisziplinire Kiinstlerin eingeordnet. Hast du
die anderen Genres weiterverfolgt oder hast du dich dann auf Musik verlegt?
Anfangs habe ich noch die Sachen fiir die Band geniht — Jacken mit dem
Bandnamen. Und ich habe vor den Konzerten Modenschauen mit meinen
Sachen gemacht. 89/90 habe ich angefangen, Streetwear zu fertigen —
gerade weil ich im Hiphop-Bereich war. Da hatte ich eher Lust, Sachen zu
machen, die praktisch sind. Sweatshirts, aber immer noch bunt, mit gol-
denen Applikationen und Blumen. Dadurch habe ich auch bei der Love
Parade, als ich die gemacht habe, mit dieser Techno-Mode, mit diesen
ganzen Blumen und so, angefangen. Das waren Klamotten, die praktisch
waren, aber immer noch total exzentrisch. 92 habe ich komplett damit auf-
gehort, also mit Mode. Und habe nur noch Musik gemacht. Auch Literatur
war mir wichtig — gerade die Sprache. Ich habe schon als Kind Texte ge-
schrieben, mein Traumberuf war Schriftstellerin. Und auch fiir die Musik
habe ich dann die Texte gemacht. Musik und Sprache waren mir wichtig,
und auch Malen und Zeichnen.

319

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Daniclle de Picciotto im Gesprich

Du hast schon kurz die Love Parade angesprochen. Was war der Hintergrund,
dass du bzw. ibr sie gegriindet habt — was hat dir und euch gefehlr?

Es gibt mehrere Griinde. Erstens, weil Motte und ich damals Paraden sehr
mochten. Einerseits, weil wir sehr gern getanzt haben und andererseits wegen
der ganzen Kostiime. Die Paraden in Rio de Janeiro und die in Nordamerika,
wo ich ja aufgewachsen bin, fanden wir gut. Da gibt es ja diese ganzen Para-
dentraditionen wie zum Saint Patrick’s Day. Und das hat mir immer Spaf§
gemacht. Diese Kostiimierung, zusammen mit Musik und Bewegung. Und
Motte auch. Und es gab in Berlin ja den Christopher Street Day — der war
aber nicht groffartig mit Musik verbunden, so wie ich mich erinnere. Dazu
kam, dass diese neue Musik autkam und dass wir in der Zurbine angefan-
gen hatten, Partys zu machen fir Acid Jazz und Techno. Das hatten wir aus
England mitbekommen und haben dann damit angefangen. Und die ersten
Technoclubs waren eben alle dreckig und im Keller. Und Motte kam dann ir-
gendwann nach Hause und meinte: »Anstatt nach Rio de Janeiro zu fahren,
lass uns doch einfach selber eine Parade mit unserer neuen Musik organisie-
ren?« Ich war sofort begeistert. Wir haben tiberlegt, wie wir sie umsetzen
konnten und kamen dann auf den Gedanken, dass es eine Demonstration
sein sollte. Wir wollten in die Kalte-Kriegs-Atmosphire hinein deutlich
machen: Es hat eine neue Ara angefangen und wir plidieren dafiir, dass wir
Freude am Leben haben wollen. Und weil Musik nicht von Mauern aufge-
halten werden kann, war es fiir uns ein politischer Akt. Dann haben wir die
Love Parade als Demonstration angemeldet. Wir haben praktisch fur etwas
pladiert: Fiir die Freude, fiir die Musik, fiir Freiheit.

Damit eher als politische Demonstration — oder als Feier?
Wir dachten urspriinglich nicht daran, es mehrmals zu machen. Wir sagten
uns einfach, wir machen das jetzt. In Berlin war alles zwangsweise ein poli-
tischer Akt — in einer Stadt, die die Kalte-Kriegs-Atmosphire geatmet hat.
Motte und ich waren beide sehr positiv und sehr idealistisch und haben
das schon politisch gemeint. Dass das spiter cher eine Feier wurde und der
hedonistische Gedanke so zentral wurde, dass war fiir die erste Love Parade
nicht der Gedanke. Sie war freudig — wir haben fir etwas demonstriert.
Das ist nochmal etwas anderes, als wenn man gegen etwas demonstriert.
1989 waren es anfangs, als wir losgelaufen sind, so 50 Leute, am Ende
dann 150. Es kamen immer mehr dazu. Am Olivaer Platz haben wir eine
Pause gemacht, und es haben alle getanzt. Und da ist der Funke tiberge-
sprungen und ist die Magie passiert. Ab dem Moment wollten alle, die da

320

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Diese ganzen Gender-Sachen waren irgendwie aufgel6st. «

waren, mitmachen. Weil alle sagten, wir wollen dabei sein, gab es dann
auch die zweite.

1990 war es dann sehr politisch. Da ist die Mauer gefallen und es konn-
ten zum ersten Mal West und Ost zusammen tanzen. Das war sehr be-
wegend. Die Wiedervereinigung passierte ohnehin am schnellsten in den
Clubs. Im T7esor und anderswo haben schon Ostberliner*innen gearbeitet.
Gerade Techno war verbindend, weil keine Hierarchie darin ist und alle
gleich sind. Damit konnten sich auch Ostdeutsche gut damit identifizie-
ren. Diese hierarchielose Musik war die Musik des Ostens und der Wieder-
vereinigung. Damit war die Parade in diesem Jahr auch das Zeichen davon.
Das hat man gemerkt.

Das Jahr darauf fing es dann an, dass die Parade kommerzieller betrach-
tet wurde: Clubs haben gemerke, sie nehmen so viel ein, dass sie ein Jahr
davon leben kénnen. Berlin hat gemerke, dass dann die Hotels ausgebucht
werden, unter anderem weil die ganzen DJs nach Berlin kommen. Es wurde
immer kommerzieller — insbesondere ab 94. Ich habe dann auch aufgehort,
weil mir das zu grof3, zu kommerziell und zu mainstreamig wurde.

Hat sich die exzentrische Kleidung, die du fiir die unterschiedlichen Berliner
Szenen skizziert hast, auch auf die Parade ausgewirke?

Zuerst komischerweise gar nicht. Bei der ersten Love Parade war ich ent-
tauscht. Ich hatte allen gesagt, sie sollen sich bunt anzichen. Aber es haben
bei der ersten Parade nur die mitgemacht, die von dieser Musik begeistert
waren und sich getraut haben, mitzulaufen. Man hat bei Techno auch von
Anfangan gemerkt, dass man sich gemiitliche Sachen anziehen muss, wenn
man bis frith tanzen will. Und darum ging es ja. Also T-Shirts, Hosen und
Turnschuhe. Und da ist dieses ganze Exzentrische weggefallen. Das heif3t,
die meisten hatten dann lockere Sachen an. Auch die Frauen haben sich
nicht mehr geschminke. »Natiirlicher Look« wurde populir. Auch in den
schwulen Clubs dnderte sich die Mode — die wurde irgendwie militari-
scher, weniger kitschig.

Auf der ersten Parade hatte ich einigen meiner Freundinnen Bescheid
gegeben, dass sie ihre Mode und ein paar Models mitbringen sollen, um
sicher zu sein, dass auch ein paar Leute »kostiimiert« sind. Ich hatte viele
Plastikblumen mitgebracht und hatte einigen von meinen Models Be-
scheid gesagt. Aber wir waren tatsichlich die einzigen, die exzentrischer
angezogen waren. Die anderen waren wirklich extremst langweilig geklei-
det — mit alten T-Shirts, Hosen und so.

321

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Daniclle de Picciotto im Gesprich

Und ich habe in den Folgejahren dann so viel getan, wie ich konnte -
also zum Beispiel fir die unterschiedlichen Clubs Sachen geniht, die die
getragen haben — und dann entstand halt dieser typische Techno-Look.
Womit ich nicht sagen will, dass der auf meiner Mode aufgebaut hat. Aber
ich war zumindest eine der ersten, in Berlin zumindest, die versucht hat,
unseren urspriinglichen Rio-de-Janeiro-Parade-Gedanken in Bezug auf
Farbe und Opulence in der Kleidung auf die Straflen zu bringen.

War der newe Techno-Look eher geschlechtlich bindr — oder egalitiy, wie zuvor
der exzentrische?

Es war ein total geschlechtsloser Look. Er war androgyn. Alle haben im
Prinzip das Gleiche getragen. Die Schwulenszene war schon eine sehr grof3e
Szene innerhalb der Technoszene, gerade weil es ja so sechr um Tanzen ging.
Vor 89 sind Motte und ich sehr gern ins SchwuZ gegangen, weil es da die
besten Partys und die beste Musik zum Tanzen gab. Und das waren dann
meistens so 70er-Jahre-Partys, wo sich dann alle so »kostiimiert« haben.
Die Freude an exzentrischer Kleidung war in Berlin schon sehr stark. Und
mit den ersten Technoclubs — der Turbine Rosenheim und dem Ufo - ist
das komplett weggefallen. Alle haben das Gleiche getragen, alle haben die
Haare runterhingen gelassen, alle haben geschwitzt, alle haben Ecstasy ge-
nommen. Ich kann nicht genau sagen, wie es heute ist. Aber damals war es
schon sehr offen und auch gender-gemischt.

Wie hat sich das auf deine Musik ausgewirkt? Und welche Verinderungen
nimmst du heute wahr?
Seit etwa 1995 hat mich Techno nicht mehr interessiert. Es hat mir
das Instrument gefehlt, die Melodie gefehlt und es war mir zu hart und
repetitiv. Heute mache ich, mit Alexander Hacke zusammen — hacke-
depicciotto —, im Prinzip eine Mischung aus Sprache, Geige und un-
gewohnlichen Instrumenten. Alexander ist ja Bassist der Einstiirzen-
den Neubauten und da kommt dann dieses ganze Perkussive rein. Wir
nennen das immer Cinematic Drone — Musik, die man im Prinzip auch
als Filmmusik benutzen kann. Eine Mischung aus meinem klassischen
Hintergrund und dem anarchistischen Hintergrund von Alexander. Mit
Techno hat es nichts mehr zu tun, auch wenn ich auch elektronische
Elemente mit aufnehme.

Das Exzentrische, das ich — aber auch Motte — so mochten, ist insgesamt
verschwunden. Nicht nur im Techno. Mit den Renovierungen und der

322

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Diese ganzen Gender-Sachen waren irgendwie aufgel6st. «

Gentrifizierung ist das alles glatt und gerade und, meiner Meinung nach,
leer geworden.

Ich hatte zeitweise in Berlin nichts mehr, was mich emotional glicklich
gemacht hat. Und daher dachten Alexander und ich, wir gucken mal, ob
es das irgendwo anders auf der Welt gibt. Und das haben wir zehn Jahre
lange gemacht. Und der Ort, der mich tatsichlich am meisten an Berlin er-
innert hat, war in Neuseeland. Da gibt es im Stiden eine Stadt, die genauso
ist, wie Berlin in den 80ern — genauso arm, genauso riesige Fabriketagen
und genauso mit trans Leuten in Ballkleidern auf der Straf$e. Da gibt es gar
nicht mal eine Schwulen- und Lesbenszene, weil das so integriert in dem
Ganzen ist.

Das war uns aber zu weit weg. Aber so ab 2017 merke ich, dass sich
Berlin verindert, dass Leute gegen die Gentrifizierung ankimpfen. Und
gleichzeitig wurde die trans Szene wieder stirker. International sowieso,
aber auch in Berlin. Die neue Generation hat diese genderiibergreifende
Haltung, die ich super finde. Da fithl ich mich wohl. Ich mache ja viele Ver-
anstaltungen, auch Ausstellungen, und merke dabei, dass die neue Genera-
tion tatsichlich wieder anders ist, der in den 80ern dhnlich. Damit gefalle
mir Berlin wieder besser. Es wird wieder politischer, es gibt wieder dieses
trotzig-aufmiipfige und diese, in jeder Hinsicht, Grenzen aufhebende
Haltung. Heute ist es zudem viel internationaler — das hatte mir zuvor in
Berlin gefehlt, bis auf ein paar Expats (Amerikaner*innen). Das erinnert
mich heute an New York, das schon damals viel internationaler war als
Berlin in den 80ern.

Feministisch finde ich aber, ist heute einiges riicklaufiger: Dieses Stolze
und Selbstbewusste gibt es weniger. Jiingere sind dermaflen von der Indus-
trie manipuliert, im Hinblick auf Schonheitsideale, die Figur, Liftings. Das
hat uns in dem Selbstbewusstsein, uns selber als Frau zu akzeptieren, zu-
riickgeworfen. Da waren wir in den 80er Jahren weiter.

323

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EJ Psychosozial-Verlag

Salih Alexander Wolter

Das Sternbild des Matrosen lesen
Schwules Leben — schwule Literatur

»Warum sollte man schwule Li-

Salih Alexander Wolter teratur (wieder) lesen? Die im

Band versammelten Aufsitze von

Salih Alexander Wolter machen

das klar — und laden zur Beschif-
Das Sternbild tigung mit Literatur ein.«

des Matrosen lesen Prof. Dr. Heinz-Jiirgen Vof3

Schwules Leben — schwule Literatur

Salih Alexander Wolter stellt schwule
Literatur vor: von changierenden Iden-
titdten bet »Klassikern« von Jean Ge-
net, Juan Goytisolo und Hubert Fichte
bis hin zu zeitgendssischen Perspektiven
von Perihan Magden und kiigtik isken-
der. Er geht auf die realen Umstiande
ein, die das Schreiben der Autor*innen
pragten und inspirierten, und zeigt,
dass sich in ihren Arbeiten und Biogra-
fien gleichzeitig auch immer die gerade
2020 - 122 Seiten - Broschur ~ aktuellen gesellschaftlichen und politi-

ISBN 978-3-8379-3012-2  schen Auseinandersetzungen spiegeln.
Schwule Literatur beeinflusst schwulen
Aktivismus, schwuler Aktivismus beein-
flusst schwule Literatur — die Beschaf-
tigung mit ihr ist eine leidenschafiliche
Angelegenheit und unterstiitzt zugleich
eine reflektierte politische Haltung.

Mit einem Vorwort von Heinz-Jiirgen VoR

Walltorstr. 10 - 35390 GieB3en - Tel. 0641-969978-18 - Fax 0641-969978-19

bestellung@psychosozial-verlag.de - www.psychosozial-verlag.de

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ef Psychosozial-Verlag

Heinz-Jirgen VoB3, Michaela Katzer (Hg;)

Geschlechtliche und sexuelle
Selbstbestimmung durch Kunst und Medien
Neue Zuginge zur Sexuellen Bildung

Kunst und Medien haben einen Anteil
an gesellschaftlichen Verdnderungen
und an Konzeptionen einer gerech-
ten Gesellschaft, gerade im Kontext

Heinz-Jiirgen VoRB, Michaela Katzer (Hg.)

Geschlechtliche und sexuelle von Aktivismus. Mit dem Aufkommen
Selbstbestimmung durch des T dd ialen Medi

Kunstund Medien es Internets und der sozialen Medien

Neue Zuginge zur sexuellen Bildung scheinen sich die (Inter-)Aktionsraume

/// - zu weiten: prozesshaft und dynamisch,

v y demokratisch und weltweit zuganglich,

) / \\ international und Grenzen iiberwin-

dend. Doch wie sehen die Méglichkei-
ten der Kunst genau aus?

Die Autor*innen widmen sich Fra-
gen gesellschaftlicher Reprisentation
und der Auseinandersetzung mit Macht
und Herrschaft in kiinstlerischen Pro-
zessen. Den Fokus legen sie dabet auf
gesellschaftliche Aushandlungen um
Geschlecht und Sexualitit, wie sie aktu-
2019 - 382 Seiten - Broschur el insbesondere in der Bundesrepublik

ISBN 978-3-8379-2858-7  Deutschland stattfinden — auch in Uber-
schneidung mit weiteren Herrschaftska-
tegorien. Sie untersuchen, wie Fragen
um Selbstbestimmung und Gewalt in
kiinstlerischen Projekten aufgenommen
werden und wie Kultur und Medien
Bestandteile von Bildungsprozessen sein
kénnen. Thren theoretischen Zugang ver-
anschaulichen sie bildlich anhand zahl-
reicher kinstlerischer Arbeiten in Farbe.

Psychosozial-Verlag

Walltorstr. 10 - 35390 GieB3en - Tel. 0641-969978-18 - Fax 0641-969978-19

bestellung@psychosozial-verlag.de - www.psychosozial-verlag.de

23.01.2028, 18:09:28,



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zilfukar Cetin, Peter-Paul Banziger (Hg:)
Aids und HIV in der Tiirkei

Geschichten und Perspektiven

einer emanzipatorischen Gesundheitspolitik

Ziilfukar Cetin, Peter-Paul Banziger (Hg.)

ichten und Perspektiven

einer emanzipatorischen Gesundheitspolitik

Psychosozial-Verlag

2019 - 305 Seiten - Broschur
ISBN 978-3-8379-2826-6

23.01.2028, 18:09:28,

HIV-Infektionen haben in der Tirkei
erst in jingster Zeit in besorgniserregen-
dem Ausmal} zugenommen. Dennoch
formierte sich schon friith eine heteroge-
ne Bewegung aus kritischen Arzt¥innen,
Vertreter*innen marginalisierter Grup-
pen und Menschen mit HIV, die sich fir
die Sensibilisierung der Bevolkerung und
von staatlichen Institutionen einsetzten
oder als direkt Betroffene die Stimme
erhoben. Zilfukar Cetin und Peter-Paul
Bénziger dokumentieren anhand von In-
terviews die Geschichte dieser Menschen
— ihre Trauer und Wut, ithre Kampfe,
ihre Erfolge und Misserfolge.

Die Interviewten geben einen fun-
dierten und vielseitigen Einblick in die
Geschichte von Sexualitat und Gesund-
heit in der Tirkei von den 1980er Jah-
ren bis zur Gegenwart. Sie zeigen auf,
wie der Einfluss sozialer Bewegungen zu
einem Wandel in der Gesundheitspolitik
beitrug. Es entsteht ein komplexes Bild
eines Landes, in dessen Wahrnehmung
heute Polarisierungen dominieren.



https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In Westberlin war immer mehr méglich — gerade in Sachen Geschlecht
und Sexualitat. Auch Sperrstunden und Sperrbezirke, wie in der BRD
tiblich, gab es hier nicht. Die interkulturell offene Stadt hatte nicht nur
fiir Dienstreisende einen besonderen Reiz, sie war auch gepragt von al-
liierten Soldat*innen und von Gastarbeiter*innen. Junge Manner, die vor
der Bundeswehr flohen, suchten hier Zuflucht — genau wie Menschen,
die eine ausgemergelte Grol3stadt mit einer alternativen Kultur wollten.

Die Autor*innen eréffnen Einblicke in den Charakter dieser besonde-
ren Stadt, wobei sie auf das Geschlechtliche und Sexuelle fokussieren.
Texte und kiinstlerische Arbeiten fiigen sich zu einem Gesamtbild, in
dem individuelle Lebensentscheidungen ebenso Raum finden wie trans®,
lesbischer und schwuler Aktivismus.

Mit Beitragen von Gilsen Aktas, Bilbo Calvez, Gérome Castell, Jayne
County, Danielle de Picciotto, Nora Eckert, Egmont Fassbinder, Carolyn
Gammon, Cihangir Giimustiirkmen, Peter Hedenstrém, Manfred Her-
zer-Wigglesworth, ipek ipekcioglu, Susann Kaiser, Manuela Kay, Wilfried
Laule, Katharina Oguntoye, Jayrome C. Robinet, Dieter Telge und Koray
Yilmaz-Giinay

Heinz-Jiirgen VoR, Dr. phil., Dipl.-Biol., ist Pro-
fessor fiir Sexualwissenschaft und sexuelle Bil-
dung an der Hochschule Merseburg. Er forscht
und arbeitet praxisorientiert zur Férderung
geschlechtlicher und sexueller Selbstbestim-
mung und zur Pravention sexualisierter Ge-
walt. In die durch Gentrifizierung gepragte Entwicklung des
Berliner »Regenbogenkiezes« sowie in »Szene-Debatten«
bringt er sich regelmaRig kritisch ein.

BN 978-3-8379-3108-2

Is
9 ’7

83837931082

www.psychosozial-verlag.de

hitps:/dol.org/10.30820/9783837977851-308 - am 23.01.2026, 18:08:26. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IS


https://doi.org/10.30820/9783837977851-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

