
 

   

 

165 

6. Sophokles: widerständige Materialität 
 
 
 
 
 
 

6.1. Gefährlicher Epikuräismus: kontra Hegel 
 
Das szenische a priori, dem Hegels Philosophie gerecht zu werden 
sucht, muß notwendig immer wieder a posteriori erfolgen. Apri-
orisch wäre also einzig jener paradoxe Erfahrungswert des Hetero-
genen, welcher für das Szenische einstehen kann. Seine Heteroge-
nität verwirrt die Unterscheidung zwischen den beiden Stämmen 
kantischer Vernunft, so daß deren platonische Differenzierung in 
eine Vielfältigkeit des Szenischen kollabieren muß. Jene Erhaben-
heit von “bestirnte[m] Himmel über mir” und “moralische[m] Ge-
setz in mir”294, welche nach Kant zum einen von Seiten der Sinn-
lichkeit zum anderen von Seiten des Verstandes bloß noch als Wider-
ständigkeit auf einer Bühne der Vorstellung auftreten können, 
fallen so in die eine Heterogenität — und damit in ein Vielfältiges — 
zusammen. Die eine Heterogenität der einen Szene exponiert sich 
der anderen Heterogenität der anderen Szene — und so fort und 
nach allen Seiten. Das Szenische vollzieht sich als Unendlichkeit 
der dionysischen Zerstreuung und Zerstückelung des Endlichen: 
Materialität der Natur/Kunst-différance, die sich in aller Freiheit ex-
poniert und entzieht und so die Freiheit zur Freiheit macht; Mate-
rialität solcher Freiheit — wechselseitig, gleichzeitig die kantische 
Naturerhabenheit wie die Erhabenheit der kantischen Moralität. 
Als absolutes Wissen zerstreuen diese beiden sich ineinander und 
auseinander in die dionysische Vielfältigkeit des Wir vor der, auf 
der und ohne Bühne. Jede Szene, die in eine andere, in zahlreiche 
andere übergeht, vollzieht ein solches Wir als ein absolutes Wissen. 
Im Wir des absoluten Wissens übersteigern sich demnach auch kon-
stanter Fortgang der Zeit und die jeweilige Einmaligkeit geschicht-
licher Erfahrung in eine Vielheit der Szenen. Geschichtliche Er-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

166 

fahrung fände, indem sie Geschichte beständig neu exponierte 
und verdeckte, nicht auf einer Bühne statt, sondern wäre mit 
einem Wort Hyppolites “Erfahrung als solche” — sowohl ihre apri-
orische Form wie ihr aposteriorischer Gehalt: “Das absolute Wis-
sen wäre also nie ein Moment der Geschichte, und es wäre immer. 
Das absolute Wissen wäre die Erfahrung als solche und nicht ein 
Moment der Erfahrung.”295 Erfahrung: die Szene selbst als Ans-
chnitt ihrer Vielfältigkeiten; die Szene als ihr immer anderes, 
materielles Selbst; als abwesender Grund der Geschichtlichkeit von 
Geschichte und Geschichten. Nie Erfahrung von jemand, sondern 
immer wieder jemand als Erfahrung. Das Enzyklopädische von 
Hegels Philosophie — der sprichwörtliche Zettelkasten, die Masse au-
torisierter und unautorisierter hegelscher Texte — hätte in diesem 
Sinne nicht bloß archivierende Funktion, sondern böte auch eine 
Unzahl von Bildern der Zerstückelung: einer Zerstückelung auch 
des Übergangs von Bild zu Text; ein Textbild, dessen Einheitlich-
keit nur seine vollendete Zerstückelung bezeugte, immer wieder 
eine andere Lektüre hervorbrächte und die heterogene Vielfältig-
keit eines Wir immer neu aussetzte.  

Hegels Philosophie verlangte so im Sinne Kants beständig nach 
einem neuen Gesetz — für den von der Moralität in uns nicht mehr 
zu unterscheidenden bestirnten Himmel über uns: ein Gesetz, das — 
welches es auch sei — den Bedingungen der Szene zu gehorchen 
hätte. Aber um als kategorischer Imperativ jener heterogenen Szene 
zu gelten, darf sich solch Gesetz nie mit Notwendigkeit vollziehen. 
Um das Heterogene in seiner Heterogenität zu belassen, muß es 
eine unaktualisierte Fülle seiner Möglichkeiten eröffnen; und die-
ser Fülle muß jede Aktualisierung dieses Gesetzes eingedenk blei-
ben. Nur derart erlöste seine Aktualisierung Materialität als solche 
zu ihrer Heterogenität, statt in der pietistischen Heilserwartung 
einer Wiederbringung aller Dinge die Seligsprechung der Materie 
beständig aufzuschieben. Jener Aufschub hingegen, welcher mate-
rieller Heterogenität eigen ist, weist in die Vielfältigkeit des Diony-
sischen, die ein jedes Gesetz der Szene offenhalten muß.  

Gleich der Szene kann auch ein Gesetz der Heterogenität in kei-
ner Einzahl sein. Es hat also nicht den Anspruch des kantischen 
Imperativs auf Ewigkeit. Es ist ein Gesetz, das für eine heterogene 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

167 

Vielfalt ohne oberstes Prinzip — für Freiheit — eintritt. Es ist utopi-
sches Gesetz, aber in seiner Zukünftigkeit immer aktuell. Das abso-
lute Wissen weiß um die beständig mögliche Verwirklichung jener 
vielfältigen Revolution — nicht der Vielen, sondern des Vielfälti-
gen — die beständig stattfinden kann und für deren unendlichen 
Aufschub in die Zukunft es keine Grundlage des Wissens gibt. In 
diesem Sinne mag die hegelsche Rechtsphilosophie zwar eine frü-
he Ausprägung des bürgerlichen Staates zementieren, aber ebenso 
zeigt sie ein singuläres Moment dessen, was es beständig neu zu 
verhandeln gilt. Wo sie die Heterogenität der Szene in den System-
zirkeln der bürgerlichen Institutionen zu verlieren droht, zeigt sie 
auch deren Hervortreten aus der Szene an. Die Institutionen müs-
sen aus der Brüchigkeit des Wir entstehen, diese widerspiegeln 
und für Veränderungen im Wir offen bleiben.296 

Damit bezeichnete das absolute Wissen wirklich nichts anderes als 
seinen eigenen Taumel: den eines selbst dionysischen Verweilens 
beim Negativen. Es wäre Wissen um das und als das, was Hölderlin 
in Das untergehende Vaterland die “wirkliche” Auflösung”297 nennt: 
ein “reales Nichts”298. Dieses reale Nichts wird als die knechtische 
Vorstellung aufbewahrt, der Selbstgenuß des absoluten Wissens als 
absolute Herrschaft durch permanente Selbstüberschreitung einer 
Knechtschaft der Vorstellung bewirkt. Der dionysische Selbstgenuß 
des Vielfältigen — szenischer Schock des zerstörten Augenblicks — 
ist nur als Knechtschaft der Vorstellung aufschreibbar. Die Aus-
weitung des absoluten Wissens in die Unendlichkeit fixiert immer 
die Unendlichkeit dieses einen szenischen Moments, der als zer-
stückelter in sein anderes übergeht und so als Moment eines Ichs 
immer schon Moment eines Wirs ist. Solch materielle Erfahrung der 
Umkehr hat als Räumlichkeit des Raums und Zeitlichkeit der Zeit 
den Effekt, daß — mit Hölderlins Worten — “jedes Bestehende, also 
Besondere, als Alles erscheint”: die Niederschrift des absoluten 
Wissens als ein Ende der Geschichte, die preußische Verfassung als 
Perfektionierung des Rechtsstaats. Der zerborstene Moment der 
Szene macht aus der Selbstverwirklichung von Geistigem in Stoff-
lichem somit keine Unterwerfung des letzteren, sondern — immer 
noch mit Hölderlins Worten — einen zutiefst “sinnliche[n] Idea-
lismus”: den “Epikuräismus”299 eines absoluten Genießens der 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

168 

Auflösung, die, indem das Genießen sich wirklich in ein reales 
Nichts auflöst, als absolute Affirmation des Bestehenden erscheint. 
Das absolute Wissen ist Epikuräismus szenischer Ewigkeit, welche in 
jeder Szene der Geschichte in Geschichten eintritt. Die materielle 
Szene der Phänomenologie des Geistes kehrt so an jedem Bestehenden 
die Fülle des Möglichen hervor. In dieser herrschaftlichen Veraus-
gabung muß sie jedoch gleichermaßen alles Mögliche zugunsten 
des Bestehenden verlieren, das in seiner vollendeten Kontingenz 
absolute Geltungskraft gewinnt. Auf diese Weise zumindest mag 
der Philosoph Hegel Hegels Philosophie gelesen haben, ohne daß 
solche Lektüre die Endlosigkeit ihrer eigenen Umkehrungen — 
darin Hölderlins Endlossätzen gleich — je anhalten könnte. Auch 
dort, wo Hegels Philosophie die gesamte Geschichte des westlichen 
patriarchalen Abendlandes konserviert, spricht sie doch immer als 
diese szenische Materialität von einer Revolution des Vielfältigen: 
von der Gabe szenischer Heterogenität als flüchtige Bedingung 
für den kantischen Verstand wie die kantische Sinnlichkeit, als flüch-
tige Bedingung für die hölderlinsche Kunst wie die hölderlinsche 
Natur und als flüchtige Bedingung für jegliche weitere Weisen des 
Wissens.  

Das absolute Wissen weiß um die immer wieder singuläre Gabe 
eines vielfältigen, um die immer wieder vielfältige Gabe eines sin-
gulären Weltverhältnisses. Aber eben weil das absolute Wissen in 
allem die Gabe der Natur als Kunst erkennen kann, darum muß 
ihre Gabe der Szene auch das in der Szene Gegebene suspendie-
ren. Ein Wissen um die flüchtige Materialität der Szene als solcher 
ist unterschieden von den Effekten, Widerständen oder Überwäl-
tigungen des jeweiligen Materials, als das sich eine singuläre Szene 
eröffnet: Solch absolutes Wissen richtet sich nicht nur gegen Kants 
Annahme eines Verstandesstamms des Wissens, sondern auch gegen 
all jenes in sich heterogene Stückwerk des Bestehenden, welches 
nicht auf die dionysische Verausgabung des szenischen Gesetzes zu-
rückgeführt werden kann. Eine Heterogenität der Heterogenität 
weiß im absoluten Wissen ihre Andersheit als die beständige Anders-
heit des Flüchtigen von sich selbst. Sie weiß dies unabhängig, quasi 
transzendental, von der jeweils spezifischen Aktualisierung des 
absoluten Wissens. Sie weiß, daß auch die Heterogenität zum Bei-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

169 

spiel eines konstanten, Flüchtigkeit leugnenden Widerstandes — 
etwa einer erstarrten Substanz oder eines religiösen oder auch 
staatlichen Systems — sich eines Tages verflüchtigen kann. Die 
großartige Arbeit des Dionysos in Hegels Philosophie besteht darin, 
all diese Erstarrungen als Effekte des Flüchtigen erfahrbar zu 
machen und so ihre Kontingenz aufzuzeigen. In solch Verflüch-
tigung des Erstarrten geht aber der Bezug zu den erstarrten Aktua-
lisierungen verloren. Die Revolution des Vielfältigen in der Zer-
stückelung des Dionysos ist radikaldemokratisch. Sie macht alle 
und alles zu Gleichen und zu Gleichem. So verdeckt sie, daß ei-
nigen Widerständen eine Verflüchtigung inhärent ist, während 
andere zu erstarren scheinen. Die Überblendung des Aktualisier-
ten durch eine verunendlichte Flüchtigkeit des Szenischen erweckt 
den schönen und erhabenen Anschein einer universellen Befrei-
ung, ignoriert aber schlicht alle Konflikte und Widersprüche, die 
sich innerhalb des Aktualisierten ergeben. Zwar hat sich mit selten 
dagewesener Präzision der Philosoph Hegel auch noch dem klein-
sten Problem innerhalb des Aktualisierten gewidmet. Das Auftre-
ten des Dionysos in Hegels Philosophie verflüchtigt jedoch das Aktu-
alisierte als solches. Die Heterogenität des absoluten Wissens hat in 
der Verflüchtigung der Szene die Heterogenität dessen, was ist — 
ein Bleiben der Widerstände, ihre etwaige Widersprüchlichkeit 
untereinander — immer auch verloren. Auf die Arbeit des Dion-
ysos, Zerstörung, ist kein Verlaß. Dionysos ist nicht verrechenbar. 
Die Zerstörung ist Teil der hölderlinschen Natur und nicht der höl-
derlinschen Kunst. Es mag sein, daß sie ein bestimmtes Verhältnis 
von Natur und Kunst für eine Zeit erhält, um es erst dann zu 
zerstören. Es mag sein, daß der Zerstörung Vollendung kein neues 
Verhältnis von Natur und Kunst produziert und Kunst daher auch 
nicht als Natur, Natur nicht als Kunst, das absolute Wissen nicht 
wißbar wird. All dies ist Hegels Philosophie gleichgültig. Die Szenen 
der Phänomenologie des Geistes hinterlassen in ihrer vollendeten 
Offenheit eine Schließung, welche unter dem Vorwand, daß die 
Materialität der Szene sich immer entziehen und neu geben muß, 
die jeweilige Singularität dieser Materialität immer auch ausblen-
det. Die völlige Überlieferung der Widerstände des Szenischen an 
Dionysos droht damit von jener szenischen Materialität und jener 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

170 

Revolution des Vielfältigen zu abstrahieren, welche sie und indem 
sie sie bezeugt.  

Dionysos kann die Szene nicht vollkommen beherrschen, diese 
kann nie ein reales Nichts sein, “denn aus Nichts wird nichts”300, wie 
Hölderlin in Das untergehende Vaterland pointiert. Allerdings zu-
nächst, um die in Hegels Philosophie verhandelte Realität des Nichts 
zu unterstreichen: Eine Auflösung des Alten wird von den erst in 
potentialis vorhandenen Mächten des Neuen erfühlt und erinnert. 
Gefühl und Erinnerung der Auflösung sind der Vollzug des 
Neuen; und als nichts anderes äußert sich das absolute Wissen der 
Phänomenologie: “Aber das Mögliche, welches in die Wirklichkeit tritt, 
indem die Wirklichkeit sich auflöst, dies wirkt, und es bewirkt sowohl 
die Empfindung der Auflösung als die Erinnerung des Auf-
gelösten.”301 In scharfem Kontrast zur Phänomenologie insistiert 
Hölderlin jedoch darauf, diese dionysische Bewegung in ein 
Verhältnis mit dem “Empfindungssystem” zu setzen, als welches 
“der ganze Mensch” (S 250) für Hölderlin beschreibbar bleibt. 
Dies Empfindungssystem ist beharrliche Konstante, welches die Er-
fahrung dionysischer Auflösung macht, ohne von dieser betroffen 
zu sein wie das absolute Wissen in Hegels Philosophie. Die Vielheit 
dieser Empfindungssysteme geht nicht in der dionysischen Gleichzei-
tigkeit von Zerstückelung und Sammlung auf, sondern bietet als 
die Masse der “Leidenden und Betrachtenden”302 Widerstand. Die-
ses Leiden und Betrachten zum den Beobachterstatus zersetzenden 
Wissen um ihre eigene Teilhabe am Dionysischen hinaufzuheben, 
ist zwar auch Ziel des hölderlinschen Projekts. Wie in der Phänome-
nologie wird auf der Bühne eben dieser Status verhandelt: zum 
Beispiel im Empedokles für das Volk von Aggrigent. Doch nicht die 
Gabe der destruktiven Szene aus der Phänomenologie wird für das 
Volk und gegebenenfalls für den Zuschauer zur entscheidenden 
Erfahrung, sondern der Szene widerständiges Moment. Während 
in der Phänomenologie der Schock der Knechtung bzw. die Knech-
tung als Schock in den Selbstgenuß herrschaftlichen Wissens über-
geht, bringt der szenische Schock für die Aggrigentiner einen Aus-
bruch aus der Knechtschaft, ohne sich dabei absolute Herrschaft 
anzumaßen. Sie bleiben jedoch deren Möglichkeiten — der diony-
sischen Selbstauflösung Empedokles’ — eingedenk und verwinden 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

171 

die starre Entgegensetzung zur Bühne der Natur und zu der 
Bühne, auf welcher das Drama Empedokles sich vollzieht. Diese 
Teilhabe an der szenischen Dionysik überschreitet somit nie die 
Grenzen der kantischen Vermögen, vor allem nicht des Vorstel-
lungsvermögens. Die “Welt aller Welten, das Alles in Allem, 
welches immer ist,” findet nach Hölderlin zwar seine Selbstdarstel-
lung im “Werden des Moments” als dem “Anfang von Zeit und 
Welt”, der gleichermaßen “Untergang wie Anfang” ist und so 
exakt die Szene eines absoluten Wissens markiert. Während Hölder-
lin dieser Szene im Empedokles-Projekt nachspürt, bleibt doch auch 
eine weitere Dimension der Selbstdarstellung der Welt aller Welten 
denkbar: nämlich “in aller Zeit”303. Diese Formulierung nimmt 
jedoch nicht nur die Pointe des absoluten Wissens vorweg, seinen 
szenischen Augenblick als vollzogene Gesamtheit der Geschichte 
insgesamt zu denken, sondern beharrt mit Kant auf der Unend-
lichkeit einer Zeit der Vorstellungen: Das leidende und betrachtende 
Empfindungssystem wird von außen affiziert und verbleibt in einer 
Vorstellung, in welcher nun das absolute Wissen — dasjenige, welches 
in der Phänomenologie die Vorstellungen auflöst — auf die Bühne 
gestellt werden soll. Diese Bühne ist von der Szene in die Zeit hin-
eingestoßen, und damit nicht mehr Permanenz einer absoluten 
Erfahrung. Solch Vorstellung verliert den dionysischen Moment des 
absoluten Wissens, indem sie an der theatralen Ordnung des Be-
wußtseins festhält. Aber sie kann sich auch vor des absoluten Wissens 
fast mystischer Ereignung — der Geburt eines Dogmas oder einer 
Ideologie des Bestehenden, welche damit immer verbunden sein 
können; oder auch die Ausblendung all dessen — bewahren: Die 
Vorstellung distanziert das Empfindungssystem vom Rausch des Dio-
nysos und kann erst so eine Teilhabe am Rausch ermöglichen. 
Dies unterscheidet die reale von der idealischen Auflösung. In letzte-
rer durch den Dichter (des Empedokles-Dramas) in einer Vorstellung 
dargestellten wird der dionysische Schrecken gebändigt, indem 
“Schmerz”, “Streit” und “Bewegung” sich mit “Freude”, “Frieden” 
und “Ruhe” verbinden, ohne daß es sich dabei um hegelsche 
Freude, Frieden und Ruhe einer absoluten Auflösung der Vor-
stellung handelte. Erst in ihrer Übersetzung in die Vorstellung kann 
nach Hölderlin “himmlisches Feuer statt irdischem”304 erscheinen: 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

172 

Die idealische Vorstellung distanziert vom alles verzehrenden 
Rausch des Epikuräers, durch welchen sein eigener Leib virtuell 
zerstückelt und realiter von der Wucht der Zeit in Stillstand 
zusammengeklumpt — oder vielleicht auch realiter zerstükkelt und 
virtuell zusammengeklumpt — würde. Erst in dieser Distanz ist sie 
nicht mehr reales Nichts, sondern kündigt von einer Teilhabe des 
Empfindungssystems am Dionysischen, die den ganzen Menschen nicht 
zerstört — er bleibt seiner Sphäre ein-, ihr entgegengesetzt: 
harmonisch oder direkt. Gegen den Rausch der Phänomenologie ist 
mit Kant aber ein Akzent auf das Erleiden der Empfindungen 
gesetzt. Für den Dichter muß es darum gehen, dieses Leiden in 
eine jeweils “schöne . . . Empfindung” umzuwandeln, das heißt das 
Empfundene wiederum im Sinne Kants mit der Regelhaftigkeit 
des menschlichen Verstandes in Verbindung zu bringen. Der 
Schrecken des Naturrausches wird so zu einem himmlischen Feuer, 
in welchem die Empfindungssysteme sich erkennen können, ohne 
sich darin zu verlieren. Solch schöne Empfindung ist daher gleich-
zeitig auch “heilig[]” wie “göttlich[]”305: “transcendental”306 als das 
Selbstgefühl eines Absoluten, dessen Dionysik sich selbst verzehrt.  

Während die Phänomenologie einer Regel des Rausches gehorcht 
und den Rausch so zur Regel erhebt, muß der Dichter nach Höl-
derlin eine Regel für den Rausch finden, die diesen einerseits als 
dionysische Macht bewahrt und ihn andererseits nicht auf das 
Empfindungssystem übergreifen läßt. Und vielleicht ist hier das Dio-
nysische als Dionysisches eher anerkannt als in der hegelschen 
Aufzehrungsbewegung, die das Verweilen beim Negativen als die 
furchtbare wie fruchtbare Bewegung der Zerstörung Vollendung 
enthüllt. Die hölderlinsche Freude besteht an ihrem jeweils einma-
ligen Ort, solange das Empfindungssystem intakt bleibt, das heißt so-
lange dem Rausch eine unüberwindliche materielle Grenze gesetzt 
ist: Die Distanzierung des Rauschs bleibt notwendige Bedingung 
einer Erfahrung mit ihm, die sich nicht ihrerseits auflöst. Ein 
absolutes Wissen wie das hegelsche ist denkbar und an jeder Stelle 
des Wirklichen möglich. Sein Gesetz der Szene ist aber nicht als 
solches für Hölderlins ganzen Menschen empfindbar, sondern muß 
seinerseits dem Gesetz der Bühne als einem Gesetz der Distanz un-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

173 

terworfen werden307 — mit allen Implikationen, die dies für eine 
Revolution des Vielfältigen haben mag.  

 
 

6.2. Gesetz der Distanz 
 
Die Szene wird bei Hölderlin zurück in den Kontext des kan-
tischen Bewußtseins gestellt. Sie bricht sich an der Grenze des 
Körpers und zieht nur als Vorstellung in das Empfindungssystem 
Mensch ein. Zwar ist dieses mit insgesamt drei “Vermögen der 
Seele” ausgestattet: “Vorstellung und Empfindung und Räsonne-
ment” (S 411). Das Vorstellungsvermögen, das den kantischen 
Dualismus zunächst um ein drittes Prinzip zu ergänzen scheint, 
beinhaltet jedoch in Präzisierung der in der Anthropologie des 18. 
Jahrhunderts vorherrschenden Trias von Sinn, Herz und Ver-
stand308 seine beiden Partner — ähnlich wie in Schillers Bestim-
mung eines Spieltriebs oder Fichtes Aufwertung der Einbildungs-
kraft und deutlich angelehnt an die Zusammenführung der bei-
den kantischen Stämme im Vorstellungsvermögen durch die Po-
pularisierung Kants bei Reinhold:309 Die Vorstellung ist nicht bloß 
gleichberechtigtes Vermögen neben Empfindung und Räsonnement; 
die letzteren beiden sind ebenfalls Vorstellungen oder doch zumin-
dest nur als solche dem Empfindungssystem zugänglich:310 Das “Zu-
sammenhängen der selbständigeren Theile der verschiedenen Ver-
mögen” faßt Hölderlin als einen “Rhythmus im höhern Sinn” (S 
411), bestimmt die jeweilige Abfolge von Vorstellungen, Empfin-
dungen und Räsonnements aber gleichermaßen als einen “Rhythmus 
der Vorstellungen”. Die Darstellung einer solchen “rhythmischen 
Abfolge der Vorstellungen” soll sich nun in der Tragödie zum 
“reißenden Wechsel der Vorstellungen” intensivieren, aber nicht 
um die Vorstellung zu überschreiten, sondern in markantem Un-
terschied zur Phänomenologie um “die Vorstellung selber” auftreten 
zu lassen. So zumindest Hölderlin in seinen Anmerkungen zu Sopho-
kles, die einige Jahre nach dem Abbruch des Empedokles-Projekts 
wie einige Jahre vor der Fertigstellung der Phänomenologie ent-
stehen und Hölderlins eigene Übersetzungen des Oedipus wie der 
Antigonä kommentieren. Es ist dieses ebenfalls stark an Reinhold 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

174 

erinnernde Formular von der Vorstellung selber, das hier explizit 
mit der dionysischen Selbstabschwächung des Zeichens im Tod des 
Einzelnen in Verbindung gebracht wird. Denn die Selbstverkeh-
rung des materiellen Zeichens bleibt auch für den späteren Text 
maßgeblich: “Der tragische Transport ist nemlich eigengtlich leer, 
und der ungebundenste”: Transport übersetzt Metapher, seine Leere 
und Ungebundenheit die Steigerung des Sinnlichen zum 0-Punkt, 
als welche Hölderlin schon im Hyperion die intellektuelle Anschauung 
zu denken beginnt. Auch die Anmerkungen definieren Tragödie in 
diesem Sinne als Metapher einer intellektuellen Anschauung. Wäh-
rend in der Phänomenologie die Leere des tragischen Transports als 
solche erscheint, verknüpft Hölderlin in den Anmerkungen die 
Leere des tragischen Transports explizit mit dem Erscheinen der 
Vorstellung selber. Um aus einem bedingungslosen Epikuräismus der 
Phänomenologie, welcher dem Aorgischen der hölderlinschen Natur 
freien Lauf läßt, diese Vorstellung selber herauszufiltrieren, bedarf 
es aber für Hölderlin unbedingt eines Eingriffs der organisieren-
den Kunst: 

 
Der tragische Transport ist nemlich eigengtlich leer, und der ungebundenste. 
Dadurch wird in der rhythmischen Aufeinanderfolge der Vorstellungen, worin 
der Transport sich darstellt, das, was man im Sylbenmaaße Cäsur heißt, das reine 
Wort, die gegenrhythmische Unterbrechung notwendig, um nemlich dem reißen-
den Wechsel der Vorstellungen, auf seinem Summum, so zu begegnen, daß als-
dann nicht mehr der Wechsel der Vorstellung, sondern die Vorstellung selber er-
scheint. (S 250)  

 
Solch Cäsur gehört nicht dem szenischen Rausch an, sondern ver-
langt nach einem Mechanismus, die sich von der unheimlichen 
Identität, welche in Hegels Philosophie dionysische Lebendigkeit in 
der gleichzeitig mechanisch anmutenden Automatik ihrer szeni-
schen Zersplitterung annimmt, deutlich unterschieden ist: nach 
einer Kunstfertigkeit oder “µεχανη”. Solch mechané besteht nicht 
in umsichtiger Geschicklichkeit in der Anwendung (was einer 
téchne entspräche)311, sondern aus den erlernbaren Regeln eines 
“Handwerksmäßigen”. Die Mechanik eines poetischen Textes 
kann für Hölderlin ganz nach Maßgabe des kantischen Verstandes 
“berechnet und gelehrt, und wenn sie gelehrt ist, in der Ausübung 
immer zuverlässig wiederholt werden” (S 249). Solch “poetische[] 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

175 

Logik” (S 411) behandelt eben das Empfindungssystem ganzer Mensch 
mit seinen drei Vermögen, welche nicht gleichzeitig, sondern in 
“verschiedenen Successionen, aber immer nach einer sichern 
Regel” (S 250) zur Darstellung kommen. Befolgt die poetische Logik 
diese Regel, wenn sie die Vermögen in ihren Abfolgen darstellt 
und dabei jeweils das entsprechende Vermögen im Rezipienten-
Empfindungssystem anspricht,312 so produziert sie die schöne Emp-
findung: Der ganze Mensch fühlt sich in harmonischer Entgegensetzung 
zum dionysischen Naturgang. Dessen Leere und Ungebundenheit 
zerstört ihn im Moment der Empfindung nicht, sondern stellt das 
zentrale, aber jeglichen Inhalts entleerte Vermögen des Empfin-
dungssystems heraus: die Vorstellung selber, die eine distanzierte An-
schauung des Destruktionspotentials hervorbringt und so doch als 
Korrektiv auf das Empfindungssystem wirkt — wie der Todessprung 
Empedokles’ auf die Aggrigentiner. Dieser Effekt soll durch die 
“Zuverlässigkeit” künstlerischer Produktion einklagbar werden, an 
der es laut Hölderlin den Werken seiner Zeit mangelt: Die Auswir-
kungen des Geniekults aus Sturm und Drang führen zu einem 
Mißverstehen von Kants Kritik der Urteilskraft als einer reinen Wir-
kungsästhetik, so daß die Hervorbringungen der angeblichen 
Genies bloß nach den von ihnen ausgelösten “Eindrüken beur-
theilt” werden. Dem setzt Hölderlin eine Analyse künstlerischer 
Produktionsprinzipien — des “gesezlichen Kalkul[s] und sonstiger 
Verfahrensart, wodurch das Schöne hervorgebracht wird” — entge-
gen, um so eine Regelhaftigkeit der ausgelösten schönen Emp-
findung zu fassen und für die Kunstschaffenden erlernbar zu ma-
chen.  

Es bedarf keines Genies im herkömmlichen Sinne mehr, um 
den für die poetische Darstellung gewählten Inhalt auf seine Rela-
tion zum gesezlichen Kalkul zu untersuchen und die auftauchende 
Differenz zwischen Vorgefundenem und anzuwendender Regel in 
der poetischen Verfahrungsart zu überbrücken. Auf einer nächsten 
Stufe ist für die künstlerische Produktion jedoch (philosophische) 
Einsicht in die Dialektik des Absoluten vonnöten, um zu bestim-
men, “wie im unendlichen aber durchgängig bestimmten Zusam-
menhang der besondere Inhalt sich zum allgemeinen Kalkul 
verhält” (S 249 f.). Der besondere Inhalt als Teil des Bestimmten wird 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

176 

sich hin auf die Bedingtheit, und damit auch Endlichkeit des 
jeweiligen Bestimmten durch eine Unendlichkeit, welche sich ein-
zig in immer neuen Bestimmungen vollzieht, relativieren müssen. 
Die Darstellung jeglichen Inhalts ist auf die Dionysik der Szene 
ausgerichtet. Diese wird hier allerdings nicht mehr als gesezlicher, 
sondern als allgemeiner Kalkul anvisiert, denn die Bestimmungen 
durch das Unendliche unterliegen den Regeln der Anarchie, die 
zwar in ein Kalkül einbezogen, aber höchstens als die in Das 
untergehende Vaterland und im Grund zum Empedokles beschriebenen 
zerstörerischen Gesetze des Todes des Einzelnen beschrieben werden 
können. Solch Angewiesenheit von Kunstproduktion auf ihre 
Sensibilität für die Dionysik des Unendlichen zeigt sich in einem 
dritten Schritt als ihre notwendige Bedingung: Schon fast un-
abhängig vom besonderen Inhalt muß die künstlerische Tätigkeit 
Zugang zur Verknüpfung zwischen “lebendige[m] Sinn, der nicht 
berechnet werden kann” (Aorgizität, Natur) und “dem kalkulablen 
Gesez” (S 250) (Organizität, Kunst) erlangen, um in den regel-
haften Mechanismen des letzteren die Dionysik des ersteren nicht 
zu verfehlen. Die völlige Entäußerung des Unendlichen an die 
Mechanismen der Verstandestätigkeit (und der vom Verstand ana-
lysierbaren Naturgesetze) garantieren den immer schon bestehen-
den Zusammenhalt von kosmischer Dionysik mit den in der 
Sphäre des Besonderen berechenbaren Organisationsformen. Erst 
in der durch Kunst hervorgerufenen schönen Empfindung ist dieses 
Potential jedoch auch aktualisiert — streng kantisch als Verbindung 
von “Geist”, “dem belebende[n] Prinzip im Gemüte”313, mit den 
Mechanismen der Verstandestätigkeit; und somit auch als dionysi-
sche Szene des absoluten Wissens, welche doch das Empfindungssystem 
mit seinen Vorstellungen intakt läßt. Die Zeit der Szene gibt auch 
den Werken der Kunst und Poesie die Vergänglichkeit eines Ent-
stehens, das nach immer neuen Werken verlangt.  

Und auch mit Wissen ums künstlerische Handwerkszeug ist mit 
jedem neuen Werk auch der Zusammenhang zwischen kalkulablen 
Gesez und lebendigem Sinn neu herzustellen: zwischen der Regel 
und dem absolut Regellosen, so daß es für diese Verknüpfung 
keine Regel geben kann. Auch wenn das Ineinander von Mecha-
nismus des Verstandes und dionysischem Leben in der Welt wie im 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

177 

Kunstwerk als eine gesicherte Erkenntnis und die Mechanik als die 
Selbstentäußerung des lebendigen Sinns, also gerade als Zeichen 
seiner Lebendigkeit, gilt, bleibt unkalkulierbar, ob die Ausübung 
des Gesetzes den lebendigen Sinn trifft oder ihn verfehlt. Schillers 
Wendung der von Kant aufgemachten Analogie zwischen Freiheit 
und Schönheit in eine ästhetische Erziehung zur Freiheit wird von 
Hölderlin erneut verkehrt: in eine Freiheit zum ästhetischen Akt. 
Nicht gegen die Natur, sondern von ihr stimuliert, zielt der mit 
den Mechanismen des Verstandes begabte Dichter ins Lebendige, 
ohne um den Erfolg dieses Aktes wissen zu können. Ebenso läßt 
sich weder ein Akt kantischer Freiheit auf seine reine Vernünf-
tigkeit überprüfen, noch kann die Freiheit als Prinzip der Ver-
nunft, durch die sie sich doch äußert, einsichtig werden. Was 
bleibt ist der kategorische Imperativ eines immer neuen Vollzugs, 
der sein eigenes Prinzip immer wieder treffen und — wie Kant dies 
höchstens impliziert — immer wieder verfehlen kann.314 Obwohl 
von der uneinsehbaren Vernünftigkeit der Vernunft angeordnet, 
läuft die kantische Spontaneität des Praktischen beständig in 
Gefahr, ein Widervernünftiges hervorzubringen — sei es als die 
alles destruierende Macht absoluter Freiheit, wie sie sich in der 
terreur der französischen Revolution äußert315, oder spiegelbildlich 
als die ohnmächtige Entropie eines Empfindungssystems, das ganz 
der Ausübung einer überwältigenden Spontaneität verfällt. 
Nietzsche beschreibt Kant “als Automat der ‘Pflicht’”, der mit 
seiner Freiheitsphilosophie “das Recept zur décadence, selbst zum 
Idiotismus” erfunden habe: “Kant wurde Idiot.“316 Solch Automa-
tik der Idiotie wäre in der kantischen Abwehr der Sinnlichkeit ein 
verwandelter Wiedergänger des von Hölderlin gescholtenen 
Epikuräismus. Demgegenüber muß die Dionysik praktischer Sponta-
neität mit den Mechanismen des Gesezes verbunden werden, um 
praktische Spontaneität zu bleiben und nicht gerade durch Kants 
Analyse der Freiheit aus dem von dieser abgesteckten Bereich 
hinausgetrieben zu werden. Auf der anderen Seite kann die Regel, 
welche vor dem Automatismus bewahren soll, nur in ihrer Verbin-
dung mit dem lebendigen Sinn die schöne Empfindung hervor-
bringen, um nicht selbst in den Automatimus einer leblosen Me-
chanik umzukippen.  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

178 

Der poetische Akt vollzieht sich daher unter einer dreifachen 
Bedrohung: der durch die eigene mechané sowie der zum einen de-
struktiven oder zum anderen idiotisierenden durch eine Überfülle 
des lebendigen Sinns. Auf ein Gelingen des Vollzugs kann dank der 
Vernunftgesetze kalkuliert, es kann aber nicht durch Gesetze 
garantiert werden. Der allgemeine Kalkul ist daher etwas anderes als 
das Gesez, und es ist nicht gleichgültig, ob in Hölderlins Text vom 
Kalkul, vom Gesez, vom gesezlichen Kalkul oder vom kalkulablen Gesez 
die Rede ist. “Mal um Mal ist das, was berechnet wird, seinem 
Wesen nach ein Unkalkulierbares.”317, schreibt Jean-Luc Nancy: 
Indem er auf den lebendigen Sinn, der nicht berechnet werden kann, 
zielt, entzieht sich der Kalkul der Erlernbarkeit einer mechané: “Die 
Genauigkeit ist das eigentliche Wesen des Kalküls.”318. So soll er 
das Gesez des Empfindungssystems mit dem lebendigen Sinn zusam-
menbringen. Im Kalkul richtet sich das Gesez auf den lebendigen 
Sinn aus und ist daher kalkulables Gesez. Nur vom Gesez aus kann 
der Kalkul in die Lebendigkeit des Sinns zielen und ist daher gesez-
licher Kalkul. Der Kalkul steht auf der Seite des Gesezes, um über 
dies Gesez hinauszuweisen: Er ist sich seiner immer schon sicher, 
aber bloß seiner dionysischen, vernichtenden Dimension, die vom 
Gesez gleichzeitig domestiziert wie bewahrt werden soll. Das eine ist 
so wenig ohne das andere wie das Leben ohne die Mechanismen 
oder die Mechanismen ohne das Leben: Das absolute Ineinander-
fallen von Gesez und Kalkul ist weder das eine noch das andere, 
sondern etwas völlig anderes: eine Mechanik des lebendigen Sinns, 
die beständig fehlgehen, aber auch beständig gelingen kann. Da 
die Dionysik des lebendigen Sinns sich beständig ausstreicht, ist sie 
nur als mortifizierende Mechanik wirklich lebendig — so wie die 
hegelsche Herrschaft erst als Knechtschaft wirklich herrscht. Der 
Gang der Mechanik ist die materielle Zeit der Szene und schützt 
gleichzeitig vor deren dionysischer Dimension.  

So wie das absolute Wissen Hegels als die völlige Unterwerfung 
der Materialität gelesen worden ist und, um die szenische Mate-
rialität zu bezeugen, sich notwendig so lesen lassen muß, wird 
keine Interpretation je sagen können, ob der lebendige Sinn die 
hölderlinsche Mechanik wirklich antreibt. Sie wird dies höchstens 
postulieren oder erinnern können: “Dahin gehört einmal eben 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

179 

jener gesezliche Kalkul.” (S 249), lautet der aus einem Satz 
bestehende Paragraph, welcher der Erläuterung des Handwerks-
mäßigen der Poesie nachfolgt. Folgerichtig — mechanisch — schließt 
sich an die Ausführungen zur Regelhaftigkeit der Kunst eine Cha-
rakterisierung ihrer Verbindung mit dem Kalkul im gesezlichen 
Kalkul: einmal eben. Der kausalen Vernetzung ist ihre temporale 
Dimension völlig gleichzeitig. Das Zielen auf den lebendigen Sinn 
findet immer wieder ein einziges Mal statt — einmal — und ist im 
Moment seiner Thematisierung schon vergangen — dieses eine Mal 
war eben. Zeit des Kalkuls und Mechanik des Gesezes sind schon in 
Hölderlins sprachliche Anstrengung verbunden und verweisen auf 
die nur als ihr eigener Entzug statthabende Zeit der Szene.319 Die 
Dionysik des lebendigen Sinns greift dabei auch auf die Regel-
haftigkeit von Sprache über: “Dann hat man darauf zu sehen, wie . 
. . der Gang und das Vestzusetzende, der lebendige Sinn, der nicht 
berechnet werden kann, mit dem kalkulablen Geseze in Beziehung 
gebracht wird.” (S 249 f.) Der lebendige Sinn ist Apposition — zum 
Vestzusetzenden, auf welches das Kalkul zielt, um es im Gesez zu 
bewahren; aber auch zu der Einheit von Gang und Vestzusetzendem: 
Der dionysische Übergang von Unendlichem zur Bestimmung und 
von Bestimmung zum Unendlichen ist lebendiger Sinn als Einheit 
einer Zersplitterung; und diese Einheit wird in Verbindung — in 
eine vielfältige Verbindung: jeweils einmal, einmal eben — mit dem 
Gesez gebracht. Der Gang und das Vestzusetzende — ihr Plural wird in 
einem einzigen Mal. Dieses eine Mal ist die Einzigkeit der zer-
stückelnden Einheit, die sich weder in der Mehrzahl von Werden 
und schon gar nicht in einer mit diesem Plural aufgerufenen 
Gesamtheit des Werdens fassen läßt. Je strenger die Sprache der 
Anmerkungen diese Dionysik nachvollzieht, desto näher rückt auch 
sie an die Zerstückelung heran und schreibt so das Risiko oder 
vielleicht auch die Notwendigkeit derjenigen Regel aus, die in den 
lebendigen Sinn treffen soll.320 Deswegen ist die Kunstproduktion 
als Handwerk zwar, wie die einleitenden Paragraphen der Anmer-
kungen betonen, erlernbar, nicht jedoch die Ausführung dieses 
Handwerks, die sich immer wieder neu als ein Problem des Kalkuls 
stellt.321 Diese Einschätzung der Kunst als Handwerk macht sie 
daher nicht notwendig für alle Empfindungssysteme zugänglich. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

180 

Während die hegelsche Dionysik des absoluten Wissens in der 
Vielfalt der Singularitäten auch alle Unterschiede einebnet und 
jeder Singularität in jeder Szene neu und anders Zugang zum 
absoluten Wissen gewährt, besteht Hölderlin auf einem Vorrang der 
Kunst und derjenigen, die fähig sind, sie zu produzieren: Wenige 
nehmen das Risiko der zerstörerischen Nähe des Dionysischen auf 
sich, um es als distanzierende Erfahrung einer schönen Empfin-
dung an die Vielen zu vermitteln. Diese Wenigen sind aber nicht 
die privilegierten Sonntagskinder, als welche Hegel die von Schel-
ling zum Träger einer intellektuellen Anschauung des Absoluten 
stilisierten Künstlertypen abtut. Vielmehr unterstellen sie sich der 
Dionysik des absoluten Wissens auch in jener zerstörerischen, von 
Hegels Philosophie bloß konstatierten Dimension. 

 
  

6.3. Eifersucht der Sonne  
 
Das Empfindungssystem widersteht seiner Auflösung in der Anar-
chie der Szene, besteht aber nicht unabhängig von dieser Anar-
chie. Das Empfindungssystem tritt als Formation nicht gegen die Dio-
nysik des Absoluten an, sondern aus dieser hervor und wird nur 
von ihr erhalten. Zur Zeit der Arbeit am Empedokles-Projekt heißt 
es brieflich:  

 
[D]enn, wenn der Mensch in seiner eigensten, freiesten Thätigkeit, im unab-
hängigen Gedanken selbst vom fremden Einfluß abhängt, und wenn er auch da 
noch immer modifiziert ist von den Umständen und vom Klima, wie es sich un-
widersprechlich zeigt, wo hat er dann noch eine Herrschaft?  

 
Das Empfindungssystem bleibt sich selbst ebenso ungenügsam wie 
das sich ins Materielle entäußernde Göttliche, so daß “keine Kraft 
monarchisch ist im Himmel und auf Erden”322. Das Empfindungs-
system weder den dionysischen Umständen zu unterwerfen, noch 
sich zur vergegenständlichendenen, einem reinen knechtischen 
Bewußtsein entsprechenden Herrschaft aufzuschwingen: Das ist 
der Balanceakt des gesezlichen Kalkuls. Diesen kann er nur be-
stehen, wenn das Verhältnis zwischen Empfindungssystem und sei-
nem anderen mit in die Kalkulation einbezogen wird. Das Inein-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

181 

ander von Gesez und Kalkul setzt Hölderlin daher auch gleich mit 
der “Art wie ein Empfindungssystem, der ganze Mensch, als unter 
dem Einfluß des Elements sich entwickelt, und Vorstellung und 
Empfindung und Räsonnement in verschiedenen Successionen, 
aber immer nach einer sichern Regel nacheinander hervorgehen”. 
Der Einfluß des Elements führt demnach zu verschiedenen Abfolgen 
der Vermögen, diese Abfolgen unterliegen ihrerseits jedoch einer 
überhistorischen, an die drei Gattungen gebundenen Mechanik: 
So herrscht “im Tragischen mehr Gleichgewicht als reine Aufein-
anderfolge” (S 250) als feste Regel vor, während der Einfluß des 
Elements sich durch die Zeiten verändert. Dabei zeigt seine 
Heterogenität sich selbst nicht, bleibt aber an der Weise ablesbar, 
wie die drei Vorstellungsarten zusammenspielen.  

Unter Rückgriff auf Herders geschichtsphilosophische Hypo-
thesen bestimmt Hölderlin die Hauptmerkmale solchen Einflusses 
für die übersetzten Sophoklestexte wie auch für seine eigene Ge-
genwart: Eine unterschiedliche Intensität der Sonneneinstrahlung 
erklärt einerseits eine erhöhte Stimulation der Sinnlichkeit bei den 
Griechen, andererseits eine vergleichsweise stärkere Akzentu-
ierung der Verstandestätigkeit bei den Abendländern.323 Solch 
Verstärkung eines Vermögens affiziert das Empfindungssystem insge-
samt, nicht bloß in seinem leiblichen Äußeren: “Auf der Erde, 
unter Menschen, kann die Sonne, wie sie relativ physisch wird, 
auch wirklich relativ im Moralischen werden.” (S 414) Was als Er-
klärung biologistisch anmutet, transformiert in Wirklichkeit die 
von Platon eingesetzte Sonnenmetapher der Aufklärung.324 Das 
Sonnenlicht wirkt nun zunächst energetisch, nicht als Helligkeit. 
Es ist nicht auf einen ruhenden Punkt zurückzuführen, der die 
Helligkeit der Helle garantiert und ihr immer neue Leuchtkraft 
gibt, sondern die Sonne wirkt als Leben spendende, es durch ein 
Übermaß aber auch versengende Kraft. “Nicht lang mehr brütest / 
In eifersüchtger Sonne du.” (S 414), zitiert Hölderlin seine Über-
tragung der Prophezeiung des Tiresias an Kreon, die der herder-
schen Hypothese angeglichen ist: Eifersüchtig wird Kreon die 
gesetzgebende Kraft seiner neuerworbenen Königswürde — seiner 
Nähe zur ursprünglichen Kraft der Sonne also — gegen Antigone 
als die direkteste Nachfahrin des alten Königsgeschlecht vertei-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

182 

digen: mit der Eifersucht der Sonne selbst, die ihn zur auf die 
eigene Einzigartigkeit bedachten Identifikation mit ihr stimuliert. 
Doch eben diese Eifersucht — dem Anspruch der Sonne an Kreon, 
sich ihr ganz hinzugeben und dem damit identischen Anspruch 
Kreons an die Sonne, ihr alleiniger Stellvertreter in Theben zu 
sein — bewirkt den Fall Kreons. Sein Urteil über Antigone führt 
zur Vernichtung seiner Familie und zum Verlust der Macht seines 
Amtes. Die von Hölderlin auf Antigone gemünzte Interpretation 
des Niobe-Mythos trifft auch für ihren Antagonisten zu: Niobe, 
die sich aufgrund ihrer Fruchtbarkeit für den Göttern überlegen 
hält und durch Tötung ihrer Kinder sowie Verwandlung in un-
fruchtbaren Stein bestraft wird, personifiziert demnach “wüst 
gewordenes Land, das in ursprünglicher üppiger Fruchtbarkeit die 
Wirkungen des Sonnenlichts zu sehr verstärket und darum dürre 
wird” (S 415).  

Identifikation mit der Sonne und wechselseitige Eifersucht ver-
kehren sich in ihr destruktives Gegenteil, wo plötzlich die Sonne 
auf ihrer Vormachtstellung beharrt und eifersüchtig vernichtet, 
was dieser zu nahe kommt. Solch Ineinander von produktiver 
Identifikation und Destruktivität entspricht der Eifersucht des 
hegelschen absoluten Wissens, dessen Dionysik nichts als das Bild 
eines beständig seinen Spiegel zerschlagenden Narziß hinterläßt. 
Für das hölderlinsche Empfindungssystem äußert sich solch absolutes 
Wissen jedoch als absolute Katastrophe. Daher ist für den Theore-
tiker Hölderlin bei seiner Beschäftigung mit den Griechen nicht 
bloß die “Art, wie sie in ihrem Klima wuchsen,” von Belang, son-
dern vor allem “die Regel, womit sie den übermüthigen Genius 
vor des Elements Gewalt behüteten”325. Wo die platonische Son-
nenmetaphorik in der Aufklärung hauptsächlich für den Ur-
sprung und damit die Helligkeit der Helle einsteht, da betont 
Hölderlin in ihr das zunächst energetische Moment einer ur-
sprünglichen, sich selbst immer wieder überbordenden Kraft. Die 
Sonne bedingt so zwar das Empfindungssystem, ist aber auch sein 
absolut anderes. “Wär nicht das Auge sonnenhaft, / Wie könnten 
wir das Licht erblicken?”326, kann Goethe in seiner Naturphilo-
sophie schreiben und so eine harmonische Ähnlichkeitsbeziehung 
zwischen dem menschlichen Empfindungssystem und dem es Umge-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

183 

benden proklamieren. Das Auge des hölderlinschen Empfindungs-
systems hingegen blickt auf die Welt mittels einer Vorstellung, die es 
vor der Identifikation mit der Übermacht der Sonne bewahren 
soll. Weder beleuchtet die Sonne die Bühne dieser Vorstellung, 
noch stiftet sie die Energie zu ihrer performativen Herstellung. 
Beide Stränge der platonischen Tradition sind mit dem hölderlin-
schen Ansatz ausgesetzt. 

Wo Hölderlins Behandlung des Sonnenmythos das energetische 
Paradigma aufnimmt, sucht sie es zu unterbrechen. Denn Hölder-
lins Interesse am antiken Verhältnis von Regel und vernichtendem 
Rausch ist nicht historisch, sondern durch die Virulenz des Pro-
blems für die eigene Gegenwart bestimmt. Der Bildungstrieb der 
Empfindungssysteme fokussiert notwendig das unter dem Einfluß des 
Elements weniger gereifte Vermögen: “[D]as eigentliche Nationelle 
wird im Fortschritt der Bildung immer der geringere Vorzug 
werden.”327 Die Nähe zur Sonne macht es für die Griechen unnö-
tig, sich in der Kalkulation lebendigen Sinns zu üben. Sie benötigen 
vielmehr das Handwerksmäßige des Gesezes, um sich vor der dionysi-
schen Vernichtungskraft zu bewahren. Demgegenüber mangelt es 
dem abendländischen Empfindungssystem in seiner Distanzierung 
vom Element an Zielgenauigkeit für den lebendigen Sinn. Der 
Griechen “Haupttendenz ist, sich fassen zu können, weil darin ihre 
Schwäche lag, da hingegen die Haupttendenz in den Vorstel-
lungsarten unserer Zeit ist, etwas treffen zu können, Geschick zu 
haben, da das Schicksaallose, das δυσµορον, unsere Schwäche ist” 
(S 418). Spiegelverkehrt bilden so auf der einen Seite die Griechen 
mit handwerklicher Präzision die formvollendete Kunst aus, 
welche Jahrhunderte später die Moderne in Anschluß an Winckel-
mann so sehr bewundert, während zur gleichen Zeit die Faszina-
tion des Dionysischen Philosophie und Kunst des Abendlandes 
bedroht: Das Gipfeln der Aufklärung in der kantischen Philoso-
phie erklärt der Menschheit ihre praktische Spontaneität, die auch 
ohne abstrakte Übung in einer Kritik der praktischen Vernunft doch 
immer wieder ins Zentrum dieser Vernunft treffen soll. Die prak-
tische Spontaneität findet ihre Parallele in der Genieästhetik des 
Sturm und Drang und ihre Katastrophe in der destruktiven terreur 
der französischen Revolution. Und selbst die Hölderlins so ähn-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

184 

liche Revolutionskritik Hegels, dessen Einfluß in der Phase der 
Freundschaft als beruhigendes Korrektiv für die eigene 
Begeisterungsfähigkeit empfunden wurde,328 wird einige Jahre 
später mit seiner Konzeption des absoluten Wissens einem dio-
nysischen Taumel erliegen, den die darin proklamierte Veräuße-
rung der Freiheit an die staatlichen Institutionen bloß maskiert. 
Die Nüchternheit des Abendlandes scheint sich in ihrem anderen 
verloren zu haben: “Wir lernen nichts schwerer als das Nationelle 
frei gebrauchen. Und wie ich glaube, ist gerade die Klarheit der 
Darstellung uns ursprünglich so natürlich wie den Griechen das 
Feuer vom Himmel.”329 In diesem Sinne spricht auch die Form-
vollendung der griechischen Werke von nichts anderem als vom 
Scheitern der Griechen im “freien Gebrauch des Eigenen”330: Das 
griechische Reich der Kunst vergißt immer mehr den lebendigen 
Sinn und wird zum leeren Automatismus geraten. Doch eben wo 
solch Handwerksmäßiges in den griechischen Werken perfektioniert 
ist, muß es der abendländischen Kunstproduktion zum Vorbild 
dienen, um deren Überhang zum Dionysischen zu korrigieren. 
Umso mehr, da Sophokles in seinen Dramen “des Menschen Ver-
stand, als unter Undenkbarem wandelnd, . . . objectivieren” kann 
und nicht wie Aeschylos und Euripides “mehr das Leiden und den 
Zorn” (S 413) und damit die dionysischen Themen des Sturm und 
Drang behandelt. Den ihr so fremden Kalkul auf den lebendigen 
Sinn hat die abendländische Kunstproduktion sich angeeignet. Ihr 
fehlt es an den Regeln der Geseze, welche die Vorstellung selber er-
scheinen lassen könnten, statt auch diese der dionysischen Eifer-
sucht der Sonne auszuliefern.  

 
 
6.4. Cäsur: materielle Grenze 
 
Das Gesez der Tragödie besteht für Hölderlin im richtigen Einsatz 
der Cäsur, welche die dionysische Dynamik der Szene gleichzeitig 
bändigen und erhalten soll:  
 
Dadurch wird in der rhythmischen Aufeinanderfolge der Vorstellungen, worin der Trans-
port sich darstellt, das, was man im Sylbenmaaße Cäsur heißt, das reine Wort, die gegen-
rhythmische Unterbrechung notwendig, um nemlich dem reißenden Wechsel der Vorstel-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

185 

lungen, auf seinem Summum, so zu begegnen, daß alsdann nicht mehr der Wechsel der 
Vorstellung, sondern die Vorstellung selber erscheint.  

 
Die Cäsur trägt in sich den Balanceakt des Empfindunssystems aus. 
Dieses besteht aus nichts anderem als aus dem Rhythmus der 
Vorstellungen. Gegen den Rhythmus kann nichts völlig anderes als 
der Rhythmus sein, sondern bloß seine Unterbrechung. Und diese 
wiederum wird in nichts anderem bestehen als in einer Über-
raschung des Wechsels der Vorstellungen durch einen Wechsel des 
Rhythmus, in welchem sich diese Abfolge der drei Vermögen voll-
zieht: durch einen — wie kurz auch immer eingefügten — Gegen-
rhythmus. Das Auftauchen der Vorstellung selber als Prinzip der 
Vorstellungen ist erst Effekt zweiten Grades: Durch die Cäsur wird 
ein “Gleichgewicht” zwischen den von ihr getrennten Teilen her-
gestellt, die Zeitlichkeit der “Aufeinanderfolge” der Vorstellungen 
durch die räumlich-energetische Metapher von Sichtbarkeit, Zwei-
teilung und Ausgeglichenheit ersetzt: Durch Einfügung der Cäsur 
“wird . . . der Rhythmus getheilt, und bezieht sich in seinen zweien 
Häften so aufeinander, daß sie, als gleichwiegend, erscheinen”. 
Die Rede vom Gleichgewicht ist bloß in Kommata eingefügt. Denn 
erst durch die Cäsur können überhaupt zwei Hälften auftauchen, 
wo vorher bloßer Wechsel war: die dionysische Leere des lebendigen 
Sinns. Indem die gegenrhythmische Unterbrechung der Gewalt des 
Rhythmus Einhalt gebietet, wird der Rhythmus als solcher über-
haupt erst aufzeigbar und zu einem möglichen Instrument der 
Mechanik. Die Setzung der Cäsur ist damit selbst noch nicht me-
chanisch, sondern ein Moment des Kalkuls: Nur durch den Kalkul 
läßt sich in das Summum des reißenden Wechels treffen. Auf diesem 
Höhepunkt der Intensität und damit auch der dionysischen Ge-
fahr begegnet die Cäsur dem Wechsel, stellt sich also gegen diesen. 
Und erst diese Barriere ermöglicht das Erscheinen von Vorstel-
lungen und zwei Hälften. Für die Immanenz der Tragödie führt 
Hölderlin dafür die Rede vom Schutzmechanismus ein. Die be-
drohliche “Rapidität” des Oedipus-Dramas kann wegen der gleich 
am Anfang auftretenden Cäsur nicht die für das Fehlgehen 
Ödipus’ zentralen Anfangsstellen überdecken, die Hölderlin als 
ersten Akt zusammenstellt: “[D]ie erste Hälfte” bleibt “gleichsam 
gegen die zweite geschützt” (S 250); trotz der unterschiedlichen 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

186 

Ausdehnung wirken beide Teile gleichwertig.331 Umgekehrtes gilt 
für die Antigonä, wo “es das Ende ist, was gegen den Anfang 
gleichsam geschützt werden muß” (S 251), um das Drama um 
Kreon nicht auf eine bloße Folgeerscheinung von Antigones Un-
tergang zu reduzieren. Indem sich aber überhaupt erst mit der 
Cäsur die wechselnden Vorstellungen des tragischen Transports heraus-
kristallisieren, fungiert die Cäsur jedoch auch als Schutzmecha-
nismus nach außen: Der tragische Transport läßt das Vorstellungs-
vermögen des Empfindungssystems intakt, statt es zu zerstören oder 
sich in seiner Leere aufzulösen. Erst mit der Cäsur gibt es, wie 
Lacoue-Labarthe unterstreicht, “la possibilité d’un monde. D’une 
expérience.”332 Die Cäsur in Hölderlins Anmerkungen korrespon-
diert auf der Produktionsebene dem Zurückschrecken der Aggrigen-
tiner im Empedokles-Stoff. Wo Hölderlin für die Gegenwart auf die 
heilsame Wirkung des Schreckens vertraut, sieht er die Griechen 
auf der Suche nach einer sprachlichen Mechanik, die das Empfin-
dungssystem vor der und auf der Bühne vor der Übermacht des 
Schreckens schützen soll: Die gegenrhythmische Unterbrechung be-
stimmt Hölderlin als das reine Wort. Seine Reinheit erst strukturiert 
die Dionysik des lebendigen Sinns in den Wechsel der Vorstellungen. 
Das Risiko eines hölderlinschen Kalkuls bestünde darin, für jede 
Tragödie neu das reine Wort zu finden. Für die Übersetzungsarbeit 
am Oedipus und der Antigonä hingegen bedarf es einer möglichst 
exakten Bestimmung dieses Gegenworts: “In beiden Stüken ma-
chen die Cäsur die Reden des Tiresias aus.” (S 251)  

Je nach Machart der jeweiligen Tragödie setzt der Auftritt des 
Sehers einen stabilisierenden Kontrapunkt. Die Wahrheitssuche 
im Oedipus faßt Hölderlin als “Rede gegen Rede, die sich gegen-
seitig aufhebt” (S 257) und so in die Unbestimmtheit des leeren 
tragischen Transports abzugleiten droht. Den Indizien seiner Schuld 
hält Ödipus Beschuldigungen seiner vermeintlichen Gegner, ins-
besondere Kreons, entgegen. Auch Tiresias wird der Parteilichkeit 
und der Mittäterschaft bezichtigt und soll so in das Schema Rede 
gegen Rede hineingezogen werden. “Verdächtig bist du mir, / Mit 
angelegt das Werk zu haben und gewirkt” (S 115. V. 350 f.). “Sind 
Kreons oder sind von dir die Worte?” (S 119, V. 382.) Doch der 
Seher verweigert die Gegenwehr und kontert statt dessen mit einer 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

187 

prägnanten Analyse eben der zerstörerischen Leere dieser Struk-
tur: “Ich bestätig’ es, du bleibst / Im Tone, wo du anfiengst, redest 
noch / Auf diesen Tag zu diesen nicht, zu mir nicht / Du sprichst 
mit dem, der unsrem Land’ ein Flek ist.” (S 115. V. 354-357.) 
Während das Original an dieser Stelle überdeutlich die Schuld des 
Ödipus fixiert — “als der seiend des Landes unheiliger 
Befehlender” (S 114, V. 358), lautet die wörtliche Übertragung der 
Frankfurter Ausgabe — spricht der hölderlinsche Tiresias eine 
Schuld desjenigen an, der alle Verbindungen zerschlägt und die 
Schuld am Ende bei sich selbst als dem einzig Übriggebliebenen 
finden wird:333 Er unterstreicht die destruktive Gefahr eines 
“Zorns”, der keine Mäßigung mehr kennt: “Den Zorn hast Du 
getadelt mir. Den deinen, / Der beiwohnt, siehst du nicht.” (S 115, 
V. 341-342.) Nichtsehend behält Ödipus den zornigen Ton bei, sieht 
weder Tiresias noch die anderen Thebaner vor sich, sondern 
immer bloß des Mordes an Laios Verdächtige. Die Schuldsuche 
durch Rede gegen Rede hat damit kein anderes Objekt als die durch 
sie vollzogene Zerstörungswut.334 Mit Tiresias’ Replik ist Ödipus 
jedoch in keiner Weise als Täter ausgemacht. Erst als Ödipus in 
Steigerung seiner Wut eine fixierende Verdeutlichung verlangt — 
“Und welch Wort? Wiederhols, daß ich es besser weiß.” (S 117, V. 
363) —, benennt der Seher ihn, jedoch eben nicht als den Schul-
digen, sondern eben präzise als jenen, der für schuldig befunden 
werden wird: “Des Manns Mord, den du suchst, ich sag, auf dich 
da fällt er.” (S 117, V. 366) Das reine Wort ist damit beides: Wort, 
welches die Quintessenz des Dramas zusammenreißt335, aber auch 
das völlig leere Wort, das den Rhythmus der Gegenreden sus-
pendiert und auf die ihrer dionysischen Dynamik innewohnende 
Gefahr verweist. 

Ähnlich zwischen Sinnenfülle und Leere schwankend ist das 
reine Wort in der Antigonä gesetzt. Deren Struktur bestimmt Höl-
derlin als die eines “Kampfspiel[s] von Läufern . . . , wo der, 
welcher zuerst schwer Othem holt und sich am Gegner stößt, 
verloren hat” (S 421). Im Antagonismus zweier Figuren, welche 
sich beide zu sehr mit der Sonne des Gesetzes identifizieren, folgt 
der früheren Anmaßung der Antigone notwendig ihr früherer 
Untergang. Der Auftritt des Tiresias zerstört den scheinbaren 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

188 

Triumph Kreons und prophezeit ihm unter Verweis auf die ei-
fersüchtige Sonne gleichfalls das Scheitern. Obwohl mit ähnlichen 
Vorwürfen und Drohungen wie durch Ödipus konfrontiert — “Die 
Seherart liebt nemlich all das Silber.” (S 375, V.1096.) — beharrt 
Tiresias im Antigonä- Text auf seiner Autorität: “[D]urch mich 
erhieltest diese Stadt du” (S 375, V. 1099.). Während die 
Konfrontation mit dem sich selbst absolute Gewalt anmaßenden 
Ödipus nur zu einer Reproduktion des Schemas Rede gegen Rede 
geführt hätte, bewirkt beim gesetzesfixierten Kreon der Hinweis 
auf den Unmut der Götter eine Abkehr von dessen vormaliger 
Selbstsicherheit und leitet zum Drama um Kreons Autoritäts-
verlust und die Zerstörung seiner Familie über. Die so sehr vom 
Auftritt im Oedipus unterschiedene Deutlichkeit von Tiresias’ 
Weissagung leitet sich jedoch ihrerseits aus der vieldeutigen Un-
geschiedenheit eines Rauschens her: Tiresias berichtet von “zei-
chenlosen Orgien” (S 371, V. 1051) bei der versuchten Durchfüh-
rung eines versöhnenden Opfers. In dessen Mißlingen greifen die 
Orgien auf den Raum der Polis über. Für den Kundigen sind sie 
darin verständlich, wie “der Vögel wohlbedeutendes / Geschrei” 
“rauscht” (S 371, V. 1059 f.): Einzig die Differenzlosigkeit eines 
Rauschens, in der doch jegliche Bedeutung zusammenbrechen 
müßte, steht hier noch für Bedeuten ein. Der Groll des Elements ist 
jeglichen Inhalts entleert und besteht bloß noch aus der Stoff-
lichkeit der Signifikanten, welche ohne zugehöriges Signifikat zum 
Zeichen nicht werden können, in diesem Scheitern als zeichenlose 
Orgien aber umso deutlicher die verlorene Balance zwischen 
Mensch und Element markieren. Die Cäsur im Oedipus hingegen 
überdeterminiert das Signifikat: Unzählige Täter kommen nach 
Tiresias’ Spruch infrage. Erst mit Ödipus’ aufrechterhaltenem 
Anspruch auf völlige Deutungsmacht wird Eindeutigkeit — und 
damit eindeutig eine Täterschaft des Ödipus — hergestellt. 

Demnach pendelt das reine Wort unaufhaltsam zwischen reiner 
Lautlichkeit und reinem Gehalt. In einem Pendeln jedoch, die 
dem dionysisch-dialektischen Ineinander von Geist und Materie 
im lebendigen Sinn — Geist als Materie, Materie als Geist — wider-
stehen soll. Also kann das reine Wort weder Geist, noch seine 
materielle Äußerungsform sein. Seine Reinheit wäre vielmehr 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

189 

etwas völlig A-Geistiges wie A-Materielles, das dem dionysischen 
Dualismus, der destruktiven Identität von Geist und Materie ein 
drittes, allen Bestimmungsversuchen Heterogenes hinzufügt, wel-
ches den Dualismus in seiner Geschieden-, wie Ungeschiedenheit 
bannen kann. Das Geist-Materie-Konglomerat, dessen dionysische 
Vernichtungskraft wie lähmenden Stillstand sich mit Hegels Philo-
sophie als Szene des absoluten Wissens ausschreiben läßt, bricht sich 
an diesem seinerseits absolut Heterogenen — und tritt umso deut-
licher hervor: als auf der unzugänglichen anderen Seite des Hete-
rogenen liegend. Die Vielfältigkeit der szenischen Materialität, von 
der her die Phänomenologie des Geistes spricht — die immer neue 
Ankunft des Materiellen als seine immer neue Entfernung — wird 
hier ergänzt durch eine völlige Brechung: durch die Möglichkeit 
des Ausbleibens einer Ankunft, durch die Möglichkeit eines bes-
tändigen Widerstandes, der nicht im dionysischen Rausch zer-
splittert. Nur von dem Sinn-Sinnlichkeits- bzw. Geist-Materie-Dua-
lismus abgekoppelt, kann es sich wirklich um jene Heterogenität 
handeln, die nach Kant die Sinnensphäre von der des Verstandes 
unterscheidet. Nur so ist Materialität; mit der dionysischen Szene 
der Phänomenologie als einem ihrer besonderen Zustände — das abso-
lute Wissen vollzieht sich gleichermaßen singulär, manchmal und 
zufällig wie auch als Allgegenwart. Denn es weiß in seiner allesver-
schlingenden Dionysik gerade um die völlige Kontingenz jegli-
chen heterogenen Widerstandes und jeglichen aus dem Hetero-
genen stammenden Effekts.336 Auch ein beständig Heterogenes ist 
für keine Ewigkeit. Für das jeweils einzelne Kunstwerk schafft das 
reine Wort die Möglichkeit, das Dionysische zu erfahren, ohne 
darin verloren zu gehen. Sprache in ihrer Buchstäblichkeit — in 
Hegels Philosophie Szene in ihrer materiellen Zeitlichkeit — wird zu 
diesem Heterogenen einer absoluten Grenzziehung. Sie vollzieht 
nichts an sich als ihre eigene Auflösung, die absolute Einswerdung 
von Sinnlichkeit und Sinn, die Blanchot für Hegels Philosophie ein-
fordert und in Mallarmés Dichtung zu finden meint. Die Sinn-
losigkeit des reinen Worts hingegen steht in ihrem Gelingen für den 
Sinn selbst ein. Darum kann Tiresias von zeichenlosen Orgien spre-
chen, ohne daß sein Reden selbst in einer solchen sich auflöste. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

190 

Das reine Wort steht für das Gelingen der Differenz und damit für 
das Gelingen eines Sinns, der das Empfindungssystem intakt läßt.  

Tiresias ist “Aufseher über die Naturmacht”, und falls diese das 
Empfindungssystem “seiner Lebenssphäre, dem Mittelpuncte seines 
inneren Lebens in eine andere Welt entrükt und in die exzen-
trische Sphäre der Todten reißt” (S 251), steht es nicht in seiner 
Macht, dies zu verhindern. Aber sein reines Wort ermöglicht ein 
Wissen von dieser Naturmacht — sowohl für die Figuren als auch 
die Rezipienten der Tragödie. Erst von diesem reinen Wort her 
vollzieht sich die Erfahrung des Heterogenen, welche schon das 
Empedokles-Projekt anstrebt. Im Unterschied zur Empedokles-Figur 
bewahrt der Seher seine Distanz sowohl zu den Thebanern als 
auch zu der Macht, von der er kündet. Als Aufseher wird er nicht 
den dionysischen Exzeß des Empedokles auf sich nehmen noch 
die Thebaner an jenen dionysischen Taumel führen, zu dem die 
Aggrigentiner ein Verhältnis suchen. Tiresias ist eine griechische 
Figur, welche gegen die ihr eigene Dionysik das Gesetz betont; 
Empedokles ist eine von Hölderlin aus der Antike — aber nicht aus 
dem Athen Sophokles’ — verfrachtete Korrektiv-Figur für die 
Moderne, welche die Abstraktheit aufgeklärter Rationalität durch 
dionysische Freiheitsbegeisterung erweitern soll. Mit dem Rück-
griff auf das Handwerksmäßige griechischer Kunst soll im reinen 
Wort der Gefahr solcher Verausgabung begegnet werden. Wäh-
rend der Empedokles das erstarrte Empfindungssystem an sein Ver-
hältnis zum dionysischen Exzeß erinnert, da sollen die sopho-
kles’schen Dramen ein Übergreifen der Dionysik auf das Empfin-
dungssystem verhindern. Dies zu sehr verhindert zu haben, darin 
liegt für Hölderlin das Scheitern der Griechen. Sich des Diony-
sischen zu sehr zu erinnern, darin liegt für Hölderlin das Problem 
von Theorie und Kunst seiner eigenen Zeit. Nötiger als eine Voll-
endung des Empedokles-Projekts mag für ihn daher ein Umweg 
über die Sophokles-Übersetzungen gewesen sein, um sich der 
dichterischen mechané zu versichern. 

 
 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

191 

6.5. katharsis III: die Vorstellung selber 
 
Indem mit dem reinen Wort der Rhythmus der Vorstellungen eine 
stabile Struktur erhält, wird auf der Bühne eine Überschreitungs-
bewegung sichtbar, die sich gegen die sie tragenden Figuren rich-
tet: Antigone identifiziert sich direkt mit dem Heiligen und recht-
fertigt mit solch unmittelbarem Gotteskontakt — durch “[m]ein[en] 
Zevs” (S 309, Z. 467) — ihren Widerstand gegen das Gesetz Kreons. 
Ödipus’ Interpretation des von Kreon überbrachten Orakelspruchs 
übersteigert dessen konkret-politischen Gehalt in die Dimension 
des Heiligen: “Die Verständlichkeit des Ganzen beruht vorzüglich 
darauf, daß man die Scene ins Auge faßt, wo Oedipus den Orakel-
spruch zu unendlich deutet, zum nefas versucht wird.”(S 251) 
Während Hölderlin in der Verlautbarung des Orakels eine Auf-
forderung zur Einhaltung von “gute[r] bürgerlicher Ordnung” 
liest, bezieht Ödipus ihn “priesterlich”(S 252) auf eine Sühne für 
den unaufgeklärten Tod des alten Laios.337 Er ruft er sich zum 
Statthalter des Lichtgott Apollons aus und wird von eben diesem 
mit Blendung bestraft werden.338 Während Antigone das Göttliche 
zum Ursprung ihrer Handlungen macht, ist der Fehler des Ödipus 
intellektueller Natur. Hölderlin bestimmt das Empfindungssystem 
des Ödipus als ein Bewußtsein, welches “sich selbst reizt, mehr zu 
wissen, als es tragen oder fassen kann”. Eben aus dem Nieder-
reißen der dem Empfindungssystem eigenen Grenzen resultiert der 
Zorn, der Ödipus zum Verhängnis wird und seine destruktiven 
Kräfte freisetzt: Zu groß wird das Leiden, durch welches Kant im 
Unterschied zur aktiven Spontaneität des Verstandes die passive 
Rezeptivität der Empfindungen charakterisiert.339 Der Zorn Ödipus’ 
ist nichts anderes als die dionysische Zerstörungswut des Elements, 
in der sich sein Empfindungssystem aufzulösen droht. Wo Ödipus 
“im zornigen Unmaas leidet”, gleicht er sich notwendig dem dio-
nysischen Gang der Dinge an, indem er, “zerstörungsfroh, der 
reißenden Zeit nur folgt” (S 253), statt ihr kraft seiner Vermögen 
zu widerstehen. All seine Versuche, wieder “seiner mächtig zu 
werden” (S 254) führen daher nur zur dem Element eigenen Ver-
kehrung: zu einer Verstärkung des Selbstverlustes, endend im 
“geisteskranke[n] Fragen nach einem Bewußtseyn” (S 255). So wie 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

192 

der hegelsche Herr in der Szenerie der Phänomenologie der Figur 
des Knechtes Platz weichen muß, so zerbricht auch die Herren-
figur des Ödipus an ihrem Exzeß: “Eben diß Allessuchende, Alles-
deutende ists auch, daß sein Geist am Ende der rohen und ein-
fältigen Sprache seiner Diener unterliegt”. (S 256) Jedoch ohne 
gleich dem hegelschen Herrn die Bühne zu verlassen und damit 
das Bühnenhafte überhaupt als Effekt seines Verschwindens er-
kenntlich zu machen: Hölderlins Auslegung der antiken Stoffe 
fixiert, wie seine Pointierung der Titelübersetzung mit Oedipus der 
Tyrann deutlich macht, den Fall eines Herrn, welcher seiner un-
rechtmäßigen Anmaßung folgt. Und auch in der Antigonä wird am 
Ende “Kreon von seinen Knechten fast gemißhandelt” (S 421). 
Während in der Phänomenologie die Bühne dem Exzeß unterliegt, 
werden in den Anmerkungen der Exzeß und seine Auswirkungen 
auf die Bühne gestellt. Gibt sich mit Lacoue-Labarthe das hegel-
sche Verweilen beim Negativen als permanente, exzessive Auto-
katharsis zu lesen, welche sich beständig von sich reinigt und in 
immer neuen Szenen zu sich als dem absoluten Wissen zurückkehrt, 
um sich aufzulösen, so reinigt die in den Anmerkungen vorgestellte 
katharsis von eben diesem Exzeß. Das Tragische vollzieht sich in 
der Trennung des Empfindungssystems vom dionysischen Element:  

 
Die Darstellung des Tragischen beruht vorzüglich darauf, daß das Ungeheure, 
wie der Gott und Mensch sich paart, und gränzenlos die Naturmacht und des 
Menschen Innerstes im Zorn Eins wird, dadurch sich begreift, daß das 
gränzenlose Eineswerden durch gränzenloses Scheiden sich reinigt. 
Τηζ  ϕυσεωζ  γραµµατευζ  ην  τον  καλαµον  αποβρεχων  ευνουν.” (S 257)  

 
Die Darstellung des Tragischen ist als Darstellung reinigende 
katharsis, wie Lacoue-Labarthe unterstreicht: “[L]a katharsis est 
transférée sur la scène.”340 Sie ist damit aber auch Reinigung von 
einer Dionysik der hegelschen Szene, indem sie auf die hölderlin-
sche Szene als Bühne — in einen Wechsel der Vorstellungen, welche 
doch immer Vorstellung bleiben — gehoben und so als Rausch in 
eine erträgliche Distanz gebracht wird. Der Inzest zwischen Ödipus 
und Iokaste scheint bloß vorgeschobene Metapher für das wirklich 
Ungeheure: die Paarung von göttlicher Naturmacht und mensch-
lichem Empfindungssystem. Diese verschmelzen als die Zerstörungs-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

193 

gewalt des dionysischen Zorns, von welchem das Empfindungssystem 
als erstes selbst betroffen wird: Die Reinigung vom gränzenlosen 
Eineswerden ist ebensolches gränzenloses Scheiden und solch Scheiden 
ist das Selbstbegreifen des gränzenlosen Eineswerden. Die Macht der 
Natur begreift sich in ihrer Andersheit als die beständige Selbst-
entäußerung, die Selbstentäußerung begreift sich als die eigene 
Andersheit der Naturmacht. Das Ungeheure des vereinigten Ele-
ments begreift sich als Trennung gleich dem Taumel des hegelschen 
absoluten Wissens.341  

Die von Hölderlin dieser Definition des Tragischen angefügte 
Charakterisierung des Aristoteles aus dem Sudas-Wörterbuch, 
dieser sei der Natur Schreiber gewesen, das wohlgesinnte Schreibrohr 
eintauchend, illustriert des absoluten Wissens sich in beständig 
neuen Szenen gebende Geste. Die Darstellung des Tragischen 
kündet von der Dionysik der Natur, ihr Produzent ist auf zwei-
fache Art der Natur Schreiber: als die Natur darstellend, aber auch 
als von der Natur zu ihrer Selbstdarstellung erhoben. Die ver-
standesgemäße Mechanik des Tragödientextes ist die Entäußerung 
der aorgischen Natur, in welcher diese erst ganz bei sich ist. Die 
Naturmacht stellt sich dar, indem sie sich unterscheidet; die Kunst 
des Schreibens der Tragödie ist Selbstunterscheidung der Natur in 
ihrer szenischen Materialität. Daher wird das Schreibrohr auch 
immer wohlgesinnt gewesen sein, wo solche Selbstunterscheidung 
gelingt: als Treffen des gesezlichen Kalkuls in lebendigen Sinn, der 
erst mit dem Schreiben der Tragödie und der daraus hervor-
gerufenen schönen Empfindung wirklich lebendig — sich als Schei-
dung fassend — wird. Im Eintauchen des Schreibrohrs schreibt sich 
die Natur als den Sinn ihrer eigenen Differenz.342 Dieser Taumel 
des Absoluten vernichtet aber weder das Rezipienten-Bewußtsein 
vor der Bühne noch das der Identifikation mit der Naturmacht 
erlegene Bewußtsein auf der Bühne. Dieser Taumel tritt so in Dif-
ferenz zur Geste des absoluten Wissens in Hegels Philosophie:  

 
Die tragische Darstellung beruhet . . . darauf, daß der unmittelbare Gott, ganz 
Eines mit dem Menschen . . . , daß die unendliche Begeisterung unendlich, daß 
heißt in Gegensäzen, im Bewußtseyn, welches das Bewußtseyn aufhebt, heilig sich 
scheidend, sich faßt, und der Gott in der Gestalt des Todes gegenwärtig ist. (S 
417)  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

194 

 
Die Identifikation führt in der Scheidung den Unterschied zwi-
schen Naturmacht und Empfindungssystem wieder ein und kann sich 
so in einem Bewußtsein fassen, welches doch kein Bewußtsein — die 
Aufhebung eines Bewußtseins — ist. Solch Aufhebung vollzieht sich 
mit einer und gegen eine im Sinne des Dionysischen gelesenen 
Phänomenologie des Geistes: Sie verweilt beim Negativen als der in der 
destruktiven Gestalt des Todes auftretenden Naturmacht. Indem die-
ser Tod Gestalt hat, läßt er das Bewußtsein aber doch als Bewußt-
sein intakt und ist nicht bloß knechtische Bühnenmetapher herr-
schaftlicher Ausschweifung, die sich selbst als das Negative offen-
bart, bei dem zu verweilen sie vorgibt. Das Unendliche faßt wie 
begreift sich nicht bloß in der szenischen Materalität der Phänome-
nologie als einer beständigen Trennung der Materie von sich, son-
dern auch in der Scheidung der Gegensäze Bewußtsein und Be-
wußtseinsloses. Nur so gibt es ein Bewußtsein von der destruktiven 
Bewußtseinslosigkeit des Naturgangs, nur so ist das Unendliche 
ganz bei sich selbst: als Bewußtsein, das nicht sein eigenes Bewußt-
sein ist, sondern Gabe des Bewußtseins. Diese Gabe erschöpft und 
verschwendet sich nicht in der Geste eines absoluten Wissens, son-
dern widersteht in ihrer Heterogenität jenem Dionysischen, aus 
welchem sie hervortritt.  

Die Sprache der Tragödie ist die sich begreifende Selbstent-
äußerung der Natur und gleichzeitig das Bollwerk gegen diese: 
“Sprache für eine Welt, wo . . . der Gott und der Mensch . . . in der 
allvergessenden Form der Untreue sich mittheilt, denn göttliche 
Untreue ist am besten zu behalten.” (S 257 f.) Während die Spra-
che der Phänomenologie die materielle(n) Szene(n) des Absoluten 
ausschreibt, markiert die Sprache der hölderlinschen Tragödie 
einen absoluten Hiatus sowohl in als auch zu diesem absoluten 
Wissen. Nicht die beständige Ankunft von Materialität in ihrer 
Andersheit, sondern deren Ausbleiben ermöglicht, daß “der Welt-
lauf keine Lüke hat und das Gedächtis der Himmlischen nicht 
ausgehet”. Solch ein Ende des Wissens um die dionysische Szene-
rie des Materiellen bedroht beständig die hegelsche Er-innerung, 
welche bloß die Kehrseite der völligen Ausschweifung und damit 
eben ein völlig kontingentes und gelöschtes Gedächtnis bildet: 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

195 

keine Erinnerung, sondern den beständigen Neuanfang der 
Szene. Gedächtnis wird hingegen möglich durch die völlige Tren-
nung vom Dionysischen: als Erfahrung eines völlig Heterogenen, 
das nicht nur als Gabe des Entzugs, sondern auch als das völlige 
Ausbleiben dieser Gabe die Möglichkeit eines Verhältnisses zum 
Dionysischen erst stiftet. Das Heterogene unterbricht die Vereini-
gung von Mensch und Element auf ihrem Höhepunkt: “In sol-
chem Moment vergißt der Mensch sich und den Gott, und kehret, 
freilich heiliger Weise, wie ein Verräther sich um. — In der äußer-
sten Gränze des Leidens bestehet nemlich nichts mehr als die 
Bedingungen der Zeit oder des Raums.” (S 258) Das Unmaß des 
Leidens, welches den Ödipus fortreißt, wirft das Empfindungssystem 
auf seine Vermögen zurück. Statt weiter mit dem zornigen Element 
eins zu sein erliegt es einem heilsamen Vergessen: Das Erleiden 
der Erfahrungen nimmt überhand und unterbricht so die Mög-
lichkeit überhaupt zum Erleiden des Sinnlichen in seiner Hetero-
genität. Die Bedingungen der Zeit oder des Raumes sind die Bestand-
teile des Schemas bei Kant, mit welchen die ankommenden Sinnes-
daten als Vorstellungen geordnet werden. Sie sind nicht an die 
Erfahrung gebunden, sondern gehören der Spontaneität der Ver-
nunft an. Als die jeglicher Empirie entleerte Vorstellung bilden sie 
somit die Vorstellung selber, auf deren Produktion die gegenrhythmi-
sche Unterbrechung der Cäsur zielt.  

Mit der von Hölderlin aufgenommenen Akzentuierung Kants 
durch Reinhold343 läßt sich diese Vorstellung selber nicht bloß als Be-
dingung, sondern auch als absolute Grenze des Empfindungssystems 
Mensch fassen. So muß einerseits die “Wissenschaft des Vor-
stellungsvermögens . . . von dem Begriffe der bloßen Vorstellung 
ausgehen”344. Die Frage “[W]orin besteht die Vorstellung selbst?”345 
läßt sich aber von der Philosophie nicht beantworten, da es sich bei 
der Vorstellung selbst sowohl um “das Bekannteste, aber auch das 
Unerklärbarste”346 handelt, sie somit jeder Definition vorausgeht 
und blinder Fleck menschlichen Wissens bleiben muß. In der 
katharsis von der dionysischen Versuchung ist das Empfindungs-
system auf diesen blinden Fleck zurückgeworfen. Es schützt sich 
gegen seine Passivität im Unmaß des Leidens mit der einzigen 
Aktivität, die ihm bleibt. Bloß noch die leere Vorstellung kann von 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

196 

sich aus — selber — erscheinen. Diese Aktivität hängt aber genauso 
von der Passivität des Erleidens ab, wie letzteres überhaupt bloß 
erfahrbar bleibt, solange die Aktivität der Vorstellungsproduktion 
vor dem Unmaß des Leidens schützt.  

Die Produktion der entleerten Vorstellung ist weder aktiv noch 
passiv, weder Kunst noch Natur. Sie ist die Heterogenität von 
deren différance. Das Empfindungssystem begreift das Unbegreifliche als 
unbegreiflich durch Produktion einer intellektuellen Anschauung im 
streng an Kant orientierten Sinne Reinholds: nicht als Selbstgefühl 
des dionysischen Absoluten, sondern als paradoxer “Stoff a 
priori”347 einer “reinen Vorstellung”348, die als vom Bewußtsein er-
zeugte von der Erfahrung “unabhängig”349 bleibt.350 Die szenische 
Heterogenität eines Stoffes a priori ist im Sinne Reinholds schon 
Bühne. Nicht das Absolute zeigt sich in der Vorstellung, sondern 
einzig die Formen des rezeptiven Vermögens, die durch Einwir-
kung der Spontaneität zur Vorstellung von der Vorstellung erhoben 
werden.351 Damit affirmiert Reinhold — obwohl schon auf halbem 
Wege zu Fichtes späteren Ausarbeitungen352 — Kants Vernunft-
kritik, die eine intellektuelle Selbstanschauung der eigenen Bedin-
gungen zwar für ein höchstes Wesen theoretisch annimmt, sie der 
menschlichen Vernunft aber strikt verwehrt. Im Sinne Hölderlins 
wird damit dem Empfindungssystem Mensch die Möglichkeit zur 
Verschmelzung mit dem Element abgesprochen: Statt eines 
Vollzugs der Einheit zeigt sich die intellektuelle Anschauung im 
Sinne Reinholds als Erinnerung an seine beschränkten Vermögen: 
als Untreue des göttlichen Elements aus der Sicht des tragischen 
Helden. Durch das Übermaß der Affektion wird der Mensch auf 
die von der Affektion unabhängige Begrenztheit seiner zurück-
geworfen und vollbringt so die Trennung, die das Absolute 
braucht, um fühlend und anschauend bei sich zu sein: die Diony-
sik des Naturgangs fühlend und anschauend, ohne dem vernich-
tenden Taumel anheimzufallen. Diese Trennungslinie bildet Rein-
holds natürliche Vorstellung, von welcher die Phänomenologie des 
Geistes ausgeht, nur um sie zu parodieren und zu destruieren.  

Diese Bedingungen der Zeit oder des Raumes unterwandern jedoch 
auch das von ihnen transportierte kantische Bild einer vom Zu-
schauer getrennten Bühne. Die Bedingungen der Zeit oder des 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

197 

Raumes benennen nicht bloß Zeit oder Raum als Bedingungen der 
Vorstellung selber. Sondern auch das, was seinerseits Zeit wie Raum 
bedingt: das selbst unvorstellbare Vorstellungsvermögen353, wel-
ches durch Vorstellung die Heterogenität von Sinnenwelt und Ver-
nunft miteinander vermittelt. Es ist Gabe der Entäußerung der 
Naturmacht ins Mechanische, um gleichzeitig den Verstand vor der 
Naturmacht zu bewahren. Es ist die Heterogenität eines schlechthin 
anderen, das es immer wieder zu erfahren gilt, um überhaupt Er-
fahrungen — mit der Klarheit des Verstandes oder der Dionysik der 
Natur — zu machen. Solch Heterogenität verlangt eine Rede von 
der Zeit oder dem Raum und verbietet es, die beiden Bedingungen 
der Vorstellung als Zeit und Raum zusammenzuschweißen. Diese 
formieren nicht die Unendlichkeit einer Zeit-Raum-Bühne des Be-
wußtseins, sondern widerstehen dem dionysischen Element entwe-
der als Zeit oder als Raum, also als die Unmöglichkeit der reinen 
Innerlichkeit einer raumlosen Zeit oder der reinen Äußerlichkeit 
eines zeitlosen Raumes. Oder aber als die Möglichkeit von etwas, 
das nie ganz Zeit und nie ganz Raum ist und immer zwischen dem 
einen und dem anderen als Zeit oder Raum hin- und her-
fluktuiert. Solch Verschiebung eines Heterogenen — von einem 
Heterogenen ausgehend wie ihm gegenläufig — vollzieht sich als 
die paradoxe Verzeiträumlichung der derridaschen différance: Es 
ist die Materialität der Szene, welcher sich hier in der Dionysik des 
Elements nicht nur verausgabt, sondern ihm auch widersteht — 
wenn auch mit katastrophischen Folgen für das betroffene Empfin-
dungssystem: Es wird der “kategorischen Umkehr folgen” und da-
her “im folgenden schlechterdings nicht dem Anfänglichen glei-
chen”. Der weise Ödipus fällt in der Raserei von seiner ursprüng-
lichen Befindlichkeit ebenso ab wie Hämon, der heimliche Held 
der Antigonä, von seiner Vaterliebe. Beide erfahren jedoch in ihrer 
Raserei die Vorstellung selber und machen sie auch für die Rezipien-
ten der Tragödie ersichtlich: “So stehet Hämon in der Antigonä. 
So Oedipus in der Mitte der Tragödie von Oedipus.” (S 258) Die 
Heterogenität des reinen Tiresias-Worts, das Setzen der Cäsur 
durch den Dichter, bringt solchen Wechsel der Vorstellungen zur 
Erscheinung, so daß dieser sich zur Heterogenität der Vorstellung 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

198 

selber verdichten und in der schönen Empfindung als diese Hetero-
genität erfahren werden kann.  

 
 

6.6. Linkische Revolution 
 
In der Bannung und Ermöglichung des Dionysischen ist für Höl-
derlin die jeweilige Weise markiert, “wie es vom griechischen zum 
hesperischen gehet” (S 414): vom Übermaß lebendigen Sinns zur 
Distanz des kalkulablen Gesezes. Antigone, eine durch und durch 
griechische Figur, spricht die Notwendigkeit dieses Übergangs am 
deutlichsten aus durch den Vergleich ihres Schicksals mit dem der 
mythischen Niobe:  

 
Ich habe gehört, der Wüste gleich sei worden  
Die Lebensreiche, Phyrgische,  
Von Tantalos im Schoose gezogen, an Siplos’ Gipfel;  
Hökricht sei worden die und wie eins Epheusketten  
Anthut, in langsamen Fels  
Zusammengezogen; und immerhin bei ihr,  
Wie Männer sagen, bleibt der Winter;  
Und waschet den Hals ihr unter  
Schneehellen Thränen der Wimpern. Recht der gleich  
Bringt mich ein Geist zu Bette. (S 351, V. 852-861)  

 
Hölderlin findet in Niobe ein “Bild des frühen Genies”, in wel-
chem die Züge der Empedokles-Figur aufgenommen sind: Die 
“unschuldige Natur” verkehrt sich ins “Allzuorganische”, während 
Niobe “sich dem Aorgischen nähert” (S 415). Ihre folgende Ver-
wandlung in einen weinenden Stein läßt sich so klimatheoretisch 
mit der Eifersucht der Sonne erklären: Unter deren verstärkter 
Einwirkung wird Niobes Fruchtbarkeit zur Wüste, ohne daß sie 
darum sterben müßte. Sie verfällt dem Schicksal, das auch Anti-
gone droht: “Nicht unter Sterblichen, nicht unter Todten” (S 353, 
V. 881) soll diese lebendig in Fels eingeschlossen, aber am Leben 
erhalten werden. Die Kontamination des Lebens mit einem Tod, 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

199 

der es nicht sterben läßt, eröffnet aber laut Hölderlin erst ein Le-
ben jenseits dionysischer Verausgabung:  

 
Es ist aber ein Behelf der geheimarbeitenden Seele, daß sie auf dem höchsten Be-
wußtseyn dem Bewußtseyn ausweicht, und ehe sie wirklich der gegenwärtige Gott 
ergreift, mit kühnem oft sogar blasphemischen Worte diesem begegnet und so 
die heilige lebende Möglichkeit des Geistes erhält. (S 414 f.)  

 
Die lebende Möglichkeit des Geistes wird ihr dabei sowohl zuge-
sprochen wie auch insgesamt aufrechterhalten, wo der Geist der 
Trennung von seinem mechanischen Anderen ebenso wie der 
Mensch der Trennung von der Dionysik bedarf. Die Worte, mit 
denen Antigone sich zum “Antitheos” aufschwingt und “in Gottes 
Sinne, wie gegen den Gott sich verhält” (S 416), werden sie daher 
auf dem Höhepunkt ihrer Identifizierung mit dem Element als eine 
von dessen Eifersucht Bestrafte charakterisieren: “In ihrem hohen 
Bewußtseyn vergleicht sie sich dann immer mit Gegenständen, die 
kein Bewußtseyn haben, aber in ihrem Schicksaal des Bewußtseyns 
Formen annehmen.” (S 415) Das Bewußtsein erhält sich also, 
indem es sich als bewußtlos kennzeichnet: als die Falte zwischen 
der toten Stofflichkeit von Wüste und der Sprache, welche dies 
Tote mit Bedeutung auflädt, ohne es darum zu verlebendigen. 
Anders als das ewige dionysische Leben, welches sich bloß durch 
die beständige Verausgabung im immer neuen Sterben vollziehen 
kann, ist die Wüste weder als Leben noch als Sterben zu fassen, 
sondern bleibt dieser Dionysik heterogen. Im Vergleich mit der 
Wüste spricht sich ein Totes der Sprache aus, das nicht sterben 
kann. Diese Sprache ist gleichermaßen noch griechisch wie schon 
hesperisch: distanzierte Nähe zum dionysischen Element. Der Chor 
ermutigt Antigone, den Umschlag vom einen ins andere nachzu-
vollziehen und das komnmende Leben in ihrem Grab anzu-
nehmen, indem er seinerseits auf den Mythos von Danáe verweist:  

 
Der Leib auch Danaes mußte,  
Statt himlischen Lichts, in Gedult  
Das eiserne Gitter haben.  
Im Dunkel lag sie  
In in der Todtenkammer, in Fesseln;  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

200 

Obgleich an Geschlecht edel, o Kind!  
Sie zählete dem Vater der Zeit  
Die Stundenschläge, die goldnen. (S 363, V. 981-987)  

 
Der Goldregen, als welcher Zeus in Danáes Verlies eindringen und 
sich mit ihr vereinigen kann, wandelt sich in Hölderlins Über-
setzung in den Rhythmus der Zeit, “[u]m es unserer Vorstellungs-
art mehr zu nähern”: Als Vater der Zeit ist Zeus aus hesperischer Per-
spektive nicht identisch mit dem dionysischen Rhythmus von be-
stimmender Unbestimmung, sondern gleichermaßen “Vater der 
Erde, weil sein Karakter ist, der ewigen Tendenz entgegen, das 
Streben aus dieser Welt in die andre zu kehren zu einem Streben aus 
einer andern Welt in diese” (S 415). Die Zeitenwende vom Griechi-
schen (und seiner Tendenz zum Streben in eine göttliche Welt) 
zum Hesperischen ermöglicht den Zugang zum Element nicht, indem 
der Mensch sich ihm angleicht, sondern indem das Element auf 
den Menschen zutritt. Solch Streben aus einer anderen Welt in diese 
zeigt sich bei Niobe als Katastrophe, bei Danáe, die zur Mutter 
eines Gottessohns erhoben wird, als ein Muster hesperischer Exis-
tenz. Zeus offenbart sich ihr nicht als mitreißende dionysische Zeit, 
sondern im Rhythmus der Stundenschläge, in welchem sie “dem 
Wandel der Zeit mitfühlend folget” (S 416). So setzt sie sich zwar 
immer neu der Zeitlichkeit des Elements und der beständigen Ver-
ausgabungsbewegung seiner szenischen Materialität aus, bleibt 
aber durch die ihr von ihrem Verließ auferlegte Distanz vor dieser 
Verausgabung geschützt. Weil ein hesperischer Zeus als Vater sowohl 
der Zeit als auch der Erde die Dionysik des “ewig menschenfeind-
lichen Naturgangs, auf seinem Wege in die andre Welt, entschie-
dener zur Erde zwinget” (S 418), ist hesperische Zeit durch die Erin-
nerung an menschliche Beschränktheit bestimmt. Sie ist nichts an-
deres als ein Rhythmus, der sich beständig an der Heterogenität 
dessen bricht, was nicht in der Dionysik des Elements aufgehen 
kann und so zurück zur Erde zwinget. Das Heterogene, das diese 
Kehre bewirkt, ist aber die Erdhaftigkeit selbst: die Bestimmungen 
des menschlichen Empfindungssystem, die einer Auflösung im 
Element widerstehen. Der hesperische Rhythmus der Zeit — von Be-
stimmten zu Bestimmten, von Erde zu Erde — ist eine szenische 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

201 

Materialität, die nicht die dionysischen Szenen der Phänomenologie 
in ihrer Verflüchtigung, sondern das Heterogene selbst in seiner 
Widerständigkeit immer wieder zur Disposition stellt und so die 
immer neue, immer wieder vereinzelte Erfahrung der diony-
sischen Szene von einem festen Ort her ermöglicht. Sie vollzieht 
sich immer wieder neu als die paradoxe Verzeiträumlichung der 
Vorstellung selber, deren Unfaßlichkeit streng kantisch alle Vorstel-
lungen begleiten muß und als Unfaßlichkeit deren Rhythmus im-
mer neu anstößt.  

Der sich zur Erde kehrende Selbstvergleich Antigones mit der 
Wüste birgt diese hesperische Erfahrung, welcher sich die Grie-
chin Antigone aber nicht hingibt. In der Tragödie Antigonä äußert 
sich solch Rhythmus nun hesperischer Zeit nicht bloß in einer Rolle, 
sondern als Wechsel von persona zu persona: Antigone verweigert 
die Rolle der Danáe und hat sich schon selbst das Leben genom-
men, als zunächst Haemon und später auch Kreon sie befreien 
wollen. Haemon folgt ihrem Beispiel, nachdem er in seiner Rase-
rei die Vorstellung selber erfährt und damit den Höhepunkt der 
Tragödie markiert. So endet diese dann als eine Tragödie des 
Kreons, der den folgenden Selbstmord seiner Frau und den Ver-
lust seiner königlichen Autorität ertragen werden muß. Erst in 
dem von Kreon ertragenen Verlust zeigt sich die hesperische Di-
mension der Antigonä: Während im Oedipus der gestürzte Tyrann 
noch durch einen anderen ersetzt wird, deutet für Hölderlin die 
Tragödie um dessen Schwester-Tochter auf eine “republikani-
sch[e]” “Vernunftform” und damit die Demokratie der antiken 
Polis voraus: auf ein Griechenland, welches allerdings seinen dio-
nysischen Ursprung zugunsten des Hesperischen vergessen wird.  

Um solch Umbruchmoment aufnehmend zu modernisieren und 
damit das “Schiksaal seiner Zeit” zu treffen, hat der Dichter nach 
Hölderlin inkauf zu nehmen, daß “das Unendliche, wie der Geist 
der Staaten und der Welt, ohnehin nicht anders, als aus einem 
linkischen Gesichttspuncte kann gefaßt werden” (S 421). Die Tragö-
die stellt somit kein Wissen vom Verlauf der Dinge insgesamt dar, 
sondern ist, gerade wo sie den lebendigen Sinn trifft, immer Verzer-
rung. Damit spricht Hölderlin sowohl ein Urteil über den eigenen 
Versuch, in Das untergehende Vaterland ein Schema für die Gesamt-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

202 

heit des geschichtlichen Prozesses zu entwickeln, wie auch über das 
spätere absolute Wissen von Hegels Philosophie, dessen Geste sich der 
Dionysik des Moments öffnet und in dieser Szene in eine andere 
Geste, in ein absolut anderes Wissen, übergeht. Indem das Hetero-
gene des reinen Worts vor der Verausgabung im lebendigen Sinns 
schützt, verbietet es auch die direkte Teilhabe an diesem. Das Wis-
sen um das himmlische Feuer, das sich in der schönen Empfindung 
mitteilt, ist immer ein linkisches Wissen, vereinzelt und besondert, 
auch wo es ins Ganze trifft. Das dramatische Projekt Hölderlins — 
zumindest die Arbeit am Empedokles — mag auf die Produktion 
eines revolutionären Festspiels und damit auf die Versammlung 
eines Wir vor der Bühne seiner Tragödie zielen. Laut der späteren 
Präzisierung in seiner Tragödientheorie hat das vorgeführte 
Drama damit Anteil bloß an dieser linkischen Revolution. Jedes 
einzelne Empfindungssystem verhält sich zu den anderen Empfin-
dungssystemen heterogen und setzt sich zu diesen immer wieder auf 
linkische Art und Weise in neue Verhältnisse. Eine republika-
nische Vernunftform, die ihre Dionysik nicht verleugnete, wäre 
erst verwirklicht, wenn solch Linkisches für jeden und jede, immer 
und überall gewährleistet wäre: nicht notwendig gelingend, son-
dern notwendig auch scheiternd, aber immer wieder neu zum 
Problem werdend.  

Die Vielfältigkeit der linkischen Revolution unterscheidet sich von 
der Vielfältigkeit der hegelschen dionysischen Szenerie des absolu-
ten Wissens, die immer schon gewährleistet ist, nur um sich selber 
zu zerstören und in eine andere Vielfältigkeit überzugehen. Denn 
das absolute Wissen erzeugt sich immer wieder neu als eine absolut 
demokratische Instanz, darf ihr Potential aber nicht ausschöpfen, 
um absolut demokratische Instanz zu bleiben. Das Vielfältige ist in 
ihr immer schon verloren wie immer schon erreicht: “Die kahl zu-
sammenfassende Beteuerung ‘Denn alles ist gut’ ist die durch 
solche Reduktion trostlose Quintessenz des Idealismus.”354, 
schreibt Adorno über den Textkorpus, dem sowohl Hegels Philo-
sophie als auch die Bemühungen Hölderlins angehören. Solcher 
Trostlosigkeit setzt sich in Hölderlins Anmerkungen aber das 
schwierige Gesez der Distanz entgegen, das immer in Gefahr laufen 
muß, in der für das Empfindungssystem destruktiven Dionysik des 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

203 

Alles ist gut unterzugehen: “Aber des Schicksaals ist furchtbar die 
Kraft.” (S 363, V. 990) leitet der Chor der Antigonä seine Beschrei-
bung des Lykurgos-Mythos ein, der die Rache des Dionysos an 
seinen Verächtern beschreibt. Einer dionysischen Gefahr muß das 
Empfindungssystem sich aber auch immer wieder aussetzen, um, 
wenn auch unter linkischem Gesichtspuncte das Dionysische in seiner 
Vielfältigkeit zu ermöglichen.355 Und so ist es im letzten Akt der 
Antigonä eben auch Dionysos, der nun als ein “Nahmenschöpfer” 
(S 383, V. 1162) angerufen wird, um die in Theben herrschende 
zerstörerische Verwirrung aufzulösen: “Io! Du! In Feuer wan-
delnd! / Chorführer der Gestirn’ und geheimer / Reden Bewah-
rer! / Sohn, Zevs’ Geburt! Werd’ offenbar!” (S 385, V. 1195-1199) 
An solcher Offenbarung hindert Dionysos nicht seine Abwesen-
heit, sondern seine übergroße Nähe. Erst in seiner Distanzierung 
durch die Heterogenität des reinen Worts wird er als der erfahrbar, 
den Hölderlin in Brod und Wein einen im Ankommen begriffenen 
Halbgott nennt. Erfahrbar in immer neuen, wenn auch linkischen 
Szenen, immer wieder die Heterogenität des materiellen lebendigen 
Sinns ausschreibend. Hölderlins Bemühungen, das Ding an sich auf 
der Bühne der kantischen Vorstellung auftreten zu lassen, kulmi-
nieren in einer Epistemologie, welche sich nicht bloß dem Flüch-
tigen der Materialität verschrieben hat, sondern darüber hinaus 
ein ganz anderes, der Andersartigkeit des Materiellen eingedenkes 
Ethos solchen Wissens einfordert.  

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165 - am 17.01.2026, 20:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

