Ausfallbiirge der Mehrheitsgesellschaft

Stand und Entwicklungsperspektiven von
sozialen Diensten durch muslimische Organisationen

M Yunus Ulusoy

Yunus Ulusoy ist Leiter der
Abteilung »Ethnische Okonomie,
Modellprojekte« bei der Stiftung
Zentrum fiir Tiirkeistudien in Essen.
Internet http://www.zft-online.de

Blatter der Wohlfahrtspflege 4/2008

Die muslimischen Organisationen konnen
ibre Existenz und ibre Geltungsanspriiche
nicht theologisch rechtfertigen, sondern
durch die praktische Akzeptanz und Fre-
quentierung ihrer Einrichtungen durch die
glaubigen Muslime. Insofern besitzen die
sozialen und religiésen Dienste eine zentra-
le Bedeutung fiir die Akzeptanz der Mo-
scheevereine durch die gliubigen Muslime.
In diesem Kontext steigen die Erwartungen
der Mebrbeitsgesellschaft und der Muslime
an die muslimischen Organisationen.

Die sozialpolitischen Prinzipien des Islam
lassen sich in drei Kategorien zusammen-
fassen: Gleichheit, Ausgleich und Ge-
meinschaft. Das Gleichheitsprinzip be-
sagt, dass sich der Stellenwert des Glaubi-
gen nicht nach Rasse, Geschlecht,
Vermégen oder sozialer Schichtzugeho-
rigkeit, sondern nach der Einhaltung der
religiosen Gebote- und Verbote definiert.
Vor Gott sind somit alle Gldubigen
gleich. Das Gemeinschaftsprinzip bringt
die Idee der Einheit und Einigkeit der
Muslime zum Ausdruck. Das Ausgleichs-
prinzip will die individuellen Bediirfnisse
mit den Interessen des Gemeinwohls in
Einklang bringen. Die sozialpolitischen
Prinzipien finden ihre Begriindung u. a.
im Glaubensbekenntnis, im rituellen Ge-
bet, im Fasten, in der Armensteuer und
der Pilgerfahrt als Grundsaulen des Islam.

Die sozialpolitischen Ziele im Islam wer-
den durch eine Reihe von sozialpolitischen
Instrumenten umgesetzt. Zu den muslimi-
schen Ethik- und Moralvorstellungen ge-
hort, dass alle fiir ihr unmittelbares Umfeld
Verantwortung tragen: Eltern fiir ihre Kin-
der und Kinder fiir ihre Eltern, Verwandte
und Nachbarn fiireinander, der Einzelne fiir
die Gesellschaft und umgekehrt. In diesem
Kontext kommt der privaten Verantwor-
tung die entscheidende Rolle zu. Der Staat
kann flankierend die Rahmenbedingungen
setzen und fuir diejenigen sorgen, die aus der
sozialen Solidaritit herausfallen.

Die Pflichten betreffen in erster Linie den
Glaubigen, nicht das System. Es gibt somit

keine unmittelbare Vorgabe firr ein sozial-
politisches System. Die Bandbreite kann
eine starke private und soziale Verantwor-
tung des Einzelnen oder der Gemeinschaft
ohne starke staatliche Intervention bis hin
zu einer umfassenden staatlichen Interven-
tion zur Regulierung der sozialen Absiche-
rung seiner Biirger umfassen. In der Praxis
der muslimischen Linder, insbesondere
der Herkunftslander der muslimischen Mi-
granten in Deutschland, gibt es keine um-
fassende staatliche Absicherung.

Eine Bestandsaufnahme der
sozialen Dienste fiir Muslime in
Deutschland

Die soziale Versorgung der rund 3,4
Millionen Muslime in Deutschland ist bis-
lang unzureichend, da die kirchlichen,
kommunalen und freien Triger von sozia-
len Diensten oft nicht iiber die notige kul-
turspezifische und personelle Kompetenz
verfugen, um die Bediirfnisse der Muslime
zu kennen und durch spezifische Angebote
hierauf reagieren zu kénnen. Vom Prinzip
her miissten alle sozialen Dienste, die
durch staatliche Zuschiisse finanziert wer-
den, fiir alle Gruppen offen stehen. Das ist
im Bereich der kirchlichen sozialen Akti-
vitdten nicht tiberall gegeben. Die Muslime
konnen das katholische oder evangelische
Krankenhaus in Anspruch nehmen, aber
nicht immer den kirchlichen Kindergarten.

In den ersten Jahren der Migrationsge-
schichte konzentrierte sich der soziale
Dienst um die Losung von Alltagsproble-
men, die in erster Linie aufgrund der feh-
lenden Sprachkenntnisse entstanden. Heu-
te benotigt man soziale Dienste fuir alle Al-
tersgruppen und alle Lebensbereiche.
Insofern gibt es eine sozialpolitische Schief-
lage in Deutschland. Eine Bevolkerungs-
gruppe, die aufgrund der migrationsspezifi-
schen Lebensumstinde stirker eine soziale
Betreuung benétigt als im Herkunftsland,
kann bestimmte Angebote des Wohlfahrts-
staates nicht in Anspruch nehmen, weil sie

127

216.73.216.36, am 21.01.2026, 03:39:56. ©
m

mitt, fr oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.


https://doi.org/10.5771/0340-8574-2008-4-127

eine einseitige religiose Orientierung auf-
weisen oder weil die Angebote, ihre Be-
diirfnisse nicht ausreichend abdecken.

Zwischen den muslimischen Selbsthilfe-
angeboten und den Angeboten der deut-
schen Wohlfahrtspflege liegt der entschei-
dende Unterschied darin, dass die deut-
schen Angebote nicht als »eigene soziale
Dienste« angesehen werden, sondern als
fremde Angebote, auf die man im Notfall
zuriickgreift. Die Angebote der Moschee-
vereine (vgl. Kasten » Was Moscheeverei-
ne heute leisten«) werden ausschliefSlich
oder erganzend zu denen der Mehrheits-
gesellschaft organisiert und durchgefiihrt.
Haufig bekommt die Mehrheitsgesell-
schaft nicht mit, welche sozialen Dienste
bereits als Selbsthilfe angeboten werden.
Dennoch konnen auch muslimische Orga-
nisationen die Muslime nicht optimal ver-
sorgen, da sie hdufig mit strukturellen,
personellen und finanziellen Engpassen zu
kiampfen haben. Die sozialen Dienste kon-
nen somit nicht immer vereinsintern eta-
bliert und kontinuierlich angeboten wer-
den. Die Mitgliedsbeitrage und Spenden
werden derzeit fiir den Bau und Unterhalt
der Moscheen verwendet. Da die Gemein-
den erst in den letzten beiden Jahrzehnten
entstanden sind, orientiert sich noch der
Schwerpunkt der Arbeit auf den Aufbau
der Infrastruktur fur die religiosen Diens-
te. Selbst diese religiose Infrastrukturar-
beit kann von vielen Gemeinden nicht mit
eigenen Mitteln kurzfristig finanziert wer-
den, so dass sie Bankkredite aufnehmen
misssen. Viele ortliche Gemeinden sind
derzeit damit beschiftigt, die Finanzie-
rung dieser religiosen Infrastruktur sicher
zu stellen. Hinzu kommt, dass ein be-
trachtlicher Teil der Gemeindeangehéri-
gen heute als Arbeitslose und Rentner mit
begrenztem Einkommen keine Moglich-
keit hat, die Arbeit der eigenen Moschee-
gemeinde finanziell zu unterstiitzen.

Die zunehmende Armut unter den Ge-
meindeangehorigen erschwert daher die
Moglichkeiten der Moschee, soziale
Dienste anzubieten und sie zu finanzieren.
Gleichzeitig steigt aufgrund des Anteils
von Gemeindeangehorigen, die im Ar-
beitsmarkt nicht integriert sind, die Not-
wendigkeit fiir diese Menschen soziale
Dienste anzubieten. Erschwerend kommt
hinzu, dass in den Familien die sozialen-
und generationsbedingten Konflikte zwi-
schen Eltern und Kindern migrationsbe-
dingt verstiarkt werden. Eltern orientieren
sich zum Teil an Werte und Moralvorstel-

128

lungen, die aus dem Herkunftsland stam-
men und hier konserviert an die Kinder
weitervermittelt werden. Die Kinder hin-
gegen erfahren eine »deutsche« Sozialisa-
tion im Schulsystem, ohne dass sie die ent-
sprechende familidre Unterstiitzung einer
deutschen Familie im Hintergrund haben.
Aufgrund dieser Konfliktlagen miissten
die Moscheegemeinden, Sozialarbeiter be-
schiftigen und Familien-, Erziehungs- und
Konfliktberatungszentren aufbauen. Ohne
eine staatliche Unterstiitzung wire eine
solche Infrastruktur von den Moscheen
nicht finanzierbar, unabhingig davon, ob
die Mehrheitsgesellschaft solche sozialen
Dienste der Mocheegemeinden integra-
tionspolitisch gut heifst oder nicht.

Bewertung der sozialen Dienste
von muslimischen
Selbstorganisationen

Soziale und karitative Dienste runden
heute das religiose Angebot der Moschee-
vereine ab, wenn hierfiir zusitzliche orga-
nisatorische, finanzielle und ehrenamtliche
Kapazititen zur Verfiigung stehen. Dieser
positive externe Effekt der muslimischen
Organisationen wird von der Mehrheits-
gesellschaft entweder nicht erkannt, oder
durch die Vorstellung tiberlagert, in den
Moscheen werde eine integrationshem-
mende Indoktrination der Muslime betrie-
ben. Die muslimischen Selbstorganisatio-
nen haben ein Eigeninteresse, ihre sozialen
Dienste weiter zu entfalten. Denn ihre Ak-
zeptanz bei den Muslimen, und damit
auch ihre Rechtfertigung in der Offentlich-

keit, konnen sie nur dadurch erlangen,
dass sie der migrationsspezifischen Man-
gelsituation zur Befriedigung von sozialen,
gesellschaftlichen und insbesondere religi-
osen Bediirfnissen der Muslime spezifische
Angebote entgegensetzen.

Ein Teil der politischen und gesell-
schaftlichen Akteure der Mehrheitsgesell-
schaft aber auch der eigenen ethnischen
Gruppe betrachten diese zunehmende Be-
deutung der Moscheevereine mit Mis-
strauen bis hin zur offenen Ablehnung.

Es ist festzustellen, dass es in der Praxis
nicht die sozialpolitischen Entwicklungen
und soziale Dienste des Islam in Deutsch-
land gibt, sondern sozialpolitische Ziele
und Angebote von muslimischen Selbst-
organisationen als Grundlagen ihrer Da-
seinsberechtigung. Somit werden sich in
Deutschland keine Wohlfahrtsorganisa-
tionen mit islamimmanenter Legitimation
parallel zu den kirchlichen Strukturen
entwickeln konnen, sondern sich ergin-
zende und gegebenenfalls miteinander
konkurrierende soziale Dienste von mus-
limischen Selbstorganisationen.

Es ist nicht zu erwarten, dass die ver-
schiedenen muslimischen Verbande sich
im Bereich der sozialen Dienste einigen
und eine gemeinsame muslimische Wohl-
fahrtsorganisation in absehbarer Zeit auf-
bauen. Die sozialen Dienste von gesell-
schaftlichen Gruppen wie Kirchen und
Vereinen entlasten den Staat, selbst wenn
er diese mitunterstiitzt. Deshalb sollten
anhand klarer und transparenter Kriterien
integrationsfordernde Angebote von mus-
limischen Selbstorganisationen von staat-
lichen Stellen mitunterstiitzt werden. &

Was Moscheevereine heute leisten

dungsreisen und Computerkurse

gegnungen und Nachbarschaftsfeste

Die Moscheevereine in Deutschland bieten heute neben den originiren religitosen

Angeboten eine breite Palette von Diensten an:

o Seelsorgerische Titigkeiten, beispielsweise Gefangnisseelsorge, Krankenseelsorge,
religiose Trauungen und religiose Hochzeitszeremonien

e Sozialarbeit, beispielsweise Kinderbetreuung, familiare Konfliktberatung, Frauen-
und Jugendarbeit, Seniorenarbeit, Behérdenginge, Ubersetzungshilfen und Infor-
mationsveranstaltungen mit deutschen Netzwerkpartnern

¢ Bildungs- und Weiterbildungsangebote, beispielsweise Alphabetisierungskurse,
Deutschkurse, Qualifizierungsangebote, Nachhilfeunterricht, Informationsveran-
staltungen tber das Schul- und Ausbildungssystem, Muttersprachkurse, Bil-

¢ Freizeit- und Sportangebote, beispielsweise Teestuben als soziale Begegnungsstat-
ten, Jugendzentren, mystische Musik, Folkloregruppen und Fufsball- und andere
Sportarten als Vereins- und Freizeitsport

¢ Integrationsdienste, beispielsweise Tage der offenen Moschee, interreligiose Be-

o Wohlfahrtsarbeit, beispielsweise Stipendien, Studienbeihilfen, Hilfskampagnen, Mo-
scheebauten und Bestattungs- und Heimatuberfiihrungsfonds

Yunus Ulusoy

216.73.216.36, am 21.01.2026, 03:39:56. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

mitt, fr oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.


https://doi.org/10.5771/0340-8574-2008-4-127

