
127Blätter der Wohlfahrtspflege 4/2008

Thema

Ausfallbürge der Mehrheitsgesellschaft
Stand und Entwicklungsperspektiven von
sozialen Diensten durch muslimische Organisationen

■ Yunus Ulusoy

Die muslimischen Organisationen können
ihre Existenz und ihre Geltungsansprüche
nicht theologisch rechtfertigen, sondern
durch die praktische Akzeptanz und Fre-
quentierung ihrer Einrichtungen durch die
gläubigen Muslime. Insofern besitzen die
sozialen und religiösen Dienste eine zentra-
le Bedeutung für die Akzeptanz der Mo-
scheevereine durch die gläubigen Muslime.
In diesem Kontext steigen die Erwartungen
der Mehrheitsgesellschaft und der Muslime
an die muslimischen Organisationen.

Die sozialpolitischen Prinzipien des Islam
lassen sich in drei Kategorien zusammen-
fassen: Gleichheit, Ausgleich und Ge-
meinschaft. Das Gleichheitsprinzip be-
sagt, dass sich der Stellenwert des Gläubi-
gen nicht nach Rasse, Geschlecht,
Vermögen oder sozialer Schichtzugehö-
rigkeit, sondern nach der Einhaltung der
religiösen Gebote- und Verbote definiert.
Vor Gott sind somit alle Gläubigen
gleich. Das Gemeinschaftsprinzip bringt
die Idee der Einheit und Einigkeit der
Muslime zum Ausdruck. Das Ausgleichs -
prinzip will die individuellen Bedürfnisse
mit den Interessen des Gemeinwohls in
Einklang bringen. Die sozialpolitischen
Prinzipien finden ihre Begründung u. a.
im Glaubensbekenntnis, im rituellen Ge-
bet, im Fasten, in der Armensteuer und
der Pilgerfahrt als Grundsäulen des Islam.

Die sozialpolitischen Ziele im Islam wer-
den durch eine Reihe von sozialpolitischen
Instrumenten umgesetzt. Zu den muslimi-
schen Ethik- und Moralvorstellungen ge-
hört, dass alle für ihr unmittelbares Umfeld
Verantwortung tragen: Eltern für ihre Kin-
der und Kinder für ihre Eltern, Verwandte
und Nachbarn füreinander, der Einzelne für
die Gesellschaft und umgekehrt. In diesem
Kontext kommt der privaten Verantwor-
tung die entscheidende Rolle zu. Der Staat
kann flankierend die Rahmenbedingungen
setzen und für diejenigen sorgen, die aus der
sozialen Solidarität herausfallen.

Die Pflichten betreffen in erster Linie den
Gläubigen, nicht das System. Es gibt somit

keine unmittelbare Vorgabe für ein sozial-
politisches System. Die Bandbreite kann
eine starke private und soziale Verantwor-
tung des Einzelnen oder der Gemeinschaft
ohne starke staatliche Intervention bis hin
zu einer umfassenden staatlichen Interven-
tion zur Regulierung der sozialen Absiche-
rung seiner Bürger umfassen. In der Praxis
der muslimischen Länder, insbesondere
der Herkunftsländer der muslimischen Mi-
granten in Deutschland, gibt es keine um-
fassende staatliche Absicherung.

Eine Bestandsaufnahme der
sozialen Dienste für Muslime in
Deutschland

Die soziale Versorgung der rund 3,4
Millionen Muslime in Deutschland ist bis-
lang unzureichend, da die kirchlichen,
kommunalen und freien Träger von sozia-
len Diensten oft nicht über die nötige kul-
turspezifische und personelle Kompetenz
verfügen, um die Bedürfnisse der Muslime
zu kennen und durch spezifische Angebote
hierauf reagieren zu können. Vom Prinzip
her müssten alle sozialen Dienste, die
durch staatliche Zuschüsse finanziert wer-
den, für alle Gruppen offen stehen. Das ist
im Bereich der kirchlichen sozialen Akti-
vitäten nicht überall gegeben. Die Muslime
können das katholische oder evangelische
Krankenhaus in Anspruch nehmen, aber
nicht immer den kirchlichen Kindergarten.

In den ersten Jahren der Migrationsge-
schichte konzentrierte sich der soziale
Dienst um die Lösung von Alltagsproble-
men, die in erster Linie aufgrund der feh-
lenden Sprachkenntnisse entstanden. Heu-
te benötigt man soziale Dienste für alle Al-
tersgruppen und alle Lebensbereiche.
Insofern gibt es eine sozialpolitische Schief-
lage in Deutschland. Eine Bevölkerungs-
gruppe, die aufgrund der migrationsspezifi-
schen Lebensumstände stärker eine soziale
Betreuung benötigt als im Herkunftsland,
kann bestimmte Angebote des Wohlfahrts-
staates nicht in Anspruch nehmen, weil sie

Yunus Ulusoy ist Leiter der
Abteilung »Ethnische Ökonomie,
Modellprojekte« bei der Stiftung
Zentrum für Türkeistudien in Essen.
Internet http://www.zft-online.de

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2008-4-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 03:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2008-4-127


Thema

128

eine einseitige religiöse Orientierung auf-
weisen oder weil die Angebote, ihre Be-
dürfnisse nicht ausreichend abdecken.

Zwischen den muslimischen Selbsthilfe-
angeboten und den Angeboten der deut-
schen Wohlfahrtspflege liegt der entschei-
dende Unterschied darin, dass die deut-
schen Angebote nicht als »eigene soziale
Dienste« angesehen werden, sondern als
fremde Angebote, auf die man im Notfall
zurückgreift. Die Angebote der Moschee-
vereine (vgl. Kasten »Was Moscheeverei-
ne heute leisten«) werden ausschließlich
oder ergänzend zu denen der Mehrheits-
gesellschaft organisiert und durchgeführt.
Häufig bekommt die Mehrheitsgesell-
schaft nicht mit, welche sozialen Dienste
bereits als Selbsthilfe angeboten werden.
Dennoch können auch muslimische Orga-
nisationen die Muslime nicht optimal ver-
sorgen, da sie häufig mit strukturellen,
personellen und finanziellen Engpässen zu
kämpfen haben. Die sozialen Dienste kön-
nen somit nicht immer vereinsintern eta-
bliert und kontinuierlich angeboten wer-
den. Die Mitgliedsbeiträge und Spenden
werden derzeit für den Bau und Unterhalt
der Moscheen verwendet. Da die Gemein-
den erst in den letzten beiden Jahrzehnten
entstanden sind, orientiert sich noch der
Schwerpunkt der Arbeit auf den Aufbau
der Infrastruktur für die religiösen Diens -
te. Selbst diese religiöse Infrastrukturar-
beit kann von vielen Gemeinden nicht mit
eigenen Mitteln kurzfristig finanziert wer-
den, so dass sie Bankkredite aufnehmen
müssen. Viele örtliche Gemeinden sind
derzeit damit beschäftigt, die Finanzie-
rung dieser religiösen Infrastruktur sicher
zu stellen. Hinzu kommt, dass ein be-
trächtlicher Teil der Gemeindeangehöri-
gen heute als Arbeitslose und Rentner mit
begrenztem Einkommen keine Möglich-
keit hat, die Arbeit der eigenen Moschee-
gemeinde finanziell zu unterstützen.

Die zunehmende Armut unter den Ge-
meindeangehörigen erschwert daher die
Möglichkeiten der Moschee, soziale
Diens te anzubieten und sie zu finanzieren.
Gleichzeitig steigt aufgrund des Anteils
von Gemeindeangehörigen, die im Ar-
beitsmarkt nicht integriert sind, die Not-
wendigkeit für diese Menschen soziale
Dienste anzubieten. Erschwerend kommt
hinzu, dass in den Familien die sozialen-
und generationsbedingten Konflikte zwi-
schen Eltern und Kindern migrationsbe-
dingt verstärkt werden. Eltern orientieren
sich zum Teil an Werte und Moralvorstel-

lungen, die aus dem Herkunftsland stam-
men und hier konserviert an die Kinder
weitervermittelt werden. Die Kinder hin-
gegen erfahren eine »deutsche« Sozialisa-
tion im Schulsystem, ohne dass sie die ent-
sprechende familiäre Unterstützung einer
deutschen Familie im Hintergrund haben.
Aufgrund dieser Konfliktlagen müssten
die Moscheegemeinden, Sozialarbeiter be-
schäftigen und Familien-, Erziehungs- und
Konfliktberatungszentren aufbauen. Ohne
eine staatliche Unterstützung wäre eine
solche Infrastruktur von den Moscheen
nicht finanzierbar, unabhängig davon, ob
die Mehrheitsgesellschaft solche sozialen
Dienste der Mocheegemeinden integra-
tionspolitisch gut heißt oder nicht.

Bewertung der sozialen Dienste
von muslimischen
Selbstorganisationen

Soziale und karitative Dienste runden
heute das religiöse Angebot der Moschee-
vereine ab, wenn hierfür zusätzliche orga-
nisatorische, finanzielle und ehrenamtliche
Kapazitäten zur Verfügung stehen. Dieser
positive externe Effekt der muslimischen
Organisationen wird von der Mehrheits-
gesellschaft entweder nicht erkannt, oder
durch die Vorstellung überlagert, in den
Moscheen werde eine integrationshem-
mende Indoktrination der Muslime betrie-
ben. Die muslimischen Selbstorganisatio-
nen haben ein Eigeninteresse, ihre sozialen
Dienste weiter zu entfalten. Denn ihre Ak-
zeptanz bei den Muslimen, und damit
auch ihre Rechtfertigung in der Öffentlich-

keit, können sie nur dadurch erlangen,
dass sie der migrationsspezifischen Man-
gelsituation zur Befriedigung von sozialen,
gesellschaftlichen und insbesondere religi-
ösen Bedürfnissen der Muslime spezifische
Angebote entgegensetzen.

Ein Teil der politischen und gesell-
schaftlichen Akteure der Mehrheitsgesell-
schaft aber auch der eigenen ethnischen
Gruppe betrachten diese zunehmende Be-
deutung der Moscheevereine mit Mis-
strauen bis hin zur offenen Ablehnung.

Es ist festzustellen, dass es in der Praxis
nicht die sozialpolitischen Entwicklungen
und soziale Dienste des Islam in Deutsch-
land gibt, sondern sozialpolitische Ziele
und Angebote von muslimischen Selbst-
organisationen als Grundlagen ihrer Da-
seinsberechtigung. Somit werden sich in
Deutschland keine Wohlfahrtsorganisa-
tionen mit islamimmanenter Legitimation
parallel zu den kirchlichen Strukturen
entwickeln können, sondern sich ergän-
zende und gegebenenfalls miteinander
konkurrierende soziale Dienste von mus-
limischen Selbstorganisationen.

Es ist nicht zu erwarten, dass die ver-
schiedenen muslimischen Verbände sich
im Bereich der sozialen Dienste einigen
und eine gemeinsame muslimische Wohl-
fahrtsorganisation in absehbarer Zeit auf-
bauen. Die sozialen Dienste von gesell-
schaftlichen Gruppen wie Kirchen und
Vereinen entlasten den Staat, selbst wenn
er diese mitunterstützt. Deshalb sollten
anhand klarer und transparenter Kriterien
integrationsfördernde Angebote von mus-
limischen Selbstorganisationen von staat-
lichen Stellen mitunterstützt werden. ◆

Die Moscheevereine in Deutschland bieten heute neben den originären religiösen
Angeboten eine breite Palette von Diensten an:
• Seelsorgerische Tätigkeiten, beispielsweise Gefängnisseelsorge, Krankenseelsorge,

religiöse Trauungen und religiöse Hochzeitszeremonien
• Sozialarbeit, beispielsweise Kinderbetreuung, familiäre Konfliktberatung, Frauen-

und Jugendarbeit, Seniorenarbeit, Behördengänge, Übersetzungshilfen und Infor-
mationsveranstaltungen mit deutschen Netzwerkpartnern

• Bildungs- und Weiterbildungsangebote, beispielsweise Alphabetisierungskurse,
Deutschkurse, Qualifizierungsangebote, Nachhilfeunterricht, Informationsveran-
staltungen über das Schul- und Ausbildungssystem, Muttersprachkurse, Bil-
dungsreisen und Computerkurse

• Freizeit- und Sportangebote, beispielsweise Teestuben als soziale Begegnungsstät-
ten, Jugendzentren, mystische Musik, Folkloregruppen und Fußball- und andere
Sportarten als Vereins- und Freizeitsport

• Integrationsdienste, beispielsweise Tage der offenen Moschee, interreligiöse Be-
gegnungen und Nachbarschaftsfeste

• Wohlfahrtsarbeit, beispielsweise Stipendien, Studienbeihilfen, Hilfskampagnen, Mo-
scheebauten und Bestattungs- und Heimatüberführungsfonds Yunus Ulusoy

Was Moscheevereine heute leisten

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2008-4-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 03:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-8574-2008-4-127

