6. Das Gehirn - kein Weltproduzent
und kein Selbstsimulator, die Person -
Schnittpunkt von Lebendigem und Geistigem

>Die Geschichte des Gehirns [..] liefert das Uberschusspotential, aus dem die Evo-
lution des Menschen stindig ihre Leistungsreserven beziehen konnte. Das Gehirn
ist ein biologisches Universalwerkzeug vor all anderen kulturellen Werkzeugen.«
Hans Blumenberg (1920-1996) (1:540)

>Die von Hirnforschern geliebte, von vielen Philosophen als mereologischer (von
griechisch meros, >Teil¢ vom Teil auf das Ganze schliefiender) Fehler kritisierte
Sprechweise, das Gehirn pars pro toto, als stellvertretender Teil fiir das Ganze,
anstelle des ganzen Organismus, des ganzen Menschen oder der ganzen Person
agieren zu lassen, wird fiir das Selbstverstindnis des Hirnforschers pragend.
Peter Janich ((1942-2016) (2:96)

2008 hat Thomas Fuchs ein unverindert lesenswertes Buch Das Gehirn — ein Beziehungsor-
gan. Eine phanomenologisch-ikologische Konzeption (2. Aufl.) veroffentlicht. Es entstand« —
wie der Autor im Vorwort schreibt —>aus dem Bestreben, die gegenwirtigen Fortschritte
der Hirnforschung in einen anthropologischen Zusammenhang zu stellen, der das Ge-
hirn als ein Vermittlungsorgan fiir unsere leiblichen, seelischen und geistigen Beziehun-
gen mit der Welt zu begreifen erlaubt - als Beziehungsorgan oder Organ der Person.
Notwendig erschien mir dies insbesondere, um fiir mein Fachgebiet der Psychiatrie und
der psychologischen Medizin insgesamt eine theoretische Basis zu schaffen, von der aus
einseitig reduktionistischen Deutungen des Gehirns abgewiesen und durch subjektori-
entierte ebenso wie okologische Sichtweisen des Zusammenhangs von Gehirn, Psyche
und Sozialitit ersetzt werden kénnen. ...« (3). Das Buch erfiillt — wie die zwischenzeitlich
erfolgten mehreren Auflagen, inklusive einer englischen Auflage 2018 (4) zeigen — diesen
Anspruch auf eindrucksvolle und unverandert aktuelle Art und Weise. >Der ganze Blick
von Fuchs macht dieses Buch herausragends, es ist >ein fundamentaler phinomenolo-
gisch-philosophischer Gegenentwurf einer Okologie des Gehirns, die das Gehirn wieder
in den Kérper und den Kérper wieder in die Umwelt verlegt.« (3:Pressestimmen) Deshalb

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

verdient dieses Buch im Uexkiull'schen Konzept einer Integrierten Medizin eine ausfithrli-
che Erorterung in einem eigenen Kapitel.

Das Gehirn als Erbe des Subjekts, als Selbstsimulator?

Fuchs beginnt sein Buch mit einer Kritik der Kantischen Erkenntnistheorie, die die Welt
in den Innenraum, ins Gemiit, hineinverlagert hat und Raum und Zeit als Formen der
Anschauung auffasst. Fuchs kritisiert insbesondere die neurokonstruktivistische Er-
kenntnistheorie, nach der die Phinomene der Welt und die phinomenale Wirklichkeit
als interne Abbildung der Aufienwelt und als durch neuronale Prozesse konstruiert zu
begreifen seien, wie dies von philosophischer Seite Gerhard Roth (5,6), Thomas Metzin-
ger (7) und andere (8-10) vertreten. Metzingers Selbstmodell-Konzept (7), demzufolge
das Gehirn ein Selbstsimulator und Weltsimulator ist, lehnt Fuchs entschieden ab (3:53).
Er kritisiert das idealistische Erbe der Hirnforschung, indem er zum einen statt der
idealistischen Ich-Steuerung die verkorperte Natur der Wahrnehmung betont und zum
anderen Argumente fiir eine Objektivitit der phinomenalen Welt und der Realitit der
Farben ins Feld fiihrt.

Der australische Neurowissenschaftler Maxwell Bennett und der Oxforder Philosoph
Peter Hacker kritisieren in ihrem Buch Die philosophischen Grundlagen der Neurowissen-
schaften (11) den mereologischen Fehlschluss, das Gehirn zu subjektivieren und mit der Per-
son gleichzusetzen als fundamentalen Fehler und haben damit eine lebhafte philoso-
phische Debatte ausgeldst (12). Hierzulande hat die Marburger Schule des methodischen
Konstruktivismus (Kulturalismus) um Peter Janich (1942-2016) und Dirk Hartmann (geb.
1964) auf den Ausgangspunkt aller Naturwissenschaften aus der Lebenswelt hingewie-
sen (13—17) und betont, »aus welchen Praxen heraus durch Hochstilisierung einzelne Ficher
rekonstruiert werden konnen [...] und wie sich im Rahmen dieser Betrachtung die Gegen-
standskonstitution einzelner Fachwissenschaften durch ihre auf ihre praktischen Zwecke
gerichteten Methoden begreifen lisst.« (13:65) In den Formulierungen des Selbstverstind-
nisses einzelner wissenschaftlicher Fachdisziplinen serfahren die zuerklirenden Sach-
verhalte der betreffenden Fachdisziplin eine Umdeutung. Das Gehirn durchwanderteine
Metamorphose vom anatomischen Fund unter der Schideldecke tiber das Organ und das
Zentralorgan zum autonomen Akteur. Die von Hirnforschern geliebte, von vielen Philo-
sophen als mereologischer (von griechisch meros, >Teil; vom Teil auf das Ganze schlie-
3ender) Fehler kritisierte Sprechweise, das Gehirn pars pro toto, als stellvertretender Teil
fiir das Ganze, des ganzen Organismus, des ganzen Menschen oder der ganzen Person
agieren zu lassen, wird fiir das Selbstverstindnis des Hirnforschers prigend.« (13:96) Die
kulturalistische Wende des Konstruktivismus betont den Unterschied, dass in der Wissen-
schaft iiber etwas geforscht und geredet wird, in der Lebenswelt in bestimmten Titigkei-
ten, Handlungen, Sprechakten usw., d.h. in Praktiken gehandelt und mit jemandem gespro-
chen wird (13-17).

Fuchs bricht diese philosophische Debatte in allgemeinverstindlichen Worten auf
die Lebens-welt herunter: >Von Handlungen (im Unterschied zu Ereignissen) lisst sich
nur sprechen, wenn es auch einen Handelnden gibt, und dies ist der ganze Mensch,
nicht sein Ich, sein Geist oder sein Kirper« (3:80). Hirnaktivititen mogen >notwendige,

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Das Gehirn - kein Weltproduzent und kein Selbstsimulator

moglicherweise sogar auch hinreichende Bedingungen fiir Monikas Muskelbewegun-
gen sein, nicht aber fiir ihre Handlung. [...]. Um diese Bewegung als Handlung zu er-
kliren, bedarf es der Kenntnis von Monikas Motiven, Gedanken, Wiinschen und Zielen
— also einer ganz anderen, nimlich psychologischen, teleologischen oder intentionalen
Beschreibung« (3:81). Fuchs betont, dass >die Gehirnprozesse offenkundig nicht allein
durch physikalische Gesetze bestimmt [sind], denn das Gehirn wird nicht nur durch phy-
sikalische, sondern auch durch kulturelle, ideelle und symbolisch vermittelte Einfliisse
geprégt. [...]. Das Gehirn ist ein hochgradig formbares Trigermedium, das solche iiber-
geordneten Bestimmungsmomente aufzunehmen in der Lage ist, ohne dass dabei die
physikalischen Naturgesetze auf der untersten Systemebene in irgendeiner Weise ver-
letzt werden« (3:82).

Verkorperte Subjektivitat und gelebter Leib

Aufleibphinomenologischer Grundlage (17-24) entwickelt Fuchs den Begriff der verkir-
perten Subjektivitit und den aspektdualistischen Begriff der lebendigen Person. Darauf auf-
bauend stellt er eine >6kologische Konzeption des lebendigen Organismus« vor, »die ei-
nerseits — iiber den Funktionskreis von Wahrnehmung und Bewegung — die Beziehung
des Lebewesens zur Umwelt, andererseits seine Selbstorganisation und Subjektivitit ins
Zentrum riickt< (3:95).

Fuchs geht von der spontanen Eigentitigkeit des Organismus aus und betont >Ge-
richtetheiten unseres Leibes [...], die von sich aus auf Mangelndes und Mogliches aus
sind, ob wir ihnen nun folgen oder nicht«. Er hilt fest: >Unser Lebensvollzug entzieht
sich der unmittelbaren Selbstbeobachtung und geht der reflektierten Feststellung im-
mer voraus« (3:96). Daraus folgt, dass sich Leben >weder dem Bewusstsein noch der Ob-
jektseite des korperlichen Organismus zurechnen lisst; es manifestiert sich vielmehr in
einer grundlegenden, leiblichen Subjektivitit [...] - wir leben aus einem unbewussten
leiblichen Grund heraus<, aus einem subjektiven Leib. >Gemeint ist damit [...] der im Hin-
tergrund >gelebte« Leib als der Ort des diffusen Befindens, Behagens und Unbehagens,
der Vitalitit, Frische oder Miidigkeit, des Schmerzes, Hungers und Durstes; weiter der
Leib als Resonanzraum aller Stimmungen und Gefiihle, die wir empfinden; und schlie?-
lich der Leib als Zentrum und zugleich Medium aller Wahrnehmungen, Bewegungen
und Handlungen. Ja selbst das vermeintlich >reine Denken< vermag sich nicht vom leibli-
chen Bewusstsein abzuldsen, denn wenn mein Denken sich auch hinsichtlich seiner in-
tentionalen Gehalte in allen Riumen und Zeiten frei bewegen kann, so stellt es als Vollzug
doch eine Lebenstitigkeit dar, die an mein leibliches Selbstempfinden und >Hiersein« ge-
bunden bleibt — an mein >Befinden« (3:97). Fuchs verweist auf Merleau-Ponty, der den Leib
als natiirliches Subjekt und als Ensemble aller Fihigkeiten und Vermigen bezeichnet hat, die
uns zur Verﬁ'igung stehen (25-27).

13.02.2026, 17:14:09. B -

m


https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen
Der Doppelaspekt von Leib und Korper

Ausfithrlich geht Fuchs auf den Doppelaspekt von Leib und Kdrper ein:>Der erlebte und
gelebte Leib, der Leib als Ort von Empfindungen und Regungen [...] als Medium des Le-
bensvollzugs« einerseits und >der objektivierte Korper [...] jemandes Korper, Korper einer
Person« andererseits (3:100). >Leibliche Wesen sind wir fiireinander in der priméiren per-
sonalistischen Einstellung, die unserer gemeinsamen Lebenswelt und Lebenspraxis immer
zugrunde liegt. Als Korper erscheinen wir einander erst in der naturalistischen Einstel-
lung, die den Leib zu einem messbaren, in beliebiger Detailliertheit erforschbaren Na-
turgegenstand macht« (1:100). Fuchs verweist auf Husserl, der den Leib als Umschlagstelle
sieht, an der sich das Subjekt selbst als verkorpert zeigt, und auf Merleau-Pontys Am-
biguitit des Leibes, der zwischen reinem Subjekt und Objekt eine dritte Seinsweise bil-
det (25-27). Aus derallgemeinen Aspektdualitit eines Lebewesens spezifiziert sich beim
Menschen aufgrund seiner Fahigkeit, sich als Person seiner Leiblichkeit gegeniiberstel-
len zu kdénnen« — Plessners exzentrische Positionalitit — ein personaler Doppelaspekt (3:107)
(siehe Abb.1). >Personen sind diejenigen Lebewesen, die in der Lage sind, sich zu ihrer
primdiren Leiblichkeit in ein Verhiltnis zu setzen. Damit kdnnen sie sich selbst und an-
deren Personen als Leib und als Kérper erscheinenc« (3:107).

Helmuth Plessner (1892—-1985) hat Tiere als zentrische Wesen bezeichnet, weil sie aus
einem Zentrum aus, aus der korperlichen Mitte heraus handeln, er spricht von Positiona-
litat und davon, dass der Mensch zu seiner korperlichen Mitte Abstand nehmen, salopp
gesprochen neben sich stehen kann und aus dieser exzentrischen Position heraus handeln
kann (28).

Abb.1: Doppelaspekt des Lebewesens und der Person aus Teilnehmerperspektive
und Beobachterperspektive (modifiziert nach Fuchs (3:106).

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Das Gehirn - kein Weltproduzent und kein Selbstsimulator

Wie in Abbildung 1 graphisch dargestellt, ist die personalistische, lebensweltliche
Einstellung die der Perspektive der ersten Person und die naturalistische, objektivierende
Einstellung die der Perspektive der dritten Person. In der Perspektive der 1. Person ist von
Personen, von ich, du, wir die Rede, es wird mit jemandem geredet; dies ist die Teilnehmer-
Perspektive. In der Perspektive der 3. Person ist von Objekten, Dingen, Sachverhalten u.a.
die Rede, es wird iiber etwas geredet; dies ist die Beobachter-Perspektive. In dieser Abbildung
kommt nicht nur der durch die Pfeile symbolisierte unterschiedliche Blickwinkel von Le-
benswelt und Wissenschaft zum Ausdruck, der fiir die unterschiedliche Rede von Leib
und Korper entscheidend ist, im kreisférmigen Zentrum der Abbildung kommt dariiber
hinaus auch der Doppelaspekt des Menschen als Lebewesen und Person zum Ausdruck, auf
den nachfolgend ausfiihrlicher eingegangen werden soll.

Biologischer und personaler Doppelaspekt

Fuchs arbeitet gut nachvollziehbar den Unterschied zwischen Leib-Seele-Theorien der
Analytischen Philosophie des Geistes (29-32) und seiner phinomenologischen Sicht der
verkorperten Subjektivitit und seiner aspektdualistischen Sicht der lebendigen Person heraus
(3,4,20,22). >Die meisten gegenwirtigen Leib-Seele-Theorien der Analytischen Philoso-
phie gehen von zwei konzeptionell und phinomenal voneinander verschiedenen Ebe-
nen, Bereichen oder Entititen aus, nimlich von »Kdrper< und >Geists, also von physiologi-
schen bzw. physikalischen und von mentalen bzw. bewussten Vorgingen. Die einen sind
danach aus der Auenperspektive (Beobachter- oder 3. Person-Perspektive), die ande-
ren nur aus der Innenperspektive (1. Person-Perspektive) zuginglich« (3:104). >Entschei-
dend ist: Das Lebewesen bzw. die Person als Ganzes tritt in all diesen Theorien nicht mehr als eigene
Entitit auf. Daher kdnnen mentale Prozesse und Gehirnprozesse nur direkt aufeinander
bezogen bzw. miteinander >kurzgeschlossen< werden« (3:105). Fuchs schlussfolgert: >Die
einseitige Gegeniiberstellung der 1.- und der 3.-Person-Perspektive unter Vernachlissi-
gung der Perspektive der 2.Person ist jedoch eine der wichtigsten Wurzeln des Gehirn-
Geist-Problems und seiner Aporien. Sie ist es, die die interpersonale Wahrnehmung und
damit die personalen Pridikate auflost< (3:108). »...Lebensiufierungen (der erste Aspekt)
konnen sowohl aus der Innenperspektive der 1. Person als auch aus der Aufienperspek-
tive der 2.Person erlebt bzw. wahrgenommen werden. [...]. Die Lebensiufierungen einer
Person sind also innerlich und duflerlich zugleich; sie umfassen Erleben und Verhalten.
Der Korper hingegen und seine physiologischen Prozesse (der zweite Aspekt) lassen sich
nur aus der Auflenperspektive, nimlich aus der 3.-Person-Perspektive in naturalistischer
Einstellung wahrnehmen. Wir kénnen jedoch auch hier zwei mogliche Sichtweisen un-
terscheiden: Zum einen lisst sich der Korper aus physikalischer Sicht als ein materielles
Gebilde auffassen, das z.B. 60 kg schwer, aus verschiedenen materiellen Teilstiicken und
-prozessen zusammengesetzt ist usw. Er kann aber auch aus biologisch-systemischer Sicht
als ein Organismus, d.h. als integrales und funktionales System in seinen Austauschpro-
zessen mit der Umwelt betrachtet werden« (3:108-109).

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen
Selbstorganisation und Autonomie

Die Auffassung von Lebewesen als komplexe Systeme (siehe Kapitel 3 zu Thure von Uex-
kidls biologischem Denken) fokussiert auf den wichtigen Punkt, dass sich Lebewesen
bei >fortwihrendem Wechsel ihves Stoffes in ihrer Form und Struktur durch die Zeit hin-
durch erhalten. Diese Erhaltung begreifen Maturana und Varela als aktive Selbstorganisa-
tion oder Autopoiesis<. (33,34) Bei der Transformation von Nahrungsbestandteilen in le-
bendige, dem Organismus funktional eingegliederte Materie bzw. materiell gebundene
Energie kénnen im systemischen Gefiige des Organismus neue, emergente Eigenschaften
auftreten. »Durch seine dynamische Selbstorganisation grenzt sich das Lebewesen von
seiner Umwelt ab und erlangt — in unterschiedlichem Maf} — Binnendeterminiertheit
oder Autonomiec. (3:111)

Fuchs verweist auf Jakob von Uexkiill (1864-1944), der im Funktionskreis das Um-
weltverhiltnis eines Tieres als kreisférmige Verkniipfung von >Merken< und sWirken« be-
schrieben hat. (35-37) >Die Merk- und Wirkmale resultieren aus potenziellen Leistun-
gen oder Vermdogen des Lebewesens, die den Eigenschaften der Objekte erst ihre spe-
zifische Bedeutung verleihen: etwas zum Greifen, etwas zum Steigen, etwas zum Fressenx.
(3:115) >Das Lebewesen tritt [..] nicht erst in eine Beziehung zur Welt ein, so als ob es
auch >zuvor< und unabhingig von Ihr existieren kénnte: In gewissem Sinn ist es selbst die-
se Beziehung, insofern es durch seine Struktur seine spezifische Umwelt erst erzeugt, und
indem seine Grenzen fortwihrend zwischen ihm und der Umwelt vermitteln«. (3:116) Die
fiir den Menschen charakteristische Fahigkeit, aus der bloRen Eingebundenheit in den
Funktionskreis eines Lebewesens heraustreten zu konnen, hat Plessner als exzentrische
Positionalitit bezeichnet (18). Ohne Plessners Terminologie zu verwenden, hat Thure von
Uexkiill die Besonderheit des Menschen im Modell des Situationskreises weiterentwickelt
(38-40), indem die Prozesse von Merkorganen (Rezeptoren) und Wirkorganen (Effek-
toren), von sWahrnehmung und Bewegung nicht mehr ineinander iibergehen, sondern
zunichst durch eine Probehandeln in der Vorstellung oder Fantasie durchgespielt werden
konnen« [...] Mit dieser stets moglichen Distanzierung des Subjekts von seiner Situation
wird die nur subjektive Umwelt des Tieres fiir den Menschen zur gemeinsamen, inter-
subjektiven und damit objektiven Welt: Abstand zu sich selbst zu gewinnen, heifdt zu-
gleich, sich in die Perspektive der Anderen versetzen zu konnen. Die Exzentrizitit des
Menschen ist gleichurspriinglich mit seiner Sozietit.« (3:119)

Zirkulare und integrale Kausalitat von Lebewesen

Thure von Uexkilll hat das im Funktionskreis seines Vaters Jakob von Uexkiill steckende
Konzept der zirkuliren Kausalitit zwischen Subjekt und Umwelt betont, in seiner Theorie
der Humanmedizin kritisch erértert (39) und in seinem Situationskreis in die Medizin ein-
gefithrtsDer Situationskreis unterscheidet sich vom Funktionskreis durch Zwischenschal-
tung der spielerischen Phantasie, in der Programme fiir Bedeutungserteilung (-Merkeny)
und Bedeutungsverwertung (Wirken<) zunichst in der Vorstellung durchgespielt und
erprobt werden. Dadurch wird die Situation in der Phantasie experimentell (durch Pro-
behandeln) vorkonstruiert; das heifdt, Bedeutungserteilung erfolgt zunichst als (hypo-

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Das Gehirn - kein Weltproduzent und kein Selbstsimulator 123

thetische) Bedeutungsunterstellung, deren Konsequenzen in der Phantasie (durch »Pro-
behandelns, d.h. Bedeutungserprobung) abgetastet werden.« (39:225)

Abb.2: Vertikale und horizontale zirkuldre Kausalitit (modifiziert nach Fuchs
(3:122)).

Neben der zirkuliren Kausalitit verwendet Fuchs die vertikale Ordnung als weiteres
Prinzip zur Beschreibung der Vernetzungen des Organismus mit seinen Organen, Sin-
nesorganen und der Umwelt. >Die vertikale Ordnung lebendiger Systeme ldsst sich als
eine Hierarchie von Ebenen beschreiben, nimlich (1) der obersten Ebene des Organis-
mus als ganzen, (2) der intermedidren Ebene von Teilsystemen und Organen, (3) der ba-
salen Eben von Zellen. Noch darunter liegt (4) die elementare oder Mikroebene von ma-
teriellen Bestandteilen (Makromolekiile, Atome)« (3:121). >»Der strukturierende Einfluss,
den ein lebendiges System auf seine Teile ausiibt, lisst sich als formierende oder auch >ab-
warts«-Kausalitdt (top-down-Kausalitit) bezeichnen« (3:122). »Die Teile und Teilprozesse ha-
ben [...] Auswirkungen auf die Erhaltung und Funktion des Gesamtsystems, die als >auf-
warts«-Kausalitat (bottom-up-Kausalitit) benannt werden koénnenc (3:123). Ein emotiona-
ler Zustand kann sowohl aufwdirts pharmakologisch durch chemische Beeinflussung des
Transmitter-Haushalts im Gehirn als auch abwiirts psychotherapeutisch durch verinder-
te Wahrnehmung der personlichen Situation verindert werden. Die Sicht auf verschie-
dene Ebenen des Organischen findet sich auch in Thure von Uexkiills Buch Der Mensch
und die Natur (38) und die bottom-up-Kausalitit und top-down-Kausalitit von Fuchs ist de-
ckungsgleich mit Thure von Uexkillls unterschiedlichen Richtungen von bottom-up-Ef-
fekten und top-down-Effekten im systemtheoretischen Modell unterschiedlicher Kom-
plexititsebenen, die er 1988 in seiner Theorie der Humanmedizin 1988 dargestellt hat (39).
Thure von Uexkiill hat 1953 in Der Mensch und die Natur — Grundziige einer Naturphilosophie
(38) beschrieben, was ein >Entwurf eines neuen Menschenbildes fiir die Medizin grund-

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

sitzlich leisten miisste« (38:60): »... geniigt es nimlich nicht, den Menschen allein ins Au-
ge zu fassen. Man muss zugleich mit ihm die Welt bedenken, mit der er sich auseinander-
setzt, in der er die Bedingungen fiir die Erhaltung seines Lebens findet, aus der ihm aber
auch die mannigfachsten Schiden erwachsenc« (38:61). Dies in seinem Buch Das Gehirn
— ein Beziehungsorgan. Eine phinomenologisch-6kologische Konzeption (3,4) in bewunderns-
werter didaktischer Stringenz und sprachlicher Klarheit detailreich beschrieben zu ha-
ben, ist bleibender Verdienst von Thomas Fuchs und seinem anhaltenden Engagement
zu Grundfragen einer verkorperten Anthropologie und humanistisch fundierten Vertei-
digung des Menschen (40).

Das Kapitel 3 (Grundlagen: Subjektivitit und Leben) mit den Ausfithrungen zur ver-
korperten Subjektivitiat und gelebtem Leib ist das zentrale Kapitel des Buches von Thomas
Fuchs (3,4), das ich bewusst ausfithrlicher besprochen habe. Es ist nicht nur eine gut
verstindliche Zusammenfassung der aktuellen Leibphilosophie (18—24), es setzt dariiber
hinaus biologisch an, verdeutlicht sie exemplarisch an medizinischen und psychologi-
schen Beispielen und weitet die Sicht ¢kologisch breiter aus als z.B. die itberwiegend
phinomenologische Betrachtung von Waldenfels (19), die ethische Betrachtung B6hmes
(23) oder die der Autoren eines Sammelbands zu philosophischen Leib-Konzepten (24).
Die aspektdualistische Sicht von Fuchs, sein sowohl systemtheoretisch untermauerter
als auch personzentrierter Ansatz wird von J. Kriz in dhnlicher Form fiir Psychothera-
pie, Beratung und Caoching vertreten (41). Fuchs verteidigt die Prigung des Gehirns
durch Sprache, Ideen und Kultur. Er kritisiert an der Habermas’schen Vorstellung, Ge-
hirne wiirden durch sozio-kulturelle geistige Phinomene (sprachliche Bedeutungen, Lo-
gik, Moral etc.), also durch den >objektiven Geist< programmiert¢, dass dem Individu-
um in dieser Sicht letztlich nur die Rolle einer Relaisstation fiir objektive Prozesse, die
dann eben sozial statt physikalisch determiniert seien, zuzusprechen sei und dass von
der Subjektivitit des Entscheidenden oder Handelnden dabei nicht mehr die Rede sein
konne.

Mir gefillt, dass Fuchs auf den (auch von mir geschitzten) kulturalistischen Ansatz
von Janich und Hartmann verweist, demzufolge es keine Position der Beobachtung
jenseits unserer lebensweltlichen Erfahrung geben konne. »Der metaphysische Realis-
mus oder Physikalismus ist also insofern inkohirent, als er die eigene Abhingigkeit von
der intersubjektiv konstituierten Lebenswelt iibersieht. Diese Lebenswelt beruht auf
der grundlegenden Beziehungsstruktur >Ich — Du — Es¢; das heifit, als Mitglieder einer
Kommunikationsgesellschaft beziehen wir uns miteinander auf Gegenstinde unserer
Umwelt. Der wissenschaftlichen Beobachterperspektive, der Perspektive der 3. Person,
liegt also die Teilnehmerperspektive voraus, die sDuc-Perspektive der 2. Person oder die
>wir<-Perspektive der 1. Person Plural, an die auch die wissenschaftliche Erkenntnis als
soziale Praxis immer gebunden bleibt (3:88). Das lebensweltliche Fundament, auf dem
Fuchs seine Konzeption entwickelt, ist der scheinbar wissenschaftlich >objektiverenc
Neurobiologie eindeutig tiberlegen.

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Das Gehirn - kein Weltproduzent und kein Selbstsimulator
Das Gehirn als Organ des Lebewesens

Fuchs beschreibt das Gehirn als zentrales Regulations- und Integrationsorgan des
Organismus. Die vegetativen, endokrinen und autonomen Regelkreise der Teilsyste-
me der Organe mit dem Integrationsorgan Gehirn bilden die Basis fiir das leibliche
Hintergrundempfinden. Er kritisiert die Neurowissenschaften, die nur ein isoliertes
Gehirn (Hirn im Tank) betrachten und entsprechend ein reduziertes Verstindnis des
Geistes haben und die Verkérperung des Gehirns in einem Leib und seine Einbettung in
Kultur und Geschichte aufien vorlassen. Fuchs sieht kognitive Systeme als verkérperte
(embodied), in ihre Umweltkontexte eingebettete (embedded) oder situierte Systeme an
(siehe Kapitel 3 zu Jakob von Uexkiill und 4E-Theorien des Geistigen). >Die primire Um-
welt fiir das Gehirn, gewissermafien sein organisches Milieu, ist der Kérper. Uber das
Geflecht der sensorischen, motorischen und autonomen Nervenfasern, aber auch durch
biochemische Signale, die humoral, also iiber den Blutkreislauf vermittelt werden, ist es
untrennbar mit dem gesamten Organismus verbunden. Nur iiber den Korper gelangen
alle Botschaften iiber die innere und dufiere Wirklichkeit zum Gehirn.« (3:134)

>Diese Interaktion zwischen Gehirn und Kérper wird nach Damasio in héheren Hirn-
zentren — Thalamus, Gyrus cinguli, Colliculli superiores, insulirer und somatosenso-
rischer Kortex — fortlaufend reprisentiert und bildet so die Basis fiir ein elementares
Lebensgefiihl, ein Kernbewusstsein, auf dem das erweiterte, autobiographische oder per-
sonale Bewusstsein beruht.< (3:137) Damasios Kernbewusstsein (42) entspricht in etwa
dem, was Fuchs als leibliche Hintergrundempfindungen, als Befinden, bezeichnet. Auch die
Affekte als Kern unseres subjektiven Erlebens sind an die stindige Interaktion von Ge-
hirn und Kérper gebunden. Fuchs stimmt William James (1842—1910) zu, der Kdrper sei
seine Art Resonanzboden, in dem jede noch so geringe Verinderung unseres Bewusst-
seins widerhallt« (3:138). In Prazisierung der Vorstellungen Damasios beschreibt Fuchs,
wie primire Emotionen wie Angst oder Wut eine gesamtorganismische Reaktion hervorru-
fen;>die aus Verinderungen von Herzfrequenz, Blutdruck, Atmung, gastrointestinaler
Motilitit, Schweifdriisensekretion, Muskelspannung usw. besteht« (3:138). >Gefiihle be-
inhalten [...] eine Empfindung des gesamten viszeralen und muskuloskeletalen Kérper-
zustandes« (3:139). >Die fortwiahrende >Resonanz< von Gehirn und Organismus ist die Vorausset-
zung fiir bewusstes Erleben. Basales Bewusstsein besteht in Befinden und Stimmung — es bil-
det ein Integral des jeweiligen Zustands des Organismus selbst, oder mit anderen Wor-
ten: es ist Teil der verkdrperten Subjektivitit.« (3:141)

Fuchs geht auf das Bindungsproblem bei der integralen Synthese von Sinneswahr-
nehmungen ein und zitiert Ergebnisse der Siuglingsforschung, »dass die intermodale
Sinneswahrnehmung (der sensus communis) am Anfang der Entwicklung steht, und sich
die verschiedenen Modalititen in der Folge immer weiter differenzieren bzw. voneinan-
der trennen lassen« (3:164). Er anerkennt, dass Singers synchrone Oszillationen neurona-
ler Netzwerke (8) eine vorgeschlagene Losung des Bindungsproblems darstellen kénnen.
Sich kritisch mit dem Begriff der Reprisentation auseinandersetzend zitiert er McCul-
lochs, an Putnam ankniipfenden Syllogismus:

13.02.2026, 17:14:09. B -

125


https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

1) >Bedeutungen sind nicht im Kopf — um Bedeutungen zu erfassen, miissen wir die Um-
welt des Individuums miteinbeziehen;

2) Bedeutungen sind im Geist — es kann sie nur fiir bewusste Wesen geben;

3) Der Geist ist nicht im Kopf — folglich muss eine adiquate Charakterisierung des Be-
wusstseins eines Individuums seine Umwelt mitenthalten« (3:169).

Das aber heifdt in der Terminologie der Vertreter einer 4E-Konzeption des Geistigen: be-
wusstes Denken ist embedded oder/und enacted cognition. Fuchs stellt klar, dass der Begriff
der Reprisentation die 6kologische Dimension des Bewusstseins verfehlt. Er bemangelt,
dass »in Metzingers umfassender Darstellung seiner Subjektivititstheorie der Andere
bzw. die Intersubjektivitit nicht ein einziges Mal auftaucht« (3:173) und die Selbstmo-
dell-Konzeption Metzingers (7) in der Konsequenz zu einem Neuro-Solipismus fiihre.
Fuchs begriindet seine Priferenz fiir die Vorstellung der Resonanz (statt der Reprisen-
tation) und der Resonanz von Resonanzen (statt Singers Metareprisentationen): >Nur in
ihrer Synchronisierung, als ibergreifend verbundene Systeme, konnen Gehirn, Organis-
mus und Umwelt zu Trigern von Bewusstsein werdenc (3:176) — ein Aspekt, der zum ei-
nen durch aktuelle Konzepte zur Entstehung des Bewusstseins untermauert wird (auch
wenn die zugrundeliegenden Mechanismen im Detail noch empirisch geklirt werden
miissen (43)) und zum andern Hans Jorg Sandkithlers bewusstseinsphilosophiekritische
und rechtsphilosophische Kritik der Reprisentation (44) biologisch untermauert.

Das Gehirn als Organ der Person

In der Einleitung des betreffenden Kapitels seines Buches (3,4) gibt Fuchs einen kurzen
evolutionsgeschichtlichen Riickblick iiber die Entwicklung des Gehirns von den frithen
Hominiden bis hin zu Homo sapiens und die Steigerung des Gehirnvolumens in der nach-
geburtlichen Ausreifung der physiologischen Frithgeburt (Portmann (45)) des Menschen.
Wie die Gliederung des Kapitels in 1. Primire Intersubjektivitit, 2. Neurobiologische
Grundlagen/Bindungstheorie, 3. sekundire Intersubjektivitit und 4. Gehirn und Kul-
tur zeigt, beinhaltet das Kapitel eine entwicklungsgeschichtliche Sicht auf biologische
Ausdifferenzierung, soziokulturelle Einfliisse und lebenslange Plastizitit des Gehirns.
Im ersten Teil wird ausfithrlich auf die frithe Intersubjektivitit in der Mutter-Kind-Dya-
de und die angeborene Ausdrucksresonanz von Siuglingen (Imitation von Mundéffner,
Zunge-Zeigen und mimischen Signalen) eingegangen, eine Art >Protokonversation« von
Mutter und Kind, die zu wechselseitigen Affektabstimmungen und dyadischen Bewusst-
seinszustinden von Mutter und Siugling fithren. Bei den neurobiologischen Grundlagen
wird auf das biologisch angelegte Bindungssystem und seine phylogenetisch veranker-
ten Signale wie Rufen, Anblicken, Weinen, Anklammern oder Protest und auf Auswir-
kungen einer Deprivation in frithen Lebensmonaten hingewiesen. Die Bedeutung des
Systems der Spiegelneurone als Basis fiir Imitation und Modell-Lernen wird als eine »fiir
die Kulturentwicklung zentrale menschliche Fihigkeit« (3:196) herausgestellt und Spie-
gelneurone werden als >spezielle Triger einer verkdrperten sozialen Wahrnehmung« be-
zeichnet (3:200). Unter Verweis auf von Uexkiills Funktionskreis- und von Weizsickers
Gestaltkreis-Konzept stellt Fuchs das Wechselspiel von Ausdriicken und Eindriicken, das

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Das Gehirn - kein Weltproduzent und kein Selbstsimulator

dynamische Resonanzsystem zwischen meinem Leib und dem des Anderen als Vorausset-
zung fir die die Genese von Empathie, die Differenzierung von Selbst und Anderem und
die Erfahrung von Urheberschaft (agency) fur die eigenen Handlungen dar. Im Unter-
kapitel Sekundire Intersubjektivitit wird auf Tomasellos geteilte Aufmerksambkeit (joint
attention) und die Zeigegeste als gleichurspriinglich fiir die Genese der Differenzierung
des Subjekts in Ich und Duund fiir die Sprachentwicklung verwiesen (46,47). Die Sprach-
entwicklung vollzieht sich danach vor allem »als ein an die soziale Situation und gemein-
sam wahrgenommene Objekte gebundenes, zwischenleibliches Handeln< (3:205). Mit der
Sprachentwicklung gehen die Fahigkeiten zur Perspektiveniibernahme und zur Reflexion
einher. Wihrend auf der prireflexiven, praverbalen Stufe implizite Lernvorginge domi-
nieren, werden diese >mit der Entwicklung der geteilten Aufmerksamkeit und der Spra-
che zunehmend durch explizite, verbal vermittelte Lernprozesse erginzt und erweitert«
(3:215). >Wenn die kognitiven und emotionalen Fihigkeiten des Menschen keine direkte
Folge der biologischen Vererbung sind, sondern aus einer Vielfalt historischer und onto-
genetischer Prozesse hervorgehen, dann muss auch das menschliche Gehirn als ein sozi-
al, kulturell und geschichtlich gebildetes Organ betrachtet werden. Dies wiederum impliziert
eine rexternalistische« Auffassung des Geistes, die Bedeutungen nicht im Kopf oder im
Gehirn lokalisiert, sondern primdr in einem intersubjektiven Geist, in den Verhaltens-,
Symbol- und Traditionssystemen einer Kultur, die das Milieu fiir die Gehirnentwicklung
bilden.« (3:216) Dies entspricht Deacons Sicht des Menschen als symbolic species mit einer
It. Untertitel seines Buches Co-evolution of Language and Brain (48), — ein Buch, das Thure
von Uexkiill sehr geschitzt hat.

Der Doppelaspekt der Person

Dieses Kapitel seines Buches Das Gehirn — ein Beziehungsorgan: Eine phianomenologisch-iko-
logische Konzeption (3,4) dient Fuchs der weiteren Ausarbeitung des Konzepts der perso-
nalen Aspektdualitit. Es gliedert sich in die Unterkapitel 1. Mentales, Physisches und
Lebendiges, 2. Abgrenzung von Identititstheorien, 3. Abgrenzung von Emergenztheo-
rien und 4. Schlussfolgerungen: Psychophysische Beziehungen. Im ersten Unterkapitel
stellt Fuchs den >Trilemmas der Analytischen Philosophie des Geistes

1) Mentale Phinomene sind nicht physische Phinomene.
2) Mentale Phinomene sind im Bereich physischer Phinomene kausal wirksam.
3) Der Bereich physischer Phinomene ist kausal geschlossen. (3:219)

und der >prinzipiell dualistischen Ausgangsposition der meisten gegenwirtigen Leib-
Seele-Theorien« (3:219) seine Sicht einer zugrundeliegenden Einheit des Lebewesens und
einer verkorperten Subjektivitit gegeniiber. Fuchs begreift »alle Formen des Erlebens
und Handelns, seien sie in der Perspektive der 1. oder der 2. Person gegeben, primir
als integrale, als Lebensvollziige [..], als Titigkeiten eines Lebewesens in Beziehung zu seiner
Umwelt. Das Leibliche und Lebendige bildet also die Briicke zwischen dem >Mentalen<
und dem >Physischen«. Gleichwohl bleibt auch in dieser Konzeption eine Dualitit er-
halten, ndmlich in Form des Doppelaspekts, unter dem das Lebendige erscheint. Diese

13.02.2026, 17:14:09. B -

127


https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Dualitit entspricht allerdings nicht zwei prinzipiell voneinander getrennten Wirklich-
keitsbereichen, sondern vielmehr zwei gegensitzlichen Einstellungen, die wir zum Le-
bendigen einnehmen konnen, und die sich nicht ineinander tiberfihren lassen« (3:222),
eine lebensweltliche oder personalistische Einstellung und eine naturalistische Einstellung.
Fuchs zitiert seinen philosophischen Lehrer Spaemann s>Leben kann nur von Lebendi-
gem wahrgenommen werdenc« (3:222) und unterstreicht den Primat der 1.-Person- und
der 2.-Person-Perspektive (Teilnehmerperspektive).

Vertreter verschiedener Varianten der Identititstheorie (wie Nagel und Pauen
(49,50)) fassen >Geist und Gehirn (oder vielmehr Teile des Gehirns) als zwei Aspekte der
gleichen Identitit« auf (3:226). Aus der Innenperspektive konnten Ereignisse als phi-
nomenales Bewusstsein beschrieben werden, und aus der Auflenperspektive kénnten
neuronale Prozesse des Gehirns beobachtet und beschrieben werden, ohne dass die
beiden Beschreibungsweisen ineinander iberfithrt werden kénnten. Fuchs kontert:
>...in >smentalen Zustindenc ist jemand, eine lebendige Person, wihrend Hirnzustin-
de niemandes Zustinde, sondern bestimmte Konfigurationen organisierter Materie
darstellen.< Und: >Der Ausschnitt der Welt, den die 3.-Person-Perspektive erfasst, schliefst die
Teilnehmer-Perspektive ebenso wie die 1.-Person-Perspektive aus.« (3:227)

Vertretern verschiedener Formen der Emergenztheorien zufolge (wie Eccles (51),
Popper (52) und Searle (53)) >stellen mentale Phinomene neuartige, emergente Eigen-
schaften dar, die in hinreichend komplexen materiellen Systemen wie dem Gehirn
auftreten konnen, wihrend seine Subsysteme oder Neuronen sie nicht besitzen.« (3:233)
Bewusstsein wire danach eine hoherstufige Systemeigenschaft des Gehirns bzw. be-
stimmter kortikaler neuronaler Netzwerke. Zwar betont Fuchs den Primat der Funktion
bzw. des Ganzen gegeniiber den Teilen und stellt klar, dass dies kein transzendieren-
des Prinzip oder gar einen neuen Vitalismus bedeute, sondern dass eine lebendig-
materielle Substanz neue Eigenschaften oder Lebensiufierungen hervorbringen konne.
Gleichzeitig stellt er klar, dass man in seiner aspektdualistischen Sicht des menschli-
chen Organismus von Emergenz nur in der naturalistischen Einstellung reden kénne.
Im Unterkapitel Schlussfolgerungen argumentiert Fuchs, dass der inhirente Sinn-
zusammenhang meines Erlebens in der Neurobiologie zu einem iufierlichen, quasi
mechanischen Zusammenhang verdinglicht werde, spreche dagegen, zu glauben, dass
»das Erleben durch seine Materialisierung in Hirnprozessen in einer irgendwie deutli-
cheren, >realistischeren< oder gar »eigentlichen« Weise erfasst zu haben. Das Gegenteil
ist der Fall.< (3:248) Die beiden Beschreibungsweisen seien nicht gleichrangig, vielmehr
komme >dem psychologisch-hermeneutischen Aspekt der Primat zu, und zwar sowohl
genetisch wie auch methodisch.«< (3:248) Am Beispiel von Scham und Angst hebt Fuchs auf
»integrale Lebensiuflerungen [ab], die gleichermafien seelische, leibliche und physio-
logische Komponenten enthalten.< (3:250) Am Beispiel der Krinkung verdeutlicht er,
wie Bedeutungskopplungen das Gefiige integraler Lebensiuferungen beeinflussen und
beeintrichtigen konnen und am Beispiel von dauerhaften organischen Dysfunktionen
(Hypertonie, Reizdarm, Lumbalgie etc.) wie sich physiologische Reaktionen ganz aus
der Integration in Lebensiufierungen zuriickziehen, denen sie einmal angehort haben,
und sich dauerhaft verselbstindigen kdnnen (3:250).

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Das Gehirn - kein Weltproduzent und kein Selbstsimulator
Konsequenzen fiir die Psychiatrie und die psychosomatische Medizin

In dem betreffenden Kapitel stellt Fuchs verschiedene Leib-Seele-Theorien hinsichtlich
ihrer Eignung fir Psychiatrie und Psychosomatik einander gegeniiber. Das derzeit do-
minierende neurobiologische Paradigma impliziert, >seelische Krankheiten als primire
Stérungen neurophysiologischer Prozesse anzusehen und damit von den Wechselbezie-
hungen der Person mit ihrer Umwelt zu isolierenc (3:258). Unter >Welche Theorie wih-
len?« werden unter den unterschiedlichen Leib-Seele-Theorien der interaktionistische
Dualismus (Popper und Eccles (52)), der Parallelismus und der reduktive Materialismus
(50) als nicht hilfreich fiir Psychiatrie und Psychosomatik dargestellt. Fuchs zufolge stel-
len Theorien des nicht-reduktiven Materialismus, vor allem Emergenz-/Supervenienz-,
aber auch aspektdualistische Identititstheorien zwar einen Kompromiss zwischen klas-
sisch-dualistischen und reduktiv-materialistischen Konzeptionen dar, aufgrund ihrer
hiufig kybernetischen, systemtheoretischen oder synergetischen Ausrichtung enthalten
sie aber im Kern ein apersonales Menschenbild (3:261). Um in der psychologischen Me-
dizin existierende personale Ansitze in eine iibergreifende Sichtweise zu integrieren,
verteidigt Fuchs seine aspektdualistische Auffassung.

Im nachfolgenden Unterkapitel wird psychisches Kranksein als zirkulires Gesche-
hen angesehen, indem zum einen die Krankheit selbst als eine integrale Lebensiufe-
rung, als Versuch der Selbstheilung (54) angesehen werden kann und zum andern eine
Selbst-Entzweiung der Person eintreten kann, ein Gegeniiber gegen etwas in mir selbst,
das sich meiner Verfiigung entzieht und mich beherrscht. Das Selbstverhiltnis des Pa-
tienten ist fortwihrend in das Krankheitsgeschehen involviert (3:264-5). Bei der Eror-
terung, wie die zirkulire Kausalitit in die Pathogenese eingreift, wird dargestellt wie
z.B. »biographisch erworbene (bzw. fehlende) Vermogen, Wahrnehmungs- und Verhal-
tensbereitschaften einschlief3lich des Selbstkonzepts, Selbstwerts und der Selbstwirk-
samkeit eine entscheidende Bedeutung fiir die Pathogenese« gewinnen und wie die un-
zureichende Entwicklung von Beziehungs- und Bewiltigungskompetenzen die indivi-
duelle Vulnerabilitit fiir psychische Erkrankungen erhéhen kann (3:269). Anschlief}end
werden therapeutische Ansitze unter dem Doppelaspekt besprochen. Die Somato- bzw.
Psychopharmakotherapie ist grundsitzlich restitutiv, aufwirts (bottom-up) gerichtet, ver-
sucht basale Mechanismen auf zelluldrer Ebene zu beeinflussen und ein Zuriickschwin-
gen in den Ausgangszustand zu erreichen. Die Psychotherapie ist abwirts (top-down) ge-
richtet und versucht, >eine primorbide Verfassung oder Struktur der Person, die sich
als ungiinstig oder maladaptiv erwiesen hat, durch Lern- und Reifungsprozesse zu ver-
andern« (3:279). Beide Behandlungen, Somatotherapie und Psychotherapie, sind »inter-
personelle Handlungen, die grundsitzlich auf die Person als ganze gerichtet sinds, beide
setzen >Reize, fir die Eigendynamik des Organismus bzw. fiir die Dynamik der Bezie-
hungen des Patienten zu seiner Mitwelt« (3:278) — eine ganzheitliche Sicht der drztlichen
Behandlung, wie sie auch George Engel in seinem bio-psycho-sozialen Modell vertreten
hat (55,56).

Als Internist hitte ich dieses Unterkapitel breiter und ausfithrlicher unter Einbezie-
hung chronischer Erkrankungen wie dialysepflichtiger Niereninsuffizienz, M. Crohn,
onkologischer Erkrankungen und geriatrischer Multimorbiditit dargestellt und zur ho-
rizontalen Ebene auch die vertikale Ebene, die Interaktionen zwischen den Personen

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Patient und Arzt, zwischen Therapieempfehlung des Arztes und Reaktion des Patien-
ten, das (unter Verweis auf Abb. 7 von Fuchs (S. 129)) im Zeitverlauf auftretende Sich-
Hochschaukeln von burden of illness und burden of treatment deutlicher herausgestellt und
die ethischen Implikationen einer gemeinsamen Entscheidungsfindung zwischen zwei
Personen stirker betont. Zwar konstatiert Fuchs >Alle Behandlungen sind zunichst ein-
mal Handlungen, d.h. integrale und interpersonelle Formen der Kommunikation« (3:274) und >Ei-
ne entscheidende Rolle fiir die Wirkung der Behandlung spielen nun auch die subjekti-
ven Einstellungen des Patienten und des Arztes, ihre Beziehung zueinander und weitere
Kontextbedingungenc« (3:275). Diese Zusammenfassung ist zwar korrekt, personlich hat-
te ich sie detaillierter dargestellt und am Beispiel chronischer Erkrankungen und Multi-
morbiditit die im Zeitverlauf spiralférmige, mal aufwirts, mal abwirts verlaufende ho-
rizontale und vertikale Interaktion von Patient und Arzt ausfithrlicher erértert.

Die Person in philosophiegeschichtlicher Sicht

Thomas Fuchs hat mit seinem Buch Leib— Raum — Person (20), erschienen im Jahr 2000, ei-
nen Entwurf einer phinomenologischen Anthropologie vorgelegt. Im darin enthaltenen
Kapitel >Der personale Raum« (20:253-301) geht er von Plessners Sicht aus (28), dass ho-
here Tiere sich aus dem Zentrum ihres Leibes heraus aktualisieren, wihrend der Mensch
zwischen zentraler und exzentrischer Perspektive oszilliert und sich — philosophisch ge-
sehen — aufgrund seiner Selbstreflexion in einer exzentrischen Positionalitit befindet. Mit
der Aufthebung der priméiren Zentralitit des Leibes tritt die Perspektivitit des Leibes —
evolutionsgeschichtlich beim Ubergang vom homo sapiens zum heutigen Menschen und
ontogenetisch beim Ubergang des Kleinkinds zum Erwachsenen — mit der Exzentrizi-
tit des reflektierenden Bewusstseins in ein dialektisches Verhiltnis. »Exzentrizitit be-
deutet Riickbeziehung eines leiblichen Erlebens auf das erlebende Subjekt: Das Tier ist
sein Erleben, der Mensch hat sein Erleben. Das Leib-Selbst oder leibliche Sein wird zu ei-
nem Ich-Selbst, das einen Korper hat.«< (20:265) Der Blick auf sich selbst, die Moglichkeit,
virtuelle Handlungsabliufe durchzuspielen, zwischen Haupt- und Nebenschauplitzen
zu switchen, erfolgt um den Preis seiner Entfremdung von der eigenen Leiblichkeit, die
das Subjekt verobjektivieren, sverkorperlichen< muss, um seiner selbst bewusst zu wer-
den.< (20:265) >Der Spiegel eroffnet einen virtuellen als-ob-Raum: Man sieht etwas, das
sich nicht da befindet, wo man es sieht. Es als Spiegelbild sehen, heifst, den Schein zu
durchschauen. Das Kind begreift, dass das Spiegelbild dort es selbst darstellt, obgleich
es sich immer noch hier an seinem leiblich gespiirten Ort befindet. Das heifit, es beginnt
Bilder als Bilder zu sehen.< (20:282)

Die Fihigkeit des Leibes zur >Assimilation begegnender Leiblichkeiten« (20:292) und
Toma-sellos Zeigegeste (46,47) im Beisein und in der Interaktion mit anderen Menschen
bilden die Basis fiir die Ubernahme der Perspektive anderer, die Basis fiir Interpersonali-
tit. >Das Erblickt-Werden, das Angesprochen- und Negiert-Werden durch den Anderen
konstituieren die Bewegung der Reflexion und des reflexiven Bewusstseins; die Struk-
tur des Subjekts ist in sich wesentlich intersubjektiv.< (20:296) Im Blick des Anderen sich
selbst erkennen, macht die Person aus. Personen sind, wie Spaemann (57) gesagt hat,
>Wesen, die einander als Zentren einer um ihren Leib zentrierten Welt erkennen, und die

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Das Gehirn - kein Weltproduzent und kein Selbstsimulator

gerade durch diese Erkenntnis aus diesem Zentrum heraustreten.« (20:296) Als Arzt und
Psychiater fokussiert Fuchs sich auf den Doppelaspekt der verkérperten Subjektivitdt
und des gelebten Leibes, auf die personalistische Perspektive der Lebenswelt und die na-
turalistische, objektivierende Perspektive der Wissenschaft. Im kreisférmigen Zentrum
seiner Abbildung ist in der Vertikalen ein weiterer Doppelaspekt, der zwischen Lebewe-
sen und Person, dargestellt. Auf das philosophische Thema, wie eine Person am Geisti-
gen, an idealen Werten und ethischen Prinzipien teilhat, wie Descartes’ res extensa und
ves cogitans doch irgendwie zusammenkommen, oder auf die gegenseitigen Ubernahme-
versuche des aus dem Cartesianismus entstandenen Naturalismus und der Lebens- und
Geisteswissenschaften geht Fuchs jedoch nicht niher ein. Zwar bin auch ich kein Philo-
soph, sondern Arzt, will jedoch hierzu einige Anmerkungen anderer anfiithren.

Aus dem Nachlass des Miinsteraner Philosophen Hans Blumenberg (1920-1996) hat
M. Sommer nicht nur Blumenbergs Theorie der Lebenswelt (58) herausgegeben, sondern
auch Manuskripte zur Phinomenologie und Anthropologie zu einer phinomenologi-
schen Anthropologie gebiindelt und unter dem Titel Beschreibung des Menschen (1) verof-
fentlicht. Blumenberg geht ausfithrlich der Frage nach, ob Intersubjektivitit ein anthro-
pologisches Phinomen ist und wie Fremderfahrung und Selbsterkenntnis zusammen-
hingen. Evolutionsgeschichtlich sieht Blumenberg den Ubergang von homo sapiens zum
Menschen parallel zur Aufrichtung des Kérpers beim Ubergang vom Leben in Wildern
zum Leben in der Savanne. Das Freiwerdens der Hand fiir die Zeigegeste (1:598), Werk-
zeuggebrauch und die Kooperation mit Andern bei der Jagd auf Tiere sind fiir den Philo-
sophen Blumenberg fiir die Menschwerdung ebenso wichtig wie fiir den experimentel-
le Feldforschung betreibenden Primatenforscher und Anthropologen Tomasello (46,47).
Fir Blumenberg ist dariiber hinaus die Aufrichtung des Kérpers wichtig, weil dies das
Gesehen-Werden durch Andere und eine dadurch initiierte Interaktion und Kommuni-
kation begiinstigt. Blumenberg sinniert: >Vernunft und Kultur, was immer sie sonst noch
sein oder gewesen sein mogen, sind zunichst Korrelate einer gesteigerten Existenzpro-
blematik, die nicht nur im Kampf ums Dasein mit rivalisierenden Lebewesen und op-
ponierenden Umweltbedingungen bestanden haben mag, sondern in der Erschwerung,
das organische System des zur Bipedie aufgerichteten Wesens itberhaupt durchzubrin-
gen.«(1:522)>Die Geschichte des Gehirns [...] liefert das Uberschusspotential, aus dem die
Evolution des Menschen stindig ihre Leistungsreserven beziehen konnte. Das Gehirn ist
ein biologisches Universalwerkzeug vor allen anderen kulturellen Werkzeugen.« (1:540)

Seinen nachgelassenen Schriften zufolge hat sich Blumenberg intensiv mit Jakob von
Uexkiills Umweltlehre beschiftigt (59), wobei er jedoch in Bezug auf den Menschen den
Husserl'schen Begriff der Lebenswelt priferiert hat (1). Da Uexkiill wenig dazu geschrie-
ben hat, wie die individuell verschiedenen subjektiven Umwelten menschlicher Subjekte
miteinander so etwas wie eine gemeinsame Umwelt bilden kénnten, hat sich Blumen-
berg — eine frithe Uexkiillsche Zusammenschau zeitlich verschiedener Umweltsichten
als Umwelttunnel missverstehend — mit Problemen der Objektkonstanz zeitlich unter-
schiedlicher Wahrnehmungen, eines moglichen Zusammenhangs von Objektivitit mit
der internen Struktur der Sinnesorgane, und mit der Gestaltbildung und Bedeutungs-
erteilung detailliert auseinandergesetzt. Aus dem Uexkiillschen Begriff des Moments lei-
tet Blumenberg sein Konzept der Gleichzeitigkeit als eines Moments, in dem die Welt
stillsteht, ab. Die gleichzeitige Objektwahrnehmung verschiedener Subjekte fundiert die

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Intersubjektivitit. Blumenberg zufolge emergieren Bewusstsein und Subjektivitit gleich-
zeitig aus der Intersubjektivitit und Bewusstsein und Subjektivitit bilden die Basis fir
die Bildung einer objektiven Welt (59).

Wie hat man sich die Teilhabe einer Person am Geistigen, an idealen Werten und
ethischen Prinzipien vorzustellen? Max Scheler (1874-1928), einer der Leitfiguren der
Philosophischen Anthropologie (60), hat sich intensiv mit der Explikation des Prinzip
Lebens auseinandergesetzt und gegen Descartes Stellung bezogen: »Das psychophysi-
sche Leben ist eins [...]. Was wir also >physiologisch« und >psychologisch« nennen, sind
nur zwei Seiten der Betrachtung eines und desselben Lebensvorganges.« (61:285) Um dem
Ziel seines Philosophierens, die Sonderstellung des Menschen zu begriinden, niher zu
kommen, fithrt Scheler eine Verschrinkung des Prinzips Leben mit dem Prinzip Geist
ein und versucht, die menschliche Sphire mit spezifischen Begriffen wie Neinsagen-
konner, Weltoffenheit, Lenkung und Leitung von Trieben u.a.m. zu kennzeichnen. »Der
Mensch allein — sofern er Person ist — vermag sich tiber sich — als Lebewesen — emporzu-
schwingen und von einem Zentrum gleichsam jenseits der raumzeitlichen Welt aus alles,
darunter auch sich selbst, zum Gegenstand seiner Erkenntnis machen.« (60:38/61:290)
»So wesensverschieden aber auch >Leben< und >Geist« sind, so sind doch beide Prinzi-
pien im Menschen aufeinander angewiesen: der Geist ideiert das Leben — den Geist aber
von seiner einfachsten Aktregung an bis zur Leistung eines Werkes, dem wir geistigen
Sinngehalt zuschreiben, in Titigkeit zu setzen und zu verwirklichen, vermag das Leben allein.<
(60:62/61:290) Ohne Leben kann es nicht zu Geist kommen (siehe auch Kapitel 3 zu Jakob
von Uexkiill und 4E-Theorien des Geistigen). Geist ist als Prinzip nicht unabhingig vom
Prinzip Leben. Geistiges kann sich nur als Anlehnung an das Prinzip Leben realisieren.
Scheler zufolge ist der Geist und sind »die >Idealfaktoren« zwar in sich eigenlogisch und
innerhalb dieser Sinnlogik eigendynamisch, aber sie sind ohne Kraft der Realisierung
in der Wirklichkeit; nur das Leben, die >Realfaktorenc« liefern ihre Energie zur Verwirk-
lichung des Geistes zu konkreten sozio-kulturhistorischen Gestalten.« (61:301) Letztlich
hingt vieles in der Geschichte von konkreten Personen und von ihren einverleibten Er-
fahrungen und erlernten Denkgewohnheiten ab. >Positiver Realisationsfaktor eines rein
kulturellen Sinngehalts [von >Religion, Metaphysik, Wissenschaft, Kunst, Recht« Hinzu-
fiigung].F.] aber ist stets die freie Tat und der freie Wille der >kleinen Zahl«von Personen,
an erster Stelle der Fithrer, Vorbilder, Pioniere, die kraft der bekannten Gesetze der An-
steckung, der willkiirlichen und unwillkiirlichen Nachahmung (Kopierung) durch eine
sgroRe Zahls, eine Mehrheit nachgeahmt werden.« (61:304)

Nicolai Hartmann (1882-1950) hat in seinen Biichern Aufbau der realen Welt (62) und
Das Problem des geistigen Seins (63) einen Grundriss seiner allgemeinen Kategorienlehre
und ein Schichtenmodell des Aufbaus der realen Welt und der Welt des geistigen Seins
vorgelegt. In seinem Schichtenmodell unterscheidet Hartmann verschiedene Schich-
ten: das Materielle, das Organische, das Psychische und das Geistige. Er arbeitet die fiir
jede Schicht charakteristischen Kategorien und leitende Prinzipien heraus und stellt
die Wechselbeziehungen zwischen den verschiedenen Schichten heraus. In der jeweils
héheren Schicht wirken etliche der Kategorien der darunterliegenden Schicht weiter,
es treten jedoch gegeniiber der darunterliegenden Schicht neue Eigenschaften auf und
kommen neue Kategorien hinzu (62—65). >Hartmann beschreibt die Differenz des Geis-
tigen und des Psychischen anschaulich und iiberzeugend: Das seelische Sein habe jeder

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Das Gehirn - kein Weltproduzent und kein Selbstsimulator

fiir sich, es sei uniibertragbar und einem anderen im eigentlichen Sinne nicht zuging-
lich — im Unterschied zur Allgemeinheit des geistigen Seins. Der Gedanke hingegen
sei etwas Allgemeines; einmal ausgesprochen sei er allen zuginglich, kénne von ihnen
nachgedacht, gepriift und vielleicht auch verworfen werden.< (65:245) Er resiimiert:
>Der Geist [...] verbindet, das Bewusstsein isoliert.< und folgert: >dass die spezifischen
Kategorien des Seelischen, die Subjektivitit und das Bewusstsein, sich nicht darauf -
sc. auf das Geistige — tibertragen lassen.< (65:245) Hartmann unterscheidet verschie-
dene Formen des geistigen Seins, den personalen Geist, den objektiven Geist und den
objektivierten Geist. Nur der personale Geist, so Hartmann, >kann lieben und hassen,
nur er hat ein Ethos, trigt Verantwortung, Zurechnung, Schuld, Verdienst; nur er hat
Bewusstsein, Voraussicht, Willen, Selbstbewusstsein« (65:246). Als Personen bezeichnet
Hartmann >die menschlichen Individuen, sofern sie als handelnde, redende, wollende
und strebende, als Vertreter ihrer Meinungen, Einsichten, Vorurteile, als Wesen mit
Anspriichen und Rechten, Gesinnungen und Wertungen irgendwie Stellung nehmenc«
(65:267). Fiir Hartmann ist Personalitit nur im Kontext von Interpersonalitit denkbar,
er versteht darunter das, was nicht erst durch Ablésbarkeit von der Person auf andere
Personen iibergreift, sondern von vornherein allen gemeinsam ist als die alle verbinden-
de Struktur und Gesetzlichkeit des Geistes (65:247). Anders als Scheler 16st Hartmann
den Begriff der Personalitit ganz aus der Sphire des Leiblichen und des Psychischen,
er denkt Personalitit als eine Form ausschliellich des geistigen Seins. Person ist fir
Hartmann eine selbstgeschaffene Einheit, eine Einheit, die auf tatiger Identifizierung
beruht.>Die Einheit des persénlichen Seins fillt einem nicht zu, sie ist und bleibt immer
eine Frage des Einsatzes, des Einstehens fir sich, der Kraft — die innere Synthese des
in den Wandel Auseinandergerissenen zu vollziehen. Was wir Persénlichkeit, sittlichen
Charakter, individuelles Ethos eines Menschen nennen, beruht ganz und gar auf dieser
Kraft. Mit ihr steht und fillt die geistige Einheit des Menschen.« (65:248) Zwar teilt
der personale Geist einige Bestimmungen mit dem psychischen Sein wie Bewusstsein,
das Novum des geistigen Seins ist jedoch die Freiheit gegeniiber dem ontologischen
Kontext, aus dem er hervorgegangen ist (66:124) incl. die Riickbezogenheit auf sich
selbst.

Hartmann unterscheidet neben den genuinen Kategorien der Schichten des realen
Seins, d.h. den Realkategorien, auch Idealkategorien, Erkenntniskategorien und axio-
logische Kategorien. Hartmann betont, dass das ideale Sein zur Realisierung des rea-
len Seins bedarf, dass z.B. Werte nur von real existierenden Personen verwirklicht, d.h.
durch Handlungen zur Welt gebracht werden kénnen, ein Aspekt, den wohl Max Scheler
(s.0.) in der gemeinsamen Kolner Zeit von Nicolai Hartmann ibernommen hat.

Die Person als Mediator idealer Werte verortet Hartmann als personaler Geist am
Ubergangsbereich vom Psychischen zum Geistigen. In der mitweltlichen Interakti-
on und Kommunikation mit anderen Personen haben Personen Anteil am objektiven
Geist, z.B. an idealen Werten oder ethischen Prinzipien, und gestalten z.B. im wissen-
schaftlichen Forschen und Diskutieren den objektiven Geist mit. Wahrend das Subjekt
Hartmanns Philosophie der Natur (64) zufolge dieselbe Realitit mit realen Dingen und
Naturprozessen (66:114) teilt, d.h. nur ontologisch sein kann, ist die Person als Triger
spezifischer Werte (und Unwerte) nicht nur ein rein ontologisches, sondern auch ein
axiologisches Wesen. Dariiber hinaus ist die Person das einzige Wesen, das imstande

13.02.2026, 17:14:09. B -

133


https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

ist, sich Ziele bzw. Zwecke zu setzen und sie zu verwirklichen (67:157). >Der personale
und der objektive Geist haben die Lebendigkeit gemeinsam, wihrend der objektivierte
Geist [z.B. das in Bibliotheken oder Datenbanken gespeicherte Wissen (Einfiigung O.L.)]
nicht lebendig ist. Ebenso haben der objektive und objektivierte Geist kein Bewusstsein,
beide sind tiberpersénlich und tiberindividuell, wihrend der personale Geist bewusst
ist.< (67:166) Wichtig ist, darauf hinzuweisen, dass >nur der personale Geist sich als
urteilende Instanz konstituieren [kann (Einfiigung O.L.)], um die Authentizitit des
objektiven Geistes festzustellen oder nicht.< (67:168) Der Hegelschen Verabsolutierung
des (freischwebenden) objektiven Geistes setzt Hartmann sein Konzept des geistigen
Seins entgegen und unterstreicht den Primat des persénlichen Geistes, der unter den
Formen des geistigen Seins als einziger mit Bewusstsein ausgestattet ist (67:169).

Gehirn, Interpersonalitat, Wissen und Kultur -
eine (konstruierte) Zusammenschau

Bei der Frage des Wie soziokultureller Einfliisse auf lebendige Subjekte wird mit Recht
meistauf G.H. Meads Mind, Self&Society, das Standardwerk aus dem frithen 20. Jahrhun-
dert, verwiesen (68). In dem kiirzlich erschienenen Buch von Fritz Breithaupt Das narra-
tive Gehirn (69) unterscheidet Breithaupt zwischen logisch-wissenschaftlichem Denken
und narrativen Denken. Unter Verweis auf den Psychologen Dunbar vertritt er die in-
teressante These: >Klatsch, Tratsch und das alltédgliche Gesprich haben [...] die Funkti-
on des Lausens bei Affen ersetzt, nimlich die Gruppe zusammenzuhalten« (69:73). Der
Klatsch sei zeitlich effektiver und erreiche mehr Menschen als das Lausen. Breithaupt
zufolge vermitteln Narrationen nicht nur den Zusammenhalt der Gruppe, (indem sie
die gemeinsame Geschichte erzihlen oder Rituale der Gruppe beschreiben), sie stirken
auch die Moral und beférdern Kooperation, Kreativitit und Intelligenz. In der kulturel-
len Evolution des Homo sapiens spielten Mythen, Marchen und Erzihlungen tiber Jahr-
hunderte eine wichtige Rolle. Figuren aus Mirchen und Erzihlungen — von C.G. Jung
zu Archetypen destilliert — sind noch heute in unbewussten Triumen prisent. Situatio-
nen und Konstellation — zu Schemata abstrahiert — sind auch heute in bewusstem Den-
ken wirksam. >Einladend an den Figuren der Narrationen ist ihre Spielbarkeit, die uns
ein Eintauchen [...] in verschiedene Welten und die Bewusstseinszustinde der anderenc«
[...] und »das Miterleben von pluralen Moglichkeiten« (69:261) erlaubt und unsere Einbil-
dungskraft oder Imagination schult. Narratives Denken versetzt uns in nicht kérperlich
prisente Situationen, spielt sich sozusagen offline ab, im virtuellen Méglichkeitsraum.
In Summe kultivieren Narrationen demnach Denk- und Lebensformen. Die Weiterent-
wicklung des Mirchen-Erzahlens zu einer Vorfithrung und weiter zu einer Praxis, die
an einen Ort gebunden ist, konnte zur Institutionalisierung des Ortes als Biihne gefiihrt
haben, kénnte - Breithaupt zufolge — die sVerwandlung realer Menschen in spielende Fi-
gurens,>den Umschlag vom Hier zum Da¢, »die emotionale Reaktion auf das Vorgespielte«
(69:281-2), die Empathie mit der spielenden Figur und eine Erweiterung des Bithnenraus
in einen Raum der Vorstellung begiinstigt haben.

Von vielen Autoren, auch von Fuchs (3,4), wird kritisiert, dass >der Reprisentations-
begriff eine Spiegelung und damit Verdopplung der Wirklichkeit [impliziert (Einfiigung

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Das Gehirn - kein Weltproduzent und kein Selbstsimulator

0.L.)], die letztlich dem Homunkulus-Fehlschluss nicht entkommt: Irgendein inneres
Subjekt muss diese inneren >Bilder«schliefllich auch betrachten.« (3:170) Kénnte es nicht
sein, dass die Narrationen, die Geschichten, die uns andere erzihlen, die Bilder der Welt,
die uns andere in Geschichten weitergeben, die Emotionen, die sie in uns erzeugen und
die Resonanzen, die sie leiblich, seelisch und geistig in uns induzieren, dass die Sum-
me der Narrationen das ist, was G.H. Mead als den verallgemeinerten Anderen bezeichnet
hat und dass der verallgemeinerte Andere die Funktion eines inneren Homunkulus iiber-
nimmt, zur Resonanz von Resonanzen fithrt und damit zur Stabilisierung der Sicht auf
Lebenswelt und gesellschaftliche Wirklichkeit beitragt?

Bei der Erdrterung von Simulation oder Resonanz geht Fuchs auf die Simulationstheo-
rie des Verstehens ein, die Gallese und Goldmann aus dem Spiegelneuronensystem abge-
leitet haben. Gegeniiber der bisherigen Theory of Mind (72) stellt die Simulationstheorie
des Verstehens It. Fuchs insofern ein Fortschritt dar, dass sie >statt kognitiver Annah-
men und Schlussfolgerungen die verkérperte Wahrnehmung des Anderen in den Vor-
dergrund riickt.« (3:199) Mit Breithaupt konnte man hier auch den Begriff der Spielbarkeit
anfiithren, durch die ein Eintauchen in andere Rollen und die Perspektiveniibernahme
anderer erleichtert wird und erlernt werden kann. Die Spielbarkeit von Figuren oder Rol-
len empfinde ich aus der Teilnehmerperspektive an Enkelkinder-Spielen als etwas abso-
lut Wichtiges, weswegen fiir mich der Begriff der Spielbarkeit die Simulationstheorie des
Verstehens untermauert.

Bei der Lektiire von Breithaupts Das narrative Gehirn (69) fiel mir assoziativ ein nicht
leicht verstindliches, schmales Buch des Medien-, Sprach- und Kulturwissenschaftler
S.J. Schmidt ein: Geschichten & Diskurse — Abschied vom Konstruktivismus (71). Schmidt zu-
folge sind die Setzungen, die wir uns in Geschichten und Diskursen nacherzihlen und
weitergeben die Voraussetzungen fiir unsere Kultur und unsere Kulturprogramme und
vice versa. IThm zufolge liegt eine zirkulire Kausalitit zwischen den in den Netzwerken von
Personen kursierenden Geschichten und ihrer Kultur vor. Schmidt verabschiedet sich
von erkenntnistheoretischen Konstruktionen des radikalen Konstruktivismus, reflektiert
Setzungen und Voraussetzungen des Konstruktivismus und will iiber eine Neudefiniti-
on von 4 Unbekannten (Lernen, Wissen, Kompetenz, Kultur) eine autopoietische Gene-
se des Sozialen und der Kultur entwickeln, die auf zirkulirer Kausalitit beruht (72). Die
oben wiedergegebene Abbildung 2 zu Thomas Fuchs vertikaler und horizontaler zirkuli-
rer Kausalitit (3:122) lief3e sich daher meines Erachtens problemlos um eine 5. horizonta-
le Ebene, eine sozio-kulturelle Ebene erweitern und in George Engels Gesamtschau der
Systembhierarchie (von Atomen iiber die Biosphire zur sozio-kulturellen Sphire) inte-
grieren (39:131).

Konnten interpersonale Kommunikationen (wie Mirchenerzihlen, Geschichten-
erzihlen, Tratsch, social media-Gezwitscher, Kommentare in virtuellen Communities
u.a.m.), kénnten zwischen vielen Personen zirkulierende Narrationen (Meads verall-
gemeinerter Andere) in den einzelnen Personen die mentale Resonanz ergeben, die sich
wiederholenden Prozesse darstellen, die das Soziale konstituieren und im Zeitverlauf
allmihlich modifizieren? Und was macht den Unterschied zwischen Geschichten und
Diskursen? Was muss dazu kommen, dass Kommunikation mehr wird als l'art pur lart,
dass aus Kommunikation Diskurse werden? Wird man dann Person, wenn man iiber To-
masellos Handlungskoordination via Zeigegeste und Sprache hinaus (46,47), den Raum

13.02.2026, 17:14:09. B -

135


https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

der Griinde betritt, beim Reden iiber Werte, iiber ethische Prinzipien, itber wissenschaft-
liche Kontroversen Griinde fiir seine Meinung angibt, wenn #iber Rationalitits- und
Geltungsanspriichen, iiber mathematische Formeln oder iiber gesellschaftspolitische

Ziele diskutiert wird? Mit solchen Diskursen hat man — Nicolai Hartmann zufolge -
Anteil am objektiven Geist (62—64) und konnte mit Searle (12,53) in einen Diskurs treten,
ob auch kiinstliche Intelligenz, ob von Computerprogrammen wie ChatGPT fabrizierte

Gedichte Geistiges darstellen, ob wir das wertschitzen und wollen oder ob wir Diskurse
mit lebendigen Menschen und lebenserfahrenen Personen priferieren.

Literatur

10.

11.

12.

13.

14.

Blumenberg H. Beschreibung des Menschen. (Aus dem Nachlass herausgegeben von
Manfred Sommer). Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissen-
schaft 2091; 2014.

Janich P. Kein neues Menschenbild. Zur Sprache der Hirnforschung. Frankfurt:
Suhrkamp Verlag, edition unseld eu 21; 2009.

Fuchs T. Das Gehirn - ein Beziehungsorgan: Eine phinomenologisch-kologische
Konzeption. Stuttgart: Kohlhammer, 2008, 2. Aufl. 2009.

Fuchs Th. Ecology of the Brain. The Phenomenology and Biology of the Embodied
Mind. Oxford: Oxford University Press, 2018.

Roth G. Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie und ihre phi-
losophischen Konsequenzen. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch
wissenschaft stw 1275; 1997.

Roth G. Uber den Menschen. Berlin: Suhrkamp Verlag; 2021.

Metzinger T. Der EGO-Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: Von der Hirnfor-
schung zur Bewusstseinsethik. Berlin: Berliner Taschenbuch Verlag; 2010.

Singer W. Ein neues Menschenbild? Gespriche iiber Hirnforschung: Frankfurt:
Suhrkamp; 2003.

Frith C. Making up the Mind. How the Brain Creates our Mental World. Blackwell
Publishing Ltd; 2007. Deutsch: Frith C. Wie unser Gehirn die Welt erschafft. Heidel-
berg: Spektrum Akademischer Verlag; 2010.

Tretter F, Gritnhut C. Ist das Gehirn der Geist? - Grundfragen der Neurophilosophie.
Goéttingern/Bern/Wien: Hogrefe; 2010.

Bennett MR, Hacker PMS. Philosophical foundations of neuroscience. Malden/
Oxford/Carlton: Blackwell Publishing Ltd; 2003. Deutsch: Bennett MR, Hacker PMS.
Die philosophischen Grundlagen der Neurowissenschaften. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft; 2010.

Bennett M, Dennett D, Hacker P, Searle ]. Neurowissenschaft und Philosophie. Ge-
hirn, Geist und Sprache. Berlin: Suhrkamp Verlag; 2010.

Janisch P. Kleine Philosophie der Naturwissenschaften. Miinchen: C.H. Beck,
Beck’sche Reihe 1203;1997.

Janich P. Konstruktivismus und Naturerkenntnis. Auf dem Weg zum Kulturalismus.
Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1244;1996.

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22

23.

24.

25.

26.

27.

2.8.

29.

30.

31.

32.

33.

6. Das Gehirn - kein Weltproduzent und kein Selbstsimulator

Hartmann D, Janich P (Hg.). Methodischer Kulturalismus. Zwischen Naturalismus
und Postmoderne. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissen-
schaft stw 1272;1996.

Hartmann D, Janich P (Hg.). Die Kulturalistische Wende. Zur Orientierung des philo-
sophischen Selbstverstindnisses. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschen-
buch wissenschaft stw 1391;1998.

Janich P. Kultur und Methode. Philosophie in einer wissenschaftlich geprigten Welt.
Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1773; 2006.
Schmitz H. Der Leib. System der Philosophie II/1und 2. Bonn: Bouvier Verlag, 3. Aufl.
1998.

Waldenfels B. Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phinomenologie des Leibes.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1472;
2000.

Fuchs T. Leib — Raum — Person. Entwurf einer phinomenologischen Anthropologie.
Stuttgart: Klett-Cotta; 2000.

Bohme G. Leibsein als Aufgabe. Leibphilosophie in pragmatischer Sicht. Kusterdin-
gen: Die Graue Edition, SFG-Servicecenter Fachverlage GmbH; 2003.

. Fuchs T. Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psychiatrische Essays. Kuster-

dingen: Die Graue Edition, SFG-Servicecenter Fachverlage GmbH; 2008.

Béhme G. Ethik leiblicher Existenz. Uber unseren moralischen Umgang mit der ei-
genen Natur. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw
1880; 2008.

Alloa E, Bedorf T, Griiny C, Klass TN (Hg.): Leiblichkeit — Geschichte und Aktualitit
eines Konzepts. Titbingen: Verlag Mohr Siebeck, UTB 3633; 2012.

Merleau-Ponty M. Phinomenologie der Wahrnehmung. Berlin: Walter de Gruyter
Verlag, 6. Aufl. 1966.

Merleau-Ponty M. Das Auge und der Geist. Philosophische Essays. Hamburg: Felix
Meiner Verlag, 2003.

Merleau-Ponty M. Das Sichtbare und das Unsichtbare. Miinchen: Wilhelm Fink Ver-
lag; 1986. 3.Aufl. 2004.

Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philo-
so-phische Anthropologie. Gesammelte Schriften IV. Herausgegeben von G. Dux,
O. Marquard, E. Stoker unter Mitwirkung von R:W. Schmidt, A. Wetterer und M.-
J. Zemlin. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1981, suhrkamp taschenbuch wissenschaft
1627, 2003, 2. Aufl. 2016.

Metzinger T (Hg.). Grundkurs Philosophie des Geistes. Band 1: Phinomenales Be-
wusstsein. Paderborn: mentis; 2006.

Metzinger T (Hg.). Grundkurs Philosophie des Geistes. Band 2: Das Leib-Seele-Pro-
blem. Paderborn: mentis; 2007.

Metzinger T (Hg.). Grundkurs Philosophie des Geistes. Band 3: Intentionalitit und
mentale Reprisentation. Paderborn: mentis; 2010.

Bieri P (Hg.). Analytische Philosophie des Geistes. 4. Aufl. Weinheim/Basel: Beltz
Verlag; 2007.

Maturana HR, Varela FJ. Autopoiesis and Cognition. The Realization of the Living.
Boston: D. Reidel, 1979.

13.02.2026, 17:14:09. B -

137


https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44.

45.

46.

47.

48.

49.

50.

Maturana HR, Varela FJ. The Tree of Knowledge. Boston: New Science Library 1987.
Deutsch: Manturana HR, Varela FJ. Der Baum der Erkenntnis. Bern/Miinchen /Wien:
Scherz, 1987.

von Uexkill J. Theoretische Biologie. Julius Springer, Berlin, 1928. Nachdruck: suhr-
kamp taschenbuch wissenschaft stw 20, Suhrkamp, Frankfurt, 1973.

von Uexkiill ], Kriszat G. Streifziige durch die Umwelten von Tieren und Menschen.
Ein Bilderbuch unsichtbarer Welten. Bedeutungslehre. Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt Verlag, Rowohlts Deutsche Enzyklopidie rde 13, 1956.

von Uexkill Th. (Hg.). von Uexkiill J. Kompositionslehre der Natur. Biologie als un-
dogmatische Naturwissenschaft. Ausgewihlte Schriften. Frankfurt a.M.: Propylden/
Ullstein Verlag, 1980.

von Uexkiill Th. Der Mensch und die Natur — Grundziige einer Naturphilosophie.
Sammlung Dalp 13, Miinchen: Leo Lehnen Verlag; 1953.

von Uexkill Th., Wesiack W. Theorie der Humanmedizin. Grundlagen arztlichen
Denkens und Handelns. Miinchen — Wien: Urban & Schwarzenberg, 3. iiberarbeitete
Auflage 1998.

von Uexkiill Th, Wesiak W. Integrierte Medizin als Gesamtkonzept der Heilkunde:
ein bio-psycho-soziales Modell. In: Adler R, Herrmann JM, Koéhle K, Langewitz W,
Schonecke OW, von Uexkiill Th, Wesiak W (Hg.). Uexkilll Psychosomatische Medizin.
6. Aufl., Miinchen: Urban & Fischer, 2003:3—42.

Fuchs T. Verteidigung des Menschen: Grundfragen einer verkérperten Anthropolo-
gie. Berlin: Suhrkamp-Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 2311; 2020.
Kriz J. Subjekt und Lebenswelt. Personzentrierte Systemtheorie fiir Psychotherapie,
Beratung und Coaching. Gottingen: Vanderhoeck & Ruprecht; 2017.

Damasio A. Self Comes to Mind. Constructing the Conscious Brain. New York: Pan-
theon Book; 2010. Deutsch: Selbst ist der Mensch — Korper, Geist und die Entstehung
des menschlichen Bewusstseins. Miinchen: Siedler Verlag; 3. Aufl. 2011.

Melloni L, Mudrik L, Pitts M, Koch C. Making the hard problem of consciousness
easier. Science 2021; 372: 911-912.

Sandkiihler HJ. Kritik der Reprisentation. Einfithrung in die Theorie der Uberzeu-
gungen, der Wissenskulturen und des Wissens. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhr-
kamp taschenbuch wissenschaft stw 1920; 2009.

Portmann A. Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen. Basel: Schwabe;
1944.

Tomasello M. Origins of Human Communication. Cambridge (Mass.)/London: MIT
Press, 2008. Deutsch: Tomasello M. Die Urspriinge der menschlichen Kommunika-
tion. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 2009, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2004,
2011.

Tomasello M. A Natural History of Human Thinking. Cambridge (Mass.)/London:
Harvard University Press, 2014. Deutsch: Tomasello M. Eine Naturgeschichte des
menschlichen Denkens. Berlin: Suhrkamp Verlag, 2014.

Deacon TW. The Symbolic Species — The Co-Evolution of Language and the Brain.
New York — London: WW. Norton & Company, 1997.

Nagel T. Der Blick von Nirgendwo. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschen-
buch wissenschaft stw 2035; 2012.

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SI1.

52.

53.

54.

55.

56.

57.

58.

59.
60.

61.
62.

63.

64.

65.

66.

67.

6. Das Gehirn - kein Weltproduzent und kein Selbstsimulator

Pauen M. Grundprobleme der Philosophie des Geistes. Eine Einfithrung. Frankfurt:
Fischer Taschenbuch Verlag; 2001, 5. Aufl. 2005.

Eccles JC. How the Self Control its Brain. Berlin/Heidelberg: Springer Verlag; 1994.
Deutsch: Eccles JC. Wie das Selbst sein Gehirn steuert. Miinchen: Piper Verlag; 1994,
2. Aufl. 1997. Miinchen: Piper Verlag; 1982, 6. Aufl. 1997.

Popper KR, Eccles JC. The Self and its Brain — An Argument for Interactionism. Ber-
lin/Heidelberg: Springer Verlag; 1977. Deutsch: Popper KR, Eccles JC. Das Ich und
sein Gehirn.

SearleJ. Mind, Language and Society. 1998. Deutsch: Searle J. Geist, Sprache und Ge-
sellschaft. Philosophie in der wirklichen Welt. Frankfurt: Suhrkamp Verlag; 2001.
Beck D. Krankheit als Selbstheilung. Wie korperliche Krankheiten ein Versuch zu
seelischer Heilung sein kénnen. Frankfurt: Insel Verlag; 1981.

Engel GL. The clinical application of the biopsychosocial model. Am ] Psychiat 1980;
137:535—544.

Engel GL. A unified concept of health and disease. In: Perspectives in Biology and
Medicine III, 1960: 459—485. Deutsch: Versuch einer Zusammenschau von Gesund-
heit und Krankheit. In: Rothschuh KE (Hg.). Was ist Krankheit? — Erscheinung,
Erklirung, Sinngebung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1975:
306-342.

Spaemann R. Personen. Versuche iiber den Unterschied zwischen retwas< und »je-
mand«. Stuttgart: Klett-Cotta; 1996.

Blumenberg H. Theorie der Lebenswelt. Berlin: Suhrkamp Verlag; 2010.

Borck C. Hans Blumenberg. The transformation of Uexkill's bioepestemology into
phenomenology. N Michelini F, Kéchy K (eds.). Jakob von Uexkiill and Philosophy
— Life, Environments, Anthropology. London — New York: Routledge, paperback
2021:188-204.

Scheler M. Die Stellung des Menschen im Kosmos. Hamburg: Meiner; 2016.

Fischer J. Helmuth Plessner und Max Scheler. Parallelaktion zur Uberwindung des
cartesianischen Dualismus. Funktionen und Folgen einer philosophischen Biologie
fiir die Philosophische Anthropologie. In: Kéchy K, Michelini F (Hg.). Zwischen den
Kulturen. Plessners Stufen des Organischen im zeithistorischen Kontext. Freiburg/
Miinchen: Verlag Karl Alber; 2015: 273-304.

Hartmann N. Der Aufbau der realen Welt. Grundriss der allgemeinen Kategorien-
lehre. 3. Auflage. Berlin: de Gruyter; 1964.

Hartmann N. Das Problem des geistigen Seins. Untersuchungen zur Grundlegung
der Geschichtsphilosophie und der Geisteswissenschaften. 3. Auflage. Berlin: de
Gruyter; 1962.

Hartmann N. Philosophie der Natur. Abriss der speziellen Kategorienlehre. 2. Aufla-
ge. Berlin: de Gruyter; 1980.

Wunsch M. Anthropologie des geistigen Seins und Ontologie des Menschen bei
Helmuth Plessner und Nicolai Hartmann. In: Kéchy K, Michelini F (Hg.). Zwischen
den Kulturen. Plessners Stufen des Organischen im zeithistorischen Kontext. Freiburg/
Miinchen: Verlag Karl Alber; 2015: 243—271.

Brentani C. >Consistency« and maintenance of the personal identity in Nicolai Hart-
mann’s Philosophie der Natur. In: Von Kalckreuth M, Schmieg G, Hausen F (Hg.). Ni-

13.02.2026, 17:14:09. B -

139


https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

68.

69.

70.

71.

72.

73.

colai Hartmanns Neue Ontologie und die Philosophische Anthropologie — Mensch-
liches Leben in Natur und Geist. Berlin/Boston: de Gruyter; 2019: 111-126.

Da Re A. Person, Gesamtperson und Geistiges Sein. Nicolai Hartmann im Vergleich
mit Max Scheler. In: Von Kalckreuth M, Schmieg G, Hausen F (Hg.). Nicolai Hart-
manns Neue Ontologie und die Philosophische Anthropologie — Menschliches Leben
in Natur und Geist. Berlin/Boston: de Gruyter; 2019: 153—-172..

Mead GH. Mind, Self & Society. Chicago/London: The University of Chicago Press;
1934, the definitive edition 2015. Deutsch: Mead GH. Geist, Identitit und Gesell-
schaft. Berlin: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 28; 1973, 19.
Aufl. 2020.

Breithaupt F: Das narrative Gehirn. Was unsere Neuronen erzihlen. Berlin: Suhr-
kamp Verlag; 2022.

Forstl H (Hg.) Theory of Mind. Neurobiologie und Psychologie sozialen Verhaltens.
Berlin/Heidelberg: Springer Verlag; 2. Aufl. 2012.

Schmidt SJ. Geschichten & Diskurse. Abschied vom Konstruktivismus. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt Verlag, rowohlts enzyklopidie re 55660; 2003.

Schmidt SJ. Lernen, Wissen, Kompetenz, Kultur. Vorschlige zur Bestimmung von
vier Unbekannten. Heidelberg: Carl-Auer-Verlag; 2005.

13.02.2026, 17:14:09. B -



https://doi.org/10.14361/9783839475942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

