m

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Beide Ansitze liefSen sich etwa in Bezug auf Kunst miteinander in Beziehung setzen.
Wie oben (siehe Kapitel 1.1.2.) ausgefiihrt, stand die Asthetik in der Rezeption Adornos
hiufig im Fokus. Bei Foucault ist diese Perspektive jedoch noch entwicklungsfihig. Der
Sammelband Peter Gentes (2004) iiber Foucault und die Kiinste und Arne Klawitters (2003)
Standardwerk tiber Foucaults Literaturontologie bereiten dazu das Feld. Auch von den
Analysen der Musik ausgehend wiren fruchtbare Fortsetzungen der hiesigen Kraftfelder
moglich.

Ebenso bieten die intensiven, verschiedenen Auseinandersetzungen Adornos und
Foucaults mit dem deutschen Idealismus, besonders mit Kant, Moglichkeiten, an die
hier vorgestellten Kraftfelder anzukniipfen (siehe Kapitel 4.1.3. und 4.2.1.). Foucaults
Ubersetzung von dessen Anthropologie sowie seine Schriften zu Kritik und Aufklirung
wiren dafiir ebenso geeignete Ausgangspunkte wie Adornos Vorlesungen wber die
Geschichte. Uber die normativen Grundlagen der Kritischen Theorie hat Seyla Benhabib
(1992) Pionierarbeit geleistet (vgl. Thein 2013). Auch Allen (2017b) steuert beziiglich der
Verbindung Adornos und Foucaults in dieser Hinsicht wertvolle Uberlegungen bei.

Insgesamt sind die externen Ankniipfungspunkte und die angesprochenen Gren-
zen zwar Belege fiir die Fruchtbarkeit des hier entwickelten Ansatzes, sie hier vertieft
zu verhandeln, wiirde allerdings den Rahmen der vorliegenden Arbeit sprengen. Sie be-
schrinkt sich darauf, Adornos und Foucaults Begriffe in drei Kraftfeldern miteinander
zu vermitteln. Diese Methode soll in den folgenden Unterkapitel niher ausgefithrt wer-
den.

1.2. Methodik 1: >Kraftfelder«

Der methodische Zugriff auf die Begriffe Adornos und Foucaults unterscheidet sich von
der bloRen Identifikation von Gemeinsamkeiten und Unterschieden und ihrer Aufrei-
hung, wie es in der Sekundirliteratur oft geschieht. Unbefriedigend ist dieses Vorge-
hen besonders deshalb, weil es zumeist nichts Neues erschlief3t und iiberdies die Gefahr
birgt, in ein simples Schema >besser-schlechter< zu geraten. Die Methode des Kraftfelds will
jede offene oder verdeckte Hierarchie vermeiden, indem es die Positionen Adornos und Foucaults so
aufeinander bezieht, dass zundchst ein gemeinsames Problem sichtbar wird. AnschliefSend kinnen
ihreverschiedenen Begriffe als historische Problematisierungsweisen verstanden und aufihren Ein-
satz in gesellschaftlichen Auseinandersetzungen hin untersucht werden, woraufhin Vermutungen
iiber Aktualisierungen angestellt werden kinnen. Statt bei der Gegeniiberstellung zu verhar-
ren, sollten die Positionen Adornos und Foucaults vermittelt werden. Dabei geht die vor-
liegende Untersuchung nicht von einem gemeinsamen Mittleren aus, etwa einer Schnitt-
menge, sondern die Gemeinschaft im Problem erméglicht durch die Extreme hindurch
ihre Vermittlung. Ein geistiges Kraftfeld entsteht um ein Problem, zu dessen Bearbei-
tung ein Begriff entwickelt wird, der es erlaubt, das Problem auf eine spezifische Weise
zu bearbeiten. Zumeist handelt es sich nicht um einen einzelnen Begriff, sondern um
eine Konstellation untereinander verbundener Begriffe. Indem die Begriffe aufeinander
verweisen, wirken sie an einem umfassenderen und reflexiven Prozess der Wahrheits-
findung mit. Denn die Begriffe schirfen sich gegenseitig, lassen aber auch bewusst Un-
schirfen zu, um dem Eindruck volliger Identifikation von Sache und Begriff entgegen-

- am 13.02.2026, 21:32:03. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839472484-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

zutreten. Statt zu definieren, zeigen" diese Verbindungen von Begriffen auf ihre sachli-
chen Gehalte, ohne eine abschliefiende Identitit behaupten zu kénnen.

Im einfachsten Fall entsteht ein Kraftfeld durch eine Aquivokation, wenn also ein und
derselbe Ausdruck unterschiedlich gebraucht wird." In der vorliegenden Untersuchung
trifft dies etwa im Kraftfeld A (siehe Kapitel 2) auf den Begriff der-Macht<zu, den Adorno
und Foucault jeweils unterschiedlich verwenden und auf Gewalt beziehen oder davon ab-
grenzen. Erst eine Analyse vermag das gemeinsame Problem und die verschiedenen Pro-
blematisierungen zu erfassen. Zumeist entsteht ein Kraftfeld aber genau dort, wo unter-
schiedliche Begriffe genutzt werden, um gezielt eine Differenz deutlich zu machen. So
stellt Foucault, wie in Kraftfeld B (siehe Kapitel 3) gezeigt, »Wissen« explizit gegen >Ideo-
logie<, wohingegen Adorno letzteren Begriff gegen die Wissenssoziologie Mannheims
scharf abgrenzt. Das Kraftfeld zeigt sich dann zu Beginn als Spannungsfeld zwischen
zwei ungleichen begrifflichen Polen. Jedoch erhellt die Untersuchung des Kraftfeldes die
immanenten Verbindungen zwischen diesen und erlaubt es, aus der Differenz auf ge-
sellschaftliche Transformationen zu schliefRen. Damit werden zugleich Aktualisierungs-
potentiale offengelegt. Das Kraftfeld C (siehe Kapitel 4) ergibt sich aus der Vermittlung
der unterschiedlichen Bemithungen Adornos und Foucaults, das philosophische Subjekt
zu dezentrieren. Beiden erschien dies nach den Katastrophen des 20. Jahrhunderts ei-
ne notwendige Aufgabe, jedoch nicht ohne genau auf die konkreten Lebensweisen und
Bedingungen der Individuen zu schauen. Adorno erkannte im Identititszwang ein den
Subjekten auferlegtes Ubel, dass die verbreitete >Ich-Schwiche« verursachte, ohne die
Hoffnungen auf die Miindigkeit der subjektivierten Individuen aufzugeben. Hingegen
erlauben Foucaults Analysen der >Subjektivierungsweisen« die Einsicht in die Plurali-
tit und Widerstindigkeit der subjektivierten Korper und bieten einen Ausblick auf die
Uberschreitung der gouvernementalen Individualitit.

Die Methode des Kraftfelds ermoglicht es, die Historizitit der Begriffe zu erfassen
und erschliefdt auf diese Weise die theoretischen Auseinandersetzungen mit der Gesell-
schaft. Demirovi¢ bemerkt, dass die Frankfurter Schule den gesellschaftlichen Entwick-
lungen durch die Verschiebung von Begriften in Konstellationen gerecht zu werden ver-
sucht: »Das Verhiltnis der Begriffe zueinander registriert die Verinderungen in deren
Erfahrungsgehalt und modifiziert die begriffliche Struktur der Theorie in ihrer Gesamt-
heit.« (Demirovi¢ 2003: 4) Die Erfahrungen im US-amerikanischen Exil, auch in Holly-

17 Dass in den Kraftfeldern die Begriffe auf ihre Gegenstinde zeigen, schlief’t direkt an Adornos
Uberlegungen zum»deiktische[n] Verfahren«an (Adorno1962: Terminologie 1:11). Adorno mochte
»Begriffe teils expliziere[n] und teils exponiere[n], aber nur sehr selten definiere[n]« (ebd.: 12).

18 »Wie jeder philosophische hat der Terminus Fortschritt seine Aquivokationen; wie in jeglichem
melden diese auch ein Gemeinsames an.« (Adorno: 1962: [Fortschritt]: 29) Fiir Adorno ist eine
Aquivokation von Begriffen kein Zufall, sondern deutet auf gleiche Probleme hin, wie Rolf Tiede-
mann hervorhob (Tiedemann 1984: 179). Breitenstein reflektiert auf Aquivokationen am Beispiel
des Wortes »Geschichte«, das stets sowohl die Kunde als auch die zuriickliegende Zeit meint. Die-
se seien »nicht einfach analytisch bereinigt« (Breitenstein 2013: 38). Die Aquivokationen sind stets
zumindest teilweise in der Sache begriindet.

19 Ahnlich formuliert Demirovi¢ spiter: »Vielmehr bringen die historischen Veranderungen die Be-
griffe selbst zum Schwingen und verdndern die begrifflichen Konstellationen« (Demirovié 2012:
34).

- am 13.02.2026, 21:32:03. /del -[@

45


https://doi.org/10.14361/9783839472484-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

wood, flossen in Adornos Begriff der Kulturindustrie ein, der zugleich die Konfigurati-
on des Ideologiebegriffs bereicherte und sie verinderte, indem er die Zunahme planeri-
schen Handelns in diesem Bereich herausstellte. Gleiches gilt fiir Foucault, der fiir seinen
wandlungsfihigen Begriffsapparat geschitzt und verdammt wurde. Um den Phinome-
nen der aufkommenden neoliberalen Anrufung zur Selbstfithrung und der Vielfalt des
Gegenverhaltens begrifflich gerecht werden zu kénnen, musste Foucault seinen Macht-
begriff um den Begriff der Regierung erweitern, die neben der Fremd- auch die Selbst-
regierung beinhaltet.

Ein Kraftfeld entsteht immer um einen spezifischen, historischen und kontrover-
sen Herd, wie die vorangegangenen Beispielen verdeutlichen. Dem liegt die Kritik Ador-
nos und Foucaults am philosophischen System zu Grunde®®, in dem alle Elemente in
einem mehr oder weniger fixen Zusammenhang stehen. So unterschiedliche Auswege
beide Denker aus dem hegelianischen Systemdenken wihlten, zogen sie doch beide den
Schluss daraus, sich ins Detail zu versenken. Adorno reflektiert dies in einer Vorlesung
als die Notwendigkeit der »konkret geschichtliche[n] Analyse« (Adorno 1964: LGF: 58; Her-
vorhebung P.E.). Seine Idee, dass »jene Konstellation der Kategorien, jenes Aufeineran-
derverwiesen-Sein der geschichtlichen Kategorien auf die reale Geschichte selber, ih-
rerseits [..] ein kategorialer Zug ist« (ebd.; Hervorhebung P.E.), greift die Methode des
Kraftfelds auf. Es gilt, die untersuchten Elemente als Momente eines historischen und
umkimpften Prozesses zu begreifen, sie also einzubetten in umfassendere Tendenzen
und ibergreifende Strukturen, die sie praformieren und iiberdeterminieren. Zwischen
den »historischen Deutungen Adornos« und Foucaults »materialen Arbeiten« bestehen
»konkrete Gemeinsamkeiten« (Breitenstein 2013: 274), auf die Breitenstein hinweist. Das
inden folgenden Kapiteln zusammengetragene Material, welches durch die Methode des
Kraftfelds erschlossen werden soll, geht also von spezifisch historischen und kontrover-
sen Problemen aus, die gleichwohl miteinander in Verbindung stehen.

Die Spezifik der einzelnen Kraftfelder und der »lokale Charakter der Kritik« (Fou-
cault1976:IVG: 20) in Form konkreter historischer Untersuchungen diirfen nicht itber die
unauflésliche Verbundenheit der einzelnen Felder und Probleme hinwegtiuschen. Sie
miissen zwar analytisch voneinander getrennt, aber stets zusammen gedacht werden.
Verbunden sind sie nach Art von Borromaiischen Ringen, die einzeln betrachtet, aber
insgesamt nicht voneinander getrennt werden konnen. Die angesprochenen Kraftfelder,
welche von Gewalt und Macht, Ideologie und Wissen sowie Individuum und Subjekti-
vierung ausgehen, sind miteinander vermittelt. Foucault hat auf diesen inneren Zusam-
menhang der drei hier als Kraftfelder behandelten Bereiche immer wieder hingewiesen.
Am deutlichsten wird er in Bezug auf seine Vorstellung von Kritik, deren »Entstehungs-
herd« er als »das Biindel der Beziehungen zwischen der Macht, der Wahrheit und dem
Subjekt« (Foucault 1978: Kritik: 15) begreift (siehe Kapitel 4.2.3.).

Die Methode, Begriffe in einem Kraftfeld anzuordnen, leitet sich einerseits von Fou-
caults Bemithungen um die Analyse von Krifteverhiltnissen und andererseits von Ador-

20 DieAdorno und Foucault gemeinsame Kritik am System findet sich auch in der Forschungsliteratur
(vgl. Baumann 1999: 5; Cook 2018: 16—18).

- am 13.02.2026, 21:32:03. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839472484-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

nos Idee der Konstellationen ab, welche er Benjamin entlehnt.* In ihr stehen die Begriffe
nicht in starren Systemen, sondern in »Konfigurationen« zueinander und erzeugen so
ein »Kraftfeld« (Adorno 1958: [Essay]: GS 11: 22). Sanft und behutsam, dem Ideal der ge-
waltfreien Erkenntnis nach, soll das Denken die Worte gebrauchen, die es zu Begriffen
formt, indem es sie ansieht »als ein Wechselspiel, als ein Kraftfeld zwischen dem, was
sie in der Sprache sind und dem was, was sie bedeuten und was eben die reale Gesell-
schaft ist.« (Adorno 1960: PuS: 219) Auch innerhalb und zwischen verschiedenen Philo-
sophien kann ein »Kraftfeld« entstehen, das Adorno bestimmt als »ein Sich-aneinander
Abarbeiten der in dieser Philosophie enthaltenen Krifte.« (Adorno 1963: Terminologie 2:
246) Philosophisches Denken mittels eines Kraftfelds stellt einen zarten Versuch dar, eine
Erfahrung begrifflich auszudriicken, der jederzeit scheitern kann. Dann »[e]rstarrt das
Kraftfeld [..] zu fixierten Kategorien« und kontingente Dichotomien erscheinen plotz-
lich uniiberwindbar. Das Denken wird fruchtlos und es »gerit jede einzelne dieser iso-
lierten Kategorien in Widerspruch zu dem von ihr Gemeinten und gibt sich her zur Ideo-
logie« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 96). Kraftfelder sollen der Fetischisierung und
damit der Ideologie entgegenwirken, indem sie Erfahrungen folgend Begriffe in Kon-
stellationen anordnen. Gleichermafien verweist der Begriff auf Foucaults Uberlegungen
zur Macht als »Vielfiltigkeit von Krifteverhiltnissen, die ein Gebiet bevolkern und or-
ganisieren« (Foucault 1976: WzW: 93) und so ein Netz beziehungsweise Feld** entstehen
lassen. Auch in seinen Vorlesungen findet sich der methodische Gedanke, man kénne
»die Dimension dessen, was zu tun ist, nur im Inneren eines Feldes wirklicher Krifte
[...], das heif’t eines Kraftfeldes« behandeln (Foucault 1978: STB: 16). An dieser Stelle un-
terstreicht er den objektiven Charakter des Kraftfeldes, das nicht Ausdruck subjektiver
Willkiir ist, »das man auf keine Weise kontrollieren noch gegeniiber dem Inneren dieses
Diskurses geltend machen kann.« (ebd.) Dem Kraftfeld stehen Missbrauch, Vereinnah-
mung und die Zuschreibung als »Kombattanten« gegeniiber, welche Foucault selbst oft
erlebte und gegen die er betont, es gehe ihm darum, »mdglichst viele Hypothesen, Fel-
der, Fragen, Gesprichspartner ein[zu]beziehen und die Unterschiede zwischen ihnen,

21 »Als Konstellation umkreist der theoretische Gedanken den Begriff« (Adorno 1966: ND: CS 6:166),
so Adorno in der Negativen Dialektik. An gleicher Stelle bezieht er sich —neben Webers nominalis-
tischen Idealtypen — auf Benjamins Trauerspielbuch, worin dieser schrieb: »Die Ideen sind ewige
Konstellationen und indem die Elemente als Punkte in derartigen Konstellationen erfasst werden,
sind die Phanomene aufgeteilt und gerettet zugleich.« (Benjamin 1928: 215) In &hnlich fruchtbarer
Weise greift Weigel auf Benjamins Begriff der »Korrespondenz« zuriick, den dieser verwendete,
um »die nicht zeitliche, sondern bildliche, imaginar strukturierte Verbindung zwischen Jetztzeit
und Gewesenem zu beschreiben.« (Weigel 1995: 6) Gemein ist Korrespondenz und Konstellation,
wie sie (iber die Lektiire Adornos in den hier entwickelten Begriff »Kraftfeld«einflieRen, eine nicht
zwingende Verbindung, in der Wechselwirkungen moglich bleiben, und die nicht einzig tiber die
Zeitgenossenschaft begriindetist, sondern dhnliche Motive und Momente anspricht und zum Klin-
gen bringt.

22 Die Metapher Feld verweist auf Foucaults Beschreibung von Macht als »produktives Netz« (Fou-
cault1976: [192]:197), Adorno spricht von dem»sich verdichtenden Netz der Gesellschaft« (Adorno
1964: LGF: 9) Vgl. dazu Artikel »Netz« in Worterbuch der philosophischen Metaphern (vgl. Emden
2007: besonders 254). Gegeniiber der Netzmetapher macht das Kraft-Feld es hingegen leichter
sich vielfaltige Verbindungen verschiedener Netze vorzustellen. Sie konne sich iberlagern, stéren
oder verstarken, ganz so wie Foucault es fiir unterschiedliche Strategien ausfiihrt.

- am 13.02.2026, 21:32:03. /del -[@

47


https://doi.org/10.14361/9783839472484-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

also die Dimensionen der Forschung, deutlich [zu] machen.« (Foucault 1978: [254]: 900)
Kraftfelder sind also auch Ausdruck der Uberlagerung einer Pluralitit von Forschungs-
dimensionen, deren Objektivitit an reale Krifteverhiltnisse zuriickgebunden bleibt.

Zwar ist die Methode des Kraftfeldes in der sozialphilosophischen Forschung nicht
etabliert, doch finden sich direkte und indirekte Uberlegungen, die dessen Brauchbar-
keit verdeutlichen. In ihrem Text iiber die franzdsische Adorno-Rezeption erliutert Co-
hen-Halimi den Ausdruck bei Adorno: »Krafifeld est un vocable quAdorno affectionne
pour définir les ceuvres et donner a comprendre comment celles-ci conditionnent ob-
jectivement la maniére dont chaque époque les lit, en privilégiant telle ou telle ligne de
force.« (Cohen-Halimi 2019: 1016) Wie oben beschrieben, macht der Ausdruck Kraftfeld
die Historizitat sichtbar und offenbart zugleich den strategischen Zugrift auf Begriffe.
Aufschlussreich fir den Zusammenhang der vorliegenden Untersuchung, welche auf die
Fruchtbarkeit fiir die Gegenwart ausgerichtet ist, erscheint der Umstand, dass die Au-
torin betont, Adornos Aussagen hitten zu seiner Lebenszeit anders gewirke als heute.
»[Cle que nous a dit Adorno a des époques différentes signifie quelque chose d’objective-
ment différent.« (Ebd.) Die Methode des Kraftfelds birgt das Potential uns die Historizi-
tit unserer Gegenwart vor Augen zu fithren, indem sie uns die Historizitit der Begriffe
in Erinnerung ruft.

Die topologische Metapher des Feldes® hat den Vorteil, Unterschiede und Gemein-
sambkeiten zugleich denkbar zu machen, indem unterschiedliche Punkte auf einer Ebene
erscheinen. Kraft betont das dynamische Moment der Anordnung, in der eine Vielzahl
von Kriften und Strategien gleichzeitig wirken und Verinderungen stets moglich sind.
Sicher ist eine Metapher kein Begriff, wie Blumenberg (1960, 2007) explizierte. Aber sie
stellen, wie Ralf Konersmann belegt, eine Form »figurativen Wissens« (Konersmann
2014:7) dar, die fiir die Philosophie unerlisslich bleibt. Zudem sprechen sachliche Griin-
de fir die Verwendung der Metapher Kraftfeld. Denn »nicht Identitit und Konstanz
sind die Leitbegriffe metaphorologischer Rekonstruktion, sondern Zeitlichkeit und Dif-
ferenz.« (ebd.: 12) Damit ist die Metapher des Kraftfelds auch an Adornos und Foucaults
Reflexionen tiber das Nichtidentische beziehungsweise das Andere der Vernunft sowie
ihre Konzeptionen der Historizitit anschlussfihig. Diese schlagen sich auch in den
beiden Sichtachsen nieder, welche jedes Kraftfeld durchziehen und den Gegenstand der
folgenden Unterkapitel bilden.

1.3. Methodik 2: Zwei Sicht-Achsen

Um die Methode des Kraftfelds fiir die Untersuchung der Ansitze Adornos und Foucaults
umfassend darzulegen, sind Reflexionen tber die Historizitit und das Verhiltnis von
Theorie und Praxis nétig. Dabei handelt es sich um zwei Sichtachsen, welche die Kraftfel-
der durchziehen, sich itberschneiden und damit die Perspektive strukturieren. Die ers-

23 Inseinen Untersuchungen iiber Foucaults und Adornos Verstandnis von Kritik nutzt Brieler eben-
falls eine topologische Metapher, wenn er »ein Terrain von Nidhe und Abstand« ausfindig macht,
»das im Anspruch, Kritik zu iiben, seine innigste Ubereinstimmung findet, so wie Differenzen er-
scheinen, konkretisiert sich die Kritik zu einer spezifischen geistigen Praxis.« (Brieler 2019: 508)

- am 13.02.2026, 21:32:03. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839472484-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

