
44 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

BeideAnsätze ließen sich etwa inBezug aufKunstmiteinander inBeziehung setzen.

Wie oben (siehe Kapitel 1.1.2.) ausgeführt, stand die Ästhetik in der Rezeption Adornos

häufig im Fokus. Bei Foucault ist diese Perspektive jedoch noch entwicklungsfähig. Der

Sammelband Peter Gentes (2004) über Foucault und die Künste und Arne Klawitters (2003)

Standardwerk über Foucaults Literaturontologie bereiten dazu das Feld. Auch von den

AnalysenderMusik ausgehendwären fruchtbare Fortsetzungender hiesigenKraftfelder

möglich.

Ebenso bieten die intensiven, verschiedenen Auseinandersetzungen Adornos und

Foucaults mit dem deutschen Idealismus, besonders mit Kant, Möglichkeiten, an die

hier vorgestellten Kraftfelder anzuknüpfen (siehe Kapitel 4.1.3. und 4.2.1.). Foucaults

Übersetzung von dessen Anthropologie sowie seine Schriften zu Kritik und Aufklärung

wären dafür ebenso geeignete Ausgangspunkte wie Adornos Vorlesungen über die

Geschichte. Über die normativen Grundlagen der KritischenTheorie hat Seyla Benhabib

(1992) Pionierarbeit geleistet (vgl. Thein 2013). Auch Allen (2017b) steuert bezüglich der

Verbindung Adornos und Foucaults in dieser Hinsicht wertvolle Überlegungen bei.

Insgesamt sind die externen Anknüpfungspunkte und die angesprochenen Gren-

zen zwar Belege für die Fruchtbarkeit des hier entwickelten Ansatzes, sie hier vertieft

zu verhandeln, würde allerdings den Rahmen der vorliegenden Arbeit sprengen. Sie be-

schränkt sich darauf, Adornos und Foucaults Begriffe in drei Kraftfeldern miteinander

zu vermitteln. Diese Methode soll in den folgenden Unterkapitel näher ausgeführt wer-

den.

1.2. Methodik 1: ›Kraftfelder‹

Dermethodische Zugriff auf die Begriffe Adornos und Foucaults unterscheidet sich von

der bloßen Identifikation von Gemeinsamkeiten und Unterschieden und ihrer Aufrei-

hung, wie es in der Sekundärliteratur oft geschieht. Unbefriedigend ist dieses Vorge-

hen besonders deshalb,weil es zumeist nichts Neues erschließt und überdies die Gefahr

birgt, in ein simples Schema ›besser-schlechter‹ zu geraten.DieMethode des Kraftfelds will

jede offene oder verdeckte Hierarchie vermeiden, indem es die Positionen Adornos und Foucaults so

aufeinander bezieht, dass zunächst ein gemeinsames Problem sichtbar wird. Anschließend können

ihre verschiedenenBegriffe als historischeProblematisierungsweisen verstandenundauf ihrenEin-

satz in gesellschaftlichen Auseinandersetzungen hin untersucht werden, woraufhin Vermutungen

über Aktualisierungen angestellt werden können. Statt bei der Gegenüberstellung zu verhar-

ren, sollten die PositionenAdornos und Foucaults vermittelt werden.Dabei geht die vor-

liegendeUntersuchungnicht voneinemgemeinsamenMittlerenaus,etwaeinerSchnitt-

menge, sondern die Gemeinschaft im Problem ermöglicht durch die Extreme hindurch

ihre Vermittlung. Ein geistiges Kraftfeld entsteht um ein Problem, zu dessen Bearbei-

tung ein Begriff entwickelt wird, der es erlaubt, das Problem auf eine spezifische Weise

zu bearbeiten. Zumeist handelt es sich nicht um einen einzelnen Begriff, sondern um

eine Konstellation untereinander verbundener Begriffe. Indemdie Begriffe aufeinander

verweisen, wirken sie an einem umfassenderen und reflexiven Prozess der Wahrheits-

findungmit. Denn die Begriffe schärfen sich gegenseitig, lassen aber auch bewusst Un-

schärfen zu, um dem Eindruck völliger Identifikation von Sache und Begriff entgegen-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-011 - am 13.02.2026, 21:32:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 45

zutreten. Statt zu definieren, zeigen17 diese Verbindungen von Begriffen auf ihre sachli-

chen Gehalte, ohne eine abschließende Identität behaupten zu können.

ImeinfachstenFall entsteht einKraftfelddurcheineÄquivokation,wennalso einund

derselbe Ausdruck unterschiedlich gebraucht wird.18 In der vorliegendenUntersuchung

trifft dies etwa imKraftfeld A (sieheKapitel 2) auf denBegriff der ›Macht‹ zu,denAdorno

undFoucault jeweils unterschiedlich verwendenundaufGewalt beziehenoderdavonab-

grenzen.Erst eineAnalyse vermagdas gemeinsameProblemunddie verschiedenenPro-

blematisierungen zu erfassen.Zumeist entsteht einKraftfeld aber genaudort,wounter-

schiedliche Begriffe genutzt werden, um gezielt eine Differenz deutlich zu machen. So

stellt Foucault, wie in Kraftfeld B (siehe Kapitel 3) gezeigt, ›Wissen‹ explizit gegen ›Ideo-

logie‹, wohingegen Adorno letzteren Begriff gegen die Wissenssoziologie Mannheims

scharf abgrenzt. Das Kraftfeld zeigt sich dann zu Beginn als Spannungsfeld zwischen

zwei ungleichen begrifflichen Polen. Jedoch erhellt die Untersuchung des Kraftfeldes die

immanenten Verbindungen zwischen diesen und erlaubt es, aus der Differenz auf ge-

sellschaftliche Transformationen zu schließen.Damitwerden zugleich Aktualisierungs-

potentiale offengelegt. Das Kraftfeld C (siehe Kapitel 4) ergibt sich aus der Vermittlung

der unterschiedlichenBemühungenAdornos und Foucaults, das philosophische Subjekt

zu dezentrieren. Beiden erschien dies nach den Katastrophen des 20. Jahrhunderts ei-

ne notwendige Aufgabe, jedoch nicht ohne genau auf die konkreten Lebensweisen und

Bedingungen der Individuen zu schauen. Adorno erkannte im Identitätszwang ein den

Subjekten auferlegtes Übel, dass die verbreitete ›Ich-Schwäche‹ verursachte, ohne die

Hoffnungen auf die Mündigkeit der subjektivierten Individuen aufzugeben. Hingegen

erlauben Foucaults Analysen der ›Subjektivierungsweisen‹ die Einsicht in die Plurali-

tät und Widerständigkeit der subjektivierten Körper und bieten einen Ausblick auf die

Überschreitung der gouvernementalen Individualität.

Die Methode des Kraftfelds ermöglicht es, die Historizität der Begriffe zu erfassen

und erschließt auf dieseWeise die theoretischen Auseinandersetzungenmit der Gesell-

schaft. Demirović bemerkt, dass die Frankfurter Schule den gesellschaftlichen Entwick-

lungen durch die Verschiebung von Begriffen in Konstellationen gerecht zu werden ver-

sucht: »Das Verhältnis der Begriffe zueinander registriert die Veränderungen in deren

Erfahrungsgehalt undmodifiziert die begriffliche Struktur derTheorie in ihrer Gesamt-

heit.« (Demirović 2003: 4)19 Die Erfahrungen imUS-amerikanischen Exil, auch inHolly-

17 Dass in den Kraftfeldern die Begriffe auf ihre Gegenstände zeigen, schließt direkt an Adornos

Überlegungen zum»deiktische[n] Verfahren« an (Adorno 1962: Terminologie 1: 11). Adornomöchte

»Begriffe teils expliziere[n] und teils exponiere[n], aber nur sehr selten definiere[n]« (ebd.: 12).

18 »Wie jeder philosophische hat der Terminus Fortschritt seine Äquivokationen; wie in jeglichem

melden diese auch ein Gemeinsames an.« (Adorno: 1962: [Fortschritt]: 29) Für Adorno ist eine

Äquivokation von Begriffen kein Zufall, sondern deutet auf gleiche Probleme hin, wie Rolf Tiede-

mann hervorhob (Tiedemann 1984: 179). Breitenstein reflektiert auf Äquivokationen am Beispiel

desWortes »Geschichte«, das stets sowohl die Kunde als auch die zurückliegende Zeit meint. Die-

se seien »nicht einfach analytisch bereinigt« (Breitenstein 2013: 38). Die Äquivokationen sind stets

zumindest teilweise in der Sache begründet.

19 Ähnlich formuliert Demirović später: »Vielmehr bringen die historischen Veränderungen die Be-

griffe selbst zum Schwingen und verändern die begrifflichen Konstellationen« (Demirović 2012:

34).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-011 - am 13.02.2026, 21:32:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

wood, flossen in Adornos Begriff der Kulturindustrie ein, der zugleich die Konfigurati-

on des Ideologiebegriffs bereicherte und sie veränderte, indem er die Zunahme planeri-

schenHandelns indiesemBereichherausstellte.Gleiches gilt für Foucault,der für seinen

wandlungsfähigen Begriffsapparat geschätzt und verdammt wurde. Um den Phänome-

nen der aufkommenden neoliberalen Anrufung zur Selbstführung und der Vielfalt des

Gegenverhaltens begrifflich gerecht werden zu können, musste Foucault seinen Macht-

begriff um den Begriff der Regierung erweitern, die neben der Fremd- auch die Selbst-

regierung beinhaltet.

Ein Kraftfeld entsteht immer um einen spezifischen, historischen und kontrover-

senHerd,wie die vorangegangenenBeispielen verdeutlichen.Dem liegt die Kritik Ador-

nos und Foucaults am philosophischen System zu Grunde20, in dem alle Elemente in

einem mehr oder weniger fixen Zusammenhang stehen. So unterschiedliche Auswege

beide Denker aus dem hegelianischen Systemdenken wählten, zogen sie doch beide den

Schluss daraus, sich ins Detail zu versenken. Adorno reflektiert dies in einer Vorlesung

als die Notwendigkeit der »konkret geschichtliche[n] Analyse« (Adorno 1964: LGF: 58; Her-

vorhebung P.E.). Seine Idee, dass »jene Konstellation der Kategorien, jenes Aufeineran-

derverwiesen-Sein der geschichtlichen Kategorien auf die reale Geschichte selber, ih-

rerseits […] ein kategorialer Zug ist« (ebd.; Hervorhebung P.E.), greift die Methode des

Kraftfelds auf. Es gilt, die untersuchten Elemente als Momente eines historischen und

umkämpften Prozesses zu begreifen, sie also einzubetten in umfassendere Tendenzen

und übergreifende Strukturen, die sie präformieren und überdeterminieren. Zwischen

den »historischen Deutungen Adornos« und Foucaults »materialen Arbeiten« bestehen

»konkreteGemeinsamkeiten« (Breitenstein 2013: 274), auf dieBreitenstein hinweist.Das

inden folgendenKapitelnzusammengetrageneMaterial,welchesdurchdieMethodedes

Kraftfelds erschlossen werden soll, geht also von spezifisch historischen und kontrover-

sen Problemen aus, die gleichwohl miteinander in Verbindung stehen.

Die Spezifik der einzelnen Kraftfelder und der »lokale Charakter der Kritik« (Fou-

cault 1976: IVG:20) inFormkonkreterhistorischerUntersuchungendürfennichtüberdie

unauflösliche Verbundenheit der einzelnen Felder und Probleme hinwegtäuschen. Sie

müssen zwar analytisch voneinander getrennt, aber stets zusammen gedacht werden.

Verbunden sind sie nach Art von Borromäischen Ringen, die einzeln betrachtet, aber

insgesamtnicht voneinander getrenntwerdenkönnen.Die angesprochenenKraftfelder,

welche von Gewalt und Macht, Ideologie und Wissen sowie Individuum und Subjekti-

vierung ausgehen, sindmiteinander vermittelt. Foucault hat auf diesen inneren Zusam-

menhang der drei hier als Kraftfelder behandelten Bereiche immerwieder hingewiesen.

Am deutlichsten wird er in Bezug auf seine Vorstellung von Kritik, deren »Entstehungs-

herd« er als »das Bündel der Beziehungen zwischen der Macht, der Wahrheit und dem

Subjekt« (Foucault 1978: Kritik: 15) begreift (siehe Kapitel 4.2.3.).

DieMethode, Begriffe in einemKraftfeld anzuordnen, leitet sich einerseits von Fou-

caults Bemühungen umdie Analyse von Kräfteverhältnissen und andererseits von Ador-

20 Die Adorno und Foucault gemeinsameKritik amSystemfindet sich auch in der Forschungsliteratur

(vgl. Baumann 1999: 5; Cook 2018: 16–18).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-011 - am 13.02.2026, 21:32:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 47

nos Idee derKonstellationen ab,welche erBenjamin entlehnt.21 In ihr stehendieBegriffe

nicht in starren Systemen, sondern in »Konfigurationen« zueinander und erzeugen so

ein »Kraftfeld« (Adorno 1958: [Essay]: GS 11: 22). Sanft und behutsam, dem Ideal der ge-

waltfreien Erkenntnis nach, soll das Denken die Worte gebrauchen, die es zu Begriffen

formt, indem es sie ansieht »als ein Wechselspiel, als ein Kraftfeld zwischen dem, was

sie in der Sprache sind und dem was, was sie bedeuten und was eben die reale Gesell-

schaft ist.« (Adorno 1960: PuS: 219) Auch innerhalb und zwischen verschiedenen Philo-

sophien kann ein »Kraftfeld« entstehen, das Adorno bestimmt als »ein Sich-aneinander

Abarbeiten der in dieser Philosophie enthaltenen Kräfte.« (Adorno 1963: Terminologie 2:

246)PhilosophischesDenkenmittels einesKraftfelds stellt einenzartenVersuchdar,eine

Erfahrung begrifflich auszudrücken, der jederzeit scheitern kann. Dann »[e]rstarrt das

Kraftfeld […] zu fixierten Kategorien« und kontingente Dichotomien erscheinen plötz-

lich unüberwindbar. Das Denken wird fruchtlos und es »gerät jede einzelne dieser iso-

liertenKategorien inWiderspruch zudemvon ihrGemeinten und gibt sich her zur Ideo-

logie« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 96). Kraftfelder sollen der Fetischisierung und

damit der Ideologie entgegenwirken, indem sie Erfahrungen folgend Begriffe in Kon-

stellationen anordnen.Gleichermaßen verweist der Begriff auf Foucaults Überlegungen

zur Macht als »Vielfältigkeit von Kräfteverhältnissen, die ein Gebiet bevölkern und or-

ganisieren« (Foucault 1976: WzW: 93) und so ein Netz beziehungsweise Feld22 entstehen

lassen. Auch in seinen Vorlesungen findet sich der methodische Gedanke, man könne

»die Dimension dessen, was zu tun ist, nur im Inneren eines Feldes wirklicher Kräfte

[…], das heißt eines Kraftfeldes« behandeln (Foucault 1978: STB: 16). An dieser Stelle un-

terstreicht er den objektiven Charakter des Kraftfeldes, das nicht Ausdruck subjektiver

Willkür ist, »dasman auf keineWeise kontrollieren noch gegenüber dem Inneren dieses

Diskurses geltend machen kann.« (ebd.) Dem Kraftfeld stehen Missbrauch, Vereinnah-

mung und die Zuschreibung als »Kombattanten« gegenüber, welche Foucault selbst oft

erlebte und gegen die er betont, es gehe ihm darum, »möglichst viele Hypothesen, Fel-

der, Fragen, Gesprächspartner ein[zu]beziehen und die Unterschiede zwischen ihnen,

21 »Als Konstellation umkreist der theoretische Gedanken den Begriff« (Adorno 1966: ND: GS 6: 166),

so Adorno in derNegativen Dialektik. An gleicher Stelle bezieht er sich – nebenWebers nominalis-

tischen Idealtypen – auf Benjamins Trauerspielbuch, worin dieser schrieb: »Die Ideen sind ewige

Konstellationen und indemdie Elemente als Punkte in derartigen Konstellationen erfasst werden,

sind die Phänomene aufgeteilt und gerettet zugleich.« (Benjamin 1928: 215) In ähnlich fruchtbarer

Weise greift Weigel auf Benjamins Begriff der »Korrespondenz« zurück, den dieser verwendete,

um »die nicht zeitliche, sondern bildliche, imaginär strukturierte Verbindung zwischen Jetztzeit

und Gewesenem zu beschreiben.« (Weigel 1995: 6) Gemein ist Korrespondenz und Konstellation,

wie sie über die Lektüre Adornos in den hier entwickelten Begriff »Kraftfeld« einfließen, eine nicht

zwingende Verbindung, in der Wechselwirkungen möglich bleiben, und die nicht einzig über die

Zeitgenossenschaft begründet ist, sondern ähnlicheMotive undMomente anspricht und zumKlin-

gen bringt.

22 Die Metapher Feld verweist auf Foucaults Beschreibung von Macht als »produktives Netz« (Fou-

cault 1976: [192]: 197), Adorno spricht von dem »sich verdichtendenNetz der Gesellschaft« (Adorno

1964: LGF: 9) Vgl. dazu Artikel »Netz« in Wörterbuch der philosophischen Metaphern (vgl. Emden

2007: besonders 254). Gegenüber der Netzmetapher macht das Kraft-Feld es hingegen leichter

sich vielfältige Verbindungen verschiedener Netze vorzustellen. Sie könne sich überlagern, stören

oder verstärken, ganz so wie Foucault es für unterschiedliche Strategien ausführt.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-011 - am 13.02.2026, 21:32:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

also die Dimensionen der Forschung, deutlich [zu] machen.« (Foucault 1978: [254]: 900)

Kraftfelder sind also auch Ausdruck der Überlagerung einer Pluralität von Forschungs-

dimensionen, deren Objektivität an reale Kräfteverhältnisse zurückgebunden bleibt.

Zwar ist die Methode des Kraftfeldes in der sozialphilosophischen Forschung nicht

etabliert, doch finden sich direkte und indirekte Überlegungen, die dessen Brauchbar-

keit verdeutlichen. In ihrem Text über die französische Adorno-Rezeption erläutert Co-

hen-Halimi den Ausdruck bei Adorno: »Kraftfeld est un vocable qu’Adorno affectionne

pour définir les œuvres et donner à comprendre comment celles-ci conditionnent ob-

jectivement la manière dont chaque époque les lit, en privilégiant telle ou telle ligne de

force.« (Cohen-Halimi 2019: 1016) Wie oben beschrieben, macht der Ausdruck Kraftfeld

die Historizität sichtbar und offenbart zugleich den strategischen Zugriff auf Begriffe.

Aufschlussreich für denZusammenhangder vorliegendenUntersuchung,welche auf die

Fruchtbarkeit für die Gegenwart ausgerichtet ist, erscheint der Umstand, dass die Au-

torin betont, Adornos Aussagen hätten zu seiner Lebenszeit anders gewirkt als heute.

»[C]e que nous a dit Adorno à des époques différentes signifie quelque chose d’objective-

ment différent.« (Ebd.) DieMethode des Kraftfelds birgt das Potential uns die Historizi-

tät unserer Gegenwart vor Augen zu führen, indem sie uns die Historizität der Begriffe

in Erinnerung ruft.

Die topologische Metapher des Feldes23 hat den Vorteil, Unterschiede und Gemein-

samkeiten zugleichdenkbar zumachen, indemunterschiedlichePunkte auf einerEbene

erscheinen. Kraft betont das dynamische Moment der Anordnung, in der eine Vielzahl

von Kräften und Strategien gleichzeitig wirken und Veränderungen stets möglich sind.

Sicher ist eine Metapher kein Begriff, wie Blumenberg (1960, 2007) explizierte. Aber sie

stellen, wie Ralf Konersmann belegt, eine Form »figurativen Wissens« (Konersmann

2014: 7) dar, die für die Philosophie unerlässlich bleibt. Zudem sprechen sachliche Grün-

de für die Verwendung der Metapher Kraftfeld. Denn »nicht Identität und Konstanz

sind die Leitbegriffe metaphorologischer Rekonstruktion, sondern Zeitlichkeit und Dif-

ferenz.« (ebd.: 12) Damit ist die Metapher des Kraftfelds auch an Adornos und Foucaults

Reflexionen über das Nichtidentische beziehungsweise das Andere der Vernunft sowie

ihre Konzeptionen der Historizität anschlussfähig. Diese schlagen sich auch in den

beiden Sichtachsen nieder, welche jedes Kraftfeld durchziehen und den Gegenstand der

folgenden Unterkapitel bilden.

1.3. Methodik 2: Zwei Sicht-Achsen

UmdieMethodedesKraftfelds fürdieUntersuchungderAnsätzeAdornosundFoucaults

umfassend darzulegen, sind Reflexionen über die Historizität und das Verhältnis von

TheorieundPraxisnötig.Dabei handelt es sichumzweiSichtachsen,welchedieKraftfel-

der durchziehen, sich überschneiden und damit die Perspektive strukturieren. Die ers-

23 In seinen Untersuchungen über Foucaults und Adornos Verständnis von Kritik nutzt Brieler eben-

falls eine topologische Metapher, wenn er »ein Terrain von Nähe und Abstand« ausfindig macht,

»das im Anspruch, Kritik zu üben, seine innigste Übereinstimmung findet, so wie Differenzen er-

scheinen, konkretisiert sich die Kritik zu einer spezifischen geistigen Praxis.« (Brieler 2019: 508)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-011 - am 13.02.2026, 21:32:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

