
7. Zusammenfassung der Ergebnisse

Am Anfang dieser Studie stand die Verwunderung. Ein Blick in JüngersDer Arbeiter

und Michel Foucaults DerWille zumWissen förderte überraschende Parallelen zuta-

ge. Beide Autoren scheinen vom selben Konzept der zunehmendenMacht über das

Leben in der Moderne auszugehen, welche sich bei Jünger unter dem Schlagwort

der Lebensmacht und bei Foucault unter Biomacht kristallisiert. Es stellte sich die

Frage, welcher Natur diese Parallelen sind. Handelte es sich um einen Zufall? Oder

gehören Jünger und Foucault derselben gegenaufklärerischen Gruppe von Jung-

konservativen an, wie es Jürgen Habermas einst zuspitzte?1 Dieser Frage nach der

normativen Einstellung – und der in der Habermas-Foucault-Debatte ausgetra-

genen Frage, ob die kritische Theorie ein besserer Ausgangspunkt für die Kritik

der Kultur und Gesellschaft sei als die Genealogie – ging diese Studie nicht nach.

Die vorliegende Studie folgte einem klar ideengeschichtlichen Auftrag. Ideenge-

schichte meint die systematische Befassung mit den historischen Wechselwirkun-

gen zwischen den drei Sphären der Politik, der Ideen und der Geschichte. Welche

politischen Machtverhältnisse führen zu welchen Ideen? Welche Ideen führen an-

dersherum zu welchen politischen Entscheidungen? Wie kann man geschichtlich

die Ideen zu den jeweils in einer jeden Epoche anstehenden politischen Problemen

in Verhältnis setzen? Ideengeschichte meint folglich die geschichtliche Darstellung

des in beide Richtungen überdeterminierten Verhältnisses von Politik und Ideen

und den hinter beiden stehendenMachtverhältnissen undHegemonien.Doch auch

die Geschichte selbst ist nicht unberührt von den beiden anderen Sphären. Auf wel-

che Art undWeise eine Geschichte der Ideen in der Politik und der Politik der Ideen

geschrieben wird, hängt selbst auch von politischen Machtverhältnissen und von

geschichtsphilosophischen Grundannahmen ab. Diese Arbeit ging der Frage nach,

ob die konträren Positionen Ernst Jüngers und Michel Foucaults demselben biopo-

litischen Typus des politischen Denkens angehören, der eine zunehmende Macht

über das Leben als Signum der Moderne versteht und das Politische grundlegend

vom Körper und vom Kampf her strukturiert.

1 Vgl. Habermas, Jürgen: DieModerne – ein unvollendetes Projekt, Leipzig: Reclam 1990, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Die vorliegende Studie ging diesen Fragen anhand einer textanalytisch-typo-

logischen Methode nach. Sie folgte letztlich dem Credo der Neuen Ideengeschich-

te, das Problem der Ordnung in den Vordergrund zu stellen. Im Max Weber’schen

Sinne ging sie davon aus, dass das denkende Ordnen anhand von Idealtypen zu

einem besseren Verständnis des politischen Denkens in der Moderne beitragen

kann. Das Konzept der Lebensmacht/Biomacht wurde als solches noch nie parallel

bei Jünger und Foucault erforscht. Und auch sonst werden Jünger und Foucault in

Ideengeschichten des 20. Jahrhunderts eher chronologisch weit voneinander ent-

fernt abgehandelt oder begriffsgeschichtlich als auch bei einer problemorientierten

Betrachtung unterschiedlichen Kontexten zugerechnet. Eine textanalytisch-typo-

logische Herangehensweise sollte einen neuen Blick für eine typisch biopolitische

Antwort auf die Brüche des 20. Jahrhunderts überdauernden und weit zurück-

reichenden philosophisch, kulturellen und politischenHerausforderungen derMo-

derne aufzeigen.

Die vorliegende Arbeit lässt eine kurze und prägnante Antwort auf die For-

schungsfrage zu: Ja, Jüngers und Foucaults konträre Positionen gehören demsel-

ben Typus des politischen Denkens an! Daran schließen sich Hilfsfragen an, wel-

che im Rahmen der Konstruktion des Typus mitbearbeitet werden mussten: Wel-

cher Beitrag zum philosophischen Diskurs der Moderne steckt hinter der Idee der

Lebensmacht/Biomacht bzw. der damit zusammenhängenden Gestaltphilosophie

und Analytik der Macht? Und: Welches Bild der Geschichte liegt der biopolitischen

Perspektive zugrunde?

Lebensmacht und Biomacht lassen sich nicht zufällig parallel lesen, sondern sie

sind typischer Ausdruck für ein spezifisches Verständnis der Moderne, das in gän-

gigen ideengeschichtlichen Einteilungen nicht erscheint. Unter Berücksichtigung

dieser Hilfsfragen wurde nun in den vorangehenden vier Kapiteln 3 bis 6 die Fra-

ge nach dem konkreten Beitrag zum philosophischen Diskurs der Moderne dieses

biopolitischen Typus politischen Denkens undTheoretisierens beantwortet. Es ha-

ben sich vier typische Momente herauskristallisiert, die jeweils für sich, aber auch

alle zusammengenommen nicht im luftleeren Raum zu verstehen sind, sondern als

kritische Auseinandersetzung mit dem humanistisch-liberalen Projekt der Moderne.

Ganz grob lässt sich der hier diagnostizierte Typus politischen Denkens auf diese

vier Aussagen zuspitzen:

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 365

1. Nicht Emanzipation und Fortschritt des Geistes, sondern die zunehmen-

de Verwertung der Energien des Lebens und der Körper ist typisch für die

Machtverhältnisse in der Moderne.

2. Die Moderne ist nicht angetrieben von einer Vernunft im Kant’schen oder He-

gel’schen Sinne. Vielmehr sindwirmit einer Rationalität derModerne konfron-

tiert, die Ausdruck einer Herrschaftsform und Ergebnis historischer Kämpfe

ist.

3. Das autonome Subjekt ist nicht Ausgangs- und Durchgangspunkt eines

humanistischen Fortschrittsprojektes, sondern eine ideologische Verschleie-

rung der tatsächlichen Machtverhältnisse in der Moderne. In Foucaults Augen

sind dies neoliberal-spätkapitalistischeMachtverhältnisse, in Jüngers hingegen

ist es die Gestalt des Arbeiters.

4. Unsere Kultur und unsere Geschichte sind nicht in idealistischen Kategorien

des Geistes zu verstehen, sondern Ausdruck strategischer Machtverhältnisse

bzw. eines Willens zur Macht.

Diese vier Aussagen sind Ergebnisse der vier Kapitel, in denen der Typus kontu-

riert wurde. Diese vier Kapitel sind zentriert um vier Grundannahmen des huma-

nistisch-liberalen Projekts der Moderne, wie es Jünger und Foucault ausmachen.

 

Jüngers Lebensmacht und Foucaults Biomacht sind zwei typisch biopolitische Beiträge zum

Diskurs des Liberalismus und der Moderne.

 

Offensichtlich arbeiten beide sich am Liberalismus ab. Auch der biopolitische Ty-

pus politischen Denkens ist eben ohne diesen Begriffsrahmen nicht zu verstehen.

Die Wahl gerade dieser vier Schlaglichter der Biomacht, der Rationalität, des sou-

veränen Subjekts und des Krieges als Basis der Gesellschaft ist ohne den Rekurs

auf Nietzsches Erbe nicht zu verstehen. In Kapitel 2 hat diese Arbeit aufgezeigt,

welchen Einfluss Nietzsches Wille zur Macht auf Ernst Jüngers Der Arbeiter und

Michel Foucaults Der Wille zum Wissen hatte. Hier kommen wir nun auf den ge-

schichtstheoretischen Teil dieser vorliegenden Ideengeschichte zu sprechen: Jünger

und Foucault kritisieren mit Nietzsche die humanistisch-liberalen Vorstellung ei-

nes Sinns der Geschichte, einer antreibenden Kraft in Richtung Emanzipation und

Fortschritt und zugleich den Historismus in seiner herrschaftsstützenden Iden-

titätssuche im Geschichtlichen. Geschichte zu schreiben bedeutet, das Leben in

ihr sichtbar zu machen. Das hieß bei Nietzsche, Jünger und Foucault je etwas

Unterschiedliches. Doch geschichtsphilosophisch lässt sich hier eine Grundsatz-

entscheidung darstellen. Nietzsche ging es um das Leben der einzelnen großen

Individuen (Perfektibilität in den einzelnen höchsten Exemplaren), ansonsten sah

er Geschichte als ein ewiges Wiederkehren des Gleichen. Jünger ging es um das

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Leben in Form, das sich in der Moderne in der mythischen Gestalt des Arbeiters

verbirgt, jedoch offensichtliche Verknüpfungen zum ewigen Blut und zu anthropo-

logischen Grundkonstanten des Tieres ›Mensch‹ aufzeigt. Foucault zu guter Letzt

betonte das Leben in der Geschichte, indem er sich ihr strategisch-militärisch nä-

herte: Geschichte zu schreiben bedeute, Leiber in Konfrontation zu zeigen, die Ge-

walt zu offenbaren, die dem Körper zugefügt wird und den permanenten Krieg

der Sieger über die Besiegten offenzulegen. Kapitel 2 steht als Vorarbeit der Kon-

struktion des Typus voraus, da im Geschichtsverständnis von Jünger und Foucault

ein großer Teil der politisch-philosophischenÜbereinstimmungen begründet liegt.

Die Grundentscheidung, die Rationalität der aufklärerischenModerne als eine nur

scheinbare darzustellen, das souveräne Subjekt als eine Schimäre zu sehen und

den Krieg als Basis des historisch-politischen Diskurses auszumachen, ist Ergeb-

nis eines bestimmten Verständnisses der Geschichte. Die nietzscheanische Art der

Disruption der klassischen Geschichtsphilosophie und das Entgegenhalten einer

Philosophie des Lebens gegen einen lebensfeindlichen und herrschaftsstützenden

Historismus gibt einer typisch biopolitischen Perspektive auf das Politische in der

Moderne überhaupt erst das Fundament.

So beginnt die Konstruktion des Typus des biopolitischen Denkens mit dem

entscheidenden Aspekt in Kapitel 3, der sich aus Kapitel 2 ableiten lässt. Dass – ganz

im Einklang mit Oswald Spenglers Der Untergang des Abendlandes – das Entschei-

dende in jeder Zivilisation die organisierende Kraft ist, welche sich ganz funktio-

nal betrachtet die Kräfte des Lebens aneignet und zur Aufrechterhaltung und Be-

schleunigung des Ganzen verwendet. Spenglers These war, dass man die Kultur-

höhe nicht im Kant’schen Sinne an der Verwirklichung einer fast ontologischen,

bürgerlichen Idealgesellschaft messen könne, sondern letztlich nur am Handfes-

ten: inwiefern die organisierende Kraft sich Leben und Körper bemächtigen und

sie für etwas Höheres einsetzen kann. Während Spengler in den Kategorien eines

ewigen Werdens und Vergehens denkt, so sehen Jünger und Foucault hinsichtlich

der Moderne einen tatsächlichen Fortschritt in der Mobilisierung durch die orga-

nisierende Kraft, der nicht mehr rückgängig zu machen sein wird: die Totale Mo-

bilmachung imNamen der Demokratie. Das Bezeichnende an der organisierenden

Kraft in der Moderne ist nicht die zweiseitige, ungeheuerliche Konstruktions- und

Destruktionswucht einer irgendwie gearteten, anonymen und absoluten Macht,

die durch demokratische Kontrolle und Menschenrechte eingehegt werden könn-

te. Nein, das Bezeichnende ist, dass die Verknüpfung der organisierenden Kraft

bzw. des Souveräns mit dem Leben Aller tendenziell in jeder Regierungsform (ob

nun Demokratie oder Diktatur) auf das Genozidale hinauszulaufen droht. Signum

der Moderne ist eine gefährliche Identität der Macht mit dem Leben Aller. Die

Entfesselung der Gewalt ist nicht rein technisch oder in liberaler Weltanschau-

ung als Rückfall in die Barbarei zu verstehen, sondern Ausfluss einer inneren Ver-

bindung des (Über-)Lebens der Gesellschaft mit der Macht des Souveräns. Erst

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 367

seitdem im Krieg das biologische Leben einer ganzen Rasse/Klasse/Nation/Bevöl-

kerung auf dem Spiel steht, kann er sich zu einem Totalen Krieg ausweiten, der

nicht mehr zwischen Kombattanten und Nicht-Kombattanten unterscheidet. Das

wusste schon Carl Schmitt, das wussten Ernst Jünger, Michel Foucault, Giorgio

Agamben, Michael Hardt und Antonio Negri usw. Für Jünger und Foucault ist nun

dieser bio-politische Zusammenhang, also die Identität von Leben und Macht, das

entscheidende Signum der Moderne, durch das hindurch man die Entwicklungen

der letzten zweihundertfünfzig Jahre betrachten müsse. In dieser Betrachtungs-

linie gibt es einen verstörenden, biopolitischen Zusammenhang zwischen der Er-

klärung der Menschenrechte und den Nürnberger Rassegesetzen. Erst die Verfüg-

barmachung des Menschen und dessen rechtlich-materielle Einschreibung in die

Staatsgewalt durch die Menschenrechte machen die Vernichtung eines Teils der

Gesellschaft für den Erhalt des ›gesunden‹ Teils möglich. So weit hergeholt das auf

den ersten Blick auch klingen mag – diese Perspektive auf die Moderne und den

Liberalismus kann bestimmte Phänomene und historische Entwicklungen erklä-

ren, die sonst eher nicht berücksichtigt bzw. nicht verstanden werden (können).

Dass es etwa ausgerechnet Demokratien waren, welche die ersten Konzentrati-

onslager errichteten, in denen der Ausnahmezustand galt, oder dass tatsächlich

die Kriegsopfer ausgerechnet im Konflikt mit liberalen Staaten so zugenommen

haben, sind zwei eindrückliche Beispiele, dass das Bild des Fortschritts im Be-

wusstsein der Freiheit des Liberalismus, der angeblich von den konterrevolutio-

nären Rückfällen in die Barbarei zurückgeworfen wurde, so vielleicht kein realis-

tisches Geschichtsbild darstellt.2 Jünger und Foucault deuten auf ein Signum der

Moderne schlechthin: die Gleichschaltung von Leben undMacht. Und diese Gleich-

schaltung wurde bezeichnenderweise nicht von den Juristen der Souveränität ent-

wickelt. Ihren Ursprung findet diese Einschreibung des Lebens in die Souveräni-

tät in den politisch-ökonomischenTheorien der Physiokraten und frühen liberalen

Theoretikern des Marktes. Michel Foucault belegt diesen Zusammenhang sehr ein-

drücklich in seiner Vorlesungsreihe Geschichte der Gouvernementalität. Es bleibt wohl

eines der häufigstenMissverständnisse, in dieser Vorlesungsreihe ein Hohelied auf

den Liberalismus zu sehen und auf dieser Basis den späten Foucault als Neolibe-

ralen einzuordnen. Vielmehr deutet Foucault auf den Aspekt der Einschreibung

der vitalen Norm in die Regierungstechniken der souveränen Macht hin. Kurzum:

Foucault zeigt auf, dass es sich bei dem neuen Paradigma um eine Vertiefung der

Ausbeutung der Lebenskräfte durch eine liberale Form der Freiheit handelt. Die

Bevölkerung als Milieu zu verstehen, das selbst vitale Kräfte zur Selbstoptimie-

rung besitzt, führt zu einem besseren Ausbeutungsergebnis für die Macht. Doch

2 Zum Thema des demokratischen Friedens und des demokratischen Krieges in den interna-

tionalen Beziehungen gibt es eine ganze Reihe an thematischen Auseinandersetzungen um

die Deutung des ambivalenten Zusammenhangs zwischen Liberalismus und Krieg.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

gleichzeitig ist diese weiche Form der Macht auch die Ermöglichung ihrer terroris-

tischen, biohygienischen, sozialdarwinistischen und rassistischen Form, die im 20.

Jahrhundert in ihren verschiedenen Ausprägungsformen auftrat. Denn das Volk als

organisches Milieu zu verstehen, ermöglicht überhaupt erst den euthanasisch-hy-

gienischen Diskurs der Reinigung des Eigenen oder der Auslöschung des Anderen.

Diese geschichtsphilosophisch begründete Annahme einer zunehmenden

Macht über das Leben aufgrund einer Einschreibung des Lebens in die Macht

ist wohl das entscheidende Merkmal des hier vorliegenden Typus des politischen

Denkens. Im Folgenden sollen nun – beginnend eben mit dem Satz über die

Biomacht – die vier Sätze des Typus mitsamt den Erläuterungen aus den vier

Zwischenfazits hier zusammengetragen werden.

Erster Satz:

DieModerne ist getrieben von einer Form derMacht, welche die Energien des Körpers, des Le-

bens und der Bevölkerung erfasst, optimiert und mobilisiert; die maßgebliche Macht ist seit

zweihundert Jahren somit eine zunehmende Macht über das Leben, welche den Einzelnen als

Körper und als Teil einer Bevölkerung in der Logik der totalen Verwertung einbindet:

 

Die Mobilisierung unserer Welt und der Lebensenergien in der Moderne als Er-

gebnis der industriellen Revolution zu verstehen oder als idealistisches Projekt ei-

nes subjektiven Willens und dessen Finalität, wäre eine falsche Darstellung. Die-

sen Hegel’schen, Marx’schen und liberalistischen Perspektiven setzt der biopoliti-

scheTheoretiker mit der Genealogie ein strategisches, aber apersonales und nicht-

subjektives Verständnis unserer Geschichte entgegen. Aus dieser Warte kommt er

zu dem Ergebnis, dass die Mobilisierung unserer Welt und unserer Lebensener-

gien Ausdruck einer historisch gewordenen Kraft ist. Ihr Ziel ist die ›Meisterung

des Erdkreises‹, wie Heidegger es ausdrücken würde. Wenn man mit dem rich-

tigen Verständnis von Geschichte an die Frage der Rationalität und der Macht in

der Moderne herangehe, dann könne man erkennen, dass die zunehmende Macht

über das Leben ein sich selbst erschöpfender Zweck sei. Während Foucault diese Mo-

bilmachung des Lebens mit seinem nominalistischen Machtverständnis als Na-

me für eine Situation komplexer Machtverhältnisse aus der Reform, Modulation

und Tarnung der souveränen Macht in der Moderne ableitet, sieht Jünger in der

Totalen Mobilmachung die Kraft einer metaphysischen Gestalt oder das finalisti-

sche Zusammenfallen von Natur und menschlicher Technik. Doch beide kommen

zum strukturell gleichen Ergebnis: Macht in der Moderne ist die zunehmende Per-

foration, Bemächtigung und Optimierung des Lebens und die zunehmende Unun-

terscheidbarkeit zwischenMacht und Leben. Die humanistisch-liberale Freiheit ist

kein möglicher Ausgangspunkt für Emanzipation und Lossagung von der Macht,

sondern, wie vor allem Michel Foucault sehr eindrücklich zeigt, Teil der Macht

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 369

und somit der Ausbeutung. Totale Mobilmachung, Faschismus und Stalinismus

sind aus dem biopolitischen Blickwinkel keine Rückfälle, sondern eine mehr oder

minder zwangsläufige oder zumindest stets drohende Konsequenz aus der libera-

listischen Verbindung vonMacht und Leben. Erst imNamen des Lebens der Gesell-

schaft können Regierungen im Namen Aller und unter tatsächlichem Zugriff auf

alle total mobilmachen gegen den inneren und den äußeren Feind. Biomacht bedeu-

tet die ständig zunehmende Verwertung des Lebens um jeden Preis. Hier ist die

Tür für das Genozidale stets drohend offen – und sowohl Foucault als auch Jünger

sehen die Verknüpfung von Organischem und Technischem bzw. von Macht und

Leben im Rahmen des Projekts der Moderne als dessen Grund. Wohin das führen

(soll) und ob das eine gute oder schlechte Entwicklung ist, darin sind sich die bei-

den freilich nicht einig. In der Analyse der Moderne sind sie sich jedoch bis auf

die Frage der Finalität (also ob es so etwas wie ein außergesellschaftliches Movens

gibt) einig.

Zweiter Satz:

Rationalität ist historisch relativer Ausdruck einer Herrschaftsform und Ergebnis histo-

rischer Kämpfe:

 

Hinter dem aufklärerischen Ansatz, der Ausrichtung des Denkens und des Han-

delns an der Vernunft und der Verständigung über die Kriterien dieser Vernunft

steckt eine historisch-relative Form der (Klassen-)Herrschaft. Denn ein solcher

Blick auf Gesellschaft, Politik und Geschichte verschleiert den Blick auf genealo-

gische Realitäten. Er löst Herrschaft in vernünftige Abwägungen der Ethik und

der Ökonomie auf. Ein solcher Blick stellt aus der Perspektive des biopolitischen

Denkens die Rechtfertigung einer historisch-zufällig entstandenen Herrschaft

und die diskursiv-begriffliche Festigung und Verschleierung von Macht und Herr-

schaft durch begriffliche Metonymien dar. Die vernunftbegründete Herrschaft

der Menschenwürde ist nicht diametral gegen die Menschheitskatastrophen des

20. Jahrhunderts ausgerichtet und Kolonialismus, Imperialismus, Totale Mobil-

machung sowie biopolitisch-partisanenhafte Kriege des 21. Jahrhunderts sind

keinesfalls Rückfälle in die Barbarei gegen die Herrschaft der Vernunft. Nein, all

diese Erscheinungen sind eine Seite eben eines Willens zur Macht, der im gleichen

Atemzug die Rationalität, die Autonomie, die Menschenwürde und zugleich die

grausam-kalten Disziplinen, die einsperrenden Institutionen und die selbstopti-

mierende Biomacht hervorgebracht hat, welche das schützenswerte Individuum

dem Souverän in nie dagewesenem Ausmaß ausgeliefert haben.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Dritter Satz:

Das autonome Subjekt ist eine Schimäre:

 

Der biopolitische Ansatz zeichnet sich in seiner spezifischen Perspektive auf das

autonome Subjekt aus. Aus dieser Perspektive erscheint das Kant’sche Subjekt als

historischer Ausdruck eines Willens zur Macht. Das Subjekt ist keine anthropo-

logische Grundkonstante oder Ausfluss der Vernunft, sondern Instrument eines

Willens zur Macht, der seit zweihundert Jahren einen Willen zur Mobilisierung

aller Lebenskräfte darstellt.

Jüngers Frontsoldat und Arbeiter ist als letzte historische Konsequenz dieses

Willens zur Macht zu verstehen. Für eine echte Emanzipation und echte Auto-

nomie des Einzelnen muss man dieses autonome Subjekt entlarven und sterben

lassen. 1932 sieht Jünger diese Emanzipation in der Annahme des Schicksals, also

im ›Heroischen Realismus‹. Das unterscheidet ihn von Foucault, der eher Aufstän-

de der unterdrückten Körper und Lüste herbeisehnt. Schon ein Jahrzehnt später

wird Jünger diesen Heroismus als Ausdruck eines historischen Irrtums revidieren.

In ihren Spätwerken werden Foucault und er sich wieder treffen. Michel Foucaults

›Sorge um sich‹ und Ernst Jüngers Waldgänger sind beides sehr ähnliche Suchbe-

wegungen nach post-humanistischen Wegen der Selbstbehauptung und System-

kritik.

Vierter Satz:

Krieg ist der Schlüssel zum Verständnis unserer Kultur, Geschichte und Gesellschaft; Ge-

schichte ist nicht in idealistischenKategorien des Geistes zu verstehen, sondern Ausdruck stra-

tegischer Machtverhältnisse:

 

Der einzig realistische Blick auf Kultur, Geschichte und Gesellschaft ist derjenige,

der ihre dezisionistische und letztlich grundlose Basis offenlegt. Nietzsches Kon-

zept des Willens zur Macht und der Genealogie ist für den biopolitischen Blick-

winkel entscheidend. Geschichte ist eine Abfolge von verschiedenartigen und un-

terschiedlichen Ansprüchen strategischer Willen zur Macht. Die Moderne und die

Aufklärung zeichnen sich durch eine verborgene, sich peu à peu durchsetzende

und in der Totalen Mobilmachung kulminierende Strategie zur totalen Macht über

das Leben aus. Um diese sichtbar zu machen, kann Michel Foucault die Macht

nur in den Begriffen des Krieges und des Kampfes hegemonial analysieren – er

nähert sich der Macht strategisch. Ob das Politische keinen Sinn außerhalb des

strategischen Kräfteverhältnisse hat, darauf möchte sich Foucault zwar nicht letzt-

lich festlegen lassen, jedoch zeigt sowohl sein methodologisches als auch philoso-

phisch-theoretisches Fundament der 1970er Jahre, dass das Politische für ihn nur

als Kampf um Hegemonie verstanden werden kann. Folglich sollen seine Genea-

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 371

logien Aktivisten helfen, diesen Kampf gegen die instrumentelle Rationalität der

Moderne aufzunehmen. Ernst Jünger hingegen hat einen tatsächlichen Krieg vor

Augen, wenn er den Krieg als Vater aller Dinge sieht: den Ersten Weltkrieg. Dieser

ist Kristallisationspunkt für die Analyse der Moderne. In ihm wird die biopoliti-

sche Macht über das Leben in der extremen Reinform der Totalen Mobilmachung

sichtbar. Und zugleich auch der neue Mensch in Form des Frontsoldaten, der sein

physisches Leben transzendiert und den existenzialistischen Anspruch bereit ist

aufzunehmen: das Leben als Sich-selbst-Riskieren oder gar als Töten zu verstehen.

Die Krise des Selbst, welche die Moderne letztlich durch ihre paradoxe Struktur

des Subjekt-Objekt-Dualismus hervorgerufen habe, könne der Einzelne und auch

die politische Einheit nur durch eine akzeptierende und annehmende Haltung des

Krieges und des Kampfes erreichen. Das prekäre Ich gibt es nicht ohne das gefähr-

liche Andere. Eine Erkenntnis, die von Carl Schmitts Freund-Feind-Dualismus bis

hin zu so vielen postmodernen Politikkonzepten eine weite Verbreitung gefunden

hat. Daher ist dies eine Position, die bei Foucault und Jünger nur exemplarisch

vorzufinden ist und vielmehr typisch für eine biopolitische Herangehensweise an

das Politische im Allgemeinen ist.

 

Mit diesen vier Sätzen ist nun der Typus konturiert, den diese Arbeit ›zwischen‹

Ernst Jünger undMichel Foucault entdecken wollte. Typisch biopolitisch zu denken

bedeutet, eine zunehmende Macht über das Leben zu entdecken, die Rationalität

der Moderne infrage zu stellen, das Subjekt als Schimäre zu verstehen und sich

dem Politischen strategisch-militärisch zu nähern.

Idealtypen dienen dazu, ›historische Individuen‹ in Abstandsverhältnissen ein-

ordnen zu können. In diesem Fall sollen die ›historischen Individuen‹ bestimmte

politische Theorien sein, die man an den vier aufgezeigten Grenzlinien zur Neu-

ordnung aufstellt. Es wäre nun in einem nächsten Arbeitsschritt über die vorlie-

gende Studie hinaus aufzuzeigen, welche politischen Theorien und welches po-

litische Denken ebenfalls als typisch biopolitisch bezeichnet werden könnte. Im

Verlauf dieser Arbeit wurden einige Autoren genannt, welche bestimmte biopoliti-

sche Aspekte in ihremWerk aufbrachten. Nicht zuletzt Giorgio Agamben, Michael

Hardt und Antonio Negri greifen das Argument der Biomacht direkt von Michel

Foucault auf und können daher wahrscheinlich diesem biopolitischen Typus zu-

gerechnet werden. Im Zusammenhang mit der sogenannten Konservativen Revo-

lution stellt Ernst Jünger mit diesem biopolitischen Blickwinkel eine große Aus-

nahme dar. Es wäre jedoch interessant, in der Fülle der vitalistischen, nationalis-

tischen und völkischen politischen Philosophie weitere Theoreme zu untersuchen,

die anschlussfähig zum biopolitischen Argument sind. Das Verhältnis zwischen

Ernst und Georg-Friedrich Jüngers Werk wurde schon in mehreren Monographi-

en bearbeitet. Darüber hinaus zu untersuchen, inwiefern auch Georg-Friedrichs

Aspekt der ›Perfektion der Technik‹ diesem biopolitischen Typus zuzurechnen ist

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und wie die Gebrüder Jünger sich eventuell gegenseitig in der Entdeckung dieser

Macht über das Leben ergänzt haben.

Ein weiterer Aspekt, der vom Autor dieser Studie nicht mehr weiterverfolgt

werden konnte, ist die Frage nach den Implikationen eines solchen Denkens. Wal-

ter Reese-Schäfer schrieb, Ideengeschichte sei auch für die Politikberatung von

großer Relevanz. Denn falsche Ideen führen zu falschen politischen Entscheidun-

gen oder gar politischen Katastrophen. Wozu führt eine Verengung des Verständ-

nisses der Macht in der Moderne auf eine einsperrende, ausbeutende, zwanghafte

Macht über das Leben? Was bleibt für ein politischer Spielraum, wenn unsere Kul-

tur auf Krieg und nicht auf Verständigung beruht? Wir streifen hier ein sehr ak-

tuelles, politisches Problem. Die Zeit der konsens-stiftenden Volksparteien scheint

zu Ende zu gehen.Neue bellizistische Formen des Politischen von Links und Rechts

halten seit dem Ende des Kalten Kriegs zunehmend in die westlichen Demokratien

Einzug. Ist das Verständnis des Politischen als Krieg (als Ergebnis einer biopoliti-

schen Perspektive) Teil der Lösung der gegenwärtigen Krise des Politischen oder

ist es vielmehr Teil des Problems? Welche praktisch-politischen Implikationen hat

eine solch nietzscheanisch inspirierte Kritik am Subjekt, der Rationalität und der

humanistischen Basis des Verhandelns und des Konsenses der Demokratie? Kann

die biopolitische Perspektive helfen, den Einzelnen aus den nur scheinbar eman-

zipativen Strukturen des Liberalismus zu befreien, die ihn in einer postmoder-

nen, neoliberalen Selbstoptimierungs-Entfremdung gefangen halten? Oder führt

ein solch manipulativ-kriegerisches Verständnis unserer Kultur nicht selbst wie-

der zu Manipulation und Krieg? Ja, es geht um die grundsätzliche Frage: Wenn

man das Politische als Manipulation und Krieg denkt, kann die Politik, die daraus

resultiert, überhaupt etwas anderes als Manipulation und Krieg sein? Wir gelan-

gen zu einem entscheidenden Kreuzungspunkt für die ganze Ideengeschichte: Der

Zusammenhang zwischen demDenken über das Politische und das politischeHan-

deln. Diesem Zusammenhang im konkreten Fall kann die vorliegende Studie nicht

mehr nachgehen. Ich denke jedoch, dass nicht zuletzt vor dem Hintergrund der

Herausforderungen für unsere Demokratien in Europa eine dahingehende Analyse

wichtiger ist denn je. Lange nicht mehr wurde der humanistisch-liberale Begriffs-

rahmen theoretisch und (vor allem) praktisch-politisch derart infrage gestellt wie

heute. Eine typologische Annäherung an biopolitische Entwürfe des politischen

Denkens, die sich aus so verschiedenen Richtungen so scharf von ihm abgrenzen

(wenn auchmit unterschiedlichen konkreten politischen Zielen), kann auch helfen,

den Liberalismus und die Demokratietheorie kritisch zu beleuchten und zu hin-

terfragen.

 

Dass Ernst Jünger 1932 und Michel Foucault 1976 aus einer biopolitischen Perspek-

tive heraus argumentieren, obwohl sie sich sonst in so vielen Aspekten voneinander

unterscheiden, ist freilich erstens aus einer historischen Perspektive interessant.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 373

Gleichzeitig – und hierzu hat diese Arbeit beigetragen – ermöglicht diese Paralle-

le eine neue typologische Einteilung der politischen Theorie im 20. Jahrhundert.

Dies dient gegebenenfalls einem besseren Verständnis des politischen Denkens.

Zum Abschluss dieser Arbeit möchte ich jedoch noch auf eine dritte Ebene hin-

weisen, wozu diese Studie dienen kann. Diese zeigt, dass die nach bisherigen po-

litisch-theoretischen Kategorien sehr weit voneinander entfernt stehenden Jünger

und Foucault, die beide äußerst gute Diagnostiker ihrer Zeit waren, einen biopoli-

tischen Zug als Signum der Moderne sichtbar machten. Wenn wir dies nun nicht

nur historisch und politisch-ideengeschichtlich betrachten, sondern uns zeitdia-

gnostisch und philosophisch damit auseinandersetzen, dann stellt sich die Frage:

Haben die beiden am Ende recht? Und falls ja, was sollen wir dagegen tun? Oder ist

es etwas, mit dem wir uns abfinden sollten?

Sind die Menschenrechte für den Einzelnen tatsächlich Wohl und Wehe zugleich? Oder

präziser formuliert: Ist die allgemeine Erklärung der Menschenrechte mit ihren

nachfolgenden internationalen Institutionen, den Vereinten Nationen, den sehr

erfolgreichen Milleniumsentwicklungszielen und den nachfolgenden Sustainab-

le Development Goals (SDG) wirklich zugleich Antreiber von weltweitem eman-

zipativen Fortschritt des Menschen als auch politisch-philosophischer Ausgangs-

punkt für das Gegenteil: also für Völkermorde, Totale Kriege, Asymmetrische Krie-

ge, Kriege gegen den Terror, die in der Ausweitung des Ausnahmezustands und

der Ausweitung des Gefährderstatus auf alle Bürgerinnen und Bürger moderner

Demokratien kulminieren? Ist die eurozentristische und universalistische Ratio-

nalität dieses zweischneidige Schwert, welches ständig droht, die emanzipativen

Momente durch die terroristisch-destruktiven Kräfte zu zerstören? Giorgio Agam-

bensHomo sacer ist ein eindringliches Buch, das sich mit ebendieserThematik aus-

einandersetzt. Doch stellt sich auch nach der Lektüre dieses Buches (inzwischen

dieser Buchreihe) die Frage, was nun aus diesen Analysen folgen sollte. Und es

stellt sich auch die theoretische Frage, inwiefern diese biopolitisch-nietzscheani-

sche Perspektive gegenüber der ›instrumentellen Vernunft‹ der Kritischen Theo-

rie vorzuziehen ist. In welcher Hinsicht bringt der biopolitische Blickwinkel ei-

nen theoretischen Vorteil? An dieser Stelle sei auf die Ausführungen im Rahmen

der vorliegenden Studie über die Habermas-Foucault-Debatte hingewiesen. Fou-

caults Schüler (etwa Dreyfus und Rabinow) argumentierten etwa, Foucault erlaube

es mehr, lokale Phänomene (totaler) Macht sichtbar zu machen, welche die Kriti-

sche Theorie nicht erkennen könne. Inwiefern nun der biopolitische Blickwinkel

auf politische Theorie generell auch aus denselben Gründen vorzuziehen ist, kann

an dieser Stelle nicht mehr ausgearbeitet werden.

Was die vorliegende Studie jedoch auf jeden Fall erreichen konnte, ist, ein we-

nig mehr ideengeschichtliche Klarheit in das politische Denken des 20. Jahrhun-

derts zu bringen, da sie sichtbar macht, was vorher verborgen war. Ein radika-

ler Gedanke, der ansonsten in der Beschäftigung mit den großen sozialistischen

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Theorien, kommunistischen Theorien, den Demokratietheorien, poststrukturalis-

tischen bzw. postmodernen, sozialgeschichtlichen und wirtschaftsgeschichtlichen

Studien verlorenzugehen droht: dass die Geschichte der Moderne eine der zuneh-

menden spezifischen Macht über das Leben ist. Nicht zuletzt mit den vor uns lie-

genden Diskussionen über die biomedizinischen Eingriffe in die Keimbahn des

Menschenwäre es doch vonVorteil, sichmitTheorien auseinanderzusetzen,welche

dem Liberalismus selbst eine hygienisch-euthanasische Komponente unterstellen.

Jünger und Foucault würde es nicht wundern, dass es auch heutzutage teil-

weise liberale Theoretiker sind, welche sich an die Spitze der biomedizinischen

Forschung stellen und gar einer egalitären Verpflichtung zu weiteren Eingriffen

in die Keimbahn im Sinne Aller das Wort reden.3 Aus Jüngers und Foucaults Per-

spektive klingt die Forderung nach einer neuerlichen Eugenik, wie sie tatsächlich

gefordert wird, nach einer weiteren Einschreibung des Körpers in die öffentliche

Machtsphäre des Souveräns. Wir gehen in Riesenschritten ebenjener Identität von

Macht und Leben entgegen, vor der Michel Foucault eindringlich warnte. Und be-

zeichnend ist es, dass Foucaults Zielscheibe nicht die Diktatur, sondern die liberale

Demokratie war.

In diesem Zusammenhang kann man nur wiederholt auf Foucaults kritische

Analyse des Liberalismus in der Geschichte der Gouvernementalität und In Verteidigung

der Gesellschaft hinweisen. Foucault deutet hier auf die so harmlos erscheinende

Logik des Liberalismus, die jedoch zu totalitären Tendenzen neige. Die Forderung

nach Selbstoptimierung imSinne des Ganzen führt zur Vereinnahmung des Lebens

in das Räderwerk einer anonymen und heute nichtmehr zu überblickendenMacht-

maschine unserer überkomplexen Welt. Dies ist als eine Strategie der Macht über

das Leben zu verstehen – und in diesem Zusammenhang klingt doch besorgnis-

erregend, was Philosophen teilweise im Zusammenhang der Biomedizin äußern.

Jünger und Foucault können helfen, die Selbstoptimierungsstrukturen neolibera-

ler Strukturen als das offenzulegen, was sie auch sind: Ausdruck einer anonymen

Macht über das Leben, die sich unter dem Deckmantel der Individualität und fla-

chen Hierarchien der Arbeits- und Lebenswelt 4.0 verbirgt. Während Jünger 1932

noch eine faschistische Antwort auf die Biomacht im totalen Gehorsam gegenüber

den riesenhaften technisch-organischen Kräften gibt, so verschiebt sich seine Lö-

sung spätestens nach Auf den Marmorklippen. Noch später in seinem Waldgänger

3 Vgl. hierzu vor allem die Diskussion um das schon 2001 erschienene Buch From Chance to

Choice: Buchanan, Allen/Brock, Dan W./Daniels, Norman/Wikler, Daniel: From Chance to

Choice, Genetics and Justice, Cambridge: Cambridge University Press 2001. Zu nennen ist

in diesem Zusammenhang jedoch auch John Rawls, der in seinem Buch Eine Theorie der Ge-

rechtigkeit ebenfalls auf ein staatlich begründetes Interesse an einer genetisch verbesserten

Gesellschaft hinweist. Vgl. hierzu: Rawls, John: Eine Theorie derGerechtigkeit, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1975.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 375

bewegt sich Jünger einem Topos als Ausweg aus der ausweglosen Einspannung des

Lebens entgegen, dem auch Michel Foucault in seinen letzten Veröffentlichungen

zugehen wird: der Bestätigung des Selbst in Form einer Rekonzeptualisierung aller

Werte – Freiheit gibt es nicht in den Strukturen, den Rechten und den herrschen-

denWerten, sondern Freiheit gibt es nur imProzess der Kritik ebenjener und in der

Überwindung der Kopplung von Macht und Wissen sowie von Macht und Leben.

Jüngers und Foucaults biopolitischen Blickwinkel zeichnet aus, unsere Kultur als

eine große, komplexe Zone derMacht zu verstehen, deren Tendenz zur TotalenMo-

bilmachung von den kapillaren Machtstrukturen bis in die Makrostrukturen man

nicht entkommen kann. Freiheit, ob nun imWaldgänger oder bei Foucaults Praxis

der Selbsttechniken besteht nicht in der liberalistischen Illusion, jenseits von Macht-

strukturen rational entscheiden und als autonomes Subjekt handeln zu können,

sondern vielmehr sich der Grenzen der Autonomie bewusst zu sein, sich ihnen zu

entziehen und sie selbst zu setzen. Zentral für das biopolitische Denken ist die radika-

le Kritik, die immer und zu jeder Zeit alles infrage stellt. Nur in diesem Gestus gibt

es Freiheit. Eine Freiheit, die sich dessen bewusst ist, dass sie selbst auch wieder

Machteffekte produziert. Denn Freiheit ohne Macht gibt es nicht. Macht hat eine

quasi-ontologische Stellung. Das bedeutet für Jünger und Foucault, dass man sich

in sich selbst zurückziehen und dieses Wissen für sich im Rahmen einer radikalen

Kritik nutzen muss. Vielleicht wird vor diesem Hintergrund auch besser verständ-

lich, was Foucault mit jener nebulösen Vorstellung einer neuen »Ökonomie der

Körper und der Lüste«4 meinte: Die Überwindung der Macht/Wissen-Korrelate,

die unsere Autonomie einschränken und hier zuvorderst das Selbstverständnis als

Subjekt/Objekt der Humanwissenschaften. Freiheit gibt es nur in der radikalen

Kritik des Wissens über uns selbst und unsere Welt. Foucault träumt von der Eta-

blierung eines unmittelbar körperlichen und intimen Ausgangspunktes des Selbst,

das sich das Selbst gibt. Das meint wohl die neue Ordnung der Körper und der

Lüste, die Foucault wiederholt andeutete. Im Zentrum steht bei Foucault der An-

spruch einer ständigen Kritik der Grundlagen des Selbst, des Seins, unserer Kultur

und jeder Herrschaft in Anlehnung. Und hierin liegt der Grundimpetus, den Jünger

und Foucault eint, und wovon ich denke, dass er die kommenden Diskussionen

etwa über die Biomedizin, aber auch die über den Neoliberalismus unserer Zeit

sehr gut befruchten kann. Dieser Minimalkonsens zwischen Jünger und Foucault,

so schreiben es Leon Niemoczynski und Kevin Södergren in einem genialen und

doch sträflich unbeachteten Artikel, besteht im Folgenden:

»In contrast to Habermas’s claims, Jünger and Foucault […] want to preserve and

extend the emancipatory impulses found in the radical power of critique in the

4 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

name of a life-philosophy that was responsive to nihilism as they understood it.

[…W]hilst both Jünger and Foucault uncover an ontological category of forcewhich

makes discursive formations possible, they also both offer avenues, strategies and

blueprints for navigating these fields of force which have all too often been seen

as structurally determined and unnavigable, resigning one to merely listening to

the cultural conversation rather than actually participating in it. […] By offering

a reconceptualization of value and by acknowledging their own susceptibility to

the critique they develop, both Jünger and Foucault successfully establish, at the

very least, a concept of freedom which is compatible with the identification of

historical limits within zones of force.«5

Als Erben Nietzsches sind Wahrheit und Werte für beide genealogisch zu entlar-

ven als Korrelate der Macht. Doch das Neue am biopolitischen Denken ist es, diese

Korrelation von Wahrheit und kulturellen Werten mit der Macht als radikal histo-

risch aufzufassen – es handelt sich um disparate Korrelationen. Sie sind nicht fest-

gelegt und im diskursiven Raum nach eigensinnigen Regeln verstreut. Man kann

die Bruchpunkte, die Widersprüche und das Chaos für eine Freiheit durch radi-

kale Kritik nutzen. Auch das Subjekt ist eine solche Wahrheit und von wo aus das

Subjekt sprechen kann, von wo aus der Körper identifiziert wird, ist nicht nur Aus-

druck ontologischer Machtstrukturen, sondern eben vor allem historisch disparat

und kontingent. Der biopolitische Denker erkennt unentrinnbare Machtstruktu-

ren, doch er historisiert sie und gibt dem Einzelnen Instrumente an die Hand,

sie radikal in Brand zu setzen, sie historisch infrage zu stellen, sich in Felder der

Uneindeutigkeit der Macht/Wissen-Korrelate hineinzubegeben und dadurch doch

wieder als autonomes Subjekt agieren zu können.

Das Verständnis einer solchen freedom ablaze kann den philosophischen Diskurs

in vielerlei Hinsicht bereichern. Die vorliegende Studie möchte dazu beitragen,

ein Feld des Philosophierens ideengeschichtlich sichtbar zu machen, welches noch

nicht sichtbar war. Hiermit endet diese Studie imWissen, mögliche Ansatzpunkte

für weitere ideengeschichtliche, methodologische und auch politisch-philosophi-

sche Arbeiten gegeben zu haben. Doch gleichzeitig endet diese Arbeit auch mit

der Gewissheit, Möglichkeiten zur Kritik an einem solchen Typus des politischen

Denkens eröffnet zu haben.

5 Niemoczynski, Leon/Södergren, Kevin: Freedom Ablaze: Ernst Jünger and Michel Foucualt’s

Concept of Force, in: pli. The Warwick Journal of Philosophy 17, 2006, S. 89-97.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

